
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Vier Voordrachten over Theosofie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Vier Voordrachten over Theosofie


Author: Annie Besant



Release date: June 28, 2004 [eBook #12756]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: Dutch


Credits: Produced by Miranda van de Heijning and Distributed Proofreaders

        Europe, http://dp.rastko.net.




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VIER VOORDRACHTEN OVER THEOSOFIE ***





 
VIER VOORDRACHTEN OVER THEOSOFIE



DOOR ANNIE BESANT 









GEHOUDEN IN VERSCHILLENDE PLAATSEN
VAN NEDERLAND IN JANUARI 1898







 Satyan Na'stie Paro Dharmah 








Gebaseerd op de uitgave gepubliceerd in Amsterdam, 1898. 






INHOUD.







 1. De Leeringen der Theosofie beschouwd
uit een geschiedkundig oogpunt 


  2. De Leeringen der Theosofie beschouwd
uit een wetenschappelijk oogpunt 


  3. Esoterisch Christendom 


 4. Het verhaal van den Christus 


 5. Aanhangsel. Inlichtingen over de
Theosofische Vereeniging  





VOORWOORD.





De vier voordrachten over Theosofie welke
hierbij het Nederlandsch publiek worden aangeboden
zijn door Mevrouw Annie Besant, L.T.V., in verschillende
steden van ons land gehouden in den
loop van de maand Januari, 1898.


Een vijfde voordracht is, daar zij niet aansluit
bij het aaneengeschakeld geheel van de vier in dit
boekje vervatte, afzonderlijk uitgegeven onder den
titel: Levenstoestanden na den dood.


In snelschrift opgeteekend is het gesprokene
woordelijk weergegeven; slechts in de voordracht
over Esoterisch Christendom zijn enkele toespelingen
op Bijbelplaatsen uitgelaten waar die alleen van
toepassing waren op de Engelsche vertaling van den
Bijbel (Mevrouw Besant sprak in het Engelsch) en
niet op de van deze afwijkende Nederlandsche; die
uitlatingen zijn alle van ondergeschikt belang.


Aangehaalde werken of Bijbelplaatsen zijn in
een noot aan den voet van de bladzijde aangeduid.


Waar "goddelijk weten" staat werd door de
spreekster "divine wisdom" gezegd.


De voordracht "Het verhaal van den Christus"
werd gericht tot een uitsluitend uit leden der Theosofische
Vereeniging bestaand gehoor. De vragen
naar aanleiding van deze voordracht gedaan worden
met de daarop door Mevrouw Besant gegeven antwoorden
opgenomen in het Maandblad "Theosophia".


Enkele beknopte inlichtingen aangaande de Theosofische
Vereeniging zijn ter wille van belangstellenden
in een Aanhangsel aan dit werkje toegevoegd.


J.J. HALLO JR.


HAARLEM, l Maart 1898.





 Annie Besant. Lichtdruk van H. Kleinmann en Co., Haarlem 

 


De Theosofie en haar leeringen.






I







Er is een moeilijkheid, die gij en ik hedenavond
te overwinnen hebben: een vreemde taal is tusschen
ons en zelfs voor hen die de taal kennen, waarin ik
spreek, is het moeilijk het ongewone geluid te volgen.
Moeilijk ook is het voor mij als spreekster, want de
taal is voor een spreker het instrument, dat hij bespeelt.
Door de taal bereikt hij de harten en hoofden
zijner hoorders, en indien het instrument ongewoon
voor hen is, wordt de kracht van den spreker verzwakt
en vermindert de mogelijkheid dat hij de gedachten
en gevoelens zijner hoorders bereikt. Toch
moeten wij hedenavond met die ongewone taal doen
wat wij kunnen, en terwijl ik spreek zoo helder en
eenvoudig als mogelijk is, en gij uwe aandacht leent
zullen wij samen trachten onze moeilijkheid te overwinnen
en het onderwerp begrijpelijk te maken.


Ik ga tot u spreken over de Theosofie en hare
leeringen, en daar ik morgen te Haarlem over het
zelfde onderwerp zal spreken, splits ik het in twee
deelen, hoewel ik ieder deel als een afzonderlijke
voordracht volledig zal maken. Ik zal hedenavond
en morgen een verschillenden gedachtegang volgen,
voor het geval dat sommigen uwer beide voordrachten
mochten willen hooren.


Diegenen onder u, die gedurende de laatste
twintig jaren den ontwikkelingsgang van het denken
in Europa hebben gevolgd, weten dat er één bijzondere
richting van studie is, welke veel wordt gebruikt
als een wapen tegen den godsdienst: de studie
van Oostersche talen en Oostersche godsdiensten.
De heilige boeken der Chineezen, der Hindoe's, der
oude Egyptenaren zijn bestudeerd door geleerden uit
de verschillende landen van Europa en bij het onderzoeken
dezer godsdiensten hebben zij gezien hoeveel
die allen op elkander gelijken. Zij hebben bemerkt,
toen zij de verschillende Schriften der Chineezen,
der Perzen, der Egyptenaren ter hand namen, dat
deze alle dezelfde leering gaven: zij spreken omtrent
God op volkomen dezelfde wijze, zij spreken van
God als Één, het Éne Bestaan, zij spreken van God
als immer geopenbaard in drieëenheid, in drievoudig
aanzicht, terwijl iedere persoon in die drieëenheid
zijn eigen hoedanigheden heeft; en men zag dat al
deze Schriften op dezelfde wijze spreken omtrent den
mensch en zijnen aard; zij leeren dat de ziel des
menschen onsterfelijk is, dat zijn aard samengesteld
is, en bestudeerd moet worden om te kunnen worden
begrepen; men zag dat in al deze Schriften der
menschen ontwikkeling wordt geleerd, de ontwikkeling
der ziel, welke de openbaring van den geest is in
den mensch. Men zag dat al deze Schriften leeren
dat enkele menschen hunne ontwikkeling hebbon
voleindigd, hunnen groei als geestelijke wezens hebben
voltooid, en volmaakt zijn geworden als mensch,
goddelijk in hunne hoedanigheden, in hunne vermogens
van hoofd en van hart; en in al deze Schriften
vond men geleeraard dat de menschen van heden
kunnen groeien, gelijk die menschen uit het verleden
zijn gegroeid, dat zij ook volmaakt kunnen worden
en goddelijk, dat zij zich ook kunnen ontvouwen,
stap na stap, leven na leven, zoodat ieder, hoe
onontwikkeld ook, kan ontwikkelen tot den volmaakten,
goddelijken mensch. Al deze dingen worden geleerd
in alle Schriften der verschillende volkeren, en toen
deze vertaald waren in verschillende Europeesche
talen, begreep men dat de wereld-godsdiensten veel
gemeen hebben en dat de meeste leerstellingen van
een godsdienst zooals het Christendom, ook gevonden
worden in het Hindoeïsme, het Boeddhisme, de
leeringen van Confucius en Lao-tse. Zij hebben
alle zooveel gemeen, dat wij niet één godsdienst
van de andere kunnen afscheiden. Toen deze ontdekking
door de geleerden werd gedaan, toen deze
boeken waren vertaald in verschillende talen en de
menschen ze begonnen te lezen en er over te spreken,
was het eerste besluit, waartoe velen kwamen, dat
alle godsdiensten als zij in den grond hetzelfde
waren, één oorsprong moesten hebben, en dat zij
geen goddelijke openbaring konden zijn, maar dat
een andere bron moest worden gevonden, waaruit
de verschillende godsdiensten waren gevloeid. Vele
geleerden nu, die den godsdienst niet goed gezind
waren, trachtten hunne ontdekkingen te gebruiken
om allen godsdienst te vernietigen en zeiden: Zij zijn
alle voortgekomen uit de menschelijke onwetendheid,
uit de wijze waarop de mensen de natuur beschouwt:
hij heeft de natuur verpersoonlijkt en er wezens in
gezien; en daar die wezens machtiger waren dan hij,
aanbad hij ze: Daar de wind zijne bouwwerken
dikwijls vernietigde, daar hij den zon niet beheerschen
kon, hoewel zijn leven en gemak van hem afhing,
daar de regen niet kwam op zijn bevel, hoewel hij
zonder regen niet leven kon, noch zijn oogst groeien,
moest de mensch in zijn onwetendheid denken dat
al deze dingen goddelijke krachten, goden waren;
en hij aanbad ze om zoo de voordeelen te verkrijgen,
die zij konden geven. En die geleerden zeiden dat
zóó alle godsdienst was opgegroeid, dat hij steeds
zijnen oorsprong vond in Fetisch-dienst of animisme,
en dat de godsdienst geen hoogeren grondslag had
dan de menschelijke onwetendheid. Deze bewijsgrond
tegen de waarde van den godsdienst heeft
veel kwaad gesticht, want hij scheen te berusten op
feiten. Het was waar dat alle godsdiensten hetzelfde
leeren, dat zij alle dezelfde denkbeelden verkondigen,
het was waar dat de groote leeraars allen hetzelfde
zeiden, de een na den ander. De feiten, welke die
geleerden aanhaalden, waren waar maar hun gevolgtrekkingen
waren verkeerd. In het eerst begrepen
de menschen het onderscheid niet tusschen deze beide
dingen en dachten dat alle godsdiensten zouden
worden vernietigd door hun onderlinge overeenkomst.


Toen kwam de Theosofie. Zij beschouwde de gelijkheid
der verschillende godsdiensten van een ander
standpunt en zeide: ja, het is waar dat de leerstellingen
van alle godsdiensten dezelfde zijn, dit is een
feit dat door niemand, die de geschiedenis heeft
bestudeerd, kan worden ontkend. Wij zullen als
voorbeeld een van de heilige boeken der Chineezen
nemen, het "Klassieke Boek van de Reinheid,"
[Footnote: Ook in het Nederlandsch vertaald, in het Maandblad
"Theosophia". Deel 5 (1897) blz. 206.]
een wonderbaar boekje van enkele bladzijden, vol
wijsheid, vol diepe geestelijke leering, dat ons verklaart
hoe God zich in den mensch geopenbaard
heeft, hoe de aard des menschen drievoudig is als
die van God, hoe des menschen geest dezelfde is
als de goddelijke geest, hoe echter het menschelijk
verstand troebel is door begeerten, die tusschen zijn
verstand en de zuiverheid van den goddelijken geest
in hem staan, hoe de hartstochten van zijn lichaam
zijn vooruitgang tegenhouden, en hoe slechts wanneer
zijn lichaam en zijn verstand tot stilte zijn gekomen,
de wijsheid van den goddelijken geest kan nederdalen
in den mensch. De leeringen van dit kleine
Chineesche boekje, een der oudste geschriften die
wij kennen, is even zuiver, geestelijk en waar als
het beste wat wij bezitten.


Van de Chineezen overgaande tot de Indiërs
vinden wij bij hen dezelfde leeringen en wanneer
wij in Egypte de mummies opgraven en de banden
loswikkelen waarin zij 10 à 20.000 jaar geleden
werden gehuld, vinden wij geschriften die ons de
bewijzen leveren dat ook in het oude Egypte dezelfde
leeringen werden gegeven omtrent de onsterfelijkheid
van de menschelijke ziel, omtrent de wijze
waarop zij gaat door leven na leven, omtrent de
lagere wereld waarin zij komt na den dood van het
lichaam en de hemel-wereld waarin zij vertoeft na
gezuiverd te zijn op lagere gebieden, omtrent haren
daarop volgenden terugkeer naar de aarde waar zij
wederom wijsheid opdoet door ondervinding.


Ja, zegt de Theosofie, bij alle volkeren vinden
wij dezelfde leeringen, steeds weer door de groote
leeraars herhaald. Alle godsdienst heeft slechts één
oorsprong, slechts ééne bron, en die bron is het
goddelijk weten; niet de menschelijke onwetendheid,
zooals vele geleerden dachten maar het goddelijk
weten, dat telkens werd uitgestort over de volkeren,
en dat steeds door volmaakte menschen van God
tot de menschheid gebracht is. Dit goddelijk weten
bevat in zich de kennis van al wat is, en een gedeelte
ervan wordt van tijd tot tijd aan de menschheid
geschonken. De hoeveelheid die gegeven wordt
hangt af van de beschaving van het volk, hangt af
van de kennis die reeds verspreid is onder de menschen,
hangt af van den aard dergenen die deze
kennis bezitten en van de kracht van hun pogen.
In overeenstemming met al deze dingen verschilt
steeds de wijze, waarop dat weten gegeven wordt,
maar in den grond is het toch altijd hetzelfde: altijd
leert het één goddelijk Bestaan, dat zich openbaart
als drieëenheid, altijd leert het dat de mensch
drievoudig is in zijn wezen gelijk God, en dat hij
nog verder kan worden onderverdeeld, drievoudig
in zijnen oorsprong, zevenvoudig in zijne ontwikkeling;
altijd leert het dat de mensch onsterfelijk is, dat hij
niet zal vergaan, altijd leert het dat hij ontwikkelt
en groeit, leven na leven, en dat enkele menschen
de volmaking bereikten en dan leeraars zijn geworden
van het ras. Deze volmaakte menschen waren
eens gelijk aan ons zelven, zwak en zondig en onvolmaakt
gelijk de mannen en vrouwen van thans,
maar zij ontwikkelden gelijk wij kunnen ontwikkelen
en groeiden en werden sterk en bereikten eindelijk
de volmaking, gelijk wij de volmaking kunnen bereiken.
En toen zij volmaakt waren, begonnen zij
hunnen medemenschen te leeren, en vormden een
groote Broederschap van leeraars; en van tijd tot
tijd kwam een van hen tot de menschen, opdat aan
ieder volk een godsdienst kon worden gegeven, opdat
ieder ras, ieder volk een godsdienst zou ontvangen,
geschikt om het te helpen en te leeren. En de reden
waarom deze leeringen altijd dezelfde zijn, is dat zij
altijd komen van denzelfden oorsprong. Deze Broederschap
heeft bestaan, langen, langen tijd reeds
voordat de beschaving van Europa ontstond, voordat
zelfs Indië zijn beschaving ontving. Daar, waar
thans de wateren van den Atlantischen Oceaan zich
vergaren, was eens een groot vastland, dat begon
waar thans Afrika zich bevindt, en eindigde op de
plaats van het tegenwoordig Amerika. Op dit vastland
had zich een hooge beschaving ontwikkeld. Sporen
van die beschaving worden nog gevonden in Mexico
en Midden-Amerika. Bij daar gedane opgravingen
zijn overblijfsels van zeer oude steden ontdekt en
daar zijn hieroglyphen en beelden aangetroffen, gelijkende
op die welke men in Egypte gevonden heeft,
zoodat in Afrika aan de eene zijde en in Amerika
aan den anderen kant hetzelfde schrift en beeldhouwwerk
is ontdekt. Dit toont ons dat er tusschen
deze beide werelddeelen, thans gescheiden door een
grooten oceaan, eens gemeenschap is geweest. In
Plato scholen, waar hetzelfde goddelijk weten werd
geleerd, dezelfde leeringen werden verspreid, zoodat
de Grieksche beschaving werd opgebouwd op denzelfden
goddelijken grondslag. In Griekenland
droegen deze leeringen het eerst den naam Theosofie,
wat niets anders is dan het Grieksche woord
voor goddelijk weten. De Grieken nu gaven dit
weten niet slechts in den vorm van godsdienst, maar
ook van wijsbegeerte en wetenschap, juist zooals in
vroeger dagen gedaan werd in Babylon, Indië en
China, en de wijsbegeerte van Plato, zooals die op
de scholen wordt onderwezen, berust op het goddelijk
weten. Wanneer Plato ons spreekt van denkbeelden
en van den Logos, wanneer hij ons zegt
dat de wereld in de gedachte van den Logos bestond,
voordat zij zich voordeed als een stoffelijke
verschijning, wanneer hij ons spreekt van denkbeelden
die, bestaande in den goddelijken geest, één
voor één worden uitgestort om de stoffelijke wereld
op te bouwen, dan leert Plato ons het goddelijk
weten; en wanneer gij de leeringen van Pythagoras
bestudeert en van hem leert dat de geheele wereld
op getallen berust, wanneer gij van hem leert dat de
geheele wereld volgens meetkundige vormen en figuren
is samengesteld, dat alle steenen en kristallen
en planten en dieren zijn gebouwd naar den grondslag
van getal, vorm en kleur, dan leert gij dat
oude goddelijk weten, dat hij geleerd heeft in Indie,
en dat hij naar Europa heeft overgebracht. Evenzoo
is het met de wiskunde. Als gij de wiskunde leert
van Pythagoras en Euclides, leert gij steeds het goddelijk
weten, maar in den lateren tijd is de wiskunde
eng en bekrompen gemaakt en volstrekt niet begrepen
in al haar wonderbare diepte en wijsheid; het
goddelijk aanzicht ervan is verdwenen en slechts de
vorm, de gedaante wordt gegeven als de wiskunde,
terwijl de werkelijke wiskunde die de Grieken onderwezen,
een aanzicht van het goddelijk weten was;
hun leerde hoe de wereld gemaakt is en hoe de
gang is der ontwikkeling, hoe de mensch langzamerhand
wordt opgebouwd, hoe steenen en planten
en dieren zijn gemaakt naar getal en naar vorm;
hun een begrip gaf van de ontwikkelingsgeschiedenis
der wereld. In den laatsten tijd begint de wetenschap
bij hare natuurstudie de wetten weer te
ontdekken, die het goddelijk weten onder de Grieken
en Indiërs leerde in wijsbegeerte en wetenschap.
En diegenen van u, die natuurkunde, scheikunde en
plantkunde bestudeeren, weten wel dat deze wetenschappen
de wet leeren van getal, van vorm en van
trilling; dat alle dingen door trilling worden opgebouwd,
dat alle krachten door trilling hun werking
voortplanten, en dat het aantal dezer trillingen in
de sekonde den aard der kracht en haar werking
bepaalt. De wetenschap heeft ontdekt, dat ieder
geluid trilling is, en het aanzijn geeft aan een bijzonderen
vorm, dat iedere noot overeenstemt met
een vorm en een kleur, en naarmate wij deze trillingen
en vormen en kleuren doorgronden, beginnen
wij een begrip te krijgen, hoe de natuur haar opbouwend
werk verricht. Uitgaande van de stoffelijke
wereld, begint de nieuwere wetenschap de wetten te
ontdekken, die het goddelijk weten duizende jaren
geleden leerde, terwijl het uitging van de hoogere
wereld in plaats van uit de lagere, want het goddelijk
weten daalt steeds van gedachte neder tot
vorm, klimt niet op van vorm tot gedachte, terwijl
de nieuwere wetenschap steeds begint met den
uiterlijken vorm, en vandaar zich opwerkt tot de
gedachte.


Het goddelijk weten dan gaf in die oude dagen
evengoed wijsbegeerte en wetenschap, als godsdienst.
Het leerde den menschen niet slechts hoe de ziel
kon worden ontwikkeld, maar ook de verborgenheden
der wereld om hen heen, en de verborgenheden
van het verstand, van de rede, van het begripsvermogen
in den mensch.


Gedurende alle eeuwen bleef dat weten bewaard,
totdat vier of vijf eeuwen na Christus een groote
verandering kwam in het Westen. Er ontstonden in
de Christelijke kerk twee partijen. De eene partij
was die der ontwikkelde en wijze Christenen, die
de oude leeringen hoog hielden en het goddelijk
weten doorgrondden, de tweede was die der onwetenden,
de groote menigte der onontwikkelden, die
tot het Christendom waren aangetrokken door de
zedelijke leeringen, maar van zijn hoogere wijsheid
niets begrepen. Zij gevoelden wrok tegen datgene,
wat zij niet konden deelen, en haatten alle wijsheid,
die zij niet konden begrijpen; en zij vormden eene
groote partij in de kerk en waren gekant tegen kennis
en wijsheid en wijsbegeerte. Zij beweerden dat
deze niets met godsdienst te maken hadden, dat zij
niet tot het Christendom behoorden, en dat slechts
de zedelijke leering en datgene wat gemakkelijk te
begrijpen was, van belang was voor de menschelijke
ziel. En daar er toen evenals nu veel meer onwetenden
waren dan wijzen, en de onwetenden bovendien gesteund
werden door den val van het Romeinsche
rijk, door oorlogen en invallen, door de staatkundige
moeilijkheden van den tijd en de ontevredenheid
van de groote menigte der armen, wier lot schromelijk
was verwaarloosd, spanden al deze dingen samen
tegen de kennis en voor de onwetendheid, zoodat
de kennis uit het Christendom verloren ging en
slechts de zedelijke en geestelijke leering bleef.
Hiertoe werkte nog een andere oorzaak mede: in
alle oude godsdiensten, en in het Christendom even
goed als in alle andere, bestonden twee soorten van
leeringen. De eene voor de groote menigte, eenvoudig
en helder, omvatte slechts de zedelijke voorschriften,
welke den menschen leerden een goed
leven te leiden, een zeer eenvoudig verstandelijk
onderricht, juist genoeg om de zeer onontwikkelden
voort te helpen; dit onderricht omvatte de leer der
broederschap en die der wedergeboorte, en de wet
welke zegt dat des menschen daden hem zijn geluk
of ongeluk brengen. Deze wet welke wij de wet
van Karma noemen, werd geleerd opdat de menschen
zouden inzien, dat een goed leven, hier op aarde
geleid, hun geluk zou brengen na den dood en een
beter leven, wanneer zij tot de aarde zouden zijn
weergekeerd. Deze dingen werden aan allen geleerd;
maar meerdere kennis werd toevertrouwd aan hen,
wier leven zuiver was, aan hen, die het meest van
de openbare leeringen hadden begrepen, die werkelijk
aan de wet van Christus gehoorzaamden, en die
in hun uiterlijk leven een hoogen graad van reinheid
hadden bereikt. Zij werden toegelaten tot wat
wij de mysteriën van Jezus noemen en kregen daar
de innerlijke leering, welke slechts zij die een rein
leven leidden, konden deelachtig worden. Deze
innerlijke kring maakte de kracht der kerk uit: uit
dezen kring kwamen de leeraars en bisschoppen en
de kerkvaders, uit dezen kring kwamen de menschen,
die het Christendom prediken mochten, zoodat de
kerk een groep van wijze menschen bezat, onderricht
in diepere kennis, en door die kennis in staat
om zelf als leeraars op te treden, beter dan zij die
hunne kennis slechts uit boeken hadden verkregen.
Want dit geheime onderricht was steeds praktisch.
Het leerde den menschen hoe zij hun bewustzijn
konden ontwikkelen, hoe zij door overpeinzing langzamerhand
bewust konden worden op hoogere gebieden
van bestaan, hoe het leven der ziel kan
worden versterkt en ontwikkeld, hoe de ziel het
lichaam kan verlaten en in aanraking komen met de
onzichtbare wereld. Het leerde hoe de ziel, na het
lichaam verlaten te hebben, wijsheid kon opdoen
en kennis verkrijgen van de onzichtbare wereld,
hoe de ziel leering kan ontvangen van de engelen
en geestelijke verstandswezens en zoo kennis verkrijgen
die zij op geenerlei andere wijze kan verkrijgen,
hoe de ziel, van het lichaam bevrijd, de
toestanden kan onderzoeken van het leven na den
dood. Ieder die tot dezen innerlijken kring behoorde,
verkreeg aldus kennis uit eigen ondervinding, in
plaats van uit den mond van andere menschen: in
deze scholen verkregen de onderzoekers eerste-hands
kennis omtrent de onzichtbare wereld; zij leerden
den aard van den mensen begrijpen door eigen
onderzoek, in plaats van af te hangen van de mededeelingen
van anderen. Daardoor waren zij veel
beter in staat onderricht te geven, dan zij die hun
kennis slechts uit boeken hadden verkregen.


Het gevolg van het bestaan van deze scholen
in de kerk was dus dat er vele menschen waren die
deze geheime wetenschap bezaten, en zij werden,
zooals ik reeds zeide, de leeraars van het Christendom.
In de vijfde eeuw echter verdwenen deze
scholen van Occultisme uit de kerk, niet uit gebrek
aan leeraars maar uit gebrek aan leerlingen. Een
fout die door vele menschen wordt begaan, is dat
zij denken dat de leeraars de kennis terughouden.
In werkelijkheid zijn het niet de leeraars, die de
kennis niet willen mededeelen, maar de leerlingen,
die ze niet willen leeren, leeren op de eenige wijze
waarop hierbij leeren mogelijk is, en deze scholen
van Occultisme stierven uit bij gebrek aan leerlingen,
want er waren niet genoeg menschen die het leven
wilden leiden dat vereischt wordt voor leerlingen van
het Occultisme; zij wilden dit leven niet leiden, maar
slechts kennis verwerven voor zelfzuchtige doeleinden,
en toonden dat zij voor dit onderricht nog niet gereed
waren. Zoo verdween langzamerhand de innerlijke
school en slechts een zwakke overlevering van
haar bestaan bleef bewaard in sommige kloosters
der Roomsch-Katholieke kerk. Slechts nu en dan
verscheen in de middeleeuwen nog een heilige die
door de krachten welke hij bezat, bewees dat hij
iets van deze wijsheid verkregen had. Sommigen
van deze heiligen vinden wij in de geschiedenis der
kerk vermeld; waarlijk groote, hoog-ontwikkelde
zielen, die wisten omtrent de onzichtbare wereld, en
op de oude wijze onderricht geven konden, omdat
zij wisten en kenden. Nu en dan zien wij een van
hen verschijnen, doch hun aantal is gering: St. Elisabeth
van Hongarije, St. Theresia van Spanje, Thomas
à Kempis, de geleerde Thomas Aqumo, deze
allen zijn de groote leeraars der kerk gedurende de
middeleeuwen; zij bezaten en begrepen het goddelijk
weten, dat zij zelf door ondervinding hadden geleerd.
Dan waren er nog andere menschen die een deel
van deze wijsheid bezaten, maar ze niet in de Christelijke
kerk hadden verkregen. Sommigen van hen
kwamen uit het Oosten en anderen reisden als jonge
menschen daarheen, en kwamen met de verkregen
kennis naar het Westen terug. Tot deze laatsten
behoorde Paracelsus. In zijne jeugd werd hij gevangen
genomen en naar het Oosten gevoerd. Daar
leerde hij vele der geheimen van de oude wijsheid
en bracht ze met zich mede naar Europa, waar hij
de grondlegger werd van de nieuwere geneeskunde
en scheikunde, waar hij leering bracht over de elementen
der scheikunde en over het magnetisme, die
vóór hem aan niemand bekend was geweest, en waar
hij zieken genas, die geen ander genezen kon. Hij
bezat een deel der oude wijsheid. Een ander van
deze menschen was Christian Rosenkreuz, die in de
vijftiende eeuw leefde. In zijn jeugd reisde hij naar
het Oosten en ontmoette daar een der groote leeraars,
die hem iets mededeelde van het oude geheime
weten, om dit terug te brengen aan de Christelijke
kerk en om deze te ontwikkelen tot een meer geestelijk
lichaam. Hij koos enkelen tot zijne leerlingen
en leerde hun dit innerlijk Christendom, en stichtte
de orde der Rozenkruisers. Zijn werk was een der
pogingen om het oude weten in de westersche wereld
terug te brengen. Een andere poging was die der
alchimisten. Zij putten hunne wetenschap uit dat
oude weten. Zij wisten dat er slechts één grondstof
in de natuur bestaat en dat alle dingen uit die
ééne grondstof zijn opgebouwd. Zij wisten dat de
scheikunde een wetenschap is, die de eigenschappen
van die ééne grondstof in al hare wijzigingen onderzoeken
kan, en zij bestudeerden die wetenschap in
het licht der goddelijke wijsheid. Maar de menschen
vervolgden hen en lachten hen uit en noemden hen
oplichters en kwakzalvers en bedriegers, doch in den
tegenwoordigen tijd begint de nieuwere scheikunde
tot de ontdekking te komen van wat hun in de
middeleeuwen bekend was. Tegenwoordig begint de
scheikunde enkele der waarheden in te zien, die
door de alchimisten werden verkondigd toen iedereen
hen nog uitlachte, toan niemand hen geloofde.
Heden begint men te begrijpen dat er slechts ééne
grondstof is, en dat alle dingen van die ééne grondstof
gemaakt zijn en men begint zelfs weer te spreken
van de mogelijkheid goud te maken uit zilver en zoo
in den tegenwoordigen tijd dezelfde dingen te doen,
waarvoor vroeger de alchimisten werden uitgelachen
en vervolgd,—nu drie of vierhonderd jaar geleden.


Wanneer gij nu de geschiedenis bestudeert zult
gij begrijpen dat de Theosofie in den eenen of
anderen vorm steeds in de wereld is blijven bestaan
als godsdienst, als wijsbegeerte of als wetenschap.


Zij is altijd verkondigd, geleerd in een vorm welke
de behoeften van den tijd en de omstandigheden
van het volk, waaraan de leeraar gezonden werd,
medebrachten, zoodat Mevrouw H.P. Blavatsky toen
zij weer het oude weten aan de wereld leeraarde
niets nieuws gaf. Het was slechts een nieuwe vorm,
een nieuw uiterlijk, maar innerlijk was het hetzelfde
wat er altijd geweest was, hetzelfde weten in godsdienst,
wijsbegeerte en wetenschap. Toen zij begon
hare leering te geven, gaf zij eerst den wijsgeerigen
kant, leerde zij iets van den aard van het verstand,
van de rede, en van den aard van den mensch en
van het goddelijk Bestaan, de werkelijke wijsbegeerte
die aan alle kennis ten grondslag ligt. Daarna ging
zij wat verder en leerde iets van de betrekking tusschen
God en den mensch, hoe de mensch een uitstorting
is van God, een deel van het goddelijk
leven, hoe hij de goddelijke krachten in zich ontwikkelen
kan, hoe de menschelijke ziel zich kan
ontplooien; en zij leerde weer wat vroeger in de
Christelijke kerk werd geleerd, hoe de ziel het
lichaam verlaten kan en in aanraking komen met
groote geestelijke verstandswezens en met de Meesters,
hoe de ziel wijsheid verkrijgen kan en kennis opdoen
uit de eerste hand; en hoe aldus de mensch kan
komen tot weten in plaats van gelooven. Toen zij
dit alles leerde, gaf zij ons slechts weer wat reeds
zoo dikwijls geleerd was in de groote godsdiensten
van het verleden. Daarna nam zij den wetenschappelijken
kant en leerde ons meer dan de mannen van
de wetenschap van dien tijd wisten, en zeide zij ons
welke ontdekkingen waarschijnlijk binnen weinige
jaren zouden worden gedaan; en vele van deze
ontdekkingen zijn inderdaad gedaan sedert haren
dood. En zij gaf ons onderricht omtrent de ééne
grondstof, die alle verschillende stoffen tot haar
uiterlijke verschijningsvormen heeft. In haar werk
"De geheime Leer" sprak zij van een eigenschap
der stof, welke weldra ontdekt zou worden, welke
zij doordringbaarheid noemde, en welke in verband
staat met helderziendheid. Vijf jaar na haren dood
ontdekte de wetenschap dat er stralen zijn, trillingen
in de stof, welke in verband staan met helderziendheid
en welke de mcnschen in staat stellen te zien
wat de helderziende kan zien zonder werktuigen en
hulpmiddelen: namelijk de zoogenaamde Röntgen-stralen,
waarmede de geneesheeren bijvoorbeeld een
been, als zij willen onderzoeken of het beschadigd is,
kunnen fotografeeren ofschoon het voor het gewone
oog onzichtbaar is. Dit alles, leerde H.P.B., is
ook mogelijk zonder behulp van elektrische werktuigen.
De mensch kan in zichzelf het vermogen
ontwikkelen, gevoelig te zijn voor de trillingen
van Röntgen-stralen en zelf binnen in het menschelijk
lichaam te zien zonder hulp van eenig
werktuig. Dit alles en veel meer nog aangaande
de kennis van straling, van geluid en kleur leerde
zij ons. Zij heeft ons bewezen dat de oude wijsheid
beter licht kan werpen op de waarheden der
nieuwere wetenschap, dan die wetenschap zelf
kan doen, en dat deze laatste eerst langzamerhand
datgene ontdekt wat door ben die het oude weten
bezaten, reeds lang geleden geleerd werd aan degenen
die zich het ontvangen van dit onderricht waardig
betoonden. Zoo bracht H.P. Blavatsky ons dit
weten terug als iets ouds, dat de wereld vergeten
had, en zij zeide haren leerlingen dat zij dit weten
verder moesten verspreiden, niet als iets nieuws maar
als iets ouds, niet als een nieuwe ontdekking maar
als overoud weten, door de menschen vergeten, en
thans tot hunne herinnering teruggebracht. En naarmate
wij zelven leerden, onderrichtten wij op onze
beurt anderen, en wij bevonden dat dit goddelijk
weten de wortel is waaruit alle kennis spruit, welke
de mensch verkrijgen kan in godsdienst, wijsbegeerte
en wetenschap. Wij bevonden dat wij zonder de
werktuigen en hulpmiddelen der wetenschap hare
feiten kunnen ontdekken door het ontwikkelen van
de vermogens der ziel. Wij bevonden bijvoorbeeld
dat vele scheikundige waarheden door de goddelijke
krachten der ziel veel gemakkelijker kunnen worden
verkregen dan door reagentiën en proefnemingen
van allerlei aard. Wij bevonden dat de mensch in
zich het vermogen heeft de natuur te onderzoeken
en dat hij veel meer kan verkrijgen door het ontwikkelen
zijner innerlijke krachten dan door het
gebruiken van de hulpmiddelen der wetenschap.
Maar tevens weten wij dit: de vermogens der menschelijke
ziel zijn niet bestemd tot het doen van
ontdekkingen, welke zouden dienen om den ontdekke
beroemd te maken en rijk. Zal de kracht
der menschelijke ziel worden gebruikt tot het doen
van ontdekkingen, dan moeten deze slechts worden
gebruikt voor het welzijn der menschheid, en niet ten
voordeele van den éénen persoon, die de ontdekking
doet. Iedere ontdekking, gedaan met behulp van deze
krachten der ziel, behoort, indien ze de menschheid
kan helpen, indien het ras er rijp voor is, aan allen
gelijkelijk. Is het ras er nog niet rijp voor, dan
behoort zij toe aan allen, die haar kunnen bevatten,
niet aan den éénen mensch, die haar gemaakt heeft.
Deze is slechts een pandhouder van de eigendommen
der menschheid. Naarmate de Occultist zich ontwikkelt
en meer leert en begrijpt wordt hij meer en
meer een dienaar der menschheid in plaats van
haar meester. Alle kracht welke hij verkrijgt wordt
gebruikt voor dienen en helpen, alle kennis welke
hij bezit, wordt gebruikt om de onwetendheid zijner
medemenschen te verminderen en den gang der
menschelijke ontwikkeling te versnellen. Wanneer
de menschen tot ons komen om met ons te studeeren,
eerst de uiterlijke leering en dan de innerlijke, dan
zeggen wij hun steeds: Gij moet de broederschap
der menschen aannemen; gij moet begrijpen dat gij
een lid zijt van een groot huisgezin, dat gij geen
belangen hebt buiten die van dat huisgezin, dat gij
geen bezittingen hebt buiten die van dat huisgezin,
dat gij geenerlei hoop moet voeden voor u zelf, die
niet tevens hoop is voor al uwe medemenschen, en
wanneer gij wat ouder zult zijn en iets meer zult
hebben geleerd, en meer zult kunnen doen, dan is
dat opdat gij hen beter zult kunnen helpen en medevoeren
tot sneller ontwikkeling, opdat zij sneller
mogen worden bevrijd van de ellenden der aarde
en spoediger dan anders den vrede en het geluk
mogen bereiken. Naarmate iemand werkelijk
Theosoof wordt, moet hij meer en meer onzelfzuchtig
worden; hoe meer hij leert, des te meer moet
hij anderen dienen, hoe grooter kracht hij bezit, des
te grooter verantwoordelijkheid rust op hem om de
lasten zijner medemenschen te verlichten. Het Occultisme
brengt juist het tegengestelde van wat de
wereld welslagen noemt. De wereld kent hèm welslagen
toe, die rijkdom en welvaart verwerft voor
zichzelf, die uitsteekt boven zijne medemenschen en
zijne macht gebruikt dat de menschheid hem diene.
Hij die slaagt in het verkrijgen van goddelijke wijsheid
en kennis en kracht, bezit deze slechts in de
mate, waarin hij een dienaar en helper is zijner medemenschen.
Hij gebruikt ze nooit om over anderen te
heerschen, nooit om iets te verwerven voor zichzelf, nooit
om zichzelf te verrijken ten koste van een ander, en
gebruik te maken van hunne onwetendheid. Hoe
meer hij weet des te meer moet hij anderen leeren,
hoe meer hij begrijpt des te meer moet hij deelen
met anderen, hoe sterker hij wordt des te grooter
aantal zwakkeren moet hij trachten te helpen, want
de kracht van het Occultisme, van het goddelijk
weten kan nooit dienen om den bezitter te doen
uitsteken boven zijne medemenschen: alleen om
hen op te heffen tot eigene hoogte, slechts om
hen te doen deelen in eigene kracht. Dat is het
kernverschil tusschen de kennis der wereld en die
van het goddelijk weten. De eerste maakt den mensch
tot heerscher, de andere tot dienaar. Daarom zeide
Jezus: "Indien iemand wil de eerste zijn, die zal de
laatste van allen zijn, en aller dienaar."
[Footnote: Marcus 9, 35.] Waarlijk
groot zijn zij, die zichzelf geheel aan de menschheid
gegeven hebben.


Het voorgaande is een schets van de geschiedenis
der Theosofie in het verleden, van de geschiedenis
van het goddelijk weten in godsdienst, wijsbegeerte
en wetenschap. Ik heb medegedeeld hoe die wijsheid
steeds trachtte der wereld leering te schenken,
en hoe zij twee vormen van onderwijs deed ontstaan:
het openbare voor allen, het bijzondere voor hen
die zichzelf wilden opofferen, ten bate en nutte van
den vooruitgang van het ras.


Wat vroeger gedaan werd, is nog altijd mogelijk.
In de uiterlijke Theosofische Vereeniging komen de
menschen om de wetten, volgens welke de menschheid
zich ontwikkelt, te bestudeeren. Wanneer zij
deze wetten hebben geleerd en trachten hun leven
voor anderen nuttig te maken, komt het innerlijk
onderricht, dat hun geeft wat aan de menigte niet
gegeven kan worden. Deze twee vormen bestaan
nog heden als in het verleden, en de Theosofische
Vereeniging is een vereeniging van onderzoekers, waartoe
een ieder kan toetreden, die godsdienst en wijsbegeerte
en wetenschap wil bestudeeren in de richting
van het goddelijk weten en daarbinnen een groep
van leerlingen, die alle dingen opgeven welke de
wereld hoog stelt en streven naar hooger ontwikkeling,
teneinde helpers te worden voor de menschen
rondom hen, teneinde met dat doel de vermogens
hunner ziel te ontplooien. Dat is ons werk, onze
plicht. Zij, die zich tot dit werk voelen aangetrokken,
kunnen in de Loges onzer vereeniging komen om
onderricht; wie zich de innerlijke leering waardig
toont, kan een leerling worden in den dieperen zin
van het woord, om een medewerker te worden voor
den vooruitgang van het ras. Herinner u echter
steeds dat het goddelijk weten niets anders heeft
aan te bieden dan Zich en met zichzelf de kracht
anderen te helpen, de menschheid te dienen. Het
biedt geen belooning in rijkdom, in gewone macht
of kennis, maar dien innerlijken schat, die den mensch
in staat stelt een zegen te worden voor zijn broeders,
een mededrager van de lasten der wereld; en tot
diegenen onder u wien het ernst is met dit streven,
tot hen wendt zich de Theosofische Vereeniging en
biedt hun het oud, goddelijk weten, waardoor zij
helpers kunnen worden der wereld. Tot dit doel
zenden de Meesters hun boden onder de menschen.
Ieder, die ernstig wil, wordt de gelegenheid tot
leeren gegeven.







Theosofie en haar leeringen.







II.







Toen ik gisterenavond te Rotterdam sprak over
de Theosofie en haar leeringen, heb ik voor zoover
dat in een korte voordracht mogelijk was, de geschiedenis
der Theosofie geschetst. Ik heb haar
verband met de groote godsdiensten der wereld aangeduid,
hare verspreiding door de verschillende landen
beschreven, en vermeld dat zij nog heden ten dage
de oude leering vertegenwoordigt, zoowel in haar
openlijken als in haar innerlijken vorm. Ik stel mij
voor hedenavond het onderwerp van een anderen
kant te beschouwen en u te spreken over de leeringen
zelve welke de Theosofie brengt, welke zij
geeft om de menschheid te helpen, en ik zal u
trachten aan te toonen dat deze leeringen nuttige
toepassing vinden op stoffelijk, verstandelijk, zedelijk
en geestelijk gebied, dat zij betrekking hebben op
ieder deel van 's menschen samengestelden aard en
hem een helder denkbeeld geven van de wereld
waarin hij leeft, van den menschelijken samenstel en
van de mogelijkheden, welke daarin verborgen liggen.


Vóór alles dan begint het onderricht der Theosofie,
het goddelijk weten, te spreken over het
goddelijk Bestaan zelf en de onmiddellijke betrekking
van den mensch tot God. Het leert dat er één
goddelijk Bestaan is, het Leven van al wat is; dat
er slechts één goddelijk Leven is, één goddelijke
werking, ééne kracht, welke overal bestaat in het
heelal; dat overal waar wij gaan kunnen het leven
van God zich bevindt, dat overal waar dieren voelen
kunnen of menschen kunnen denken, het leven van
God uitdrukking vindt. Ook in het delfstoffen-en
plantenrijk steunt, onderhoudt, vermeerdert zijn Leven
alle dingen; in het geheele heelal is geen leven
buiten het goddelijk Leven. Dit ééne Bestaan ligt
ten grondslag aan al wat wij waarnemen, zoodat de
Theosofie begint met het leeren van een grondeenheid,
een wet van eenheid, van één-zijn alom;
en deze eenheid spruit voort uit God, die de ééne
bron is van alle bewustzijn, waar ook dat bewustzijn
worde gevonden. De ontwikkeling van het bewustzijn
in den mensch, de groei van zijn verstand, vinden
hunnen oorsprong in God. Alle bewustzijn, ontwikkelend
tot zelf-bewustzijn, komt voort uit één
bron, één oorsprong. Alle bewustzijn is één, wij
kunnen het ééne niet scheiden van het andere, en
de menschen van elkaar vervreemden alsof zij tegenover
elkander stonden—zij komen allen van denzelfden
stam, zij zijn allen bewust door hetzelfde
Leven, zij zijn allen een uitdrukking van hetzelfde
goddelijk Bestaan. Deze eenheid van bewustzijn is
ééne uitdrukking van de wet van eenheid die heerscht
in het heelal.


Maar niet alleen alle bewustzijn is één, ook alle
kracht is één, en hier stemt de wetenschap in met
de Theosofie: er is slechts één groote werking in
het heelal; alle vormen van werking en kracht welke
wij waarnemen, zijn in den grond één. Zij kunnen
in elkander omgezet worden; alle vormen van werking
welke de wetenschap bestudeert, alle krachten welke
wij om ons waarnemen, hetzij in het delfstoffen-of
plantenrijk, hetzij bij dier of mensch, al deze krachten
zijn één in hunnen aard. Slechts hun uitdrukking, hun
wijze van openbaring is verschillend, bij nader onderzoek
blijken zij allen één te zijn: ééne kracht,
juist zooals er één bewustzijn is.


Een derde uitdrukking van de wet van eenheid
is de eenheid van stof. Alle stof is één, hoe verschillend
ook de vorm wezen mag welke zij aanneemt.
Er is slechts één grondstof en alle scheikundige
elementen zijn daaruit opgebouwd. Al wat
wij om ons waarnemen: vaste lichamen, vloeistoffen,
gassen, ether, dat alles is in den grond hetzelfde,
slechts verschillend in de rangschikking van zijn
deelen. Wij vinden door de geheele wereld heen
een eenheid, eenheid van bewustzijn en leven, eenheid
van kracht, eenheid van stof, en deze drie
eenheden zijn de uitdrukkingen van het goddelijk
Bestaan, zij komen alle uit het ééne Leven, het
Leven van God.


Uit deze eenheid van bewustzijn, van kracht en
van stof kunnen wij een gevolgtrekking maken. Daar
er slechts één stof is, slechts één kracht, slechts één
bewustzijn, vormen alle wezens die bestaan een
broederschap; zij zijn allen gemaakt uit dezelfde
bouwstoffen, zij zijn allen bezield door dezelfde
kracht, zij ontwikkelen allen hetzelfde bewustzijn. Wij
zien dat het geheele heelal één groote broederschap
vormt, waarin de verschillende schepselen in verschillende
staten van ontwikkeling zijn, maar allen
worden saamgebonden door de éénheid van stof,
van kracht, van bewustzijn. In deze alomtegenwoordige
grond-eenheid wortelt het begrip "broederschap",
en de Theosofie leert dat wij, deelen zijnde van
hetzelfde Leven, niet naijverig tegenover elkander
kunnen blijven staan. Er moet één gemeenschappelijk
goed zijn voor ons allen, één gemeenschappelijke
ontwikkeling waarin wij allen deelen, één gemeenschappelijk
doel waarnaar wij allen streven, en alle
gedachten van naijver of vijandschap, alle gedachten
welke de menschen denken, alsof zij elkanders bestrijders
zijn in plaats van elkanders helpers en
broeders, zijn gegrond op hun onwetendheid aangaande
het wezen van God en van den mensen.
De eenheid die aan alles ten grondslag ligt, maakt
de broederschap tot een noodzakelijk feit in de
natuur.


Wanneer wij dit denkbeeld een weinig verder
uitwerken, bevinden wij dat deze broederschap zich
toont in alle betrekkingen, waarin wij tot elkander
komen. Laten wij eerst nagaan, welke betrekking
de eenheid van stof heeft tot de broederschap der
menschen. Onze lichamen zijn opgebouwd uit wat
wij "stof" noemen, en wij weten, dat ons lichaam
voortdurend zijn bouwstoffen hernieuwt, dat ons
lichaam heden niet hetzelfde is, als het gisteren was
of verleden week of de vorige maand, of als het
morgen zijn zal of de volgende week of maand.


Ons lichaam verandert voortdurend van bestanddeelen.
Kleine deeltjes ervan, zóó klein dat zij
onzichtbaar zijn voor het oog, komen en gaan ieder
oogenblik. Wanneer wij ons lichaam zeer sterk vergroot
zagen, zouden wij een stroom van deeltjes
ervan zien uitgaan, en een stroom van deeltjes er
heen zien komen, een stroom van komen en gaan,
welke ons lichaam op ieder oogenblik van het leven
verandert. Wanneer nu menschen elkaar ontmoeten,
zooals wij hedenavond bijeen zijn gekomen, wisselen
de deeltjes onzer lichamen onderling, deeltjes van
uwe lichamen hechten zich vast aan het mijne,
deeltjes van mijn lichaam gaan en worden opgenomen
in dat van u, zoodat wij, wanneer wij de zaal verlaten,
geen van allen hetzelfde zijn gebleven als toen
wij binnenkwamen. Onze stoffelijke lichamen hebben
een deel van de bouwstoffen waarvan zij gemaakt
zijn, gewisseld. Ieder van u heeft iets aan zijn buren
gegeven, ieder van u heeft iets van zijn buren ontvangen.
Dit nu maakt dat er tusschen ons een zeer
daadwerkelijke stoffelijke broederschap bestaat. Indien
wij op deze wijze van deeltjes onzer lichamen
wisselen, zijn wij broeders naar het lichaam, hetzij
wij het willen of niet. Wij kunnen niet nalaten op
elkander invloed te oefenen, hetzij ten goede of ten
kwade. De gezonde persoon verspreidt zijn gezondheid,
waar hij ook gaat, de zieke verspreidt zijne
ziekte overal waar hij komt; deze wisseling, deze
overgang legt tusschen ons allen een band, die maakt
dat het lichamelijk welzijn onzer medemenschen
van belang is voor ons allen.


Nu bouwen wij ons lichaam op door voedsel,
drank, lucht en door het leven dat wij leiden. Indien
gij in uw lichaam onrein voedsel brengt, onreinen
drank, indien gij uw huis en uw kleeding
niet rein houdt, trekt gij tot uw lichaam deeltjes,
welke gij vergiftigt en vervolgens zendt gij die
giftige deeltjes weer uit naar uwe medemenschen,
zoodat een mensch die slechte, onreine dingen eet
of drinkt, die ongezond is of onrein, op al zijne
medemenschen een overeenkomstigen invloed uitoefent.
Ieder mensch die alkohol, wijn of dergelijke
giftige dranken gebruikt, beleedigt het lichaam van
zijnen medemensen even goed als zijn eigen. Wij
kunnen ons leven niet van dat van anderen scheiden,
maar zijn genoodzaakt te leven als één groot huisgezin;
al wat een van ons schaadt, schaadt daardoor
het geheel. Wanneer wij dit inzien, kunnen wij niet
langer onverschillig blijven voor de armoede en
ellende om ons heen, want wij weten dat zoolang
nog één mensch in de maatschappij arm is en ellendig
en uitgehongerd, niemand volmaakt gezond en zuiver
kan zijn en zijn lichaam bewaren kan in den best
mogelijken staat. In ieder volk waarin men menschen
vindt die lijden door armoede en ellende en stoffelijke
ontaarding, moet elk lichaam zijn deel ontvangen
van de ellende dier armen. De menschen zullen
het misschien niet bemerken of begrijpen, maar hun
lichaam is minder gezond wegens de ziekte, die
rondwaart in de armere wijken der stad, onder de
lichamen hunner armere medemenschen. Geen volk
is zoo gezond als het zijn kan, zoolang één zijner
kinderen ziek is, van geen land kunnen de bewoners
volmaakte lichamen hebben, zoolang er nog één
honger lijdt. De stoffelijke ellende in de maatschappij
is een zaak die allen ter harte moet gaan en niet
slechts hun alleen die er onmiddellijk onder lijden.
Wij zijn broeders naar het lichaam en genoodzaakt
hun leed mede te dragen.


De broederschap van lichaam is echter niet de
eenige band tusschen ons. Er is een broederschap
van aandoeningen en gevoelens even goed als van
lichaam. Wij oefenen ook invloed op elkander uit
door onze gevoelens. Al wat ik gevoel werkt ook
op u in, al wat gij gevoelt, werkt op mij in. De
geheele dampkring is vervuld van trillingen, gemaakt
door de gevoelens en hartstochten der menschen.
Ook op deze wijze oefenen wij zonder het te weten
invloed op elkander uit en indien gij er op let,
kunt gij het door eigen ondervinding waarnemen.
Hebt gij nooit opgemerkt, hoe wanneer één persoon
in een gezelschap slecht gehumeurd is, die stemming
zich verspreidt over de anderen, hoe één knorrig
persoon in huis iedereen min of meer wrevelig stemt?
Hebt gij nooit waargenomen hoe wij in de nabijheid
van sommigen een gevoel krijgen van vrede en rust,
een gevoel alsof alles ons gemakkelijk zou vallen,
terwijl anderen alleen door hun nabijheid ons knorrig
maken en alles somber doen schijnen en zwaar?
Het is de broederschap onzer aandoeningen, die op
deze wijze voortdurend op ons inwerkt en de reden
waarom dit mogelijk is ligt hierin, dat de mensch behalve
het zichtbare lichaam nog een lichaam heeft van
fijnere stof, welke wij astrale stof noemen en deze
astrale stof, welke van een hoogeren graad van fijnheid
is, trilt uiterst gemakkelijk en vlug. Door onze
gevoelens nu wekken wij trilling op, welke die
astrale stof aandoet en welke andere menschen in
hun astraal lichaam doet beantwoorden aan het gevoel
dat in ons astraal lichaam die trilling veroorzaakt
heeft. Ieder van u heeft in en om zijn stoffelijk
lichaam een wolk of mist van deze fijne astrale stof,
veel schitterender dan het stoffelijk lichaam zelf,
juist alsof zich rondom u een wolk bevindt, waardoor
kleurenspel van elektrisch licht zichtbaar is.
Het astrale lichaam is helder en vol kleuren, kleuren
als van den horizon bij den opgang of ondergang
van den zon. Evenals gij dan in de lucht soms
wolken zien kunt, welke door den zon worden gekleurd,
zien de menschen, die meer dan het stoffelijke
waarnemen kunnen, rondom ieder van u een gekleurde
wolk, maar in plaats van door den zon,
wordt die wolk gekleurd door uwe gevoelens, uw
aandoeningen, uwe hartstochten, en zoodra een gevoel,
eene aandoening in u opkomt, kleurt zich de
wolk rondom u en trilt zij met groote snelheid, en
deze trilling straalt van u uit en wekt in het
astrale lichaam van anderen gelijke trillingen op,
zoodat zij hetzelfde gevoelen als gij. Wij oefenen
daardoor, wanneer wij in elkanders nabijheid vertoeven,
invloed op elkaar uit door onze gevoelens
even als door onze gezondheid of ziekte, en wij
zijn evenzeer door een broederschap van gevoelens
verbonden als door een broederschap van het stoffelijk
lichaam, en die broederschap van gevoelens
uit zich door middel van het astrale lichaam, het
lichaam der aandoeningen dat steeds in beweging is,
steeds in trilling en hoe sterker onze gevoelens zijn,
des te krachtiger oefenen wij er invloed door uit op
anderen.


Er is nog een derde wijze, waarop zich de
broederschap openbaart en wel in ons denkvermogen.
Wij leven evengoed in broederschap van gedachten
als in gevoels-broederschap. Wanneer wij denken
oefenen wij invloed uit op de gedachten der menschen
om ons heen. Wanneer wij denken, zenden wij als
het ware elektrische stroomen uit, die werken op het
denken van anderen, en zij krijgen betere of slechtere
gedachten al naar den aard onzer eigene gedachten.
Terwijl ik tot u spreek, gebruik ik mijn stoffelijk
lichaam, mijn stem, ook hoort gij mij met uw stoffelijk
lichaam, met uw ooren, maar dit is niet het
eenige, wat u en mij verbindt. Behalve mijn stem
die gij hoort, gaan er van mij trillingen uit, gevoelstrillingen
die u er toe nopen te luisteren en uwe
aandacht te schenken. Deze trillingen worden soms
magnetisch genoemd, en daar zij uit mijn astraal
lichaam voortkomen, oefenen zij invloed uit op het
uwe. Behalve deze wisselwerking tusschen onze
stoffelijke en astrale lichamen is er nog wisselwerking
van denkvermogen. Mijn denkvermogen zendt stroomen
uit tot het uwe en vormt beelden welke gij met uw
denkvermogen waarneemt, niet met uw stoffelijke
oogen. Zoolang ik spreek, zend ik voortdurend die
denk-beelden uit, zoodat de woorden gemakkelijker
voor u zijn te begrijpen wegens den onmiddellijken
invloed, dien ik uitoefen op uw denkvermogen. Deze
inwerking der menschelijke gedachte op anderen
vindt onophoudelijk plaats, en wanneer iemand invloed
tracht uit te oefenen op een ander is die werking
veel sterker dan wanneer hij als het ware slechts
voor zich zelf denkt. Deze beelden welke ons denkvermogen
vormt en welke de menschen waarnemen
door het hunne, brengen het grootste deel onzer
gedachten over aan anderen en stellen ons in staat
elkander beter te kunnen begrijpen dan alleen door
stoffelijke mededeeling mogelijk is. Deze invloed
welken ons denkvermogen op anderen uitoefent bestaat
steeds, niet alleen wanneer iemand tot anderen
spreekt, maar ook in het gewone dagelijksch leven.
Wanneer gij denkt, zijn alle menschen om u heen
min of meer geneigd op dezelfde wijze te denken
en hoe sterker uw denkkracht is, des te grooter
invloed oefent gij op hen uit. Hebt gij wel eens
opgemerkt hoe dikwijls, wanneer gij met iemand
samenwoont, gij beiden over hetzelfde onderwerp
denkt, en wanneer de één zijn gedachte uitspreekt,
zegt de ander: "Daar dacht ik juist ook aan." Dit
is dikwijls het geval met man en vrouw, broeder en
zuster, vriend en vriend, en vaak beslist slechts toeval,
wie het eerst spreekt. Wie dan het eerst zijn
gedachte in woorden kleedt, bemerkt dat de ander
in dezelfde richting gedacht heeft. Op deze wijze
kunnen wij elkander veel goed doen en veel kwaad.
Goed wanneer wij edel denken en rein, kwaad wanneer
wij laag, gemeen en slecht denken. Vele menschen
denken dat als zij slechts doen wat goed is,
als zij maar geen grove woorden gebruiken, het er
niet toe doet hoe zij denken: gedachten zijn tolvrij.
Dit is onjuist: onze gedachten oefenen een veel
grooteren invloed uit op onze medemenschen dan
onze woorden, en een slecht mensch, die slecht
denkt, vergiftigt alle menschen met wie hij in aanraking
komt; hij oefent een slechten invloed uit
zonder iets anders te doen dan in onze nabijheid te
zijn. En evenzoo is men, indien men goede gedachten
kweekt, overal waar men gaat tot zegen. De
menschen om ons heen zullen zelf goede gedachten
krijgen zonder te weten waarom. Onze invloed zal
hen goed doen denken. Op deze wijze is er broederschap
van denken evengoed als broederschap van
gevoel en van lichaam.


Zie dan hoe veel er voortvloeit uit dit denkbeeld
van de eenheid van al wat is, hoe sterk deze
eenheid zich doet gevoelen in het leven, hoe wij
naarmate wij die eenheid doorgronden, nuttiger
worden voor elkander dan te voren, hoe wij leeren
dat wij invloed uitoefenen op onze medemenschen
door onze lichamen, onze gevoelens en onze gedachten,
en hoe wij op deze drie wijzen elkander
kunnen helpen. Zoo leeren wij de natuurwet en
passen die dan toe om onze broeders te helpen en
de wereld door ons leven beter te maken. Deze
eenheid, uitgewerkt zooals ik het thans heb gedaan,
is één der groote leeringen van de Theosofie.


Laat ik thans een tweede groote leering nemen,
die welke zegt dat uit God de zielen der menschen zijn
voortgekomen, dat het leven van God iederen mensch
gegeven is, opdat hij zich ontwikkelen moge tot een
volmaakt wezen, gelijk God zelf. Gij zult u herinneren
dat Jezus, toen hij sprak tot de menigte, een merkwaardig
gebod gaf: "Weest dan gijlieden volmaakt
gelijk uw Vader die in de hemelen is volmaakt is."
[Footnote: Mattheüs 5,48] De
Vader in den hemel nu is God, het goddelijk Wezen,
en Jezus leerde aan zijne leerlingen en aan de volksmenigte
dat zij volmaakt moesten zijn gelijk God.
Nu is God volmaakt in kennis, volmaakt in kracht,
volmaakt in liefde. Hoe kan de mensch volmaakt
zijn in kennis en in kracht en in liefde, gelijk God
volmaakt is? Toch was dit het gebod dat Jezus gaf
en als Jezus sprak, zeide hij slechts wat waar was
en mogelijk. Hij zou het niet hebben gezegd als
deze volmaking onmogelijk was voor den mensch.
De vraag waartoe wij van zelf komen is dan deze:
hoe is het mogelijk, en is het mogelijk voor ieder
of slechts voor eenige menschen? En het antwoord
dat de Theosofie geeft is: het is mogelijk voor ieder,
niet slechts voor enkelen; voor ieder is het mogelijk
volmaakt te worden gelijk God volmaakt is, de
mensch is werkelijk gemaakt naar het goddelijk
beeld, dat wil zeggen hij is de juiste weerkaatsing
van God. Laten wij eerst een uiterst geval beschouwen;
een zeer onontwikkelden wilde, zoo laag ontwikkeld
dat hij het goede nog niet kan onderscheiden
van het kwaad, dat hij nog niet weet dat het kwaad is
te stelen of te liegen of te moorden, dat hij al
deze dingen geoorloofd vindt. Waarom zou hij niet
stelen als hij iets noodig heeft dat hem niet toebehoort?
Waarom zou hij niet liegen als hij daardoor
kan krijgen wat hij begeert? Waarom zou hij niet
moorden als hij sterk genoeg is het te doen en
verlangt zijnen vijand te dooden? Die wilde ziet
geen kwaad in moorden en liegen en stelen. Hij
denkt dat het goed is, of liever: hij denkt er in
het geheel niet over. Hij wil het doen. Derhalve
doet hij het, en het komt nooit in hem op te vragen:
"is het goed dat ik moord of lieg of steel?" Hij onderzoekt
niet of wat hij wil doen geoorloofd is. Hij
wil het doen en dat is alles waar hij om geeft.
Waartoe zou het dienen zulk een mensch te zeggen,
volmaakt te zijn zooals God volmaakt is? Hij is
zelfs nog niet in staat, kwaad te onderscheiden van
goed; hoe zou hij dan volmaakt kunnen zijn? Verstandelijke
vermogens zijn in hem nog niet ontwikkeld,
hij kan niet verder tellen dan twee, hij kan
geen gevolgtrekking maken, begrijpt niet wat een
gevolgtrekking is. Hij heeft geen geheugen en herinnert
zich niet wat gisteren gebeurde, noch kan hij
berekenen wat morgen gebeuren zal. Hij is in verstandelijk
opzicht even dom als hij zedelijk laag
staat. Wat wilt gij met zulk een mensch doen? Hij
ziet er niet uit als "het beeld van God" en er schijnt
niet veel kans dat hij volmaakt zou worden gelijk
God volmaakt is. Als hij sterft, bezit hij noch verstand,
noch zedelijk gevoel. Wat wordt er van dien
mensch? Wanneer hij sterft en een ander leven
intreedt, zonder zijn lichaam, een soort van middenleven
tusschen deze aarde en den hemel, is er niet
veel in hem dat omhoog kan stijgen, want zijn ziel
is zwak en onontwikkeld. Zij is nog slechts een
kiem. Hij kende het goed nog niet van het kwaad.
Hij kon nog niet denken. De ziel nu is de kracht
in den mensch die denkt en het goede onderscheidt
van het kwaad en de ziel van zulk een wilde is
slechts een embryo, nog volstrekt onontwikkeld.
Wanneer hij sterft en uit het lichaam treedt, is hij
in de wereld, volgende op de stoffelijke, in de astrale
wereld, waar de dierlijke aard werkelijk thuis behoort.
De dierlijke aard nu van den wilde is zeer sterk.
Deze was het die hem deed moorden en liegen en
stelen, omdat de dierlijke aard sterk was en de ziel
nog zwak en jong. Wanneer hij nu na den dood
deze astrale wereld binnentreedt, terwijl de dierlijke
aard in hem nog sterk is, ondervindt hij dat hij ze
daar niet meer kan bevredigen, zooals hij kon terwijl
hij in het lichaam woonde, dat hij dat soort
genot dat hij op aarde vond, daar niet verkrijgen
kan, dat hij met zijn lichaam het werktuig verloren
heeft, waardoor zijn dierlijke aard zich kon uiten.
Zoo leert hij, wanneer hij uit het lichaam is getreden,
dat hij de zucht naar genot van zijn dierlijken
aard op den langen duur niet kan voldoen, dat
datgeen wat hem in het lichaam genot schonk, hem
daarbuiten smart geeft in plaats van genot. Zoo
leert de jonge ziel deze eerste les door ondervinding
in het aardleven en na den dood. Daarop gaat de
ziel naar de hemelsche wereld. Veel is er nog niet
dat deze jonge ziel in den hemel kan vinden, maar
toch leert zij een weinig door een tijd in die wereld
te vertoeven. Toen de wilde nog op aarde leefde,
gevoelde hij wellicht eenige liefde voor vrouw of
kind, en deze liefde leert hem een nuttige les.
Wanneer hij de hemelsche wereld bereikt, is die
liefde nog met hem; en hij ondervindt dat deze
blijft en hem genot schenkt in die hoogere wereld.
Hij bevindt dat de weinige goede gevoelens, dat
iedere aandoening welke iets in zich had dat goed
was en rein, bij hem is, wanneer al het andere
achterblijft, dat de liefde blijft wanneer alle hartstocht
is uitgestorven. Wanneer hij een tijdlang in
den hemel vertoefd heeft, en zijn liefde in de hemelsche
gebieden is toegenomen in kracht, komt
het oogenblik, waarop de ziel terug moet keeren
tot het aardleven, opnieuw moet worden geboren
in een lichaam, een weinig beter dan het lichaam
dat zij vroeger bezat. Want de ziel is een weinig
gegroeid en heeft een beter lichaam noodig dan
het vorige dat zij bewoonde. Zij is een weinig gegroeid,
heeft geleerd een weinig meer liefde
te koesteren, heeft een weinig geleerd door
hare ondervinding in deze wereld en in de twee
werelden aan gene zijde van het graf. Zij is een
weinig ouder geworden en wijzer en heeft om nieuwe
ondervinding op te doen een beter lichaam noodig,
wanneer zij terugkomt. Na in dat beter lichaam geboren
te zijn, leert zij een weinig meer dan in het
vorige. Zij heeft geleerd dat stelen en moorden
niet goed is, en wanneer een leeraar of oudere
bloedverwant tot het jonge kind, dat reeds deze
ondervinding heeft opgedaan, zegt: "Gij moet niet
stelen, niet liegen, niet moorden," zal deze ziel, die
op aarde teruggekeerd is met de ondervinding die
zij heeft opgedaan, deze leering kunnen beantwoorden
en zeggen: "Ja, het is waar, ik moet niet
stelen, niet liegen, niet moorden, ik zie in dat dit
alles verkeerd is." Waarom ziet die ziel nu in dat
het verkeerd is, terwijl zij het den vorigen keer niet
inzag? Omdat de ziel in dien tijd is gegroeid,
omdat zij ondervonden heeft dat stelen ongelukkig
maakt. En deze ondervinding bot als zedelijke
eigenschap uit, wanneer de ziel in een stoffelijk
lichaam wordt weergeboren. De kinderen, die thans
in ons midden ter wereld komen, worden niet geboren
zooals de volkomen onontwikkelde wilde,
waarover ik sprak, niets wetende van goed en kwaad.
Zoodra gij hen onderwijst, begrijpen zij het verschil
tusschen kwaad en goed en het is gemakkelijk hun
te leeren, daar hunne zielen ouder zijn en reeds vele
aardlevens doorleefd hebben, waarin zij ondervinding
hebben opgedaan en verzameld, en die ondervinding
hebben omgezet in wat wij geweten noemen, in
aangeboren begrip van goed en kwaad. Deze groei
van de ziel gaat door, leven na leven, honderde
keeren, zoodat de ziel, wanneer zij in een stoffelijk
lichaam ter wereld komt, na reeds honderde levens
te hebben doorgemaakt, vele vermogens in zich heeft.
Zij komt ter wereld met zekere verstandelijke kracht,
met zekeren aanleg voor kunst, met zedelijke eigenschappen.
Ieder uwer werd geboren met het vermogen
te denken, zoodat gij met vrucht kondt worden
opgevoed; en misschien met eenige artistieke kracht,
met talent voor schilderen, voor beeldhouwkunst of
muziek. Gij bracht die vermogens met u, en toondet
ze reeds als kind, zoodat uw opvoeding kon worden
ingericht op een wijze die geschikt was om de vermogens
die gij medebracht, te kunnen ontwikkelen.
Deze vermogens, welke de kinderen meebrengen en
in overeenstemming waarmede wij hun opvoeding
behooren te regelen, hebben zij gewonnen in herhaalde
aardlevens in het verleden, en telkens gedurende
hun leven in de hemelsche wereld hebben zij
die vermogens verbeterd en doen toenemen in kracht,
en bij iedere geboorte op aarde brengen zij ze mede op een
hoogeren trap van ontwikkeling dan den vorigen keer.


Op deze wijze groeit de ziel door voortdurend
herhaalde wedergeboorte op aarde en naarmate zij
groeit wordt zij meer en meer gelijk God. Na langen,
langen tijd wordt de ziel op aarde geboren als een
kind met een zeer goed karakter, misschien als genie,
misschien bijna volmaakt uit een zedelijk oogpunt.
Enkele kinderen worden zoo goed geboren dat
hunne opvoeding bijzonder gemakkelijk is, onzelfzuchtig,
vriendelijk en liefdevol, anderen ter wille.
In deze kinderen wonen zielen die oud zijn, zielen
die reeds vele malen op aarde geweest zijn, en geleerd
hebben onzelfzuchtig en vriendelijk te zijn en
hunne medemenschen lief te hebben, zoodat zij
thans bij hun geboorte zulk een karakter toonen.
Zij behoeven niet meer te leeren wat goed is, zij
weten het van de wieg af, juist zooals andere kinderen
reeds in hun prille jeugd geniën blijken.
Wanneer de ziel zulk een standpunt bereikt heeft,
is het oogenblik daar waarop haar ontwikkeling zeer
kan worden versneld, het oogenblik, waarop bijzondere
leering zal komen op haren weg, waarop haar
bijzondere gelegenheden zullen worden geboden,
sneller te kunnen ontwikkelen en groeien; dan komt wat
de "geestelijke geboorte" genoemd wordt, de geboorte
naar den geest waarvan Jezus sprak toen hij zeide
dat geen mensch het koninkrijk Gods kon kennen,
tenzij hij was geboren naar den geest. De menschen
worden telkens en telkens geboren naar den vleesche;
zij worden slechts ééns geboren naar den geest en
wanneer een mensch geboren is naar den geest,
zegt men dat de Christus in hem geboren is. Gij
zult u herinneren dat Paulus in een zijner brieven
schreef, dat de Christus geboren moest worden in
de ziel; dit nu is de groote "tweede" geboorte, die
het begin is van de ontwikkeling van den Christus
in den mensch. Alle vroegere ontwikkeling heeft
hem slechts doen groeien tot een goed en
knap mensch, verstandig en krachtig en zedelijk,
maar na de geestelijke geboorte wordt hij geestelijk,
en begint hij het leven te leiden van den Christus.
Hij wordt vol mededoogen voor allen, vol liefde en
vol van den wil zijn medemenschen te helpen. Hij
ontwikkelt in zich den aard van den Christus, hij
gevoelt de broederschap die hem met allen verbindt,
hij gevoelt dat hij één is met alle menschen, dat zij
allen leden zijn van zijn huisgezin, dat zij allen hem
na-staan, als een deel van hemzelf, een deel van zijn
eigen leven. Naarmate de Christus zich in den mensch
ontwikkelt, nadert hij de volmaking. Hij wordt meer
en meer vrij van zonden, hij verkrijgt meer en meer
inzicht in alle geestelijke waarheid, hij omvat meer
en meer van het goddelijk leven en drukt dit uit in
zijn leven op aarde. Dit tijdperk in de menschelijke
ontwikkeling is dat van geestelijken groei, niet van
verstandelijken of zedelijken vooruitgang. Het komt
na dezen vooruitgang en brengt de gelijkenis
van God en den mensch tot volkomen volmaking.
Wanneer de mensch zóó gedurende langen tijd heeft
geleefd, vrij van zonde, terwijl hij goed doet aan
ieder, allen met wie hij in aanraking komt helpt,
vol wijsheid en inzicht in alle geestelijke waarheid,
heeft hij het standpunt bereikt waarop Jezus doelde
toen hij zeide: "Weest dan gijlieden volmaakt gelijk
uw Vader die in de hemelen is volmaakt is." Dit zou onmogelijk
zijn indien de mensch niet gedurende honderde
levens tot die hoogte kon klimmen. Voor den wilde,
over wien ik u gesproken heb, zou het niet mogelijk
geweest zijn, in één leven volmaakt te worden, te
worden gelijk God. Maar zonder twijfel is het mogelijk,
wanneer hij leven na leven op aarde terugkeert,
leven na leven verbetert en groeit, totdat de
ziel van een klein zaadje gegroeid is tot een machtigen
boom, na talrijke eeuwen van levens. En evenals
de eik door zijne bladeren die hij ontplooit, den
geheelen zomer voedsel verzamelt, en dit voedsel uit
de bladeren voert tot takken en stam, en in den
herfst de bladeren afvallen en sterven, maar de boom
door het opgenomen voedsel gegroeid is--- zoo ook
zendt de menschelijke ziel een lichaam uit, gelijk de
boom zijne bladeren, en verzamelt ondervinding
door het vergankelijke lichaam, gelijk de boom door
de bladeren zijn voedsel. Al die ondervinding neemt
de ziel in zich op: het lichaam sterft wanneer zijn
tijd daar is, maar de ziel groeit door de opgedane
leering en nadert de volmaking.


Dit is wat de Theosofie leert omtrent den groei
der ziel, en gij hebt gezien dat wij gekomen zijn tot
de gevolgtrekking, dat de mensch volmaakt kan
worden, en de vraag zal bij u opkomen: "Wat moet
de volmaakte mensch doen met zijne volmaking?"


Hij moet zijn medemenschen helpen. Zij die
volmaakt zijn geworden zijn degenen die wij Meesters
noemen. Zij zijn de Leeraars der groote godsdiensten,
zij zijn het die tot de wereld komen om
den menschen te leeren hoe te leven, hoe sneller te
groeien. Zelf volmaakt geworden, blijven zij anderen
leeren hoe de volmaking te bereiken. Jezus, die
zelf volmaakt is, bleef op aarde ten einde den menschen
te leeren hoe zij volmaakt konden worden en
gelijk aan Hemzelf. En de Theosofie leert dat deze
volmaakte menschen nog heden bereikt kunnen
worden. Zij zijn niet ver weg in den hemel, maar
hier op aarde. En wij kunnen hen vinden, indien
wij den juisten weg inslaan; en de eenige weg om
hen te vinden is te trachten hun gelijk te worden.
Misschien hebt gij wel eens in de geschriften van
de heiligen der Christelijke kerk gelezen, hoe Jezus
tot hen kwam en hun leerde; en dan hebt gij steeds
gedacht dat dit droomen waren of verzinsels. Toch
is dit niet het geval. Wat zij schreven is letterlijk
waar, en het zou ook voor ons waar kunnen zijn
zooals het waar was voor hen, want gij kunt een
heilige worden zoo goed als ieder ander mensch,
die leefde in de middeleeuwen of in de eerste eeuwen
der Christelijke kerk. Waarom zouden niet de tegenwoordige
Christenen heilig worden kunnen gelijk die
van vroeger, waarom zouden zij den Christus niet
kennen zooals Hij gekend werd in de vroegste tijden
der kerk, waarom zouden zij niet in staat zijn Hem
te spreken en van Hem te leeren, zooals de menschen
in die oude dagen deden, toen Hij leefde
onder de menschen en zooals zij het nog deden,
vier of vijf eeuwen daarna? De ziel der menschen
is thans niet zwakker dan toen, de ziel der menschen
is in staat nog heden te doen, wat zij toen in staat
was te volbrengen. Het is slechts de kennis die u
ontbreekt, hoe het te doen en den krachtigen wil,
welke u moed tot volharden kan geven. De Theosofie
is dáár om u de kennis te geven van den weg,
waarlangs wij de groote Leeraars kunnen bereiken,
en met die kennis geeft zij ons den moed en den
wil en het geduld tot volharden.


Veel van wat ik u hedenavond heb gezegd zal
voor sommigen uwer nieuw schijnen en vreemd. Toch
is het niet nieuw maar over-oud, zóó oud dat de
menschen het hebben vergeten; en niet vreemd, zooals
gij bij nadere studie zult vinden. Ik heb u
hedenavond niets gezegd, dat ik niet weet dat waar
is en de weg dien ik gevolgd heb om tot weten te
komen, is de weg dien de Theosofie aanwijst. Door
het volgen van hare voorschriften ben ik in staat
geweest hetzelfde te doen wat in de Christelijke kerk
gedaan werd, vele eeuwen geleden, en wat in alle
andere godsdiensten mogelijk is geweest, lang voordat
het Christendom was gesticht. Al deze dingen
zijn altijd bekend geweest, deze weg is altijd betreden
door de weinigen; en zij die hem betraden waren
de menschen, die de waarheden van den godsdienst
wisten door eigen waarneming—niet uit de tweede
hand. Het doel der Theosofische Vereeniging is, u
te helpen in het verkrijgen van eerste-hands kennis
en hoewel de dingen die ik u gezegd heb misschien
onbekend mogen wezen en schijnen onmogelijk te
kunnen worden bewezen, kunnen zij alle bewezen
worden door ieder uwer die begeert te onderzoeken, en
zich dezelfde moeite wil geven, welke door sommigen
onzer is gedaan. Dan zult gij de werkelijkheid der
wedergeboorte op aarde weten, niet slechts gelooven,
dan zult gij de wijze kennen, waarop de ziel langzamerhand
groeit tot volmaking, dan zult gij weten
dat deze Leeraars nog levende menschen zijn en nog
steeds leering geven willen aan leerlingen die tot
hen komen. De Theosofie is inderdaad een studie.
Ik vraag u niet haar te gelooven, ik vraag u niet
haar aan te nemen zonder begrijpen, ik vraag u
slechts te onderzoeken, zooals ik onderzocht heb.
Gij kunt tot weten komen zooals ik ben gekomen
tot weten. En ik weet, dat wanneer al deze dingen
voor ons eerste-hands kennis worden, niets in de
wereld ons meer werkelijk ongelukkig kan maken.
De moeiten en zorgen, welke zoo vele menschen
kwellen, worden ons niets, zelfs de dood, die scheiding
te maken schijnt tusschen de menschen, kan
voor ons geen scheiding meer brengen wanneer
wij deze waarheden voor ons zelf bevestigd weten,
omdat wij dan den sluier des doods kunnen oplichten,
en de menschen aan de andere zijde kennen,
even gemakkelijk als gij ze hier kent op aarde;
zoodat de Theosofie u met de gelegenheid om deze
dingen te onderzoeken de mogelijkheid biedt van
grooter geluk dan den meesten menschen ten deel
valt, van kennis die u sterk zal maken en krachtig,
van een leven vol vrede en rust. Dàt is de uitkomst
van Theosofisch onderzoek, dàt is het gevolg
van het streven tot weten te komen, en mijn
doel voor hedenavond was, eenigen van u te brengen
tot diepere studie, opdat gij moogt komen tot de
kennis der waarheid. En wanneer gij dan tot die
kennis gekomen zult zijn, zult gij terugzien tot dezen
avond en zeggen: Toen was het dat ik voor het
eerst de leeringen der Theosofie vernam, waarvan
de kennis in mijn geheele leven verandering heeft gebracht.
Toen was het dat ik den grootsten schat
vond, welken ik ooit heb gekend; want ik vond de
kennis van God, die het eeuwige leven is, zonder
welke het leven arm is en beperkt, met welke het
leven oneindig wordt, vol van vreugde en vrede.







Esoterisch Christendom






Sommigen die niets weten van de Theosofische
leeringen beschouwen de Theosofie als vijandig gezind
jegens het Christendom. Zij denken dat iemand
wanneer hij Theosoof wordt moet ophouden Christen
te zijn. En wanneér zij vernemen dat de Theosofie
zich in een land verspreidt, nemen zij als van zelf
sprekend aan dat in dat land een nieuwe beweging
tegen het Christendom is ontstaan, een beweging
waarvoor geen Christen sympathie kan gevoeien.
Deze zienswijze nu is geheel en al verkeerd. Hoe
zou het mogelijk zijn dat de grondslag van alle
godsdiensten de vijand was van eenigen godsdienst?
Daar zij komt om het godsdienstig gevoel te versterken
door kennis, kan de Theosofie niet ten doel
hebben het geloof te ondermijnen, of te trachten
het godsdienstig gevoel der menschen te doen wankelen.
Integendeel: waar zij komt tot de menschen,
vraagt zij hun niet hunnen godsdienst te verlaten,
maar zij vraagt hun te pogen dien godsdienst te
doorgronden in zijn diepere en meer geestelijke beteekenis.
Zij komt tot den godsdienst om hem terug
te geven wat hij in den loop der eeuwen heeft verloren,
zij komt om de kennis terug te brengen, welke
langzamerhand uit zijn gebied is geweken, zij komt
om de zinnebeelden en riten van den godsdienst
begrijpelijk te maken en aan hen wier geloof was
geschokt door de aanvallen van het ongeloof een
hechten en zekeren grondslag te schenken waarop
hun geloof rusten kan, verheven boven de mogelijkheid
van eenigen aanval, bekroond met goed gevolg.


Wanneer ik dan hedenavond u toespreek uit
naam der Theosofie, spreek ik als iemand die het
Christendom beschouwt als één van de groote godsdiensten
der wereld, die gelooft dat het in zich alles
bevat wat noodzakelijk is voor den groei der menschelijke
ziel, maar die tevens meent dat het algemeen
verspreide Christendom van tegenwoordig zeer
veel verloren heeft van wat het oorspronkelijk
Christendom bezat, als iemand die gelooft dat het
mogelijk is aan de kerk dat diepere, geestelijker inzicht
in den godsdienst terug te geven, dat in den
tegenwoordigen tijd uit het weten der Christenen
verdwenen is.


Reeds de naam van deze voordracht "esoterisch
of innerlijk Christendom" zal waarschijnlijk door vele
Christenen verworpen worden. Weinigen onder de
hedendaagsche Christenen willen toegeven dat er een
esoterisch Christendom bestaat, ja zelfs hoort men
Christenen er zich dikwijls op beroemen dat hùn
godsdienst ten minste niets heeft dat teruggehouden
en verborgen is. Dikwijls hoort men zeggen: de
Christelijke godsdienst is zóó eenvoudig dat zelfs een
kind, dat de meest onontwikkelde hem kan begrijpen
en ik heb soms Christenen ontmoet die verontwaardigd
werden over het denkbeeld, dat er in
verband met hun geloof eenige kennis zou bestaan,
welke teruggehouden wordt van den onwetende, welke
niet openlijk aan de wereld wordt verkondigd, kennis
zoo moeilijk te omvatten, dat de gewone menigte
niet in staat zou zijn haar te begrijpen. En toch
is het duidelijk dat als het waar is dat het Christendom
niets anders te leeren heeft dan wat begrepen
kan worden door het kind en door den onopgevoeden
mensch, dit de erkenning in zich zou sluiten,
dat het Christendom niet de waarheid bezit, dat het
niet voldoende is voor den wijsgeer en den wijze.
Want gij kunt het verstand van den wijsgeer niet tevreden
stellen met dezelfde opvattingen welke voldoende
zijn voor het kind en den polderwerker. Men kan
niet verwachten dat de man van de wetenschap, de
hoogontwikkelde denker, tevreden zal blijven met de
enge en ruwe opvattingen, welke voor den onwetende
niet slechts voldoende zijn, maar die voor hem veel
meer geschikt zijn dan de verklaringen van den
verheven wijsgeer. Neem bijvoorbeeld het begrip
"God". Voor een kind moet gij van God een konkreet
denkbeeld geven, anders kan het kind het niet
bevatten. Indien gij tot hem spreekt in de taal der
metafysika, indien gij tot hem spreekt over het absolute,
het oneindige, indien gij hem vertelt van een
oneindig leven, dat de geheele ruimte doordringt en
de tallooze zonnen welke zich in het heelal bewegen
in wezen houdt, indien gij hem zulk een beschrijving
van de Godheid geeft, zult gij het kind slechts
in verwarring brengen en geenerlei opvatting, welke
door hem kan worden bevat, zal zijn ongeoefend
brein bereiken door uw wijsgeenge taal. Zal het
kind eenig denkbeeld krijgen van God dan moet
de opvatting van het goddelijke tot hem komen in
een gewone, menschelijke gedaante. Gij kunt hem
leeren van een Vader, die teeder is en liefhebbend,
want dit geeft hem een denkbeeld dat hem reeds
bekend is door de liefde van zijn eigen vader.
Gij kunt hem vertellen van den mensch Jezus, vol
liefde en mededoogen; dit geeft hem het denkbeeld
van een vriend, sterker en ouder dan hij zelf, die
hem lief heeft en beschermt. Zóó kan het kind
eenig denkbeeld ontvangen van God. Het goddelijke
moet menschelijk worden gemaakt, het oneindige
moet worden beperkt; slechts zóó kan het kinderhart
worden bevredigd. Maar wanneer gij staat
tegenover den wijsgeer, die onmiddellijk de bezwaren
inziet welke er zijn tegen de beperking van het goddelijke
binnen den menschelijken vorm, wanneer gij
staat tegenover een man van de wetenschap die zich
den God dien hij aanbidt denkt als een Leven dat
de gansche ruimte doordringt, dat alle zonnen en
planeten beheerscht, dat tegelijk het leven is van
het heelal en het leven van het kleinste wezentje
dat bestaat, voor wien de beperking in den menschelijken
vorm godslastering wordt en bespotting—wanneer gij dan nog blijft bij de opvatting van
het kind, zal de wijsgeer, de man van de wetenschap
agnostisch worden of atheïst. De erkenning
van de waarheid, dat het godsbegrip moet beantwoorden
aan de beperkingen van het menschelijk
verstand, dat het denkbeeld dat de mensch van
God heeft verschillend moet zijn naar gelang van
de kracht van zijn verstand, naar den aard zijner
aandoeningen, naar de diepte van zijn inzicht,—
de erkenning van deze waarheid maakt het voor
alle menschen mogelijk, God te aanbidden, want
ieder mensch, hetzij onwetend of geleerd, ontvangt
dan van de goddelijke kennis juist zooveel als hij
in staat is op te nemen in hoofd en hart. Ieder
mensch houdt als het ware het vat zijner eigene ziel
tot God omhoog. Is de ziel klein en beperkt, dan
kan zij slechts weinig van de goddelijke kennis bevatten;
indien de ziel groot is en ontwikkeld, kan
zij meer bevatten van het goddelijk leven. Klein
waarlijk in vergelijking met dien machtigen oceaan is
het grootste verstand, de grootste wijsheid des menschen,
maar toch heeft dit verstand het recht een
opvatting te eischen, die noch te hoog is noch te
laag, en slechts door een esoterischen godsdienst
kunnen de ontwikkelden en wijzen gehouden worden
binnen de grenzen der kerk. Dit is in het verleden
altijd bekend geweest. Geen godsdienst der oudheid
gaf aan alle menschen leering in denzelfden vorm.
Onder de Hindoes, de Chineezen, de Boeddhisten, de
Egyptenaren, de Grieken, overal vindt gij verschil
van leering voor de menigte der onontwikkelden, en
de kleine minderheid der ontwikkelden. Toen het
Christendom aan de wereld werd gegeven, toen Jezus
kwam als een boodschapper der waarheid en de
stichter van een nieuwen vorm van godsdienst, trad
hij in de voetstappen zijner voorgangers en verdeelde
zijn leer in twee deelen, het eene voor de
menigte, het andere voor de verlichten. Ik wensch
u van deze bewering het bewijs te leveren door een
aantal bewijsgronden, wier gewicht gij voor u zelf
kunt schatten. Ik zal u aantoonen, eerstens uit de
woorden van Jezus zelf, dat hij die onderscheiding
maakte; dan uit de woorden zijner apostelen dat ook
zij die verdeeling erkenden, vervolgens dat die apostelen
ze overdroegen aan het geslacht dat na hen
kwam, en eindelijk dat diezelfde verdeeling der leeringen
in tweeën door de bisschoppen en kerkvaders
werd gehandhaafd. Wij hebben dus vier stappen
te doen in de vroegste geschiedenis der kerk. Wij
moeten de gezegden van Jezus zelf, die zijner apostelen,
die van degenen die door de apostelen als
leeraars werden uitverkoren, en die van de bisschoppen
en kerkvaders in de eerste vijf eeuwen der geschiedenis
van het Christendom beschouwen. Over
deze vijf honderd jaren strekken zich de verklaringen
uit, die ik u zal aanhalen als bewijsgronden voor
het feit dat er in die eeuwen een esoterisch Christendom
bestond, evengoed als een exoterisch, dat er
een bijzonder onderwijs was voor de ingewijden,
evengoed als een openbare leering voor de menigte
der geloovigen. Na deze eerste reeks bewijsgronden,
de geschiedkundige, zal ik een bewijsvoering leveren
van anderen aard, en wel deze: dat zij die thans
esoterische kennis bezitten, beter in staat zijn de
Christelijke leeringen uit te leggen dan zij die deze
kennis niet bezitten, en beter de beteekenis begrijpen
van de vele verklaringen in het Nieuwe Testament,
welke de gewone kerkleeraars niet in staat
zijn uit te leggen, verklaringen, die de hedendaagsche
kerk dikwijls heeft uitgelegd op een wijze, welke in
strijd is met het geweten, zoodat die uitleggingen der
kerk vele menschen uit het Christendom drijven, en
van velen onder hen die slechts de exoterische verklaring
ontvangen, het verstand beleedigen en het
geweten in opstand brengen. Het gevolg hiervan
is dat zij de kerk verlaten en onverschillig worden
voor het Christendom, een groot verlies voor henzelf,
daar zij hun geloof moeten opgeven, een groot
verlies voor de kerk, want op deze wijze gaan de
meest ontwikkelden verloren, en wordt de invloed
van het geloof op de menigte verzwakt.


Wij zullen thans de verschillende bewijsgronden
in volgorde aanvoeren en beginnen met de geschiedkundige,
in de eerste plaats met de woorden van
Jezus zelf.


Toen de discipelen tot Jezus kwamen en hem
vroegen naar de gelijkenissen welke hij tot de menigte
gesproken had, gaf hij hun dit merkwaardige
antwoord: "Het is u gegeven te verstaan de verborgenheid
van het koninkrijk Gods, maar dengenen
die buiten zijn, geschieden al deze dingen door gelijkenissen."
[Footnote: Marcus 4,11.]
En verder: "Zonder gelijkenis sprak
hij tot hen niet." [Footnote: Marcus 4,34.] Wij vinden hier den toestand
duidelijk verklaard. Tot de menigte sprak Jezus
slechts in gelijkenissen, in allegoriën, in verhalen in
den vorm van een fabel, welke hun zedelijke leering
gaf; maar zijnen discipelen gaf hij de uitlegging der
gelijkenissen, verklaarde hij de verborgenheid van
het koninkrijk Gods, en ik verzoek u deze onderscheiding,
door Jezus gemaakt, goed in het oog te
houden, omdat wij haar straks door de kerkvaders
aangehaald zullen vinden ter rechtvaardiging van de
handelwijze der kerk in hun eigen tijd.


Jezus zeide eens tot de discipelen: "Geeft het
heilige den honden niet." [Footnote: Mattheüs 7,6.] Het woord "hond"
nu had bij de Joden een zeer bepaalde beteekenis.
Het duidde iedereen aan, die geen Jood was en gij herinnert
u dat toen een Kananeesche vrouw tot Jezus
kwam om hulp te vragen, hij ten antwoord gaf:
"Het is niet betamelijk, het brood der kinderen te
nemen en den hondekens voor te werpen."
[Footnote: Mattheüs 15,26.]
En zij nam zonder morren die benaming aan en
zeide slechts: "Ja Heer, doch de hondekens eten
ook van de brokskens, die er vallen van de tafel
hunner heeren." Dit woord van Jezus: "Geeft het
heilige den honden niet" is niet anders dan een bevel,
niet het innerlijke te geven aan hen die buiten de
groep der uitverkorenen stonden. Voor deze laatsten
alleen moest het heilige worden bewaard. De apostelen,
die het evangelie van Jezus buiten de Joden verspreidden,
erkenden evenzoo een aantal uitverkorenen,
dat waren zij die in de kerk in de mysteriën waren
ingewijd, terwijl zij die buiten de mysteriën stonden
profanen werden genoemd. Het woord profaan werd
in de oudheid gewoonlijk gebruikt om deze menschen
aan te duiden en wanneer wij overgaan tot de tweede
soort van geschriften, waarvan ik u gesproken heb,
tot de geschriften der apostelen, vinden wij dat Paulus
het onderscheid, door Jezus gemaakt, behield en het
toepaste op zijn eigene bekeerlingen. Zoo schreef
hij aan de Corinthiërs, die als Christenen waren
gedoopt, die hadden deelgenomen aan het Heilige
Avondmaal, die lidmaten der kerk waren, zooals wij
zeggen zouden: "En ik, broeders, kon tot u niet
spreken als tot geestelijken, maar als tot vleeschelijken,
als tot jonge kinderen in Christus. Want gij
zijt nog vleeschelijk." [Footnote: I Corinthiërs 3,1-3.] En elders zegt hij: "En wij
spreken wijsheid onder de volmaakten." [Footnote: I Corinthiërs 2,6.] Paulus
maakte dus hetzelfde onderscheid als de Meester:
voor hen die vleeschelijk waren, voor de jonge
kinderen in Christus, sprak hij zonder geestelijke
wijsheid; die wijsheid werd slechts gegeven aan de
volmaakten, dat is, aan hen die ingewijd waren in
de mysteriën der kerk. Want deze uitdrukking "de
volmaakten" is het oude woord voor de ingewijden;
zij moesten volmaakt zijn in het uiterlijke leven,
voordat zij werden toegelaten tot de kennis der
mysteriën van Jezus. Vervolgens vinden wij dat
Paulus aan Timotheüs, dien hij wijdde tot bisschop
der kerk, beval op zijn beurt uit de geloovigen diegenen
te kiezen, die in staat zouden zijn meer te
leeren en dat hij aan dezen het Woord moest mededeelen,
dat hij zelf had ontvangen voor vele getuigen.
Hier hebben wij weer een uitdrukking die
in de oudheid veel werd gebruikt: "het Woord,"
het Woord dat gegeven werd voor vele getuigen.
Wat is dat Woord, dat Paulus gaf aan Timotheüs,
in tegenwoordigheid van vele getuigen en dat hij
hem beval over te geven aan hen die het waardig
zouden zijn? Dit Woord, gesproken voor vele getuigen,
is de geheime leering der mysteriën, welke
nooit op schrift is gesteld, welke nooit werd gegeven
in eenigen vorm, waarin zij kon worden verraden,
maar altijd slechts gesproken werd van mond tot
oor, van leeraar tot leerling, in tegenwoordigheid
van vele getuigen, die konden instaan voor de
nauwkeurigheid der ongeschreven overlevering, die
konden getuigen dat de leeraar het Woord goed had
overgebracht, dat hem gegeven was om aan anderen
over te leveren. Het Woord, door Timotheüs van
Paulus ontvangen in tegenwoordigheid van vele getuigen,
is het esoterisch Christendom, mondeling geleerd
aan hen die waardig waren zelf leeraars te worden.


Wij hebben gezien, eerstens hoe Jezus zelf de
mysteriën slechts leerde aan enkele leerlingen, en
tot de menigte sprak in gelijkenissen, vervolgens hoe
Paulus als apostel op dezelfde wijze te werk ging
en aan Timotheüs beval het Woord op zijne beurt
verder te geven, zoodat wij thans in de derde plaats
komen tot de latere bisschoppen en kerkvaders,
die verklaren dat zij de geheime leering hadden
ontvangen en ze op hunne beurt hadden over te leveren
aan hen die zich daartoe waardig toonden. Tot
nog toe heb ik slechts aanhalingen gedaan uit het
Nieuwe Testament dat naar ik veronderstel ieder
uwer bekend zal zijn. Thans zal ik eenige schrijvers
aanhalen uit de vroegste geschiedenis der kerk, die
u misschien niet bekend zullen zijn, maar die gij
toch ook zelf lezen kunt, hetzij in het Latijn of het
Grieksch, zoo gij die talen verstaat, of anders in
uw eigene taal overgezet. De kennis van de geschriften
der oude kerkvaders is noodig voor ieder
die als prediker van het Christendom optreedt.
Zonder die kennis is hij niet geschikt zich leeraar
van het Christendom te noemen.


Een van die bisschoppen nu was Clemens van
Alexandrie, een der meest geleerde en wijze mannen
der Christelijke kerk, die het aanzien der kerk heeft
verhoogd door de zuiverheid van zijn leven, door
de diepte zijner wijsheid. Terecht heeft de dankbare
kerk hem in latere dagen als een heilige beschouwd.
Groot is het aantal geschriften dat hij
heeft nagelaten tot leering der Christenen. In een
van deze geschriften spreekt hij over de kennis, die
door de kerk was overgeleverd van den tijd van
Jezus tot op zijn tijd toe, het onderricht dat Jezus
gaf aan zijn apostelen, en dat na hem van geslacht
op geslacht was overgegaan. Hij zegt: "Deze leering
werd van den beginne af slechts gesproken tot hen
die begrijpen. De ongeschreven uitlegging der geschrevene
woorden, die door den Heiland aan de
apostelen gegeven werd, is tot ons overgeleverd."
[Footnote: Stromata 6,15.]
Hier hebben wij de getuigenis van een der bisschoppen
van de oude kerk, dat er een onderricht van
Jezus was, niet geschreven, maar door Jezus gegeven
aan de apostelen, en door de kerk bewaard als een
ongeschreven overlevering. Dezelfde getuigenis geeft
Origenes, een ander kerkvader. Hij zegt dat Jezus
met zijne discipelen in het bijzonder sprak over het
evangelie Gods, dat de woorden welke hij sprak
niet werden bewaard in geschrifte, en dat zij de
verklaring vormden der gelijkenissen. Slechts zij ontvingen
die leering, die waardig waren haar te ontvangen;
hij zegt dat allen die deze leering zullen ontvangen,
in bewondering zullen staan over hare wijsheid.
Maar er is nog meer: dezelfde Clemens, die spreekt
over de ongeschreven leering van Jezus, vertelt ons
ook dat hij zelf in zijn openbare prediking slechts
zwakke, onvolmaakte beelden kon geven, maar dat zij
die geslagen waren met den thyrsus, de beteekenis
ervan zouden begrijpen. Geslagen te zijn met den
thyrsus nu beteekent te zijn ingewijd, want de thyrsus
was een roede, die bij de inwijding gebruikt werd,
bij welke gelegenheid de persoon die ingewijd werd in
trance werd gebracht, om de ziel te bevrijden van het
lichaam. Wanneer de kandidaat voor de inwijding
voor den leeraar was gebracht, ontving hij eerst
door mondelinge leering de kennis, waarvan ik reeds
gesproken heb en daarna werd hij geslagen met de
roede, welke als voertuig diende voor magnetische
krachten, welke in den kandidaat de innerlijke
krachten der ziel deden ontwaken, en de ziel in
staat stelden zich vrij te maken van het lichaam en
zoo hoogere leering te ontvangen in de onzichtbare
wereld, vrij van den last van het lichaam. Deze
uitdrukking nu: "Geslagen met de roede" beteekent
ingewijd in de mysteriën. Clemens vertelt ons hiervan
nog iets meer, licht een hoekje van den sluier
op, en ontdekt ons een weinig van wat daarachter
verborgen is. Hij deelt ons de voorwaarden mede
waaronder de mensch de inwijding kan ontvangen,
en de eerste woorden welke door den leeraar bij
het begin van de inwijdingsplechtigheid werden
gesproken. Hij vertelt ons dat uit de lidmaten der kerk,
uit hen die gedoopt waren en aan het Heilige Avondmaal
hadden deelgenomen, dat uit die velen zeer weinigen
werden gekozen: "velen zijn geroepen", zegt hij,
de woorden van Jezus aanhalende, "maar weinigen
uitverkoren." Hij zegt verder van die uitverkorenen:
wie vrij is, niet slechts van alle laagheid, maar ook
van wat de menschen als geringere zonden beschouwen,
slechts hij kan worden ingewijd in de mysteriën
van Jezus, welke alleen door de heiligen en reinen
worden gekend. Daarna deelt hij de eerste woorden
mede, welke bij de inwijding gesproken werden:
Hij die als inwijder optreedt, overeenkomstig de
voorschriften van Jezus, zal zeggen tot hen die rein
zijn van harte: "Hij wiens ziel zich gedurende langen
tijd van geen kwaad bewust is, en in het bijzonder
sinds hij zich overgaf aan de weldoende kracht van
het Woord, laat de zoodanige hooren de leering, door
Jezus in het geheim gesproken tot zijn waarachtige
leerlingen." [Footnote: Contra Celsum 3,40.] Dit waren de eerste woorden, gesproken
bij de Christelijke inwijdingsplechtigheid, dit was de
eerste zin, door den hierophant tot den kandidaat
gericht. Het verdere kan Clemens niet aanhalen,
want dan begint de leering welke slechts gegeven kon
worden in de mysteriën. Deze eerste woorden echter
stellen de voorwaarde van reinheid en roepen den
kandidaat op om te luisteren naar de leering, door
Jezus in het geheim aan zijne leerlingen gegeven.


Wat is er thans geworden van die leering?
Wat heeft de kerk gedaan met deze heiligste nalatenschap
van den Christus? Waar wordt nu het
onderricht gevonden, dat Jezus zijnen leerlingen in
het geheim gaf? Waar zijn nu de mysteriën van
Jezus, en degenen die den kandidaat zouden kunnen
inwijden in de kennis, die aan de vroegere Christenen
werd meegedeeld? Is de kerk trouweloos geweest
in het bewaren van haren schat? Heeft zij
de overlevering verloren, en ook degenen aan wie
deze was toevertrouwd? Indien dit waar is, geen
wonder dan dat de ongeloovige instaat is het geloof
der Christenen te doen wankelen, geen wonder dan
dat honderden van de meest ontwikkelde menschen
worden gevonden buiten de grenzen der Christelijke
kerk.


Is het mogelijk die verloren kennis te herwinnen?
Is het mogelijk deze leering weer te vinden,
nu ze verdwenen is uit den schoot der kerk? Ja,
die leering is nooit werkelijk verloren gegaan, de
kennis van de mysteriën is nooit geheel en al verdwenen.
Zij is bewaard door Jezus zelf en door
zijn trouwe leerlingen, en die leerlingen zijn nooit
geheel en al van de aarde verdwenen. Hier en daar
werd er altijd nog een gevonden, die de duisternis
om zich verlichtte, een heilige, stralend als een ster
aan den donkeren hemel, in het bezit van eerste-hands
kennis, de kennis van de oude mysteriën van Jezus.
Nu en dan verscheen zulk een leerling in den schoot
der Christelijke kerk, ingewijd en onderwezen gelijk
voorheen, evenals de Christenen van vroeger, in het
bezit van onmiddellijke leering, welke hem in staat
stelde als leeraar op te treden. En hiertoe zijn
slechts zij in staat, die zelf de onmiddellijke leerlingen
zijn van de Meesters. Sedert de overlevering
van haar bestaan uit de kerk verdwenen is, wordt
de geheime leering nog altijd overgedragen van den
een op den ander, zoo vaak er iemand gevonden
wordt die waardig is ze te ontvangen. En met die
leering gaat samen het vermogen om wat men verkeerdelijk
"wonderen" noemt te verrichten, het gebruiken
van natuurkrachten, welke de gewone menschen
niet kennen. Gij zult u herinneren hoe Jezus
gezegd heeft dat zekere teekenen hen zouden vergezellen,
die geloofden; dat zij vergif zouden drinken
zonder dat het hun schaadde, dat zij door handoplegging
zieken zouden genezen; aan deze teekenen,
zeide hij, zouden waarlijk geloovigen worden herkend.


Hoevele Christenen vertoonen thans deze teekenen
van het levend geloof? In welke mate zijn die
krachten in het bezit der Christenleeraars van onze
hedendaagsche kerk? Hier en daar in de middeleeuwen
vinden wij er nog sporen van, zooals de
wonderen, verricht door Franciscus van Assisi en
Elisabeth van Hongarije, wonderen, niet in den zin
van een schending der natuurwetten, want zulk een
schending is onmogelijk, maar wonderen, mogelijk
gemaakt door de kennis eener hoogere wet, welke
op lagere gebieden niet kan worden ontdekt, door
gebruik te maken van geestelijke krachten welker
werking de groote menigte der menschen niet kent.


In den aanvang van deze voordracht sprak ik
u nog van een ander soort van bewijs dat kon
worden gegeven om het bestaan van de esoterische
kennis aan te toonen. Voor hen toch die deze
kennis bezitten is het mogelijk de duistere en moeilijke
plaatsen in de Schrift te begrijpen en te verklaren,
plaatsen welke altijd struikelblokken zijn geweest
voor den Christen, maar toch voor een eenvoudige
verklaring vatbaar zijn, wanneer men slechts
den esoterischen kant der godsdienstige leering onderzocht
heeft. Laten wij bijvoorbeeld enkele plaatsen
nemen uit het Nieuwe Testament, welke moeilijk
zijn te begrijpen en waarin de hedendaagsche Christenen
niet gelooven, en die altijd weggeredeneerd
worden. Neem bijvoorbeeld het verhaal van den
jongeling, die tot Jezus kwam en hem vroeg hoe hij
het eeuwige leven beërven kon. Het eerste antwoord
dat Jezus hem gaf was het exoterische. "Gij
weet de geboden". Dit is juist wat thans de predikant
zou zeggen tot iemand, die hem kwam vragen
hoe hij het eeuwige leven zou kunnen verkrijgen.
Zijn antwoord zou wezen: "leid een goed leven op
aarde". Dit was ook het eerste antwoord dat Jezus
gaf, maar de jongeling was hiermede niet tevreden.
Hij wist dat dit slechts het exoterische antwoord
was, niet het diepere dat hij zocht. Het wees hem
den weg niet dien hij wenschte te vinden. Daarom
antwoordde hij: "Meester, deze dingen heb ik onderhouden
van mijne jonkheid af". Dit is het antwoord
dat ieder moet kunnen geven, die naar de diepere
wijsheid verlangt. Aan de uiterlijke wet moet zijn
voldaan, voordat de innerlijke leering kan worden
verkregen. Toen gaf Jezus een ander antwoord:
"Eén ding ontbreekt u, ga henen, verkoop al wat
gij hebt en geef het den armen, en gij zult een
schat hebben in den hemel; en kom herwaarts, neem
het kruis op en volg mij". Toen ging de jonge man
treurig heen, want hij had vele goederen; en Jezus
wendde zich tot zijne discipelen, die alles verlaten
hadden om hem te volgen, en sprak: "Het is lichter
dat een kemel ga door het oog van een naald, dan
dat een rijke in het koninkrijk Gods inga."
[Footnote: Marcus 10, 17-26.]


Hoe dikwijls worden tegenwoordig deze laatste
woorden weggeredeneerd. Hoe vele predikers hebben
er over gepreekt en ze van hun beteekenis
beroofd. Hoe dikwijls hebt gij misschien in uwe
jeugd aan uw leeraar gevraagd, gelijk ik het mijn
leermeester vroeg: "wat beteekenen toch die woorden?
Is het waar dat een rijke niet gemakkelijker het
koninkrijk Gods binnengaan kan dan een kemel kan
gaan door het oog eener naald?" Maar mijn leermeester
redeneerde de moeilijkheid weg en zeide
mij dat het beteekent dat een rijke even goed als
een arme het eeuwige leven kan verwerven, dat het
iets anders beteekent dan het zegt, dat het betrekking
heeft op een poort in Jeruzalem waar een
kameel slechts onbeladen door kon gaan; en dat
het wilde zeggen dat een rijke vele moeilijkheden
heeft en aan vele verleidingen blootstaat, maar niet
dat hij in het geheel niet zou kunnen binnengaan
in het koninkrijk Gods. De groote menigte der
Christenen schijnt het ook niet op te vatten in den
zin, zooals het door Jezus is gezegd, want overal
ziet gij de menschen hard werken om rijkdommen
te verwerven, en als zij dachten dat zij daardoor
het eeuwige leven zouden verliezen, zouden zij wel
niet zoo hard werken om in de hel te komen; zoodat
wij vrij zeker kunnen zijn dat zij in woorden
van Jezus als de aangehaalde volstrekt niet gelooven.
Dit is het noodzakelijk gevolg van het verloren gaan
der esoterische kennis. Wat is de beteekenis van
deze uitdrukking: "het koninkrijk Gods?" Zij wordt
altijd gebruikt voor "inwijding in de mysteriën". Zij
die willen binnengaan in het koninkrijk Gods moeten
volmaakt worden, niet zooals de mensch van de
wereld, die na den dood in den hemel komt, om
na verloop van tijd terug te komen, meer te leeren
en meer ondervinding op te doen,—het eeuwige
leven is niet het vertoeven in een voorbijgaanden
hemel, het is de kennis van God, het is de vereeniging
met de Godheid zelf. En die kennis van
God die het eeuwige leven is, is het koninkrijk
Gods, waarin slechts de volmaakte kan binnengaan.
En het is altijd een vaste wet geweest dat ieder
mensch, voordat hij wordt ingewijd, alles moet afstaan
wat hij bezit, dat hij niets meer als zijn eigendom
beschouwen moet, wat in de oogen der wereld
het zijne is. De gelofte van armoede is altijd de
gelofte van den ingewijde geweest; niemand kan
inwijding bereiken die niet deze gelofte doet in haar
wijdste beteekenis: niet slechts wat zijn aardsche
goederen aangaat, maar aangaande alles wat hij
bezit, zij het rijkdom van verstand of rijkdom van
hart of rijkdom der aarde. Hij staat ze alle af en
deelt ze met de wereld, hij beschouwt ze niet langer
als de zijne. Indien geld in zijne handen komt, is
het niet het zijne, moet het niet worden gebruikt
voor zijn persoonlijke behoeften: het behoort aan
het werk van zijn Meester. Hij bezit niets dat hij
voor zichzelf gebruiken kan. Indien hij kennis
bezit is die niet de zijne, maar hij bezit die om de
wereld te onderwijzen. Hij bezit zijne kennis slechts
om ze te kunnen geven aan anderen; hij heeft geen
rechten, hij kent slechts plichten jegens de menschheid.
Voor zichzelf kent hij geen rechten van eenigen
aard. Hij staat alles af wat het zijne is. En
toen Jezus zeide dat hij die volmaakt wil worden
alles verkoopen moet wat hij heeft en hem volgen,
zeide hij slechts wat iedere Meester zegt tot den
leerling die inwijding bereiken wil: "Gij moet alles
afstaan wat gij bezit, gij moet u ontdoen van al
wat gij hebt." Een harde voorwaarde, zeker: hard
voor hem wiens hart nog hangt aan de wereld,
hard voor hem die nog geeft om de schatten der
aarde; maar licht voor hem die het hoogere leven
zoekt, die naar diepere wijsheid verlangt, die het
lagere leven wil opofferen om het hoogere te vinden,
die het vleesch wil kruisigen opdat hij in God met
Christus vereenigd kan zijn.


Wij zullen thans een tweede spreuk van Jezus
nemen: "Wijd is de poort en breed is de weg die
tot het verderf leidt, en velen zijn er die door dezelve
ingaan; want de poort is eng en de weg is
nauw die tot het leven leidt, en weinigen zijn er
die dezelve vinden." [Footnote: Mattheüs 7,13.] Hoevele liefhebbende harten
treuren over deze woorden, van hoevele vrome
Christenen breekt het hart bij het denken aan deze
woorden van Jezus. Weinigen die binnentreden,
velen die ten verderve gaan, weinigen die redding
vinden, velen die den breeden weg, weinigen die
het smalle pad volgen! Wat is de beteekenis van
deze woorden? Zij zeggen hetzelfde wat Jezus bedoelde
toen hij sprak tot den jongeling. De breede
en gemakkelijke weg is de gewone weg van de
menschen der wereld, die leidt van geboorte naar
dood, van dood naar geboorte, van geboorte weer
terug naar den dood, door steeds herhaalden kringloop
van dood en geboorte. Zulk een leven is dood,
niet leven, in de oogen van den verlichte. De weg
welke tot het leven leidt is de weg welke van wedergeboorte
bevrijdt, is het pad der inwijding, dat leidt
tot dien tempel Gods, welken niemand verlaat, nadat
hij hem is binnengetreden. Weinigen inderdaad zijn
er op het tegenwoordig standpunt van de ontwikkeling
der wereld, die dezen weg betreden, weinigen
worden er gevonden onder de millioenen der menschheid,
die sterk genoeg zijn om de moeilijkheden
van het enge pad te overwinnen. Maar in den loop
der eeuwen zullen allen dit pad vinden en betreden,
en geen menschelijke ziel zal vervallen tot
eeuwig verderf.


Er is nog een gezegde van Jezus, dat moeilijk
is te begrijpen: "Weest dan gijlieden volmaakt, gelijk
uw Vader die in de hemelen is volmaakt is."
[Footnote: Mattheüs 5,48.]
Dat is weer een bevel dat door de meeste menschen
wordt weggeredeneerd, omdat zij gevoelen dat de
vervulling onmogelijk is voor zondige menschen, voor
mannen en vrouwen vol zwakheden en dwaasheden,
alledaagsch en wereldsch, bekrompen in hun opvattingen,
overgegeven aan de genoegens der wereld.
Hoe zouden zij volmaakt kunnen worden gelijk God
in den hemel volmaakt is? Bracht Jezus dan zijn leerlingen
op een dwaalspoor, toen hij hun een bevel gaf
dat zij onmogelijk uitvoeren konden? Kon hij, die de
waarheid Gods zelf was, een gebod geven dat niet
kon worden opgevolgd? Neen! Het is voor den
mensch mogelijk, volmaakt te worden gelijk God
volmaakt is, niet in één kort leven, niet in twintig
of veertig of honderd jaar, niet in het ééne korte
tijdperk tusschen de wieg en het graf, tusschen geboorte
en dood. Dit is slechts één stap naar een
volmaking als die van God. Maar leven volgt op
leven, groei volgt op groei. Ieder volgend leven kan
dichter bij de volmaking worden gebracht, ieder volgend
leven zamelt den oogst van het voorgaande in.
Met steeds vermeerderende kracht, met steeds toenemenden
groei stijgen de menschen tot de volmaking,
in de voetstappen van den Heiland. In de lange
eeuwen die voor ons zich uitstrekken zal de goddelijke
volmaking worden bereikt.


Laten wij van deze op zich zelf staande teksten
afstappen en een leerstuk der Christelijke kerk beschouwen
dat voor velen moeilijk te gelooven is,
en dat dikwijls wordt aangevallen: de leer der drieëenheid.
God een eenheid en toch drievoudig, drie
personen en toch één God. Velen hebben zich over
dit leerstuk verbaasd en zijn ten laatste tot de overtuiging
gekomen, dat zij dit niet konden begrijpen,
dat blind geloof moet aannemen wat het verstand niet
begrijpen kan. Maar in de esoterische leering der
mysteriën werd de leer der drieëenheid begrijpelijk
gemaakt, werd zij een verheffende en helpende kracht.
Deze geheele leering kan niet openbaar worden gemaakt,
maar een deel ervan kan hier worden besproken;
en dit kan eenig licht werpen op ons onderwerp. In
iederen godsdienst wordt de drieëenheid geleerd:
de Vader, die het aanzicht van Macht, van Zelf-Bestaan
voorstelt, en uit den Vader de Zoon en de Geest.
De Vader is de oorsprong, de bron van al wat is.
God komt in zijn aanzicht van Zelf-Bestaan, van
onbegrensd Vermogen in alle openbaringen voor als
de Eeuwige Vader, het midden-leven van het heelal.
Uit Hem komt de Zoon voort, de openbaring van
het aanzicht van liefde der Godheid, van liefde en
gelukzaligheid tevens, de tweede persoon in de drieëenheid,
de tweede Logos, zooals hij dikwijls genoemd
wordt, tweevoudig in zijnen aard: aan den eenen
kant de openbaring van mededoogen, van alomvattende
liefde, aan de andere zijde van eeuwige, oneindige
gelukzaligheid. Het derde aanzicht der godheid is
dat van wijsheid. De wijsheid Gods is geopenbaard
als de Geest, het goddelijk denkvermogen. Toen
God zich openbaarde als scheppende kracht, als het
algemeen denkvermogen, werd hij de derde Logos,
de derde persoon in de drieëenheid. God is in
wezen één, drievoudig in zijn openbaring, het ééne
Bestaan, dat zich toont in drievoudigen vorm. Wanneer
wij spreken van de drie personen van de drieëenheid,
zijn dit slechts drie aanzichten, waarin de
godheid zich openbaart, zich zichtbaar maakt en begrijpelijk
voor den mensch.


De drieëenheid, die in de godheid is, weerkaatst
zich in den mensch, ook de mensch is een drieëenheid,
het beeld van God. In den mensch heeft de goddelijke
drieëenheid zich uitgestort, en de mensch ontvouwt
in den voortgang zijner ontwikkeling den drievoudigen
aard van de godheid, en ontwikkelt in zijn inwezen
de drie aanzichten welke hij ontvangen heeft van
God. Het eerst ontwikkelt zich in den mensch het
verstand, de weerkaatsing van den derden persoon
der goddelijke drieëenheid, daarna wordt de Zoon
in hem geboren, de geest van den Christus, van
alomvattende liefde en oneindig mededoogen. Het
kenmerk van den mensch in wien dit tweede aanzicht
zich ontwikkelt, die van den derden trap tot den
tweeden is gekomen, is dat diepe mededoogen dat alle
menschen in zich omvat. Dit is de geest van den
Christus, en naarmate de mensch dezen ontwikkelt
wordt hij de Zoon Gods. Dan komt de tijd voor
de laatste openbaring in den mensch. Niet alleen
de ontwikkeling van het verstand, de weerkaatsing
van den Geest, niet alleen de liefde, die wordt voorgesteld
door het leven van den Zoon,—ook het
leven van den Vader moet zich in den mensch openbaren.
Hij moet gelijk worden aan de goddelijke
Kracht, het goddelijk Bestaan. Dat is de vereeniging
waarvan alle godsdiensten hebben geleerd, dat
is het één-worden met den Vader, waarvan Christus
tot zijn discipelen sprak als de laatste zegepraal
dien zij zouden bereiken. Het één-worden met den
Vader is het einddoel der ontwikkeling van den
mensch.


In het grootste deel der menschen op aarde
ontwikkelt zich thans het derde aanzicht der drie-eenheid,
het verstand. Slechts hier en daar treffen
wij menschen aan, in wie het leven van den Christus
zich begint te ontvouwen. Wanneer dit leven
volmaakt zal zijn, zal de vereeniging komen met den
Vader, waarvan Paulus zegt: "Daarna zal het einde
zijn, wanneer hij het koninkrijk aan God en den
zij alles in allen."[Footnote: 1 Corinthiërs 16, 24-28.] Dat is de zielsverrukking waarom
ieder heilige bad, de vereeniging met God; dat is het







doel, dat de kroon is der menschelijke ontwikkeling.
Aldus is de leering van het esoterisch Christendom,
dieper, breeder, verheffender dan de uitwendige
vorm, tot welken helaas de kerk zich bepaalt.
Aldus leert het Goddelijk Weten, dat het uwe is
door erfrecht, het uwe door de gave van den.
Christus, het uwe krachtens uw geestelijke afkomst,
het uwe door uw recht als leden eener Christelijke
gemeenschap. En ik, die geleerd heb van die Meesters
waarvan Jezus één is, ik, die door eigen ondervinding
weet, dat deze leering kan worden verkregen, dat
duizendmaal meer kan worden geweten dan hier
mijne lippen uiten kunnen, ik kom tot u als bode,
om u te herinneren aan uw erfrecht, ik kom tot u
om u te herinneren aan het bestaan van goederen
die de uwe zijn. Dat is de boodschap die ieder
leerling op zijne beurt brengt aan iedere kerk, aan
ieder geloof; niet iets nieuws brengt hij niet zich,
slechts de herinnering aan wat oud is, maar nog
steeds binnen menschelijk bereik. Aan u om dit
pad te betreden, aan u om die kennis te verwerven,
aan u om de gelegenheid aan te nemen, die de
leering der Theosofie u brengt, de leering die dezelfde
is als esoterisch Christendom. De gelegenheid wordt
u geboden, aan u haar aan te nemen of te laten,
gelijk gij dat wilt.







Het verhaal van den Christus






Ik zal hedenavond het verhaal van den Christus
beschouwen van het standpunt van den Occultist,
Wanneer wij enkel als Theosofen spreken, trachten
wij het verhaal van den Christus duidelijk te maken
in zijn geestelijke beteekenis. Wanneer wij ons
echter op het standpunt van den Occultist plaatsen
kunnen wij verder gaan. Wij kunnen terugzien
naar de archieven van het verleden en deze onderzoeken,
wij kunnen terugzien tot het leven, zooals
dat negentien eeuwen geleden werd geleid en het
stap voor stap bestudeeren. Maar ik moet u herinneren
dat de inhoud dezer occulte archieven niet
langs geschiedkundigen weg bewezen kan worden.
Het is waarschijnlijk dat in de eerstvolgende twintig
jaren eenige oude handschriften zullen worden gevonden,
welke dezen inhoud tot op zekere hoogte
zullen bevestigen, maar op het oogenblik zijn deze
handschriften nog niet door de oudheidkundigen
ontdekt. Daarom stel ik mij voor mijn onderwerp
niet van den kant der gewone geschiedenis maar
van het standpunt van den Occultist te beschouwen,
en naarmate ik verder ga zult gij zien dat deze
wijze van beschouwing vele moeilijkheden in de
evangeliën uit den weg ruimt, en dat zij u in staat
stelt al wat in die evangeliën van waarde is te
redden uit de aanvallen der geschiedkundige kritiek.
Zij stelt u in staat het Christendom te baseeren op
een leven, meer dan op een handschrift en alles te
begrijpen wat van werkelijk belang is in het verhaal
van den Christus, beschouwd als een mystiek verhaal
en als een feit uit de geschiedenis.


Hat verhaal is vanzelf in twee deelen te splitsen,
welke wij in onze beschouwing zullen moeten
scheiden. De ééne afdeeling behandelt den geschiedkundigen
Jezus en omvat tevens de zonnemyten
welke door zijne levensbeschrijving geweven zijn.
In de tweede afdeeling spreken wij niet over den
geschiedkundigen Jezus maar over den mystieken
Christus, en deze vertegenwoordigt in een opzicht
den tweeden Logos, en in een ander de individuële
ziel, welke goddelijkheid bereikt.


In de evangelie-verhalen en in het geloof der
kerk zijn deze beide gedeelten niet scherp gescheiden.
Wat tot het ééne behoort wordt dikwijls gerekend
bij het andere. Dit geeft tot veel verwarring aanleiding
en biedt menig zwak punt voor de aanvallen
van den ongeloovigen kritikus. Naarmate wij deze
draden ontwarren zult gij beider waarde beter begrijpen
en zult gij ook het groote belang inzien, dat
het geheel voor de menschheid heeft.


Laten wij eerst het verhaal van den geschiedkundigen
Jezus nemen, en de zonnemyten welke
daarmede zijn tezamen geweven.


Jezus werd geboren uit Joodsche ouders, ongeveer
honderd jaar vóór het tijdstip dat gewoonlijk
wordt opgegeven. Hij werd opgevoed onder
de Esseers, een Joodsche sekte van zeer rein leven
en diep godsdienstig gevoel. Zij waren ongehuwd,
zij aten geen vleesch en dronken geen wijn, en
waren ook buitengewoon weldadig en medelijdend.
Kinderen, die als weezen waren achtergebleven, namen
zij tot zich om ze in hun midden op te voeden.
Behalve de weezen werden dikwijls ook andere kinderen
van goede afkomst aan hunne zorg toevertrouwd
wegens de reinheid van hun leven en de
wijsheid welke zij bezaten, en die hun groote waarde
gaf als onderwijzers. Onder deze heilige menschen
bracht Jezus zijn jeugd door. Hij muntte uit door
zijn buitengewone reinheid en godsdienstige toewijding,
welke zich op twee wijzen toonde: in zijne
vurige aanbidding van God en zijn voortdurend
streven om zijne medemenschen te helpen. Deze
beide karaktertrekken waren buitengewoon sterk in
hem ontwikkeld: de liefde tot God welke hem
leidde tot lange uren van overpeinzing en de liefde
tot de menschen welke hem krachtig werkzaam deed
zijn om allen te helpen die smart leden. Deze
toewijding ging zooals ik reeds zeide gepaard aan
een buitengewone reinheid. Toen hij den mannelijken
leeftijd naderde trok hij naar Egypte. Hij trok van
de gemeenschap der Esseers in het Zuiden van
Palestina tot een dergelijke gemeenschap op den
berg Sinaï en naderhand in Egypte. In dit land
bestudeerde hij de oude wijsheid der Egyptenaren
en hij werd ingewijd in hunne mysteriën. Op
omstreeks 27-jarigen leeftijd keerde hij naar Palestina
terug, en begon zijnen verwanten en vrienden
onderricht te geven in wat hij geleerd had.


Te dien tijde nu was in de wereld een nieuwe
aandrang van geestelijkheid noodig geworden. De
tijd voor het ontstaan der westersche volkeren brak
aan. Reeds ontwikkelden zich jonge rijken welke
de kiem van toekomstige grootheid in zich droegen.
De beschaving waartoe zij zich zouden ontwikkelen
zou van geheel anderen aard zijn dan die van het
Oosten. Het verstand dezer nieuwe volken zou
krachtig en werkzaam van aard zijn. De omstandigheden
van hun klimaat zouden ijver en krachtsontwikkeling
eischen. De godsdienst welke bij de
vorming van deze beschaving daartoe dienstig zou
zijn moest ethisch en praktisch zijn, eenvoudig van
wijsbegeerte, helder van leering. Deze godsdienst
werd geschonken door de groote Broederschap
uit welke alle godsdiensten voortgekomen zijn, en
Jezus was het voor die taak uitgekozen werktuig.
Hij was voor dit werk bijzonder geschikt door zijn
reinheid en toewijding. Toen hij ongeveer dertig
jaar oud was kwam voor hem de tijd zijn werk te
beginnen. Een bijzondere nederdaling van goddelijke
kracht kwam in hem en scheidde hem af van
de overigen van zijn ras. Deze nederdaling maakte
hem in zeer bijzonderen zin tot den vertegenwoordiger,
tot den bode van God. Van deze nederdaling
wordt gesproken als van zijn "doop" en gij
zult u herinneren hoe in het verhaal van dien doop
gezegd wordt dat de geest Gods op hem nederdaalde.
Van dien tijd af, gedurende de jaren zijner
prediking, kan men Jezus beschouwen als een vleeschwording
van het goddelijk Leven. Het is belangrijk,
in gedachte te houden dat dit een uitstorting van
het goddelijk Leven in den mensch Jezus was, en
dat de "doop" het tijdstip was waarop die uitstorting
plaats vond. Van toen af werd hij de prediker
van een zuiverder geloof voor de westersche wereld.
Hij werd door de Joden wegens godslastering gedood
nadat hij ongeveer drie jaren onder hen had gewerkt.


Vele van de verhalen welke wij in de evangeliën
vinden behooren niet tot het werkelijk leven van
dezen grooten leeraar, maar zijn verhalen welke zich
rondom dat leven hebben gegroepeerd doch ook in
verband met andere leeraars aan de wereld bekend
zijn geweest. Het is uit dit punt dat de aanvallen van
ongeloovigen met zonnemyte-argumenten hun kracht
putten. Enkele menschen, zooals Strauss en anderen,
hebben getracht het geschiedkundig karakter van
Jezus geheel te vernietigen. Maar dat is een overdrijving
van ongeloovige kritiek, welke niet kan
worden gehandhaafd door kennis welke op goede
grondslagen berust. Wat hun aanval kracht heeft
gegeven is het feit dat enkele dezer verhalen reeds
sedert duizenden jaren bestaan hebben. Het verhaal
bijvoorbeeld van de geboorte van Jezus uit een
maagd, wat de kerk aanneemt dat plaats heeft gevonden
op den 25e December, is een van deze
zonnemyten. In de oudste Christelijke handschriften
wordt de geboorte van Christus aangegeven op verschillende
tijden van het jaar. In het eene verhaal
wordt hij geboren in Mei, in een ander in Juli, in
een derde in September. Eerst in de zevende eeuw
werd de 25^e December algemeen als Kerstdag erkend,
en dit is de datum welke reeds van de oudste tijden
her genoemd is als de datum van de geboorte van
een vleeschgeworden godheid. Het is de datum
waarop Mithra, de zonnegod der Perzen, werd geboren,
het is de dag waarop Osiris, de zonnegod
der Egyptenaren, het licht zag. Deze dag wordt als
feestdag beschouwd in alle groote godsdiensten
welke tegenwoordig op aarde bestaan. Dit feit berust
hierop, dat de zon beschouwd wordt als de
vertegenwoordiger Gods. Alle licht en leven in een
zonnestelsel komt van den zon, gelijk alle licht en
leven in het heelal komt van God. En in alle godsdiensten
der oudheid werd de zon beschouwd als
het symbool voor God, niet als Hemzelf, maar toch
als een symbool waaraan de grootste eerbied verschuldigd
was. En daar de dag in het winter-stilstandspunt
het kortst is, zeide men dat dan de geboorte
van den zon plaats vond. De Christenkerk
heeft dat tijdstip ook aangenomen voor de geboorte
van Jezus, en dit feit wordt gebruikt als bewijsgrond
om aan te toonen, dat Jezus niet anders is dan een
zonnegod.


Wat de datum van zijn dood betreft: het is
u bekend dat de dag van de kruisiging niet op een
vasten datum gesteld wordt, maar op een datum
welke ieder jaar verandert en berekend wordt uit de
standen van zon en maan, zoodat deze dag niet een
geschiedkundige, maar een sterrekundige datum is.
Een geschiedkundige verjaardag kan natuurlijk op
deze wijze niet worden vastgesteld en zij die het
Christendom vijandig gezind zijn, gebruiken dit als
een bewijsgrond tegen dezen godsdienst. Het is
daarom van belang op te merken dat deze datums
inderdaad niet uitsluitend op het Christendom betrekking
hebben, en dat de werkelijkheid van het
leven en den dood van Jezus niet van deze sterrekundige
gegevens afhangen. Ook vele andere verhalen,
aan het leven van Jezus verbonden, hebben
reeds lang voor zijn geboorte bestaan. Dit was
aan de eerste kerkvaders en bisschoppen zeer goed
bekend. Zij beschouwden het echter nooit als een
bewijsgrond tegen de werkelijkheid van het leven
van Jezus, en trachtten nooit den hoogeren ouderdom
van die heidensche verhalen, zooals zij genoemd
worden, in twijfel te trekken. De waarheid van de
verhalen aangaande het leven van Jezus is deze:
dat hij een man was, vol goddelijken geest, gezonden
om een nieuwen godsdienst te stichten; dat hij een
leven leidde van wonderbare toewijding en reinheid;
dat hij de diepste geestelijke wijsheid leeraarde; dat
hij werken van medelijden en liefde deed aan allen
met wie hij in aanraking kwam en dat hij eindelijk
wegens godslastering door de Joden gedood werd.
Dit zijn de voornaamste feiten betreffende het leven
van Jezus, welke geschiedkundig juist zijn. En zooals
ik zeide bestaat de waarschijnlijkheid dat binnenkort
handschriften zullen worden ontdekt welke aan
de wetenschap geschiedkundige gegevens zullen verschaffen.
Maar de wonderbaarlijke geboorte in December
en de kruisiging omtrent den tijd der lentenachtevening
behooren tot de zonnemyten, niet tot
de geschiedenis. In de oudste handschriften welke
wij thans bezitten vinden wij deze datums niet vermeld
en onder de vroegste Christenen werden deze
punten niet van belang geacht. Eerst gedurende de
ontwikkeling der kerk hebben zij belang gekregen als
dogmata, en een der redenen waarom het van belang
was deze datums vast te stellen, was dat zij ook
reeds heidensche feestdagen waren en behoorden tot
de verschillende vormen van zonaanbidding welke
in het Westen verspreid waren. De jonge kerk nam
deze feestdagen over en schakelde ze in de geschiedenis
van Jezus, daar men toen de vrees nog niet
kende voor den ongeloovigen kritikus der negentiende
eeuw.


Het verhaal van den Christus is van geheel
anderen aard. Het woord "Christus" is niet een
naam die toebehoort aan éénen enkeling maar een
titel welke een zekeren rang aanduidt en sedert
onheuglijke tijden gebruikt werd om een zekeren
graad van inwijding aan te duiden. Ieder ingewijde
die voorbij een zekeren graad van inwijding is,
wordt een Christus genoemd, welk woord "de gezalfde"
beteekent. De zalving is een deel van de
plechtigheid van die inwijding, zoodat de inwijding
den mensch tot een "gezalfde" maakt. Ik zeide u
reeds dat het verhaal van den Christus van tweeërlei
standpunt kan worden beschouwd, en wel in de
eerste plaats als een kosmisch verhaal, betrekking
hebbende op het heelal. In dit kosmisch verhaal
stelt Christus den tweeden Logos voor, den tweeden
persoon in de drieëenheid. Deze tweede persoon in
de drieëenheid wordt in het Christendom erkend
als de God-mensch en de geschiedkundige Jezus
wordt met dien God-mensch vereenzelvigd. Het
kosmische verhaal is in het kort het volgende:
De tweede Logos, de tweede persoon in de drieëenheid,
daalde neder in de stof, om aan deze zijn
leven te geven: hij gaf zijn leven aan ieder schepsel
dat ontstond. Hij is het van wien Johannes schrijft:
"Het Woord was bij God, en het Woord was God.
Alle dingen zijn door hetzelve gemaakt, en zonder
hetzelve is geen ding gemaakt dat gemaakt is". [Footnote: Johannes 1, 1—3] In
het oude verhaal van deze nederdaling in de stof
wordt gezegd dat de tweede Logos in de stof gekruisigd
is. Dit wil zeggen dat het leven van God
is gegeven om het leven van alle levende wezens te
zijn en dat God de banden der stof op zich nam,
om dit leven mogelijk te maken.


Deze kosmische gebeurtenis wordt herhaald in
de geschiedenis van iedere menschelijke ziel, want
wat in het heelal geschiedt, gebeurt ook in het
kleine heelal, in den mensch. Wanneer wij het verhaal
van den Christus toepassen op de menschelijke
ziel, geven wij het in den vorm waarin het door de
Christelijke mystieken werd beschouwd. De ziel
des menschen wordt beschouwd als voortgekomen
uit God. Door een lange reeks van aardlevens ontwikkelt
zij de eigenschap van verstand, begripsvermogen,
denken, de weerkaatsing van den Heiligen
Geest of den derden persoon in de drieëenheid.
De geest van den mensch wordt, van dit standpunt
gezien, beschouwd als het beeld van God. Hij is
een drieëenheid in zijn wezen evenals God een
drieëenheid is, en de ontwikkeling van het leven,
van die drieëenheid in den mensch vervalt vanzelf
in drie onderdeelen: de eerste stap is die, waardoor
het denkvermogen wordt ontwikkeld; deze stap
is den Theosoof bekend als de ontwikkeling van
Manas, het denkvermogen. Manas is in den mensch
de vertegenwoordiger van Mahat in den Kosmos, of
om de Christelijke uitdrukking te gebruiken, de
vertegenwoordiger van den Heiligen Geest. Dit zich
ontwikkelende verstand is het derde aanzicht der
menschelijke drieëenheid. Dit standpunt van ontwikkeling
is het standpunt waarop de menschheid
zich tegenwoordig bevindt, en deze ontwikkeling van
Manas moet vrij ver gevorderd zijn voordat de tweede
stap kan worden gedaan, welke bestaat in de ontwikkeling
van het tweede aanzicht der drieëenheid
in den mensch, de ontwikkeling van den Zoon, of
den Christus. Het kenmerkende van dit standpunt
van ontwikkeling is niet gelegen in de ontvouwing van
het verstand, maar van de liefde. Het is gelegen in
de erkenning van alle mensch en als één, niet als een
gevolgtrekking door denken, maar door de ontwikkeling
van dit tweede aanzicht der drieëenheid, van
wat wij Buddhi noemen. Buddhi beteekent voor den
Theosoof wat Christus beteekent voor den Christen.
Wanneer de mensch gereed is den Christus in zich
te beginnen te ontwikkelen ontvangt hij de eerste
van de groote inwijdingen. Bij deze inwijding zegt
men dat hij geestelijk geboren wordt; het is de tweede
geboorte of de geboorte uit den geest waarvan Jezus
sprak. Deze inwijding wordt de tweede geboorte
genoemd, omdat zij den tweeden persoon in de
menschelijke drieëenheid in werking brengt. Door
die inwijding ontwaakt Buddhi in den mensch en
begint zich te uiten, of in de Christelijke symboliek:
bij die inwijding wordt Jezus geboren uit den schoot
der maagd. Deze geboorte werd steeds een onbevlekte
genoemd, een geboorte uit een maagd, omdat
zij niet is een geboorte uit het vleesch, maar
een geboorte uit den geest. Om deze reden ook
zeide Jezus dat een mensch gelijk een kind moest
worden om het koninkrijk Gods binnen te gaan. In
het geheele onderwijs van Jezus heeft de uitdrukking:
"het koninkrijk Gods" de beteekenis van "inwijding"
en de nieuw-ingewijde wordt een "kind" genoemd.
Gij herinnert u ook dat Paulus van zijn bekeerlingen
hoopte dat Christus een gestalte in hen mocht
krijgen. Zij waren gedoopt als lidmaten der kerk,
zij hadden deelgenomen aan het Avondmaal, en
toch noemde hij het zijn hoogsten wensch, dat Christus
in hen mocht worden geboren. Hieruit blijkt dat
de geboorte van Christus in den mensch niet beteekent
lidmaat te worden van de kerk, maar iets
hoogers waarnaar de Christen moet streven. Een
van de redenen waarom de inwijding "de geboorte
van den Christus" werd genoemd is dat de mensch
die deze eerste der groote inwijdingen ontvangt,
voor de eerste maal het bewustzijn van het buddhisch
gebied ondervindt. Hij wordt door zijnen
Meester tot dat gebied gevoerd: door de aanraking
van den Meester wordt hij voor de eerste maal
bewust op dat gebied. Dan begrijpt hij wat eenheid
beteekent: hij gevoelt dat hij één is met al wat
bestaat, hij ondervindt dat hij niet afgescheiden
is, maar een deel van het groote geheel; hij begrijpt
het niet door verstandelijke inspanning, maar ondervindt
het door onmiddellijk bewustzijn. Dan begint
in den ingewijde het leven van den Christus, en
langzamerhand neemt hij dien geest van liefde en
mededoogen in zich op. Zoo ontwikkelt de Christus
in hem. Nog twee andere inwijdingen moet hij
doormaken terwijl hij nog altijd als onvolwassen beschouwd
wordt. Dan komt de tijd voor den mystieken
doop, die overeenkomt met den doop van den
mensch Jezus. Deze doop is de inwijding van den
Arhat. Van dien tijd af is het bewustzijn van den
ingewijde voortdurend op het buddhisch gebied.
Vóór deze inwijding wordt zijn bewustzijn van tijd
tot tijd daarheen overgebracht, maar wanneer zij
heeft plaats gevonden, en de doop des geestes ontvangen
is wordt het buddhisch bewustzijn zijn gewone
bewustzijn, en begint hij langzamerhand het
nirvanisch bewustzijn te verwerven. Het bewustzijn
op het buddhisch gebied wordt genoemd het leven
van den Zoon, die altijd in den hemel is bij zijnen
Vader, en toch op aarde wandelt onder de menschen
als één van hen. Wanneer de mensch dezen trap
heeft bereikt, kan hij een Heiland der menschheid
worden, want daar zijn bewustzijn één is met dat
van alle menschen kan hij met hen deelen al wat
hij heeft, daar hij zelf zuiver is kan hij naast de
menschen staan in hun zonde, daar hij zich zijn
geheele verleden herinnert kan hij medevoelen met
den slechtste. Alleen de Christus kan de vriend
zijn van den laagste, want daar hij zelf tot zonde
niet meer in staat is kan hij met den zondaar in
de nauwste aanraking zijn zonder gevaar voor zijn
eigen reinheid. Alleen de Christus kan den zondaar
werkelijke hulp brengen, want slechts hij kan
gevoelen, wat die zondaar gevoelt, en door de vereeniging
van zijn bewustzijn die hulp brengen, welke
noodig is. De mensch die geheel buiten den zondaar
staat kan hem niet werkelijk helpen. Slechts
hij die zijn bewustzijn kan vereenigen met dat van
den zondaar kan geven wat noodig is. Daarom
wordt zulk een mensch terecht een Heiland der
wereld genoemd.


Na al deze inwijdingen komt de mystieke kruisiging.
De Arhat offert zich geheel en al op voor
het welzijn der wereld. Hij geeft al wat hij bezit
opdat het der menschheid ten goede moge komen.
Hij verzaakt alle afgescheiden leven, opdat zijn leven
het leven der menschen zijn moge. Hij neemt niets
voor zichzelf opdat de menschheid alles moge ontvangen,
en deze laatste daad van opoffering wordt
de "kruisiging" genoemd. Door dien dood van het
lagere rijst de ingewijde tot het goddelijk leven.
Hij wordt één met den Vader, hij stijgt boven het
leven der wereld. Om de Theosofische uitdrukking
te gebruiken: Buddhi gaat op in Âtmâ; de Arhat
wordt daardoor een Meester. In de Christelijke
spreekwijze zegt men: de Zoon wordt één met den
Vader en, in den hemel opgestegen, zit hij aan de
rechterhand Gods. Dit "zitten aan de rechterhand
Gods" is een zinnebeeldige uitdrukking, welke
beteekent dat hij de goddelijke krachten bezit. Hij
is in staat om een werktuig te zijn van de godheid
voor de ontwikkeling der menschheid en iedere
Zoon, die de eenheid met den Vader bereikt heeft
wordt een van de krachten die de wereld vooruit
helpen, zoodat door zijn ontwikkeling die der geheele
menschheid wordt bevorderd.


Aldus luidt het verhaal van den Christus, beschouwd
als de geschiedenis van den geest in den
mensch. Het is het verhaal der inwijdingen, die in
de vroegere kerk bekend waren onder den naam:
"de mysteriën van Jezus." Aan de oningewijden
werd het gegeven in den vorm van de geschiedenis
van den Christus. Dit verhaal van de inwijding der
menschelijke ziel werd samengeweven met de geschiedenis
van het leven van Jezus, en verloor zijn
verheffende kracht omdat men het toepaste op het
uitwendig leven van één mensch, in plaats van op
het innerlijk leven van den geest. Maar bij de
Christelijke mystieken is het verhaal in zijn innerlijke
beteekenis bewaard gebleven. Wij vinden het
terug in de overpeinzingen der heiligen, waar zij
zich vereenigen met den Christus en zich één gevoelen
met den Meester. Het gebed van Jezus dat
zijn discipelen één mochten worden in hem en met
hem één in den Vader, schijnt door de tegenwoordige
Christenen vergeten te zijn.


Het is een deel van de zending der Theosofie,
aan het Christendom de mystiek terug te brengen
welke het verloren heeft. Voor millioenen menschen
in Europa is de Christelijke symboliek degene welke
zij het gemakkelijkst kunnen begrijpen. Indien wij
tot hen spreken van Manas, Buddhi en Âtmâ, begrijpen
zij ons niet. Indien wij hun echter aantoonen,
dat hun eigene woorden dezelfde beteekenis
hebben, kunnen wij ons doel bereiken. Wanneer
wij hun vertellen, dat zij Buddhi kunnen ontwikkelen,
en dat Buddhi kan opgaan in Âtmâ, weten zij niet
wat wij bedoelen. Maar wanneer wij hun leeren
dat de Christus in hen kan worden geboren, en
dat zij één kunnen worden in den Vader, zien zij
onze bedoeling. Wij moeten de Christenen helpen
te begrijpen: dat het verhaal van den Christus niet
betrekking heeft op één enkel mensch, maar dat
het de geschiedenis der ziel is, die zich tot volmaking
ontwikkelt, dat ieder mensch een Christus
moet worden, dat dit voor ieder mensch mogelijk is.
Dat is juist de kracht van de geschiedenis van Jezus,
bedoeld als een voorbeeld voor allen, en een groot
deel der waarde van zijn leven gaat verloren, wanneer
zijn geschiedenis wordt beschouwd als die van het
uiterlijk leven van eenen Heiland, in plaats van als
een beeld van het geestelijk leven.


Nog één punt is er betreffende den geschiedkundigen
Jezus, dat van groot belang is, namelijk
dat hij nog leeft in een lichaam, als één van die
groote Broederschap van Meesters waarvan de Theosofie
ons leert. Hij vindt zijn bijzondere taak in
de Christelijke kerk. Door die kerk kunnen nog
heden de zielen hem als Meester bereiken; en zij
die er toe zijn gekomen de Meesters te kennen,
weten dat Jezus één van hen is, en dat hij nog
thans door Christenen kan worden bereikt. Maar
de voorwaarden hiervoor zijn nog steeds dezelfde
als immer te voren. Zij zijn neergelegd in de
woorden van Jezus in de Christelijke evangeliën,
woorden die letterlijk moeten worden gevolgd, en
niet weggeredeneerd. Thans, gelijk oudtijds, moet
de mensch die het leven van den Christus wil vinden
het lagere leven dooden. Thans, gelijk voorheen,
moet hij alles opgeven, wat behoort tot het persoonlijk
zelf. Nog heden, evenals vroeger, moet
al zijn aandacht op geestelijke dingen zijn gericht
en niet op aardsche. Wanneer deze voorwaarden
vervuld zijn, zal Jezus, de Meester, zich aan den
leerling openbaren; maar zoolang zijne woorden
worden weggeredeneerd ter wille van wereldsche
begeerten, zoolang de mensch tracht twee meesters
te dienen, in twee werelden te leven, zoolang zal hij
Jezus, den Meester, niet vinden, zal hij het leven
van den Christus niet bereiken.







Aanhangsel.




DE THEOSOFISCHE VEREENIGING.






De Theosofische Vereeniging is een internationaal
lichaam, den 17den November 1875 te New-York
gesticht.


Haar doel is:



I. Het vormen van een kern van de algemeene
broederschap der menschheid, zonder aanzien
van ras, geslacht, kaste of kleur.


II. Het aanmoedigen van de vergelijkende studie
van godsdienst, wijsbegeerte en wetenschap.


III. Het naspeuren van onverklaarde natuurwetten
en van de ongeopenbaar de krachten in den
mensch.



Van deze drie doeleinden is alleen het eerste
bindend voor alle leden terwijl de twee andere tot
hulp voor de bereiking van het eerste dienen.


Het volbrengen van het tweede, dat het Oosten
en het Westen aan elkander ontsluiert strekt om misverstanden
voortspruitende uit verschil van ras en godsdienstvorm
uit den weg te ruimen en stelt ten dienste
van beiden de verborgen schatten van geestelijke
kennis die beide bezitten. Ook het derde leidt tot
broederschap daar het den mensch zich zelf en zijn
omgeving leert kennen en hem ten slotte de geestelijke
eenheid aantoont welke aan alle wezens ten
grondslag ligt. Doch het nastreven van deze beide
doeleinden vereischt bijzondere vermogens en bijzondere
gelegenheden. Zij zijn daarom niet verplichtend
voor alle leden doch worden naar vrije
keuze nagestreefd door hen die zich daartoe aangetrokken
gevoelen en die in staat zijn dat te doen.
Daarom vindt iemand die hiervoor in het geheel
geen belangstelling koestert, indien hij gelooft in
menschelijke broederschap en willig is daarvoor te
werken, een hartelijk welkom en een ruime plaats
in de Theosofische Vereeniging.


De leden der Vereeniging zijn meer verbonden
door een ethischen dan door een verstandelijken
band en hun eenheid berust op een verheven ideaal,
niet op een omschreven geloof. De Vereeniging
heeft geen geloofsstellingen, dringt aan op geen enkel
geloof, schaart zich onder geen kerk, steunt geen
partij, neemt geen deel aan de eindelooze kibbelarijen
welke de maatschappij verdeelen en het nationaal,
maatschappelijk en persoonlijk leven verbitteren. Zij
tracht geen mensch van zijn eigen godsdienstvorm
af te trekken, maar noopt hem integendeel in de
diepten van zijn eigen godsdienst het geestelijk
voedsel te zoeken dat hij noodig heeft. De uitkomsten
der studie welke in het tweede doeleinde
genoemd wordt biedt zij aan als voorwerpen van
onderzoek, niet als geloofsstellingen waaraan blind
geloof moet worden geslagen. Dat ieder eens anders
godsdienstige gevoelens evenzeer eerbiedigen zal als
hij dat voor de zijne verwacht wordt gerekend tot
een eervolle verplichting in de Vereeniging, en
volkomen wederkeerige hoffelijkheid hierover wordt
van de leden verwacht. Dit alles leidt meer en
meer tot samenwerking in het zoeken naar waarheid,
tot verzachting van vooroordeelen, tot vrijmaking
van den geest en tot groei eener welwillende vriendelijkheid
en gewilligheid te leeren. Zoo is de Vereeniging
een beschermende muur tegen den tweelingsvijand
van den mensch: bijgeloof en materialisme,
en behoort zij waar zij ook komt een zachten en
louterenden invloed van vrede en goeden wil te
verspreiden en zoodoende een van de krachten te
zijn die het betere willen te midden van den strijd
der tegenwoordige beschaving.




LIDMAATSCHAP.






Lidmaatschap kan worden verkregen op aanvrage
aan den Algemeenen Secretaris eener Afdeeling
of door middel van een der Loges of Centra der
Vereeniging. Nadere inlichtingen hieromtrent worden
op aanvrage gaarne verstrekt. Een exemplaar van
de "Wet en Regels" der Theosofische Vereeniging
en der Nederlandsche Afdeeling wordt, op verzoek
aan den Algemeenen Secretaris, toegezonden.








LIDMAATSCHAPSKOSTEN.







De kosten van het lidmaatschap der Nederlandsche
Afdeeling (insluitende het lidmaatschap der
Theosofische Vereeniging) bedragen f 3.—per jaar
en f 3.—intreegeld (éénmaal). Deze bedragen
moeten bij de aanvrage tot lidmaatschap worden voldaan.


In bijzondere gevallen kan ontheffing van geldelijke
verplichtingen worden verleend.




ADMINISTRATIEVE INDEELING.






In verschillende landen voor zooverre die een
voldoend aantal leden tellen zijn Afdeelingen der
Vereeniging gevormd. Deze Afdeelingen worden
vertegenwoordigd door een Algemeenen Secretaris.
Iedere Afdeeling is onderverdeeld in Loges en
Centra. De Nederlandsche Afdeeling telt zeven
Loges en twee Centra.


President der Vereeniging is Col. H. S. Olcott
te Adyar, Madras, Engelsch-Indië.


De Algemeene Secretarissen van de Afdeelingen
der Vereeniging zijn:


Nederland: W. B. Fricke, Amsterdam, 76,
Amsteldijk.


Amerika: Alexander Fullerton; New-York,
5, University Place.


Europa: G. R. S. Mead, B. A.; London, N. W.
19, Avenue Road.


Indië: Bertram Keightley, M. A.; Upendranath
Basu, M. A., LL. B., Benares.


Australië: J. Scott, M. A.; Sydney, N. S. W.,
42, Margaret Street.


Scandinavië: A. Zettersten, Stockholm, 30,
Nybrogatan.


Nieuw-Zeeland: Dr. C. W. Sanders;
Auckland, Mutual Life Buildings, Lower Queen
Street.




LIJST VAN LOGES EN CENTRA DER NEDERLANDSCHE AFDEELING.


 



	PLAATS.  	 VOORZITTER.  	 SECRETARIS. 


 	AMSTERDAM:
 *Amsterd. Loge.  	
  W. B. Fricke, Amsteldijk 76.  	
  H. Wierts van Coehoorn, Amsteld. 76.  


 	*Vâhana Loge.   	 K.P.C. de Bazel, Nic. Beetsstr. 118.  	 Mej. Cato E. Gruntke, Overtoom 206.  



 	StudentenCentrum.   	J. W. Boissevain, Tesselschadestraat 4  	 J. J. Hallo Jr., Schotersingel 69,  Haarlem.  


 	*GOUDA (Centrum).   	H. Reijnders, Lange Groenendaal 99 	      



 	*'s GRAVENHAGE.  	 F.J.B. van der Beek, Wilhelminastr. 35. 	 Mej. C.J. de Prez, Wilhelminastr. 35.   



 	*HAARLEM.   	 Johan van Manen.  	 J. J. Hallo Jr., Schotersingel 69.   


 	*HELDER.    	 T. van Zuylen, Spoorstraat 138  	S. Gazan, Kanaalweg 121.  



	ROTTERDAM.    	H. W. Hagenberg, Noordsingel 140  	    J. A. Terwiel, 2e Crooswijksche  Dwarsstraat 6 



 	 VLAARDINGEN.    	  D. de Lange Dz., Oosthavenkade.  	    




 

 




  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

* De met een sterretje geteekende Loges bezitten boekerijen. 





BOEKEN OVER THEOSOFIE.







Daar de Theosofische Vereeniging gesticht is in Engelsch
sprekende landen en zich voornamelijk daar heeft verbreid gedurende
de eerste 20 jaren van haar bestaan zijn de meeste
en beste boeken over Theosofie in het Engelsen geschreven.
Deze, meest uitgegeven door de "Theosophical Publishing Society"
te Londen, zijn alle te verkrijgen van haren uitsluitenden
vertegenwoordiger voor Nederland, de "Theosofische Uitgeversmaatschappij"
(Afdeeling Boekhandel), Amsterdam, Amsteldijk
76. Uitgebreide catalogi worden op aanvrage toegezonden.


In het Nederlandsch zijn door de "Theosofische Uitgeversmaatschappij"
de volgende werkjes uitgegeven welke tegen overmaking
van den bijvermelden prijs van haar verkrijgbaar zijn.



THEOSOPHIA, Maandblad, prijs per jaargang f 2,50 

.......... Vorige jaargangen zijn in beperkt aantal nog verkrijgbaar tegen  f .50 per jaargang.

.......... Kaarten van Atlantis behoorende bij den 6en Jaargang van "Theosophia", per stel (vier stuks), f 1.50.


A. BESANT, Kort begrip der Theosofie (f 0.15)


SNOWDEN WARD, Karma en Reïncarnatie (f 0.10)


MULTASPERO, Eerste kennismaking met de Theosofie (f 0.25)


AFRA, Eenvoudige schets der Theosofie (f 0.25)


A. BESANT, De evolutie der ziel, het doel van 't leven (f 0.10)


A. BESANT, Yoga voor den mensch in de maatschappij (f 0.10)

A. BESANT, Vier voordrachten over Theosofie, gebonden (f 0.60)


A. BESANT, Levenstoestanden na den dood (f 0.20)


A. BESANT, De Zeven Beginselen van den mensch, gebonden (f 0.60)


JOHAN VAN MANEN, Korte levensschets van Annie Besant (f 0.10)



Vele vertalingen van belangrijke Theosofische werken zijn
in voorbereiding, terwijl in den loop van het jaar nog verscheidene
kleinere en grootere werken zullen verschijnen.






FOTOGRAFIËEN.



"H. P. B.",


........... Kabinetformaat (f 1.--) 


ANNIE BESANT,


........... Salonformaat (18 X 24) (f 3.--)


........... Kabinetformaat (f.1,--)


Bestellingen en betalingen te richten aan de "Theosofische
Uitgeversmaatschappij", Amsteldijk 76, Amsterdam.





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VIER VOORDRACHTEN OVER THEOSOFIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8414226147591352308_12756-cover.png
Vier Voordrachten over Theosofie

Annie Besant






