
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Chr. M. Wieland's Biographie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Chr. M. Wieland's Biographie


Author: Heinrich Döring



Release date: January 4, 2006 [eBook #17454]


Language: German


Credits: Produced by richyfourtytwo, Hagen von Eitzen and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CHR. M. WIELAND'S BIOGRAPHIE ***





Errors in the printed text have been corrected with underlined additions or strike-outs.



Offensichtliche Druckfehler wurden korrigiert und werden mit unterstrichenen Einfügungen bzw. durchgestrichenem Text dargestellt.


Biographien

deutscher Classiker.



Supplement

zu der Göschen-Cottaischen Ausgabe

„deutscher Classiker.“



Drittes Bändchen.

Chr. M. Wieland.



Jena,

Verlag von Carl Doebereiner.

1853.



Chr. M. Wieland's

Biographie

von

Dr. H. Doering.



Complet in Einem Bändchen.



Jena,

Verlag von Carl Doebereiner.

1853.



Wieland's Leben.

Christoph Martin Wieland erblickte in dem unfern
der ehemaligen freien Reichsstadt Biberach gelegenen Dorfe
Ober-Holzheim am 5. September 1733 das Licht der Welt.
Sein Vater, Matthias, der dort eine Pfarrstelle bekleidete,
doch bald nachher Prediger an der Marien-Magdalenenkirche
zu Biberach ward, hatte die Jurisprudenz, der
er sich anfangs gewidmet, später in Halle mit dem Studium
der Theologie vertauscht. Er war ein eifriger Anhänger
Spener's und des damals weit verbreiteten Pietismus geworden.
Vorherrschend blieb in seinem Benehmen immer
eine gewisse Abgemessenheit, ein feierlicher Ernst, den er
von der priesterlichen Würde für unzertrennlich hielt. Seine
Liebe zur Einsamkeit hatte zum Theil in seinen beschränkten
Verhältnissen ihren Grund. Durch langwierige Processe seiner
Mutter hatte er sein kleines Erbtheil fast ganz eingebüßt.
Mit gleicher Resignation, wie er, ertrug seine Gattin,
eine geborne Kieke, die mannigfachen Entbehrungen, die
ihres Mannes Lage zu fordern schien. Sie war eine stille,
anspruchslose Hausfrau, die jede überflüssige Ausgabe zu
vermeiden suchte. Mit inniger Liebe hing sie an ihrem
Sohne, und diese Liebe verminderte sich nicht, als ihm noch
ein Bruder geboren ward, der schon früh an Engbrüstigkeit
litt, und bereits im Jünglingsalter starb.

Seiner Amme verdankte Wieland, wie er in spätern
Jahren erzählte, seine große Liebe zur Reinlichkeit. Als
ihm einst der Dreier, wofür er sich beim Gange in die Schule
sein Frühstück kaufen sollte, zufällig aus der Hand fiel, konnte
er sich nicht entschließen, die sehr beschmutzte Kupfermünze
wieder aufzuheben. Er zog es vor, hungrig die Schule zu
betreten. Ein gewisser Ernst, der ihn selbst bei seinen jugendlichen
Spielen nie ganz verließ, blieb ihm in seinen
Knabenjahren eigen. Von Natur war er schwächlich. Aber
bei dem Unterricht, den ihm sein Vater schon im dritten
Lebensjahre ertheilte, entwickelten sich bald seine Geistesanlagen
in reger Wißbegier, schneller Auffassungsgabe und
einem trefflichen Gedächtniß. Er war noch sehr jung, als
er, außer einer gründlichen Kenntniß des Lateinischen und
Griechischen, auch in der Mathematik, Logik und Geschichte
bedeutende Fortschritte gemacht hatte. Mit einer sehr regen
Phantasie verband er Wärme und Innigkeit des Gefühls.
Durch seine Gemüthsanlagen, vielleicht auch durch das Beispiel
seines Vaters neigte er sich früh zur religiösen Schwärmerei.
Verändert ward diese Geistesrichtung durch das mit
großem Eifer von ihm betriebene Studium der römischen
und griechischen Classiker. Die Lebensbeschreibungen der Helden
im Cornelius Nepos begeisterten ihn.

Lebhaft regte sich seit seinem zwölften Jahre Wielands
Gefühl für Poesie, noch ehe er den Virgil und Horaz gelesen
hatte, die späterhin seine treuen Begleiter auf einsamen
Spaziergängen wurden. Seine ersten poetischen Versuche
waren lateinische Verse. Anakreon war sein Vorbild
bei einem Gedicht von der Echo, dem er eine Ausdehnung
von beinahe 600 Versen gab. Nicht viel kürzer war ein anderes
Gedicht in Distichen, zu welchem ihm die bekannte
Fabel von den Pygmäen den Stoff bot. Dies Gedicht war
eigentlich eine Satyre auf die sehr kleine Frau des Rectors
an der Schule zu Biberach. In deutschen Versen wählte
sich Wieland den durch sein „Irdisches Vergnügen in Gott“
gefeierten Dichter Brockes zum Muster. Von Gottsched,
dem damaligem Tonangeber des guten Geschmacks, entfernte
ihn sein sehr feines Gefühl für das wahre Schöne.

Nicht blos der Form, auch dem Inhalt nach, blieb
Brockes Wielands Vorbild in mehreren Cantaten und andern
religiösen Dichtungen, die er zwischen seinem zwölften
und dreizehnten Jahre schrieb. Auch einige Opern und Ballette
fielen in jene Zeit. Seine Begeisterung für die Poesie
hatte jedoch mit manchen Hindernissen zu kämpfen. Das
vaterliche Verbot, mit irgend etwas Anderem, als wissenschaftlichen
Gegenständen sich zu beschäftigen, nöthigte ihn,
früh aufzustehen, und die Morgenstunden zu seinen poetischen
Arbeiten zu benutzen. Keins seiner dichterischen Versuche,
ein Epos, „die Zerstörung Jerusalems“ betitelt, nicht ausgenommen,
genügte ihm. In jugendlichem Unmuth verbrannte
Wieland die meisten seiner poetischen Versuche, und auch die
wenigen, die seine Mutter gerettet hatte, traf späterhin ein
gleiches Schicksal.

Wielands Gefühl für die Schönheiten der Natur ward
früh geweckt durch die anmuthigen Umgebungen der Stadt
Biberach. Die Liebe zur Einsamkeit blieb ein vorherrschender
Zug in seinem Charakter. Oft brachte er nicht blos einen
großen Theil des Tages, sondern auch manche Sommernacht
in dem an der väterlichen Wohnung gelegenen Garten zu.
In froher Erinnerung an seine Jugendzeit dichtete er später
(1780) in seinem „Oberon“ die Verse: „Du kleiner Ort,
wo ich das erste Licht gesogen, den ersten Schmerz, die erste
Lust empfand“ u.s.w. In einem spätern Briefe an einen
Freund gestand Wieland, daß sein Jugendleben in einer anmuthigen
Gegend großen Einfluß auf seine Bildung gehabt
habe.

Sein vierzehntes Jahr hatte er kaum erreicht, als ihn
sein Vater nach der bei Magdeburg gelegenen Lehranstalt
Klosterbergen sandte. Unter dem Abt Steinmetz, dem damaligen
Director jenes Instituts, war Wieland, bei dessen Hinneigung
zum Pietismus, der Gefahr ausgesetzt, ein religiöser
Schwärmer zu werden. Seine Liebe zur Einsamkeit fand in
Klosterbergen neue Nahrung. Heilsam war ihm daher das
mit besonderem Eifer betriebene Studium der neuern Sprachen.
Im Französischen machte Wieland, ungeachtet eines
sehr mittelmäßigen Lehrers, schnelle Fortschritte. Bald war
er im Stande, ohne Hülfe eines Wörterbuchs, mehrere französische
Schriftsteller zu lesen. Fontenelle, d'Argens und
Voltaire waren seine Lieblinge, obschon der Letztere durch
seinen Spott über religiöse Gegenstände Wielands Gefühl
empörte. Er war durch diese Lectüre allmälig ein Skeptiker
geworden. In einem philosophischen Aufsatze suchte er zu
beweisen, daß das Universum, ohne einen Gott, aus ewigen
Elementen sich habe bilden können. Die harten Vorwürfe,
die ihn von seinem Lehrer wegen dieses Jugendproducts trafen,
konnte nur Wielands tadelloses, rein sittliches Leben
einigermaßen mildern. Er klagte jedoch sich selbst hart an
wegen seiner Zweifel an der Existenz Gottes. In schlaflosen
Nächten rang er sich die Hände fast wund, und vergoß bittere
Thränen der Reue. Er war an seinem Glauben irre
geworden, und fürchtete die Ewigkeit der Höllenstrafen.

Eine freiere Richtung nahm Wielands Geist, als er sich
wieder den classischen Studien zuwandte. Während seines
zweijährigen Aufenthalts hatte er den Livius, Terenz, Horaz,
Virgil und andere römische Autoren für sich gelesen.
Auch einige griechische Schriftsteller wählte er zu seiner Lectüre.
Den größten Einfluß auf seine Denk- und Sinnesart
gewann Xenophon. In spätern Jahren erzählte Wieland,
wie er sich damals an der Cyropädie nicht habe satt lesen
können. Besonders gefiel ihm die Episode von „Araspes
und Panthea,“ die er späterhin zum Stoff einer Dichtung
wählte. Die „Denkwürdigkeiten des Sokrates“ galten ihm,
nach seinem eignen Ausdruck, für „das Evangelium der Welterlösung.“
Eine ähnliche Richtung, wie sie Xenophon verfolgte,
fand Wieland in dem
Spectator, Tatler, Guardian
und andern englischen Journalen, die ihm damals zufällig
in die Hände geriethen.

Philosophische Studien, die er schon früh lieb gewonnen
hatte, behielten noch immer einen lebhaften Reiz für ihn.
Unter den Alten war Cicero sein Liebling. Das ernste Studium
von Wolfs Schriften und von Bayle's historisch-kritischem
Wörterbuche vollendete Wielands philosophische Bildung.
In spätern Jahren gestand er, daß er „durch eine
poetische Manier, in den metaphysischen terris incognitis
herum zu vagiren,“ damals von einem System zum andern
übergesprungen sei. Von diesem Schwanken befreite ihn
einer seiner Lehrer, Räther mit Namen, der sich seiner wahrhaft
väterlich annahm. Auch der Conventual Gräter machte
sich vielfach um seine Geistesbildung verdient.

Wielands Fleiß während seines zweijährigen Aufenthalts
in Klosterbergen war musterhaft. Neben seinen philologischen
und philosophischen Studien betrieb er mit Eifer sein künftiges
Berufsfach, die Theologie. Er fand noch Muße, sich
im deutschen Styl zu üben, für den in den damaligen Lehranstalten
wenig gesorgt war. Belehrend waren für ihn die
zahlreichen Beispiele aus alten und neuern Schriftstellen in
Breitinger's kritischer Dichtkunst. Auch durch das Lesen mancher
kritischer Blätter suchte er sich zu bilden. Er fand darin
reichen Stoff zum Vergleichen und Prüfen, nachdem er seine
eignen poetischen Kräfte mehrfach versucht hatte.

Obgleich weniger productiv, als früher, hatte Wielands
Neigung zur Dichtkunst sich nicht vermindert. Anziehend
waren für ihn, außer Gellert und Hagedorn, besonders Hallers
Gedichte durch ihren philosophischen Inhalt und durch
die Würde der Sprache. Verdrängt aber wurden jene Dichter,
als Klopstock mit seinem „Messias“ hervortrat. Unbeschreiblich
war Wielands Enthusiasmus, als er die ersten
Gesänge jener Dichtung in den „Neuen Beiträgen zum Vergnügen
des Verstandes und Witzes“ gelesen hatte. Er fand
in jenen Gesängen volle Befriedigung für Geist und Herz,
für seine Religiösität und für sein poetisches Gefühl.

Der Dichtkunst blieb Wieland auch in Erfurt treu. Auf
den Wunsch seines Vaters hatte er sich 1749 in die genannte
Stadt begeben. Er war damals sechszehn Jahre alt. Den
größten Theil der poetischen Versuche, die in jener Zeit entstanden,
verwarf Wieland wieder, oder ließ sie wenigstens
unvollendet. Zu einem ziemlich langen Epos in Hexametern
bot ihm die griechische Mythologie den Stoff. Unter solchen
Beschäftigungen führte er auch in Erfurt ein einsames Leben.
Der Mangel eines Jugendfreundes nöthigte ihn, sich an
ältere Personen anzuschließen, zu denen ihn der Ernst seines
Wesens ohnedieß hinzog.

Einen väterlichen Freund fand er in Erfurt an dem
mit seiner Familie verwandten Dr. Baumer, der später
eine Professur der Medicin und Chemie in Gießen erhielt,
und dort als Hessen-Darmstädtischer Bergrath starb. Seine
Kenntnisse in der Philosophie zu berichtigen und zu erweitern,
war die Hauptaufgabe, die Wieland in Erfurt sich stellte.
Baumer's logische Vorlesungen und ein Privatissimum über
die Wolfische Philosophie gaben seinem Geiste reiche Nahrung.
Mit Vergnügen erinnerte sich Wieland in spätern
Jahren, an den Genuß, den ihm Baumer verschafft, als er
ihm zur Lectüre des Don Quixote verholfen. Aus jenem
Roman habe er „die große allgemeine Naturgeschichte der
menschlichen Thorheit und Narrheit“ kennen gelernt.

Bereichert mit mannigfachen Kenntnissen, kehrte Wieland
1750 nach Biberach zurück. Der Sommer, den er im
elterlichen Hause zubrachte, war eine der merkwürdigsten
Perioden seines Lebens. In diese Zeit fiel Wielands erste
Liebe. Ihr Gegenstand war Sophie v. Gutermann, die Tochter
eines Arztes, der mit Wielands Eltern in freundschaftlichen
Verhältnissen stand. Nicht durch blühende Schönheit,
durch jugendliche Reize fühlte sich Wieland zu Sophien hingezogen.
An seinem rein platonischen Liebesverhältniß hatte
die Sinnlichkeit auch nicht den entferntesten Antheil. Was
ihn an Sophien fesselte, war ihre ausgezeichnete Geistesbildung,
die sie schon früh durch das Lesen der besten deutschen
Schriftsteller erlangt hatte, ihr rastloses Streben nach Erweiterung
ihrer Kenntnisse, und ihr glühender Enthusiasmus
für alles Gute, Wahre und Schöne. Obgleich nur zwei
Jahre älter, als Wieland, übte Sophie doch durch die Festigkeit
ihres Charakters und innere Haltung eine seltene
Herrschaft über den jungen Schwärmer aus. An Kenntnissen
ihr überlegen, suchte Wieland mit poetischer Begeisterung
Sophiens rege Wißbegierde zu befriedigen.

Diesem Verhältniß dankte Wielands erstes gedrucktes
Gedicht seinen Ursprung. Auf einem einsamen Spaziergange
nach dem St. Martinskirchhofe traf Sophie einst ihren Freund,
und ihre Gefühle begegneten sich dort zum ersten Mal in
der Begeisterung für die Schönheiten der Natur. Ein solches
Stillleben, meinte Wieland, sei allen geräuschvollen
Freuden der Welt vorzuziehen. Durch den Umgang mit
Sophien, äußerte er in einem spätern Briefe, mit Hindeutung
auf seinen frühern Skeptizismus, sei er ein ganz anderer
Mensch, ein Freund der Tugend und Religion geworden.
Unvergeßlich blieb ihm noch in spätern Jahren ein
schöner Sommertag, an welchem er mit der Geliebten in
den freundlichen Umgebungen von Biberach umhergewandelt,
und sich mit ihr von der Bestimmung der Geister und Menschen
und von der Würde der menschlichen Seele unterhalten
hatte. Durch eine Predigt seines Vaters über den Text:
Gott ist die Liebe, war er auf dies Thema geführt worden.
Die Frucht jenes enthusiastischen Gesprächs, das seine Begleiterin
bis zu Thränen rührte, war Wielands Lehrgedicht:
„Die Natur der Dinge oder die vollkommenste Welt.“ Es
ward im Februar 1751 begonnen, im April des genannten
Jahres vollendet, und noch im Jahr 1770 zum dritten Mal
gedruckt.

Mit Schmerz trennte sich Wieland von der Geliebten,
die im Herbst 1750 nach Augsburg zurückkehrte, wo ihr
Vater, früher in Kaufbeuern ansässig, sich niedergelassen
hatte. Noch oft trat in Tübingen, wo Wieland um diese
Zeit seine akademische Laufbahn eröffnete, Sophiens Bild
vor seine Seele. Der Eindruck, den sie auf sein Herz gemacht,
war so tief, daß die in einem Briefe seines Vaters
ausgesprochenen Zweifel an der Beständigkeit seiner Liebe
ihn sehr schmerzten.

In seiner schwärmerischen Stimmung kannte er kein höheres
Glück, als Sophiens Besitz. Ueber die mannigfachen
Schwierigkeiten, die der Erfüllung seines Lieblingswunsches
entgegen treten konnten, setzte er sich leicht hinweg. Im Geist
sah er schon seine bürgerliche Existenz begründet, während
er noch nicht mit sich einig war über das Berufsfach, dem
er sich widmen wollte. Die Jurisprudenz schreckte ihn durch
ihre Trockenheit. Um Theolog zu werden, hätte er eine
stärkere Brust haben müssen. Das Studium der Medicin
ward ihm verleidet durch seine unüberwindliche Scheu vor
todten Körpern, Krankenstuben und Spitälern. Er besuchte
in Tübingen fast gar kein Collegium. Die Liebe zur Einsamkeit
fesselte ihn an sein Zimmer. Ohne Freunde, ja fast
ohne allen Umgang, brütete sein Geist über der Idee, die
schönsten poetischen Blüthen, die ihm sein Dichtertalent bieten
möchte, zur Verherrlichung seiner Geliebten in einen
Kranz zu flechten. So entstand sein früher erwähntes Gedicht:
„Die Natur der Dinge oder die vollkommenste Welt.“

Begeistert von diesem Product, das er später einer sehr
strengen Beurtheilung unterwarf, sandte Wieland sein Gedicht
dem Professor Meier in Halle, der damals als philosophischer
Kopf und als Kritiker viel galt. Weder seinen
Namen, noch seinen Aufenthaltsort erwähnte er in seinem
Briefe. Meier hielt einen Adlichen für den Verfasser des
ihm gesandten Gedichts, das er sofort drucken ließ, und es
mit einer Vorrede begleitete. Noch ehe er das Schicksal
seines Werks erfahren, hatte Wieland einen neuen poetischen
Plan entworfen. Die fünf ersten Gesänge eines epischen
Gedichts, „Hermann“ betitelt, sandte er an Bodmer in
Zürich, der damals in dem lebhaftesten literarischen Kampfe
mit Gottsched und seinen Anhängern verwickelt war. Bodmer
nahm die ihm gesandte Probe günstig auf, vielleicht
schon deshalb, weil Wieland in jugendlicher Begeistrung
seine Parthei ergriffen hatte. Er trat mit dem jungen Autor
in einen fortgesetzten Briefwechsel.

In einer anmuthigen Sommerwohnung, späterhin das
Wielandshäuschen genannt, auf einem Weinberge unweit
Tübingen, diesseits des Neckars gelegen, lebte Wieland damals
dem Genuß der Natur, einsamen Studien und mancherlei
poetischen Versuchen, von allem Umgang entfernt, in
fast gänzlicher Abgeschiedenheit. Seine Geistesrichtung und
Empfindungsweise schilderte er in einem damaligen Briefe
mit den Worten: „Ich habe von der Dichtkunst keinen
kleinern Begriff, als daß sie die Sängerin Gottes, seiner
Werke und der Tugend seyn soll. Inzwischen gefallen mir
doch auch die Aeußerungen jugendlicher Freude, wenn sie
unschuldig ist, und Gleim und Hagedorn haben mich oft
ergötzt.“ In wechselnder Stimmung war Wieland jedoch
auch den unschuldigsten Scherzen so abgeneigt, daß er die
genannten Dichter eines sträflichen Leichtsinns beschuldigte.
Der Ernst seiner Natur zog ihn zu den englischen Poeten,
zu Milton, Pope, Addison, Young, Thomson u.A. „Den
Franzosen,“ schrieb Wieland, „bin ich, ihres flüchtigen und
affenmäßigen Charakters wegen, recht gram, und noch mehr
den Deutschen, die ihren Geist lieber nach diesen lächerlichen
Geschöpfen bilden wollen, als nach den denkenden, männlich
schönen und zuweilen himmlischen Britten.“

Aus einer schwärmerischen Ueberspannung seines Geistes
ging Wielands Streben hervor, die Irreligiosität und den
Leichtsinn zu bekämpfen. Er wollte der Welt zeigen, daß
das Schöne im ächt platonischen Sinne mit dem Guten
einerlei sei. Auf keinen Dichter seiner Zeit lenkte sich Wielands
Aufmerksamkeit entschiedener, als auf Klopstock. Von
der enthusiastischen Verehrung jenes Sängers zeugten mehrere
damalige Briefe Wielands. Ein Nachahmer Klopstocks
ward er nicht, ungeachtet es in seiner Natur lag, leicht
etwas anzunehmen von der Manier der Schriftsteller, die
seinem Geschmack besonders zusagten. Wielands „Lobgesang
auf die Liebe“, und ein Gedicht, „der Frühling“ überschrieben,
zeigten unverkennbar den Einfluß, den Kleist auf sein
poetisches Talent gehabt hatte. Er machte keinen Versuch, den
Sänger der Messiade auf dem kühnen Fluge seiner Phantasie
zu begleiten. Nur als Mensch wollte er ihm gleichen. Ihn
beseelte ein gewisser moralischer Stolz, der noch genährt ward
durch die Vergleichung des gewöhnlichen Lebens und Treibens
der Menschen mit den erhabenen Mustern von Tugend
und Seelengröße, die ihm ältere und neuere Schriststeller
vor Augen stellten. Mit Enthusiasmus hatte er als Knabe,
wie früher erwähnt, den Cornelius Nepos gelesen. Noch
höher begeisterte ihn als Jüngling die Schilderung jeder
edlen That, während er sich von schlechten Handlungen mit
Abscheu hinweg wandte.

Auch in der Poesie, wie im Leben, blieb ihm ein lebendiges
Gefühl für das Reinsittliche. Den philosophischen
und moralischen Gedichten gab er vor allen andern den
Vorzug. Er schrieb darüber unter andern: „Ich schätze
die heroischen Gedichte sehr hoch; aber ich überlasse es größern
Geistern, darin groß zu seyn oder sich darin zu versuchen.
Ich begnüge mich, die wenigen Nebenstunden, die
mir meine Muse gleichsam entwendet, dazu zu benutzen, in
philosophischen und moralischen Gedichten, und also in Absicht
der Dichtkunst in einer kleinen Sphäre, die liebenswürdige
Tugend zu preisen.“

Unter den Gedichten Wielands, die während seines
Aufenthalts in Tübingen entstanden, war der „Anti-Ovid“,
im Sommer 1752 verfaßt, nicht blos gegen den Leichtsinn
der Römer, sondern auch der Franzosen gerichtet. Die Liebe
begeisterte ihn, in diesem Lehrgedicht einen Gegenstand zu
wählen, dem er, wie er in spätern Jahren gestand, damals
kaum gewachsen war, da es ihm in seiner Einsamkeit, umgeben
von seinen Büchern, an der nöthigen Menschenkenntniß
fehlte, die er nur aus der Beobachtung der Lebensverhältnisse
schöpfen konnte.

Einige Monate früher, als der „Anti-Ovid“, im Mai
1752, entstanden Wielands „moralische Erzählungen.“ Bereits
am Schluß des Jahres 1751 hatte er seine „moralischen
Briefe“ herausgegeben. Von seinen bisherigen Gedichten
unterschieden sich die hier genannten weniger durch ihren
Gehalt, als durch die Form. Für die „moralischen Briefe“
hatte Wieland Alexandriner, für die „moralischen Erzählungen“
reimlose Jamben gewählt, und für den „Anti-Ovid“
ein freies Versmaß in wiederkehrenden Reimen. Unter
solchen Beschäftigungen lebte Wieland weniger in der
wirklichen Welt, als in dem Reich der Ideale, das ihm
seine Phantasie vorzauberte. Seine Zukunft schien ihn wenig
zu kümmern. In einer Art von Selbstcharakteristik, die
er noch während seines Aufenthalts in Tübingen in einem
Briefe an seine geliebte Sophie entwarf, gestand er, trotz
seiner mannigfachen Fehler, sich „ein gutes Herz und einigen
Geist“ zu, dabei glaubte er mit Wahrheit versichern zu können,
daß es „sein Geist gewesen, der sein Herz zu einem so
guten gemacht habe.“

Im Juni 1752 war Wieland aus Tübingen wieder in
das elterliche Haus nach Biberach zurückgekehrt. Lebhaft
misbilligte sein Vater die Art und Weise, wie er bisher
seine Studien betrieben hatte. Ueber dem Versemachen hatte
er seinen künftigen Beruf fast gänzlich aus den Augen verloren.
Einer sogenannten Brodwissenschaft sich zu widmen,
war ihm gar nicht in den Sinn gekommen. Sehr abgeneigt
war er daher dem väterlichen Plan, sich in Göttingen der
Laufbahn eines akademischen Docenten zu widmen. Wieland
meinte, daß er dazu, wie zu manchem Andern, gar nicht
passe. Er hoffte wohl noch einen Wirkungskreis zu finden,
der mit seinen Fähigkeiten und Neigungen mehr harmonirte.
Einer Lehrstelle an einem Gymnasium glaubte er gewachsen zu
seyn. Sein sehnlichster Wunsch war eine Professur an dem
Carolinum zu Braunschweig, besonders deshalb, weil er
dadurch mit Gärtner, Ebert, Zachariä u.a. talentvollen
Männern, die in dem genannten Institut Lehrstellen bekleideten,
in nähere Berührung zu kommen hoffte. Zur Erfüllung
seines Lieblingswunsches zeigte sich jedoch keine
Aussicht.

Von dem peinlichen Gefühl, seinen Eltern durch weitere
Unterstützung beschwerlich zu fallen, ward Wieland befreit
durch eine Einladung Bodmer's, zu ihm nach Zürich zu
kommen. Er hatte den jungen Autor, nach den poetischen
Versuchen, die ihm Wieland gesendet, sehr liebgewonnen.
Gegen die Reise nach der Schweiz, die im Herbst 1752 angetreten
werden sollte, hatte Wielands Vater nichts einzuwenden.
Er glaubte vielmehr, daß eine solche Entfernung
seinen Sohn in mannigfacher Hinsicht heilsam seyn möchte,
besonders auch in Bezug auf seine Herzensangelegenheit, von
der er sich keinen sonderlichen Ausgang versprach. Wieland
aber wollte Biberach nicht verlassen, ohne seine geliebte
Sophie noch einmal gesehen zu haben. Manche Umstände
traten ein, die seine Hoffnung von einer Zeit zur andern
verzögerten. Er versank darüber, wie er sich in einem seiner
Briefe äußerte, „in einen Zustand von Unthätigkeit und
Verdrießlichkeit, der ihm oft zur Last ward.“ Eine Beurtheilung
von Bodmer's „Noachide“ half ihm die langweilige
Zeit einigermaßen verkürzen.

Genußreiche Tage versprach sich Wieland von dem Leben
in Zürich. Da er seine dortigen Freunde nicht so bald wieder
verlassen wollte, so wünschte er in der Schweiz durch
eine Hofmeisterstelle sich die Mittel zu seiner Subsistenz
zu sichern. Noch eh' er nach Zürich abgereist war, wandte
er sich deshalb schriftlich an Bodmer's Freund, den Rathsherrn
Schinz, und bat ihn um seinen Rath. In Bodmer's
anmuthig gelegener Wohnung, wo er am 13. October 1752
eintraf, fand er einen freundlichen Empfang. Ehrfurcht, Liebe
und Dankbarkeit fesselten ihn bald an den Mann, der durch
Mittheilung seiner literarischen Schätze und durch seine belehrenden
Gespräche sehr günstig auf Wieland einwirkte. Mit
seiner Denk- und Empfindungsweise harmonirte Bodmer's
einfaches Leben, seine Zurückgezogenheit von der Welt und
die Neigung zu literarischen Beschäftigungen. Auch nachdem
sie längere Zeit zusammen gelebt, trat in ihrem freundschaftlichen
Verhältniß keine wesentliche Störung ein. Noch in
spätern Jahren nannte Wieland jene Periode die glücklichste
seines Lebens.

In so heiterer Stimmung vollendete er seine schon zu
Biberach angefangene „Abhandlung von den Schönheiten
des epischen Gedichts Noah“, das sein väterlicher Freund
Bodmer verfaßt hatte. Bodmer ließ jene Abhandlung 1753 zu
Zürich drucken, und bald nachher auch ein von Wieland verfaßtes
„Schreiben über die Würde und Bestimmung eines
schönen Geistes.“ Auch zur Poesie kehrte Wieland in Zürich
wieder zurück. Auf Bodmers Vorschlag schrieb er ein kleines
Epos, „die Prüfung Abrahams“ betitelt. Zu seinen
damals gedichteten „Briefen Verstorbener an ihre noch lebenden
Freunde“ hatte er sich durch das von der englischen
Dichterin Elisabeth Rowe herausgegebene Werk: „Friendship
in death“ veranlaßt gefunden.

Noch immer trug sich Wieland mit dem Gedanken,
seine geliebte Sophie einst ganz die Seinige nennen zu können.
Daß die Schwierigkeiten, zu ihrem Besitz zu gelangen,
sich noch gehäuft hatten, ahnte er nicht. Versunken in seine
poetischen Träume, fühlte er sich tief erschüttert durch einen
Brief, in welchem Sophie ihr bisheriges Verhältniß zu ihm
für aufgelöst erklärte. Dies Schreiben, das er zu Anfang
des December 1753 erhielt, meldete ihm zugleich Sophiens
Vermählung mit dem Churmainzischen Hofrath de la Roche.
Diesem geistreichen und allgemein geachteten Manne hatte
sie aus Gehorsam gegen ihre Eltern ihre Hand gereicht,
und die Stimme ihres Herzens, die noch immer für Wieland
sprach, wenig beachtet.

Die innige Theilnahme seiner Freunde mußte ihm dies
harte Schicksal ertragen helfen. Mit größerer Selbstüberwindung,
als sich von seiner reizbaren Gemüthsart erwarten ließ,
billigte er in einem Briefe an die Geliebte ihren Entschluß,
und wünschte ihr aufrichtig Glück zu ihrer Verbindung. Oft
aber kehrte ihm noch die Klage um den Verlust seiner Sophie
wieder. Auf ihren dereinstigen Besitz mochte er wohl mitgerechnet
haben, als er einen Plan entwarf zur Errichtung
einer Privaterziehungsanstalt, oder, wie er sie selbst nannte,
einer „Akademie zur Bildung des Verstandes und Herzens
junger Leute.“ Durch das peinliche Gefühl, als Bodmer's
Haus- und Tischgenosse seinem Gönner noch länger zur
Last zu fallen, ward Wieland bewogen, 1754 bei einem
Herrn v. Grebel in Zürich eine Hauslehrerstelle anzunehmen.
Weder die ausgezeichnete Achtung, die er in seinem neuen
Verhältniß genoß, noch die große Rücksicht, die man auf
seine kleinen Eigenheiten nahm, konnte in ihm den Schmerz
um den Verlust seiner Geliebten mildern. Er sah sich in
seinen schönsten Hoffnungen getäuscht, und versank in einen
Trübsinn, den nichts zu erheitern vermochte. In dieser Stimmung
nahm er seine Zuflucht zu philosophischen Studien.
Mit großer Anstrengung las er fast Tag und Nacht in Plato's
Werken. Auch die Schriften mehrerer Mystiker und die
Lebensbeschreibungen von Heiligen gehörten zu Wielands damaliger
Lectüre. Dadurch neigte er sich zu einer immer
strengern Ascetik hin. In solcher Stimmung schrieb er
einem Freunde: „So einsiedlerisch ich hier Vielen scheine,
bin ich es doch noch lange nicht so, wie ich es gern seyn
möchte. Melden Sie mir doch, ob es keine Wüste in Ihrer
Gegend giebt. Ich habe schon seit manchen Jahren große
Lust, ein Eremit zu werden; denn ich versichre Sie im Ernst,
daß ich der Thorheiten der Welt und meiner eigenen herzlich
müde bin.“

Wieland hatte damals alle Anlage, ein religiöser Schwärmer
zu werden. Die Lectüre von Youngs Nachtgedanken
und von Klopstocks Mesias war geeignet, jene Stimmung
zu unterhalten, und ihn über die Grenzen eines ruhigen Forschens
weit hinaus zu führen. Sein Eifer für Glauben und
Frömmigkeit kannte kein Maaß und Ziel, und Toleranz
war ihm ein völlig fremder Begriff. Ueber Ovid, Anakreon,
Tibull und mehrere französische und englische Dichter, besonders
aber Chaulien, Gay und Prior, sprach er in seinen
1754 herausgegebenen „Sympathien“ öffentlich ein Verdammungsurtheil
aus. Auf ähnliche Weise eiferte Wieland
in den 1755 geschriebenen „Empfindungen eines Christen“
gegen die „schwärmerischen Anbeter des Bacchus und der
Venus.“ Den Oberconsistorialrath Sack in Berlin, dem er
dies Werk zugeeignet hatte, forderte er dringend auf, „das
Aergerniß zu rügen, das jene leichtsinnigen Witzlinge angerichtet.“

Ein milderer Ton, doch eine eigentümliche mystische
Richtung war vorherrschend in mehrern „Hymnen“ Wielands,
von denen er später nur den „Hymnus auf Gott“ in seine
Werke aufnahm. Mit seinen „Erinnerungen an eine Freundin“
dem Inhalt nach verwandt war Wielands „Timoklea“,
eine Frucht seiner philosophischen Studien, besonders der
Lectüre des Plato und Shaftsbury. Wieland's „Platonische
Betrachtungen über den Menschen“ dankten ebenfalls jenen
Studien ihren Ursprung. In diesen Schriften sowohl, als
in zwei Aufsätzen, die er selbst als „Visionen“ bezeichnete,
in dem „Gesicht des Mirza“ und in dem „Gesicht von einer
Welt unschuldiger Menschen“ sprach Wieland mit ergreifender
Wärme von der Tugend, Schönheit und Liebe im edelsten
Sinne des Worts.

In seiner „Ankündigung einer Dunciade für die Deutschen“
unternahm er einen kritischen Feldzug gegen Gottsched,
den damaligen Tonangeber des ästhetischen Geschmacks
und gegen seine Anhänger. Aus der leidenschaftlichen
Reizbarkeit seiner Natur versank er wieder in eine Art
von Abspannung des Geistes, die mitunter einen sehr hohen
Grad erreichte. „Ich verschlummere“, schrieb er 1756 einem
Freunde, „wider meinen Willen einen großen Theil meiner
Existenz. Ich fühle, daß mein Leib immer schwächer wird,
und daß sowohl meine sehr blöden Augen, als mein Gehirn
dem denkenden Wesen oft versagen. Zuweilen wünsche ich,
daß ich ein halbes Dutzend munterer Seelen hätte, die der
meinigen subordinirt wären, und die alles das nach meinem
Sinne ausführten, was ich nicht kann. Dergleichen Wünsche
sind fast alles, was mir von meiner ehemaligen jugendlichen
Lebhaftigkeit übrig geblieben ist.“

Seinem Trübsinn ward Wieland entrissen, als er seinen
bisher auf Bodmer und dessen Freunde beschränkten Umgang
allmälig erweiterte. Geneigter als bisher ward er wieder
den Freuden des geselligen Lebens. Außer dem bekannten
Fabeldichter Meyer von Knonau, gehörten Geßner, der Verfasser
der Idyllen, späterhin auch Zimmermann, der Autor
des berühmten Buches über die Einsamkeit, zu Wielands
vertrautesten Freunden. Mit Frauenzimmern verkehrte er
wenig; er war sogar ihrem Umgange völlig abgeneigt. Seine
geliebte Sophie hatte ihn verwöhnt, an das weibliche Geschlecht
Ansprüche zu machen, die nicht jedes Mädchen erfüllen
konnte.

In einer Art von Selbstcharakteristik meinte Wieland,
sein Herz, trotz allen seinen Fehlern, sei doch noch das Beste
an ihm. An Zimmermann schrieb er darüber: „Sie dürfen
viel Gutes von meinem Herzen denken, ohne sich zu betrügen.
Was Sie mein Genie nennen, sind sehr reizbare Fibern
und eine daraus entspringende Lebhaftigkeit der Empfindungen,
Imagination, Activität, Kühnheit, Neigung
zum Wunderbaren, zum Ausschweifenden u. dergl. Verdient
das, daß ich mich hochachte, oder daß ich mir selbst etwas
darauf einbilde? Gewiß nicht! Aber dafür danke ich Gott,
daß ich von Jugend an die Wahrheit geliebt, und für das,
was gut, recht und moralisch schön ist, sehr empfindsam
gewesen. Dieses ist für mich sehr glücklich, aber da ich es
mit vielen Tausenden gemein habe, so ist es nichts Vorzügliches.
Daß ich hypochondrisch bin, begreife ich. Schwach
bin ich in der That, aber noch voll Leben. Ich liebe mehr
die Aussichten in ein anderes, als in dieses Leben. Hier
bin ich nur par devoir, nicht par inclination.“

Diese trübe Lebensansicht kehrte ihm noch oft wieder.
Erst gereiftere Jahre, größere Erfahrung und eine gründlichere
Welt- und Menschenkenntniß bewirkten eine merkwürdige
Veränderung in Wielands Wesen. Er schien heiterer gestimmt.
Seine Weiberscheu hatte sich verloren, und dem
Platonismus in der Liebe huldigte er nicht mehr so unbedingt
als früher. Auch sein hartes und unbilliges Urtheil
über mehrere alte und neuere Dichter nahm er zurück. Auf
seine eigenen literarischen Erzeugnisse hatte jene Sinnesänderung
den wohlthätigsten Einfluß. Er beurtheilte seine
Arbeiten mit nachsichtsloser Strenge. Seinen Roman „Araspes
und Panthea“, zu welchem ihm eine Erzählung Xenophon's
den Stoff dargeboten hatte, nannte er in einem
seiner damaligen Briefe „eine unreife und unvollendete Geburt.“
Entschiedenen Antheil nahm er an der deutschen
Bühne. Fleißig wohnte er den theatralischen Vorstellungen
der Ackermannschen Schauspielertruppe bei, die damals (1757)
durch die Drangsale des siebenjährigen Krieges aus Deutschland
vertrieben, längere Zeit in der Schweiz und namentlich
in Zürich sich aufhielt. In seinem Trauerspiel „Johanna
Gray“ machte Wieland den ersten dramatischen Versuch.
Statt der Alexandriner, des bisher allgemein üblichen Versmaßes,
wählte er die fünffüßigen Jamben für seine Tragödie.
Sie ward am 20. Juli 1758 zum erstenmal in Winterthur,
und später auch an andern Orten nicht ohne Beifall
aufgeführt.

Auch in andern Gattungen der Poesie versuchte sich
Wieland damals. Viel versprach er sich besonders von einem
epischen Gedicht, zu welchem ihm einer seiner Lieblingsschriftsteller,
Zachariä in Braunschweig, den Stoff dargeboten hatte,
während ihm bei dem Entwurf seines Ideals vielleicht Friedrich
II. vorschwebte, der damals im Kampfe mit ganz Europa
durch Größe des Geistes und die glänzendsten Eigenschaften
selbst seinen Feinden Bewundrung abnöthigte. Sein „Cyrus“,
wie das von Wieland beabsichtigte Gedicht hieß,
sollte auf achtzehn Gesänge ausgedehnt werden. Auch
seinen vertrautesten Freunden hatte Wieland seinen Plan
verschwiegen. Als er jedoch zu Anfange des Jahrs 1758
die Ausführung seiner poetischen Idee begann, stieß er auf
mancherlei Schwierigkeiten, und fürchtete sich an ein Unternehmen
gewagt zu haben, dem er nicht gewachsen war.
In einem seiner damaligen Briefe meinte Wieland, „er stehe
zu tief unter einem Helden, um ihn würdig darstellen zu
können.“ Selbst der Styl und die Versification kosteten ihm,
nach seinem eignen Geständniß, unsägliche Mühe. Er fühlte,
daß er bisher mehr in dem Reiche seiner Ideen, als in der
wirklichen Welt gelebt. Ein gründliches Studium der Geschichte
und Politik hielt er für unerläßlich, um seinem
Werke den höchsten Grad von Vollendung zu geben. Fleißig
studirte er Macchiavelli's und Montesquieu's Werke. Auch
die Lectüre von Plato's Republik beschäftigte ihn.

Das Resultat dieser Studien war Wieland's erste politische
Schrift: „Gedanken über den patriotischen Traum,
die Eidgenossenschaft zu verjüngen.“ Diese Schrift erschien,
während Wieland sich noch fleißig mit seinem „Cyrus“ beschäftigte.
Eine neu aufkeimende Idee drohte dies Epos zu
unterbrechen. Durch Lucian und Swift begeistert, entwarf
Wieland den Plan zu einem satyrischen Roman. Unter dem
Titel: „Lucian's des Jüngern wahrhafte Geschichten“,
wollte er in diesem, auf drei Bände berechneten Werke zwei
Republiken, einen Staat verständiger Bienen, die seltsame
Regierung, Sitten und Gebräuche eines Volks, Pagoden
genannt, und ähnliche wunderbare Dinge schildern. Die
Ausführung dieser Idee unterblieb. Von seinem „Cyrus“
hatte er indessen die ersten fünf Gesänge beinahe vollendet,
und bei größerer Gemüthsruhe würde dies Werk noch rascher
fortgeschritten seyn.

Was ihn sehr bekümmerte, war die Sorge um seine
fernere Subsistenz in Zürich. Seine bisherigen Zöglinge
hatten anderweitige Bestimmungen erhalten, und Wieland
mußte daher an seine eigene Zukunft denken. Eine Zeit lang
beschäftigte ihn die Idee der Herausgabe einer Wochenschrift,
von deren Ertrag er in Zürich leben zu können hoffte. In
einem seiner damaligen Briefe äußerte Wieland: er wolle
alle seine Kräfte zusammennehmen, um jener periodischen
Schrift die höchste Vollkommenheit zu geben. Aber seine
schönsten Stunden, meinte er, gehörten doch dem „Cyrus“.
Um sich in ungestörter Einsamkeit mit diesem Gedicht beschäftigen
zu können, kam er auf den Gedanken, sich wieder
in seine Heimath zu begeben. Einen bestimmten Lebensplan
schien er an die Rückkehr in das elterliche Haus nicht geknüpft
zu haben.

Der Wunsch, einige Jahre in völliger Muße und Unabhängigkeit
zu leben, machte ihn gleichgültig gegen mehrere
zum Theil vortheilhafte Anträge zu auswärtigen Lehrstellen.
Längere Zeit schwankte Wieland, ob er sich nach Marseille
begeben sollte, um dort in der sehr angesehenen Familie
Semandi Unterricht zu ertheilen. Seine Unentschlossenheit
ward vermehrt durch einen Antrag Zimmermanns, der ihn
dem Rathsherrn v. Sinner in Bern zum Erzieher seines
einzigen Sohnes empfohlen hatte. Sein Empfang in Bern,
wohin er sich am 13. Juni 1759 begab, übertraf in jeder
Hinsicht seine Erwartungen. Gleichwohl behagte ihm das
neue Verhältniß, in das er getreten war, nicht lange. Er
liebte zu sehr die Einsamkeit, um für sie Ersatz zu finden in
den Gesellschaftskreisen, in die er wider seinen Willen hineingezogen
ward. Unmuthig äußerte er sich darüber in mehreren
Briefen. Aber auch seine Lehrerstelle behagte ihm nicht.
Zum Unterricht, besonders in den ersten Elementen, schien
ein Geist nicht geschaffen, der, wie Wieland selbst äußerte,
„den Cyrus denken, und mit Shaftsbury, Diderot und
Rousseau wetteifern wollte.“ Bereits nach einem Vierteljahre,
im September 1759, gab er seine Hauslehrerstelle
wieder auf.

Eine Art von Erwerbsquelle eröffnete sich Wieland durch
philosophische Vorlesungen, die er „gegen ein jährliches
Honorar von 200 Kronen“ einigen Jünglingen aus angesehenen
Familien hielt. Er hatte an Freiheit und an Zeit
viel gewonnen, da jene Vorlesungen ihm täglich nur zwei
Stunden raubten. Demungeachtet rückte sein mehrfach erwähntes
Epos, der „Cyrus“ nur langsam fort. Entmuthigt
durch den geringen Beifall, den die von ihm mitgetheilten
Proben fanden, entwarf er den Plan zu einem philosophischen
Gedicht über den Landbau. Die Ausführung unterblieb
jedoch. Das einzige Product, das er während seines
Aufenthalts in Bern vollendete, war sein mit großem Beifall
aufgeführtes Trauerspiel „Clementine von Porretta.“
Aus seinem Lieblingsschriftsteller Richardson hatte Wieland
den Stoff zu dieser Tragödie geschöpft. Ein Held, wie
Grandison, mußte ihn vor vielen andern interessiren zu
einer Zeit, wo ihn das Gefühl einer Liebe ergriffen hatte,
die eben so platonisch, als jemals, und nicht minder schwärmerisch
war.

Eine reizende Bernerin, Mariane Fels, war längst
schon die Königin seines Herzens, als Julie Bondeli, die
Tochter eines Diakonus in Bern, ihr den Sieg streitig
machte. Julie war, glaubwürdigen Zeugnissen und ihrem
noch erhaltenen Portrait in Lavater's Physiognomik zufolge,
eine der häßlichsten ihres Geschlechts. Was die Natur ihr
indeß an Reizen versagt, hatte sie ihr durch Geistesgaben
reichlich vergütet. Die gelehrtesten Männer ihrer Zeit erkannten
dies, und standen mit ihr in Briefwechsel. Das
Gerücht sagte von ihr, daß sie mehr gelesen und studirt,
als irgend ein Frauenzimmer, und mit ausgebreiteten Kenntnissen
in den verschiedenartigsten wissenschaftlichen Fächern
ein sehr richtiges Urtheil verbinde. Darin fühlte sich Wieland
nicht getäuscht, als ihn die Neugier trieb, sie kennen
zu lernen. Von dem begeisternden Eindruck, den Julie auf
ihn machte, gab er in mehreren Briefen Rechenschaft. „Nie
hab' ich,“ schrieb er unter andern, „ein Frauenzimmer gesehen,
das bei einer außerordentlichen Gleichheit der Gemüthsart,
bei dem heitersten Humor und der größten moralischen
Simplicität, die nur in ihrem Alter möglich scheint,
mehr Lebhaftigkeit und unerschöpfliche Resourcen im Umgange
gehabt hätte, als sie. In diesen Stücken ist Sophie noch
weiter hinter ihr, als Julie in Absicht der Schönheit hinter
Sophie'n ist. Der aufgeklärteste Geist, den ich je an einem
Frauenzimmer gesehen habe, und ein Herz, das der edelsten
Freundschaft würdig ist.“

In einem spätern Briefe gestand Wieland, daß Julie
weder eine Idee, noch Empfindung von der Liebe zu haben
scheine, die in Romanen und Tragödien herrsche. Sie wolle
Freunde haben, sie halte die Freundschaft für eine vernünftige
und beständige Liebe, und weil sie nicht anders geliebt
seyn wolle, so hasse sie alles, was den Schein einer überspannten,
fanatischen Leidenschaft trage. „Ich selbst,“ schrieb
Wieland, „bin, wie ich glaube, in Absicht der Liebe der
Einzige in meiner Art, und ich bin stolz genug zu glauben,
daß meine Art zu lieben der Liebe der Geister wirklich so
nahe kommt, als es unter dem Monde möglich ist. Ich
liebe alle wahrhaft tugendhaften Frauen eben so sehr, wie
ich die Tugend lieben würde, wenn sie sichtbar wäre. Das
sind keine Großsprechereien. Wenn die Weisheit, die Tugend,
die moralische Venus, eine weibliche Gestalt annimmt, so
muß freilich der Instinct, der uns zu diesen lieblichen Geschöpfen
zieht, sich unter die reine geistige Liebe mischen,
die unserem Geiste für das wahre Schöne, Gute und Erhabene
natürlich ist. Aber darin besteht mein Privilegium,
daß, wenn mein Gegenstand eine Julie ist (aber nicht eine
Julie wie die Tochter des Augustus), die Liebe der Engel
sich natürlicher und ungezwungener Weise zu der thierischen
verhält, wie eine Weltkugel zu einem Sonnenstaube.“ Diesem
Briefe fügte Wieland noch die charakteristische Aeußerung
bei: „Wir sind übereingekommen, daß jedes das Andere
nach seiner eigenen, ihm natürlichen Weise, ohne den mindesten
Zwang lieben solle — ich mit Enthusiasmus, weil
meine Natur es so mit sich bringt, sie ohne Enthusiasmus,
aus gleichem Grunde. Ich weissagte ihr, sie würde noch so
gut Enthusiast werden, als ich; sie zweifelte und sagte, sie
wünsche es, um mich glücklich machen zu können.“

Lebhaft beschäftigte sich Wieland oft mit dem Gedanken
an eine eheliche Verbindung. Er gestand, alles in der Welt,
was nicht mit den Grundsätzen der Rechtlichkeit streite, unbedenklich
thun zu wollen, wenn er dadurch zu Juliens Besitz
gelangen könnte. „Sie würde,“ schrieb er, „mich unaussprechlich
glücklich machen. Aber ich sehe keine Möglichkeit.
Ich müßte auf eine sehr anständige und vorteilhafte Art
etablirt seyn, wenn ich berechtigt seyn sollte, eine solche Prätension
zu machen, und bisher ist kein Anschein zu einem
solchen Etablissement.“ Worauf sich Wielands Wünsche beschränkten,
schilderte er in einem seiner damaligen Briefe
mit den Worten: „Ich bin nicht für das gemacht, was
man Welt nennt. Alle ihre Ergötzlichkeiten sind innere Plagen
für mich, obgleich ich aus Gewohnheit daran Antheil
nehme und vergnügt dabei scheine. Freiheit, Muße, Einsamkeit,
ein Freund und eine Freundin bei mir — das ist die
Situation, nach der mich dürstet, und zu der ich nie gelangen
werde.“

Das Städtchen Zopfingen, im Kanton Bern gelegen,
hielten Wielands Freunde für den passendsten Ort, um, wie
er damals willens war, eine mit einer Buchdruckerei verbundene
Buchhandlung zu errichten. Während er sich auf diese
Weise einen anständigen Unterhalt zu verschaffen hoffte, wollte
er zugleich auf die Bildung seiner Zeitgenossen kräftig einwirken
durch interessante Verlagsartikel, zu denen er vorzüglich
Uebersetzungen der Classiker, des Virgil, Horaz, Xenophon,
Theokrit u.a. seiner Liebligsschriftsteller rechnete.
Auch durch einzelne Stücke aus der Philosophie und schönen
Literatur hoffte er das Interesse des Publikums zu fesseln.
Die bessern Köpfe Deutschlands für eine periodische Schrift
zu gewinnen, war ein Gedanke, der, schon früher entstanden,
wieder in ihm auftauchte. Wieland wollte in jenem Journal
unter andern ein Gemälde des Menschen entwerfen, nach
den verschiedenen Nüancen, die er durch das Klima, die Religion,
Staatseinrichtung u.s.w. erhalte; er wollte zeigen,
daß der Mensch gebildet werden müsse, und daß die meisten
Gesetzgeber und Moralisten sich bisher auf diese Kunst nicht
gar zu wohl verstanden hätten. Auch Biographieen und
Charakteristiken ausgezeichneter Männer des Alterthums sollten
in seinem Journal einen Platz finden.

Mehrere Aufsätze, die er für seine Zeitschrift bestimmt,
hatte Wieland theils ausgearbeitet, theils den Plan dazu
entworfen, als ein Brief seiner Mutter ihn mit der Nachricht
einer bestimmten Anstellung zu Biberach überraschte.
Seiner Vaterstadt, von der er acht Jahre getrennt gewesen,
in dem ihm angewiesenen Wirkungskreis so viel als möglich
zu nützen, war der feste Entschluß, mit welchem Wieland
am 20. März 1760 die Schweiz und seine dortigen Freunde
verließ, in dankbarer Rückerinnerung an die frohen Jahre,
die er in ihrer Mitte verlebt hatte. Schmerzlich war ihm
vor allen der Abschied von Julie Bondeli. Nur die Hoffnung
ihres Besitzes konnte ihn trösten.

Mit nicht zu grellen Farben hatte Wieland, noch vor
seiner Abreise aus der Schweiz, einigen seiner Freunde die
Verhältnisse geschildert, die ihn in seiner Vaterstadt erwarteten.
Zum ersten Male mußte er, so fremd dies auch seiner
Natur war, eine Rolle spielen in den mannigfachen politischen
Intriguen, welche die Wahl eines Bürgermeisters in
Biberach herbeiführte. Wieland hatte dort die ziemlich einträgliche
Stelle eines Kanzleidirectors erhalten. Abgesehen
davon, daß dies Amt seinen Neigungen durchaus nicht entsprach,
fürchtete er bereits nach zwei Jahren jene Stelle
wieder zu verlieren durch einen langwierigen Prozeß zwischen
den evangelischen und katholischen Rathsmitgliedern seiner
Vaterstadt. Von dem Wankelmuth seiner Freunde und Gönner
machte Wieland die trübsten Erfahrungen. Mehrere seiner
damaligen Briefe enthielten rührende Geständnisse seiner
unsichern Lage und seiner durch heftige Gemütsbewegungen
sehr erschütterten Gesundheit. Mit Schmerz ergriff ihn der
oft wiederkehrende Gedanke, was er in einer andern Stellung,
in Verhältnissen, die den Musen günstiger wären, hätte leisten
können. In einem Briefe vom 16. März 1763 äußerte
Wieland: „Ich möchte zuweilen eine Satyre wider die beste
Welt schreiben, wenn ich mir vorstelle, daß kein anderer Platz
in der Welt für mich seyn soll, als eine Stadtschreiber-, Consulenten- und
Rathsherrnstelle in diesem kleinen schwäbischen
Reichsstädtchen. Denn es ist noch nicht entschieden, welche
von diesen drei Personen, die sich ungefähr gleich gut für
mich schicken, ich noch werde vorstellen müssen.“

In so trauriger Lage trat oft die Erinnerung an die Vergangenheit
und an seinen Aufenthalt in der Schweiz vor
Wielands Seele. Rastlos sann er auf Mittel, sich aus Verhältnissen
zu befreien, die seinen Neigungen so wenig entsprachen,
und ihm unsäglichen Verdruß bereiteten. Mitunter
kam ihm die Idee, um eine Professur an einem Gymnasium
in Berlin, Breslau, Gotha oder andern bedeutenden
Orten sich zu bewerben. Die Einkünfte einer solchen Stelle,
meinte Wieland, wären zwar gering, aber dafür sei ihm desto
mehr Muße gegönnt, und er könne arbeiten, was er wollte.
Selbst die spärliche Zeit, die ihm in Biberach seine Amtsgeschäfte
gönnten, konnte er nicht so nützlich, als er wohl
gewünscht hatte, für sich verwenden. Ueberall stieß er auf
Hindernisse, die sich seiner höhern Ausbildung entgegenstellten.
Am schmerzlichsten fühlte er in seiner Vaterstadt den Mangel
einer bedeutenden Bibliothek.

„Hier gehen meine Talente für das Publikum verloren,“
klagte Wieland in einem Briefe an Zimmermann. „Unter
solchen Zerstreuungen, bei einem solchen Amte, ohne Aufmunterung,
was kann ich da thun? Wenn ich auch Zeit
und Gemüthsruhe und Muth genug hätte, etwas zu unternehmen,
so verbietet mir der einzige Umstand, daß wir keine
Bibliotheken haben, alle Unternehmungen von Wichtigkeit.
Ich bin genöthigt, immer aus mir selbst herauszuspinnen.
Es sind schon viele Jahre her, daß ich mit einer philosophischen
Geschichte nach einem besondern Plan schwanger gehe.
Die Art, wie ich nunmehr ein solches Werk ausführen würde,
dürfte es zu einem nützlichen und angenehmen, vielleicht unentbehrlichen
Buche machen. Ohne eine Bibliothek von den
vollständigsten und kostbarsten Büchern zur Hand zu haben,
ist an ein solches Werk nicht zu denken. Sollte es nicht
Schade seyn, daß es nur darum unterbleiben soll, weil ich
zu Biberach und nicht in Berlin oder an einem andern Orte
bin, wo eine öffentliche Büchersammlung mir die Folianten
und Quartanten darbietet, die man bei einer solchen Arbeit
alle Augenblicke zum Nachschlagen braucht?“

Unter solchen Umständen blieb ihm kein Trost, als zu
seinen trocknen und verdrießlichen Amtsarbeiten wieder zurückzukehren.
Er unterzog sich diesen Arbeiten mit einer
seltenen Ausdauer und Gewandtheit, die jedoch keine andere
Folge für ihn hatte, als daß seine erprobte Thätigkeit noch
mehr und fast übermäßig in Anspruch genommen ward. Oft
fand ihn die Mitternacht noch an seinem Schreibtisch, wo
er den Concipienten und den Copisten in Einer Person vorstellen
mußte, als sich die Arbeiten häuften. Dies war vorzüglich
1764 der Fall, wo der früher erwähnte Proceß durch
zwei kaiserliche Commissarien, die aus Wien nach Biberach
gekommen waren, gütlich ausgeglichen ward.

Den Gedanken an eine eheliche Verbindung mit Julie
Bondeli hatte Wieland aufgegeben. Beide schienen sich in
dem, was sie eigentlich für einander fühlten, getäuscht zu
haben. In ihrem Verhältnisse war eine Spannung eingetreten,
welche Juliens Eifersucht veranlaßt, und Wielands
Reizbarkeit bis zu einem so hohen Grade gesteigert hatte, daß
ein völliger Bruch fast unvermeidlich schien. In einem
Briefe an Zimmermann rechtfertigte sich Wieland gegen allerlei
Beschuldigungen, die, wie er äußerte, „nur durch Niedrigkeit
und Bosheit ihm hätten angedichtet werden können.“
Ungeachtet mancher sehr leidenschaftlicher Aeußerungen, die
ihm sein Unmuth über Juliens Benehmen eingab, blickte
doch auch wieder das Gefühl noch nicht ganz erloschener
Zärtlichkeit aus mehreren Stellen seines Briefes hervor.
Entschlossen äußerte er jedoch am Schlusse seines Schreibens:
„Ich werde allein bleiben, und so lange es Gott gefällt, ein
Leben fortschleppen, das bei einer ununterbrochenen Folge
von Unannehmlichkeiten, ohne Beimischung eines wahren
Vergnügens, kurz genug seyn wird.“

Eine ruhige Ueberlegung mußte ihm sagen, daß es ein
bedenklicher Schritt sei, in seiner damaligen Lage sich zu
verheirathen. Ungeschwächt erhielt sich jedoch Zeitlebens ein
herzliches Freundschaftsverhältniß zwischen Wieland und Julie
Bondeli. „Den Beweis einer höhern für ihn sorgenden
Vorsehung“ glaubte Wieland, nach seiner eignen Aeußerung,
in dem Zusammentreffen mannigfacher Umstände zu finden, die
für sein Lebensschicksal entscheidend wurden. In dem kaum eine
Stunde von Biberach entfernten Marktflecken Warthausen lernte
Wieland den Grafen von Stadion kennen, in dessen nächster
Umgebung er den Churmainzischen Hofrath de la Roche, den
Gatten seiner geliebten Sophie fand. Nach einem Raum von
zehn Jahren begegnete ihm auf seinem Lebenswege seine ehemalige
Braut, die ihm nun mit der innigsten herzlichsten
Freundschaft entgegenkam. Ein gleicher Empfang ward ihm
auch von ihrem Gatten zu Theil, einem vielseitig gebildeten
Manne, der sich in seinen „Briefen über das Mönchswesen“,
auch als Schriftsteller von einer beachtenswerthen Seite gezeigt
hatte. Wielands Charakter gereichte es zur Ehre, daß
er in mehreren Briefen unpartheiisch die Verdienste eines
Mannes anerkannte, der ihm seine Geliebte entrissen hatte.

Zu dem geselligen Kreise, in welchen Wieland eingetreten
war, gehörten, außer den bereits genannten Personen,
des Grafen Stadion älteste Tochter, eine Gräfin v. Schall
und deren Schwester, eine Stiftsdame in Buchau. Sehr
wohl fühlte sich Wieland, wenn er von Biberach, wo er
durchaus keine angemessene Gesellschaft fand, nach Warthausen
eilte, um dort einige Tage zuzubringen. Für Geist und
Herz fand er in seinen neuen Umgebungen volle Befriedigung.
Fleißig benutzte er die an literarischen Schätzen reiche Bibliothek
des Grafen Stadion. Hatte Wieland den Morgen sich
mit dieser Büchersammlung beschäftigt, so unternahm er einen
Spaziergang durch die reizende Umgegend, bis ihn die
Tafel zu einem köstlichen Mahle einlud. Lesen und Gespräche
der verschiedensten Art verkürzten ihm den übrigen
Theil des Tages, welchen Abends gewöhnlich eine musikalische
Unterhaltung beschloß.

Was Wieland jenem Kreise besonders verdankte, war
die Erweiterung seiner Welt- und Menschenkenntniß, die
durch sein zurückgezogenes Leben in Biberach, wo er den
größten Theil des Tages an seinen Actentisch gefesselt war,
nicht sonderlich hatte gefördert werden können. Der feine
Weltton trat ihm in dem Umgange mit geistreichen Männern
und liebenswürdigen Frauen überall entgegen, zu einer
Zeit, wo er in das praktische Leben eingetreten und zu der
Ueberzeugung gekommen war, daß er, von den Träumen seiner
Phantasie befangen, sich die Wirklichkeit ganz anders
gedacht, als er sie jetzt fand.

Nach jenem freundlichen Asyl zog ihn aber auch seine
Jugendgeliebte, die sich noch immer den frühern Platz in
seinem Herzen bewahrt zu haben schien. Reizbar und für
Liebe empfänglich, mochte es ihm manchen Kampf kosten,
das äußerst zarte Verhältniß zu Sophien in der Reinheit
zu bewahren, wie es sich, glaubwürdigen Zeugnissen zufolge,
fortwährend erhielt. Wieland war sogar fähig, mit seiner
Liebe und über sie zu scherzen, was er unter andern in einem
Briefe that, in welchem er mit der feinsten, gegen sich selbst gerichteten
Ironie, Sophien eine Art von Liebeserklärung machte.
In einem freundschaftlichen Verhältnisse stand er mit ihrem
Gatten, der sich, ohne die merkwürdige Veränderung, die
in Wielands ganzem Wesen vorgegangen war, schwerlich so
innig an ihn angeschlossen haben würde. In einem damaligen
Briefe gestand Wieland, daß er nichts von dem mehr
sei, was er gewesen, „weder Enthusiast, noch Hexametrist,
noch Ascet, Prophet und Mystiker. Seit geraumer Zeit
sei er von alle dem zurückgekommen, und befände sich ganz
natürlich auf dem Punkte, von dem er vor zehn Jahren
ausgegangen.“

An seinen Freund Zimmermann schrieb Wieland darüber:
„Was am meisten dazu beigetragen hat, diese Verwandlung,
oder, wenn Sie wollen, diese Herstellung meiner ursprünglichen
Gestalt, woraus die Magie des Enthusiasmus mich verdrängt
hatte, zu bewirken, das war hauptsächlich die Unzahl von
Misgeschick, Noth und Plagen, die mich seit der Rückkehr
in mein Vaterland verfolgte. Da fühlte ich das Nichts
all' der großen Worte, all' der glänzenden Phantome, die
in einer süßen Einsamkeit oder an der Seite einer Gyon oder
Rowe so verführerische Reize haben für ein empfindsames
Herz, wie das meinige, und für eine Einbildungskraft, die
um so thätiger war, da sie mich für alles, was den Sinnen
abging, entschädigen mußte.“

Zu einer heitern und ruhigen Gemüthsstimmung konnte
gleichwohl Wieland noch immer nicht gelangen, seit er, wie
er sich in einem seiner Briefe darüber ausdrückte, „aus den
Wolken auf die Erde herabgestiegen“ oder mit andern Worten
seine idealen Träume mit der rauhen Wirklichkeit vertauscht
hatte. Seine Lage, seine Geschäfte waren geeignet,
seinen Unmuth zu nähren und zu steigern. Vergebens suchte
er Trost in dem Studium der Philosophie, das ihn damals
ernsthaft beschäftigte. Er wandte sich wieder zu poetischen
Schöpfungen, und entwarf zu einer Zeit, wo seine Verstimmung
den höchsten Grad erreicht zu haben schien, den Plan
zu seinem Roman „Agathon.“ Die Vollendung dieses Werks
erfreute ihn, weil er dadurch zu der Ueberzeugung gelangte,
daß die Schwungkraft seines Geistes noch nicht so gelähmt
wäre, als er geglaubt hatte. Die erste Idee zu seinem Roman
hatte ihm der „Ion“ des Euripides gegeben. Aber
Wieland hatte in seinem Helden sich selbst geschildert, nicht
blos dem Charakter, sondern auch den Hauptsituationen
und dem ganzen Streben nach. Mit Grund konnte er daher
in einem seiner Briefe behaupten: „Agathon sei eine
wirkliche Person, die er vor allen am genauesten kenne.“
Nur die Nebenumstände hatte er erfunden. Agathon's Seelengeschichte
war im Wesentlichen Wielands eigene, und
eine der treuesten Selbstschilderungen.

Noch ehe die vier Theile des „Agathon“ vollständig erschienen,
hatte Wieland einen andern Roman, den „Don
Sylvio von Rosalva“ herausgegeben. Nach seinem eignen
Geständnisse war die Beschäftigung mit diesem satyrischen
Roman das einzige Mittel gewesen, ihn zu erheitern zu
einer Zeit, wo Mißgeschick, Plagen und schmerzliche Empfindungen
von allen Seiten auf ihn eingedrungen waren.
Durch die Schilderung ergötzlicher Thorheiten suchte Wieland
das Gefühl seiner Uebel zu mildern und abzustumpfen. Cervantes
war damals sein Lieblingsschriftsteller. Durch das
wiederholte Lesen des „Don Quixote“ kam ihm die Idee,
nach jenem Muster die herrschenden Modethorheiten zu verspotten,
und besonders dem Aberglauben einen tödtlichen
Stoß zu versetzen.

Eine seiner wichtigen literarischen Arbeiten war die
von ihm unternommene Uebersetzung Shakspeares. Sie erschien
in den Jahren 1762–1768 zu Zürich in acht Octavbänden.
Schon während seines dortigen Aufenthalts hatte
Wieland den großen brittischen Dichter näher kennen gelernt.
Die Bibliothek des Grafen Stadion in Warthausen bot ihm
die Hülfsmittel dar, jenen Dichter auch in Deutschland,
wo man ihn bisher noch wenig kannte, durch eine Uebersetzung
einzuführen. Es war ein kühnes Unternehmen, dessen Wichtigkeit
er wohl nicht ganz erwogen haben mochte, als er nach
seinen Aeußerungen in der Vorrede zu seiner Uebersetzung „jene
Arbeit mitten unter allen Arten von Geschäften und Zerstreuungen
fortsetzen zu können glaubte.“ Für Wielands Geist
war diese Beschäftigung von dem günstigsten Einfluß. Mit
gereifterer Weltanschauung, die ihm durch den großen Britten
geworden war, neigte er sich immer mehr zur romantischen
Poesie. In Shakspeare's Humor glaubte er den Hauptgrund
zu finden, weshalb dieser Schriftsteller, ungeachtet Sprache,
Sitten und Geschmack seit der Zeit, in der er lebte, sich
wesentlich verändert, doch noch immer unter seinen Landsleuten
den Reiz der Neuheit behalten habe und für sie noch
immer weit anziehender sei, „als alle neuern Schriftsteller,
die nach französischen Modellen gearbeitet hätten.“

Die durch Shakspeare zuerst in Wieland geweckte Vorliebe
für das Humoristische erhielt neue Nahrung durch einen
andern englischen Autor. Es war Sterne oder Yorik, wie
er sich auf dem Titel einiger seiner Schriften nannte. Fast noch
von keinem Werke war Wieland so ergriffen worden, als von
dem unter dem Titel: „Tristram Shandy's Leben und Meinungen“
damals erschienenen Roman jenes Schriftstellers.
Noch in spätern Jahren war Wieland unerschöpflich im Lobe
jenes Werks.

Seine äußern Lebensverhältnisse hatten sich allmälig
günstiger gestaltet. 1764 war er zum wirklichen Kanzleidirector
ernannt worden. Mannigfachen Verdrießlichkeiten
und lästigen Arbeiten überhoben, schien seine Existenz im
Wesentlichen mehr gesichert zu seyn, als früher. Wie er
sein Verhältniß als Stadtschreiber in Biberach betrachtete,
schilderte er in einem Briefe an den Buchhändler Geßner in
Zürich, dem er zugleich meldete, daß er nicht abgeneigt sei,
sich nächstens zu verheirathen.

„Ich habe nun,“ schrieb Wieland, „auf all' mein Lebelang
ein zwar ziemlich mühseliges, aber doch einträgliches
und honorables Amt — ein Umstand, der allezeit die Basis
von meiner Ruhe ausmacht, und mich über die niederschlagenden
Nahrungssorgen hinwegsetzt. Nun geht mir von den
Bedürfnissen des menschlichen Lebens nichts ab, als ein
Weib, und da ich durch den Tod meines Bruders die Ehre
habe, der Einzige von meiner Familie zu seyn, so werde ich
von meinen lieben alten Eltern über diesen Punkt so sehr in
die Enge getrieben, daß ich bald genöthigt seyn werde, in
die ganze Welt um ein Weib auszuschreiben. Hier findet
sich keine für mich, denn ich sollte eine hübsche, gescheidte,
muntere, und wo möglich eine reiche Frau haben, und die
drei oder vier Jungfrauen, welche hier, Standes halber, ein
Recht an mich haben könnten, sind nicht für mich. Ich
wollte, daß sich in den dreizehn hochlöblichen Kantonen ein
artiges Mädchen fände, das so viel christliche Liebe hätte,
einen ehrlichen Biberachschen Kanzleidirector, der ganz hübsche
Verse macht, von seinem Amt ungefähr tausend Gulden
Einkünfte und die zärtlichste Seele von der Welt hat, glücklich
zu machen. Wenn Sie ein solches Mädchen wissen, lieber
Freund, so recommandiren Sie mich, ich bitte gar schön.“

Am 7. November 1765 meldete Wieland seine Vermählung.
„Ich habe,“ schrieb er, „ein Weib genommen, oder
eigentlicher zu reden, ein Weibchen: denn es ist ein kleines,
wiewohl in meinen Augen ganz artiges, liebenswürdiges
Geschöpf, das ich mir, ich weiß selbst nicht recht wie, von
meinen Eltern und guten Freunden habe beilegen lassen.“
Wieland berichtete zugleich: seine Frau stamme aus einem
Augsburger Kaufmannshause, das unter dem Namen Jakob
Hillebrandt's selige Erben der merkantilischen Welt
nicht unbekannt sei.“ „Meine Frau,“ schrieb Wieland,
„hat wenig oder nichts von schimmernden Eigenschaften,
auf welche ich, vermuthlich, weil ich Anlässe gehabt habe,
ihrer satt zu werden, bei der Wahl einer Gattin nicht gesehen
habe. Sie ist, mit Haller zu reden, gewählt für mein
Herz, und meinen Wünschen gleich — ein unschuldiges, von
der Welt unangetastetes, sanftes, fröhliches, gefälliges
Geschöpf, nicht so gar hübsch, aber doch hübsch genug für
einen ehrlichen Mann, der gern eine Frau für sich selbst
hat — eine Prätension, welche man bei den großen Schönheiten
vergebens macht.“

Mehrere seiner damaligen Briefe schilderten, wie glücklich
sich Wieland nach seiner Verheirathung fühlte. Sehr
richtig hatte er sich beurtheilt, als er meinte: „wenn er sich
nur erst in seinem neuen Stande werde zurecht gesetzt haben,
so sollten hoffentlich die Musen, falls sie anders jemals
einen Antheil an den Geburten seines Gehirns gehabt, nichts
dabei verlieren.“ Durch manche lästige Amtsarbeiten ward
ihm die Poesie verleidet. Immer jedoch kehrte er mit erneuter
Liebe wieder zu ihr zurück. Mehrere seiner damaligen
literarischen Erzeugnisse entstanden auf dem Rathhause, in
der Kanzleistube, mitten unter dem Andrang der lästigsten
und trockensten Amtsgeschäfte. Die Fruchtbarkeit seines
Geistes war nie größer gewesen, als in dieser Periode seines
Lebens. Außer der Vollendung des „Agathon“ schrieb Wieland
damals seine „Komischen Erzählungen“ (das Urtheil
des Paris, Endymion, Juno und Ganymed, Aurora und
Cephalus). 1768 erschien sein Gedicht „Musarion“, zwei
Jahre später „Idris und Zenide“; hierauf die erste Hälfte
des „Neuen Amadis“ und ein Theil des Gedichts: „die
Grazien.“ In einem Briefe an Geßner gestand Wieland:
„der poetische Taumelgeist habe ihn so mächtig ergriffen,
daß er seine Mußestunden nicht besser auszufüllen wisse,
als mit Reimen.“

Zu manchen poetischen Entwürfen, mit denen sich Wieland
beschäftigte, gehörte die bald wieder aufgegebene Idee,
Alexander den Großen zum Helden eines epischen Gedichts
zu wählen. Länger verweilte er bei dem Entwurf eines Gedichts,
welches unter dem Titel „Psyche“ die reinste Blüthe
der wahren Philosophie und zugleich eine „kritische Naturgeschichte
unsrer Seele“ enthalten sollte. Gegen den ihm gemachten
Vorwurf, in mehreren seiner Gedichte einen zu muthwilligen,
sarkastischen Ton angestimmt zu haben, suchte sich
Wieland zu rechtfertigen. „Ich gestehe“, schrieb er, „die
Ironie ist meine Lieblingsfigur, und ich schmeichle mir, einiges
Talent dafür zu haben. Freilich ist's ein ziemlich gefährliches
Talent; zum Glück aber hat mich die Natur mit
einem guten und redlichen Herzen begabt. Mein Menschenhaß
ist nur gemacht. Ich liebe von Natur die Menschheit
und die Menschen, und wenn ich auch über die Gebrechen
der Einen, und die Schwachheiten der Andern spotte,
so geschieht's in der Regel freundlich und in der Absicht,
ihnen scherzend heilsame Wahrheiten zu sagen, die man zuweilen
geradezu nicht zu sagen pflegt.“

Große Sensation erregte die Keckheit, womit Wieland
den Platonismus in der Liebe, dem er früher gehuldigt hatte,
mit allen Waffen des Witzes bekämpfte. Die Stimme der
öffentlichen Kritik warnte vor der Tendenz seiner Schriften,
weil sie ein Gift enthielten, das, je süßer, um so gefährlicher
sei. Mit Bedauern sprach man von dem Mißbrauch
seiner großen und seltenen Talente, und ging selbst so weit,
ihn als einen Dichter zu bezeichnen, der die Liebe von der
Wollust gar nicht mehr zu unterscheiden scheine. Wieland's
„Agathon“ war in Zürich verboten worden. Für den „Don
Sylvio von Rosalva“ hatte er in Ulm einen Verleger suchen
müssen. Am härtesten lauteten die ziemlich übereinstimmenden
Urtheile über Wielands „Komische Erzählungen.“

Fast noch schmerzlicher, als die öffentliche Mißbilligung
seiner Schriften, war für Wieland der Gedanke, in der guten
Meinung seiner Freunde gesunken zu seyn. Er, der einst
so warm der Tugend und Religion das Wort geredet hatte,
schien jetzt ein Epikuräer und Skeptiker. Von dem Dichter
schloß man zurück auf den Menschen. Seine wärmsten
Freunde, unter andern Zimmermann, schienen den nachtheiligen
Gerüchten, die sich über Wielands sittlichen Wandel
verbreiteten, nicht allen Glauben zu versagen. In einem
Briefe an Julie Bondeli rechtfertigte sich Wieland gegen die
ihn getroffenen Beschuldigungen. „Ich war“, schrieb er,
„ehemals Enthusiast in Ansehung der Religion, der Metaphysik
und Moral, und ich war es ganz aufrichtig. So war
damals meine Art zu seyn, oder das Resultat von hunderttausend
physischen und moralischen Ursachen. Hab' ich nun
aber auch in Einem Sinne aufgehört, Enthusiast zu seyn,
so bin ich doch nicht weniger ein Freund der Wahrheit, und
finde die Tugend nicht weniger liebenswürdig, wenn ich
gleich nicht mehr an die Präexistenz der Seele glaube, und
beim Bilde eines rosenfarbnen Seraphs mit Flügeln von
Gold und Azur nicht mehr verzückt werde. Solche erkünstelte
Speculationen sind nichts als Stelzen, auf denen die menschliche
Eitelkeit gern einherschreitet, angenehme Hirngespinste,
woran wollüstige Seelen sich ergötzen. Ich mußte entweder
meinen Platonismus reformiren, oder eine Einsiedelei in Tyrol
aufsuchen, um da zu leben. Die Erfahrung hat mir einen Wahn
nach dem andern genommen, und endlich kam ich in's Gleichgewicht.
Ich hoffe, Sie zu überzeugen, daß ich stets, selbst bei
meinen Fehlern, den Charakter eines Biedermannes behauptet
habe. Für ein Tugendmuster hab' ich mich nie gehalten.
Man wird finden, daß mein Geist zwar zuweilen thöricht,
mein Herz aber immer gut war. Man hält mich für einen
Libertin, und giebt mir eine Menge Maitressen. Die Wahrheit
ist, daß ich in freund- und verwandtschaftlichen Verhältnissen
mit zwei oder drei Damen stehe, die nicht ihrer
Gestalt, sondern ihrer Verdienste wegen, Achtung verdienen,
und daß ich einige flüchtige Neigungen für junge Personen
gehabt habe, die ich heirathen sollte, ich weiß nicht warum.
Alle meine Liebschaften — und ich habe deren seit meinem
siebzehnten Jahre wenigstens ein volles Dutzend gehabt, — haben
mir große Pein verursacht. Sie waren alle von der Art,
die man passions nennt; alle meine Geliebten waren Göttinnen,
die ich anbetete, und ich habe wohl einigemal die platonische
Liebe bis zu einem Heroismus getrieben, dessen ich
mich nicht mehr fähig fühle. Vergesse man doch endlich diese
moralischen Donquiroterien meiner Jugend! Wenn sich ernste
und strenge Personen verwundern, mich als den Verfasser
meiner neuen Werke zu sehen, so bin ich zu beklagen; sie
können mich schelten, aber sie sollen nicht so weit gehen,
deshalb nachtheilig zu denken von meinen Sitten und von
meinem Charakter.“

Mit dem innern Bewußtsein der moralischen Reinheit
seiner Gefühle mußte sich Wieland trösten, als ihn der
grundlose Verdacht traf, der Unmäßigkeit und Wollust ergeben
zu seyn. War ihm auch der Platonismus in der Liebe verdächtig
geworden, so konnte er doch für keinen Epikuräer im
schlimmsten Sinne des Worts gelten. Daß er in seinen
neuen poetischen Werken der Sinnlichkeit das Wort zu reden
schien, war ein bloßes Spiel seiner Phantasie. Er dachte
sich nichts Arges bei den ihm zur Last gelegten Schilderungen,
die ihm unter beschwerlichen Amtsgeschäften Trost und Erheitrung
gewährten. Keinen unwesentlichen Antheil an der
Tendenz seiner damaligen Producte hatte auch die Wahl
seiner Lectüre. Lucian, Horaz, Cervantes, Ariost und besonders
Sterne, waren seine Lieblingsschriftsteller.

An der Seite seiner Gattin Dorothea Hillenbrandt fühlte
Wieland sich sehr glücklich, obgleich sie, seinem eignen Geständniß
nach, keine „Musarion“ war. In einem Raum
von funfzehn Jahren hatte er so manche Erfahrungen in der
Liebe gemacht, daß er sie wohl im Stillen einer Musterung
für werth hielt. Schon in früherer Zeit hatte Wieland den
Plan entworfen, eine „philosophische Geschichte der Liebe“ zu
schreiben. Dieser Plan blieb unausgeführt; aber er bot ihm
den Stoff zu seinem Gedicht „Idris und Zenide,“ in welchem
er beabsichtigte, die verschiedenen Arten der Liebe gegen
einander in Contrast zu stellen, und zu diesem Behuf verschiedene
Charaktere in eigentümlichen Situationen sich entwickeln
zu lassen. Im Wesentlichen unverändert kehrte die
Idee, die dem erwähnten Gedicht Wielands zu Grunde lag,
in seinem „Neuen Amadis“ wieder, mit dem er sich gleichzeitig
beschäftigte. Ariost's rasender Roland war sein Vorbild.
Den Sieg der Natur über die Schwärmerei, der Wahrheit
über die Heuchelei zu verherrlichen, war nach Wielands
eignen Worten die Aufgabe, die er sich bei seinem „Neuen
Amadis“ stellte. Von dem Muster, das ihm bei diesem
Gedicht vorgeschwebt hatte, entfernte er sich in seinen
„Grazien.“ Nach seinen eignen Aeußerungen wollte er in
diesem Gedicht „den Uebergang des Menschen aus dem Naturstande
zur Stufe einer verfeinerten Bildung“ schildern.

Von dem Eindruck, den seine Schriften auf das Publikum
machten, erfuhr Niemand weniger, als Wieland selbst.
Aus den öffentlichen Kritiken, die oft parteiisch und befangen
waren, konnte er jenen Eindruck nicht kennen lernen. Es
lag aber auch in seinen Verhältnissen, daß er überhaupt mit
dem Gange der Literatur unbekannt blieb. Die meiste Zeit
brachte er in der Kanzlei, in den Rathssessionen und an seinem
Actentisch zu, ohne am Abend eine andere Gesellschaft
zu finden, als an einem Kartentisch oder in häuslichen Cirkeln,
wo er seine Literaturkenntniß eben nicht sonderlich erweitern
konnte. Durch Gewohnheit fühlte er sich nicht unbehaglich
in diesem einförmigen Lebenskreise, und aus seiner
scheinbaren Verstimmung blickte oft ein unverwüstlicher Humor
hervor. „Wenn ich,“ schrieb er, „auch zuweilen schwermüthig
werde, und mit dem Strumpfband in der Hand mich
nach einem tauglichen Nagel umzusehen anfange, so besinne
ich mich doch allemal so lange, bis wieder nichts daraus
wird — ein überzeugender Beweis, daß ich noch etwas in
meinem Zustande finde, das der Versuchung, mich aufzuhängen,
wenigstens das Gleichgewicht hält.“

Diese Zeilen hatte Wieland noch vor seiner Verheirathung
geschrieben. Seine sehr glückliche Ehe zeigte ihm auch
seine Amtsverhältnisse, so bitter er sich auch oft darüber
beklagt hatte, in einem minder ungünstigen Lichte. In einem
seiner damaligen Briefe bat er einen Freund, „sich die Sache
nicht so gar gräßlich vorzustellen.“ Ueber die Nachmittage,
äußerte Wieland, könne er frei disponiren, und seine Geschäfte
gingen ihm leicht von der Hand. „Dafür bin ich
aber auch,“ fügte er hinzu, „einer der expeditivsten Leute
im ganzen Schwabenlande. Nur ein kleines Tusculanum
geht mir noch ab, und bis ich erben werde (wozu in den
nächsten zwanzig Jahren wenig Hoffnung ist) sehe ich auch
keine Möglichkeit, eins zu bekommen. In Ermangelung dessen
habe ich ganz nahe an der Stadt, aber doch in einem
etwas einsamen Orte, ein artiges Gartenhaus gemiethet, wo
ich die angenehmste Landaussicht von der Welt habe, und,
so nahe es meinem Hause in der Stadt ist, doch völlig auf
dem Lande bin. Hier bringe ich im Sommer meine meisten
müssigen Stunden zu, solus cum sola, oder ganz allein mit
den Musen, Faunen und Grasnymphen, deren ich von Zeit
zu Zeit einige im Gesicht habe, welche auch den enthaltsamsten
Einsiedler unversucht lassen würden. Ich rieche den
lieblich erfrischenden Geruch des Heu's, ich sehe schneiden
und Flachs bereiten. Auf der einen Seite erinnert mich aus
der Ferne der Kirchhof, wo die Gebeine meiner Voreltern
liegen, daß ich leben soll, so lange und gut ich kann; auf
der andern Seite lockt mir ein durch Gebüsche halb verdeckter
Galgen fernher den Wunsch ab, daß ein halb Dutzend
Schurken, die ich ganz trotzig tète levée herumgehen sehe,
daran hängen möchten. Ich sehe Mühlen, Dörfer, einzelne
Höfe, ein langes angenehmes Thal, das sich mit einem zwischen
Bäumen hervorragenden Dorfe mit einem schönen
schneeweißen Kirchthurm endet, und über demselben eine
Reihe ferner blauer Berge. Das zusammen macht eine Aussicht,
über der ich alles, was mir unangenehm seyn kann,
vergesse, und, mit diesem Prospect vor mir, sitze ich an einem
kleinen Tisch, und — reime.“

Wegen seiner Zukunft, wenn sich sein Blick dahin verirrte,
konnte Wieland unbesorgt seyn. Durch Pünktlichkeit
und unermüdete Berufstreue hatte er sich die Achtung und
das Vertrauen seiner Obern erworben. Seine ökonomischen
Verhältnisse überhoben ihn der Sorgen. Noch nie hatte sich
der Wunsch in ihm geregt, seine Lage mit einer andern zu
vertauschen. Er wußte es daher anfangs seinen Freunden
wenig Dank, als sie ihm eine andere Stellung zu verschaffen
suchten, die, wie sie glaubten, mit seinen Fähigkeiten und
Neigungen mehr harmonirte.

Eine flüchtig hingeworfene Aeußerung Wielands, daß er
nicht abgeneigt wäre, ein akademisches Lehramt zu bekleiden,
hatte in dem Churmainzischen Minister v. Großschlag, der
ihn in Warthausen kennen gelernt, die Idee geweckt, ihn
nach Erfurt zu ziehen. Wieland schwankte eine Zeit lang,
ob er dem an ihn ergangenen Rufe folgen sollte. Zufrieden
mit seinen bisherigen Verhältnissen, fesselten ihn Familienverhältnisse,
Eltern und Schwiegereltern an seine Vaterstadt
Biberach. Er fürchtete außerdem von seiner neuen Lage
manche Unannehmlichkeiten. Die Promotion war das Erste,
was er zu umgehen wünschte. Magister zu werden, meinte
Wieland, werde sich für ihn um so weniger schicken, da er
„die Ehre habe, Comes Palatii Caesarei zu seyn, und vermöge
seines Diploms selbst fähig sei, Meister der freien Künste zu
creiren.“ Manche dieser Hindernisse räumte Wielands Freund,
der Professor Riedel in Erfurt, hinweg. Was ihn hauptsächlich
bestimmte, den Ruf nach Erfurt anzunehmen, war
die Vorstellung, daß er dort die ersehnte Muße zu literarischen
Arbeiten zu erlangen hoffte. Das Schreiben, in welchem
ihm eine Professur der Philosophie mit dem Charakter
eines Churfürstl. Mainzischen Regierungsraths und einem
Gehalt von 600 Rthlrn. zugesichert worden war, enthielt
zugleich die schmeichelhafte Aeußerung, daß sein Name das
Hauptmotiv gewesen wäre, ihn nach Erfurt zu ziehen. Man
sei, hieß es ausdrücklich in jenem Schreiben, „schon zufrieden,
wenn er nur komme, sollte er auch gleich nichts anderes
thun, als da seyn und machen, was ihm selbst gefalle.“ Diese
Aussicht einer unbeschränkten literarischen Thätigkeit hatte
so viel Lockendes für Wieland, daß er sich entschloß, den
Ruf nach Erfurt anzunehmen, und der Magisterpromotion
sich zu unterwerfen, so manches er auch, wie vorhin erwähnt,
dagegen einzuwenden gehabt hatte.

In der letzten Zeit seines Aufenthalts in Biberach beschäftigten
ihn mancherlei schriftstellerische Pläne, die er in
Erfurt zu realisiren hoffte. Er wollte unter andern „Briefe
über die Literatur“ schreiben, und sie „in kleinen Bändchen
in die Welt fliegen lassen.“ Die Muße, welche ihm seine
Kanzleigeschäfte irgend gönnten, benutzte er zu einer Revision
seiner poetischen Schriften, die damals neu gedruckt
werden sollten. Längst zerfallen mit seinem früheren Freunde
Bodmer, der sogar Spottgedichte gegen ihn gerichtet hatte,
folgte Wieland, der schönen Vergangenheit sich dankbar erinnernd,
nur den Eingebungen seines Herzens, als er jene
Sammlung „seinen alten und ehrwürdigen Freunden, dem
Herrn Kanonikus Breitinger und dem Herrn Professor Bodmer“
mit einer für beide sehr schmeichelhaften Dedication
widmete.

Am 1. Juni 1769 kam Wieland in Erfurt an, durch
Hitze, Staub und andere Unannehmlichkeiten der Reise so
gänzlich erschöpft, daß er, seinen eignen Aeußerungen nach,
„einem Ritter von der traurigen Gestalt um einen großen Theil
ähnlicher sah, als einem der sieben Weisen.“ Das Schicksal
hatte ihn wieder in die Stadt zurückgeführt, wo er seine
philosophischen Studien begonnen, doch damals durchaus
keine Neigung zu einem akademischen Lehramt in sich verspürt
hatte. Außer seinem Freunde Riedel fand er in Erfurt
Meusel, Chr. H. Schmid, den Verfasser einer vielgelesenen
Theorie der Dichtkunst, den eben so berühmten als berüchtigten
Dr. Bahrdt u.A. Keiner von diesen talentvollen Köpfen
hatte damals schon einen so festbegründeten literarischen
Ruf, als Wieland, der von mehreren seiner Collegen schon
deßhalb beneidet werden mochte. Vorzüglich fühlten sie sich
verletzt durch seine Ernennung zum ersten Professor der Philosophie.
Neue Nahrung erhielt ihre Mißgunst, als Wieland
nach einem halben Jahre auch zum außerordentlichen
Beisitzer des Collegii academici ernannt ward.

Auf seinen Freund, den Professor Riedel, beschränkte
Wieland seinen Umgang. Mit den übrigen Lehrern der Erfurter
Hochschule kam er in wenige Berührung. Den Freuden
des geselligen Lebens, die nie besondern Reiz für ihn
gehabt, sich in Erfurt fast gänzlich zu entziehen, ward ihm
nicht schwer. Ersatz dafür bot ihm seine freundliche Gartenwohnung
im Gasthofe zum Schwan, hinter dem Schottenkloster.
Dies Asyl befriedigte in jeder Hinsicht seine mäßigen
Wünsche. Er fühlte sich glücklich, seiner Familie, sich
selbst und den Musen ungestörter leben zu können, als es
seine Verhältnisse in Biberach gestattet hatten. Sein Lehramt
eröffnete er mit Vorträgen über die Geschichte der Menschheit,
nach einem bekannten Werke von Iselin über diesen Gegenstand.
Späterhin hielt er Vorlesungen über die Geschichte
der Philosophie, las über die allgemeine Theorie der schönen
Künste, und erklärte einige Lustspiele des Aristophanes und
die Briefe des Horaz. Auch gab er eine historisch-kritische
Uebersicht der besten griechischen, lateinischen, italienischen,
französischen und englischen Schriftsteller.

Am liebenswürdigsten zeigte sich Wieland in seinem Familienkreise.
In einem Briefe an seine Freundin Sophie
la Roche gestand er, daß er „das Vergnügen, mit seinen
kleinen Kindern zu spielen, allem Vergnügen der Welt vorziehe.“
Das meinte er den Grazien zu verdanken, die überhaupt
für ihn „sehr wesentliche Gottheiten“ wären. Bei
Uebersendung des unter diesem Namen von ihm verfaßten
Gedichts, das er 1770 vollendet hatte, schrieb Wieland:
„Die Grazien thun mir unendlich viel Gutes; sie geben
meinen Gedichten Reiz, mir zuweilen Heiterkeit und noch
öfter Zufriedenheit mit meinem Zustande; kurz, sie sind
meine Schutzgöttinnen, und ich werde ihnen bis zum letzten
Lebensaugenblicke dienen.“

Nichts weniger als das Ideal eines Weisen, sollte der
„Diogenes von Sinope“ seyn, dessen „Dialogen“ Wieland
noch während des Sommers 1770 herausgegeben hatte. Auch
ohne Lucians Vorliebe für diesen Sonderling, mußte schon
für Wieland die Untersuchung Interesse haben, wie ein Mann
wohl hätte seyn können, über den so seltsame und widersprechende
Gerüchte herrschten. Seinem Helden gab Wieland
weniger Cynismus und mehr ächte Lebensweisheit, als man
ihm bisher gewöhnlich zugestanden hatte. Das kleine Werk,
in welchem ernste und komische, sentimentale und satyrische
Schilderungen abwechselten, empfahl sich besonders durch
eine Basis von Sokratischer Philosophie.

In einem Briefe an seine Freundin Sophie la Roche
gestand Wieland, daß er über manche Dinge, die sich auf
den moralischen Theil der menschlichen Natur bezögen, nicht
mehr so denke, wie ehemals, und z.B. die Clarisse'n, die
Carl Grandison's und ähnliche Werke nicht liebe, aus dem
einzigen Grunde, weil sie ihm zu vollkommen wären. „Vielleicht
habe ich Unrecht,“ schrieb er; „sollte ich aber Recht
haben, so spotte ich doch nicht über ihre Denkart. Ich halte
vielmehr dafür, daß die Verschiedenheit der Ansichten der
Dinge von der Natur herrührt, und ihr nicht weniger gemäß
ist, als der Unterschied, den sie in den Gesichtern, in den
Temperamenten, und in allem macht, was damit in Beziehung
steht; und wofern die öffentliche Ruhe und das allgemeine
Wohl nicht darunter leidet, behaupte ich, es müsse
erlaubt seyn, daß der Eine für heilig halte, was dem Andern
als sehr profan erscheint; daß der Eine mit dem sein Spiel
treibe, was der Andere für sehr ernst und wichtig nimmt u.s.w.“

So suchte sich Wieland als humoristischer Schriftsteller,
wofür er gelten wollte, und nach seinen Anlagen auch wohl
gelten konnte, von den Fesseln zu befreien, die den Flug
seines Geistes hemmten, und sich zugleich über den in seinen
Schriften angestimmten Ton zu rechtfertigen, den die öffentliche
Meinung mit der Würde eines Professors der Philosophie
für nicht verträglich zu halten schien. Er äußerte sich darüber
mit den Worten: „Man glaubt hier, die Geistesschwere,
gewöhnlich Gravität genannt, sei eine wesentliche Eigenschaft
eines akademischen Lehrers, und man kann oder will nicht
sehen, daß ein Autor, der für das Publikum und für Menschen
von Geist schreibt, nicht wie ein Schulmeister schreiben
darf.“

Dieser Aeußerungen ungeachtet, glaubte Wieland doch
seinen Beruf als Professor auch in literarischer Hinsicht rechtfertigen
zu müssen. Der Entwurf, eine „Geschichte des
menschlichen Geistes“ zu schreiben, die er dem Churfürsten
von Mainz zueignen wollte, blieb zwar unausgeführt. Aber
Bruchstücke einer solchen Geschichte waren gewissermaßen
alle Werke Wielands, die in den Jahren 1770–1772 entstanden.
Das Studium der Natur des Menschen ward
sein angelegentlichstes Geschäft. In den Aufsätzen: „Was
ist Wahrheit?“ und „Welchen Zweck hat die Philosophie?“
hatte er sich zwei wichtige Fragen vorgelegt, ohne sich jedoch
einzubilden, daß er mit den kurzen Antworten, die er darauf
gab, seinen Gegenstand erschöpft habe. Seinen „Betrachtungen
über Rousseau's ursprünglichen Zustand des Menschen,“
fügte Wieland, gewissermaßen als Ergänzung, einen
Aufsatz bei: „Ueber die Behauptung, daß ungehemmte Ausbildung
der menschlichen Gattung nachtheilig sei.“ Den
Contrast zwischen den von Rousseau geäußerten Ideen und
der Beschaffenheit der menschlichen Natur wollte Wieland
durch Beispiele noch anschaulicher machen. Zu diesem Behuf
schrieb er außer einem Roman, „Koxkox oder Kikequetzel“
betitelt, die „Reisen und Bekenntnisse des Priesters Abulfauaris.“

Entschieden richtete sich Wielands Aufmerksamkeit damals
auf einen Monarchen, dar mit mächtiger Hand die Fesseln
zerbrechen zu wollen schien, welche bisher die Geistesfreiheit
gelähmt hatten. Durch den Kaiser Joseph II. waren
zugleich mit dem Jesuitenorden, die meisten Klöster in den
österreichischen Staaten aufgehoben und dadurch die Gewalt
des Mönchthums in mehrfacher Weise beschränkt worden.
Damals (1773) schrieb Wieland seinen Roman: „der
goldene Spiegel“, den er dem als dramatischen Dichter nicht
unbekannten Kaiserl. Staatsrath v. Gebler in Wien zueignete.
In einem seiner damaligen Briefe an seine Freundin
Sophie la Roche äußerte Wieland, daß er in seinem
Roman mit einer nicht gewöhnlichen Unerschrockenheit den
Großen der Erde einen Spiegel vorgehalten habe, der ihnen
wahrlich nicht schmeichle. „Seyn Sie aber deshalb ohne
Furcht“, schrieb er. „Ich fürchte weder Bastille, noch Löwengrube,
noch feurigen Ofen. Hab' ich auch nicht die
Ueberzeugung, daß die Fürsten und Minister mich um
meines Buchs willen mehr lieben werden, so bin ich doch gewiß,
daß sie sich wohl hüten möchten, mir eine böse Miene
darüber zu machen.“

Ohne seine fast gänzliche Zurückgezogenheit und den anhaltendsten
Fleiß hätte Wieland während seines dreijährigen
Aufenthalts in Erfurt so viel als Schriftsteller nicht leisten
können, wie er wirklich leistete. Ueberdies ward er oft unterbrochen
in seinen literarischen Beschäftigungen theils durch
Arbeiten, die ihm die churmainzische Regierung übertrug,
theils durch Aufforderungen zu zweckmäßigen Vorschlägen,
wie der Flor der Universität zu befördern seyn möchte. Unter
diesen mannigfachen Geschäften war er nicht der Sorge
überhoben, mit seiner Familie anständig leben zu können.
Sein Gehalt war mäßig, und von seinen Vorlesungen, so
zahlreich sie auch besucht wurden, hatte er wenig Gewinn.
Auch ohne innern Trieb hätte er zur Feder greifen müssen.
Nur von seinem anhaltenden Fleiß, nicht von der Gnade
seines Fürsten, hoffte Wieland, nach seinen eigenen Aeußerungen,
eine Verbesserung seiner Lage.

Einzelne Ausflüge nach Weimar mußten ihm Ersatz bieten
für eine größere Reise, die weder seine beschränkte Zeit,
noch seine pecuniären Verhältnisse erlaubten. Als ihm einst
in Weimar Lessings „Emilie Galotti“ in die Hände fiel,
begeisterte ihn dies Trauerspiel zu einem von Lob überströmenden
Briefe an Lessing. „Es war,“ äußerte Wieland,
„das erste Schreiben, das ich an diesen großen Mann
richtete.“ Literärische Bekanntschaften und Verbindungen anzuknüpfen,
und zu Verfolgung schriftstellerischer Zwecke einen
Briefwechsel zu unterhalten, fühlte Wieland kein Bedürfniß.
Er hatte schon so viele literärische Pläne wieder aufgeben
müssen, weil es ihm an Zeit fehlte, sie auszuführen. Der
Kreis von auswärtigen Freunden, mit denen er in Briefwechsel
stand, war daher sehr beschränkt. Er schrieb an wenige,
meistens nur an solche, die sich zuerst an ihn gewendet
hatten. In ein engeres Freundschaftsverhältniß war er mit
Gleim und Jacobi getreten. „Beide,“ schrieb Wieland an
Sophie la Roche, „gehören zu der kleinen Zahl der schönen
Geister, die eine zu schöne Seele haben, um des Neides und
der Eifersucht fähig zu seyn, und Sie wissen, daß solche zu
den weißen Raben gehören.“ Zu dem Dichter Jacobi fühlte
sich Wieland durch eine Art von Geistesverwandtschaft hingezogen.
Er pflegte ihn seinen eigenen Dichter zu nennen,
und freute sich herzlich über seines Freundes Streben, in der
Poesie das Ideal von Vollkommenheit zu erreichen, das vor
seiner Seele schwebte.

In einem Briefe Jacobi's, welchem Wieland im März
1771 in Ehrenbreitenstein, wo er sich damals aufhielt, einen
Besuch machte, hat sich eine Schilderung von Wielands Aeußeren
und seiner Persönlichkeit in jener Periode seines Lebens
erhalten. „Beim ersten Anblick,“ schrieb Jacobi, „schien mir
seine Physiognomie nicht sehr bedeutend. Seine Augen sind
klein und etwas trüb, und die Menge von Blatternarben,
womit seine Haut überdeckt ist, machen, daß seine Züge nicht
genug hervorstechen, um sich gehörig auszeichnen zu können.
Nichts desto weniger drückt sich in seiner ganzen Gebehrde
das Feuer seines Geistes und der Charakter seiner Empfindungsart
auf eine außerordentliche und eigentümliche Weise
aus. Wenn er stark gerührt ist, geräth sein ganzer Körper,
doch auf eine fast unmerkliche Weise, in Bewegung;
seine Muskeln dehnen sich aus; seine Augen werden heller
und glänzender; sein Mund öffnet sich etwas; und so bleibt
er in einer Art von Erstarrung, bis er einige Worte ausgesprochen,
oder seinem Freunde die Hand gedrückt hat.
Dieser Ausdruck in Wielands Person ist so fein, daß er den
Meisten unbemerkt bleiben muß; ich aber bin davon mehr
als einmal bis auf das Mark erschüttert worden. Wieland
geht schnell von einem Vorwurf zum andern über, weil er
in einem Nu eine Reihe von Gedanken oder eine Situation
durchschaut und empfunden hat. Bei ihm würde es Zeitverderbniß
seyn, wenn er länger dabei verweilte.“ Zu den
Eigenschaften, die nach Jacobi's Ausdruck, „Wielands Charakter
eben so liebens- und verehrungswürdig machten, als
sein Genie,“ rechnete Jacobi „die natürliche, schöne und
männliche Empfindsamkeit seiner Seele; die unzerstörtere Güte
seines Herzens; seine warme, uneigennützige, zu Neid und
Eifersucht ihn ganz unfähig machende Liebe des Wahren und
Schönen; seine ungeheuchelte Bescheidenheit und unglaubliche
Aufrichtigkeit.“

So innig, wie sein Freundschaftsbund mit Jacobi, ward
keine von den Bekanntschaften, welche Wieland während eines
damaligen Aufenthalts in Leipzig anknüpfte, wohin er
auf kurze Zeit gereist war. Zu den Wenigen, an die er sich
näher anschloß, gehörten Weiße und Garve, beide Gellerts
Freunde, den er nicht mehr unter den Lebenden fand, aber
zu nicht geringem Verdruß hören mußte, wie Jung und Alt
sich bemühte, den gefeierten Dichter durch matte Lobgesänge
zu verherrlichen. „Es war,“ schrieb Wieland, „ein entsetzliches
Gesinge, Geplärre, Geseufze und Geheul.“ Weiße's
liebenswürdiger Charakter zog ihn an. Er gehörte zu denen,
meinte Wieland, mit denen er sein Leben zubringen möchte.
In Garve verehrte er den Philosophen und scharfsinnigen
Denker. Nur in geringe Berührung kam er mit Clodius,
der ihn durch sein Talent für den gefälligen Umgang mehr
interessirte, als durch seine Geistesvorzüge. Eine gewisse
Seelenverwandtschaft kettete ihn an Oeser, den er in der
Winklerschen Gemäldegallerie kennen gelernt hatte. In einem
seiner damaligen Briefe gestand Wieland: „Unter allen Männern,
deren Bekanntschaft ich in Leipzig gemacht, ist Oeser
der, den ich am meisten nach meinem Herzen gefunden habe,
eine schöne Seele, ein vortreffliches Herz, bei aller Einfachheit
von außen, die sich an dem wahren Genie findet.“

Entscheidend für Wielands späteres Leben ward ein
Ausflug nach Weimar. Durch die dort angeknüpfte Bekanntschaft
mit dem Grafen v. Görz hatte er das Glück, der verwittweten
Herzogin Anna Amalia von Sachsen-Weimar vorgestellt
zu werden. Seine Persönlichkeit und geistreiche Unterhaltung,
verbunden mit dem literarischen Ruf, der ihm
voranging, machten den günstigsten Eindruck auf jene, den
Musen befreundete Fürstin. Die Herzogin Amalia übertrug
ihm die Erziehung des damaligen Erbprinzen und nachherigen
Herzogs Carl August. Nicht lange zuvor hatte Wieland
Aussichten gehabt, nach Wien gerufen zu werden. Seine
Hoffnung gründete sich auf das ziemlich allgemein verbreitete
Gerücht: Joseph II. beabsichtige, die vorzüglichsten Geister
der deutschen Nation in der Hauptstadt des deutschen Reichs
zu vereinigen. Die Hoffnung, nach Wien zu kommen, gab
Wieland auch da noch nicht ganz auf, als er bereits die
Stelle eines Instructors des Erbprinzen von Sachsen-Weimar
angenommen hatte. „Ich stehe nun,“ schrieb er, „in meinem
vierzigsten Jahre, und wenn die Göttin Fortuna etwas
für mich thun will, so ist's hohe Zeit; en attendant, und
weil ich dieser Humoristin nicht sonderlich traue, bemühe ich
mich, ne ipse desim mihi.“

Die neuen Verhältnisse, in die er zu treten im Begriffe
stand, überhoben ihn nicht gänzlich der Sorge für die Zukunft,
oder eigentlicher gesagt, für seine Familie. Ihre Lage
war unsicher; denn mit Wielands Tode erlosch die lebenslängliche
Pension von 600 Thlrn., die ihm zugesichert worden
war, wenn er nicht mehr Instructor des Erbprinzen
seyn würde. Bis zu diesem Zeitpunkt, der mit dem 3. September
1775 herannahte, bezog er einen Jahrgehalt von
1000 Thlrn. Seine Einkünfte hatten sich nur für wenige
Jahre verbessert. Durch seine Anstellung als Prinzenerzieher
sah er jedoch einen früh gehegten Lieblingswunsch erfüllt,
mit dem er sich schon während seines Aufenthalts in der
Schweiz oft lebhaft beschäftigt hatte.

Dem Hofleben konnte Wieland, wenigstens anfangs,
keinen Geschmack abgewinnen, obgleich die Fesseln, die es
ihm anlegte, seinem eignen Geständniß nach, nichts weniger
als drückend waren. Etwas Erfreuliches hatte für ihn aber
doch die Nähe einer durch Geist und Herz ausgezeichneten
Fürstin, deren vielseitig gebildeter Geschmack sie für alles
Große und Schöne, für Wissenschaft und Kunst im weitesten
Sinne des Worts, empfänglich machte. Darum versammelte
sie gern einen Kreis feingebildeter Männer und Frauen um
sich, und jedes Talent konnte sich in ihrer Nähe um so freier
entwickeln, da Humanität und Herablassung zu den Hauptzügen
ihres Charakters gehörten, wodurch sie sich allgemeine
Liebe und Verehrung erwarb. An seinen fürstlichen Zögling,
den Erbprinzen Carl August, der durch treffliche Anlagen
und liebenswürdige Eigenschaften zu den schönsten Hoffnungen
berechtigte, sah sich Wieland bald durch ein Band
wechselseitiger Zuneigung immer inniger geknüpft. Das
Interesse für das Wahre, Gute und Schöne in seinem fürstlichen
Zögling zu wecken und zu nähren, war die Hauptaufgabe,
die sich Wieland bei seinem Unterricht stellte. Ein
Zeugniß davon gab er, als er den Geburtstag des Erbprinzen
durch eine allegorische Dichtung in dramatischer Form,
„die Wahl des Herkules“ betitelt, feierte.

Wielands Interesse an der dramatischen Poesie ward
genährt durch die Seylersche Schauspielergesellschaft, deren
Mitglieder, zu denen der berühmte Eckhof gehörte, damals
Vorstellungen in Weimar gaben, wo sich noch keine stehende
Bühne befand. Weder den Dramen, noch den komischen
Operetten, meistens französischen Mustern nachgebildet, konnte
Wieland eigentlichen Geschmack abgewinnen, wenn er jenen
Producten auch nicht geradezu allen Werth absprach. Eine
größere Wirkung hoffte er von der bisher gänzlich vernachlässigten
ernsten Oper. Schon in Erfurt hatte ihn dieser
Gegenstand beschäftigt und ihm manche Erklärungen abgenöthigt,
seit er seines Freundes Jacobi Cantaten und besonders
dessen „Elysium“ gelesen hatte.

Den Beifall, den ein damals von Wieland gedichtetes
Singspiel „Aurora“ fand, als es, von Schweizer componirt,
aufgeführt ward, ermuthigte ihn zu einem größern musikalisch-dramatischen
Versuche. So entstand Wielands Oper
„Alceste,“ die im Mai 1773 zum ersten Mal aufgeführt
ward. Gleichzeitig schrieb er seinen „Versuch über das Singspiel.“
Wielands Freude über die günstige Aufnahme seiner
„Alceste“ ward vermehrt, als der berühmte Gluck ihn aufforderte,
für ihn eine ähnliche Oper zu schreiben.

Abgelenkt ward Wieland von der dramatischen Poesie
durch ein literarisches Unternehmen, das seine Zeit und Kräfte
fast übermäßig in Anspruch zu nehmen drohte. Der sehr
beliebte Mercure de France gab ihm die Idee zur Herausgabe
einer ähnlichen Zeitschrift, die unter dem Titel: „Der
deutsche Merkur“ erscheinen sollte. Wieland hoffte von diesem
Journal eine weitverbreitete Wirkung auf seine Zeitgenossen,
und versprach sich selbst davon für die Zukunft
eine in ökonomischer Hinsicht gesicherte Lage. Nach seinem
Plane sollten in jener Zeitschrift Gedichte und Aufsätze in
Prosa von allgemeinem Interesse mit kritischen Uebersichten
der neuesten Erscheinungen im Gebiet der Philosophie, Geschichte,
Politik und schönen Literatur abwechseln. Die aufzunehmenden
Recensionen sollten besonders auch dazu dienen,
parteiische und unbillige Urtheile über die vorzüglichsten
Schriften zu berichtigen. Wieland begann die Herausgabe
des „deutschen Merkur,“ stieß jedoch bald auf nicht vorhergesehene
Hindernisse. „Ohne die Beihülfe unserer besten
Schriftsteller vermag ich nichts,“ gestand er in einem seiner
Briefe. Unter den Mitarbeitern, die er für sein Journal zu
gewinnen wünschte, waren Lessing, Herder, Garve, Möser
u.A. zu beschäftigt mit eignen literarischen Arbeiten, um
ihm eine ununterbrochene Theilnahme am „deutschen Merkur“
zusichern zu können. Andere Schriftsteller, die ihm
nützlich werden konnten, kannte er zu wenig; von mehreren
wußte er kaum, wo sie lebten, oder welche Stellung sie behaupteten.
Unter seinen nähern Freunden und Bekannten
mußte er sich die Mitarbeiter für sein Journal wählen, welches
ihm übrigens, da er nicht blos die Herausgabe, sondern
auch den Verlag übernommen hatte, bald durch eine ausgebreitete
Correspondenz und durch mannigfache Irrungen mit
Papierhändlern, Druckern und Correctoren unsäglichen Verdruß
bereitete. Seinem Freunde Jacobi gestand Wieland:
„er sei des Merkurs schon satt, noch ehe er begonnen.“ Von
den Sorgen der Geschäftsführung, für die es ihm durchaus
an Talent fehlte, befreite ihn Bertuch, der nachherige Legationsrath
und Besitzer des Industrie-Comptoirs in Weimar,
welche damals sich der Erlernung des Buchhandels widmete,
und ihm mit Rath und That hülfreich zur Seite stand.

Wieland's kühnste Erwartungen übertraf die Zahl der
Abonnenten bald nach der Ankündigung des „deutschen Merkur.“
Eine Auflage von 2000 Exemplaren war in kurzer
Zeit vergriffen, ungeachtet die innere Ausstattung des ersten
Hefts sehr dürftig ausgefallen war. Außer Wieland und
Jacobi hatte kein Schriftsteller von anerkanntem Werth einen
Beitrag geliefert. Gotter, Bürger, Möser u.A. hatten sich
anonym unterzeichnet. Es war aber weniger der Mangel
an berühmten Namen, als die im „deutschen Merkur“ enthaltene
Kritik, was bald ein nachtheiliges Licht auf jene
Zeitschrift warf, die so vielversprechend angekündigt worden
war. Auf eine leidenschaftliche Gegenwirkung mußte Wieland
gefaßt seyn, als er sich zu einem strengen Kunstrichter
aufwarf. Schwerlich aber ahnte er das Schicksal, daß er
durch seine Urtheile es mit allen Partheien auf einmal verderben
und selbst mit denen zerfallen würde, die er für seine
treusten Freunde hielt.

In manche Irrungen gerieth Wieland durch die Schärfe
seiner Kritik mit den Halberstädter Dichtern, mit Gleim,
Jacobi, Michaelis u.A. Die Göttinger poetische Blumenlese,
zu welcher er selbst Beiträge geliefert, hatte er mit einer
Strenge beurtheilt, durch welche der Herausgeber Boie sowohl,
als die Mitarbeiten sich sehr verletzt fühlten. Es waren
Bürger, Hölty, Voß, Miller, die Grafen Stolberg u.a.
junge talentvolle Männer, die dem Göttinger Dichterbunde,
der sich damals gebildet, angehörten. Völlig verscherzte
Wieland die Achtung jenes Vereins, als sein Tadel auch
die Bardenpoesie und den kühnen Dithyrambenton traf, den
die Göttinger Dichter damals in einer Uebersetzung griechischer
Chöre der alten Tragiker angestimmt hatten. Durch solche
Bestrebungen meinte Wieland, werde die deutsche Poesie bald
allen Wohlklang und überhaupt alle Wahrheit, Regelmäßigkeit,
Anmuth und Eleganz verlieren. Hinsichtlich der Göttinger
Dichter bemerkte er: „Sie scheinen sich vorgenommen
zu haben, den Ausspruch des Demokrit, daß ein Poet rasen
müsse, durch ihr Beispiel zu rechtfertigen; aber die poetische
Wuth sollte doch, dächt' ich, nicht gar zu nahe an diejenige
grenzen, die in die dunkle Stube führt.“ Durch solche
Aeußerungen, und durch seinen Ausfall auf die Bardenpoesie,
der zugleich den von den Göttingern hochverehrten Sänger
der Messiade traf, hatte Wieland jene jungen Männer so
gereizt, daß sie, als der Dichterbund am 2. Juli 1773 Klopstocks
Geburtstag feierte, Wielands „Komische Erzählungen“
den Flammen opferten.

Mit den Frankfurter Dichtern, die auf einem andern
Wege, als die Göttinger, nach einer Nationalpoesie strebten,
bei der ihnen Shakspeare als Muster galt, war Wieland durch
eine Recension des „Götz von Berlichingen“ zerfallen, die,
wenn auch nicht von ihm selbst herrührend, doch einen Platz
im „deutschen Merkur“ gefunden hatte. Das gespannte Verhältniß,
in welches er dadurch zu Goethe getreten war, der
sein ausgezeichnetes und vielseitiges Talent bald nachher
durch die „Leiden Werthers“, das Trauerspiel „Clavigo“
u.a. Schriften bewährte, ward noch gesteigert durch die
von Wieland im deutschen Merkur erschienenen „Briefe über
das Singspiel Alceste.“ Den Verfasser dieser Briefe wählte
Goethe zum Gegenstande seiner aristophanischen Laune in
der damals von ihm gedichteten Posse: „Götter, Helden
und Wieland.“ Statt dadurch gereizt, sich zu der Parthei
der Gegner Goethe's zu schlagen, die die gefährliche und
sittenverderbliche Tendenz der „Leiden Werthers“ hervorzuheben
suchten, empfahl Wieland im „deutschen Merkur“ die
gegen ihn gerichtete Schrift „allen Liebhabern der pasquinischen
Manier als ein Meisterstück von Persiflage und sophistischem
Witze, der sich aus allen möglichen Standpunkten
sorgfältig den auserwähle, aus dem ihm der Gegenstand
schief vorkommen müsse, und sich dann recht herzlich lustig
darüber mache, daß das Ding so schief sei.“ Dabei ließ
Wieland es nicht bewenden. Auch eine früher versprochene
Vertheidigung des „Götz von Berlichingen“ hielt er nicht
zurück und ließ sie bald nachher im „deutschen Merkur“
drucken.

In der gerechten Anerkennung Goethe's, die er durch
eine sehr ausführliche Beurtheilung des eben genannten
Schauspiels gezeigt hatte, blieb Wieland sich gleich. Hinsichtlich
der „Leiden Werthers“ vertheidigte er in seiner Kritik
den Verfasser jenes Romans gegen die Beschuldigung,
dem Selbstmord das Wort geredet zu haben. Wieland
nannte jenen Roman „das Gemälde eines innern Seelenkampfes,
wie ihn nur der entwerfen könne, der den Schöpfer
des Hamlet und des Othello studirt habe.“ So hatte sich
Wieland wieder ausgesöhnt mit Goethe, der einer seiner
gefährlichsten Gegner zu werden drohte. Aber auch den Angriffen
derer, die die Klopstockische Bardenpoesie priesen,
setzte er nichts entgegen, als einen gelegentlich angebrachten
heitern Scherz. Auf diese Weise suchte Wieland allen seinen
Gegnern gegenüber eine würdige Stellung zu behaupten.

Die Irrungen, in die er mit seinen Halberstädter Freunden,
mit Gleim und Jacobi, gerathen war, wurden ausgeglichen,
als Gleim zur Versöhnung die Hand bot. Er benutzte
dazu eine Reise nach Weimar, wo das gestörte Freundschaftsverhältniß
völlig wieder hergestellt ward. Auch mit
einem Freunde Gleims, mit Heinse, war Wieland zerfallen.
Er versöhnte sich aber mit ihm, als er Heinses Roman
„Laidion“ gelesen, und ganz bezaubert worden war von
„dem schönen, abenteuerlichen Ungeheuer“, wie er jenes
Werk nannte.

Auf einen bisherigen Lieblingsgenuß, auf den Besuch
des Theaters, hatte Wieland einstweilen verzichten müssen.
Durch den Brand des Weimarischen Schlosses am 6. Mai
1774, hatte die Schauspielergesellschaft das Local zu ihren
Vorstellungen eingebüßt, und war entlassen worden. Mit
dem Schlusse des Jahres 1774 hatte das Erziehungsgeschäft,
welchem sich Wieland bisher gewidmet, gänzlich
aufgehört. Der Erbprinz Carl August und sein Bruder Constantin
hatten, in Begleitung des Grafen v. Görz und des
Majors v. Knebel, eine Reise durch einen Theil von Deutschland
angetreten, und sich auch nach Frankreich begeben. Seit
Wieland nicht mehr Instructor war, hatten sich seine Sorgen
vermehrt. Durch verdoppelten literarischen Fleiß mußte er
an eine Erweiterung seiner Einkünfte denken. Sein Familienkreis,
zu welchem vier Töchter gehörten, war noch durch
seine Mutter vergrößert worden, die bereits 1772, bald nach
ihres Gatten Tode, zu Wieland nach Weimar gezogen war.
Der mäßige Absatz des „deutschen Merkur“ nöthigte ihm in
einem seiner damaligen Briefe die Klage ab, daß er kaum
im Stande sei, die Unkosten jenes Journals zu decken.

Zu den Sorgen für seine Subsistenz gesellte sich manche
Kränkung seines Selbstgefühls. An Veranlagung zu Argwohn
fehlte es ihm nicht. Ein satyrisches Drama, „Prometheus,
Deukalion und seine Recensenten“ betitelt, und
von Wagner in Frankfurt am Main verfaßt, galt ziemlich
allgemein für ein Werk Goethe's. Es erschien zu einer Zeit,
wo Wieland von dem genannten Dichter einige Zeilen erhalten
hatte, die auf ein freundliches Verhältniß hinzudeuten
schienen. Gleichgültige Hintansetzung auf der einen Seite,
und Versöhnung auf der andern, hielt Wieland in seinem
Unmuth für das Loos, das ihm zu Theil geworden sei, so
wenig er es verdient zu haben glaubte. „Nie hab' ich,“
schrieb er an Sophie la Roche, „mehr Liebe für einen Menschen
gefühlt, als für den Verfasser des Götz und Werther.
Seine Freundschaft würde mich glücklich machen. Aber er will
nicht mein Freund seyn. Er will die Freude haben, vor der
Welt sein Spiel mit mir zu treiben, und in die Art, wie
er's thut, bringt er alles, was Beleidigungen verzeihlich
macht. Wodurch hab' ich das alles verdient? Wodurch hab'
ich mich unwürdig gemacht, von wackern rechtschaffenen Leuten
geliebt und geschätzt zu werden?“

So rührende Klagen enthielten mehrere von Wieland's
damaligen Briefen. Eine Reise nach Halberstadt zu Gleim,
der ihm unter allen seinen Freund fast noch allein geblieben
war, sollte seinen Unmuth verscheuchen. Ein zweitägiges
Zusammenleben machte in Wieland und Gleim den Wunsch
rege, künftig einen und denselben Wohnsitz zu haben. Manche
Pläne wurden in dieser Hinsicht entworfen und wieder aufgegeben.
Gleim's Bemühungen, ihm eine Stelle in Berlin
zu verschaffen, wußte Wieland zu schätzen. Die Gründe,
weshalb er keinen Gebrauch davon machen konnte, enthielt
ein bald nach der Rückkehr aus Halberstadt geschriebener Brief
an Gleim. Darin hieß es unter andern: „Wahrscheinlich
wird Carl August mir nie Ursache geben, mich von ihm zu
entfernen. Ich sitze hier ganz gut. So schön auch immer
Ihr Berliner Project für mich in unser chimärisches Plänchen
paßte, so würde es doch in der Ausführung unendliche
Schwierigkeiten haben. Anderswo, als in Weimar zu leben,
würde mich doch blos die Noth zwingen können, irgend ein
öffentliches Amt anzunehmen oder zu suchen. Die Versetzung
in eine Welt, wie die Berlinische ist, würde sich überdies
für meine Gemüthsart und meine Umstände kaum schicken.
Pain cuit et liberté wird ewig mein Wahlspruch bleiben.
Lieber mit sechshundert Thalern in dem kleinen Dörfchen,
wo mein Gleim geboren wurde, in einer Hütte an dem
Schmerlenbach, als in Berlin oder Wien mit so viel tausend
Thalern, als Sie wollen. Carl August ist mir gewogen
und seine Mutter auch. In Hofintriguen und Staatssachen
werde ich mich nie mischen, und mich so viel als möglich in
meinem Schneckenhäuschen ruhig halten. Ich werde also
wenig oder keine Feinde in Weimar haben, und in Frieden
und Unschuld dahinleben, so lange es Gott gefällt. Aendern
sich einmal die Umstände, so wollen wir, um Ruhe zu bekommen,
uns weder nach Berlin, noch in eine Windmühle
setzen, sondern uns irgendwo, nahe bei unserm Gleim,
gerade so ein kleines suetonisches tranquilles Gütchen kaufen,
wie es einem Danischmende nützt und frommt — so weit von
Sultanen und Bonzen, als immer möglich ist. In einer
kleinen Stadt oder auf dem Lande, nicht weit von einer
kleinen Stadt, kann so ein Mittelding von Sokrates und
Horaz, wie ich bin, wohlfeiler glücklich seyn.“

So schrieb Wieland zu einer Zeit, wo durch den Regierungsantritt
seines bisherigen Zöglings Carl August und
dessen Vermählung mit der Prinzessin Luise von Hessen-Darmstadt
manche Veränderungen in seiner bisherigen Lage
eintreten konnten. Er schien gefaßt, unter allen Umständen
die Lebensweisheit zu zeigen, die bisher seine unzertrennliche
Lebensgefährtin gewesen war. „Ich habe,“ schrieb er, „schon
meine Parthie genommen. Die Hofluft ist mir immer zuwider
gewesen, und je seltner ich künftig genöthigt seyn werde,
sie zu athmen, desto glücklicher werd' ich seyn.“ Diesem
Gleichmuth blieb Wieland treu. In einem seiner damaligen
Briefe an Sophie la Roche äußerte er: „Die bevorstehenden
Auftritte, so unbedeutend sie für die übrige Welt sind oder
scheinen, sind für uns Weimaraner doch von so großer Wichtigkeit,
daß jetzt Alles bei uns in Erwartung der Dinge
schwebt, die da kommen werden. Der ruhigste unter allen
nennt sich Wieland, weil er für sich selbst nichts verlangt,
mit allem zufrieden ist, und übrigens voll guter Hoffnungen.“

Wenigstens eine dieser Hoffnungen, die er längst im
Stillen gehegt, ward erfüllt durch die persönliche Bekanntschaft
Goethe's, den der junge Herzog auf seiner Reise in
Frankfurt am Main kennen und schätzen gelernt, und ihn
aufgefordert hatte, in den Weimarischen Staatsdienst zu
treten. Wenige Monate, nachdem Carl August die Regierung
übernommen und seine Vermählung gefeiert hatte, traf
Goethe den 7. November 1775 in Weimar ein. Mit Begeisterung
verkündete Wieland dies Ereigniß seinem Freunde
Jacobi. Neid und Mißgunst waren seiner Seele gänzlich
fremd. Den jungen Autor, der ihn durch seine Satyre gekränkt,
bald als Liebling und Vertrauten eines Fürsten zu
sehen, dem er bisher näher gestanden, machte ihm keine unangenehme
Empfindung. Goethe galt ihm, nach seiner eignen
Aeußerung als „das größte Genie und als der beste,
liebenswürdigste Mensch, den er bisher gekannt.“

Wielands Begeisterung für Goethe kannte keine Grenzen.
Die Belege dafür findet man in mehrern seiner damaligen
Briefe. Er war in der frohesten Stimmung, die auch wohl
darin einen wesentlichen Grund haben mochte, daß in seinen
bisherigen Lebensverhältnissen nicht die mindeste Veränderung
eingetreten war. Von dem Herzog Carl August war ihm
der Genuß seines bisher bezogenen Gehalts auf Lebenszeit
zugesichert worden. Die Gemahlin seines Fürsten gab ihm
unzweideutige Beweise ihres Wohlwollens, und die Herzogin
Amalia blieb ihm unveränderlich geneigt. Seinen Lieblingswunsch,
unbekümmert um das Treiben der Welt, sich
selbst und seinen Studien zu leben, sah Wieland erfüllt.
„In seinem Schneckenhäuschen, wohin er,“ wie er einem
Freunde meldete, „sich zurückgezogen,“ kam er nur mit Wenigen
in Berührung. Wichtig ward jedoch für ihn die persönliche
Bekanntschaft Herders, der als Generalsuperintendent
nach Weimar berufen worden war. Den Eindruck, den Herder
auf ihn machte, schilderte ein im October 1776 geschriebener
Brief Wielands. „Meine ganze Seele,“ schrieb er,
„ist voll von dem herrlichen Manne. Aber er ist mir zu
groß, zu herrlich. Ich fühle, wie wenig ich ihm seyn kann.
Fühlen, einsehen, durchschauen, was er ist, und ihn lieben,
mehr als ihn noch ein Sterblicher geliebt hat, das kann ich.
Aber wie unzulänglich ist das für einen so tief denkenden,
allumfassenden, mächtigen Genius!“

Durch den Umgang mit Goethe und Herder ward Wieland
nicht gleichgültig gegen seine entfernten Freunde. Vorzüglich
war es Gleim, dem er alle seine Freuden und Leiden
mittheilte, und ihn gewissermaßen in das Innere seines Familienkreises
führte. Wahrhaft einheimisch fühlte sich Wieland
erst in Weimar, als er um diese Zeit sich einen vor der
Stadt gelegenen Garten gekauft hatte. Dort, in ländlicher
Einsamkeit, konnte er ungestört die Schönheiten der Natur
genießen, und sich seinen Betrachtungen hingeben. Seine
ganze Existenz, meinte Wieland, habe dadurch eine andere
Wendung bekommen. In einem Briefe an Gleim, welchem
er eine Schilderung seiner „neuen Domaine“ entwarf, bemerkte
er: „Sie müssen sich nichts Vornehmes, noch Kostbares
vorstellen. Bilden Sie sich ein, daß es ungefähr so
ein Garten ist, wie das kleine Gut, das Plinius dem Sueton
kaufen will, ein Landgut war, d.i. gerade so, wie ihn
ein Müsiggänger meiner Art vonnöthen hat; Bäume genug,
um Schatten zu haben, und groß genug, daß meine Mädchen
sich müde darin laufen können. Seitdem die Kirschbäume
zu blühen angefangen haben, bin ich nun den ganzen
lieben Tag draußen, und habe es schon so weit gebracht,
daß mir in meinen vier Mauern in der Stadt, nirgends
wohl ist, bis ich meinen Stab in der Hand habe, um hinaus
zu gehen und im Freien, im Grünen, unter meinen Bäumen,
im Angesicht meiner eignen kleinen Pflanzungen, zu
leben und zu wallen, und den unendlichen Erdgeist einzuziehen,
mit dem ich je länger, je mehr Sympathie und Verwandtschaft
fühle.“

In einem spätern Briefe vom 7. September 1777 meldete
Wieland seiner Jugendfreundin Sophie la Roche, daß er seit
Anfang des Sommers in einem großen Hause vor der Stadt
wohne, zwar nur zwanzig Schritte vom Thor, doch mit
allen Annehmlichkeiten des Landlebens, in der beneidenswerthesten
Freiheit und Ruhe. „Dort,“ schrieb er, „leb' ich
fast ganz allein mit mir selbst und den Meinigen; und wenn
mir, um ganz glücklich zu seyn, noch etwas abgeht, so ist's,
daß ich der übrigen Welt nicht so ganz vergessen darf, als
ich wohl gern möchte. Hinten an meinem Hause hab' ich
einen Küchengarten mit Obstbäumen, und ein paar hundert
Schritte davon liegt ein größerer Garten, den ich vor anderthalb
Jahren gekauft habe, und worin ich dieser schönen herbstlichen
Tage froh werde, die die Natur uns noch ganz unvermuthet
schenkt.“

In seiner Zurückgezogenheit blieb Wieland fast gänzlich
unbekannt mit den abentheuerlichen und großenteils übertriebnen
Gerüchten, die sich damals über Weimar und das
dortige Leben und Treiben verbreiteten. Das seltene Freundschaftsverhältniß
zwischen einem geistreichen Fürsten und
einem genialen Dichter hatte allgemeine Sensation erregt,
und war gewissermaßen das Signal geworden für alle Kraft- und
Dranggenie's, nach Weimar zu wallfahrten. Die wunderlichsten
Mährchen verbreiteten sich über Goethe und dessen
Freunde Lenz und Klinger, die damals von Frankfurt nach
Weimar gekommen waren. Von Lenz gestand Wieland selbst:
„er mache alle Tage regelmäßig seinen dummen Streich, und
wundere sich dann darüber, wie eine Gans, wenn sie ein
Ei gelegt habe.“ Selbst von Herder ward gefabelt, er predige
in galonnirten Kleidern, mit Stiefeln und Sporen, und
reite unmittelbar nach der Predigt zum Thor hinaus.

Gegen den Antheil an jenem Treiben, den ihm das
Gerücht schuld gab, rechtfertigte sich Wieland in einem Briefe
vom 7. Februar 1776 mit den Worten: „Ich höre, daß gewisse
Leute, die aus verächtlichen Ursachen meine und Goethe's
Feinde sind, allerlei Calumnien aussprengen, und unter andern
auch mich, wegen meiner Connexion mit Goethe, mit
in das, was hier geschieht und nicht geschieht, einmischen,
und mich zu einem, ich weiß nicht ob Actuar oder Soufleur
oder Lichtputzer bei unsrer Staatscomödie machen, da ich doch,
Dank sei Gott und meinem Genius, ein bloßer Zuschauer
bin — bereit, mit aller möglichen Bonhomie zu klatschen,
wenn gut gespielt wird, und höchstens die Achseln zuckend,
oder ein paar sacres bleus zwischen den Zähnen murmelnd,
wenn es dumm geht.“

Der Einfluß junger talentvoller Köpfe wirkte aufregend
für Wielands geistige Kraft, zu einer Zeit, wo er in seinen
„Unterredungen mit einem Pfarrer“ eine Apologie seiner frühern
Schriften niedergelegt hatte. Manche Pläne entwarf er
damals, seinen „deutschen Merkur“ gemeinnütziger zu machen.
Nichts, meinte er, würde dieser Zeitschrift mehr aufhelfen,
als wenn man „mehr Urtheile über Bücher und andere
Dinge“ hinein brächte. „Den Leuten,“ schrieb Wieland,
„liegt an nichts so viel, als zu wissen, was sie über alles
Vorkommende denken und sagen sollen.“ Seltener waren
allmälig die Beiträge geworden, durch welche Goethe, Herder,
Jacobi u.A. vor dem Jahre 1776 sein Journal, dessen
Aufnahme ihm sehr am Herzen lag, unterstützt hatten. Es
enthielt mehr Aufsätze von seiner eignen Feder, und fast alle
seine Werke theilte er bruchstückweise zuerst in dem „deutschen
Merkur“ mit.

Seine fast ununterbrochene Beschäftigung mit der Literatur
der Griechen und Römer entzog ihn nicht philosophischen
und historischen Studien im weitesten Umfange des
Worts. Zugleich blieb ihm ein lebendiges Interesse für
alle Ereignisse der Gegenwart. Die Fortschritte des Menschen
in seiner Geistescultur beobachtete Wieland mit scharfem
Auge. Er machte sich mit den neuern Reisebeschreibungen
und mit jeder wichtigen Entdeckung bekannt. Sein reger
Geist durchwanderte das große Gebiet der Wissenschaften
und Künste nach allen Richtungen hin. Dadurch erhielt er
reichhaltige Materialien zu größern und kleinen Aufsätzen für
den „deutschen Merkur.“ Die meisten jener Aufsätze charakterisirte
das Streben, Aufklärung zu verbreiten zu einer Zeit,
wo schwärmerische Köpfe, wie der Pater Gaßner in Wien,
der berüchtigte Graf Cagliostro, Meßmer, Schröpfer u.A.
dem Zeitgeiste eine so wunderbare Richtung gaben, daß man
sich des Unglaubens auf der einen Seite, und des Aberglaubens
auf der andern beschuldigte. Behutsam aber glaubte
Wieland zu Werke gehen zu müssen, und nicht zu verkennen
war seine Gewissenhaftigkeit in Allem, was er über religiöse
Gegenstände schrieb.

Unter seinen mannigfachen Studien und Beschäftigungen
ward er der Dichtkunst nicht untreu. In diese Zeit seines
Lebens fallen die poetischen Erzählungen: „Gandelin“ oder
„Liebe um Liebe“; das „Winter- und Sommermährchen“;
„Pervonte“; der „Vogelfang“ oder „die drei Lehren“, „Hann
und Gulpenheh“ u.a.m. Seine Natur neigte sich entschieden
zur romantischen Poesie. Nach seinen eignen Aeußerungen
war er überzeugt, daß sich „dem Mährchen ein höherer
Zweck unterlegen lasse, als bloße Unterhaltung kleiner
und großer Kinder.“ Bei den meisten der vorhin erwähnten
Gedichte hatte Wieland französische Quellen benutzt, die Fabliaux
von Chretien de Troyes, die Lays de l'Oiselet u.a.m.
Aus einer altfranzösischen Sage, Huon de Bordeaux
betitelt, schöpfte Wieland auch den Stoff zu seinem „Oberon“,
durch den er seinen Dichterruhm für immer begründete.

Für eine eigenthümliche Schönheit des Plans und der
Composition seines Epos hielt Wieland, nach seinem eignen
Geständniß, „die Art und Weise, wie die Geschichte von
Oberon's Zwist mit seiner Gemahlin Titania in der Geschichte
Hüons und Rezia's eingewebt worden sei.“ Er schrieb darüber
einem Freunde: „Oberon ist nicht nur aus zwei,
sondern, wenn man es genau nehmen will, aus drei Haupthandlungen
zusammengesetzt, nämlich aus dem Abentheuer,
welches Hüon auf Befehl des Kaisers zu bestehen übernommen,
der Geschichte seines Liebesverhältnisses mit Rezia,
und der Wiederaussöhnung der Titania mit Oberon. Aber
diese drei Handlungen oder Fabeln sind dergestalt in Einen
Hauptknoten verschlungen, daß keiner ohne die andern bestehen,
oder einen glücklichen Ausgang gewinnen könnte. Ohne
Oberon's Beistand würde Hüon Kaiser Carl's Auftrag unmöglich
haben ausführen können; ohne seine Liebe zu Rezia,
und ohne die Hoffnung, welche Oberon auf die Treue und
Standhaftigkeit der beiden Liebenden, als Werkzeuge seiner
eignen Wiedervereinigung mit Titania gründete, würde dieser
Geisterfürst keine Ursache gehabt haben, einen so innigen
Antheil an ihrem Schicksal zu nehmen. Aus dieser, auf
wechselseitige Unentbehrlichkeit gegründeten Verwebung ihres
verschiedenen Interesses entsteht eine Art von Einheit, die
meines Erachtens das Verdienst der Neuheit hat, und deren
gute Wirkung der Leser durch sein eigene Theilnahme an
den sämmtlichen handelnden Personen zu stark fühlt, als daß
sie ihm irgend ein Kunstrichter wegdisputiren könnte.“

In seinem „Oberon“, der sich dadurch von Wielands
bisherigen Gedichten unterschied, daß durchaus keine Spur
von satyrischer Tendenz darin zu entdecken war, hatte er
alle Elemente des Romantischen zu vereinigen gesucht,
Schwärmerei im Heroismus, in der Liebe und der Religion.
„Es scheint“, schrieb er, „einer der feinsten Kunstgriffe in
Gedichten romantischer Gattung, daß man die Genien und
Feen als Wesen einer höhern Ordnung und Bürger einer
andern Welt einführt, deren Natur, Wirkungskreis und Geschichte
für uns immer etwas Räthselhaftes, Geheimes und
Unerklärliches hat, auch alsdann, wenn unsre Begebenheiten
durch eine noch höhere und geheimere Ordnung der Dinge,
die man wohl Schicksal nennt, in die übrigen eingeflochten,
und wir, ohne zu wissen, wie und warum, Werkzeuge abgeben,
wodurch das Schicksal ihnen Gutes erweist.“

Wieland war noch beschäftigt mit seinem „Oberon“, als
das Studium der Alten, an dem er noch immer mit Liebe
hing, in ihm die Idee weckte, seinen Lieblingsdichter Horaz
zu übersetzen. Ausgeführt ward diese Idee erst, als er den
„Oberon“ vollendet hatte. Wieland beschränkte sich in
seiner Uebersetzung des Horaz nur auf die Briefe und Satyren
des römischen Dichters. Es war ihm mehr darum zu
thun, den Geist seines Originals wiederzugeben, als sich
streng an die Form zu halten und die Treue seiner Uebersetzung
bis auf das Buchstäbliche auszudehnen. Um die Manier
und den Ton seines Autors besser zu treffen, wählte er,
statt des Hexameters, den jambischen Vers, den er für geeigneter
hielt, die Leichtigkeit und Gewandtheit der Conversationssprache
wiederzugeben. Auch bei seiner Uebersetzung
des Lucian, die er einige Jahre später unternahm, ging er
mit gleicher Freiheit zu Werke, wodurch der Ausdruck bald
kürzer, bald weitläufiger ward als der des Originals. Einen
bleibenden Werth verlieh er seinen Uebersetzungen, durch die
denselben beigefügten Einleitungen und Erläuterungen, die
von der gründlichsten Sachkenntniß zeugten. An die Uebersetzung
des Lucian erinnerte sich Wieland noch in spätern Jahren
oft mit Vergnügen. Zwischen ihm und jenem Autor fand eine
Art von Geistesverwandtschaft statt, und Wieland äußerte
scherzend, daß er während jener literarischen Arbeit sich oft
dem Glauben an eine Seelenwanderung überlassen habe.

Einen sehr ernsten Zweck suchte Wieland zu verfolgen in
seinen großentheils durch die politischen Ereignisse veranlaßten
„Gesprächen in Elysium“ und in seinen „Göttergesprächen.“
Früher, als diese Schrift, entstand ein Werk, das durch
seinen Inhalt große Sensation erregte. Die erste Idee zu seiner
„Geschichte der Abderiten“ gaben ihm vermuthlich Erinnerungen
an die republikanische Verfassung seiner Vaterstadt Biberach
und eine Vergleichung jener Constitution mit der monarchischen
Regierung in Weimar. Er ward jedoch immer vorsichtiger
und behutsamer in seinen Schriften und Aufsätzen über
politische Gegenstände. Schon sein Verhältniß zum
Weimaririschen
Hofe bestimmte ihn, in dieser Hinsicht Rücksichten zu
nehmen. Sein Freund Jacobi mußte sich's gefallen lassen,
daß Wieland in den für den „deutschen Merkur“ bestimmten
Bruchstücken des Romans „Alwill“ mehrere Stellen strich,
besonders eine über den Fürstendienst. Er schrieb darüber an
Jacobi: „Gott weiß, wie Du, mit dem Bewußtseyn deiner und
meiner Verhältnisse, so etwas hinschreiben konntest, daß ich's
drucken lassen sollte.“ Bescheidenheit hielt Wieland für eine
unerläßliche Bedingung, unter der ein Privatmann öffentlich
über Staatsangelegenheiten sprechen, und über Maßregeln,
von denen das Wohl oder Wehe ganzer Nationen abhängig
sei, ein Urtheil fällen sollte. Er war der Ansicht: die
Wünsche des Volks und die Meinung verständiger und
unparteiischer Männer zu vernehmen, müsse den Fürsten immer
willkommen seyn, so lange sie noch keine entschiedene
Parthei ergriffen hätten. Sei aber einmal der unglückliche
Wurf geschehen, so könne das Einmischen von Privatleuten
und ihr Urtheil über die ergriffenen Maßregeln nichts mehr
helfen, wohl aber schaden. Wiederholt warnte Wieland vor
dem Mißbrauch der Presse. Aber eine Reform in den politischen
Verhältnissen wünschte und hoffte er sehnlich. Eine kühnere
Sprache als manche seiner Aeußerungen erwarten ließen,
führte Wieland in einem 1784 gedruckten Aufsatze.

„Wenn man“, äußerte er darin, „mit der Religion und
der Priesterschaft fertig ist, so wird wahrscheinlich auch die
Reihe an Untersuchungen kommen, die unsern weltlichen
Gewalthabern nicht behagen dürften, so gleichgültig auch
das Gefühl ihrer Stärke sie jetzt dagegen machen mag.
Denn auch sie wird man endlich fragen: Aus welcher
Macht thut ihr dies und das? Von wem habt ihr diese
Macht empfangen, und wem habt ihr Rechenschaft davon
zu geben? Worauf gründen sich eure Vorrechte, Besitzthümer
und Ansprüche? Wenn sich alle eure Vorrechte — wie
uns unsre Philosophen von allen Dächern herabpredigen — auf
einen bloßen Vertrag zwischen uns und euch gründen;
wenn alles, was ihr besitzt, blos anvertrautes Gut ist, und
euer Ansehn keinen andern rechtschaffnen Grund hat, noch
haben kann, als eine von uns empfangene bedingte Vollmacht,
die wir alle Tage zurücknehmen können, sobald wir
uns auf eine vorteilhaftere Art einzurichten wissen: wie
könnt ihr erwarten, daß so aufgeklärte Leute, wie wir, in
der wichtigen Angelegenheit unsres zeitlichen Lebens euch
eine willkührliche und unbeschränkte Gewalt über unsere Personen,
unser Eigenthum und unser Leben einräumen werden?
Ehe wir euern Verordnungen gehorchen, wollen wir untersuchen,
ob sie uns glücklich machen werden. Ehe wir euch
Subsidien bewilligen, wollen wir erst wissen, wie ihr sie
zu unserm Nutzen anzuwenden gedenkt. Und ehe wir uns an
die Schlachtbank führen, oder uns der Gefahr aussetzen lassen,
unser Feld verwüstet, unsre Wohnungen angezündet
und unsere Söhne in die Kriegsknechtschaft geführt zu sehen,
wollen wir vorher untersuchen, was uns daran gelegen ist,
ob ihr etliche Quadratmeilen mehr oder weniger zu besteuern
habt, oder nicht.“

Diese Aeußerungen waren prophetische Worte, die bald
nach Friedrichs II. Tode (1786) und noch mehr durch die
spätern politischen Ereignisse sich bewährten. Die Stellung,
welche Wieland damals als Schriftsteller und Journalist
zu behaupten suchte, bezeichnete er selbst in den Worten:

„Es ist eben so wenig meine Absicht, unserm Jahrhundert
Hohn zu sprechen, als ihm zu schmeicheln. Ich halte es für
eins der wirksamsten Mittel, seine Zeitgenossen zu bessern,
wenn man ihnen, wie Swift, immer beleidigende Dinge sagt.
Sie immer zu streicheln und liebzukosen und einzuwiegen
und in Schlaf zu singen, taugt nichts.“

Die Rechte der Menschheit gegen den Druck des Despotismus
in Schutz zu nehmen, war Wielands unablässiges
Bestreben. Bei der sich immer mehr ausbreitenden Aufklärung,
bei den immer raschern Fortschritten der Cultur, hielt
er den Zeitpunkt nicht für entfernt, wo, nach seinem eignen
Ausdruck „die schafsmäßigsten Menschen zu Tigern werden
könnten.“ Nur einer einzigen Commotion, meinte er, bedürfe
es, „um zehn oder zwanzig Millionen, die nichts
mehr als das nackte Leben zu verlieren hätten, dahin zu
bringen, auch dies gegen Alles aufs Spiel zu setzen.“

Wielands Welt- und Menschenkenntniß hatte ihn nicht
getäuscht. Noch vor dem Schluß des achtzehnten Jahrhunderts
gingen seine Worte durch den Ausbruch der französischen
Revolution fast buchstäblich in Erfüllung. Wie mächtig
dies politische Ereigniß auf ihn eingewirkt, zeigten mehrere
Schriften und Aufsätze, in denen er seine politische Meinung
niederlegte. Cosmopolit im eigentlichsten Sinne des
Worts, durfte er sich wohl das Zeugniß geben, daß „in
Allem, was er seit dem 14. Juni 1789 über die öffentlichen
Begebenheiten in Frankreich geschrieben habe, ein gewisser
Geist von Unpartheilichkeit, Billigkeit und Mäßigung athme.“

Die Hauptmaxime, die ihn „in seinem Urtheil über die
menschlichen Dinge“ leitete, zeigte Wielands eignes Geständniß.
„Nie vergesse ich,“ schrieb er, „daß Menschen in allen
Umständen und Zeiten weder mehr noch weniger, als Menschen
sind. Daher kommt es, daß nicht leicht etwas so gut
oder schlimm, so vernünftig oder so albern, so edel oder so
schlecht ist, daß ich es ihnen nicht unter gewissen Umständen
zutrauen sollte. Daher kommt es, daß ich nichts Vollkommenes
von ihnen erwarte, und mich nie darüber formalisire,
wenn sie, zumal in außerordentlichen Lagen und im Gedränge
großer Schwierigkeiten, nicht wie Götter, reine Geister oder
stoische Weise, sondern nur wie arme Erdenklöse, weder weiser,
noch consequenter, noch uneigennütziger handeln, als
man es seit so vielen Jahrtausenden von den Adamskindern
gewohnt ist, oder doch billig gewohnt seyn sollte.“

Von den Greueln der französischen Revolution wandte
sich Wieland mit Abscheu hinweg. Die Vaterlandsliebe regte
sich wieder mächtiger in ihm. Rühmend hob er das Gute
hervor in der wegen ihrer Mängel oft von ihm getadelten
Constitution der deutschen Staaten. In der Liebe zu der
bestehenden Verfassung zeigte sich ihm die wahre Vaterlandsliebe.
„Was kann,“ schrieb er, „deutscher Patriotismus
anders seyn, als das aufrichtige Bestreben, zur Erhaltung
und Vervollkommnung der gegenwärtigen Verfassung des
gemeinen Wesens alles beizutragen, was jeder, nach seinem
Stande, Vermögen und Verhältniß zum Ganzen dazu beizutragen
fähig ist? Mit wie vielem Rechte kann man von
uns Deutschen sagen, was der römische Dichter von den
Landleuten sagt: Felices sua si bona norint! Glücklich,
wenn der Schlummer der Gewohnheit uns nicht gleichgültig,
blind und undankbar gegen die größten Wohlthaten unserer
Verfassung gemacht hätte; wenn wir ihrer nicht genössen,
wie der Gesundheit, deren hohen Werth man erst fühlt,
wenn man sie verloren.“

Als politischer Schriftsteller entging Wieland nicht dem
Schicksal, wegen seiner Grundsätze von allen Partheien, sowohl
der monarchischen, als aristokratischen und demokratischen,
verkannt, und oft hart angefochten zu werden. Seine
heftigsten Gegner waren die Aristokraten, die ihm seine Abneigung
gegen das Kastenwesen und Privilegien aller Art
sehr verübelten. Gegen den Vorwurf, „die Schuster- und
Schneider-Aufklärung befördert zu haben,“ vertheidigte sich
Wieland mit den Worten: „Meiner geringen Meinung
nach, ist das Beste für den Schuster — Schuhe zu machen.
Sollte aber — was denn am Ende doch auch keine Unmöglichkeit
ist — ein Schuster glauben, daß er auch ultra crepidam
etwas Gemeinnütziges oder ein Wort zu seiner Zeit zu
sagen habe, warum sollte das nicht erlaubt seyn? Einer
von Sokrates bravsten Jüngern war zwar kein Schuster,
aber doch einer, der für die Schuster arbeitet, ein Gerber;
und die Athenienser konnten es wohl leiden, in mehr als dreißig
Sokratischen Dialogen, die er schrieb, die Wahrheit zu
hören. Und sagte nicht der wackere Schuster Hans Sachs
seinen Nürnbergern und der ganzen Welt, in seinem naiven
Reimen manche heilsame, mitunter auch manche derbe Wahrheit,
ohne daß ein Mensch etwas dagegen einzuwenden
hatte? — Aber freilich hatte man auch vor 200 Jahren in
Deutschland noch etwas mehr Respect vor einem Menschen
und vor einem Bürger, als heut zu Tage!“

Durch Verschiedenheit der Meinung sah sich Wieland
oft den heftigsten Angriffen blosgestellt. Das Bewußtseyn,
einen guten Zweck verfolgt zu haben, mußte ihn trösten.
Daß er oft schärfer gesehen, als Andere, und manches in
prophetischem Geiste gesprochen hatte, bewies er in seinen „Gesprächen
unter vier Augen“ durch den Vorschlag: das demokratische
Frankreich möchte zu seiner eignen Rettung — Buonaparte
zum Dictator ernennen. In jenen politischen Dialogen
sah Wielands Blick weit in die ferne Zukunft hinaus,
und in mehreren Schilderungen entwarf er ein anschauliches
Bild von der Zeit, die jenseits der Grenzen seines Lebens
lag.

Von solchen Beschäftigungen ward Wieland wieder zu
den Musen zurückgeführt in den geistreichen Cirkeln, welche
die Herzogin Amalia in Ettersburg und Tiefurth zu versammeln
pflegte. Was irgend im Gebiet der Poesie und
Musik von Bedeutung schien, ward in jenen Cirkeln, an denen
Goethe, Herder, Einsiedel, Knebel, Bertuch u.A. Theil
nahmen, zu einem Gegenstande der Unterhaltung. Ländliche
Feste und Schauspiele, in denen die eben genannten Männer,
nebst einer Corona Schröter, Amalie v. Göchhausen u.a.
geistreichen Damen sich in die Rollen theilten, wechselten
mit Ergötzlichkeiten anderer Art ab. Einen Beitrag zu den
dramatischen Vorstellungen jener Dilettantengesellschaft, die
bald das Schloß zu Ettersburg, bald die nahgelegene Waldung
zum Schauplatz wählte, lieferte Wieland in seiner
„Pandora.“ Mehrere Gedichte und Aufsätze legte er auch
in dem noch handschriftlich erhaltenen „Tiefurther Journal“
nieder.

In solchen Kreisen fühlte sich Wieland sehr behaglich,
so wenig er sonst auch dem Hofleben und der damit verbundenen
Etiquette Geschmack abgewinnen konnte. Noch in
späterer Zeit pries er oft das Glück, so geistreichen Cirkeln
angehört zu haben, die durch den lebhaften Austausch der
mannigfachsten Ideen für ihn immer das Interesse der Neuheit
behielten. Die in einem Briefe vom Jahr 1782 enthaltene
Schilderung der völligen Zufriedenheit mit seiner Lage
paßte auch für seine spätern Lebensjahre. Jenes Schreiben
enthielt das Geständniß: „In einer erwünschten Befreiung
von öffentlichen Geschäften lebe ich den Musen und mir
selbst, ein unscheinbares, aber glückliches Leben, begünstigt
durch die Gnade meines Fürsten und durch die Liebe vieler
Rechtschaffenen.“

Der erwähnte Brief schilderte ihn zugleich „umgeben
von einer zahlreichen, um ihn her theils aufblühenden, theils
noch aufkeimenden Familie, die seine Existenz auf die interessanteste
Weise vervielfältige und durch die süßen Sorgen und
angenehmen Pachten des Hausvaters sein sonst sehr einförmiges
Leben vor Stockung bewahre.“ Fühlbar mußte ihm
jedoch werden, daß er, bei aller Sparsamkeit, seinen literarischen
Fleiß verdoppeln mußte, wenn er für den anständigen
Unterhalt seiner nicht kleinen Familie gehörig sorgen wollte.
Von vierzehn Kindern, die ihm seine Gattin geboren, lebten
damals noch eilf. Der Vortheil, den er bisher von seinen
schriftstellerischen Arbeiten gezogen, war gering. Den meisten
Gewinn hatte er noch der Herausgabe des „deutschen
Merkurs“ zu danken gehabt. Bei den meisten seiner frühern
poetischen Werke hatte er sich mit einem Dukaten für den
Druckbogen begnügen müssen. In Bezug auf das Honorar
für seine „Komischen Erzählungen“ gestand Wieland einem
Freunde: „Jedermann, welcher weiß, daß in Frankreich dem
mittelmäßigsten Reimer und Romanschreiber wenigstens zwei
Louisd'or für den Bogen bezahlt werden, lacht mich aus,
daß die Komischen Erzählungen mir nicht mehr noch weniger
eingetragen haben, als fünf Gulden für den Bogen.“

Einigermaßen verbessert hatten sich Wielands literärische
Einkünfte durch seine Bekanntschaft mit dem Buchhändler
Reich in Leipzig, der ihm für das Gedicht „Musarion“ ein
Honorar von dreißig Dukaten und für den „Diogenes von
Sinope“ funfzig gesendet hatte. Der Gelehrtenbuchhandlung
in Dessau hatte Wieland eine nicht unbedeutende Summe
auf Actien geliehen und sie größtentheils eingebüßt.
Zurückgeschreckt durch so bittere Erfahrungen, schwankte er, ein
Capital von 1000 Thlrn. daran zu wagen, als die Unternehmer
der Jenaischen Literaturzeitung, Schütz und Bertuch,
ihn im Jahr 1784 zum Beitritt aufgefordert hatten. Dagegen
trat Wieland, nach Reichs Tode, in nähere Verbindung
mit dem damals noch sehr jungen Buchhändler Göschen
in Leipzig, der zuerst den „Peregrinus Proteus“ und
die „Göttergespräche“ druckte, und nachher der Verleger von
Wielands sämmtlichen Werken ward.

Durch eine genaue Revision und Feile wünschte Wieland
seinen Schriften den höchsten Grad von Vollendung zu geben.
In der Ankündigung der Gesammtausgabe seiner Werke im
zwölften Stück des „deutschen Merkur“ vom Jahr 1793
äußerte Wieland, daß ihn jene Arbeit schon seit einigen Jahren
beschäftige. „Ich widme ihr,“ schrieb er, „die heitersten
Tage und Stunden meines Lebens, und spare weder Zeit
noch Mühe, um den kleinsten Flecken wegzubringen, den ich
an einem bereits vollendet scheinenden Werke gewahr werde.
Es ist ein süßer Gedanke, zumal in den letzten Herbsttagen
des Lebens, auch nach seinem Tode noch unter den Menschen,
die man geliebt hat, fortzuleben, ihnen noch werth und nützlich
zu seyn, und von den Besten unter ihnen noch geliebt
zu werden. Wenn auch die Hoffnung, daß die Zukunft diesen
Gedanken realisiren werde, nur Täuschung wäre: welche
Aufforderung, welche Nachtwachen könnten zu viel seyn, um
sich noch in seinem Leben eine so süße Täuschung zu verschaffen?
Niemand kann es stärker fühlen und einsehen, als
ich selbst, daß, meiner angestrengtesten Bemühungen ungeachtet,
auch die besten Producte meines Geistes noch immer
weit unter meiner eignen Idee, geschweige denn unter den
Ideal des Schönen und Guten in ihrer Art bleiben. Dieser
Gedanke wird meine Aufmerksamkeit schärfen, und meinen
Fleiß verdoppeln; und so werde ich, was auch der Erfolg
seyn mag, die Welt dereinst desto ruhiger verlassen können,
wenn ich mir bewußt seyn werde, alles, was in meinen
Kräften stand, gethan zu haben, um ihr meinen geistigen
Nachlaß so wohl beschaffen und in so guter Ordnung, als
mir möglich war, zu hinterlassen.“

Bei der Durchsicht seiner Schriften überzeugte sich Wieland,
wie sehr sein Styl und Geschmack sich allmälig geläutert
hatten. Seinen Jugendarbeiten beurtheilte er mit nachsichtsloser
Strenge. Nur wenige nahm er in die Sammlung
seiner Werke auf. Den meisten Werth legte er noch auf
seine „moralischen Erzählungen.“ Nach einem seiner damaligen
Briefe hielt er diese Erzählungen „für das Beste
von allem, was er vor seinem fünf und zwanzigsten Jahre
geschrieben habe.“ Ueber den Platz, den er seinen ersten
schriftstellerischen Versuchen in der Gesammtausgabe seiner
Werke anweisen sollte, schwankte er lange. In Bezug
auf seine Erzählung: „Araspes und Panthea“ äußerte er in
einem Briefe an seinen Verleger Göschen: „Ich finde, daß
es die höchste Unschicklichkeit wäre, dies noch sehr jugendliche
und meinen frühern Jugendwerken noch viel zu ähnliche
Product an die Spitze meiner sämmtlichen Schriften
zu stellen, und zwar nicht hinsichtlich des Inhalts oder der
darin geäußerten Geisteskräfte (in welcher Rücksicht es nicht
zu verachten ist), sondern weil mein Geschmack und Styl
damals noch zu unreif, und von dem, was er im Agathon
und im goldnen Spiegel ist, noch zu weit entfernt war.“
Oft verwarf Wieland wieder die bereits getroffenen Anordnungen.
Endlich entschloß er sich, seine Jugendarbeiten der
Ausgabe seiner Werke beizufügen, weil sie doch, wie er äußerte,
„gewissermaßen zur Geschichte unserer Literatur gehörten
und zeigten, von welchem Punkte er ausgegangen sei.“

Längere Zeit beschäftigte sich Wieland mit dem Gedanken,
auch seine Uebersetzungen in die Sammlung seiner
Werke aufzunehmen. Ueber diese Idee, die er wieder verwarf,
äußerte er sich in einem Briefe vom 1. November 1793
mit den Worten: „Alle Welt stimmt mit Recht darin
überein, daß meine Uebersetzungen des Horaz und des Lucian
so viel von meinem Eignen haben, und sich so weit
von der gewöhnlichen Uebersetzer-Manier entfernen, daß sie
so gut, als irgend eins meiner Originalwerke in eine Sammlung
aller meiner Schriften gehören, zumal da der Commentar
einen eben so beträchtlichen Theil ausmacht. Ich glaube
es dem Publikum schuldig zu seyn, daß die allgemeine Ausgabe
aller meiner Werke, auch die Satyren und Briefe des
Horaz, und wenigstens die auserlesenen Werke Lucian's nebst
meinem Commentar enthalte.“

Im Allgemeinen erklärte sich Wieland über die Gesammtausgabe
seiner Schriften in einem Briefe vom 30. Juni 1795
mit den Worten: „Unter meinen sämmtlichen Werken will
ich eigentlich nichts verstanden haben, als was ich nach meiner
besten Ueberzeugung für werth halte, unter die besten
und reifsten Producte meines Geistes aufgenommen zu werden.“
Mehrere seiner Werke wurden von ihm umgearbeitet,
um sie dem ihm vorschwebenden Ideal von Vollkommenheit
möglichst zu nähern. Er scheute weder Zeit noch Mühe,
siebzehn Gesänge seines „Neuen Amadis,“ dessen „licensiöse
Versart“ ihm nicht behagte, in zehnzeilige Stanzen umzuschmelzen.
Nach seinem eignen Geständniß ging Wielands
Bemühen hauptsächlich darauf hinaus, sowohl dem eben erwähnten
Gedicht, als seinen übrigen poetischen Arbeiten,
„ohne Nachtheil der ungezwungenen Leichtigkeit, Correctheit
des Stils und der Sprache zu geben.“ Zu Anfange des
Februar hatte er die „wirklich mühsame Revision der dreißig
Bände seiner sämmtlichen Werke“ vollendet. Er sah sich
dadurch mancher Sorgen überhoben. Einer reinen Freude
überließ er sich indeß erst, als die empfangenen Nachrichten
von zahlreichen Subscriptionen einigermaßen seine Besorgnisse
milderten, daß das Unternehmen für seinen Verleger
einen bedeutenden Verlust herbeiführen möchte.

Die politischen Ereignisse vermehrten in dieser Hinsicht
Wielands Besorgniß. Nicht für sonderlich günstig hielt er
den Moment, in welchem die Gesammtausgabe seiner Werke
an's Licht trat. „Wir sind leider,“ schrieb er, „in eine unglückliche
Zeit gefallen, und selbst die Hoffnung, das Einzige,
was uns zum Trost noch übrig blieb, scheint bereit, mit
jedem Augenblicke die Flügel aufzuspannen, und uns durch
die Flucht einem Zustande zu überlassen, der durch seine Ungewißheit
beinahe noch schlimmer ist, als das Aergste, was
uns wirklich treffen kann.“ Manches Unerfreuliche brachte
ihm aber auch schon die Gegenwart. Wielands Unmuth
kannte keine Grenzen, als ein Wiener Nachdruck seiner Werke,
ihren rechtmäßigen Verleger, der bei dem Unternehmen kein
Opfer gescheut, mit einem bedeutenden Verlust bedrohte.

In seinem Familienkreise mußte Wieland Trost und Erheiterung
suchen, und er suchte dort beides nicht vergebens.
Kaum hätte er eine Gattin finden können, die die Pflichten
einer thätigen Hausfrau und sorgsamen Mutter pünktlicher
erfüllt hätte, als seine liebe Dorothea. Ungestört konnte er
den größten Theil des Tages an seinem Arbeitstisch zubringen,
und dadurch nach allen Kräften für das Wohl seiner Familie
sorgen. Ohne durch ihr Aeußeres, noch durch Talente sich
auszuzeichnen, war Wielands Gattin sein höchstes Lebensglück.
In einem seiner Briefe nannte er sie ein Muster jeder
weiblichen und häuslichen Tugend. „Sie ist“, schrieb
er, „frei von jedem Fehler ihres Geschlechts, mit einem
Kopf ohne Vorurteil, und mit einem moralischen Charakter,
der einer Heiligen Ehre machen würde. Die Jahre, die ich
mit ihr lebe, sind herangekommen, ohne daß ich nur ein
einziges Mal gewünscht hätte, nicht verheirathet zu seyn.
Im Gegentheil ist sie und ihre Existenz so mit der meinigen
verwebt, daß ich nicht acht Tage von ihr entfernt seyn kann,
ohne etwas dem Schweizer-Heimweh Aehnliches zu empfinden.“
Die innige Liebe zu seiner Gattin gab ihm auch in
einem Briefe an Gleim die Worte ein: „Gott hat mich
aus einer Gefahr erlöst, an die ich ohne Schaudern nicht
denken kann. Ich war nahe daran, oder wenigstens machte
mich Liebe und Angst denken, das beste, für mich allein
geschaffene Weibchen zu verlieren. Alle lieben Engel Gottes
haben Mitleid mit mir und meinen armen Kindern gehabt;
wir haben unser bestes Mütterchen wieder, und sie befindet
sich außer Gefahr.“

Die Geburt eines Kindes hielt Wieland immer für
einen Zuwachs seiner häuslichen Glückseligkeit. Mit reiner
Vaterfreude betrachtete er die Entwicklung der „kleinen krabblichten
Mitteldinger von Aeffchen und Engelchen“, wie er
seine lieben Sprößlinge scherzweise nannte. Es war ein herzerfreuender
Anblick für ihn, und oft bat er einen auswärtigen
Freund, doch zu ihm zu kommen und seine Freude darüber
zu theilen, daß die Herzogin Mutter, der Herzog,
Prinz Constantin, Goethe, Gleim u.A. bei der Taufe seiner
Kinder Pathenstellen übernommen. Seine Gattin hatte
ihm vierzehn Kinder geboren, von denen ihm sechs Töchter
und drei Söhne am Leben blieben. Zwei liebe Kinder, Philipp
und Wilhelm, entriß ihm der Tod. „Die Zeit“, schrieb
Wieland „heilt wohl Wunden dieser Art, aber die Narbe,
die sie zurücklassen, bleibt so lange wir leben.“

Noch ehe ihn jener zwiefach hatte harte
Schicksalsschlag getroffen,
hatte Wieland seiner Jugendfreundin Sophie la Roche
geschrieben: „Ich habe eine ganz artige Nachkommenschaft
um mich her, alle so gesund und munter, gutartig und hoffnungsvoll,
jedes in seiner Art, daß ich meine Lust und Freude
daran habe, und mich gerade wegen dessen, was die Meisten
für eine große Last halten würden, für einen der glücklichen
Sterblichen auf Gottes Erdboden halte. Das Alter überschleicht
mich ganz unmerklich mitten unter dieser um mich
aufsprossenden und aufblühenden jungen Welt. Ich erfahre
je länger je mehr, daß alle wahre menschliche Seligkeit innerhalb
der Räume des ehelichen Lebens liegt. Ich werde
immer mehr Mensch, und in eben der Proportion immer
glücklicher und besser. Arbeiten wird meine Lust, weil ich
für meine Kinder arbeite, und auch davon bin ich im Innersten
überzeugt, daß mein ruhiges Vertrauen auf die Hand,
die das Gewebe unserer Schickungen webt, weder mich, noch
die Meinigen betrügen werde.“

Wielands Familienkreis war noch durch einen talentvollen
jungen Mann erweitert worden, den er bereits 1785
als Haus- und Tischgenossen bei sich aufgenommen hatte.
Dieser junge Mann, der, anfangs Hauslehrer von Wielands
Kindern, späterhin durch Familienbande noch näher an ihn
geknüpft ward, war Reinhold. „Es ist eine wunderbare
Geschichte“, schrieb Wieland den 15. Mai 1785 an Gleim,
„wie und auf was für Art dieser junge Mann aus den
Wolken, oder vielmehr aus den Armen irgend eines Gottes
in meinen Schooß gefallen, und mir und meiner Frau so
lieb geworden ist, daß wir ihn mit einstimmigem Beifall
unseres Kopfes und Herzens zu unserem Sohne angenommen
haben.“

Aus Wien gebürtig und in einem Jesuitencollegium erzogen,
hatte Reinhold dem Mönchsleben in dem Barnabiter-Orden
so wenig Geschmack abgewinnen können, daß er heimlich
nach Leipzig entfloh und von da nach Weimar ging, wohin
ihn seine Freunde v. Gemmingen und Blumauer an Wieland
empfohlen hatten. Die wohlwollende Aufnahme, die er
dort fand, verbunden mit dem Genuß der Denkfreiheit in einem
protestantischen Lande, versetzte ihn in die froheste Stimmung.
Selbst über seine noch ungewisse Zukunft konnte er sich beruhigen,
da Wieland ihn seines Charakters und seiner Kenntnisse
wegen schätzte, ihm einen Antheil an der Redaction
des „deutschen Merkurs“ gönnte, und später durch seinen
Einfluß ihm eine Professur der Philosophie auf der Universität
Jena verschaffte. Noch fester ward Reinhold's Verhältniß
zur Wielandschen Familie durch seine Neigung zu des Dichters
ältester Tochter, der damals sechzehnjährigen Sophie.
Reinhold erhielt am Altar ihre Hand, und fortwährend,
auch später, als er einem Ruf nach Kiel gefolgt war, bestand
zwischen ihm und Wieland ein ungetrübtes Freundschaftsverhältniß.

Wielands Vaterfreuden wurden erhöht, als er auch seine
übrigen erwachsenen Töchter glücklich vermählt sah. Die
Prediger Schorcht und Liebeskind, letzterer bekannt als Verfasser
der von Herder herausgegebenen „Palmblätter“ und
als Mitarbeiter an Wielands „Dschinnistan“, hatten sich mit
Caroline und Amalie Wieland verheirathet. Julie war die
Gattin des Kammerraths Stichling in Weimar geworden,
und Charlotte, die 1794 mit dem Dichter Baggesen und
dessen Gattin nach der Schweiz gereist war, knüpfte dort
unvermutet ein Ehebündniß. Wieland schrieb darüber den
17. April 1795: „Wenn je eine Ehe im Himmel geschlossen
worden, so ist es gewiß diese, die sich auf eine beinahe
wunderbare Art, und doch wieder so natürlich durch die entschiedenste
Sympathie der Herzen, Gemüthsart, Neigungen,
Sitten — zwischen dem Sohne Salomo Geßners, meines
liebsten und einzigen Jugendfreundes und einer Tochter seines
Freundes Wieland geschlossen hat — eine Verbindung,
die in jedem Betracht so ganz nach den innersten Wünschen
meines Herzens ist, daß ich mich nicht erwehren kann, dem
schönen Wahn der vortrefflichen Salomo Geßnerschen Wittwe
Raum zu geben, und mit ihr zu glauben, daß der Geist
meines verewigten Freundes selbst diese Ehe geknüpft habe.“

In seiner eigenen Ehe blieb Wieland immer dem schon
früh gefaßten Grundsatze treu, in seinem Aufwande nie die
durch seine Lage und seine Verhältnisse ihm vorgeschriebenen
Grenzen zu überschreiten. Einfach und schlicht, wie
seine Lebensweise, war Wielands Wohnung und Kleidung.
Nichts erinnerte in seinen Umgebungen an Prunk und Glanz,
und Luxusartikel kannte er fast gar nicht. Ueberall aber
zeigte sich in seinem Haushalt die äußerste Sauberkeit und
Ordnung. Sein Mittagstisch war einfach, und überhaupt
jede Ueppigkeit und Verschwendung ihm völlig fremd. Er
sah ein, daß der Seinigen Ruhe, wie seine eigene, durch
einen seine Kräfte übersteigenden Aufwand leicht gefährdet
werden konnte.

Seine Sparsamkeit artete nie in Geiz aus. Es war
ein harmloses Spiel, wenn er zuweilen mit Wohlgefallen
empfangene Goldstücke betrachtete oder sich dergleichen Münzen
gegen Silbergeld einwechselte. Er mußte sich sagen,
daß er sie doch nicht behalten konnte, und willig gab er sie
hin zu nöthigen und unentbehrlichen Ausgaben.

Völlig fremd war Wielands Charakter jede Art von Habsucht
und Eigennutz. Sein poetischer Sinn machte ihn gleichgültig
gegen den Erwerb, so wenig er das Erworbene verschwendete.
Schon seinen hausväterlichen Pflichten glaubte
er das schuldig zu seyn. Doch übte er Gastfreundschaft im
schönsten Sinne des Worts. Seine Freunde fanden bei ihm
immer die herzliche Aufnahme, die ihm selbst in seinen Jugendjahren
in Bodmers Hause zu Theil geworden war. So
weit es seine Kräfte irgend erlaubten, half er jedem, der
sich an ihn wandte, gern mit Rath und That. Um aufkeimende
Talente zu unterstützen, bewilligte er für Beiträge zu
seinem „deutschen Merkur“ mitunter ein höheres Honorar,
als er selbst erhielt. Aus Gutmüthigkeit wies er selbst Manuscripte,
die er nie abdrucken ließ, nicht zurück, sondern
zeigte sich bereit, sie zu bezahlen — eine Liberalität, durch
welche der Gewinn, den ihm sein Journal abwarf, nie bedeutend
werden konnte.

Im Grunde war Wieland in Bezug auf sich selbst sparsamer,
als gegen Andere. Darin lag auch vielleicht der
Grund, weshalb er während seines Aufenthalts in Weimar
nur wenige Reisen unternahm, obgleich er sie zur Erholung
von angestrengten Geistesarbeiten wohl bedurft hätte.
Seine eigene Aeußerung, daß er „ein Mensch sei, der selten
aus seinem Schneckenhäuschen heraus krieche“, schien sich
an ihm bewähren zu wollen. In einem Briefe an Gleim
setzte er die Gründe auseinander, weshalb er einer Einladung,
nach Halberstadt zu kommen, nicht folgen könne. „Tausend
seidene Bänder“, schrieb er, „fesseln mich an Weimar. Ich
bin in den Boden eingewurzelt und um nur Eins zu sagen,
wie kann ich, oder wie könnte meine Frau mit mir, sich von
den Kindern trennen? Unser Haus ist eine kleine Welt für
uns geworden. Aber Sie, liebster Gleim, Sie haben keine
solchen Hindernisse. Kommen Sie zu uns, und versuchen
Sie einmal, wie sich's in meinem Hause lebt, wo alle Augenblicke
aus irgend einem Winkel ein anderes Bübchen oder
Mädchen, auf das man nicht gerechnet hatte, hervorgekrochen
kommt.“

Eine Reihe von Jahren verstrich, ehe Wieland, den nicht
blos die Liebe zur Gemächlichkeit, sondern auch die mannigfachen
mit der Herausgabe des „deutschen Merkur“ verbundenen
Geschäfte an sein Haus fesselten, sich mit Reiseplänen
beschäftigte. Zur Stärkung seiner Gesundheit entschloß er
sich 1794 zu einem Ausflug nach Leipzig und Dresden.
Nach der letztgenannten Stadt zog ihn die dortige Gemäldegallerie.
Er wünschte in Dresden das strengste Incognito zu
beobachten. An seinen Freund und Verleger Göschen schrieb
er darüber: „Ich weiß nicht, warum Frau Fama so grillenhaft
ist, sich schon im Voraus mit einer so unbedeutenden
Sache, als meine Excursion nach Dresden ist, so viel zu
thun zu machen. Es ist meine Meinung gar nicht, mich in
Dresden Allen, die mich in Beschlag nehmen sollten, preiszugeben.
Weder meine Gesundheit, noch meine Diät, die
ich in meinen Jahren bei einer äußerst zarten und reizbaren
Constitution zu beobachten habe, noch meine Absicht, meine
Zeit in Dresden zur Betrachtung der dortigen herrlichen Gemäldesammlung
zu benutzen, könnte sich mit vielen Aufwartungen,
Besuchen, Diners und Soupee's vertragen, und ich
wollte die Reise dorthin lieber ganz aufgeben, als die Freiheit,
auch in Dresden (wo freilich keine Freiheitsbäume so leicht
Wurzel fassen können) nach meinem eigenen Sinn und Willen
zu leben.“

Dieser Wunsch ging nicht ganz in Erfüllung. So gern
auch Wieland jeder Gelegenheit, sich gefeiert zu sehen, auswich,
hatte er es doch nicht vermeiden können, in Pillnitz
dem Churfürsten vorgestellt zu werden. Manche interessante
Bekanntschaften, die er in Dresden machte, ließen ihn jedoch
seine Reise nicht bereuen. Mit größern Hindernissen hatte
er zu kämpfen, ehe er die Idee, das Land wieder zu sehen
in dem er seine Jugend verlebt, realisirte. Nicht nur für
den „deutschen Merkur“, sondern auch für die ununterbrochene
Fortsetzung des Drucks seiner sämmtlichen Werke hatte
er Sorge tragen müssen, ehe er an einen sechsmonatlichen
Aufenthalt in der Schweiz denken konnte, von welchem er
sich, nach seiner eigenen Aeußerung, „für seinen innern und
äußern Menschen viel Gutes versprach.“ Nicht blos die Sehnsucht,
seine an den Buchhändler Geßner in Zürich verheirathete
Tochter Charlotte wiederzusehen, bewog ihn zu jener
Reise. Auch sein leidender Gesundheitszustand mußte ihm
sagen, daß ihm Erholung höchst nöthig sei. „Ich bedarf“,
schrieb Wieland, „einer solchen Aufziehung meines innern
Uhrwerks, und die Freuden des Herzens, die mich in der
Geßnerschen Familie erwarten, werden ein Trunk aus der
Fontaine de Juvence für mich seyn.“

Ein Anflug von Hypochondrie, wie er selbst gestand,
machte allerlei Bedenklichkeiten in Wieland rege, ehe er sich
entschloß, die Reise nach der Schweiz anzutreten. „Man
spricht und schreibt“, äußerte er in einem seiner damaligen
Briefe, „gar so viel von der Unsicherheit der Landstraßen in
Franken und Schwaben, wo zahlreiche Räuberbanden sich
eingenistet haben sollen, daß ich in der That nicht weiß,
ob ich Recht thue, eine so gefährliche Reise mit Weib und
Kindern zu wagen. Ueberhaupt kommt mir ganz Deutschland
jetzt nicht viel besser vor, als es in den Zeiten des dreißigjährigen
Krieges war, und ich gestehe, daß ich alles Zutrauen
zu den Menschen verloren habe, und in jedem Unbekannten
einen Dieb und Mörder zu sehen glaube.“ An seinen Schwiegersohn,
den Buchhändler Geßner, schrieb Wieland bald
nachher: „Ich sollte freilich, wenn ich auch nur so viel
Glauben hätte, als der zehnte Theil eines Senfkorns, mehr
Vertrauen setzen in die lieben Engelein, die uns geleiten
werden. Aber das ist eben das Elend, daß ich weniger
Glauben habe, als der heilige Sanct Thomas, und auch
nicht viel mehr Herz als Glauben. Da lob' ich mir meine
ehrliche Hausfrau, eure Mutter! Die ist so zart, als ob
sie aus Postpapierschnitzeln gemacht wäre, und hat Herz und
Unerschrockenheit und Heldenmuth, trotz der tapfersten aller
Marfisen und Bradamanten.“

Am 24. Mai 1795 war Wieland mit seiner Frau und
drei Kindern, Caroline, Wilhelm und Luise, in einen bequemen
Wagen, den er der Herzogin Amalia verdankte, von
Weimar abgereist. Die freundliche Aufnahme, die er unterwegs
an mehrern Orten, besonders in Nürnberg gefunden,
ward noch übertroffen durch die zahlreichen Beweise von Liebe
und Wohlwollen, die er von ältern und jüngern Freunden
bei seinem Eintritt in die Schweiz empfing. An Göschen
schrieb Wieland den 8. August 1795. „Sie erhalten dies
Blättchen nicht — wie Sie billig vermuthen könnten — von
den Ufern des Lethe, dessen Anwohner ein süßes Vergessen
aller Dinge über der Erde eingesogen haben, sondern von
dem rechten Ufer des Zürchersees, in dessen Nachbarschaft ich
ein artiges kleines Häuschen schon seit ungefähr acht Wochen
bewohne, und mich so wohl befinde, als ob ich in meinem
nun bald zurückgelegten 63sten Jahre auf neue Rechnung zu
leben anfangen sollte. Sie kennen das Land und den Ort
und die liebenswürdigen Menschen, mit denen ich lebe. Sie
haben sich selbst, wenn ich nicht irre, mehrere Tage in dem
Geßnerschen Hause aufgehalten, und wenn Sie sich nun das
Vergnügen denken, in welches ich durch eins meiner liebsten
Kinder mit demselben gekommen bin, so werden Sie sich
leicht vorstellen können, daß Tage und Wochen mit einer
mir selbst kaum begreiflichen Geschwindigkeit, über meinem
Haupt wegfliegen, und wie lange mein hiesiger Aufenthalt
auch währen könnte, er mir am überraschenden Tage des
Scheidens doch immer nur ein kurzer Morgentraum scheinen
wird.“

Durch manche Besorgnisse, die der Gang der politischen
Ereignisse in ihm weckte, fühlte sich Wieland bewogen, seine
Abreise zu beschleunigen. „Der Krieg“, schrieb er, „hat
sich nun von den Ufern des Rheins und Neckars bis in's
Herz von Deutschland gezogen. Alles weicht dem unaufhaltsamen
Strom, und es fehlt hier nicht an Gerüchten,
die uns auch für die Reiche von Thüringen und Sachsen
bekümmert machen könnten, wofern es den Westfranken
vielleicht Ernst seyn sollte, allen freiwilligen sowohl als gezwungenen
Theilnehmern an dem Göttern und Menschen
verhaßten Kriege ihre schwere Hand fühlen zu lassen. Haben
nun auch die Zeitumstände mich die Wonnetage, die ich mir
von meinem hiesigen Aufenthalt versprach, nicht so rein genießen
lassen, als ich wohl gewünscht hätte, so ist doch einer
von den Hauptzwecken meiner Reise erreicht. Ich befinde
mich ungemein wohl, und wenn der gute Genius, der meine
Reise von Weimar nach Zürich begünstigte, mich auch
von Zürich nach Weimar zurückgeleitet, so darf ich hoffen,
die guten Folgen derselben für meine Gesundheit und die
Munterkeit meines Geistes noch mehrere Jahren zu verspüren.“

Am 15. September 1795 meldete Wieland, daß er letztverwichenen
Sonntag um zwei Uhr Nachmittags mit seiner
lieben Reisegesellschaft gesund und wohlbehalten in Weimar
angekommen sei. „Sein guter Genius“, schrieb er, „habe
es so geleitet, daß er auf der ganzen Route über Stuttgart,
Heilbronn, Schwäbisch-Hall, Anspach, Nürnberg, Bamberg,
Coburg und Saalfeld keinen Franzosen zu Gesicht bekommen,
auch nirgends kaiserliche Truppen angetroffen, auf keiner
Post länger als eine Stunde aufgehalten worden sei, daß er
seine aus Vorsicht mitgenommenen deutschen und französischen
Pässe auch nicht ein einziges Mal nöthig gehabt, und
mit Einem Worte so ruhig und bequem gereist sei, als ob
überall Friede wäre.“

Sein Aufenthalt in der Schweiz hatte ihm das Landleben
von einer so anmuthigen Seite gezeigt, daß ihm, der, nach
seinem eignen Geständniß, „gern wie Horaz, durch's Leben
weggeschlichen wäre, und der nichts mehr haßte als Stadt-,
Hof- und Weltgetümmel“, sich oft der sehnsuchtsvolle
Wunsch aufdrang, in ländlicher Zurückgezogenheit, der Natur,
sich selbst und den Seinigen leben zu können. Die Achtung
und Neigung fürstlicher Gönner, die Freundschaft mancher
vorzüglichen Männer, die Weimar damals in sich versammelte,
hätten ihn in jenem Entschluß wankend machen können.
Oft aber ergoß sich Wieland in bittere Klagen, daß er bei
aller Muße doch ein sehr zerstückeltes Leben führe, mit Unterbrechungen
durch Besuche von Einheimischen und Fremden.
Sein Zartgefühl für das Schickliche versetzte ihn in eine sehr
unmuthige Stimmung, wenn er von Fremden im Schlafrock
und in der Nachtmütze überrascht ward. Trostlos machte
ihn besonders die Vorstellung, daß seine arglos hingeworfenen
Aeußerungen von solchen Besuchenden aufgefangen
und öffentlich bekannt gemacht werden könnten. All' diesem
Ungemach glaubte er in einer ländlichen Zurückgezogenheit
zu entgehen, die ihm überdieß manchen Lieblingsplan, der
seinen Geist beschäftigte, auszuführen vergönnte. Ernstlich
dachte er längere Zeit daran, seinen bisherigen Aufenthalt
in Weimar mit einem freundlichen Landhause bei Hohenstädt,
unweit Grimma, zu vertauschen. Viel Lockendes hatte für
ihn die Idee, dort seines Freundes Göschen Nachbar zu
werden. Seine Verhältnisse zum Weimarischen Hofe nöthigten
ihn indeß, diesen Plan wieder aufzugeben.

Den Aufenthalt in dem unweit Weimar gelegenen Rittergute
Tannrode malte sich Wielands Poesie mit den glänzendsten
Farben aus. Ueber den Ankauf dieses Gutes, das
der Familie von Egloffstein gehörte, pflog er Unterhandlungen.
Er nannte es in einem seiner Briefe ein ächtes Horazisches
Sabinum. „Ich schmeichle mir“, schrieb er, „wenn ich erst
in meinem alten Schlößchen Tannrode etablirt seyn werde,
in der herrlichen Luft und der schönen Natur, die mich dort
umgeben wird, neue Munterkeit und Kraft zu meinen Geistesarbeiten
zu erhalten.“ Diese Idee gab Wieland jedoch
wieder auf. Er entschloß sich zu dem Kauf des unweit
Weimar gelegenen Gutes Osmanstädt für die Summe von
22,000 Thalern. Diese Summe glaubte er theils durch den
Verkauf seines Hauses in Weimar, theils durch ein etliche
Jahre verzinsliches und nach und nach abzutragendes Capital
decken zu können, das er durch Vermittlung seines Freundes
Göschen zu erhalten hoffte.

Mit manchen Hindernissen hatte Wieland, da Göschen's
Antwort ablehnend ausfiel, noch zu kämpfen, ehe er seinen
Lieblingswunsch realisiren konnte. Seinen Credit in Weimar
wollte er nicht benutzen. „Davon bin ich ziemlich überzeugt“,
schrieb er, „wenn alle andern Stricke reißen sollten, der Herzog
würde mich nicht in der Noth stecken lassen. Aber ich
habe mehr als Eine Ursache, zu diesem heroischen Mittel,
nur im äußersten Nothfall zu concurriren.“ In einem Briefe
an Göschen äußerte Wieland: „Hören Sie, lieber Freund,
wie ich glaube, daß meine Angelegenheit, ohne daß Ihnen
oder mir zu wehe dabei geschieht, arrangirt werden könnte;
denn ganz kann ich Sie freilich nicht aus dem Spiel lassen,
so sehr ich's auch thun zu können wünschte. Sie sind nun einmal,
weil Sie es selbst so gewollt haben, mein Verleger,
und müssen es seyn und bleiben, dafür ist kein Rath.“ — Nachdem
Wieland nun das Honorar für die neue Ausgabe
seiner Werke auf 7000 Thaler festgesetzt hatte, schloß er seinen
Brief an Göschen mit den Worten. „Warum ich Sie bitte,
ist, daß ich auf künftigen Michaelistag 4000 Thaler von
Ihnen zu empfangen sicher rechnen könnte.“

Wie wohl sich Wieland fühlte in seinem „Osmantinum“
oder seiner „Oberinstädtischen Retraite“, wie er sein ländliches
Asyl mitunter nannte, schilderten mehrere seiner damaligen
Briefe. Am 25. April 1797 hatte er dort, nach abgeschlossenem
Kauf, seinen Einzug gehalten. Ein Vierteljahr
später, den 25. Juli, schrieb er: „Mir ist, als ob gar keine
andere Art zu existiren für mich möglich sei, und die Weimarischen
Propheten, die als ganz unfehlbar voraussahen,
daß ich mich gar jämmerlich auf dem Lande und vis à vis de
moi même langweilen würde, bestehen mit Schande. Auch
sperren sie die Augen mächtig darüber auf, daß ich so heiter
und vergnügt aussehe, und können sich daß Phänomen gar
nicht erklären. Ich hingegen begreife das Wunder sehr gut,
und in der That ungleich besser, als wie ich die vier und
zwanzig Jahre, die ich in Weimar gelebt, noch so leidlich
habe aushalten können. Landluft, unverkünstelte Natur,
viel Gras und schöne Bäume, äußere Ruhe und freie Disposition
über mich selbst und meine Zeit — das Alles zusammengenommen
ist, so zu sagen, mein Element, so gut,
wie die Luft des Vogels und das Wasser des Fisches Element
ist; und es geht also ganz natürlich zu, daß ich darin gedeihe.“

Wieland war damals unerschöpflich im Lobe des Landlebens,
das, wie er glaubte, sehr wohlthätig auf seinen Gesundheitszustand
einwirke. Er schrieb darüber den 19. December
1797 einem Freunde: „Das Angenehmste ist, daß
ich in diesem veränderlichen, dumpfen und schlackrigen Winter
eine über alle Menschenerwartung hinausgehende Probe
über meine Leibesconstitution mache. In der Stadt würde
ich mich in diesen verwichenen acht Wochen wahrscheinlich
ziemlich schlecht befunden haben; hier in meinem Hause zu
Osmanstädt befinde ich mich ununterbrochen wohl und munter,
arbeite an meinem Schreibtisch mit Succeß, habe, ungeachtet
ich wenig an die Thür komme, guten Appetit, und
schlafe weit besser, als ehemals. Alles dies entscheidet, wenigstens
was mich betrifft, den Vorzug des Landlebens vor
dem Stadtleben, nichts von den negativen und passiven Vorzügen
zu gedenken, welche die Landmaus beim Horaz gegen
ihre Freundin, die Stadtmaus, geltend macht. Nebenher
thut mir auch das Bewußtseyn wohl, daß ich meinen Garten
bereits in einen merklich bessern Zustand versetzt habe. Ueber
dreihundert Bäume habe ich gepflanzt, von deren größerem
Theil, wenn sie gut durch diesen Winter kommen, ich wenigstens
die ersten Früchte zu erleben hoffen kann; und das,
was ich auf Cultur und Verbesserung verschiedener, nach
und nach durch Verwahrlosung in Abnahme gekommener
Parthien bereits gewandt habe und noch verwenden werde,
wird schon im künftigen Jahre so auffallend seyn, daß, wer
mich wieder besucht, sich in ein kleines Paradies versetzt zu
sehen glauben wird.“

Unter den erwähnten ländlichen Beschäftigungen war
Wieland seinen literarischen Arbeiten nicht untreu geworden,
obgleich manche darunter ihm so viel Beschwerden und Verdruß
bereiteten, daß er sehnlich wünschte, sich ihrer entledigen
zu können. Den „deutschen Merkur“ würde er, wenn
er den mäßigen Gewinn, den ihm diese Zeitschrift abwarf,
hätte entbehren können, zuerst aufgegeben haben. Sehr unwillig
ward er mitunter über die reichlichen Zusendungen
schlechter Verse und anderer mittelmäßiger Produkte. Besonders
ward Wielands Zeit zerstückelt durch die Beantwortung
zahlreicher Briefe, die aus allen Gegenden Deutschlands
an ihn gelangten. In dieser Beantwortung war er freilich
mitunter so saumselig, daß er die deshalb ihm gemachten Vorwürfe
wohl verdient zu haben glaubte, und sich selbst bisweilen
noch schärfer tadelte. Wielands Humor, der ihn nie
ganz verließ, gab ihm einst eine öffentliche Erklärung ein,
durch die er den zu häufigen und werthlosen Manuscriptsendungen
vorbeugen wollte.

„Verschiedene, welche mich,“ schrieb er, „mit allerlei
theils versificirten, theils prosaisch-poetischen Aufsätzen, Idyllen
u. dgl. für den Merkur zu beschenken die Gewogenheit
hatten, setzen mich in eine Art von Verlegenheit, deren ich
gern auf immer überhoben zu seyn wünsche. Ihr geneigter
Wille verdient Dank; aber es entsteht hier eine leidige Collision
von Pflichten, deren Effekte weder ihnen noch mir angenehm
seyn können. Einige scheinen von der Güte ihrer
Producte so überzeugt zu seyn, daß man ihnen, ohne Beleidigung,
weder sagen, noch zu verstehen geben kann, man sei
anderer Meinung. Andere sind zwar bescheidener, geben sich
blos für Anfänger aus, bitten um Nachsicht, oder daß man
ihnen ihre Lection corrigiren, oder ihnen wenigstens sagen
möchte, ob sie zur Dichterei berufen seien oder nicht. Aber
sie bringen das mit einer so sichtbaren Erwartung eines höflichen,
d.i. ihrer Eigenliebe schmeichelnden Bescheides vor,
daß man's kaum über's Herz bringen kann, ihnen durch eine
ehrliche Antwort wehe zu thun. Hierzu kommt noch, daß
unser einer — der von einem solchen jungen Candidaten des
Musenpriesterthums gefragt wird: Meister, was soll ich
thun? und ihm nach seinem Gewissen die Antwort werden
läßt: Alles, lieber Freund, nur keine Verse machen! — sich
darauf verlassen kann, daß der junge Aspirant diese Antwort
geradezu für einen Beruf annehmen wird, sich nun erst recht
auf's Versemachen zu legen. Denn — sagt er zu sich selbst — meine
Verse müssen doch wohl gut seyn, weil Wieland
sich fürchtet, daß ich ihn ausstechen werde, und mich also
gleich an der Schwelle des Musentempels gern zurückschrecken
möchte. — Wie könnte der arme Verfasser des Winter- und
Sommermährchens sich unterstehen, einem solchen Rivalen
etwas Unangenehmes zu sagen? Der junge Mann würde
natürlicher Weise denken müssen, es verdrieße Wieland nur,
sich in Leichtigkeit der Verse und guter Art zu erzählen,
übertroffen zu sehen. Das will ich denn auch dem jungen
Dichter hiermit ohne Widerrede zugestanden haben. Nur
der Merkur ist kein würdiger Schauplatz für solche Originalwerke.
Mein unmaßgeblicher Rath ist, sie besonders, und
um des Effects willen, auf prächtigem holländischen Papier,
mit Kupfern von Chodowiecky, abdrucken zu lassen. Der
Verfasser wird an der Wirkung sein Wunder sehen! Jetzt
ist gerade der rechte Zeitpunkt, wo die Nation für solche
Werke Sinn hat, denn man sieht ja, wie gut sie den Oberon
aufgenommen, der doch nur auf schlechtem Papier, und ohne
Kupfer von irgend Jemand, sein Fortkommen in der Welt
suchen mußte.“

Ein anderes Ungemach, worüber Wieland sich oft bitter
beklagte, erwuchs ihm aus den zeitraubenden Correcturen,
die er zwanzig Jahre hindurch allein besorgt, und erst 1793
sie einem Hausgenossen, einem Candidaten der Theologie,
Lütkemüller mit Namen, übertragen hatte. Mit Unmuth
äußerte sich Wieland oft über das unleserliche Manuscript.
Jeder Gelehrte und Schriftsteller, äußerte er, sollte eine leserliche
Hand schreiben, das könne man mit Fug und Recht
fordern; sonst müsse er seine Druckschriften von einem seiner
Hand kundigen Schreiber gut copiren lassen. Dergleichen
Verdrießlichkeiten, gegen die er durch lange Gewohnheit hätte
gleichgültig werden sollen, erzeugten in ihm sogar den Gedanken,
die Herausgabe des „deutschen Merkurs“ aufzugeben,
ungeachtet dies Journal für ihn bisher keine unbedeutende
Erwerbsquelle gewesen, und von talentvollen Köpfen, unter
andern seit 1785 von Reinhold, und seit 1788 von Schiller
durch gehaltvolle Beiträge unterstützt worden war.

Am 26. November 1798 theilte Wieland seinem Freunde
Göschen die Nachricht mit, daß der „deutsche Merkur“ mit
dem December aufhören werde. Vierzehn Tage nachher widerrief
er jedoch diesen Entschluß, und erklärte sich für die
Fortsetzung seines Journals, wenigstens bis zum Schluß des
Jahrhunderts. Der Rath seiner Freunde mochte ihn zu diesem
Entschluß gebracht haben, von welchem ihn ein Blick
auf den damaligen Zustand der deutschen Literatur zurückgeschreckt
hatte. Die Kantische Philosophie, die ihm durch
Reinholds Bemühungen, ihre Principien immer allgemeiner
zu verbreiten, nicht unbekannt hatte bleiben können, äußerte
ihren Einfluß auf alle wissenschaftliche Forschungen. Unverkennbar
war besonders der Einfluß jener Philosophie auf die
neuere Aesthetik, an deren Stelle jetzt eine Geschmackscritik
treten sollte. Dagegen hatte Wieland im Wesentlichen nichts
einzuwenden. Aber die neue philosophische Schule, die sich
aus der Kantischen gebildet, schien ihm eine gänzliche Umgestaltung
der Aesthetik herbeizuführen, seit man angefangen
hatte, sie auf die Grundideen der Fichte'schen Wissenschaftslehre
zu reduciren. Dies war besonders von Schiller in den
„Horen“ geschehen. Mit wachsender Besorgniß sah Wieland
an die Stelle ruhiger Untersuchungen eine neue Sturm- und
Drangperiode treten, und wie in der politischen Welt, schien
auch im Gebiet der Aesthetik eine Art von Terrorismus vorherrschend
werden zu wollen. Auf's Heftigste erregt ward
die Leidenschaft der verschiedenen Partheien durch die in dem
Schillerschen Musenalmanach vom Jahr 1797 gedruckten
„Xenien.“

Die Verfasser dieser Epigramme, Goethe und Schiller,
waren Wielands Freunde. Seiner Verehrung Goethe's ist
bereits früher gedacht worden. Schillers Talenten jedoch
hatte Wieland anfangs nicht volle Gerechtigkeit widerfahren
lassen in einer ziemlich harten und fast unbilligen Beurtheilung
einiger Scenen des „Don Carlos“, welche Schiller
in der „Thalia“ mitgetheilt hatte. Wielands Urtheil enthielt
ein Brief vom 6. März 1785. „Ich kann irren,“
schrieb er, „jedenfalls aber spreche ich nach meiner innigsten
Ueberzeugung, wenn ich sage, daß ich weder die Charaktere
in diesem Stück richtig gezeichnet, noch die Leidenschaften
mit Wahrheit dargestellt finde; daß ich auch dann, wenn ich
zugeben könnte, daß es einem Tragödienschreiber, der seine
Personen aus dem sechzehnten Jahrhundert an dem Hofe
König Philipps II. nimmt, erlaubt sei, sie in ideale Phantasiegeschöpfe
zu verwandeln, doch die psychologische Wahrheit
nicht selten an ihnen vermisse, ohne welche sie allenfalls,
wenn man will, schöne Carricaturen seyn mögen, aber doch
immer nur Carricaturen sind; daß ich ziemlich häufig auf
Gedanken und Ausdrücke gestoßen bin, die, meinem Gefühl
nach, bald schwülstig, bald zur Unzeit witzig, bald sonst unschicklich
und der redenden Person nicht anständig sind; und
daß überhaupt die Sprache in diesem Stück sehr weit davon
entfernt ist, was nach meinem von Sophokles und Racine
abgezogenen Ideal die schöne Sprache der Tragödie seyn soll.“

Ungeachtet dieser strengen Critik, die ihm eine unmuthige
Stimmung eingegeben haben mochte, ward Schiller, als er
einige Jahre später (1787) nach Weimar kam, von Wieland
mit väterlicher Zuneigung empfangen. „Wir werden schöne
Stunden haben,“ schrieb Schiller; „Wieland ist jung, wenn
er liebt.“ Ein freundschaftliches Verhältnis zwischen beiden
Dichtern dauerte fort, und ward noch fester geknüpft durch
Schillers Beiträge zum „deutschen Merkur.“ Im December
1787 eröffnete Wieland dem Publikum die Aussicht, daß
„Schiller mit dem nächsten Jahrgange vielleicht jedes Monatsstück
mit einem Aufsatze seiner Hand zieren werde, die
schon in ihren ersten Versuchen den künftigen Meister verrathe,
und nun, da sein Geist den Punkt der Reise erreicht
habe, die Erwartung rechtfertige, die sich das Publikum von
dem Verfasser des „Fiesko“ und des „Don Carlos“ zu
machen Ursache gehabt habe.“ Wieland fügte hinzu: „Da
ich selbst vom Mittelpunkt des Lebens schon einige Jahre
herabsteige, und täglich mehr Gelegenheit finde, an mir selbst
zu erfahren, wie wahr das Virgilische: Facilis descensus
Averni in mehr als Einem Sinne ist, so gereicht es mir zu
nicht geringer Ermunterung, diesen vortrefflichen jungen
Mann an meiner Seite zu sehen; und mit solcher Unterstützung
darf ich sicher hoffen, den deutschen Merkur seinem
ersten gemeinnützigen Zwecke in Kurzem auf eine sehr
merkliche Art näher zu bringen.“

Mehrere Stellen in Wielands damaligen Briefen sprachen
für seine Anerkennung und Hochachtung Schillers.
Mit liebenswürdiger Bescheidenheit weigerte sich Wieland,
für den „historischen Calender“, den Schiller damals herausgab,
das Leben des Cardinals Richelieu zu schildern. Er
wollte nicht mit Schiller in die Schranken treten, der für
jenen Calender seine „Geschichte des dreißigjährigen Kriegs“
lieferte. „Diese Geschichte,“ schrieb Wieland, „hat so viele
Leser gehabt, als es in dem ganzen Umfang unserer Sprache
Personen giebt, die auf einigen Grad von Cultur des Geistes
Anspruch zu machen haben. Von einem Schriftsteller
verfaßt, dessen frühere Werke in der dramatischen Dichtkunst
sowohl, als in derjenigen, die sich mehr dem Gebiet der historischen
Muse nähert, große Erwartungen von dem, was
sein Geist in dem Zeitpunkt seiner Reise leisten könnte, erweckt
hatten, übertraf sie selbst diejenigen, zu welchen man
sich durch seinen ersten Versuch in dem historischen Fache berechtigt hielt;
einen Versuch, der bereits alles, was unsere
Literatur in dieser Hinsicht aufzuweisen hatte, hinter sich
zurückließ, und natürlicher Weise in Allen, denen der Ruhm
der Nation nicht gleichgültig ist, den Wunsch erregen mußte,
daß ein Schriftsteller, der bei seinen ersten Schritten in dieser
neuen Laufbahn ein so entschiedenes Talent gezeigt hatte,
sich zu einem Platze neben Hume, Robertson und Gibbon
emporzuschwingen, sich, wo nicht gänzlich, doch hauptsächlich,
der Geschichte unseres Vaterlandes widmen möchte.“

Mit diesem Urtheil war es Wieland Ernst, und das
Verhältnis zwischen ihm und Schiller erhielt sich in der ursprünglichen
Reinheit, wie es der Letztere mehrere Jahre zuvor
(1787) durch die Worte bezeichnet hatte: „Mit Wieland
bin ich ziemlich genau verbunden, und ihm gebührt ein großer
Antheil an meiner jetzigen Behaglichkeit, weil ich ihn
liebe, und Ursache habe zu glauben, daß er mich auch liebt.“
Schillers Gesinnungen gegen Wieland, wenn sich auch
seine ästhetischen Ansichten geändert hatten, waren dieselben
geblieben. Wieland dagegen schien ihn mit einer Art von
Neid zu betrachten. Die Anzeige der neuen Ausgabe seiner
Werke, von denen die erste Lieferung erschienen war, hatte
er mit den Worten begleitet: „Wäre es auch nur, damit
man uns nicht gar über den neu erschienenen Horen aus dem
Gesicht verliert, die jetzt die allgemeine Aufmerksamkeit beschäftigen,
und in der Allgemeinen Literaturzeitung so pompös
angekündigt und so hyper-pompös recensirt worden sind.“

Weder in den „Horen“, noch in den „Xenien“ war
Wieland in Vergleich mit andern Schriftstellern auf eine
Weise angegriffen worden, die ihn hätte veranlassen können,
sich persönlich zu beklagen. Nur in einem Anflug übler
Laune hatte er sich durch einige Xenien (Göschen an die
deutschen Dichter, Peregrinus Proteus u.a.) verletzt fühlen
können. Der Tadel war meistens weniger gegen ihn, als
gegen seine Nachahmer, besonders den Rector Manso in
Breslau, gerichtet. Aber der Ton, der in jenen Epigrammen
herrschte, und der Uebermuth, der sie charakterisirte,
war Wielands Urbanität zuwider. Er glaubte, seine Meinung
darüber öffentlich aussprechen zu müssen, und wählte
dazu die Form des Dialogs, der ihm gönnte, den schärfsten
Tadel auszusprechen, und sich doch zugleich den Schein zu
geben, als vertheidige er die Verfasser der „Xenien.“ Er
bezweifelte sogar, daß sie, ungeachtet des allgemeinen Gerüchts,
aus Schiller's und Goethe's Feder geflossen seyn
könnten. Die bedenkliche Frage, wie diese Epigramme in
den Musenalmanach gekommen wären, suchte Wieland mit
einer seinen satyrischen Wendung dadurch zu erklären, daß
Schiller, aus Mangel an Zeit, das Ordnen seiner Distichen
nicht selbst besorgt habe. „Das Geschäft,“ schrieb Wieland,
„kam zur bösen Stunde in die Hände irgend eines jungen,
lebhaften, von Witz und Muthwillen strotzenden, für Goethe
und Schiller enthusiastisch eingenommenen Kunstjüngers,
welcher der Versuchung nicht widerstehen konnte, diese Gelegenheit
zu benutzen, und — vielleicht weniger in der Absicht,
sich ein Verdienst um seine magnos amicos zu erwerben,
als um sie zu rächen, und ein schreckliches Exempel an
ihren Widersachern zu statuiren — in aller Stille eine gute
Anzahl derber, handfester Distichen von seiner eignen Fabrik
hinzuthat. Das in den parvum amicum gesetzte allzu große
Vertrauen wäre denn also das Einzige, was dem Herausgeber
des Almanachs zur Last gelegt werden könnte, und wofür
er durch den häßlichen Spuk, den die „Xenien“ machen,
mehr als zu viel bestraft ist. Wer weiß, welches Meisterwerk,
das uns allen Freude machen wird, ihn damals beschäftigte,
als er dem jungen Brausekopf die Sorge für seinen
Musenalmanach überließ, und sich dadurch unwissend
manchen bittern Augenblick bereitete.“

Unter dieser schonenden Wendung verbarg Wielands
Ironie seine wahre Meinung, die er in einem Briefe an
Göschen vom 29. November 1796 mit den Worten aussprach:
„Ich habe wenig Freude daran, wenn Männer, wie Goethe
und Schiller, der Welt eine solche Farce geben, und durch
einen Muthwillen, der in ihren Jahren kaum verzeihlich ist,
sich selbst eine pöbelhafte Behandlung zuziehen. Ich möchte
eher darüber weinen, als lachen.“ Ueber die ihm gesandten
Gegen-Xenien, die der Buchhändler Dyk in Leipzig verfaßt
hatte, schrieb Wieland: „Ich werde mich wohl hüten, dieses
von der Pleiße zu uns herüberschallende Echo hier Jemand mitzutheilen;
ich fürchte jedoch, es wird ohne mich bekannt genug
werden.“ In einem spätern Briefe vom 5. December
1796 äußerte Wieland: „Das hätten die Herren Götterbuben,
um mit dem Verfasser des Ardinghello zu reden,
doch voraussehen sollen, daß man beschmutzt wird, wenn
man sich zum Spaß mit Gassenbuben herumbalgt.“

Wielands Unmuth über die „Xenien“, die er seinen
Freunden geraume Zeit nicht verzeihen konnte, erhielt neue
Nahrung durch die Reform im Gebiet der Aesthetik, die
damals von den Brüdern August Wilhelm und Friedrich
Schlegel ausging. Ein patriotisches Interesse schien es nicht
zu seyn, was ihre vereinten Bemühungen leitete, der deutschen
Poesie einen neuen Schwung zu geben. Sie begünstigten
vielmehr die poetischen Formen des Auslandes, und suchten
durch Uebersetzungen und Nachbildungen eine neue Dichterschule
zu begründen, die der romantischen Poesie vorzugsweise
das Wort redete. Gewohnt, das Schöne und Gute
überall anzuerkennen, wo er es fand, war Wieland jenen
Bestrebungen nicht abgeneigt. Er erinnerte sich, daß er einst
selbst ähnliche Wege betreten hatte, und erkannte daher das
Fortschreiten einer jüngern Generation gern an. Was ihm
aber keineswegs behagte, war der polemische Ton, durch
den die Häupter der romantischen Schule die von ihnen aufgestellten
Principien geltend zu machen suchten. Schonungslos
griff eine von den Gebrüdern Schlegel herausgegebene
Zeitschrift, „Athenäum“ betitelt, seit dem Jahr 1798 alles
an, was die „Xenien“ noch verschont hatten. Auch Wieland
entging diesem Schicksal nicht durch eine, späterhin von
ihm selbst als voreilig erklärte Aeußerung in der Vorrede zu
seinen sämmtlichen Werken. „Seine beinahe ein halbes Jahrhundert
umfassende Laufbahn“, schrieb er dort, „habe begonnen,
da eben die Morgenröthe unserer Literatur vor der aufgehenden
Sonne zu schwinden angefangen, und er beschließe
sie, wie es scheine, mit ihrem Untergange.“

Unter mehrern Angriffen, die seitdem von den Häuptern
und Anhängern der romantischen Schule gegen das sogenannte
goldene Zeitalter der Literatur gerichtet wurden, befand sich
auch im zweiten Bande des „Athenäums“ eine gegen Wieland
gerichtete „Citatio edictalis.“ Sie lautete: „Nachdem
über die Poesie des Hofraths und Comes Palatinus Caesarius
Wieland in Weimar, auf Ansuchen der Herren Lucian, Fielding,
Sterne, Bayle, Voltaire, Crebillon, Hamilton und
vieler anderer Autoren Concursus creditorum eröffnet, auch
in der Masse mehreres verdächtigt, und dem Anschein nach
dem Horaz, Ariost, Cervantes und Shakspeare zustehende
Eigenthum sich vorgefunden: als wird jeder, der ähnliche
Ansprüche titulo legitimo machen kann, hierdurch vorgeladen,
sich binnen sächsischer Frist zu melden, hernachmal aber zu
schweigen.“ Dieser öffentliche Angriff Wielands war das
Signal für alle Anhänger der romantischen Schule, über
den genannten Dichter die wegwerfendsten Urtheile zu fällen,
und ihm unter andern die Anerkennung des Hans Sachs
im „deutschen Merkur“ als sein bedeutendstes Verdienst um
die literarische Welt anzurechnen. Kaum konnte ihm verargt
werden, wenn er, tief gekränkt, in seinem Unmuth die Frage
aufwarf: „Ob er das um seine Zeit und seine Nation verdient
habe?“

Was ihn hauptsächlich schmerzte, war, daß der größere
Theil derer, die ihn nicht tief genug herabwürdigen zu können
glaubten, unter Goethes Aegide zu stehen schien, da das
„Athenäum“, unerschöpflich in dem Lobe dieses Dichters, zu
den „drei größten Tendenzen des Zeitalters“ außer der französischen
Revolution und Fichte's „Wissenschaftslehre“, auch
„Wilhelm Meister's Lehrjahre“ gerechnet hatte. Obschon
der aufrichtigste Verehrer und Bewunderer Goethe's, fühlte
Wieland sich ihm allmälich entfremdet, wenn auch Goethe's
Persönlichkeit noch immer einen unwiderstehlichen Reiz auf
ihn ausübte. An Herder, für den er längst eine große Zuneigung
empfunden, schloß er sich um so inniger an, da Goethe
und Schiller sich einander mehr genähert hatten, als es
bisher der Fall gewesen war. Aber während Wieland Herder's
Unmuth über Kant's „Kritik der reinen Vernunft“
theilte, und sich bei einer Anzeige an Herders „Metakritik“ zu
einer leidenschaftlichen Philippika hinreißen ließ, fand er selbst
Niemand, der die unbillige Behauptung, „er habe sich selbst
überlebt“, zu wiederlegen suchte. Zwar bemühten sich Kotzebue
und Merkel, in dem „Freimüthigen“ und in den „Briefen
über die wichtigsten Produkte der schönen Literatur“, Wieland
an seinen Gegnern zu rächen, doch geschah es nicht selten
auf eine für ihn unwürdige Weise.

Wie Wieland selbst über seine Gegner urtheilte, zeigte
ein 1799 an einen Freund gerichteter Brief, der zugleich
einige Andeutungen über sein Verhältniß zu Goethe und
Schiller enthielt. „Warum ich Sie bitten möchte“, schrieb
Wieland, „wäre besonders dies: sich mit den Gebrüdern
Schlegel und Comp. nicht abzugeben. Es sind grobe, aber
witz- und sinnreiche Patrone, die sich Alles erlauben, nichts
zu verlieren haben, nicht wissen, was Erröthen ist, und
mit denen man sich beschmutzen würde, wenn man auch den
Sieg über sie erhielte, welches doch beinahe unmöglich ist,
da sie, auch geschlagen und niedergeworfen, gleich wieder
aufstehn, und es nur desto ärger machen würden. Können
Sie's aber ja nicht lassen, den Muthwilligen, die durch ein
in Deutschland noch neues genre, nämlich französische persiflage,
ihr Glück zu machen hoffen, etwas abzugeben, so
beschwöre ich Sie bei allen Göttern, lassen Sie wenigstens
Goethe und Schiller aus dem Spiel, wär' es auch nur mir
zu Liebe, und um allem Argwohn auszuweichen, als ob ich
irgend einen directen oder indirecten Antheil an der Sache hätte.
Ich stehe mit diesen beiden Matadoren in einem guten, mit
Goethe in einem beinahe freundschaftlichen Verhältniß wie
ich mir einbilde, wenigstens vor der Welt, denn de occultis
non judicat praetor. Aber die Herren sind empfindlich und
ein wenig argwöhnisch. Ich kann mich also nicht nur selbst,
sondern auch meine Freunde können sich, mir zu Liebe, nicht
genug in Acht nehmen, daß ich mit ihnen nicht compromittirt
werde.“

Von dem damaligen Unwesen in der deutschen Literatur
fürchtete Wieland, nach einem Briefe vom 15. Februar 1801,
einen dreifachen beträchtlichen Schaden. Jener jacobinische
Sansculotismus, meinte er, werde erstens den Charakter
unserer Nation, einer an Stupidität grenzenden Gleichgültigkeit
gegen das Wahre, Schöne und Gute verdächtig machen;
zweitens die ganze Classe der Gelehrten und Schriftsteller,
die so ehrwürdig und vielvermögend seyn könnten, in
der öffentlichen Meinung tief herabsetzen, sie ihres wichtigsten
Einflusses berauben, und dadurch ihren Verächtern und
Verfolgern unter den Großen und Aristokraten gewonnen
Spiel geben. Endlich drittens werde jener Sansculotismus
jungen Leuten, theils für eine kleinere Zeit, theils für ihr
ganzes Leben, Kopf, Geschmack und Herz verwirren. „Alles
aber“, fügte Wieland hinzu, „will seine Zeit haben. Auch
diese Periode der schändlichsten Anarchie in der Gelehrtenrepublik
wird vorübergehen, und das unfehlbarste Mittel, ihr
Ende zu beschleunigen, wäre, es wie ich zu machen, und
zu thun, als ob gar keine Schlegel, Tieck's, Bernhardi's,
Clemens Brentano's, und wie die Gesellen alle heißen, in
der Welt wären.“

Auf ähnliche Weise äußerte sich Wieland in einem Briefe
an Voß: „Ich fange an, immer gleichgültiger zu werden
gegen Bübereien dieser Art, und hülle mich sehr ruhig in das
Bewußtseyn, daß ich ein Besseres um die Zeit, in der ich
lebe, verdient habe. Was seit dem Moment, da ich etwas
Gutes habe drucken lassen, d.i. etwa vom Agathon an,
mir widerfahren ist und noch täglich widerfährt, wäre hinreichend,
jeden Jüngling, der sich mit einiger Fähigkeit dem
Dienst der Musen widmen wollte, abzuschrecken. Indeß hat
die fast unbegreifliche Ungerechtigkeit meiner Zeitgenossen
wenig Einfluß auf meine Glückseligkeit, und es war kein
Compliment, sondern wahres herzliches Gefühl, als ich zu
meiner Muse sagte:


Du machst das Glück von meinem Leben,

Und hört dir Niemand zu, so singst du mir allein.



Uebrigens hab' ich doch immer das Glück gehabt, dessen
Horaz sich rühmte, von einer kleinen Zahl solcher Leute geliebt
zu werden, deren jeder ein Publikum werth ist; und
dies war auch immer für mein Herz genug. Ich habe immer
die Kunst der Musen um ihrer selbst willen geliebt, und
sie mit Liebe und aus Liebe getrieben. Das lauteste Zujauchzen
aller Leser in der Welt würde mich für den kleinsten
Fehler, den ich vermeiden konnte, und nicht vermieden
hätte, nicht schadlos halten, wenn ihn gleich Niemand gesehen
hätte, als ich.“

So tröstete sich Wieland, und überließ sich in dem Gartenhäuschen,
das er sich in seinem „Osmantinum“, wie er
seinen Wohnsitz gewöhnlich nannte, hatte erbauen lassen,
der freundlichen Hoffnung, „noch manche selige Stunde zuzubringen
und noch manchen geheimen Besuch von seiner
Muse zu erhalten.“ Zu den Plänen, die er in seiner ländlichen
Zurückgezogenheit entwarf und zum Theil ausführte,
gehörten besonders Uebersetzungen aus dem Griechischen, aus
Xenophon, Euripides und Aristophanes, die er unter dem
Titel eines „Attischen Museums“ herausgeben wollte. Tüchtige
Gehülfen hatte er bei diesem Unternehmen an Jacobs
und Hottinger. Den Letztern hatte er während seines Aufenthalts
in der Schweiz kennen gelernt, und schätzte ihn sehr.
„Ich kenne,“ schrieb Wieland, „keinen so ganz rein nach
dem sokratischen Modell gebildeten Geist, als Hottinger.“

Unter den Uebersetzungen der alten Classiker, die er für
das „Attische Museum“ unternahm, fesselte ihn vorzüglich
der „Ion“ des Euripides. Mit der Wahl dieser Tragödie
verband Wieland eine Nebenabsicht. Durch eine fließende,
dem Original treu nachgebildete Uebersetzung wollte er das
gebildete Publikum veranlagen, dieselbe mit dem von A. W.
Schlegel gedichteten Trauerspiel „Ion“ zu vergleichen, das
damals auf die Weimarische Bühne gebracht und vielfach
besprochen worden war. So könnte man, meinte Wieland,
mit eignen Augen sehen, wie beide denselben Stoff bearbeitende
Künstler und ihre Werke sich gegen einander verhielten.
Eine solche Vergleichung aber, „mit reinem Sinn für das
Wahre, Schöne und Geziemende angestellt,“ könne für
Freunde und Jünger der Kunst nicht anders als unterhaltend
und belehrend seyn.

Von zwei eigenen Werken, „Agathodämon“ und „Solon“,
die, wie er an Göschen schrieb, „noch als Embryonen
in seinem Kopfe lägen,“ gab Wieland den Plan zu dem
zuletzt genannten Werke wieder auf. Eine großartige Wirkung
versprach er sich von den mannigfachen Schilderungen,
die er in den „Briefen Aristipp's und seiner Zeitgenossen“
entwerfen wollte. Dies Werk, von welchem er einen ausführlichen
Plan entwarf, sollte eine seiner umfassendsten
Schriften werden. Während der Ausarbeitung beschäftigten
ihn indeß noch manche andere literarische Arbeiten. An seinen
Freund und Verleger Göschen in Leipzig schrieb er den
19. Dezember 1797: „Es ist hohe Zeit, daß ich Ihnen einmal
wieder ein kleines Lebenszeichen gebe. In der That,
was das geistige, oder, vielleicht richtiger gesagt, was das
literarische Leben betrifft, so lebe ich, seit die unfreundliche
Jahreszeit eingetreten ist, vollauf. Ich komme nur selten
aus meinem Museum, aus dem Hause gar nicht, arbeite von
Morgen bis in die Nacht, finde Tage und Wochen unbegreiflich
kurz und schnell, und habe demungeachtet seit dem
23. November eins der schwersten literarischen Abentheuer,
eine metrische Uebersetzung der Wolken des Aristophanes
glücklich, wie ich wenigstens hoffe, zu Stande gebracht.“

Am 18. Februar 1798 meldete Wieland, daß er einige
Dialoge politischen Inhalts, unter dem Titel „Gespräche
unter vier Augen“ auszuarbeiten angefangen habe, und noch
mehrere folgen lassen werde, bis er „alles vom Herzen habe,
was er in diesen kunterbunten Zeitläuften für Worte zu
rechter Zeit halte.“ Daß er dabei doch einige Rücksichten
genommen, zeigte seine eigene Aeußerung in einem spätern
Briefe vom 7. November 1798. „Obgleich in meinen Gesprächen,“
schrieb Wieland, „die Sache der Menschheit freimüthig
geführt wird, und Wahrheiten gesagt werden, die
man weder zu Paris, noch zu Wien oder Petersburg von
den Dächern predigen hört, so hab' ich, meiner Denkart und
der Klugheit gemäß, vor allem, was einem auch nur halbweg
vernünftigen Leser anstößig, oder dem Respect, den man den
Machthabern schuldig ist, zuwiderlaufend scheinen könnte,
mich sorgfältig gehütet, und hoffe also mit der Leipziger Censur
in keine Collision zu kommen, wiewohl ich nicht dafür
stehe, daß das Buch nicht zu Wien verboten werden wird,
wie beinahe alles Gute, was außerhalb Wien an's Licht
tritt.“

Für eins seiner besten Werke hielt Wieland den bereits
erwähnten „Agathodämon.“ Dies Urtheil, meinte er, werde
die Nachwelt darüber fällen, so gleichgültig sein Werk auch
für den Augenblick aufgenommen werden möchte. „Das
siebente Buch des Agathodämon,“ schrieb Wieland, „war
mir eine sehr schwere Aufgabe, vielleicht die schwerste von
allen, die ich mir aufgeben konnte. Die Ausführung ward
mir um so mühsamer, da Jahreszeit und Witterung Geistesarbeiten
dieser Art sehr ungünstig waren, um mich selbst
zu befriedigen. Ich habe das ganze Buch mehr als sechs
Mal von neuem durch — und einige Hauptstellen ganz umgearbeitet,
und des Feilens und Polirens wollte kein Ende
werden. Nun ist es — wie es ist; ich bin mit mir selbst zufrieden,
denn ich weiß, daß ich als Mensch, als schriftstellerischer
Volkslehrer und als Dichter mein Bestes, und also
meine Schuldigkeit gethan habe.“

In eine sehr unmuthige Stimmung ward Wieland
durch die Nachrichten versetzt, die er von dem geringen Absatz
der Gesammtausgabe seiner Werke erhielt. An seinen
Verleger, Göschen in Leipzig, schrieb er darüber den 15. Juli
1799. „Ich kann nicht anders, als mit tiefem Gefühl beklagen,
daß ich mich selbst bereits überlebt habe. Ich weiß
nicht, wie ich zu solchem Verfall meines Credits und meiner
Gunst bei dem lesenden Publikum gekommen bin, und theile
daher Ihre Meinung, daß es bei den zwei und dreißig Bänden
wenigstens für das achtzehnte Jahrhundert sein Bewenden
haben müsse. Vielleicht geht im neunzehnten Jahrhundert
ein günstigerer Stern über uns auf, und ich will mich
indeß, wie jener griechische Flötenspieler, begnügen, den Musen
und mir selbst zu spielen.“

Erholung von anstrengenden Geistesarbeiten fand Wieland
in seinem ländlichen Asyl. Mannigfache Pläne zu Verbesserungen
in seinem Hause und Garten gaben ihm die heitere
Stimmung wieder, die er durch den Gedanken, wie tief
sein literarischer Ruhm gesunken sei, verloren hatte. Noch
öfterer würde er dem Mißmuth anheim gefallen seyn, wenn
zu jener Verstimmung seines Gemüths sich noch körperliche
Leiden gesellt hätten. Doch selbst in höherem Alter war ihm
eine fast ununterbrochene Gesundheit geblieben. In einem
Briefe an Göschen, vom 24. December 1798 wunderte sich
Wieland selbst über sein Wohlbefinden. „Sie gründen darauf,“
schrieb er, „Ihre Hoffnung, daß ich ein ziemlich betagter
Patriarch werden dürfte. Vor zwanzig Jahren hatte
ich gar keinen Begriff davon, wie ich sechzig sollte alt werden
können, und hatte zu diesem Mißtrauen in meiner Leibesbeschaffenheit
allerdings viele und triftige Ursachen. Nach
dem fünf und funfzigsten Jahre wurde meine Gesundheit
unvermerkt immer fester, und ich befinde mich nun im sechs
und sechszigsten so, daß ich ohne Absurdität mein zehntes
Stufenjahr zu übersehen hoffen kann. Sie aber, lieber Freund,
sollen und müssen mich überleben, wäre es auch nur, um
meine Confessions oder Nachrichten von mir selbst und meinen
Schriften, oder wie Sie meine Selbstrecension betiteln
wollen, verlegen zu können, die nicht eher, als nach meinem
Hingang aus dieser Welt gedruckt werden soll.“

Der Gedanke, daß dieser Zeitpunkt sich ihm immer mehr
nähere, trübte nicht Wielands Heiterkeit. Er fühlte sich in
seinem Alter sehr glücklich unter literarischen und ländlichen
Beschäftigungen und Genüssen. Immer neues Vergnügen
schöpfte er aus der Betrachtung der von ihm selbst geschaffenen
Gartenanlagen, auf Spaziergängen durch seine Lindenallee,
oder durch ein Birkenwäldchen am Ufer der Ilm, wo
er sich ungestört seinen Ideen überließ. In solchen Augenblicken
glaubte er zu seiner völligen Zufriedenheit kaum noch
etwas zu bedürfen. An seinen Schwiegersohn, den Buchhändler
Geßner in Zürich, schrieb Wieland im Januar 1799:
„Ich freue mich so lebhaft auf die wiederkehrende schöne Jahreszeit,
daß ich sie wirklich im Geist schon genieße, und den
dazwischen liegenden Winter um so weniger lang finden
werde, da die literarischen Arbeiten, womit ich ihn auszufüllen
gedenke, mehr als hinlänglich wären, mich eine doppelt
so lange Zeit zu beschäftigen. Ich werde aber fleißig seyn;
denn es ist nicht mehr als billig, daß ich das Recht, den
Sommer blos mit Genießen zuzubringen, im Winter durch
Arbeiten erkaufe.“

In einem nicht lange nachher geschriebenen Briefe an
Gleim erkannte Wieland es dankbar, daß ihm, neben der
Glückseligkeit, ungestört mit den Geistern der Weisen und
Dichter der Vorwelt Umgang pflegen zu können, noch das
Vergnügen gegönnt sei, seinen guten Genius, in Gestalt
eines Weibes, an seiner Seite, und einen Kreis von Kindern
und Enkeln um sich zu haben, unter welchen ihm seine Tage
so leicht und schnell entschlüpften, wie den Bewohnern des
dichterischen Elysiums. „Das Einzige“, schrieb er, „was
allenfalls (wenigstens zur vollständigen Aehnlichkeit mit dem
Elysium, das uns Lucian so genial geschildert hat) noch abgeht,
sind die Buttersemmeln und Bratwürstchen, die auf
den Bäumen wachsen, die gebratenen Rebhühner, die von
selbst auf den Tisch geflogen kommen, und die schönen
crystallenen Kelchgläser, die man von den Hecken abbricht,
um sie aus Quellen und Bächen mit köstlichem Wein zu
füllen, die eben so freiwillig, als unerschöpflich aus allen
Felsen hervorsprudeln u.s.w. So bequem und wohlfeil
hab' ich's nun freilich nicht. Aber, die reine Wahrheit zu
sagen, ich möcht' es nicht einmal so bequem und wohlfeil
haben; denn ich halte das Gesetz, daß uns die Götter nichts
Gutes ohne Arbeit geben, für ein sehr weises Gesetz, und
betrachte eine gewisse Portion Mühe und Sorge quantum satis,
als die unentbehrlichste Würze zum wahren Lebensgenuß.“

Erhöht ward dieser Genuß für Wieland noch durch Besuche
seiner Weimarischen Freunde. Selbst sein Fürst, seine
Fürstin, die Herzogin Mutter verschmähten nicht, ihn unter
dem Schatten seiner Bäume zu begrüßen. Der lebhafte
Ideenaustausch in mannigfachen Gesprächen, die ihn in die
Vergangenheit zurückführten, hatte für Wieland viel Anziehendes.
Von großem Interesse war ihm auch die damals angeknüpfte
Bekanntschaft mit Jean Paul, von dem er sich vielseitig
angeregt, doch, nach seinem eignen Geständnisse, auch
eben so oft abgestoßen, als angezogen fühlte.

Unstreitig einer der schönsten Momente in Wielands
späterem Leben war das Wiedersehn seiner Jugendfreundin
Sophie la Roche, die ihn 1799 in Osmannstädt besuchte,
begleitet von einer ihrer Enkelinnen, Sophie Brentano, einer
Schwester des bekannten Dichters Clemens Brentano. Die
Erinnerung an die genußreichen Tage, die Wieland damals
verlebte, blieb ihm unvergeßlich. Wieder angefrischt ward sie,
als Sophie Brentano im Mai 1800 ihn abermals in seinem
ländlichen Asyl begrüßte. Erheiternd wirkte auf ihn die Gegenwart
des durch Geist und Herz ausgezeichneten Mädchens,
das damals in der vollen Blüthe jugendlicher Schönheit
stand. Einen eigentümlichen Reiz erhielt ihr Wesen durch
einen Zug stiller Melancholie. Wieland beklagte oft, daß
Sophie, so ganz geschaffen, Andrer Leben zu verschönern,
sich von den Menschen hinwegwende und die Einsamkeit suche.
Früher jedoch, als er selbst oder irgend Jemand ahnen mochte,
zerstörten die Eindrücke eines längst zerrütteten Gemüths
ihren von Natur zarten Körper. Das friedliche Osmantinum,
nach dem sie sich so oft gesehnt hatte, war bestimmt, ihre
irdischen Uebereste zu empfangen.

„Ich und meine Familie“, schrieb Wieland den 29.
September 1800 an Göschen, „haben in diesem Monat einen
harten Stand gehabt. Sophie Brentano, das liebenswürdigste
und interessanteste Mädchen von 24 Jahren, das vielleicht
der Erdboden trug, ward am 24. September von einer
der sonderbarsten und verwickelten Nervenkrankheiten befallen,
die sich in wenig Tagen als gefährlich ankündigte, mit
jedem Tage trostlosere Symptome zeigte, und unerachtet aller
ersinnlichen angewandten Hülfe, mit dem Tode endigte.
Was wir in diesen trübseligen sechzehn Tagen erfahren und
gelitten, möge Ihnen Ihre eigene Einbildungskraft und Ihr
eigenes Herz sagen. — Die Hülle, die der entflohene Engel
zurück ließ, ruht nun in einem stillen Plätzchen meines durch
sie geheiligten Gartens.“

Wielands stille Trauer um das zu früh verblühte
holde Mädchen erklang noch oft in den Briefen an seine
Freundin Sophie la Roche. Den 24. April 1801 schrieb
er: „Die Wiederkehr der schönen Jahreszeit giebt der geistigen
Gemeinschaft, die bisher zwischen unsrer Sophie
Brentano und mir ziemlich ununterbrochen fortgedauert, ein
neues Leben. Alle meine Spaziergänge führen zu ihrem
Grabe; meine liebsten Ruheplätze sind nur wenige Schritte
davon entfernt, und der Gedanke, daß uns nur noch ein
kleiner Zeitraum trennt, wird unvermerkt zu einem still fortdauernden
Gefühl, das meinem Aufenthalt im Garten ein
ganz eignes melancholisch süßes Interesse giebt. Weil es
indessen gut ist, daß ich noch, so lange als möglich, für
meine Kinder lebe, so helfen Sie mir, theure Freundin,
Gott für die Erhaltung meiner bessern Hälfte bitten, deren
zeither abnehmende und noch immer schwankende Gesundheit
mich nur zu oft beim Blick auf Sophiens Ruhestätte mit
Trübsinn und herzzerdrückenden Ahnungen erfüllt. Noch
hoffen wir, was wir sehnlich wünschen, daß die immer näher
kommende schöne und milde Jahreszeit das Beste bei ihr thun,
und uns eine Gattin und Mutter, die so wenige ihres Gleichen
hat, und uns so unentbehrlich ist, auf lange Zeit wieder
schenken werde.“

Ein ungewöhnlich rauher Sommer, über den er sich
bitter beklagte, vereitelte Wielands Hoffnungen. „Der Juni“,
schrieb er, „war so kalt, windig und unfreundlich, daß wir
oft vierzehn Tage lang täglich zweimal die Wohnzimmer
heizen lassen mußten. Aber noch viel schlimmer spielte uns der
Juli mit. Stürmische Westwinde bei Tag und Nacht, ein
immer dichtbewölkter Himmel, kaum zwei bis drei Tage, an
denen die Sonne zuweilen durchzubrechen vermochte, und
zwei Regentage gegen einen, sind diesen ganzen Monat über
unser Loos. Seit mehr als vier Wochen steht der Barometer
meist anderthalb, zwei, drei, höchstens vier Linien über
sieben und zwanzig Zoll, und so oft er ein wenig über vier
Grad stieg, konnten wir auf einen vollständigen Landregen
rechnen. Wie eine solche Witterung nicht nur den Menschen,
sondern auch den Feld- und Gartenfrüchten aller Art bekommt,
können Sie sich vorstellen. Die dadurch bisher aufgehaltene
Ernte ist vor der Thür, und noch ist kein Anschein zu einer
schon so lange und so sehnlich erwarteten Veränderung. Doch
der Mensch ist nun einmal in der Gewalt der großen elementarischen
Massen, und Geduld! Geduld! Geduld! ist die
unwillkommene Lection, die sie uns einbläuen, und an der
wir unser Lebelang zu lernen haben, weil uns nichts schwerer
eingeht.“

Mehrfache Veranlassung, sich in der Geduld zu üben,
so schwer ihm dies auch werden mochte, fand Wieland, als
der in einem frühern Briefe erwähnte Gesundheitszustand seiner
Gattin im Herbst 1801 sich täglich verschlimmerte. Wielands
Empfindungen schilderte ein Brief an Göschen vom 19. October
1801. „Zwar bin ich“, schrieb er, „noch nicht in der
traurigen Nothwendigkeit, das Aergste erwarten zu müssen;
aber ich kann doch nur selten über mich gewinnen, es nicht
zu fürchten. So wenig beneidenswerth auch meine übrige
Lage ist, würde ich mich doch für den glücklichsten aller
Menschen halten, wenn mir der Himmel nur sie, die nun
sechs und dreißig Jahre lang das ganze stille Glück meines
Lebens machte, nur noch einige Zeit erhalten wollte. Sie
allein ist mein Ersatz für alles Andere; ohne sie — Gott
allein weiß, ob und wie ich ohne sie leben könnte.“

Am 8. November 1801 sah sich Wieland für immer getrennt
von seiner Gefährtin, im Kreise derer, denen sie das
Leben gegeben, und für deren Wohl sie kein Opfer gescheut
hatte. Den tiefen Eindruck jenes Verlustes zeigte ein Brief
Wielands an Göschen vom 31. December. Er äußerte darin
unter andern: „Mit mir geht es — wie es kann; leidlich
wenigstens. Ich arbeite viel, aber es ist, als ob mir die
Schwungfedern gestutzt wären. Sonst arbeitete ich mit Freude,
mit Munterkeit; jetzt mühsam, entgeistert, schwerfällig. Möglich,
daß auch die trübselige, immer veränderliche und gar
nicht wintermäßige Witterung etwas dazu beiträgt. Gewiß
aber ist, daß ein Herkules, der mir meine Alceste, nur mit
so viel Gesundheit, als sie noch vor drei Jahren besaß, aus
dem Elysium zurückbringen könnte, auf einmal einen ganz
andern Menschen aus mir machen würde.“

In einem spätern Briefe vom 15. Februar 1802 wunderte
sich Wieland selbst über seinen leidlichen Gesundheitszustand
in einem Alter von beinahe siebzig Jahren. Er schrieb einem
Freunde: „Daß die Engelsseele, die nun meinen körperlichen
Augen unsichtbar geworden, mir geistiger Weise immer
gegenwärtig ist, und daß ich mich nach und nach an diese
rein geistige Art Liebe und Freundschaft gewöhne, trägt ohne
Zweifel das Meiste dazu bei, daß ich mich so wohl, d.h.
nicht viel schlimmer befinde.“

Dankbar erkannte Wieland die zarte Aufmerksamkeit und
Theilnahme der Herzogin Amalia, die ihn, um seinem Geiste
eine andere Richtung zu geben, im Juli 1802 nach Tiefurt
eingeladen, und nach Wielands eignem Geständnisse, ihr
Möglichstes gethan hatte, ihn zu erheitern und vergessen zu
machen, daß er, „ohne seine Alceste, die ihm kein Herkules
wieder bringe,“ wohl zuweilen glücklich scheinen, doch nicht
glücklich seyn könne. „Der besten Fürstin zu Gefallen“,
schrieb Wieland, „arbeite ich, wiewohl unter mancherlei
Unterbrechungen, etwas langsam in den Vormittagsstunden
an einer Uebersetzung der Helena des Euripides. Bevor ich
mit dieser Arbeit zu Stande bin, ist an den Aristipp nicht
zu denken; denn mit diesem kann und will ich nicht anders,
als mit ganzer Seele, mit ganzem Gemüth und mit allen
mir noch übrigen Kräften mich beschäftigen.“

Ermuntert fühlte sich Wieland zu dem eben erwähnten
Werke, das später unter dem Titel: „Aristipp und seine
Zeitgenossen“ erschien, durch die Theilnahme, die ihm nicht
blos in seinen nächsten Umgebungen, sondern auch durch
briefliche Mittheilungen entgegen kam. „Was Sie mir“,
schrieb er an Göschen, „über die Entwicklung und Ausführung
der beiden Hauptcharaktere des Aristipp und der Lais
schreiben, hat mir großes Vergnügen gemacht. Solche Leser,
für welche nicht nur im Detail nichts verloren geht, sondern
die auch Sinn für die Composition, Haltung und Ausführung
des Ganzen haben, d.h. gerade für das, worauf Alles
ankommt — solcher Leser wünsch' ich mir recht viele. Aber
unglücklicher Weise giebt es deren unter hundert kaum Einen,
weil in der That beinahe eben so viel Genie, Kopf, Bildung
und Kunstsinn dazu erfordert wird, ein solcher Leser zu seyn,
als ein Autor, der im Stande ist, solche Leser zu befriedigen.“

Unter einzelnen Unterbrechungen hatte Wieland so fleißig
an seinem „Aristipp“ gearbeitet, daß er im Sommer 1801
das vollständige Manuscript seinem Verleger Göschen senden
zu können glaubte. Das Werk erlitt jedoch eine Unterbrechung
durch die Idee, seinem „Aristipp“ eine ausführliche
Beurtheilung der vorzüglichsten Werke Plato's in den Mund
zu legen. Schon vier Monate, schrieb Wieland an Göschen,
beschäftige ihn einzig die Lösung dieser Aufgabe. „Sie können
sich nicht vorstellen,“ heißt es in jenem Briefe, „was für
ein Stück Arbeit dies ist. Wenn ich aber so glücklich seyn
sollte, mich mit Ehren aus der Sache zu ziehen, so wird es
das wichtigste und beste Morceau meines ganzen Werks
seyn.“ Ueber den Umfang desselben war Wieland eine Zeitlang
nicht mit sich einig. „Es findet sich“, schrieb er,
„daß ich mit dem vierten Bande allerdings schließen kann,
aber daß die Ausführung meines Plans, den Aristipp bis
nahe an seinen Tod fortzuführen, wenigstens noch einen
starken Band erfordern würde. Im vierten kann ich ihn
nicht weiter bringen, als bis zum Tode seiner Kleone und
zu seinem Entschluß, Cyrene wieder zu verlassen, und sich
zu seinem Freunde Philistus zu Syrakus zu wenden. Ich
bin aber gleichwohl entschlossen, es vor der Hand bei den
vier Bänden zu lassen, und nicht eher an den fünften zu
gehen, als bis unsre — merken, daß dem Werke noch was
fehlt, und bis sie Ursache finden, mich nicht als Freund,
sondern als Verleger, zum fünften Bande aufzufordern.
Dabei muß und wird es einstweilen bleiben; denn wenn ich
noch vor Fertigung dieses fünften Bandes aus der Welt ginge,
so blieben die vier Bände ein doch für sich bestehendes Werk,
und Niemand hätte sich zu beklagen, daß es unvollständig
wäre.“

Eine Art von Fragment blieb gleichwohl der „Aristipp“,
so lange Wieland nicht den vierten Band dieses Werks geliefert
hatte. Darüber war jedoch eine geraume Zeit vergangen.
Der Grund zu dieser Zögerung war der Gesundheitszustand
seiner geliebten Dorothea. Wieland schwebte
fortwährend zwischen Furcht und Hoffnung. Bei seinem
Freunde und Verleger Göschen entschuldigte er sich, daß es
ihm in den letzten sechs Wochen physisch und moralisch unmöglich
gewesen sei, irgend einer Geistesarbeit sich mit dem
freien und muntern Sinne zu widmen, der eine der unerläßlichsten
Bedingungen sei. „Seyn Sie indeß versichert“, schrieb
Wieland, „daß ich nicht ruhen werde, bis das Werk vollendet,
und so vollendet ist, daß ich selbst einiges Wohlgefallen
daran haben kann.“

Diesem Vorsatz blieb er treu, ohne sich durch den damals
entworfnen Plan irre machen zu lassen, nach dem
Muster des Théatre des Grecs, gemeinschaftlich mit Böttiger
und Jacobs ein „Theater der Griechen“ herauszugeben,
welches Uebersetzungen, mit Anmerkungen und Abhandlungen
begleitet, enthalten sollte. Von der Ausarbeitung des fünften
Bandes seines „Aristipp“ ward Wieland indeß bald
wieder abgelenkt durch mehrfache neue Entwürfe zu literarischen
Arbeiten, die jedoch zum Theil unausgeführt blieben,
wie unter andern das Werk „Osmanstädtische Unterhaltungen“
betitelt, worin er einige sehr gelungene Erzählungen seines
Sohnes Ludwig aufnehmen, und ihn dadurch als Schriftsteller
in's Publikum einführen wollte.

Wielands literarische Thätigkeit war damals sehr groß.
Ehe er seinen „Aristipp“ vollendet hatte, lieferte er einige
Seitenstücke zu diesem Werke. Dahin gehörten die beiden griechischen
Gemälde „Menander und Glycerion“, und „Krates
und Hipparchia“, die er als Taschenbuch für die Jahre 1804 und
1805 herausgab, und außerdem sechs Erzählungen, zuerst in
Almanachen gedruckt und hierauf unter dem Titel: „das
Hexameron von Rosenhain“ in einem Bändchen vereinigt.
Wieland war dadurch mit mehreren Buchhändlern in Verbindung
getreten, mit Cotta in Tübingen, Wilmans in Bremen,
und Vieweg in Braunschweig, wodurch sich sein vieljähriger
Verleger Göschen verletzt fühlte. Wieland suchte ihn zu beruhigen.
„Ich kann“, schrieb er, „den Gedanken nicht
ertragen, daß die Irrungen, die ein doppeltes Paar alter
Griechen und Griechinnen unschuldiger Weise zwischen uns
veranlaßt haben, das Grab unserer vieljährigen Freundschaft
seyn sollten. Ich glaube, Sie können sich meinen kleinen
Verkehr mit den Taschenbüchern um so mehr gefallen lassen,
da Sie auch nichts dagegen hätten, wenn ich dergleichen Aufsätze
im Merkur abdrucken ließe, der noch unter meinem Namen
und Böttigers Redaktion fortläuft. Wäre es nicht
Thorheit gewesen, wenn ich, in meinen Umständen, solche
Gelegenheiten nicht hätte benutzen wollen?“

Schon in einem frühern Briefe an Göschen hatte Wieland
offen gestanden, daß „die eiserne Noth, die ehemals
den Horaz zum Dichter gemacht, ihn drücke und dränge, und
daß er alles, was seine alte Muse noch gebähre, bald möglichst
in baares Geld umsetzen müßte.“ Dadurch hoffte er
wenigstens einigermaßen sich die sorgenvolle Lage zu erleichtern,
in die er durch den Kauf seines Guts, durch mannigfache
kostspielige Bauten und Verbesserungen, und durch den
geringen jährlichen Ertrag seines Besitzthums gerathen war.
Daß er „bei seiner Landwirtschaft keine Seide spinne,“ gestand
er offen seinem vieljährigen Freunde Göschen.

„Ich habe,“ schrieb Wieland den 21. April 1802, „eine
Last auf mich geladen, unter der ich erliegen würde, wenn
ich nicht ernstlich darauf bedacht wäre, sie je eher je lieber
von meinen alten Schultern abzuwälzen, in sofern es ohne
Nachtheil und vielmehr zum wirklichen Vortheil meiner armen
Kinder geschehen kann. So lange der holde Engel, der
mich vor sechs Monaten verlassen mußte, noch sichtbar um
mich war, fühlt' ich diese Last zwar auch, aber sie drückte
mich weniger. Ich hatte mehr Muth und Hoffnung, mehr
Lust und Freudigkeit zum Arbeiten, und alles, was mein
Geist unternahm, ging leicht und munter von statten. Seitdem
ist alles leider ganz anders. — Ich fühle, wenn ich
noch einige Jahre den Meinigen, der Welt und meinen
Freunden leben soll, so ist es schlechterdings nothwendig,
daß ich mich gänzlich schuldenfrei mache — und dazu ist
möglicher Weise nur Ein Mittel. Das ganze Gut zu verkaufen,
wenn sich auch ein Käufer dazu fände, der mir dafür
geben wollte, was mich's kostet, dazu kann ich mich aus
mehreren und verschiedenen Ursachen nicht entschließen. Meine
Idee ist, das Gut zu zerschlagen, den Pavillon, den ich bewohne,
nebst dem Garten und einer einzigen Hufe Ackerland
für mich zu behalten, aus allem Uebrigen aber ein für sich bestehendes
kleines Erblehngut zu machen, und es gegen baare
Bezahlung an den, der Lust dazu haben wird, zu verkaufen.
Da das Gütchen so klein ist, so ist es natürlicher Weise
keine Sache für reiche Leute. Indessen könnte und sollte
sich doch wohl in ganz Germanien unter 24 Millionen Menschen
irgend Jemand finden, dem gerade ein solches kleines
Landgut anstünde, und in dessen Augen es dadurch noch
einen besondern Werth erhielte, daß er mein lieber Nachbar
würde, und (alles vorausgesetzt, was hierbei vorauszusetzen
ist), mit mir und meiner Familie in einem beiden Theilen
angenehmen freundschaftlichen Verhältniß leben könnte.
Wenn meine Imagination bei guter Laune ist, so poetisirt
sie mir verschiedene Arten möglicher Subjecte vor, die hiezu
geeigenschaftet seyn könnten. Ich gestehe übrigens gern, daß
diese meine Idee einem utopischen Traum ziemlich ähnlich
sieht.
Indessen sind doch schon viel unwahrscheinlichere Dinge
realisirt worden.“

Im August 1802 meldete Wieland seinen Entschluß, daß das
ganze Gut zu verkaufen, doch mit Vorbehalt des von ihm
bewohnten Hauses und dazu gehörigen Gartens, von welchem
er jedoch den usum fructuum und jede selbstbeliebige Benutzung
dem Käufer des Guts überlassen wolle. „Der Garten,“
schrieb er, „soll, so lange es nur immer möglich seyn
wird, meiner Familie bleiben, und dies um so mehr, da er
das heilige Grab meiner Geliebten, und dereinst auch das
meinige neben ihr, in sich schließt. Finde ich einen annehmlichen
Käufer zum Gute, so lebe ich künftig wieder in der
Stadt, und bringe nur die schöne Jahreszeit in meiner Osmanstädtischen
Villa zu.“

Eine unverhoffte Fügung des Schicksals, oder, wie Wieland
sich ausdrückte, „seines, noch immer zu seinem Besten
geschäftigen guten Genius,“ hatte ihm im Februar 1803 in
dem Hofrath Kühn aus Hamburg einen Käufer seines Guts
zugeführt, der sich zu der Kaufsumme von 30,000 Thlrn.
anheischig machte. „So ungern,“ schrieb Wieland, „ich mich
auch von dem Boden trenne, worin die heiligen Gebeine
meiner geliebten Dorothea ruhen, so kann ich diesen Verkauf
doch nicht anders, als für das Glücklichste halten, was mir
in meinem Leben noch begegnen konnte. Ich bin dadurch
von einer Last befreit, die mich öfters zu Boden drückte;
ich werde auf einmal schuldenfrei, und es bleibt immer noch
so viel übrig, daß ich für meine noch unversorgten Kinder
ungleich mehr thun kann, als mir möglich gewesen wäre,
wenn ich das Gut noch länger hätte behaupten müssen.“

Wielands damalige Briefe enthielten mehrfache rührende
Geständnisse über seine drückende Lage und über die Mittel,
die er ergriffen, sie durch eine erweiterte literarische Thätigkeit
zu verbessern, die beinahe seine Kräfte überstieg. In
Bezug auf seine Beiträge zu mehreren Taschenbüchern schrieb
er: „Ich schäme mich, daß ich durch die Etourderie, mit
der ich mein ganzes Leben hindurch zu kämpfen gehabt, mich
selbst in meinem siebzigsten Jahre noch zu Projecten solcher
Art hinreißen lassen konnte. Aber die Summe, deren ich bedurfte,
um blos meine unvermeidlichen Ausgaben zu bestreiten,
stand, zumal in den letzten Jahren, mit dem Ertrag des
Gutes und meiner übrigen fixen Einnahmen in einem so
unproportionirten Verhältniß, daß ich, um das sehr beträchtliche
Deficit zu decken, alle meine Kräfte aufbieten mußte,
das vacuum, das Ceres und Pales in meinem Beutel ließen,
durch den Ertrag der Früchte meines Geistes zu ersetzen.
Ich fühlte von Zeit zu Zeit, daß ich über Vermögen arbeitete,
oder wenigstens daß ich, wenn es noch länger so fortgehen
müßte, Gefahr liefe, in den traurigen Zustand von
Erschlaffung und Kraftlosigkeit zu gerathen. Aber Noth hat
kein Gesetz. Die Hoffnung, mein Gut ohne beträchtlichen
Schaden verkaufen zu können, war sehr gering, die Last, die
auf mir lag, immer drückender, und die Gefahr, mit jedem
Jahr ärmer zu werden, immer größer. Welche Lage für einen
Siebzigjährigen, von einer zahlreichen Familie umgebenen
Mann von meiner Sinnesart und Constitution!“

Mit Böttiger, der ihn kurz zuvor besuchte, ehe sich im
Februar 1803 sein früher so heiß ersehntes Idyllenleben in
Osmanstädt schloß, durchwanderte Wieland noch einmal den
geräumigen Garten. Nicht ohne Rührung betrachtete er
alle seine Lieblingsplätze. Eine tiefe Wehmuth ergriff ihn,
als er vor den Gräbern seiner Dorothea und der Sophie
Brentano stand, und sich sagen mußte, daß er auch diese in
fremden Händen zurücklassen müßte. Nach einigem Schweigen
sagte Wieland: „Ich traue es dem wackern Käufer meines
Guts zu, daß die Stätte, wo auch ich einst neben meiner
Gattin begraben zu seyn wünsche, ihm stets heilig und
unantastbar seyn werde.“ Darin täuschte sich Wieland nicht.
Der neue Besitzer seines Gutes ehrte die heilige Stätte, wo
die geliebten Todten ruhten.

In einem Schreiben aus Osmanstädt an die Herzogin
Amalia hatte Wieland sich sehr gefreut, eine Wohnung in
der Nähe des Palastes seiner von ihm innig verehrten Fürstin
beziehen zu können. Aus den Fenstern seiner von dem
Schauspielhause nur durch einen Garten getrennten Wohnung
sah er auf freundliche Anlagen hinaus, in denen, wie
er sich äußerte, die geliebte Fürstin als „die wohlthätigste
aller Feen walte.“ Nur der Vergünstigung eines Schlüssels,
meinte er, werde es bedürfen, um mit aller Bequemlichkeit
in's Himmelreich einzugehen. „Denn das wird für mich,“
schrieb er, „jeder Ort seyn, wo sich die über alles verehrte
und geliebte Fürstin aufhält, deren Huld und herablassende
Güte so wohlthätige Sonnenblicke auf den späten Abend
meines Lebens geworfen.“

Seine kühnsten Erwartungen übertraf die wohlwollende
Aufnahme, die Wieland, als er wieder nach Weimar zurückgekehrt
war, bei der hochherzigen Fürstin fand. Sie zog ihn
in ihre nächsten Umgebungen und erweiterte den Kreis seiner
ältern Freunde durch neue Bekanntschaften, unter denen ihm
Fernow, nach Jagemann's Tode zum Bibliothekar der Herzogin
ernannt, eine der interessantesten war. Während des Sommeraufenthalts
der Fürstin in Tiefurt befand sich Wieland
oft dort. Wie sie ihn überall auszeichnete, bewies auch sein
Ehrenplatz in der herzoglichen Loge. Seine Liebe zur Bühne,
auf der damals manches vielversprechende Talent sich entfaltete,
fand wieder neue Nahrung, und er bedurfte nicht
mehr der Opfer, mit denen er während seines Aufenthalts
in Osmanstädt den theatralischen Genuß hatte erkaufen müssen.
Erfreulich und belehrend waren für ihn auch die damaligen
Kunstausstellungen unter Goethe's und Meier's
Leitung. Wieland glaubte so wenigstens einigen Ersatz dafür
zu finden, daß die von Goethe herausgegebene Zeitschrift:
„die Propyläen“, für die er sich lebhaft interessirt, aufgehört
hatte.

So vereinigten sich mehrere Umstände, ihn in einer ruhigen
Gemüthsstimmung zu erhalten, die jedoch durch den
Tod Herders am 18. December 1803 heftig erschüttert ward.
Seiner Freundin Sophie la Roche schrieb er damals: „Es
ist ein großer unersetzlicher Verlust für seine Familie, für die
Welt und für seine Freunde. Er war mein bester und gewissermaßen
mein einziger Freund in Weimar. Ich habe
sehr viel an ihm verloren, und hatte große Ursache, auch um
meiner selbst willen zu wünschen, daß er, der so beträchtlich
jüngere Mann, mich Alten überleben möchte. Geduld und
Ergebung ist alles, was uns in solchen Fällen übrig ist;
und mir wird diese Ergebung freilich insofern leichter, als
mein Gefühl für Schmerz und für Freude durch den 8. November
1801 abgestumpft worden ist. Indessen ist es Pflicht,
sich für die Lebenden so lange als möglich zu erhalten, und
sich an der geistigen Gemeinschaft genügen zu lassen, daß
wir mit unsern Geliebten, nachdem sie unsern Augen und
Armen entschwunden sind, uns noch immer fort unterhalten
können. Das egoistische Gefühl unseres Verlustes ist menschlich;
aber immer verliert es sich wieder in dem süßen Gedanken,
daß sie ausgelitten haben, daß ihnen nun wohl ist,
und unendlich besser, als uns.“

In ein dumpfes Hinbrüten artete Wielands Ergebung
in das unvermeidliche Schicksal selten aus, und seine Thätigkeit
ward dadurch nicht gelähmt. Von besonderem Interesse
war in seiner damaligen Stimmung für ihn die Schrift:
„Meiner Gattin wirkliche Erscheinung nach ihrem Tode.“
Ihr Verfasser, Dr. Wötzel, hatte sie dem Herzog von Weimar
zugeeignet, und sie ward in einem Hofcirkel, in welchem sich
auch Wieland befand, vorgelesen und vielfach besprochen.
Den 20. October 1804 schrieb Wieland an seinen Freund und
Verleger Göschen: „Ich arbeite seit einigen Monaten an
einem kleinen Werke, wovon ich aus wesentlichen Ursachen
wünsche, und es daher zu einer Bedingung machen muß,
daß es besonders, und als ein Werk für sich, im Buchhandel
erscheine. Der Titel ist: Euthanasia, oder Gespräche über
das Leben nach dem Tode, veranlaßt durch die Schrift:
Meiner Gattin wirkliche Erscheinung nach ihrem Tode. Diese
Euthanasia wird aus drei oder vier Dialogen bestehen, wovon
der erste und größte vollkommen fertig ist. Das Ganze
wird mich noch bis Ende dieses Jahres beschäftigen.“

Ein sehr scharfes Urtheil fällte Wieland in einem spätern
Briefe über die vorhin erwähnte Schrift und ihren Verfasser.
„Ich glaube,“ schrieb er, „daß der Herr Doctor oder Magister
Wötzel durch meine Analyse seines über allen Ausdruck
elenden und abgeschmackten Buchs in Reputation kommen
wird. Aber damit er Ursache habe, sich dafür bei mir zu
bedanken, möcht' ich ihm rathen, sich in bevorstehender Messe
um Geld sehen zu lassen. Wirklich wäre ein Hermaphrodit
mit drei Köpfen, sechs Armen und vier Beinen kein sehenswürdigerer
Irrthum der Natur, als dieser in seiner Art gewiß
einzige Mensch, in welchem Dummheit, Eigendünkel,
Pfiffigkeit, Albernheit und Plattheit auf eine Art, die allen
Psychologen zu schaffen machen sollte, vereinigt sind. Wer
sollte nicht vier Groschen daran spenden, ein solches Mißgeschöpf
mit Augen zu sehen!“

Durch den Tod seiner geliebten Gattin hatte Wieland
hinlänglich Veranlagung erhalten, über den Zusammenhang
der Geisterwelt mit dem irdischen Leben reiflich nachzudenken.
Er glaubte sich aber gegen alle Geistererscheinungen erklären
zu müssen, wenn er sich die Erfahrungen seines eignen
Lebens zurückrief. „Wäre eine Möglichkeit“, schrieb er,
„daß die Geister der Verstorbenen erscheinen könnten, warum
habe ich von meiner Gattin, dieser treuen Seele, nie eine
Erscheinung gehabt? Warum, wenn Geister auf unsre Seelenorgane
wirken können, erscheint sie mir nicht alle Wochen
wenigstens einmal im Traum, und unterhält sich mit
mir, da sie doch weiß, wie unaussprechlich glücklich sie mich
durch eine solche Herablassung zur menschlichen Schwachheit
machen könnte? Sie kann also nicht, oder sie darf nicht,
und warum sollte es denn nicht mit allen Andern eben diese
Bewandtniß haben?“

Bei der Richtung, die sein Geist damals genommen,
hatte Wieland die Vollendung des „Aristipp“ fast gänzlich
aus den Augen verloren, besonders als ein literarischer Plan,
den er schon vor zwanzig Jahren (1790) entworfen, der Ausführung
entgegenreifte. Es war eine Uebersetzung der sämmtlichen
Briefe Cicero's. Die mit einer solchen Arbeit verbundenen
Schwierigkeiten getraute er sich zu überwinden. Willkommen
war ihm diese Arbeit auch deshalb, weil sie ihn über
die Eindrücke der politischen Ereignisse hinwegtrug. Freude
und Leid griffen damals rasch wechselnd in sein Leben ein.
Im November 1804 war er Zeuge gewesen bei der Vermählungsfeier
des damaligen Erbprinzen (jetztverstorbenen Großherzogs)
von Weimar mit der russischen Großfürstin Maria Paulowna.
Den Dichter, der jenes frohe Ereigniß durch das Drama: „die
Huldigung der Künste“ gefeiert, mußte Wieland bald nachher
scheiden sehn. Schiller starb am 9. März 1805, und Goethe
war damals gefährlich krank. „Ich kann mir vorstellen“,
schrieb Wieland den 6. Juni 1805 an Göschen, „welche Sensation
die Nachricht von Schillers Tode in Leipzig gemacht
hat. Nach Herder, und so lange uns Goethe noch erhalten
wird, konnte Deutschlands Literatur keinen empfindlichern
Verlust erleiden.“ Seinen eigenen Gesundheitszustand schilderte
Wieland in diesem Briefe mit den Worten: „Einen
so strengen und fast ununterbrochen fortdauernden Winter
habe ich in 72 Jahren nicht erlebt, und ich wundere mich
alle Tage, wie es zugeht, daß eine so zarte Maschine, wie
diejenige, an die mein Daseyn geknüpft ist, eine solche
unbarmherzige Witterung mit so wenig Beschwerden, als
ich in der That diese Zeit her gefühlt habe, auszudauern
vermögend gewesen ist.“

Dieser physischen Kraft bedurfte Wieland, um die Schrecknisse
zu ertragen, welche die Schlacht bei Jena am 14. October
1806 über Weimars Bewohner verhängte. Bei der allgemeinen
Plünderung jener Residenz hatte er jedoch am wenigsten
Ursache gehabt, für seine Person und seine Familie sich zu beklagen.
Er erhielt eine Sauvegarde, und im Namen Mürats
ward ihm der unmittelbare kaiserliche Schutz zugesichert.
Tief erschüttert von dem allgemeinen Unglück und innig beklagend,
daß er den Tag erlebt, wo seine fürstliche Gönnerin
ihren Sommeraufenthalt, das freundliche Tiefurt,
hatte verlassen, und der Erbprinz für seine Gemahlin ein
Asyl im Auslande hatte suchen müssen, begann Wieland
wenige Wochen nach jenen Schreckenstagen, den 1. November
1806 seine früher erwähnte Uebersetzung der Briefe Ciceros,
die seinen Blick von dem vielfach bewegten Leben der
Gegenwart so entschieden ablenkte, daß er, nach seinem
eigenen Geständniß, von allem, was um ihn her vorging,
wenig gewahr ward.

In Bezug auf die mit dieser Uebersetzung verbundenen
Schwierigkeiten nannte er sie, zumal für einen Greis von 72
Jahren, ein großes Wagstück. „Kaum kann ich“, schrieb er,
„etwas anderes zu meiner Entschuldigung anführen, als die Zeit,
in welcher, und die Art, mit welcher dieser verwegene
Gedanke wie ein Gewappneter über mich gekommen
ist. Ich fühlte damals ein zwiefaches dringendes Bedürfniß
in mir, ohne dessen unmittelbare Stillung ich nicht
länger ausdauern zu können glaubte. Das eine war: mich
je eher je lieber aus einer fürchterlich einengenden Gegenwart
in eine andre Welt, in eine Zeit und unter Menschen,
die längst nicht mehr waren, wo möglich unter lauter colossale
Menschen vom Titanen- und Gigantenstamm zu versetzen; — das
Andere: irgend eine große, schwere und mühselige,
aber bei alle dem angenehme und zu meinen Studien
passende Geistesarbeit zu unternehmen, welche mich hoffen
ließ, daß sie mir durch Lust und Liebe zur Sache, und durch die
mit der Ausführung selbst nothwendig verbundene unvermerkte
Steigerung meiner Kräfte vielleicht so weit gelingen dürfte,
daß ich die Welt mit dem Troste verlassen könnte, die letzten
Jahre oder Tage meines Lebens nicht nutzlos zugebracht
zu haben. Wie hätte mir, zu Befriedigung dieses doppelten
Bedürfnisses, und zur Erreichung dieser Absicht, mein guter
Genius einen glücklichern Vorsatz einhauchen können, als
die Uebersetzung der Briefe Cicero's?“

Mitten unter dieser Beschäftigung erschütterte ihn, nachdem
die Kriegsstürme geschwiegen, die Nachricht von dem
Tode der Herzogin Amalia. Am 10. April 1807 war ihr
standhafter Geist von den Schicksalen, die sie ertragen, überwältigt
worden. Wielands ganze philosophische Standhaftigkeit
war nöthig, um sich über den für ihn zu schmerzlichen Verlust
zu trösten. Frohe Momente brachten ihm die Friedensnachrichten
und die Heimkehr des Herzogs Carl August in
seine Staaten. Dennoch aber bedurfte Wieland des rastlosen
Fleißes, den er seiner Uebersetzung der Briefe Cicero's widmete,
um nicht der Gewalt schmerzlicher Eindrücke zu erliegen. Der
Herzog von Weimar hatte ihm das freundliche Belvedere zu
seinem Sommeraufenthalt angewiesen. Auf einer mäßigen
Anhöhe, dem Schloßberge gegenüber, fand Wieland unter dunkeln
Fichten ein Lieblingsplätzchen, wo er bald umherwandelte,
bald mit der Lectüre irgend eines römischen oder griechischen
Classikers sich beschäftigte. Mit ruhigem Gleichmuth
und auf das Unvermeidliche gefaßt, schrieb er den 3. November
1809 an seine Freundin Sophie la Roche: „Was uns
noch bevorsteht, weiß allein der Himmel. Unser künftiges
Schicksal ist ungewiß. Wie es aber auch entschieden werden
mag, ich werde es zu ertragen wissen, und mich selbst in
keinem Falle verlassen.“

Wielands philosophischer Gleichmuth sollte jedoch bald erschüttert
werden. Er erhielt die Nachricht von dem Tode seiner
eben erwähnten Jugendfreundin, deren letztes Werk, „Melusinens
Sommerabende“, er noch revidirt und mit einer Vorrede
begleitet hatte. „Es scheint“, schrieb er, „mein Schicksal,
daß ich alles überleben soll, was ich am meisten und innigsten
liebte. Bald habe ich, außer meinen größtentheils weit
von mir entfernten Kindern, nichts mehr zu verlieren. Aber
der Verlust, den ich am 9. November 1801 erlitt, hat mich
auch gegen jeden andern völlig abgestumpft. Die Welt kann
zufrieden seyn, eine so außerordentliche Frau, die von ihrer
Kindheit an für diese Welt viel zu gut war, 76 Jahre lang
besessen und 36 Jahre die Früchte ihres, mit ihrem Herzen
gänzlich in Eins verwebten und gleichsam zusammengewachsenen
Geistes dankbar und undankbar genossen zu haben.
Für uns lebt sie jetzt nur noch, insofern wir ihrer gedenken
und das wollen wir.“

In einem Briefe vom 8. September 1808 warf Wieland
einen Rückblick auf seine Laufbahn. „Ich habe“, schrieb er,
„zwar in vollen 75 Jahren Gottlob! kein glänzendes, noch
sonderliches Glück gemacht; sondern auch das herzdrückende
Schicksal erfahren, alle Freunde und Freundinnen meiner
Jugend und meiner besten Jahre zu überleben. Aber demungeachtet
verdanke ich der Mutter Natur eine so glückliche
Organisation und Sinnesart, und meinem guten Genius
so manche glücklichen Ereignisse, und ein so freundlich schönes
Gewebe der 27,593 Tage (die Schalttage mit eingerechnet),
daß ich mich nicht zu täuschen glaube, wenn ich gegen Einen
trüben oder stürmischen Tag, womit die Parzen mich nicht
verschonen konnten oder wollten, vierzehn heitere und vergnügte
Tage eines so frohen Lebensgenusses zähle, als ein Sterblicher,
ohne thörichte Forderungen an den Himmel zu machen,
von diesem unvollkommenen Erdenleben nur immer verlangen
kann. Denn für mich sind die Gefühle, worin sich ein Tropfen
Bitterkeit mit dem Süßen vermischt, immer die angenehmsten.“

Am Abend seines Lebens brachte Wielands Schicksal,
ungeachtet er, nach seinem eignen Geständnisse, „sich von
den Erdengöttern so viel als möglich entfernt gehalten,“
ihn noch in Berührung mit Frankreichs Kaiser, als Napoleon
mit den damals (1808) auf dem Congreß zu Erfurt
versammelten Fürsten einige Tage sich am Hofe zu Weimar
aufhielt. Er wünschte den Dichter zu sehen, der ihm durch
die früher erwähnte Prophezeiung, „daß Frankreichs Heil
nur allein auf Buonaparte beruhe“, merkwürdig geworden
war. Wieland befand sich gerade den Tag nicht am Hofe.
Unter dem Vorwande des Unwohlseyns hatte er eine Einladung
zum Ball abgelehnt. Eine Vorstellung von Voltaires
Julius Cäsar lockte ihn jedoch Abends in's Theater, wo er
seinen Platz in einer Seitenloge nahm, die sonst der Herzog
einzunehmen pflegte. Als Napoleon erfuhr, daß es Wieland
gewesen sei, den er dort in seinem einfachen Kleide und
einem Sammtkäppchen auf dem Haupt gesehen hatte, erkundigte
er sich auf dem Ball wiederholt nach ihm.

„Nun war kein andrer Rath“, gestand Wieland in
einem Briefe vom 13. October 1808, „als mich in den Hofwagen,
der mir geschickt wurde, zu setzen und — in meinem
gewöhnlichen accoutrement, eine Calotte auf dem Kopfe,
ungepudert, ohne Degen und in Tuchstiefeln (übrigens anständig
costumirt) im Tanzsaal zu erscheinen. Es war gegen
halb eilf Uhr. Kaum war ich etliche Minuten dagewesen, so
kam Napoleon von einer andern Seite des Saals auf mich zu.
Die Herzogin präsentirte mich ihm selbst, und er sagte mir
ganz leutselig — das Gewöhnliche, indem er mich zugleich
scharf in's Auge faßte. Schwerlich hat wohl jemals ein
Sterblicher die Gabe, einen Menschen gleich auf den ersten
Blick zu durchschauen, in einem höhern Grade besessen, als
Napoleon. Er sah, daß ich, meiner leidigen Celebrität zum
Trotz, ein schlichter, anspruchsloser, alter Mann war, und
da er, wie es schien, für immer einen guten Eindruck auf
mich machen wollte, so verwandelte er sich augenblicklich in
die Form, in welcher er sicher seyn konnte, seine Absicht zu
erreichen. In meinem Leben hab' ich keinen einfachern, ruhigern,
sanftern und anspruchslosern Menschensohn gesehen.
Keine Spur, daß der Mann, der mit mir sprach, ein großer
Monarch zu seyn sich bewußt war. Er unterhielt sich mit
mir, wie ein alter Bekannter mit seines Gleichen, und
was noch keinem Andern meines Gleichen widerfahren war,
an anderthalb Stunden lang in Einem fort, und ganz allein,
zu großem Erstaunen aller Anwesenden. Da ich ein sehr
ungeübter, schwerzüngiger französischer Orateur bin, so war
es glücklich für mich, daß er gerade in der Laune war, viel
zu sprechen, und die frais de la conversation fast allein auf
sich nahm. Es war nahe an zwölf Uhr, als ich endlich zu
fühlen anfing, daß ich das Stehen nicht länger ertragen
könne. Ich nahm mir also eine Freiheit heraus, die sich
schwerlich irgend ein andrer Deutscher oder Franzose unterstanden
hätte. Ich bat Se. Majestät, mich zu entlassen,
weil ich mich nicht stark genug fühle, daß Stehen länger
auszuhalten. Er nahm es sehr gut auf. Allez donc, sagte
er mit freundlichem Ton und Miene, allez! bon soir!“

In eben diesem Briefe meinte Wieland, so ungemein
freundlich Napoleon auch gegen ihn gewesen, habe er doch
an ihm vermißt, was man Gemüth nenne, und es sei ihm
mitunter vorgekommen, als wäre der Mann aus Bronze
gegossen. „Indessen“, schrieb Wieland, „hatte ich es doch
dahin gebracht, daß ich ihm ganz offen endlich die Frage
vorlegte, wie es denn komme, daß der Cultus, den er in
Frankreich reformirt habe, nicht philosophischer und dem
Geist unsrer Zeit nicht angemessener ausgefallen sei. Lächelnd
erwiederte hierauf Napoleon: Ja, mein lieber Wieland,
für Philosophen ist er auch nicht gemacht, denn die Philosophen
glauben weder an mich, noch an meinen Cultus,
und den Leuten, die daran glauben, kann man nicht Wunder
genug thun und lassen. Wenn ich einmal eine Religion
für Philosophen stiften könnte, die sollte freilich anders beschaffen
seyn. An diesen Faden spann sich nun das Gespräch
über Religion fort, wobei Napoleon den Skeptiker so sehr
machte, daß er die historische Existenz Christi bezweifelte.
Das war aber nur ein sehr allgemeiner Skepticismus, den
er da auskramte, und ich fand an seiner Freigeisterei nichts
zu bewundern, als die Offenheit, mit welcher er sich mir
preisgab.“

Einen Beweis der Huld Napoleons erhielt Wieland durch
den ihm übersandten Orden der Ehrenlegion. Dem Kaiser
Alexander verdankte er gleichzeitig (1808) den St. Annenorden,
wobei sich ihm unwillkührlich die Bemerkung aufdrang,
daß das Ausland seine Verdienste gerechter anerkenne,
als die Nation, zu der er gehöre. Sein Patriotismus erkaltete
jedoch nicht durch solche Erfahrungen. Ohne in Napoleon
den außerordentlichen Mann zu verkennen, den er für
ein Werk in den Händen der Vorsehung hielt, äußerte sich
Wieland mit tiefem Unmuth über die mannigfachen Bedrückungen,
die das Unterjochungssystem des französischen
Machthabers über Deutschland verhängte.

Was ihn oft in eine trübe Stimmung versetzte, war der
Gedanke, sich so vieler Freunde beraubt zu sehen, die er geschätzt
und geliebt hatte. Herder, Schiller, Gleim waren
ihm vorangegangen, in der letzten Periode seines Lebens auch
noch Fernow und Seume. An dem Letztern schätzte Wieland
neben seinen Kenntnissen und Talenten besonders die Biederkeit
seines Charakters, den offnen, geraden Sinn. „Es
ist eine Freude“, schrieb er, „derbe Wahrheiten so freimüthig
und kräftig, und doch so manierlich gesagt zu hören.
Seume kann sicher seyn, daß Niemand glauben und sagen
wird, daß englische Guineen oder Napoleons aus ihm sprechen.
Ich habe von jeher große Stücke auf die ächten Cyniker gehalten,
deren Ideal Lucian in seinem Kyniskos so trefflich
aufhellte. Der ächte Cyniker ist der ächteste Mensch und
der wahre Weise, und minor Jove, wie Horaz sagt. Das
alte Griechenland hatte ihrer kaum ein halb Dutzend binnen
500 Jahren aufzuweisen; und in unsern Tagen ist Seume
der Einzige, den ich wenigstens kenne.“

Zu dem Schmerz über Seumes Verlust gesellten sich für
Wieland häusliche und persönliche Leiden. Seine Tochter
Julie entriß ihm der Tod. Ein hartnäckiges Augenübel
untersagte ihm mehrere Wochen Lesen und Schreiben. Nur
langsam genas er im Herbst 1809 von einer
lebensgefaährlichen
Krankheit. „Das Sonderbare dabei war“, schrieb Wieland,
„daß, nach der Versicherung meines Arztes, das Herz und
die ganze Blutmasse an dem schrecklichen Sturm auf alle
übrigen Theile meines ohnedieß schwachen Körpers keinen
Antheil nahmen, und ihre eigene Oekonomie ruhig fortzutreiben
schienen. Der Puls ging ruhig und gleich, nur etwas
schneller, als gewöhnlich. Dafür aber waren die Muskelkräfte,
Nerven, Flechsen und Sehnen so jämmerlich zugerichtet,
alle Drüsen so rein ausgewunden und ausgetrocknet,
alle Fibern so abgespannt, daß ein vierteljähriges Kind mehr
Stärke in Armen und Beinen hat, als ich in den ersten
vierzehn Tagen. Meine rechte Hand war lange fast unbrauchbar;
über vierzehn Tage konnte ich nicht einen Augenblick
stehen. Kurz, ich mußte, wie ein Kind, von vorn anfangen,
und die Verrichtungen des animalischen Lebens wieder lernen,
als ob sie mir etwas Neues wären. Wie gern möcht' ich
hier meinen mich umgebenden Töchtern und Enkelinnen eine
Lob- und Dankrede halten!“

In seinem Familienkreise war es, wo Wieland die durch
zunehmende Altersschwäche ihm oft geraubte Heiterkeit wiederfand.
„Wohl mir“, schrieb er, „daß ich im Winter meines
Lebens noch mit Gegenständen der Liebe umgeben bin, mit
Kindern und Enkeln, die mir Freude machen, und mein
Herz wenigstens so lange warm erhalten werden, bis es zu
schlagen aufhört.“ Sehr glücklich würde er sich gefühlt haben,
wenn er noch einmal seinen ganzen Familienkreis um
sich hätte versammeln können, der immer kleiner geworden
war, und zuletzt nur aus einer seiner verwitweten Töchter
mit zwei Töchtern von dieser, und seiner jüngsten Tochter
Luise bestand. In dankbarer Erinnerung an die Feier seines
Geburtstags im Jahr 1810 schrieb Wieland an Böttiger: „Auch
wieder ein paar schöne Tage, die sich ganz besonders freundlich,
heiter und liebevoll an die 28,105, die nun mit mir vorbeigewankt,
gehüpft, gestolpert, getanzt, gewalzt, gestürmt
und geschlichen sind, angeschlossen haben! Es ist doch eine
hübsche Sache um's lange Leben, wenn einem am Vorabend
des 78sten Jahres noch solche Stunden zu Theil werden, wie
ich am Abend des 4. September im enggeschlossenen Kreise
brüderlich verbundener Freunde genossen habe. Es konnte
meinem Herzen nicht anders als wohlthun, so viele und unzweideutige
Zeichen herzlicher Theilnahme, Achtung und Liebe
zu empfangen.“

Wielands Gesundheit, ziemlich gestärkt seit der früher
erwähnten Krankheit, gönnte ihm, an seiner Uebersetzung der
Ciceronianischen Briefe mit wenigen Unterbrechungen fortzuarbeiten.
Neben dieser Beschäftigung trug er sich damals mit
dem Gedanken einer neuen Ausgabe seiner sämmtlichen Werke.
Als sein Freund und Verleger Göschen ihn dazu aufgefordert
und seinem Wunsche gemäß, versprochen hatte, deutsche
Lettern, statt der bisherigen lateinischen, zu wählen, schrieb
Wieland: „Die erste und wichtigste Frage wäre wohl diese:
ob die neue Auflage alles, was in der ersten ist enthalten
soll oder nicht? Da diese Frage, meines Erachtens, blos
aus buchhändlerischem Gesichtspunkte entschieden werden
kann und muß, so habe ich nichts darüber zu sagen, als
daß sie mir viele und kaltblütige Ueberlegung von allen
Seiten zu erfordern scheint. Glauben Sie Ihre Rechnung
bei einer Auswahl des Besten und Interessantesten eher zu
finden, als bei einer wiederholten Auflage meiner sämmtlichen
Werke, so bin ich's völlig zufrieden; nur muß ich
bemerken, daß alles, was sich mit gutem Gewissen retouchiren
ließe, höchstens drei oder vier Bändchen ausmachen,
und manchen Lesern auch damit vielleicht kein Gefallen geschehen
würde. Die zweite Frage ist: ob wir die Kinder meines
Geistes in der Ordnung, wie sie zur Welt gekommen sind,
auf einander folgen lassen wollen? und da dies aus mehrern
Gründen wohl das Beste seyn möchte: ob die poetischen von
den prosaischen Werken abgesondert werden, und also zwei
Classen ausmachen sollen? Auch dies kann und soll blos
von Ihnen entschieden werden. Wenn nicht merkantilische
Rücksichten das Letztere rathen, so sollte ich beinahe glauben,
es dürfte vielen, wo nicht den meisten Liebhabern meiner
Schriften angenehmer seyn, ohne Hinsicht auf Verse und
Prosa, in der Ordnung, wie sie geschrieben wurden, zu
lesen; um so mehr, da sie eben dadurch dem scharfsinnigen
und aufmerksamen Leser eine Art von Geschichte, oder vielmehr
die Belege zur Geschichte meines geistigen Lebens an
die Hand geben, welche ich, wenn der schwarzbraunige Bruder
des Schlafs mir Zeit dazu läßt, zu schreiben gedenke.“

Mit dieser Selbstbiographie schien es Wieland wenig
Ernst zu seyn. In seinem literarischen Nachlaß fand sich
auch nicht das kleinste Fragment jener „Memorabilien,“ wie
er sie zu nennen pflegte. Zufällige Umstände verhinderten
die in dem vorhin erwähnten Briefe besprochene neue Ausgabe
seiner Werke. Er gewann dadurch mehr Muße zu seiner
Uebersetzung des Cicero, zu welcher, als ihn der Tod bei dieser
Arbeit überraschte, sein Freund und Landsmann Gräter
die noch übrigen vierzig Briefe Cicero's hinzufügte.

Nicht ohne Nachtheil für seine schwache Brust glaubte
Wieland die Berge und Anhöhen von Belvedere ferner erklimmen
zu können. Er leistete daher im Sommer 1811
Verzicht auf seinen bisherigen Lieblingsaufenthalt, und beschränkte
sich auf kleine Ausflüge nach Jena und auf Spazierfahrten.
Am 11. September 1811 hatte er das Unglück,
als der Wagen umwarf, das Schlüsselbein zu zerbrechen.
Noch gefährlicher ward seine jüngste Tochter verletzt. Wahrhaft
bewundernswerth war, nach Goethes Zeugniß, die Fassung,
der ruhige Gleichmuth, womit Wieland die schmerzlichen
Folgen des Falles und die Langeweile der Genesung
ertrug. Auch bei dieser Prüfung bewährte sich seine Lebensphilosophie,
die ihn noch nie verlassen hatte.

„Es gehört,“ schrieb er den 18. October 1811, „unter
die größten Uebel der schon oft von mir recht herzlich verwünschten
Celebrität (zu deutsch Berühmtheit) — die übrigens
auch hin und wieder ihr nicht zu verachtendes Gute
hat — daß einer nicht einmal den kleinsten Finger, geschweige
ein Schlüsselbein, was doch im Grunde auch nicht viel sagen
will, brechen kann, ohne daß es sogleich in öffentlichen Blättern
der Welt verkündigt, und dadurch alle entfernten Freunde
des Verunglückten unschuldiger und ungebührlicher Weise,
gegen den Willen desselben, zum Mitleiden aufgefordert, beunruhigt,
und nicht selten ist der Fall gesetzt werden, sich
das Uebel ärger vorzustellen, als es ist.“

Wieland genas bald wieder. In völliger Heiterkeit fand
ihn sein achtzigster Geburtstag, den er in einem Cirkel von
Freunden feierte, die ihn nach Jena eingeladen hatten, und
ihm an jenen Tage eine silberne Denkmünze überreichten,
mit der Aufschrift: „Dem unsterblichen Sänger.“ Mit den
heitersten Eindrücken kehrte er wieder nach Weimar zurück,
wo ihn Ifflands Darstellungen auf dem dortigen Hoftheater
erwarteten. Er schien sehr lebhaften Antheil daran zu nehmen.
Seine Gesundheit blieb sich gleich. In der Nacht vom
10. auf den 11. Januar 1813 traf ihn jedoch ein Anfall von
Schlag. Aller ärztlichen Hülfe unerachtet, ward sein Zustand,
durch ein hinzutretendes heftiges Fieber, von Tage
zu Tage bedenklicher.

Die Nähe seines Todes schien Wieland nicht zu ahnen.
In schmerzlosen Stunden beschäftigte sich seine Phantasie
mit seinen Kindern. Auch sprach er bisweilen mit lebhaftem
Interesse von seiner Uebersetzung der Ciceronianischen Briefe.
Als am zehnten Tage, den 20. Januar, das durch ärztliche
Mittel beseitigte Fieber mit größerer Heftigkeit wieder zurückkehrte,
schwärmte Wielands Phantasie bald in Griechenland,
bald in Italiens Gefilden. In den Abendstunden hörten
seine Kinder ihn schwach, doch vornehmlich, Hamlets berühmten
Monolog: „Seyn oder Nichtseyn“, bald deutsch,
bald englisch recitiren. Er sank hierauf in einen tiefen
Schlummer, und die Mitternachtsstunde fand ihn nicht mehr
unter den Lebendigen.

Eine allgemeine Trauer verbreitete die Nachricht seines
Todes. Die Brüder des Freimaurerbundes, dem er angehörte,
beschlossen eine feierliche Bestattung des Entschlummerten.
Architektonische Verzierungen schmückten in dem
mittlern Theile des Landes-Industrie-Comptoirs zu Weimar,
das von seinem vieljährigen Freunde Bertuch eingeräumte
Local, wo Wielands sterbliche Hülle am Abend des 24 Januar
ausgestellt ward. Seine zahlreichen Verehrer und
Freunde sahen dort, mit fast unveränderten Zügen, sein mit
einem Lorbeerkranze geschmücktes Haupt, auf einem blauseidnen,
mit golden Spitzen eingefaßten Kissen ruhen. Eine
ähnliche Decke breitete sich aus über den untern Theil des
Sargs. Der Körper war in ein weißes Tuch gehüllt. Ein
Lorbeerkranz umwand die Prachtausgaben der beiden Gedichte:
„Oberon“ und „Musarion“, die in einem Einbande
von Maroquin auf einem rothen Sammtkissen auf dem Deckel
des Sargs ruhten. Dort sah man auch auf einem kleinern
weißen Atlaskissen die Decorationen des russischen und französischen
Ordens.

Der Gartensaal des Gutsgebäudes zu Osmanstädt, einst
Wielands Lieblingsaufenthalt, empfing in der nächsten Nacht
seine irdischen Ueberreste. Dort versammelten sich am 25. Januar
1813 Nachmittags die sämmtlichen Brüder der Loge
Amalia, nebst einer großen Zahl von Wielands Freunden
und Verehrern. Sie schlossen sich dem Trauergefolge an,
welches der französische Gesandte, Baron St. Aignan, mit
des Dichters ältestem Sohne Ludwig eröffnete. Sechzehn
Maurerbrüder trugen den Sarg. Das Geläut der Dorfglocken
lockte einen großen Theil der Bewohner von Osmanstädt
herbei. Ihrem alten Gutsherrn, wie sie Wieland noch
immer nannten, wollten sie die letzte Ehre erweisen. Der
Zug ging die lange Allee hinab, die der Dichter oft durchwandelt
hatte, bis zu dem Bosket, wo Wieland sich längst
seine Ruhestätte gewählt. Dem Trauergesange an seinem
Grabe folgte eine kurze, aber herzliche Rede des Oberconsistorialraths
Günther, der die Verdienste des Dahingeschiedenen
in ergreifenden Umrissen schilderte.

Neben den Gräbern derjenigen, die ihm am theuersten
gewesen im Leben, neben Sophie Brentano und seiner Gattin
Anna Dorothea, erhielt Wieland, seinem oft geäußerten
Wunsch gemäß, seine Ruhestätte. Neben den zwei dreiseitigen
Pyramiden, die die Gräber seiner Lieben bezeichneten,
erhob sich auch sein Grab.

Der Weimarische Bildhauer Weiße hatte jene Denkmale
in Seeberger Sandstein ausgeführt. Für Sophie Brentano
war das Emblem einer Psyche mit einem Rosenkranz umgeben
gewählt worden; für Wielands Gattin das Sinnbild
der Eintracht und Treue: zwei verschlungene Hände in einem
Eichenkranz. Die geflügelte Lyra mit dem Stern der Unsterblichkeit
darüber ward für Wieland zum Sinnbilde gewählt.
Er selbst hatte bereits 1806 für jene Denkmale die
treffende Inschrift verfertigt:


„Lieb' und Freundschaft umschlang die verwandten Seelen
im Leben,

Und ihr Sterbliches deckt dieser gemeinsame Stein.“



Die übereinstimmenden Zeugnisse Aller, die Wieland
näher gekannt, bestätigen die richtige und partheilose Schilderung
seines liebenswürdigen Charakters, die einer seiner
Freunde in den nachfolgenden Worten entwarf: „Mild gegen
den Irrthum, schonend gegen Fehler, war er für Vernunft,
für Recht und Pflicht, für alles, was der Menschheit
heilig seyn muß, weil es allein dem höhern Menschenleben
Werth giebt, ein unermüdlicher, eifriger Kämpfer, aber eben
deshalb auch ein rastloser Bekämpfer aller Vorurtheile, aller
Verfinsterung, aller Unterdrückung. Veredlung und Beglückung
seines Brudergeschlechts war sein Ziel. Er schwatzte
nicht von Religion und Philosophie, aber er bethätigte sie
im Leben, in welchem er dankbar alles Gute, und mit ruhiger
Ergebung das Unglück hinnahm. Für ihn gab es nichts
Größeres im Leben, als, nie in Gemeinheit sinkend, den
Sinn stets auf das Edle gerichtet, unausgesetzt ein guter
Mensch, Gatte, Vater, Freund und Bürger zu seyn.“






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CHR. M. WIELAND'S BIOGRAPHIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2134323251824868436_17454-cover.png
Chr. M. Wieland's Biographie

Heinrich Déring






