
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Meditationes de prima philosophia

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Meditationes de prima philosophia


Author: René Descartes



Release date: November 3, 2007 [eBook #23306]


Language: Latin


Credits: Produced by Jana Srna, Norbert H. Langkau, Laurent Vogel

        and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MEDITATIONES DE PRIMA PHILOSOPHIA ***





Bibliotheca Philosophorum

Vol. I


DESCARTES


MEDITATIONES

de prima philosophia


Curavit

Artur Buchenau


Lipsiae 1913

Sumptibus Felicis Meineri







Druck: C. Grumbach, Leipzig





Vorwort.



Die hier vorliegende, wohlfeile Ausgabe der »Meditationen«
ist sowohl für den Seminargebrauch an den Universitäten
als auch zum Privatstudium gedacht. Die älteren
lateinischen Ausgaben dieses auch heute noch jugendfrischen
Werkes sind recht selten geworden, die französischen Übertragungen
allein genügen nicht, und so war man denn bisher
auf die teuren Ausgaben von Adam-Tannery (Oeuvres de
Descartes Band VII. Paris. Leopold Cerf. 1904) und Güttler
(2. Auflage München. Beck. 1912) angewiesen.


Der Titel der ersten Ausgabe der »Meditationen« (1641)
lautet vollständig: Renati Des-Cartes, Meditationes de prima
philosophia in qua Dei existentia et animae immortalitas
demonstratur, Parisiis, Apud Michaelem Soli, via Jacobaea
sub signo Phoenicis. MDCXLI. Cum Priuilegio et Approbatione
Doctorum.


Der Text dieser Erst-Ausgabe ist hier zugrunde gelegt
und es sind die Seitenzahlen des Originals am Rande
in [ ] eingeschlossen beigefügt worden, damit in Zukunft
durchweg nach dieser (heute sehr seltenen) Ausgabe zitiert
werden kann. Der Titel der zweiten Auflage (1642)
lautet: Renati Des-Cartes Meditationes de prima philosophia
in quibus Dei existentia, et animae humanae a corpore
distinctio demonstratur. His adjunctae sunt variae objectiones
doctorum virorum in istas de Deo et anima demonstrationes
cum responsionibus Authoris. Secunda editio
septimis objectionibus antehac non visis aucta. Amstelodami
apud Ludovicum Elzevirium 1642.


Da bei der ersten Ausgabe Descartes die Druckbogen
nicht selbst las – die Drucklegung besorgte Mersenne –
so enthält sie mehrere Fehler, die in der zweiten Auflage
verbessert worden sind. Die Varianten der beiden Auflagen
sind unten in den Anmerkungen verzeichnet, und es ist von
Fall zu Fall entschieden und diejenige Lesart aufgenommen
worden, welche nach sprachlichen und sachlichen Gesichtspunkten
als die richtigere erschien.


Die erste französische Übersetzung des Werkes erschien
im Jahre 1647. Ihr Titel lautet vollständig: Les Meditations
Metaphysiques de René Des-Cartes, Touchant La Premiere
Philosophie, dans lesquelles l'existence de Dieu, et la distinction
réelle entre l'âme et le corps de l'homme, sont demonstrées.
Traduites du Latin de l'Auteur par M. le D. D. L. N. S.
Et les objections faites contre ces Méditations par diuerses
personnes tres-doctes, auec les réponses de l'Auteur. Traduites
par Mr. C. L. R. A Paris. Chez la Veuve Jean Camusat.
MDCXLVII. Avec privilège du roy.


Der Übersetzer war der Freund Descartes', der Herzog
von Luynes, während die Einwände und Erwiderungen von
Clerselier übertragen wurden. Descartes sah die Übersetzungen
durch und war so sehr damit zufrieden, daß er
erklärte, manche Stellen im französischen Text seien besser
als sein eigener, entsprechender lateinischer Text. Wahrscheinlich
stammen verschiedene Zusätze und Verbesserungen
im einzelnen von Descartes selbst, der, wie das
ja leicht zu verstehen ist, diese in das ihm vorgelegte
Manuskript direkt wird eingetragen haben. Ich habe die
Luynessche Übersetzung genau mit dem lateinischen Texte
verglichen und alle wichtigen Abweichungen in den Anmerkungen
verzeichnet, bei denen ich mich im übrigen
größter Kürze befleißigt habe, da es nach meinem ausführlichen
Kommentar zu den Meditationen (Erläuterungen
zu den Meditationen auf Grund der »Objectiones et Responsiones«
und des Briefwechsels) der genaueren Erläuterung
nicht bedarf, ich auch der Seminararbeit nicht vorgreifen
möchte. Dieser Kommentar soll übrigens demnächst in
neuer Auflage erscheinen, wobei ihm diesmal die vollständige
Übersetzung der »Einwände und Erwiderungen«
vorangehen wird. Hiermit komme ich einem vielfach geäußerten
Wunsche entgegen, und es dürfte die Tatsache,
daß heute eine solche vollständige deutsche Ausgabe gebracht
werden kann, wohl als ein erfreuliches Zeichen der
Zeit gelten, das erkennen läßt, wie sehr im letzten Jahrzehnt
das Descartes-Studium zugenommen hat. Die weitere Vertiefung
desselben zu erleichtern, ist Zweck und Aufgabe
der hier vorliegenden Ausgabe.


Berlin, im Juli 1913.


Dr. Artur Buchenau.




SAPIENTISSIMIS

Clarissimisque viris

SACRAE FACULTATIS

Theologiae Parisiensis Decano et

Doctoribus

RENATUS DES-CARTES1.


S. D.2



Tam justa causa me impellit ad hoc scriptum vobis
offerendum, et tam justam etiam vos habituros esse confido
ad ejus defensionem suscipiendam, postquam instituti mei
rationem intelligetis, ut nulla re melius illud hic possim commendare,
|  quam si quid in eo sequutus sim paucis dicam.


Semper existimavi duas quaestiones, de Deo et de Anima,
praecipuas esse ex iis quae Philosophiae potius quam Theologiae
ope sunt demonstrandae: Nam quamvis nobis fidelibus
animam humanam cum corpore non interire, Deumque
existere, fide credere sufficiat; certe infidelibus nulla religio,
nec fere etiam ulla moralis virtus, videtur posse persuaderi,
nisi prius illis ista duo ratione naturali probentur: Cumque
saepe in hac vita majora vitiis quam virtutibus praemia
proponantur, pauci rectum utili praeferrent, si nec Deum
timerent, nec aliam vitam expectarent. Et quamvis omnino
verum sit, Dei existentiam credendam esse, quoniam in
sacris scripturis docetur, et vice versa credendas sacras
scripturas, quoniam haben|tur  a Deo: quia nempe, cum
fides sit donum Dei, ille idem qui dat gratiam ad reliqua
credenda, potest etiam dare, ut ipsum existere credamus;
non tamen hoc infidelibus proponi potest, quia circulum
esse judicarent. Et quidem animadverti, non modo vos
omnes, aliosque Theologos affirmare Dei existentiam naturali
ratione posse probari; sed et ex sacra Scriptura
inferri, ejus cognitionem multis, quae de rebus creatis
habentur, esse faciliorem, atque omnino esse tam facilem,
ut qui illam non habent, sint culpandi. Patet enim Sap. 13.
ex his verbis, Nec his debet ignosci, si enim tantum potuerunt
scire, ut possent aestimare saeculum, quomodo hujus dominum
non facilius invenerunt? Et ad Rom. cap. 1. dicitur illos esse
inexcusabiles. Atque ibidem etiam per haec |  verba: Quod
notum est Dei, manifestum est in illis, videmur admoneri
ea omnia quae de Deo sciri possunt, rationibus non aliunde
petitis quam ab ipsamet nostra mente posse ostendi. Quod
idcirco quomodo fiat, et qua via Deus facilius et certius,
quam res saeculi cognoscatur, non putavi a me esse alienum
inquirere. Atque quantum ad animam, etsi multi ejus
naturam non facile investigari posse judicarint, et nonnulli
etiam dicere ausi sint rationes humanas persuadere illam
simul cum corpore interire, solaque fide contrarium teneri:
Quia tamen hos condemnat Concilium Lateranense sub
Leone 10 habitum sessione 8, et expresse mandat Christianis
Philosophis ut eorum argumenta dissolvant, et veritatem
pro viribus probent, hoc etiam aggredi non du|bitavi. 


Praeterea quoniam scio plerosque impios non aliam
ob causam nolle credere Deum esse, mentemque humanam
a corpore distingui, quam quia dicunt haec duo a nemine
hactenus potuisse demonstrari: Etsi nullo modo iis assentiar,
sed contra rationes fere omnes, quae pro his quaestionibus
a magnis viris allatae sunt, cum satis intelliguntur, vim
demonstrationis habere putem, vixque ullas dari posse mihi
persuadeam, quae non prius ab aliquibus aliis fuerint inventae:
Nihil tamen utilius in Philosophia praestari3 posse
existimo, quam si semel omnium optimae studiose quaerantur,
tamque accurate et perspicue exponantur, ut apud
omnes constet in posterum eas esse demonstrationes. Ac
denique quoniam nonnulli, quibus notum est me quandam
excoluisse Methodum |  ad quaslibet difficultates in scientiis
resolvendas, non quidem novam, quia nihil est veritate antiquius,
sed qua me saepe in aliis non infeliciter uti viderunt,
hoc a me summopere flagitarunt: Ideoque officii mei esse
putavi nonnihil hac in re conari. Quicquid autem praestare
potui, totum in hoc Tractatu continetur. Non quod in eo
diversas omnes rationes, quae ad eadem probanda afferri
possent, colligere conatus sim: Neque enim hoc videtur
operae pretium esse, nisi ubi nulla habetur satis certa, sed primas
tantum et praecipuas ita prosecutus sum, ut jam pro certissimis,
et evidentissimis demonstrationibus illas ausim proponere.
Addamque etiam tales esse, ut non putem ullam
viam humano ingenio patere, per quam meliores inveniri
unquam possint, cogit enim me cau|sae  necessitas, et gloria
Dei, ad quam totum hoc refertur, ut hic aliquanto liberius
de meis loquar quam mea fert consuetudo. Atqui quantumvis
certas et evidentes illas putem, non tamen ideo mihi
persuadeo ad omnium captum esse accommodatas: Sed
quemadmodum in Geometria multae sunt ab Archimede,
Apollonio, Pappo, aliisve scriptae, quae etsi pro evidentibus
etiam, ac certis ab omnibus habeantur, quia nempe nihil
plane continent quod seorsim spectatum non sit cognitu
facillimum, nihilque in quo sequentia cum antecedentibus
non accurate cohaereant, quia tamen longiusculae sunt, et
valde attentum lectorem desiderant, non nisi ab admodum
paucis intelliguntur: Ita quamvis eas quibus hic utor certitudine
et evidentia Geometricas aequare, vel etiam superare
existi|mem,  vereor tamen ne a multis satis percipi non
possint, tum quia etiam longiusculae sunt, et aliae ab aliis
pendent: tum praecipue quia requirunt mentem a praejudiciis
plane liberam: et quae se ipsam a sensuum consortio
facile subducat. Nec certe plures in mundo Metaphysicis
studiis, quam Geometricis apti reperiuntur. Ac praeterea
in eo differentia est, quod in Geometria cum omnibus sit
persuasum nihil scribi solere, de quo certa demonstratio non
habeatur, saepius in eo peccant imperiti, quod falsa approbent,
dum ea videri volunt intelligere, quam quod vera refutent:
Contra vero in Philosophia cum credatur nihil esse
de quo non possit in utramque partem disputari, pauci
veritatem investigant, et multo plures ex eo quod ausint
optima quaeque im|pugnare,  famam ingenii aucupantur.


Atque ideo qualescunque meae rationes esse possint,
quia tamen ad Philosophiam spectant, non spero me illarum
ope magnum operae pretium esse facturum, nisi me patrocinio
vestro adjuvetis. Sed cum tanta inhaereat omnium
mentibus de vestra Facultate opinio, tantaeque sit authoritatis
SORBONAE nomen, ut non modo in rebus fidei nulli
unquam Societati post sacra Concilia tantum creditum sit
quam vestrae, sed etiam in humana Philosophia nullibi
major perspicacia et soliditas, nec ad ferenda judicia major
integritas et sapientia esse existimetur: Non dubito quin si
tantum hujus scripti curam suscipere dignemini, primo
quidem ut a vobis corrigatur, memor enim, non modo humanitatis,
sed maxime etiam inscitiae |  meae, non affirmo
nullos in eo esse errores: deinde ut quae vel desunt, vel non
satis absoluta sunt, vel majorem explicationem desiderant,
addantur, perficiantur, illustrentur, aut a vobis ipsis, aut
saltem a me, postquam a vobis ero admonitus: Ac denique
ut postquam rationes in eo contentae, quibus Deum esse,
mentemque a corpore aliam esse probatur, ad eam perspicuitatem
erunt perductae, ad quam ipsas perduci posse
confido, ita nempe ut pro accuratissimis demonstrationibus
habendae sint, hoc ipsum declarare et publice testari velitis:
non dubito, inquam, quin, si hoc fiat, omnes errores, qui
de his quaestionibus unquam fuerunt, brevi ex hominum
mentibus deleantur. Veritas enim ipsa facile efficiet ut reliqui
ingeniosi, et docti vestro judicio subscribant: Et autho|ritas, 
ut Athei, qui scioli magis quam ingeniosi, aut docti
esse solent, contradicendi animum deponant; atque etiam
ut forte rationes, quas ab omnibus ingenio praeditis pro
demonstrationibus haberi scient, ipsi propugnent, ne non
intelligere videantur. Ac denique caeteri omnes tot testimoniis
facile credent, nemoque amplius erit in mundo, qui
vel Dei existentiam, vel realem humanae animae a corpore
distinctionem ausit in dubium revocare. Cujus rei quanta
esset utilitas, vos ipsi pro vestra singulari sapientia omnium
optime aestimare potestis: nec deceret me vobis, qui maximum
Ecclesiae Catholicae4 columen semper fuistis, Dei et
Religionis causam pluribus hic commendare.





Praefatio ad lectorem.



Quaestiones de Deo et mente humana jam ante paucis
attigi in Dissertatione de Methodo recte regendae rationis
et veritatis in scientiis investigandae gallice edita anno 1637.
Non quidem ut ipsas ibi accurate tractarem, sed tantum ut
delibarem, et ex lectorum judiciis addiscerem qua ratione
postea essent tractandae. Tanti enim momenti mihi visae
sunt, ut plus una vice de ipsis agendum esse judicarem;
viamque sequor ad eas explicandas tam parum tritam, atque
ab usu communi tam remotam, ut non utile putarim ipsam
in gallico, et passim ab omnibus legendo scripto fusius docere,
ne debiliora etiam inge|nia  credere possent eam sibi
esse ingrediendam.


Cum autem ibi rogassem omnes quibus aliquid in meis
scriptis reprehensione dignum occurreret, ut ejus me monere
dignarentur, nulla in ea quae de his quaestionibus attigeram
notatu digna objecta sunt, praeter duo, ad quae hic paucis,
priusquam earundem accuratiorem explicationem aggrediar,
respondebo. Primum est, ex eo quod mens humana in se
conversa non percipiat aliud se esse quam rem cogitantem,
non sequi, ejus naturam sive essentiam in eo tantum consistere,
quod sit res cogitans, ita ut vox tantum caetera
omnia excludat, quae forte etiam dici possent, ad animae
naturam pertinere. Cui objectioni respondeo me etiam ibi
noluisse illa excludere in ordine ad ipsam rei veritatem (de
qua scilicet tunc non agebam), sed dumtaxat in ordine ad
meam perceptionem, adeo ut sensus esset, me nihil plane
cognoscere quod ad essentiam meam scirem pertinere,
praeterquam quod essem res cogitans sive res habens in se
facultatem cogitandi. In sequentibus autem |  ostendam quo
pacto ex eo, quod nihil aliud ad essentiam meam pertinere
cognoscam, sequatur, nihil etiam aliud revera ad illam pertinere.


Alterum est, ex eo, quod ideam rei me perfectioris in me
habeam non sequi ipsam ideam esse me perfectiorem,
et multo minus illud quod per istam ideam repraesentatur
existere. Sed respondeo hic subesse aequivocationem in
voce ideae; sumi enim potest vel materialiter, pro operatione
intellectus, quo sensu me perfectior dici nequit, vel objective,
pro re per istam operationem repraesentata, quae res
etsi non supponatur extra intellectum existere, potest tamen
me esse perfectior ratione suae essentiae. Quomodo vero ex
hoc solo quod rei me perfectioris idea in me sit sequatur
illam rem revera existere, fuse in sequentibus exponetur.


Vidi quidem praeterea duo quaedam scripta satis longa,
sed quibus non tam meae his de rebus rationes quam conclusiones
argumentis ex Atheorum locis communibus mutuatis
impugnabantur. Et quoniam istiusmodi argumenta nullam
vim ha|bere  possunt apud eos, qui rationes meas intelligent,
adeoque praepostera et imbecillia sunt multorum
judicia, ut magis a primum acceptis opinionibus quantumvis
falsis, et a ratione alienis, persuadeantur, quam a vera
et firma, sed posterius audita ipsarum refutatione, nolo hic
ad illa respondere, ne mihi sint prius referenda. Tantumque
generaliter dicam ea omnia, quae vulgo jactantur ab Atheis
ad existentiam Dei impugnandam, semper ex eo pendere
quod vel humani affectus Deo affingantur, vel mentibus
nostris tanta vis et sapientia arrogetur, ut quidnam Deus
facere possit ac debeat, determinare et comprehendere conemur;
adeo ut, modo tantum memores simus mentes nostras
considerandas esse ut finitas, Deum autem ut incomprehensibilem
et infinitum, nullam ista difficultatem sint nobis
paritura.


Jam vero, postquam hominum judicia semel utcunque
sum expertus, iterum hic aggredior easdem de Deo et mente
humana quaestiones, simulque totius primae Philosophiae
initia tractare; sed ita ut nullum vul|gi  plausum, nullamque
Lectorum frequentiam expectem: quin etiam nullis author
sum ut haec legant, nisi tantum iis qui serio mecum meditari,
mentemque a sensibus, simulque ab omnibus praejudiciis,
abducere poterunt ac volent, quales non nisi admodum
paucos reperiri satis scio. Quantum autem ad illos, qui,
rationum mearum seriem et nexum comprehendere non
curantes, in singulas tantum clausulas, ut multis in more est,
argutari studebunt, non magnum ex hujus scripti lectione
fructum sunt percepturi: et quamvis forte in multis cavillandi
occasionem inveniant, non facile tamen aliquid quod
urgeat aut responsione dignum sit objicient.


Quia vero nequidem etiam aliis spondeo me in omnibus
prima fronte satisfacturum, nec tantum mihi arrogo ut confidam
me omnia posse praevidere quae alicui difficilia videbuntur,
primo quidem in Meditationibus illas ipsas cogitationes
exponam, quarum ope ad certam et evidentem cognitionem
veritatis mihi videor pervenisse, ut experiar an forte
iisdem |  rationibus, quibus ego persuasus sum, alios etiam
possim persuadere. Postea vero respondebo ad objectiones
virorum aliquot ingenio et doctrina excellentium, ad quos
hae Meditationes, antequam typis mandarentur examinandae
missae sunt. Satis enim multa et varia ab illis fuerunt objecta,
ut ausim sperare non facile quicquam aliis, saltem
alicujus momenti, venturum in mentem, quod ii nondum
attigerint. Ideoque rogo etiam atque etiam lectores, ut
non prius de Meditationibus judicium ferant, quam objectiones
istas, earumque solutiones omnes perlegere dignati
sint5.





Synopsis sex sequentium meditationum.



In prima causae exponuntur propter quas de rebus omnibus,
praesertim materialibus, possumus dubitare; quamdiu
scilicet non habemus alia scientiarum fundamenta, quam ea
quae antehac habuimus. Etsi autem istius tantae dubitationis
utilitas prima fronte non appareat, est tamen in eo
maxima quod ab omnibus praejudiciis nos liberet, viamque
facillimam sternat ad mentem a sensibus abducendam: ac
denique efficiat, ut de iis, quae postea vera esse comperiemus,
non amplius dubitare possimus.


|  In secunda, mens quae propria libertate utens supponit
ea omnia non existere, de quorum existentia vel minimum
potest dubitare6, animadvertit fieri non posse quin
ipsa interim existat. Quod etiam summae est utilitatis, quoniam
hoc pacto facile distinguit quaenam ad se, hoc est, ad
naturam intellectualem, et quaenam ad corpus pertineant.
Sed quia forte nonnulli rationes de animae immortalitate
illo in loco expectabunt, eos hic monendos puto me conatum
esse nihil scribere quod non accurate demonstrarem;
ideoque non alium ordinem sequi potuisse, quam illum qui
est apud Geometras usitatus, ut nempe omnia praemitterem
ex quibus quaesita propositio dependet, antequam de ipsa
quidquam concluderem. Primum autem et praecipuum,
quod praerequiritur ad cognoscendam animae immortalitatem,
esse ut quam maxime perspicuum de ea conceptum,
et ab omni conceptu corporis plane distinctum formemus;
quod ibi factum est. Praeterea vero requiri etiam ut sciamus
ea omnia, quae clare et distincte intelligimus, eo ipso
modo, quo illa intelligimus, esse vera: quod ante quartam
Meditationem probari non potuit; et habendum esse distinctum
naturae corporeae conceptum, qui partim in ipsa secunda,
partim etiam in quinta et sexta formatur; atque ex
his debere concludi ea omnia, quae clare et distincte concipiuntur,
ut substantiae diversae, sicuti concipiuntur mens
et corpus, esse revera substantias realiter a se mutuo distinctas;
hocque in sexta concludi. Idemque etiam in ipsa
confirmari, ex eo quod nullum corpus nisi divisibile intelligamus,
contra autem nullam mentem nisi indivisibilem:
neque enim possumus ullius mentis mediam partem concipere,
ut possumus cujuslibet quantumvis7 exigui corporis;
adeo ut eorum naturae non modo diversae, sed etiam
quodammodo contrariae agnoscantur. Non autem ulterius
ea de re in hoc scripto me egisse; tum quia haec sufficiunt
ad ostendendum ex corporis corruptione mentis interitum
non sequi, atque sic ad alterius vitae spem mortalibus faciendam;
tum etiam quia praemissae, ex quibus ipsa mentis
immortalitas concludi potest, ex to|tius  Physicae explicatione
dependent: primo ut sciatur omnes omnino substantias,
sive res quae a Deo creari debent ut existant, ex natura
sua esse incorruptibiles, nec posse unquam desinere esse,
nisi ab eodem Deo concursum suum iis denegante ad nihilum
reducantur, ac deinde ut advertatur corpus quidem, in
genere sumptum, esse substantiam, ideoque nunquam etiam
perire; sed corpus humanum, quatenus a reliquis differt
corporibus, non nisi ex certa membrorum configuratione,
aliisque ejusmodi accidentibus esse conflatum, mentem vero
humanam non ita ex ullis accidentibus constare, sed puram
esse substantiam: etsi enim omnia ejus accidentia mutentur,
ut quod alias res intelligat, alias velit, alias sentiat, etc.
non idcirco ipsa mens alia evadit: humanum autem corpus
aliud fit ex hoc solo quod figura quarundam ejus partium
mutetur: ex quibus sequitur corpus quidem perfacile interire,
mentem autem8 ex natura sua esse immortalem.


In tertia Meditatione meum praecipuum argumentum
ad probandam Dei |  existentiam satis fuse, ut mihi videtur,
explicui. Verumtamen, quia, ut Lectorum animos quam
maxime a sensibus abducerem, nullis ibi comparationibus
a rebus corporeis petitis volui uti, multae fortasse obscuritates
remanserunt, sed quae, ut spero, postea in responsionibus
ad objectiones plane tollentur; ut inter caeteras
quomodo idea entis summe perfecti, quae in nobis est, tantum
habeat realitatis objectivae, ut non possit non esse a
causa summe perfecta, quod ibi illustratur comparatione
machinae valde perfectae, cujus idea est in mente alicujus
artificis; ut enim artificium objectivum hujus ideae debet
habere aliquam causam, nempe scientiam hujus artificis,
vel alicujus alterius a quo illam accepit, ita idea Dei, quae
in nobis est, non potest non habere Deum ipsum pro causa.


In quarta probatur ea omnia, quae clare et distincte
percipimus, esse vera: simulque in quo ratio falsitatis consistat
explicatur: quae necessario sciri debent tam ad praecedentia
firmanda, quam ad reliqua intelligenda. (Sed ibi
interim est adverten|dum  nullo modo agi de peccato, vel
errore qui committitur in persecutione boni et mali, sed de
eo tantum qui contingit in dijudicatione veri et falsi. Nec
ea spectari, quae ad fidem pertinent, vel ad vitam agendam,
sed tantum speculativas; et solius luminis naturalis ope
cognitas veritates.)


In quinta praeterquam quod natura corporea in genere
sumpta explicatur, nova etiam ratione Dei existentia demonstratur:
sed in qua rursus nonnullae forte occurrent
difficultates, quae postea in responsione ad objectiones resolventur:
ac denique ostenditur quo pacto verum sit
ipsarum Geometricarum demonstrationum certitudinem a
cognitione Dei pendere.


In sexta denique intellectio ab imaginatione secernitur;
distinctionum signa describuntur: mentem realiter a corpore
distingui, probatur: eandem nihilominus tam arcte
illi esse conjunctam, ut unum quid cum ipso componat,
ostenditur; omnes errores qui a sensibus oriri solent, recensentur,
modi quibus vitari possint exponuntur; et denique
rationes |  omnes ex quibus rerum materialium existentia
possit concludi, afferuntur: non quod eas valde utiles esse
putarim ad probandum id ipsum quod probant, nempe
revera esse aliquem mundum, et homines habere corpora,
et similia, de quibus nemo unquam sanae mentis serio
dubitavit; sed quia illas considerando agnoscitur non esse
tam firmas, nec tam perspicuas, quam sunt eae, per quas
in mentis nostrae et Dei cognitionem devenimus; adeo ut
hae sint omnium certissimae et evidentissimae, quae ab
humano ingenio sciri possint. Cujus unius rei probationem
in his Meditationibus mihi pro scopo proposui. Nec idcirco
hic recenseo varias illas quaestiones de quibus etiam in
ipsis ex occasione tractatur.





Meditatio I.

De iis quae in dubium revocari possunt.



Animadverti jam ante aliquot annos quam multa ineunte
aetate falsa pro veris admiserim, et quam dubia |  sint quaecunque
istis postea superextruxi, ac proinde funditus omnia
semel in vita esse evertenda, atque a primis fundamentis
denuo inchoandum, si quid aliquando firmum et
mansurum cupiam in scientiis stabilire; sed ingens opus
esse videbatur, eamque aetatem expectabam, quae foret
tam matura, ut capessendis disciplinis aptior nulla sequeretur.
Quare tamdiu cunctatus sum ut deinceps essem in
culpa, si quod temporis superest ad agendum, deliberando
consumerem. Opportune igitur hodie mentem curis omnibus
exsolvi, securum mihi otium procuravi, solus secedo, serio
tandem et libere generali huic mearum opinionum eversioni
vacabo.


Ad hoc autem non erit necesse, ut omnes esse falsas
ostendam, quod nunquam fortassis assequi possem; sed quia
jam ratio persuadet, non minus accurate ab iis quae non
plane certa sunt atque indubitata, quam ab aperte falsis
assensionem esse cohibendam, satis erit ad omnes rejiciendas,
si aliquam rationem dubitandi in unaquaque reperero. Nec
ideo etiam singulae erunt percurrendae, quod |  operis esset
infiniti: sed quia suffossis fundamentis quidquid iis superaedificatum
est sponte collabitur, aggrediar statim ipsa principia
quibus illud omne quod olim credidi nitebatur.


Nempe quidquid hactenus ut maxime verum admisi,
vel a sensibus, vel per sensus accepi, hos autem9 interdum
fallere deprehendi; ac prudentiae est nunquam illis plane
confidere qui nos vel semel deceperunt.


Sed forte quamvis interdum sensus circa minuta quaedam
et remotiora nos fallant, pleraque tamen alia sunt
de quibus dubitari plane non potest, quamvis ab iisdem
hauriantur; ut jam me hic esse, foco assidere, hiemali
toga esse indutum, chartam istam manibus contrectare, et
similia: manus vero has ipsas, totumque hoc corpus meum
esse, qua ratione posset negari? nisi me forte comparem
nescio quibus insanis, quorum cerebella tam contumax vapor
ex atra bile labefactat, ut constanter asseverent vel se esse
reges, cum sunt pauperrimi, vel purpura indutos, cum sunt
nudi, vel caput habere fictile, vel se totos esse cucurbitas,
vel ex vitro conflatos; sed amen|tes  sunt isti, nec minus ipse
demens viderer, si quod ab iis exemplum ad me transferrem.


Praeclare sane, tanquam non sim homo qui soleam
noctu dormire, et eadem omnia in somnis pati, vel etiam
interdum minus verisimilia, quam quae isti vigilantes: quam
frequenter vero usitata ista, me hic esse, toga vestiri, foco
assidere, quies nocturna persuadet, cum tamen positis
vestibus jaceo inter strata! Atqui nunc certe vigilantibus
oculis intueor hanc chartam, non sopitum est hoc caput
quod commoveo, manum istam prudens et sciens extendo
et sentio, non tam distincta contingerent dormienti. Quasi
scilicet non recorder a similibus etiam cogitationibus me
alias in somnis fuisse delusum: quae dum cogito attentius,
tam plane video numquam certis indiciis vigiliam a somno
posse distingui, ut obstupescam, et fere hic ipse stupor
mihi opinionem somni confirmet.


Age ergo somniemus, nec particularia ista vera sint, nos
oculos aperire, caput movere, manus extendere, nec forte
etiam nos habere tales manus, nec tale totum corpus; tamen
pro|fecto  fatendum est visa per quietem esse veluti quasdam
pictas imagines, quae non nisi ad similitudinem rerum
verarum fingi potuerunt; ideoque saltem generalia haec, oculos,
caput, manus, totumque corpus res quasdam non imaginarias,
sed veras existere: nam sane pictores ipsi, ne tum
quidem, cum Sirenas et Satyriscos maxime inusitatis formis
fingere student, naturas omni ex parte novas iis possunt
assignare, sed tantummodo diversorum animalium membra
permiscent; vel si forte aliquid excogitent adeo novum, ut
nihil omnino ei simile fuerit visum, atque ita plane fictitium
sit et falsum; certe tamen ad minimum veri colores
esse debent ex quibus illud componant. Nec dispari ratione,
quamvis etiam generalia haec, oculi, caput, manus, et
similia, imaginaria esse possent, necessario tamen saltem
alia quaedam adhuc magis simplicia, et universalia vera
esse fatendum est, ex quibus tanquam coloribus veris omnes
istae seu verae seu falsae, quae in cogitatione nostra sunt,
rerum imagines effinguntur.


Cujus generis esse videntur natura corpo|rea  in communi,
ejusque extensio; item figura rerum extensarum,
item quantitas, sive earumdem magnitudo et numerus:
item locus in quo existant, tempusque per quod durent, et
similia.


Quapropter ex his forsan non male concludemus Physicam,
Astronomiam, Medicinam, disciplinasque alias omnes,
quae a rerum compositarum consideratione dependent, dubias
quidem esse, atqui Arithmeticam, Geometriam, aliasque
ejusmodi10, quae non nisi de simplicissimis et maxime generalibus
rebus tractant, atque utrum eae sint in rerum natura
nec ne, parum curant, aliquid certi atque indubitati continere:
nam sive vigilem, sive dormiam, duo et tria simul juncta
sunt quinque, quadratumque non plura habet latera quam
quatuor; nec fieri posse videtur ut tam perspicuae veritates
in suspicionem falsitatis incurrant.


Verumtamen infixa quaedam est meae menti vetus
opinio, Deum esse qui potest omnia, et a quo talis, qualis
existo, sum creatus: unde autem scio illum non fecisse ut
nulla plane sit terra, nullum caelum, nulla res extensa,
nulla figura, nulla magnitudo, nul|lus  locus, et tamen haec
omnia non aliter quam nunc mihi videantur existere? Imo
etiam quemadmodum judico interdum alios errare circa ea,
quae se perfectissime scire arbitrantur, ita ego ut fallar
quoties duo et tria simul addo, vel numero quadrati latera,
vel si quid aliud facilius fingi potest? At forte noluit Deus
ita me decipi, dicitur enim summe bonus; sed si hoc ejus
bonitati repugnaret, talem me creasse, ut semper fallar, ab
eadem etiam videretur esse alienum permittere ut interdum
fallar; quod ultimum tamen non potest dici.


Essent vero fortasse nonnulli qui tam potentem aliquem
Deum mallent negare, quam res alias omnes credere esse incertas,
sed iis non repugnemus, totumque hoc de Deo demus
esse fictitium, at seu fato, seu casu, seu continuata rerum
serie, seu quovis alio modo me ad id, quod sum, pervenisse
supponant; quoniam falli et errare imperfectio quaedam
esse videtur, quo minus potentem originis meae authorem
assignabunt, eo probabilius erit me tam imperfectum esse
ut semper fallar: quibus sane argumentis non habeo quod | 
respondeam, sed tandem cogor fateri nihil esse ex iis quae
olim vera putabam, de quo non liceat dubitare, idque non
per inconsiderantiam vel levitatem, sed propter validas et
meditatas rationes, ideoque etiam ab iisdem, non minus
quam ab aperte falsis accurate deinceps assensionem esse
cohibendam, si quid certi velim invenire.


Sed nondum sufficit haec advertisse, curandum est
ut recorder, assidue enim recurrunt consuetae opiniones,
occupantque credulitatem meam tanquam longo usu et
familiaritatis jure sibi devinctam, fere etiam me invito, nec
unquam iis assentiri, et confidere desuescam, quamdiu tales
esse supponam, quales sunt revera, nempe aliquo quidem
modo dubias, ut jam jam ostensum est, sed nihilominus
valde probabiles, et quas multo magis rationi consentaneum
sit credere quam negare. Quapropter, ut opinor, non male
agam, si voluntate plane in contrarium versa me ipsum
fallam, illasque aliquamdiu omnino falsas imaginariasque
esse fingam, donec tandem velut aequatis utrimque praejudiciorum
ponderibus nulla amplius |  prava consuetudo judicium
meum a recta rerum perceptione detorqueat. Etenim
scio nihil inde periculi, vel erroris interim sequuturum, et
me plus aequo diffidentiae indulgere non posse, quandoquidem
nunc non rebus agendis, sed cognoscendis tantum
incumbo.


Supponam igitur non optimum Deum, fontem veritatis,
sed genium aliquem malignum eundemque summe potentem
et callidum omnem suam industriam in eo posuisse, ut me
falleret: putabo caelum, aërem, terram, colores, figuras,
sonos, cunctaque externa nihil aliud esse quam ludificationes
somniorum, quibus insidias credulitati meae tetendit:
considerabo me ipsum tanquam manus non habentem,
non oculos, non carnem, non sanguinem, non aliquem
sensum, sed haec omnia me habere falso opinantem: manebo
obstinate in hac meditatione defixus, atque ita siquidem non
in potestate mea sit aliquid veri cognoscere, at certe hoc
quod in me est ne falsis assentiar, nec mihi quidquam iste
deceptor, quantumvis potens, quantumvis callidus possit
imponere, obfirmata mente cavebo. Sed laborio|sum  est
hoc institutum, et desidia quaedam ad consuetudinem vitae
me reducit. Nec aliter quam captivus, qui forte imaginaria
libertate fruebatur in somnis, quum postea suspicari incipit
se dormire, timet excitari, blandisque illusionibus lente connivet:
sic11 sponte relabor in veteres opiniones, vereorque expergisci,
ne placidae quieti laboriosa vigilia succedens non
in aliqua luce, sed inter inextricabiles jam motarum difficultatum
tenebras in posterum sit degenda.





Meditatio II.

De natura mentis humanae. Quod ipsa sit notior

quam corpus.



In tantas dubitationes hesterna meditatione conjectus
sum, ut nequeam amplius earum oblivisci, nec videam
tamen qua ratione solvendae sint, sed tanquam in profundum
gurgitem ex improviso delapsus ita turbatus sum,
ut nec possim in imo pedem figere, nec enatare |  ad summum.
Enitar tamen et tentabo rursus eandem viam quam
heri fueram ingressus, removendo scilicet illud omne quod
vel minimum dubitationis admittit, nihilo secius quam si
omnino falsum esse comperissem; pergamque porro donec
aliquid certi vel si nihil aliud, saltem hoc ipsum, pro certo,
nihil esse certi, cognoscam. Nihil nisi punctum petebat
Archimedes, quod esset firmum et immobile, ut integram
terram loco dimoveret; magna quoque speranda sunt, si vel
minimum quid invenero quod certum sit et inconcussum.


Suppono igitur omnia quae video falsa esse, credo nihil
unquam extitisse eorum quae mendax memoria repraesentat,
nullos plane habeo sensus; corpus, figura, extensio,
motus, locusque sunt chimerae; quid igitur erit verum?
fortassis hoc unum, nihil esse certi.


Sed unde scio nihil esse diversum ab iis omnibus quae
jam jam recensui, de quo ne minima quidem occasio sit
dubitandi? Nunquid est aliquis Deus, vel quocunque nomine
illum vocem, qui mihi has ipsas cogitationes immittit?
quare |  vero hoc putem, cum forsan ipsemet illarum author
esse possim? Nunquid ergo saltem ego aliquid sum? Sed
jam negavi me habere ullos sensus, et ullum corpus; haereo
tamen, nam quid inde? Sumne ita corpori, sensibusque
alligatus, ut sine illis esse non possim? Sed mihi persuasi,
nihil plane esse in mundo, nullum coelum, nullam terram,
nullas mentes, nulla corpora, nonne igitur etiam me non
esse? Imo certe ego eram si quid mihi persuasi12. Sed est
deceptor nescio quis, summe potens, summe callidus qui
de industria me semper fallit; haud dubie igitur ego etiam
sum, si me fallit, et fallat quantum potest, nunquam tamen
efficiet, ut nihil sim quamdiu me aliquid esse cogitabo, adeo
ut omnibus satis superque pensitatis denique statuendum sit
hoc pronuntiatum: ego sum, ego existo13, quoties a me profertur,
vel mente concipitur, necessario esse verum.


Nondum vero satis intelligo, quisnam sim ego ille, qui
jam necessario sum, deincepsque cavendum est, ne forte
quid aliud imprudenter assumam in locum mei, sicque | 
aberrem etiam in ea cognitione, quam omnium certissimam,
evidentissimamque esse contendo. Quare jam denuo
meditabor quidnam me olim esse crediderim, priusquam in
has cogitationes incidissem; ex quo deinde subducam quidquid
allatis rationibus vel minimum potuit infirmari; ut
ita tandem praecise remaneat illud tantum quod certum
est et inconcussum.


Quidnam igitur antehac me esse putavi? Hominem scilicet,
sed quid est homo? dicamne animal rationale? non,
quia postea quaerendum foret quidnam animal sit, et quid
rationale, atque ita ex una quaestione in plures difficilioresque
delaberer; nec jam mihi tantum otii est, ut illo velim
inter istiusmodi subtilitates abuti. Sed hic potius attendam
quid sponte, et natura duce cogitationi meae antehac occurrebat
quoties quid essem considerabam: nempe occurrebat
primo, me habere vultum, manus, brachia, totamque hanc
membrorum machinam, qualis etiam in cadavere cernitur,
et quam corporis nomine designabam; occurrebat prae|terea 
me nutriri, incedere, sentire et cogitare; quas quidem actiones
ad animam14 referebam; sed quid esset haec anima, vel
non advertebam, vel exiguum nescio quid imaginabar, instar
venti, vel ignis, vel aetheris, quod crassioribus mei partibus
esset infusum. De corpore vero ne dubitabam quidem, sed
distincte me nosse arbitrabar ejus naturam, quam si forte,
qualem mente concipiebam, describere tentassem, sic explicuissem:
per corpus intelligo illud omne, quod aptum est
figura aliqua terminari, loco circumscribi, spatium sic replere,
ut ex eo aliud omne corpus excludat; tactu, visu, auditu,
gustu, vel odoratu percipi, nec non moveri pluribus modis,
non quidem a seipso, sed ab alio quopiam a quo tangatur;
namque habere vim seipsum movendi, item sentiendi,
vel cogitandi, nullo pacto ad naturam corporis pertinere
judicabam; quinimo mirabar potius tales facultates in quibusdam
corporibus reperiri.


Quid autem nunc15 ubi suppono deceptorem aliquem
potentissimum, et, si fas est dicere, mali|gnum,  data opera
in omnibus quantum potuit, me delusisse? Possumne affirmare
me habere vel minimum quid ex iis omnibus, quae
jam dixi ad naturam corporis pertinere? Attendo, cogito,
revolvo, nihil occurrit, fatigor eadem frustra repetere. Quid
vero ex iis quae animae tribuebam, nutriri, vel incedere?
Quandoquidem jam corpus non habeo, haec quoque nihil
sunt nisi figmenta. Sentire? nempe etiam hoc non fit sine
corpore, et permulta sentire visus sum in somnis, quae
deinde animadverti me non sensisse. Cogitare? Hic invenio,
cogitatio est16, haec sola a me divelli nequit; ego sum, ego
existo, certum est. Quandiu autem? nempe quandiu cogito;
nam forte etiam fieri posset si cessarem ab omni cogitatione,
ut illico totus esse desinerem: nihil nunc admitto
nisi quod necessario sit verum: sum igitur praecise tantum
res cogitans, id est, mens, sive animus, sive intellectus,
sive ratio, voces mihi prius significationis ignotae. Sum
autem res vera, et vere existens, sed qualis res? dixi,
cogitans.


Quid praeterea? ima|ginabor:  non sum compages illa
membrorum, quae corpus humanum appellatur: non sum
etiam tenuis aliquis aër istis membris infusus, non ventus,
non ignis, non vapor, non halitus, non quidquid mihi fingo,
supposui enim ista nihil esse. Manet17 positio, nihilominus
tamen ego aliquid sum. Fortassis vero contingit, ut haec
ipsa, quae suppono nihil esse, quia mihi sunt ignota, tamen
in rei veritate non differant ab eo me quem novi? nescio,
de hac re jam non disputo; de iis tantum, quae mihi nota
sunt, judicium ferre possum. Novi me existere, quaero quis
sim ego ille quem novi; certissimum est hujus sic praecise
sumpti notitiam non pendere ab iis quae existere nondum
novi: non igitur ab iis ullis, quae imaginatione effingo.
Atque hoc verbum, effingo, admonet me erroris mei: nam
fingerem revera si quid me esse imaginarer, quia nihil aliud
est imaginari quam rei corporeae figuram, seu imaginem,
contemplari; jam autem certo scio me esse, simulque fieri
posse ut omnes istae imagines, et generaliter quaecunque
ad corporis naturam referuntur, nihil sint |  praeter insomnia18.
Quibus animadversis, non minus ineptire videor dicendo,
imaginabor, ut distinctius agnoscam quisnam sim, quam si
dicerem, jam quidem sum experrectus, video nonnihil veri,
sed quia nondum video satis evidenter, data opera obdormiam
ut hoc ipsum mihi somnia verius, evidentiusque repraesentent.
Itaque cognosco nihil eorum quae possum
imaginationis ope comprehendere ad hanc quam de me
habeo notitiam pertinere, mentemque ab illis diligentissime
esse avocandam, ut suam ipsa naturam quam distinctissime
percipiat.


Sed quid igitur sum? res cogitans; quid est hoc? nempe
dubitans, intelligens, affirmans, negans, volens, nolens, imaginans
quoque, et sentiens.


Non pauca sane haec sunt, si cuncta ad me pertineant.
Sed quidni pertinerent? nonne ego ipse sum qui jam dubito
fere de omnibus, qui nonnihil tamen intelligo, qui hoc
unum verum esse affirmo, nego cetera, cupio plura nosse,
nolo decipi, multa vel invitus imaginor, multa etiam tanquam
a sensibus venientia animadverto. Quid est horum, quam|vis 
semper dormiam, quamvis etiam is, qui me creavit, quantum
in se est, me deludat, quod non aeque verum sit ac
me esse? quid est quod a mea cogitatione distinguatur?
quid est quod a me ipso separatum dici possit? Nam quod
ego sim qui dubitem, qui intelligam, qui velim, tam manifestum
est, ut nihil occurrat per quod evidentius explicetur.
Sed vero etiam ego idem sum, qui imaginor, nam quamvis
forte, ut supposui, nulla prorsus res imaginata vera sit, vis
tamen ipsa imaginandi revera existit, et cogitationis meae
partem facit. Idem denique ego sum qui sentio, sive qui res
corporeas tanquam per sensus animadverto. Videlicet
jam lucem video, strepitum audio, calorem sentio; falsa
haec sunt, dormio enim. At certe videre videor, audire,
calescere. Hoc falsum esse non potest, hoc est proprie quod
in me sentire appellatur; atque hoc praecise sic sumptum
nihil aliud est quam cogitare.


Ex quibus equidem aliquanto melius incipio nosse
quisnam sim: sed adhuc tamen videtur, nec possum
abstinere quin putem, res |  corporeas, quarum imagines cogitatione
formantur, et quas ipsi sensus explorant, multo
distinctius agnosci quam istud nescio quid mei, quod sub
imaginationem non venit: quanquam profecto sit mirum
res quas animadverto esse dubias, ignotas, a me alienas,
distinctius quam quod verum est, quod cognitum, quam
denique me ipsum, a me comprehendi. Sed video quid sit,
gaudet aberrare mens mea, necdum se patitur intra veritatis
limites cohiberi. Esto igitur, et adhuc semel laxissimas
habenas ei permittamus, ut illis paulo post opportune reductis
facilius se regi patiatur.


Consideremus res illas quae vulgo putantur omnium
distinctissime comprehendi; corpora scilicet, quae tangimus,
quae videmus, non quidem corpora in communi, generales
enim istae perceptiones aliquanto magis confusae esse
solent, sed unum in particulari. Sumamus, exempli causa,
hanc ceram; nuperrime ex favis fuit educta, nondum amisit
omnem saporem sui mellis, nonnihil retinet odoris florum
ex quibus collecta est; ejus co|lor,  figura, magnitudo, manifesta
sunt: dura est, frigida est, facile tangitur, ac si articulo
ferias emittet sonum; omnia denique illi adsunt, quae requiri
videntur ut corpus aliquod possit quam distinctissime
cognosci. Sed ecce, dum loquor, igni admovetur, saporis
reliquiae purgantur, odor expirat, color mutatur, figura
tollitur, crescit magnitudo, fit liquida, fit calida, vix tangi
potest, nec jam si pulses emittet sonum. Remanetne adhuc
eadem cera? remanere fatendum est, nemo negat; nemo
aliter putat. Quid erat igitur in ea quod tam distincte comprehendebatur?
certe nihil eorum quae sensibus attingebam,
nam quaecunque sub gustum, vel odoratum, vel visum, vel
tactum, vel auditum veniebant, mutata jam sunt: remanet
cera.


Fortassis illud erat quod nunc cogito, nempe ceram
ipsam non quidem fuisse istam dulcedinem mellis, nec
florum fragrantiam, nec istam albedinem, nec figuram, nec
sonum, sed corpus quod mihi apparebat paulo ante modis
istis conspicuum, nunc diversis: quid est autem hoc praecise
quod sic |  imaginor? Attendamus, et remotis iis, quae ad
ceram non pertinent, videamus quid supersit, nempe nihil
aliud quam extensum quid, flexibile, mutabile. Quid vero est
hoc flexibile, mutabile?19 an quod imaginor, hanc ceram ex
figura rotunda in quadratam, vel ex hac in triangularem verti
posse? Nullo modo, nam innumerabilium ejusmodi mutationum
capacem eam esse comprehendo, nec possum tamen
innumerabiles imaginando percurrere, nec igitur comprehensio
haec ab imaginandi facultate perficitur. Quid extensum?
nunquid etiam ipsa ejus extensio est ignota? nam in
cera liquescente fit major, major in ferventi, majorque rursus,
si calor augeatur; nec recte judicarem quid sit cera, nisi
putarem hanc etiam plures secundum extensionem varietates
admittere, quam fuerim unquam imaginando complexus.
Superest igitur ut concedam, me nequidem imaginari quid sit
haec cera, sed sola mente percipere20: dico hanc in particulari,
de cera enim in communi clarius est. Quaenam vero est haec
cera quae non nisi mente percipitur? Nempe ea|dem  quam
video, quam tango, quam imaginor, eadem denique quam
ab initio esse arbitrabar21: atqui, quod notandum est, ejus
perceptio22 non visio, non tactio, non imaginatio est, nec
unquam fuit, quamvis prius ita videretur, sed solius mentis
inspectio quae vel imperfecta esse potest et confusa, ut
prius erat, vel clara et distincta, ut nunc est, prout minus
vel magis ad illa ex quibus constat attendo.


Miror vero interim quam prona sit mea mens in errores,
nam quamvis haec apud me tacitus, et sine voce considerem,
haereo tamen in verbis ipsis, et fere decipior ab ipso usu
loquendi: dicimus enim nos videre ceram ipsammet si23 adsit,
non ex colore, vel figura eam adesse judicare. Unde concluderem
statim, ceram ergo visione oculi, non solius mentis
inspectione cognosci, nisi jam forte respexissem ex fenestra
homines in platea transeuntes, quos etiam ipsos non minus
usitate quam ceram dico me videre. Quid autem video
praeter pileos et vestes, sub quibus latere possent automata,
sed judico homines esse: atque ita id quod |  putabam me
videre oculis, sola judicandi facultate, quae in mente mea
est, comprehendo.


Sed pudeat supra vulgus sapere cupientem ex formis
loquendi quas vulgus invenit dubitationem quaesivisse, pergamusque
deinceps, attendendo utrum ego perfectius, evidentiusque
percipiebam quid esset cera, cum primum aspexi,
credidique me illam ipso sensu externo, vel saltem sensu
communi, ut vocant, id est potentia imaginatrice cognoscere;
an vero potius nunc, postquam diligentius investigavi,
tum quid ea sit, tum quomodo cognoscatur? Certe hac de
re dubitare esset ineptum, nam quid fuit in prima perceptione
distinctum? quid quod non a quovis animali haberi
posse videretur? At vero cum ceram ab externis formis
distinguo, et tanquam vestibus detractis nudam considero,
sic illam revera, quamvis adhuc error in judicio meo esse
possit, non possum tamen sine humana mente percipere.


Quid autem dicam de hac ipsa mente, sive de me ipso,
nihildum enim aliud admitto in me esse praeter |  mentem.
Quid, inquam, ego qui hanc ceram videor tam distincte percipere,
nunquid me ipsum non tantum multo verius, multo
certius, sed etiam multo distinctius, evidentiusque cognosco?
nam si judico ceram existere ex eo quod hanc videam, certe
multo evidentius efficitur me ipsum etiam existere ex eo ipso
quod hanc videam. Fieri enim potest ut hoc quod video non
vere sit cera, fieri potest ut ne quidem oculos habeam, quibus
quidquam videatur; sed fieri plane non potest cum videam,
sive (quod jam non distinguo) cum cogitem me videre, ut
ego ipse cogitans non aliquid sim. Simili ratione si judico
ceram esse ex eo quod hanc tangam, idem rursus efficietur,
videlicet me esse: si ex eo quod imaginer, vel quavis alia
ex causa, idem plane. Sed et hoc ipsum quod de cera
animadverto, ad reliqua omnia, quae sunt extra me posita
licet applicare. Porro autem, si magis distincta24 visa sit cerae
perceptio25, postquam mihi non ex solo visu, vel tactu, sed
pluribus ex causis innotuit, quanto distinctius me ipsum a me
nunc |  cognosci fatendum est, quandoquidem nullae rationes
vel ad cerae, vel ad cujuspiam alterius corporis perceptionem
possint juvare, quin eaedem omnes mentis meae naturam
melius probent. Sed et alia insuper tam multa sunt in
ipsa mente, ex quibus ejus notitia distinctior reddi potest, ut ea,
quae ex corpore ad illam emanant, vix numeranda videantur.


Atque ecce tandem sponte sum reversus eo quo
volebam, nam cum mihi nunc notum sit ipsamet corpora non
proprie a sensibus, vel ab imaginandi facultate, sed a solo
intellectu percipi, nec ex eo percipi quod tangantur aut
videantur, sed tantum ex eo quod intelligantur, aperte
cognosco nihil facilius aut evidentius mea mente posse a
me percipi. Sed quia tam cito deponi veteris opinionis consuetudo
non potest, placet hic consistere, ut altius haec nova
cognitio memoriae meae diuturnitate meditationis infigatur.





Meditatio  III.

De Deo, quod existat.



Claudam nunc oculos, aures obturabo, avocabo omnes
sensus, imagines etiam rerum corporalium omnes vel ex
cogitatione mea delebo, vel certe, quia hoc fieri vix potest,
illas ut inanes et falsas nihili pendam, meque solum alloquendo,
et penitius inspiciendo, meipsum paulatim mihi
magis notum et familiarem reddere conabor. Ego sum res
cogitans, id est dubitans, affirmans, negans, pauca intelligens,
multa ignorans26, volens, nolens, imaginans etiam et
sentiens; ut enim ante animadverti, quamvis illa quae sentio
vel imaginor extra me fortasse nihil sint, illos tamen cogitandi
modos, quos sensus et imaginationes appello, quatenus
cogitandi quidam modi tantum sunt, in me esse sum certus.


Atque his paucis omnia recensui quae vere scio, vel
saltem quae me scire hac|tenus  animadverti. Nunc circumspiciam
diligentius an forte adhuc apud me alia sint ad quae
nondum respexi. Sum certus me esse rem cogitantem, nunquid
ergo etiam scio quid requiratur ut de aliqua re sim
certus? nempe in hac prima cognitione nihil aliud est, quam
clara quaedam et distincta perceptio ejus quod affirmo;
quae sane non sufficeret ad me certum de rei veritate reddendum,
si posset unquam contingere, ut aliquid quod ita
clare et distincte perciperem falsum esset: ac proinde jam
videor pro regula generali posse statuere, illud omne esse
verum quod valde clare et distincte percipio.


Verumtamen multa prius ut omnino certa et manifesta
admisi, quae tamen postea dubia esse deprehendi: qualia
ergo ista fuere? nempe terra, coelum, sidera et cetera omnia
quae sensibus usurpabam; quid autem de illis clare percipiebam?
Nempe ipsas talium rerum ideas, sive cogitationes menti
meae obversari; sed ne nunc quidem illas ideas in me esse
inficior. Aliud autem quiddam erat quod affirmabam, quodque
|  etiam ob consuetudinem credendi clare me percipere
arbitrabar, quod tamen revera non percipiebam, nempe res
quasdam extra me esse, a quibus ideae istae procedebant, et
quibus omnino similes erant; atque hoc erat, in quo vel
fallebar, vel certe, si verum judicabam, id non ex vi meae
perceptionis contingebat.


Quid vero cum circa res Arithmeticas, vel Geometricas
aliquid valde simplex et facile considerabam, ut quod duo
et tria simul juncta sint quinque, vel similia, nunquid saltem
illa satis perspicue intuebar, ut vera esse affirmarem? Equidem
non aliam ob causam de iis dubitandum esse postea
judicavi, quam quia veniebat in mentem forte aliquem Deum
talem mihi naturam indere potuisse, ut etiam circa illa
deciperer, quae manifestissima viderentur. Sed quoties haec
praeconcepta de summa Dei potentia opinio mihi occurrit,
non possum non fateri, siquidem velit; facile illi esse efficere
ut errem, etiam in iis27 quae me puto mentis oculis
quam evidentissime intueri; quoties vero ad ipsas res quas
valde |  clare percipere arbitror me converto, tam plane ab
illis persuadeor, ut sponte erumpam in has voces, fallat me
quisquis potest, nunquam tamen efficiet ut nihil sim, quandiu
me aliquid esse cogitabo, vel ut aliquando verum sit me
nunquam fuisse, cum jam verum sit me esse; vel forte etiam
ut duo et tria simul juncta plura vel pauciora sint quam
quinque, vel similia, in quibus scilicet repugnantiam agnosco
manifestam. Et certe cum nullam occasionem habeam
existimandi aliquem Deum esse deceptorem, nec quidem
adhuc satis sciam utrum sit aliquis Deus, valde tenuis, et,
ut ita loquar, Metaphysica dubitandi ratio est, quae tantum
ex ea opinione dependet. Ut autem etiam illa tollatur, quamprimum
occurret occasio, examinare debeo an sit Deus, et
si sit, an possit esse deceptor; hac enim re ignorata, non
videor de ulla alia plane certus esse unquam posse.


Nunc autem ordo videtur exigere, ut prius omnes meas
cogitationes in certa genera distribuam, et in quibusnam
ex illis veritas aut fal|sitas  proprie consistat, inquiram.
Quaedam ex his tanquam rerum imagines sunt, quibus solis
proprie convenit ideae nomen, ut cum hominem, vel Chimaeram,
vel Coelum, vel Angelum, vel Deum cogito; aliae
vero alias quasdam praeterea formas habent, ut cum volo,
cum timeo, cum affirmo, cum nego, semper quidem aliquam
rem ut subjectum meae cogitationis apprehendo, sed aliquid
etiam amplius quam istius rei similitudinem cogitatione
complector; et ex his aliae voluntates, sive affectus, aliae
autem judicia appellantur.


Jam quod ad ideas attinet, si solae in se spectentur,
nec ad aliud quid illas referam, falsae proprie esse non
possunt, nam sive capram, sive chimaeram imaginer, non
minus verum est me unam imaginari quam alteram. Nulla
etiam in ipsa voluntate, vel affectibus falsitas est timenda,
nam quamvis prava, quamvis etiam ea quae nusquam sunt
possim optare, non tamen ideo non verum est illa me optare,
ac proinde sola supersunt judicia in quibus mihi cavendum
est ne fallar. Praecipuus autem error et |  frequentissimus,
qui possit in illis reperiri, consistit in eo quod
ideas, quae in me sunt, judicem rebus quibusdam extra me
positis similes esse, sive conformes: nam profecto, si tantum
ideas ipsas ut cogitationis meae quosdam modos considerarem,
nec ad quidquam aliud referrem, vix mihi ullam
errandi materiam dare possent.


Ex his autem ideis aliae innatae, aliae adventitiae, aliae a
me ipso factae mihi videntur: nam quod intelligam quid
sit res, quid sit veritas, quid sit cogitatio, haec non aliunde
habere videor quam ab ipsamet mea natura; quod autem
nunc strepitum audiam, solem videam, ignem sentiam, a
rebus quibusdam extra me positis procedere hactenus judicavi;
ac denique Sirenes, Hyppogryphes, et similia a me
ipso finguntur: vel forte etiam omnes esse adventitias possum
putare, vel omnes innatas, vel omnes factas; nondum
enim veram illarum originem clare perspexi.


Sed hic praecipue de iis est quaerendum, quas tanquam
a rebus extra me existentibus desumptas considero, quaenam
me mo|veat  ratio ut illas istis rebus similes esse existimem;
nempe ita videor doctus a natura, et praeterea experior illas
non a mea voluntate nec proinde a me ipso pendere, saepe
enim vel invito obversantur, ut jam, sive velim, sive nolim,
sentio calorem, et ideo puto sensum illum, sive ideam caloris
a re a me diversa, nempe ab ignis, cui assideo, calore mihi
advenire, nihilque magis obvium est, quam ut judicem
istam rem suam similitudinem potius, quam aliud quid in
me immittere.


Quae rationes an satis firmae sint, jam videbo. Cum
hic dico me ita doctum esse a natura, intelligo tantum
spontaneo quodam impetu me ferri ad hoc credendum, non
lumine aliquo naturali mihi ostendi esse verum. Quae duo
multum discrepant; nam quaecumque lumine naturali mihi
ostenduntur, (ut quod ex eo quod dubitem sequatur me
esse, et similia) nullo modo dubia esse possunt, quia nulla
alia facultas esse potest, cui aeque fidam ac lumini isti,
quaeque illa non vera esse possit docere; sed quantum ad
impetus naturales, jam saepe |  olim judicavi me ab illis in
deteriorem partem fuisse impulsum, cum de bono eligendo
ageretur, nec video cur iisdem in ulla alia re magis fidam.


Deinde, quamvis ideae illae a voluntate mea non pendeant,
non ideo28 constat ipsas a rebus extra me positis necessario
procedere; ut enim impetus illi, de quibus mox loquebar,
quamvis in me sint, a voluntate tamen mea diversi esse videntur,
ita forte etiam aliqua alia est in me facultas, nondum
mihi satis cognita, istarum idearum effectrix, ut hactenus
semper visum est illas, dum somnio, absque ulla
rerum externarum ope, in me formari.


Ac denique, quamvis a rebus a me diversis procederent,
non inde sequitur illas rebus istis similes esse debere;
quinimo in multis saepe magnum discrimen videor deprehendisse;
ut, exempli causa, duas diversas solis ideas apud
me invenio, unam tanquam a sensibus haustam, et quae
maxime inter illas quas adventitias existimo est recensenda,
per quam mihi valde parvus apparet; aliam vero ex rationibus
Astronomiae desumptam, |  hoc est ex notionibus quibusdam
mihi innatis elicitam vel quocunque alio modo a
me factam, per quam aliquoties major quam terra exhibetur;
utraque profecto similis eidem soli extra me existenti
esse non potest, et ratio persuadet illam ei maxime esse
dissimilem, quae quam proxime ab ipso videtur emanasse.


Quae omnia satis demonstrant me non hactenus ex
certo29 judicio, sed tantum ex coeco aliquo impulsu credidisse
res quasdam a me diversas existere, quae ideas sive
imagines suas per organa sensuum, vel quolibet alio pacto,
mihi immittant.


Sed alia quaedam adhuc via mihi occurrit ad inquirendum,
an res aliquae, ex iis quarum ideae in me sunt, extra
me existant. Nempe quatenus ideae istae cogitandi quidam
modi tantum sunt, non agnosco ullam inter ipsas inaequalitatem,
et omnes a me eodem modo procedere videntur;
sed quatenus una unam rem, alia aliam repraesentat, patet
easdem esse ab invicem valde diversas. Nam proculdubio
illae quae substantias mihi exhibent, majus aliquid sunt,
atque, ut ita loquar, |  plus realitatis objectivae30 in se continent,
quam illae quae tantum modos, sive accidentia repraesentant;
et rursus illa per quam summum aliquem Deum,
aeternum, infinitum, omniscium, omnipotentem, rerumque
omnium, quae praeter ipsum sunt, creatorem intelligo, plus
profecto realitatis objectivae in se habet, quam illae per
quas finitae substantiae exhibentur.


Jam vero lumine naturali manifestum est tantumdem
ad minimum esse debere in causa efficiente et totali, quantum
in ejusdem causae effectu, nam quaeso undenam posset
assumere realitatem suam effectus, nisi a causa? et quomodo
illam ei causa dare posset, nisi etiam haberet? Hinc autem
sequitur, nec posse aliquid a nihilo fieri, nec etiam id quod
magis perfectum est, hoc est, quod plus realitatis in se continet,
ab eo quod minus: atque hoc non modo perspicue
verum est de iis effectibus, quorum realitas est actualis sive
formalis; sed etiam de ideis, in quibus consideratur tantum
realitas objectiva; hoc est non modo non potest, exempli
causa, aliquis lapis |  qui prius non fuit, nunc incipere esse,
nisi producatur ab aliqua re, in qua totum illud sit vel
formaliter, vel eminenter quod ponitur in lapide; nec potest
calor in subjectum quod prius non calebat induci, nisi a
re quae sit ordinis saltem aeque perfecti atque est calor,
et sic de ceteris; sed praeterea etiam non potest in me esse
idea caloris, vel lapidis, nisi in me posita sit ab aliqua
causa, in qua tantundem ad minimum sit realitatis quantum
esse in calore, vel lapide concipio. Nam quamvis ista causa
nihil de sua realitate actuali, sive formali in meam ideam
transfundat, non ideo putandum est illam minus realem esse
debere, sed talem esse naturam ipsius ideae, ut nullam
aliam ex se realitatem formalem exigat, praeter illam quam
mutuatur a cogitatione mea, cujus est modus; quod autem
haec idea realitatem objectivam hanc vel illam contineat
potius quam aliam, hoc profecto habere debet ab aliqua
causa in qua tantumdem sit ad minimum realitatis formalis,
quantum ipsa continet objectivae; si enim ponamus
aliquid in |  idea reperiri, quod non fuerit in ejus causa,
hoc igitur habet a nihilo; atqui quantumvis imperfectus sit
iste essendi modus quo res est objective in intellectu per
ideam, non tamen profecto plane nihil est, nec proinde a
nihilo esse potest.


Nec etiam debeo suspicari, cum realitas, quam considero
in meis ideis, sit tantum objectiva, non opus esse ut
eadem realitas sit formaliter in causis istarum idearum,
sed sufficere, si sit in iis etiam objective; nam quemadmodum
iste modus essendi objectivus competit ideis ex
ipsarum natura, ita modus essendi formalis competit idearum
causis, saltem primis et praecipuis, ex earum natura:
et quamvis forte una idea ex alia nasci possit, non tamen
hic datur progressus in infinitum, sed tandem ad aliquam
primam debet deveniri, cujus causa sit instar archetypi, in
quo omnis realitas formaliter contineatur quae est in idea
tantum objective; adeo ut lumine naturali mihi sit perspicuum
ideas in me esse veluti quasdam imagines, quae
possunt quidem facile deficere a perfectione re|rum  a quibus
sunt desumptae, non autem quicquam majus aut perfectius
continere.


Atque haec omnia quo diutius et curiosius examino,
tanto clarius et distinctius vera esse cognosco; sed quid
tandem ex his concludam? nempe si realitas objectiva
alicujus ex meis ideis sit tanta ut certus sim eandem nec
formaliter, nec eminenter in me esse, nec proinde me
ipsum ejus ideae causam esse posse, hinc necessario sequi,
non me solum esse in mundo, sed aliquam aliam rem quae
istius ideae est causa, etiam existere; si vero nulla talis
in me idea reperiatur, nullum plane habebo argumentum
quod me de alicujus rei a me diversae existentia certum
reddat, omnia enim diligentissime circumspexi, et nullum
aliud potui hactenus reperire.


Ex his autem meis ideis praeter illam quae me ipsum
mihi exhibet, de qua hic nulla difficultas esse potest, alia
est quae Deum, aliae quae res corporeas, et inanimes, aliae
quae Angelos, aliae quae animalia, ac denique aliae quae
alios homines mei similes repraesentant.


Et quantum ad ideas |  quae alios homines, vel animalia,
vel Angelos exhibent, facile intelligo illa ex iis quas
habeo mei ipsius, et rerum corporalium, et Dei posse
componi, quamvis nulli praeter me homines, nec animalia,
nec Angeli in mundo essent.


Quantum autem ad ideas rerum corporalium, nihil
in illis occurrit quod sit tantum ut non videatur a me ipso
potuisse proficisci; nam si penitius inspiciam, et singulas
examinem eo modo quo heri examinavi ideam cerae: animadverto
perpauca tantum esse, quae in illis clare et
distincte percipio, nempe magnitudinem sive extensionem
in longum, latum, et profundum: figuram quae ex terminatione
istius extensionis exsurgit; situm quem diversa figurata
inter se obtinent; et motum, sive mutationem istius
situs; quibus addi possunt substantia, duratio, et numerus:
caetera autem ut lumen, et colores, soni, odores, sapores,
calor et frigus, aliaeque tactiles qualitates, nonnisi valde
confuse et obscure a me cogitantur, adeo ut etiam ignorem
an sint verae, vel falsae, hoc est an ideae quas |  de illis
habeo sint rerum quarundam ideae, an non rerum; quamvis
enim falsitatem proprie dictam sive formalem nonnisi
in judiciis posse31 reperiri paulo ante notaverim, est tamen
profecto quaedam alia falsitas materialis in ideis, cum non
rem tamquam rem repraesentant: ita, exempli causa, ideae
quas habeo caloris et frigoris tam parum clarae et distinctae
sunt, ut ab iis discere non possim an frigus sit tantum privatio
caloris, vel calor privatio frigoris, vel utrumque sit
realis qualitas, vel neutrum; et quia nullae ideae nisi tanquam
rerum esse possunt, siquidem verum sit frigus nihil
aliud esse quam privationem caloris, idea quae mihi illud
tanquam reale quid et positivum repraesentat, non immerito
falsa dicetur, et sic de caeteris.


Quibus profecto non est necesse ut aliquem authorem a
me diversum assignem, nam si quidem sint falsae, hoc est
nullas res repraesentent, lumine naturali notum mihi est
illas a nihilo procedere, hoc est, non aliam ob causam in
me esse, quam quia deest aliquid naturae meae, nec est
pla|ne  perfecta; si autem sint verae, quia tamen tam parum
realitatis mihi exhibent, ut ne quidem illud a non re possim
distinguere, non video cur a me ipso esse non possint.


Ex iis vero quae in ideis rerum corporalium clara et
distincta sunt, quaedam ab idea mei ipsius videor mutuari
potuisse, nempe substantiam, durationem, numerum, et si
quae alia sint ejusmodi; nam cum cogito lapidem esse substantiam,
sive esse rem quae per se apta est existere,
itemque me esse substantiam, quamvis concipiam me esse
rem cogitantem, et non extensam; lapidem vero esse rem
extensam, et non cogitantem, ac proinde maxima inter
utrumque conceptum sit diversitas, in ratione tamen substantiae
videntur convenire; itemque, cum percipio me nunc
esse, et prius etiam aliquamdiu fuisse recordor, cumque
varias habeo cogitationes quarum numerum intelligo, acquiro
ideas durationis et numeri, quas deinde ad quascunque
alias res possum transferre. Caetera autem omnia ex quibus
rerum corporearum ideae conflantur, nempe |  extensio,
figura, situs, et motus, in me quidem, cum nihil aliud sim
quam res cogitans, formaliter non continentur; sed quia
sunt tantum modi quidam substantiae, ego autem substantia,
videntur in me contineri posse eminenter.


Itaque sola restat idea Dei, in qua considerandum est
an aliquid sit quod a me ipso non potuerit proficisci. Dei
nomine intelligo substantiam quandam infinitam, independentem,
summe intelligentem, summe potentem et a qua
tum ego ipse, tum aliud omne, si quid aliud extat, quodcumque
extat, est creatum. Quae sane omnia talia sunt ut
quo diligentius attendo, tanto minus a me solo profecta esse
posse videantur. Ideoque ex antedictis Deum necessario
existere est concludendum.


Nam quamvis substantiae quidem idea in me sit ex
hoc ipso quod sim substantia, non tamen idcirco esset idea
substantiae infinitae, cum sim finitus, nisi ab aliqua substantia
quae revera esset infinita procederet.


Nec putare debeo me non percipere infinitum per
veram ideam, sed tantum per |  negationem finiti, ut percipio
quietem, et tenebras per negationem motus, et lucis; nam
contra manifeste intelligo plus realitatis esse in substantia
infinita, quam in finita, ac proinde priorem quodammodo
in me esse perceptionem infiniti quam finiti, hoc est Dei,
quam mei ipsius: qua enim ratione intelligerem me dubitare,
me cupere, hoc est aliquid mihi deesse, et me non esse
omnino perfectum, si nulla idea entis perfectioris in me
esset, ex cujus comparatione defectus meos agnoscerem?


Nec dici potest hanc forte ideam Dei materialiter falsam
esse, ideoque a nihilo esse posse, ut paulo ante de ideis
caloris, et frigoris, et similium animadverti; nam contra,
cum maxime clara et distincta sit, et plus realitatis objectivae
quam ulla alia contineat, nulla est per se magis vera,
nec in qua minor falsitatis suspicio reperiatur. Est inquam
haec idea entis summe perfecti, et infiniti maxime vera;
nam quamvis forte fingi possit tale ens non existere, non
tamen fingi potest ejus ideam nihil reale mihi exhibere, ut
de idea |  frigoris ante dixi. Est etiam maxime clara et
distincta; nam quidquid clare et distincte percipio, quod est
reale et verum, et quod perfectionem aliquam importat
totum in ea continetur: nec obstat quod non comprehendam
infinitum, vel quod alia innumera in Deo sint, quae nec
comprehendere, nec forte etiam attingere cogitatione ullo
modo possum; est enim de ratione infiniti, ut a me qui sum
finitus non comprehendatur, et sufficit me hoc ipsum intelligere,
ac judicare illa omnia quae clare percipio et perfectionem
aliquam importare scio, atque etiam forte alia
innumera quae ignoro, vel formaliter vel eminenter in Deo
esse, ut idea quam de illo habeo, sit omnium quae in me
sunt maxime vera, et maxime clara et distincta.


Sed forte majus aliquid sum quam ipse intelligam,
omnesque illae perfectiones quas Deo tribuo potentia quodammodo
in me sunt, etiamsi nondum sese exerant, neque
ad actum reducantur; experior enim jam cognitionem meam
paulatim augeri; nec video quid obstet quo |  minus ita magis
et magis augeatur in infinitum, nec etiam cur cognitione
sic aucta non possim ejus ope reliquas omnes Dei perfectiones
adipisci; nec denique cur potentia ad istas perfectiones,
si jam in me est, non sufficiat ad illarum ideam
producendam.


Imo nihil horum esse potest, nam primo ut verum sit
cognitionem meam gradatim augeri, et multa in me esse
potentia quae actu nondum sunt, nihil tamen horum ad
ideam Dei pertinet, in qua nempe nihil omnino est potentiale,
namque hoc ipsum gradatim augeri certissimum est
imperfectionis argumentum. Praeterea etiamsi cognitio mea
semper magis et magis augeatur, nihilominus intelligo nunquam
illam idcirco fore actu infinitam, quia nunquam eo
devenietur, ut majoris adhuc incrementi non sit capax.
Deum autem ita judico esse actu infinitum, ut nihil ejus perfectioni
addi possit. Ac denique percipio esse objectivum
ideae non a solo esse potentiali, quod proprie loquendo
nihil est, sed tantummodo ab actuali, sive formali posse
produci.


|  Neque profecto quicquam est in his omnibus quod
diligenter attendenti non sit lumine naturali manifestum:
sed quia cum minus attendo, et rerum sensibilium imagines
mentis aciem excaecant, non ita facile recordor cur idea
entis me perfectioris necessario ab ente aliquo procedat
quod sit revera perfectius: ulterius quaerere libet, an ego
ipse habens illam ideam esse possem si tale ens nullum
existeret.


Nempe a quo essem? a me scilicet, vel a parentibus,
vel ab aliis quibuslibet Deo minus perfectis, nihil enim
ipso perfectius, nec etiam aeque perfectum cogitari, aut
fingi potest.


Atqui, si a me essem, nec dubitarem, nec optarem,
nec omnino quicquam mihi deesset, omnes enim perfectiones
quarum idea aliqua in me est, mihi dedissem, atque
ita ipsemet Deus essem: nec putare debeo illa forsan quae
mihi desunt difficilius acquiri posse, quam illa quae jam in
me sunt, nam contra, manifestum est longe difficilius fuisse
me, hoc est rem, sive substantiam cogitantem, ex nihilo
emergere, quam multarum rerum quas |  ignoro cognitiones32,
quae tantum istius substantiae accidentia sunt, acquirere.
Ac certe, si majus illud a me haberem, non mihi illa saltem
quae facilius haberi possunt denegassem: sed neque etiam
ulla alia ex iis, quae in idea Dei contineri percipio; quia
nempe nulla difficiliora factu mihi videntur: si quae autem
difficiliora factu essent, certe etiam mihi difficiliora viderentur,
siquidem reliqua quae habeo, a me haberem, quoniam
in illis potentiam meam terminari experirer.


Neque vim harum rationum effugio, si supponam me
forte semper fuisse ut nunc sum, tanquam si inde sequeretur
nullum existentiae meae authorem esse quaerendum:
quoniam enim omne tempus vitae in partes innumeras dividi
potest, quarum singulae a reliquis nullo modo dependent,
ex eo quod paulo ante fuerim non sequitur me nunc debere
esse, nisi aliqua causa me quasi rursus creet ad hoc momentum,
hoc est me conservet. Perspicuum enim est attendenti
ad durationis33 naturam eadem plane vi, et actione
opus esse ad rem quam|libet  singulis momentis quibus durat
conservandam, qua opus esset ad eandem de novo creandam,
si nondum existeret, adeo ut conservationem sola ratione
a creatione differre sit etiam unum ex iis quae lumine
naturali manifesta sunt.


Itaque debeo nunc interrogare me ipsum, an habeam
aliquam vim per quam possim efficere ut ego ille qui jam
sum, paulo post etiam sim futurus: nam cum nihil aliud
sim quam res cogitans, vel saltem cum de ea tantum mei
parte praecise nunc agam quae est res cogitans, si quae
talis vis in me esset, ejus procul dubio conscius essem; sed
et nullam esse experior, et ex hoc ipso evidentissime cognosco
me ab aliquo ente a me diverso pendere.


Forte vero illud ens non est Deus, sumque vel a parentibus
productus, vel a quibuslibet aliis causis Deo minus
perfectis. Imo, ut jam ante dixi, perspicuum est tantumdem
ad minimum esse debere in causa quantum est in
effectu; et idcirco cum sim res cogitans, ideamque quandam
Dei in me habens, qualiscunque tandem mei causa
assignetur, |  illam etiam esse rem cogitantem et omnium
perfectionum, quas Deo tribuo, ideam habere fatendum est;
potestque de illa rursus quaeri an sit a se vel ab alia; nam
si a se, patet ex dictis illam ipsam Deum esse, quia nempe,
cum vim habeat per se existendi, habet proculdubio etiam
vim possidendi actu omnes perfectiones quarum ideam in
se habet, hoc est omnes quas in Deo esse concipio. Si
autem sit ab alia, rursus eodem modo de hac altera quaeretur
an sit a se, vel ab alia, donec tandem ad causam
ultimam deveniatur, quae erit Deus.


Satis enim apertum est, nullum hic dari posse progressum
in infinitum, praesertim cum non tantum de causa,
quae me olim produxit, hic agam, sed maxime etiam de
illa quae me tempore praesenti conservat.


Nec fingi potest plures forte causas partiales ad me
efficiendum concurrisse, et ab una ideam unius ex perfectionibus
quas Deo tribuo, ab alia ideam alterius
me accepisse, adeo ut omnes quidem illae perfectiones
alicubi in universo reperiantur, sed non omnes simul |  junctae
in uno aliquo, qui sit Deus; nam contra unitas, simplicitas,
sive inseparabilitas eorum omnium quae in Deo sunt,
una est ex praecipuis perfectionibus34 quas in eo esse intelligo;
nec certe istius omnium ejus perfectionum unitatis
idea35 in me potuit poni ab ulla causa, a qua etiam aliarum
perfectionum ideas non habuerim; neque enim efficere potuit
ut illas simul junctas, et inseparabiles intelligerem, nisi
simul effecerit, ut quaenam illae essent agnoscerem.


Quantum denique ad parentes attinet, ut omnia vera
sint quae de illis unquam putavi, non tamen profecto illi
me conservant, nec etiam ullo modo me, quatenus sum res
cogitans, effecerunt; sed tantum dispositiones quasdam in
ea materia posuerunt, cui me, hoc est mentem (quam solam
nunc pro me accipio) inesse judicavi: ac proinde hic nulla
de iis difficultas esse potest, sed omnino est concludendum,
ex hoc solo quod existam, quaedamque idea entis perfectissimi,
hoc est Dei, in me sit, evidentissime demonstrari
Deum etiam existere.


Superest tantum ut |  examinem qua ratione ideam istam
a Deo accepi, neque enim illam sensibus hausi, nec unquam
non expectanti mihi advenit, ut solent rerum sensibilium
ideae, cum istae res externis sensuum organis occurrunt,
vel occurrere videntur; nec etiam a me efficta est,
nam nihil ab illa detrahere, nihil illi superaddere plane
possum, ac proinde superest ut mihi sit innata, quemadmodum
etiam mihi est innata idea mei ipsius36.


Et sane non mirum est Deum, me creando ideam
illam mihi indidisse, ut esset tanquam nota artificis operi
suo impressa; nec etiam opus est ut nota illa sit aliqua res
ab opere ipso diversa, sed ex hoc uno quod Deus me
creavit, valde credibile est me quodammodo ad imaginem
et similitudinem ejus factum esse, illamque similitudinem,
in qua Dei idea continetur, a me percipi per eandem facultatem,
per quam ego ipse a me percipior, hoc est, dum
in meipsum mentis aciem converto, non modo intelligo me
esse rem incompletam, et ab alio dependentem, remque
ad majora, et majora sive meliora indefinite aspi|rantem, 
sed simul etiam intelligo illum, a quo pendeo, majora ista
omnia non indefinite et potentia tantum, sed reipsa infinite
in se habere, atque ita Deum esse; totaque vis argumenti
in eo est, quod agnoscam fieri non posse ut existam
talis naturae qualis sum, nempe ideam Dei in me habens,
nisi revera Deus etiam existeret, Deus inquam ille idem
cujus idea in me est, hoc est habens omnes illas perfectiones,
quas ego non comprehendere, sed quocunque modo attingere
cogitatione possum, et nullis plane defectibus obnoxius. Ex
quibus satis patet illum fallacem esse non posse: omnem
enim fraudem, et deceptionem a defectu aliquo pendere
lumine naturali manifestum est.


Sed priusquam hoc diligentius examinem, simulque in
alias veritates quae inde colligi possunt inquiram; placet
hic aliquandiu in ipsius Dei contemplatione immorari, ejus
attributa apud me expendere, et immensi hujus luminis
pulchritudinem, quantum caligantis ingenii mei acies ferre
poterit, intueri, admi|rari,  adorare. Ut enim in hac sola
divinae majestatis contemplatione summam alterius vitae
felicitatem consistere fide credimus, ita etiam jam ex
eadem licet multo minus perfecta maximam, cujus in hac
vita capaces simus, voluptatem percipi posse experimur.





Meditatio IV.

De vero et falso.



Ita me his diebus assuefeci in mente a sensibus abducenda,
tamque accurate animadverti perpauca esse quae
de rebus corporeis vere percipiantur, multoque plura de
mente humana, multo adhuc plura de Deo cognosci, ut
jam absque ulla difficultate cogitationem a rebus imaginabilibus
ad intelligibiles tantum, atque ab omni materia
secretas convertam: et sane multo magis distinctam habeo
ideam mentis humanae, quatenus est res cogitans, non extensa
in longum, latum, et profun|dum,  nec aliud quid a
corpore habens, quam ideam ullius rei corporeae: cumque
attendo me dubitare, sive esse rem incompletam et dependentem,
adeo clara et distincta idea entis independentis et
completi, hoc est Dei, mihi occurrit; et ex hoc uno, quod
talis idea in me sit, sive quod ego ideam illam habens
existam, adeo manifeste concludo Deum etiam existere,
atque ab illo singulis momentis totam existentiam meam
dependere, ut nihil evidentius, nihil certius ab humano
ingenio cognosci posse confidam. Jamque videre videor
aliquam viam per quam ab ista contemplatione veri Dei,
in quo nempe sunt omnes thesauri scientiarum et sapientiae
absconditi, ad caeterarum rerum cognitionem deveniatur.


In primis enim agnosco fieri non posse ut ille me unquam
fallat; in omni enim fallacia vel deceptione aliquid
imperfectionis reperitur; et quamvis posse fallere nonnullum
esse videatur acuminis, aut potentiae argumentum, proculdubio
velle fallere vel malitiam |  vel imbecillitatem testatur,
nec proinde in Deum cadit.


Deinde experior quandam in me esse judicandi facultatem,
quam certe, ut et reliqua omnia quae in me sunt, a
Deo accepi, cumque ille nolit me fallere, talem profecto non
dedit, ut, dum ea recte utor, possim unquam errare.


Nec ullum de hac re dubium superesset, nisi inde sequi
videretur, me igitur errare nunquam posse, nam si quodcunque
in me est, a Deo habeo, nec ullam ille mihi dederit
errandi facultatem, non videor posse unquam errare. Atque
ita prorsus, quamdiu de Deo tantum cogito, totusque in
eum me converto, nullam erroris, aut falsitatis causam
deprehendo; sed postmodum ad me reversus experior me
tamen innumeris erroribus esse obnoxium, quorum causam
inquirens animadverto non tantum Dei, sive entis summe
perfecti realem et positivam, sed etiam, ut ita loquar, nihili,
sive ejus quod ab omni perfectione summe abest, negativam
quandam ideam mihi obversari, et me tanquam
medium quid inter Deum et nihil, sive in|ter  summum ens
et non ens ita esse constitutum, ut, quantenus a summo
ente sum creatus, nihil quidem in me sit, per quod fallar,
aut in errorem inducar, sed quatenus etiam quodammodo
de nihilo, sive de non ente participo, hoc est quatenus non
sum ipse summum ens, desuntque mihi quam plurima, non
adeo mirum esse quod fallar: atque ita certe intelligo
errorem, quatenus error est, non esse quid reale quod a
Deo dependeat, sed tantummodo esse defectum, nec proinde
ad errandum mihi opus esse aliqua facultate in hunc finem
a Deo tributa, sed contingere ut errem ex eo quod facultas
verum judicandi quam ab illo habeo, non sit in me infinita.


Verumtamen hoc nondum omnino satisfacit, non enim
error est pura negatio, sed privatio, sive carentia cujusdam
cognitionis, quae in me quodammodo esse deberet; atque
attendenti ad Dei naturam non videtur fieri posse, ut ille
aliquam in me posuerit facultatem quae non sit in suo
genere perfecta, sive quae aliqua sibi debita perfectione sit
privata; nam si quo |  peritior est artifex, eo perfectiora
opera ab illo proficiscantur, quid potest a summo illo rerum
omnium conditore factum esse quod non sit omnibus numeris
absolutum? nec dubium est quin potuerit Deus me talem
creare ut nunquam fallerer; nec etiam dubium est quin
velit semper id quod est optimum; anne ergo melius est me
falli quam non falli?


Dum haec perpendo attentius, occurrit primo non mihi
esse mirandum si quaedam a Deo fiant quorum rationes
non intelligam; nec de ejus existentia ideo esse dubitandum,
quod forte quaedam alia esse experiar quae quare, vel
quomodo ab illo facta sint non comprehendo; cum enim
jam sciam naturam meam esse valde infirmam et limitatam,
Dei autem naturam esse immensam, incomprehensibilem,
infinitam, ex hoc satis etiam scio innumerabilia
illum posse quorum causas ignorem; atque ob hanc unicam
rationem totum illud causarum genus quod a fine peti solet
in rebus Physicis37 nullum usum habere existimo; non enim
absque temeritate |  me puto posse investigare fines Dei.


Occurrit etiam non unam aliquam creaturam separatim,
sed omnem rerum universitatem esse spectandam,
quoties an opera Dei perfecta sint inquirimus: quod enim
forte non immerito, si solum esset, valde imperfectum videretur,
ut habens in mundo rationem partis est perfectissimum;
et quamvis ex quo de omnibus volui dubitare nihil
adhuc praeter me, et Deum existere certo cognovi, non
possum tamen, ex quo immensam Dei potentiam animadverti,
negare quin multa alia ab illo facta sint, vel saltem
fieri possint, adeo ut ego rationem partis in rerum universitate
obtineam.


Deinde, ad me propius accedens, et qualesnam sint
errores mei (qui soli imperfectionem aliquam in me arguunt)
investigans, adverto illos a duabus causis simul concurrentibus
dependere, nempe a facultate cognoscendi quae
in me est, et a facultate eligendi38 sive ab arbitrii libertate,
hoc est ab intellectu, et simul a voluntate. Nam per solum
intellectum percipio tantum ideas de quibus |  judicium ferre
possum, nec ullus error proprie dictus in eo praecise sic
spectato reperitur; quamvis enim innumerae fortasse res
existant, quarum ideae nullae in me sunt, non tamen proprie
illis privatus, sed negative tantum destitutus sum dicendus,
quia nempe rationem nullam possum afferre, qua probem
Deum mihi majorem quam dederit cognoscendi facultatem
dare debuisse; atque quantumvis peritum artificem esse
intelligam, non tamen ideo puto illum in singulis ex suis
operibus omnes perfectiones ponere debuisse quas in aliquibus
ponere potest. Nec vero etiam queri possum quod
non satis amplam et perfectam voluntatem, sive arbitrii
libertatem a Deo acceperim, nam sane nullis illam limitibus
circumscribi experior. Et quod valde notandum mihi videtur,
nulla alia in me sunt tam perfecta, aut tanta, quin intelligam
perfectiora, sive majora adhuc esse posse. Nam si,
exempli causa, facultatem intelligendi considero, statim
agnosco perexiguam illam et valde finitam in me esse,
simulque alte|rius  cujusdam multo majoris, imo maximae,
atque infinitae ideam formo, illamque ex hoc ipso quod
ejus ideam formare possim, ad Dei naturam pertinere percipio.
Eadem ratione si facultatem recordandi, vel imaginandi,
vel quaslibet alias examinem, nullam plane invenio,
quam non in me tenuem, et circumscriptam, in Deo immensam
esse intelligam. Sola est voluntas, sive arbitrii libertas,
quam tantam in me experior ut nullius majoris ideam apprehendam;
adeo ut illa praecipue sit, ratione cujus imaginem
quandam, et similitudinem Dei me referre intelligo: nam
quamvis major absque comparatione in Deo quam in me
sit, tum ratione cognitionis et potentiae quae illi adjunctae
sunt, redduntque ipsam magis firmam et efficacem; tum
ratione objecti, quoniam ad plura se extendit; non tamen
in se formaliter et praecise spectata major videtur, quia tantum
in eo consistit quod idem vel facere, vel non facere
(hoc est affirmare vel negare, prosequi vel fugere) possimus,
vel potius in eo tantum quod ad id quod |  nobis ab intellectu
proponitur affirmandum vel negandum, sive prosequendum
vel fugiendum ita feramur, ut a nulla vi externa nos ad id
determinari sentiamus. Neque enim opus est me in utramque
partem ferri posse ut sim liber, sed contra quo magis
in unam propendeo, sive quia rationem veri et boni in ea
evidenter intelligo, sive quia Deus intima cogitationis meae
ita disponit, tanto liberius illam eligo; nec sane divina gratia,
nec naturalis cognitio unquam imminuunt libertatem, sed
potius augent, et corroborant. Indifferentia autem illa quam
experior, cum nulla me ratio in unam partem magis quam
in alteram impellit, est infimus gradus libertatis, et nullam
in ea perfectionem, sed tantummodo in cognitione39 defectum,
sive negationem quandam testatur; nam si semper quid verum
et bonum sit clare viderem, nunquam de eo quod esset
judicandum vel eligendum deliberarem, atque ita, quamvis
plane liber, nunquam tamen indifferens esse possem.


Ex his autem percipio nec vim volen|di,  quam a Deo
habeo, per se spectatam causam esse errorum meorum; est
enim amplissima, atque in suo genere perfecta; neque etiam
vim intelligendi, nam quidquid intelligo, cum a Deo habeam
ut intelligam, procul dubio recte intelligo, nec in eo fieri
potest ut fallar. Unde ergo nascuntur mei errores? nempe
ex hoc uno quod cum latius pateat voluntas quam intellectus,
illam non intra eosdem limites contineo, sed etiam ad
illa quae non intelligo extendo; ad quae cum sit indifferens,
facile a vero et bono deflectit, atque ita et fallor
et pecco.


Exempli causa, cum examinarem hisce diebus an aliquid
in mundo existeret, atque adverterem, ex hoc ipso quod
illud examinarem, evidenter sequi me existere, non potui
quidem non judicare illud quod tam clare intelligebam
verum esse, non quod ab aliqua vi externa fuerim ad id
coactus, sed quia ex magna luce in intellectu magna consequuta
est propensio in voluntate, atque ita tanto magis
sponte et libere illud credidi, quanto minus fui ad istud
ipsum |  indifferens. Nunc autem, non tantum scio me, quatenus
sum res quaedam cogitans, existere, sed praeterea
etiam idea quaedam naturae corporeae mihi obversatur,
contingitque ut dubitem an natura cogitans quae in me
est, vel potius quae ego ipse sum40, alia sit ab ista natura
corporea, vel an ambae idem sint; et suppono nullam adhuc
intellectui meo rationem occurrere, quae mihi unum
magis quam aliud persuadeat, certe ex hoc ipso sum indifferens
ad utrumlibet affirmandum vel negandum, vel etiam
ad nihil de ea re judicandum.


Quinimo etiam haec indifferentia non ad ea tantum
se extendit, de quibus intellectus nihil plane cognoscit, sed
generaliter ad omnia quae ab illo non satis perspicue cognoscuntur
eo ipso tempore, quo de iis a voluntate deliberatur;
quantumvis enim probabiles conjecturae me trahant in unam
partem, sola cognitio quod sint tantum conjecturae, non
autem certae atque indubitabiles rationes, sufficit ad assensionem
meam in contrarium impellendam. Quod satis |  his
diebus sum expertus, cum illa omnia quae prius ut vera
quam maxime credideram, propter hoc unum quod de iis
aliquo modo posse dubitari deprehendissem, plane falsa esse
supposui.


Cum autem quid verum sit, non satis clare et distincte
percipio, si quidem a judicio ferendo abstineam, clarum est
me recte agere, et non falli, sed si vel affirmem, vel negem,
tunc libertate arbitrii non recte utor; atque si in eam partem
quae falsa est me convertam, plane fallar41; si vero alteram
amplectar, casu quidem incidam42 in veritatem, sed non ideo
culpa carebo, quia lumine naturali manifestum est perceptionem
intellectus praecedere semper debere voluntatis determinationem;
atque in hoc liberi arbitrii non recto usu
privatio illa inest quae formam erroris constituit, privatio,
inquam, inest in ipsa operatione, quatenus a me procedit,
sed non in facultate quam a Deo accepi, nec etiam in operatione
quatenus ab illo dependet.


Neque enim habeo causam ullam conquerendi, quod
Deus mihi non majo|rem  vim intelligendi, sive non majus
lumen naturale dederit quam dedit, quia est de ratione intellectus
finiti ut multa non intelligat, et de ratione intellectus
creati ut sit finitus, estque quod agam gratias illi qui
mihi nunquam quicquam debuit pro eo quod largitus est,
non autem quod putem me ab illo iis esse privatum, sive
illum mihi ea abstulisse quae non dedit.


Non habeo etiam causam conquerendi quod voluntatem
dederit latius patentem quam intellectum, cum enim voluntas
in una tantum re, et tanquam in indivisibili consistat,
non videtur ferre ejus natura ut quicquam ab illa demi
possit; et sane quo amplior est, tanto majores debeo gratias
ejus datori.


Nec denique etiam queri debeo, quod Deus mecum
concurrat ad eliciendos illos actus voluntatis, sive illa judicia
in quibus fallor: illi enim actus sunt omnino veri et
boni, quatenus a Deo dependent, et major in me quodammodo
perfectio est quod illos possim elicere quam si non
possem. Privatio autem, in qua sola ratio formalis falsi|tatis 
et culpae consistit, nullo Dei concursu indiget, quia non
est res, neque ad illum relata ut causam privatio, sed tantummodo
negatio dici debet. Nam sane nulla imperfectio in
Deo est, quod mihi libertatem dederit assentiendi vel non
assentiendi quibusdam, quorum claram et distinctam perceptionem
in intellectu meo non posuit, sed proculdubio in me
imperfectio est, quod ista libertate non bene utar, et de iis
quae non recte intelligo judicium feram. Video tamen fieri
a Deo facile potuisse ut, etiamsi manerem liber, et cognitionis
finitae, nunquam tamen errarem, nempe si vel intellectui
meo claram et distinctam perceptionem omnium de quibus
unquam essem deliberaturus indidisset; vel tantum si
adeo firmiter memoriae impressisset, de nulla unquam re
esse judicandum quam clare et distincte non intelligerem,
ut nunquam ejus possem oblivisci; et facile intelligo me,
quatenus rationem habeo totius cujusdam, perfectiorem
futurum fuisse, quam nunc sum, si talis a Deo factus essem.
Sed non ideo |  possum negare quin major quodammodo
perfectio sit in tota rerum universitate quod quaedam ejus
partes ab erroribus immunes non sint, aliae vero sint, quam
si omnes plane similes essent, et nullum habeo jus conquerendi
quod eam me Deus in mundo personam sustinere
voluerit quae non est omnium praecipua, et maxime perfecta.


Ac praeterea, etiam ut non possim ab erroribus abstinere,
priori illo modo qui pendet ab evidenti eorum omnium
perceptione, de quibus est deliberandum, possum tamen illo
altero qui pendet ab eo tantum quod recorder, quoties de
rei veritate non liquet, a judicio ferendo esse abstinendum;
nam quamvis eam in me infirmitatem esse experiar, ut non
possim semper uni et eidem cognitioni defixus inhaerere,
possum tamen attenta et saepius iterata meditatione efficere
ut ejusdem, quoties usus exiget, recorder, atque ita habitum
quemdam non errandi acquiram.


Qua in re cum maxima et praecipua hominis perfectio
consistat, non parum me hodierna meditatione lucratum
esse |  existimo, quod erroris et falsitatis causam investigarim:
et sane nulla alia esse potest ab ea quam explicui, nam
quoties voluntatem in judiciis ferendis ita contineo, ut ad ea
tantum se extendat quae illi clare et distincte ab intellectu
exhibentur, fieri plane non potest ut errem, quia omnis
clara et distincta perceptio proculdubio est aliquid43, ac
proinde a nihilo esse non potest, sed necessario Deum authorem
habet, Deum inquam illum summe perfectum, quem
fallacem esse repugnat, ideoque proculdubio est vera. Nec
hodie tantum didici quid mihi sit cavendum ut nunquam
fallar, sed simul etiam quid agendum ut assequar veritatem;
assequar enim illam profecto, si tantum ad omnia quae perfecte
intelligo satis attendam, atque illa a reliquis quae confusius
et obscurius apprehendo, secernam. Cui rei diligenter
imposterum operam dabo.





Meditatio  V.

De essentia rerum materialium, et iterum de Deo,

quod existat.



Multa mihi supersunt de Dei attributis, multa de mei
ipsius, sive mentis meae natura investiganda, sed illa forte
alias resumam, jamque nihil magis urgere videtur (postquam
animadverti quid cavendum atque agendum sit ad
assequendam veritatem) quam ut ex dubiis, in quae superioribus
diebus incidi, coner emergere, videamque an aliquid
certi de rebus materialibus haberi possit.


Et quidem priusquam inquiram, an aliquae tales res
extra me existant, considerare debeo illarum ideas quatenus
sunt in mea cogitatione, et videre quaenam ex iis sint
distinctae, quaenam confusae.


Nempe distincte imaginor quantitatem, quam vulgo
Philosophi appellant continuam, sive ejus quantitatis, aut
potius rei quantae extensionem in longum, la|tum,  et profundum;
numero in ea varias partes; quaslibet istis partibus
magnitudines, figuras, situs, et motus locales, motibusque
istis quaslibet durationes assigno.


Nec tantum illa sic in genere spectata mihi plane nota
et perspecta sunt, sed praeterea etiam particularia innumera
de figuris, de numero, de motu, et similibus, attendendo percipio,
quorum veritas adeo aperta est, et naturae meae consentanea,
ut dum illa primum detego, non tam videar aliquid
novi addiscere, quam eorum quae jam ante sciebam reminisci,
sive ad ea primum advertere quae dudum quidem
in me erant, licet non prius in illa obtutum mentis convertissem.


Quodque hic maxime considerandum puto, invenio apud
me innumeras ideas quarumdam rerum, quae etiamsi extra
me fortasse nullibi existant, non tamen dici possunt nihil
esse; et quamvis a me quodammodo ad arbitrium cogitentur,
non tamen a me finguntur, sed suas habent veras et
immutabiles naturas: ut cum, exempli causa, triangulum
imaginor, etsi for|tasse  talis figura nullibi gentium extra
cogitationem meam existat, nec unquam extiterit, est tamen
profecto determinata quaedam ejus natura, sive essentia,
sive forma, immutabilis et aeterna, quae a me non efficta
est, nec a mente mea dependet, ut patet ex eo quod demonstrari
possint variae proprietates de isto triangulo, nempe
quod ejus tres anguli sint aequales duobus rectis; quod
maximo ejus angulo maximum latus subtendatur, et similes,
quas velim nolim clare nunc agnosco, etiamsi de iis nullo
modo antea cogitaverim, cum triangulum imaginatus sum,
nec proinde a me fuerint effictae.


Neque ad rem attinet, si dicam, mihi forte a rebus
externis per organa sensuum istam trianguli ideam advenisse,
quia nempe corpora triangularem figuram habentia
interdum vidi, possum enim alias innumeras figuras excogitare,
de quibus nulla suspicio esse potest quod mihi unquam
per sensus illapsae sint, et tamen varias de iis, non minus
quam de triangulo, proprietates demonstrare. Quae sane
omnes sunt ve|rae,  quandoquidem a me clare cognoscuntur,
ideoque aliquid sunt, non merum nihil: patet enim illud
omne quod verum est esse aliquid44; et jam fuse demonstravi
illa omnia quae clare cognosco esse vera; atque quamvis
id non demonstrassem, ea certe est natura mentis meae ut
nihilominus non possem iis non assentiri, saltem quamdiu
ea clare percipio; meminique me semper, etiam ante hoc
tempus, cum sensuum objectis quam maxime inhaererem,
ejusmodi veritates, quae nempe de figuris, aut numeris,
aliisve ad Arithmeticam, vel Geometriam, vel in genere ad
puram atque abstractam Mathesim pertinentibus, evidenter
agnoscebam, pro omnium certissimis habuisse.


Jam vero si ex eo solo, quod alicujus rei ideam possim
ex cogitatione mea depromere, sequitur ea omnia quae ad
illam rem pertinere clare et distincte percipio, revera ad
illam pertinere, nunquid inde haberi etiam potest argumentum,
quo Dei existentia probetur? Certe ejus ideam, nempe
entis summe perfecti, non minus apud me invenio, quam | 
ideam cujusvis figurae aut numeri; nec minus clare et
distincte intelligo ad ejus naturam pertinere ut semper existat45,
quam id quod de aliqua figura, aut numero demonstro
ad ejus figurae, aut numeri naturam etiam pertinere; ac
proinde, quamvis non omnia quae superioribus hisce diebus
meditatus sum vera essent, in eodem ad minimum certitudinis
gradu esse deberet apud me Dei existentia, in quo
fuerunt hactenus Mathematicae veritates.


Quanquam sane hoc prima fronte non est omnino perspicuum,
sed quandam sophismatis speciem refert. Cum enim
assuetus sim in omnibus aliis rebus existentiam ab essentia
distinguere, facile mihi persuadeo illam etiam ab essentia
Dei sejungi posse, atque ita Deum ut non actu existentem46
cogitari: sed tamen diligentius attendenti fit manifestum, non
magis posse existentiam ab essentia Dei separari, quam ab
essentia trianguli magnitudinem trium ejus angulorum aequalium
duobus rectis, sive ab idea montis ideam vallis: adeo
ut non magis repugnet cogitare Deum47 (hoc est |  ens summe
perfectum) cui desit existentia (hoc est cui desit aliqua perfectio)
quam cogitare montem cui desit vallis.


Verumtamen ne possim quidem cogitare Deum nisi
existentem, ut neque montem sine valle, at certe ut neque
ex eo quod cogitem montem cum valle, ideo sequitur aliquem
montem in mundo esse, ita neque ex eo quod cogitem
Deum ut existentem, ideo sequi videtur Deum existere:
nullam enim necessitatem cogitatio mea rebus imponit; et
quemadmodum imaginari licet equum alatum, etsi nullus
equus habeat alas, ita forte Deo existentiam possum affingere,
quamvis nullus Deus existat.


Imo sophisma hic latet, neque enim ex eo quod non
possim cogitare montem nisi cum valle, sequitur alicubi
montem et vallem existere, sed tantum montem et vallem,
sive existant, sive non existant, a se mutuo sejungi non
posse. Atqui ex eo quod non possim cogitare Deum nisi
existentem, sequitur existentiam a Deo esse inseparabilem,
ac proinde illum revera existere, non quod mea cogi|tatio 
hoc efficiat, sive aliquam necessitatem ulli rei imponat, sed
contra quia ipsius rei, nempe existentiae Dei, necessitas
me determinat ad hoc cogitandum: neque enim mihi liberum
est Deum absque existentia (hoc est ens summe perfectum
absque summa perfectione) cogitare, ut liberum est, equum
vel cum alis, vel sine alis imaginari.


Neque etiam hic dici debet, necesse quidem esse ut
ponam Deum existentem, postquam posui illum habere omnes
perfectiones, quandoquidem existentia una est ex illis,
sed priorem positionem necessariam non fuisse; ut neque
necesse est me putare figuras omnes quadrilateras circulo
inscribi, sed posito quod hoc putem, necesse erit me fateri
rhombum circulo inscribi, quod aperte tamen est falsum.
Nam quamvis non necesse sit ut incidam unquam in ullam
de Deo cogitationem, quoties tamen de ente primo et summo
libet cogitare, atque ejus ideam tamquam ex mentis meae
thesauro depromere, necesse est, ut illi omnes perfectiones
attribuam, etsi nec omnes |  tunc enumerem, nec ad singulas
attendam: quae necessitas plane sufficit ut postea, cum animadverto
existentiam esse perfectionem, recte concludam
ens primum et summum existere: quemadmodum non est
necesse me ullum triangulum unquam imaginari, sed quoties
volo figuram rectilineam tres tantum angulos habentem considerare,
necesse est ut illi ea tribuam, ex quibus recte infertur
ejus tres angulos non majores esse duobus rectis,
etiamsi hoc ipsum tunc non advertam. Cum vero examino
quaenam figurae circulo inscribantur, nullo modo necesse
est ut putem omnes quadrilateras ex eo numero esse; imo
etiam idipsum nequidem fingere possum, quamdiu nihil
volo admittere nisi quod clare et distincte intelligo: ac proinde
magna differentia est inter ejusmodi falsas positiones,
et ideas veras mihi ingenitas, quarum prima et praecipua est
idea Dei: nam sane multis modis intelligo illam non esse quid
fictitium a cogitatione mea dependens, sed imaginem verae
et immutabilis naturae; ut, primo, quia |  nulla alia res potest
a me excogitari ad cujus essentiam existentia pertineat praeter
solum Deum; deinde, quia non possum duos, aut plures
ejusmodi Deos intelligere; et quia, posito quod jam unus
existat, plane videam esse necessarium ut et ante ab aeterno
extiterit, et in aeternum sit mansurus; ac denique quod
multa alia in Deo percipiam, quorum nihil a me detrahi
potest, nec mutari.


Sed vero quacumque tandem utar probandi ratione,
semper eo res redit, ut ea me sola plane persuadeant quae
clare et distincte percipio. Et quidem ex iis48 quae ita percipio,
etsi nonnulla unicuique obvia sint, alia vero nonnisi
ab iis qui propius inspiciunt, et diligenter investigant, deteguntur;
postquam tamen detecta sunt, haec non minus
certa quam illa existimantur. Ut quamvis non tam facile
appareat in triangulo rectangulo quadratum basis aequale
esse quadratis laterum, quam istam basim maximo ejus
angulo subtendi, non tamen minus creditur, postquam semel
est perspectum. Quod autem ad Deum |  attinet, certe nisi
praejudiciis obruerer, et rerum sensibilium imagines cogitationem
meam omni ex parte obsiderent, nihil illo prius,
aut facilius agnoscerem, nam quid ex se est apertius, quam
summum ens esse, sive Deum ad cujus solius essentiam
existentia pertinet, existere?


Atque, quamvis mihi attenta consideratione opus fuerit
ad hoc ipsum percipiendum, nunc tamen non modo de eo
aeque certus sum, ac de omni alio quod certissimum videtur;
sed praeterea etiam animadverto caeterarum rerum certitudinem
ab hoc ipso ita pendere, ut absque eo nihil unquam
perfecte sciri possit.


Etsi enim ejus sim naturae, ut quamdiu aliquid valde
clare et distincte percipio, non possim non credere verum
esse, quia tamen ejus etiam sum naturae ut non possim
obtutum mentis in eandem rem semper defigere ad illam
clare percipiendam, recurratque saepe memoria judicii ante
facti, cum non amplius attendo ad rationes propter quas
tale quid judicavi, rationes aliae afferri possunt quae me, si
Deum igno|rarem,  facile ab opinione dejicerent, atque ita
de nulla unquam re veram et certam scientiam, sed vagas
tantum et mutabiles opiniones haberem. Sic, exempli causa,
cum naturam trianguli considero, evidentissime quidem mihi,
utpote Geometriae principiis imbuto, apparet ejus tres
angulos aequales esse duobus rectis; nec possum non credere
id verum esse49 quamdiu ad ejus demonstrationem attendo,
sed statim atque mentis aciem ab illa deflexi, quantumvis
adhuc recorder me illam clarissime perspexisse, facile
tamen potest accidere ut dubitem an sit vera, si quidem
Deum ignorem: possum enim mihi persuadere me talem a
natura factum esse ut interdum in iis fallar quae me puto
quam evidentissime percipere, cum praesertim meminerim
me saepe multa pro veris et certis habuisse, quae postmodum
aliis rationibus adductus falsa esse judicavi.


Postquam vero percepi Deum esse, quia simul etiam
intellexi caetera omnia ab eo pendere, illumque non esse
fallacem; atque inde collegi illa om|nia  quae clare et distincte
percipio necessario esse vera, etiamsi non attendam
amplius ad rationes propter quas istud verum esse judicavi,
modo tantum recorder me clare et distincte perspexisse,
nulla ratio contraria afferri potest quae me ad dubitandum
impellat, sed veram et certam de hoc habeo scientiam. Neque
de hoc tantum, sed et de reliquis omnibus quae memini
me aliquando demonstrasse, ut de Geometricis et similibus:
quid enim nunc mihi opponetur? Mene talem factum esse
ut saepe fallar? At jam scio me in iis quae perspicue intelligo
falli non posse: mene multa alias pro veris et certis habuisse,
quae postea falsa esse deprehendi? atqui nulla ex iis clare et
distincte perceperam, sed hujus regulae veritatis ignarus ob
alias causas forte credideram, quas postea minus firmas
esse detexi. Quid ergo dicetur? anne (ut nuper mihi objiciebam)
me forte somniare, sive illa omnia quae jam
cogito non magis vera esse quam ea quae dormienti occurrunt?
Imo etiam hoc nihil mutat, nam certe, quamvis
somnia|rem,  si quid intellectui meo sit evidens, illud omnino est
verum.


Atque ita plane video omnis scientiae certitudinem et
veritatem ab una veri Dei cognitione pendere, adeo ut,
priusquam illum nossem, nihil de ulla alia re perfecte scire
potuerim. Jam vero innumera, tum de ipso Deo, aliisque
rebus intellectualibus, tum etiam de omni illa natura corporea,
quae est purae Matheseos objectum, mihi plane nota
et certa esse possunt50.





Meditatio VI.

De rerum materialium existentia, et reali mentis

a corpore distinctione.



Reliquum est ut examinem an res materiales existant:
et quidem jam ad minimum scio illas, quatenus sunt purae
Matheseos objectum, posse existere, quandoquidem ipsas
clare et distincte percipio. Non enim dubium |  est quin Deus
sit capax ea omnia efficiendi quae ego sic percipiendi sum
capax; nihilque unquam ab illo fieri non posse judicavi,
nisi propter hoc quod illud a me distincte percipi repugnaret.
Praeterea ex imaginandi facultate, qua me uti experior, dum
circa res istas materiales versor, sequi videtur illas existere:
nam attentius consideranti quidnam sit imaginatio, nihil
aliud esse apparet quam quaedam applicatio facultatis
cognoscitivae ad corpus ipsi intime praesens ac proinde
existens.


Quod ut planum fiat, primo examino differentiam quae
est inter imaginationem51 et puram intellectionem. Nempe,
exempli causa, cum triangulum imaginor, non tantum intelligo
illud esse figuram tribus lineis comprehensam, sed
simul etiam istas tres lineas tanquam praesentes acie mentis
intueor, atque hoc est quod imaginari appello. Si vero de
chiliogono velim cogitare, equidem aeque bene intelligo
illud esse figuram constantem mille lateribus, ac intelligo
triangulum esse figuram constantem tribus, |  sed non eodem
modo illa mille latera imaginor, sive tanquam praesentia intueor:
et quamvis tunc, propter consuetudinem aliquid
semper imaginandi, quoties de re corporea cogito, figuram
forte aliquam confuse mihi repraesentem, patet tamen illam
non esse chiliogonum, quia nulla in re est diversa ab ea
quam mihi etiam repraesentarem, si de myriogono, aliave
quavis figura plurimorum laterum cogitarem; nec quicquam
juvat ad eas proprietates, quibus chiliogonum ab
aliis polygonis differt, agnoscendas. Si vero de pentagono
quaestio sit, possum quidem ejus figuram intelligere, sicut
figuram chiliogoni, absque ope imaginationis; sed possum
etiam eandem imaginari52, applicando scilicet aciem mentis
ad ejus quinque latera, simulque ad aream iis contentam;
et manifeste hic animadverto mihi peculiari quadam animi
contentione opus esse ad imaginandum; qua non utor ad
intelligendum: quae nova animi contentio differentiam inter
imaginationem, et intellectionem puram |  clare ostendit.


Ad haec considero istam vim imaginandi quae in me
est, prout differt a vi intelligendi, ad mei ipsius, hoc est,
ad mentis meae essentiam non requiri; nam quamvis illa a
me abesset, procul dubio manerem nihilominus ille idem,
qui nunc sum; unde sequi videtur illam ab aliqua re a
me diversa pendere; atque facile intelligo: si corpus aliquod
existat cui mens sit ita conjuncta ut ad illud veluti inspiciendum
pro arbitrio se applicet, fieri posse, ut per hoc ipsum
res corporeas imaginer; adeo ut hic modus cogitandi in
eo tantum a pura intellectione differat, quod mens, dum
intelligit, se ad seipsam quodammodo convertat, respiciatque
aliquam ex ideis, quae illi ipsi insunt; dum autem imaginatur,
se convertat ad corpus, et aliquid in eo ideae vel
a se intellectae, vel sensu perceptae conforme intueatur.
Facile, inquam, intelligo imaginationem ita perfici posse,
siquidem corpus existat; et quia nullus alius modus aeque
conveniens occurrit ad illam explicandam, probabiliter inde
conjicio corpus existere; |  sed probabiliter tantum, et quamvis
accurate omnia investigem, nondum tamen video ex ea
naturae corporeae idea distincta, quam in imaginatione mea
invenio, ullum sumi posse argumentum, quod necessario
concludat aliquod corpus existere.


Soleo vero alia multa imaginari praeter illam naturam
corpoream, quae est purae Matheseos objectum, ut colores,
sonos, sapores, dolorem, et similia, sed nulla tam distincte;
et quia haec percipio melius sensu, a quo videntur ope memoriae
ad imaginationem pervenisse; ut commodius de ipsis
agam, eadem opera etiam de sensu est agendum, videndumque
an ex iis quae isto cogitandi modo, quem sensum appello,
percipiuntur, certum aliquod argumentum pro53 rerum corporearum
existentia habere possim.


Et primo quidem apud me hic repetam quaenam illa
sint quae antehac ut sensu percepta vera esse putavi, et
quas ob causas id putavi; deinde etiam causas expendam,
propter quas eadem postea in dubium revocavi; ac denique
considerabo |  quid mihi nunc de iisdem sit credendum.


Primo itaque sensi me habere caput, manus, pedes, et
membra caetera, ex quibus constat illud corpus quod tanquam
mei partem, vel forte etiam tanquam me totum spectabam;
sensique hoc corpus inter alia multa corpora versari,
a quibus variis commodis, vel incommodis affici potest, et
commoda ista sensu quodam voluptatis, et incommoda
sensu doloris metiebar. Atque praeter dolorem et voluptatem
sentiebam etiam in me famem, sitim, aliosque ejusmodi
appetitus; itemque corporeas quasdam propensiones
ad hilaritatem, ad tristitiam, ad iram, similesque alios affectus;
foris vero, praeter corporum extensionem, et figuras,
et motus, sentiebam etiam in illis duritiem, et calorem, aliasque
tactiles qualitates; ac praeterea lumen, et colores, et
odores, et sapores, et sonos, ex quorum varietate caelum,
terram, maria, et reliqua corpora ab invicem distinguebam.
Nec sane absque ratione ob ideas istarum omnium qualitatum
quae cogitationi meae se offerebant, et |  quas solas
proprie et immediate sentiebam, putabam me sentire res
quasdam a mea cogitatione plane diversas, nempe corpora
a quibus ideae istae procederent; experiebar enim illas
absque ullo meo consensu mihi advenire, adeo ut neque
possem objectum ullum sentire, quamvis vellem, nisi illud
sensus organo esset praesens; nec possem non sentire cum
erat praesens; cumque ideae sensu perceptae essent multo
magis vividae et expressae, et suo etiam modo magis distinctae,
quam ullae ex iis quas ipse prudens et sciens meditando
effingebam, vel memoriae meae impressas advertebam,
fieri non posse videbatur ut a meipso procederent;
ideoque supererat ut ab aliis quibusdam rebus advenirent.
Quarum rerum cum nullam aliunde notitiam haberem quam
ex istis ipsis ideis, non poterat aliud mihi venire in mentem
quam illas iis similes esse. Atque etiam quia recordabar
me prius usum fuisse sensibus quam ratione, videbamque
ideas quas ipse effingebam non tam expressas esse, quam | 
illae erant quas sensu percipiebam, et plerumque ex earum
partibus componi, facile mihi persuadebam nullam plane
me habere in intellectu, quam non prius habuissem in sensu.
Non etiam sine ratione corpus illud, quod speciali quodam
jure meum appellabam, magis ad me pertinere quam alia
ulla arbitrabar; neque enim ab illo poteram unquam sejungi,
ut a reliquis; omnes appetitus et affectus in illo, et
pro illo sentiebam; ac denique dolorem et titillationem voluptatis
in ejus partibus, non autem in aliis extra illud54
positis advertebam. Cur vero ex isto nescio quo doloris
sensu quaedam animi tristitia, et ex sensu titillationis laetitia
quaedam consequatur, curve illa nescio quae vellicatio
ventriculi, quam famem voco, me de cibo sumendo admoneat,
gutturis vero ariditas de potu, et ita de caeteris,
non aliam sane habebam rationem, nisi quia ita doctus sum
a natura; neque enim ulla plane est affinitas (saltem quam
ego intelligam) inter istam vellicationem, et cibi sumendi
volun|tatem,  sive inter sensum rei dolorem inferentis, et
cogitationem tristitiae ab isto sensu exortae. Sed et reliqua
omnia quae de sensuum objectis judicabam, videbar a
natura didicisse: prius enim illa ita se habere mihi persuaseram,
quam rationes ullas, quibus hoc ipsum probaretur,
expendissem.


Postea vero multa paulatim experimenta fidem omnem
quam sensibus habueram labefactarunt, nam et interdum
turres quae rotundae visae fuerant e longinquo, quadratae
apparebant e propinquo, et statuae permagnae in earum
fastigiis stantes, non magnae e terra spectanti videbantur;
et talibus aliis innumeris in rebus sensuum externorum judicia
falli deprehendebam; nec externorum duntaxat, sed etiam
internorum, nam quid dolore intimius esse potest? atqui
audiveram aliquando ab iis quibus crus aut brachium fuerat
abscissum, se sibi videri adhuc interdum dolorem sentire in
ea parte corporis qua carebant; ideoque etiam in me non
plane certum esse videbatur membrum aliquod mihi dolere,
quamvis |  sentirem in eo dolorem. Quibus etiam duas maxime
generales dubitandi causas nuper adjeci: prima erat, quod
nulla unquam dum vigilo me sentire crediderim, quae non
etiam inter dormiendum possim aliquando putare me sentire;
cumque illa quae sentire mihi videor in somnis,
non credam a rebus extra me positis mihi advenire, non
advertebam, quare id potius crederem de iis quae sentire
mihi videor vigilando. Altera erat, quod cum authorem
meae originis adhuc ignorarem, vel saltem ignorare me fingerem,
nihil videbam obstare quo minus essem natura ita
constitutus ut fallerer, etiam in iis quae mihi verissima
apparebant. Et quantum ad rationes quibus antea rerum
sensibilium veritatem mihi persuaseram, non difficulter ad
illas respondebam. Cum enim viderer ad multa impelli a
natura quae ratio dissuadebat, non multum fidendum esse
putabam iis quae a natura docentur. Et quamvis sensuum
perceptiones a voluntate mea non penderent, non ideo
concludendum esse pu|tabam  illas a rebus a me diversis
procedere, quia forte aliqua esse potest in meipso facultas,
etsi mihi nondum cognita, illarum effectrix.


Nunc autem postquam incipio meipsum, meaeque authorem
originis melius nosse, non quidem omnia quae habere
videor a sensibus, puto esse temere admittenda; sed neque
etiam omnia in dubium revocanda.


Et primo quoniam scio omnia quae clare et distincte
intelligo, talia a Deo fieri posse qualia illa intelligo, satis
est quod possim unam rem absque altera clare et distincte
intelligere, ut certus sim unam ab altera esse diversam,
quia potest saltem a Deo seorsim poni; et non refert a
qua potentia id fiat, ut diversa existimetur; ac proinde, ex
hoc ipso quod sciam me existere, quodque interim nihil
plane aliud ad naturam, sive essentiam meam pertinere
animadvertam, praeter hoc solum quod sim res cogitans,
recte concludo, meam essentiam in hoc uno consistere,
quod sim res cogitans. Et quamvis fortasse (vel potius ut
postmodum dicam, pro |  certo) habeam corpus, quod mihi
valde arcte conjunctum est, quia tamen ex una parte claram
et distinctam habeo ideam mei ipsius quatenus sum tantum
res cogitans, non extensa; et ex alia parte distinctam
ideam corporis, quatenus est tantum res extensa, non cogitans,
certum est me a corpore meo revera esse distinctum,
et absque illo posse existere.


Praeterea invenio in me facultates specialibus quibusdam
modis cogitandi55, puta facultates imaginandi, et
sentiendi, sine quibus totum me possum clare et distincte
intelligere, sed non vice versa illas sine me, hoc est sine
substantia intelligente cui insint: intellectionem enim nonnullam
in suo formali conceptu includunt56 unde percipio
illas a me, ut modos a re distingui. Agnosco etiam quasdam
alias facultates, ut locum mutandi, varias figuras induendi,
et similes, quae quidem, non magis quam praecedentes,
absque aliqua substantia cui insint, possunt intelligi, nec
proinde etiam absque illa existere, |  sed manifestum est has,
siquidem existant inesse debere substantiae corporeae
sive extensae, non autem intelligenti, quia nempe aliqua
extensio, non autem ulla plane intellectio, in earum claro
et distincto conceptu continetur. Jam vero est quidem in
me passiva quaedam facultas sentiendi, sive ideas rerum
sensibilium recipiendi et cognoscendi, sed ejus nullum usum
habere possem, nisi quaedam activa etiam existeret, sive
in me, sive in alio, facultas istas ideas producendi, vel efficiendi.
Atque haec sane in me ipso esse non potest, quia
nullam plane intellectionem praesupponit, et me non cooperante,
sed saepe etiam invito ideae istae producuntur:
ergo superest ut sit in aliqua substantia a me diversa, in
qua quoniam omnis realitas vel formaliter vel eminenter
inesse debet, quae est objective in ideis ab ista facultate
productis, (ut jam supra animadverti) vel haec substantia
est corpus, sive natura corporea, in qua nempe omnia
formaliter continentur quae in ideis objective; vel certe
Deus est, vel aliqua crea|tura  corpore nobilior in qua
continentur eminenter. Atqui, cum Deus non sit fallax,
omnino manifestum est illum nec per se immediate istas
ideas mihi immittere, nec etiam mediante aliqua creatura,
in qua earum realitas objectiva non formaliter, sed eminenter
tantum contineatur. Cum enim nullam plane facultatem
mihi dederit ad hoc agnoscendum, sed contra, magnam
propensionem ad credendum illas a rebus corporeis emitti,
non video qua ratione posset intelligi ipsum non esse fallacem,
si aliunde quam a rebus corporeis emitterentur: Ac
proinde res corporeae existunt. Non tamen forte omnes
tales omnino existunt, quales illas sensu comprehendo;
quoniam ista sensuum comprehensio in multis valde obscura
est et confusa; sed saltem illa omnia in iis sunt, quae clare
et distincte intelligo, id est omnia generaliter spectata quae
in purae Matheseos objecto comprehenduntur.


Quantum autem attinet ad reliqua quae vel tantum
particularia sunt, ut quod sol sit talis magnitudinis, aut
figurae etc. vel minus clare intellecta, ut lumen, sonus,
dolor, et similia, quamvis valde dubia et incerta sint, hoc
tamen ipsum, quod Deus non sit fallax, quodque idcirco fieri
non possit ut ulla falsitas in meis opinionibus reperiatur,
nisi aliqua etiam sit in me facultas a Deo tributa ad illam
emendandam, certam mihi spem ostendit veritatis etiam
in iis assequendae. Et sane non dubium est quin ea omnia
quae doceor a natura aliquid habeant veritatis: Per naturam
enim generaliter spectatam nihil nunc aliud quam
vel Deum ipsum, vel rerum creatarum coordinationem a Deo
institutam intelligo; nec aliud per naturam meam in particulari,
quam complexionem eorum omnium quae mihi a
Deo sunt tributa.


Nihil autem est quod me ista natura magis expresse
doceat quam quod habeam corpus, cui male est cum dolorem
sentio: quod cibo, vel potu indiget, cum famem, aut
sitim patior, et similia; nec proinde dubitare debeo, quin
aliquid in eo sit veritatis.


Docet etiam natura per istos sensus |  doloris, famis,
sitis, etc. me non tantum adesse meo corpori ut nauta
adest navigio, sed illi arctissime esse conjunctum, et quasi
permixtum, adeo ut unum quid cum illo componam; alioqui
enim cum corpus laeditur, ego, qui nihil aliud sum
quam res cogitans, non sentirem idcirco dolorem, sed puro
intellectu laesionem istam perciperem, ut nauta visu percipit,
si quid in nave frangatur; et cum corpus cibo, vel potu indiget,
hoc ipsum expresse intelligerem, non confusos famis
et sitis sensus haberem. Nam certe isti sensus sitis, famis,
doloris, etc. nihil aliud sunt quam confusi quidam cogitandi
modi ab unione et quasi permixtione mentis cum corpore
exorti.


Praeterea etiam doceor a natura varia circa meum corpus
alia corpora existere, ex quibus nonnulla mihi prosequenda
sunt, alia fugienda. Et certe ex eo quod valde
diversos sentiam colores, sonos, odores, sapores, calorem,
duritiem, et similia, recte concludo, aliquas esse in corporibus,
a quibus variae istae sensuum perceptiones |  adveniunt,
varietates iis respondentes, etiamsi forte iis non
similes; atque ex eo quod quaedam ex illis perceptionibus,
mihi gratae sint, aliae ingratae, plane certum est meum
corpus, sive potius me totum, quatenus ex corpore et mente
sum compositus, variis commodis et incommodis a circumjacentibus
corporibus affici posse.


Multa vero alia sunt quae, etsi videar a natura doctus
esse, non tamen revera ab ipsa, sed a consuetudine quadam
inconsiderate judicandi accepi, atque ideo57 falsa esse facile
contingit; ut quod omne spatium, in quo nihil plane occurrit
quod meos sensus moveat, sit vacuum; quod in corpore,
exempli gratia, calido aliquid sit plane simile ideae caloris
quae in me est: in albo aut viridi sit eadem albedo aut viriditas
quam sentio; in amaro aut dulci idem sapor et sic de
caeteris; quod et astra et turres, et quaevis alia remota
corpora ejus sint tantum magnitudinis et figurae, quam sensibus
meis exhibent, et alia ejusmodi. Sed ne quid in hac
re non satis distincte percipiam, accura|tius  debeo definire
quid proprie intelligam, cum dico me aliquid doceri a natura;
nempe hic naturam strictius sumo, quam pro complexione
eorum omnium quae mihi a Deo tributa sunt; in
hac enim complexione multa continentur quae ad mentem
solam pertinent, ut quod percipiam id quod factum est infectum
esse non posse, et reliqua omnia quae lumine
naturali sunt nota, de quibus hic non est sermo; multa
etiam quae ad solum corpus spectant, ut quod deorsum
tendat, et similia de quibus etiam non ago, sed de iis tantum
quae mihi ut composito ex mente et corpore a Deo tributa
sunt. Ideoque haec natura docet quidem ea refugere quae
sensum doloris inferunt et ea prosequi quae sensum voluptatis,
et talia; sed non apparet illam praeterea nos docere
ut quicquam ex istis sensuum perceptionibus sine praevio
intellectus examine de rebus extra nos positis concludamus,
quia de iis verum scire ad mentem solam, non autem ad
compositum videtur pertinere. Ita quamvis stella non magis
oculum |  meum quam ignis exiguae facis afficiat, nulla tamen
in eo realis, sive positiva propensio est ad credendum illam
non esse majorem, sed hoc sine ratione ab ineunte aetate
judicavi; et quamvis ad ignem accedens sentio calorem, ut
etiam ad eundem nimis prope accedens sentio dolorem,
nulla profecto ratio est quae suadeat in igne aliquid esse
simile isti calori; ut neque etiam isti dolori, sed tantummodo
in eo aliquid esse, quodcunque demum sit, quod istos in
nobis sensus caloris vel doloris efficiat: et quamvis etiam
in aliquo spatio nihil sit quod moveat sensum, non ideo
sequitur in eo nullum esse corpus, sed video me in his
aliisque permultis ordinem naturae pervertere esse assuetum,
quia nempe sensuum perceptionibus, quae proprie tantum
a natura datae sunt ad menti significandum quaenam composito,
cujus pars est, commoda sint vel incommoda, et
eatenus sunt satis clarae et distinctae, utor tanquam regulis
certis ad immediate dignoscendum quaenam sit corporum
extra nos positorum essentia, de qua tamen |  nihil nisi valde
obscure et confuse significant.


Atqui jam ante satis perspexi qua ratione, non obstante
Dei bonitate, judicia mea falsa esse contingat. Sed nova hic
occurrit difficultas circa illa ipsa quae tanquam persequenda
vel fugienda mihi a natura exhibentur; atque etiam circa
internos sensus in quibus errores videor deprehendisse: Ut
cum quis grato cibi alicujus sapore delusus venenum intus
latens assumit. Sed nempe tunc tantum a natura impellitur
ad illud appetendum in quo gratus sapor consistit; non
autem ad venenum quod plane ignorat; nihilque hinc aliud
concludi potest quam naturam istam non esse omnisciam:
quod non mirum, quia, cum homo sit res limitata, non alia
illi competit quam limitatae perfectionis.


At vero non raro etiam in iis erramus ad quae a natura
impellimur; ut cum ii qui aegrotant, potum vel cibum
appetunt sibi paulo post nociturum. Dici forsan hic poterit
illos ob id errare quod natura eorum sit corrupta: sed |  hoc
difficultatem non tollit, quia non minus vere homo aegrotus
creatura Dei est quam sanus; nec proinde minus videtur
repugnare illum a Deo fallacem naturam habere. Atque ut
horologium ex rotis, et ponderibus confectum non minus
accurate leges omnes naturae observat, cum male fabricatum
est, et horas non recte indicat, quam cum omni ex
parte artificis voto satisfacit: ita, si considerem hominis
corpus quatenus machinamentum quoddam est ex ossibus,
nervis, musculis, venis, sanguine, et pellibus ita aptum et
compositum, ut, etiamsi nulla in eo mens existeret, eosdem
tamen haberet omnes motus qui nunc in eo non ab imperio
voluntatis, nec proinde a mente procedunt58, facile agnosco
illi aeque naturale fore, si, exempli causa, hydrope laboret,
eam faucium ariditatem pati quae sitis sensum menti
inferre solet, atque etiam ab illa ejus nervos, et reliquas
partes ita disponi ut potum sumat ex quo morbus augeatur;
quam, cum nullum tale in eo vitium est, a |  simili faucium
siccitate moveri ad potum sibi utilem assumendum. Et
quamvis respiciens ad praeconceptum horologii usum dicere
possim illud, cum horas non recte indicat, a natura
sua deflectere; atque eodem modo considerans machinamentum
humani corporis tanquam comparatum ad motus
qui in eo fieri solent, putem illud etiam a natura sua
aberrare, si ejus fauces sint aridae, cum potus ad ipsius
conservationem non prodest; satis tamen animadverto hanc
ultimam naturae acceptionem ab altera multum differre;
haec enim nihil aliud est quam denominatio a cogitatione
mea hominem aegrotum, et horologium male fabricatum,
cum idea hominis sani, et horologii recte facti comparante
dependens, rebusque de quibus dicitur extrinseca; per
illam vero aliquid intelligo quod revera in rebus reperitur,
ac proinde nonnihil habet veritatis.


At59 certe, etiamsi respiciendo ad corpus hydrope laborans,
sit tantum denominatio extrinseca, cum dicitur ejus | 
natura esse corrupta, ex eo quod aridas habeat fauces,
nec tamen egeat potu; respiciendo tamen ad compositum,
sive ad mentem tali corpori unitam, non est pura denominatio,
sed verus error naturae quod sitiat cum potus est ipsi
nociturus; ideoque hic remanet inquirendum quo pacto
bonitas Dei non impediat, quo minus natura sic sumpta
sit fallax.


Nempe imprimis hic adverto magnam esse differentiam
inter mentem et corpus, in eo quod corpus ex natura
sua sit semper divisibile, mens autem plane indivisibilis;
nam sane cum hanc considero, sive meipsum quatenus sum
tantum res cogitans, nullas in me partes possum distinguere,
sed rem plane unam et integram me esse intelligo: et
quamvis toti corpori tota mens unita esse videatur, abscisso
tamen pede, vel brachio, vel quavis alia corporis
parte, nihil ideo de mente subductum esse cognosco; neque
etiam facultates volendi, sentiendi, intelligendi, etc. ejus
partes dici possunt, quia una et eadem mens est quae vult,
quae sentit, quae intel|ligit.  Contra vero nulla res corporea,
sive extensa potest a me cogitari60 quam non facile
in partes cogitatione dividam, atque hoc ipso illam divisibilem
esse intelligam: quod unum sufficeret ad me docendum,
mentem a corpore omnino esse diversam, si nondum61
illud aliunde satis scirem.


Deinde adverto mentem non ab omnibus corporis partibus
immediate affici, sed tantummodo a cerebro, vel forte
etiam ab una tantum exigua ejus parte, nempe ab ea in
qua dicitur esse sensus communis; quae quotiescunque
eodem modo est disposita, menti idem exhibet, etiamsi
reliquae corporis partes diversis interim modis possint se
habere, ut probant innumera experimenta quae hic recensere
non est opus.


Adverto praeterea eam esse corporis naturam, ut nulla
ejus pars possit ab alia parte aliquantum remota moveri,
quin possit etiam moveri eodem modo a qualibet ex iis,
quae interjacent, quamvis illa remotior nihil agat. Ut,
exempli causa, in fune A, B, C, D, si trahatur ejus ultima
pars D, non alio pacto mo|vebitur  prima A, quam moveri
etiam posset, si traheretur una ex intermediis B, vel C,
et ultima D maneret immota. Nec dissimili ratione, cum
sentio dolorem pedis, docuit me Physica, sensum illum
fieri ope nervorum per pedem sparsorum, qui inde ad cerebrum
usque funium instar extensi, dum trahuntur in pede,
trahunt etiam intimas cerebri partes ad quas pertingunt,
quemdamque motum in iis excitant, qui institutus est a
natura, ut mentem afficiat sensu doloris tanquam in pede
existentis. Sed quia illi nervi per tibiam, crus, lumbos,
dorsum, et collum transire debent, ut a pede ad cerebrum
perveniant, potest contingere, ut etiamsi eorum pars quae
est in pede non attingatur, sed aliqua tantum ex intermediis,
idem plane ille motus fiat in cerebro qui fit pede
male affecto, ex quo necesse erit ut mens sentiat eundem dolorem,
et idem de quolibet alio sensu est putandum.


Adverto denique quandoquidem unusquisque ex motibus
qui fiunt in ea |  parte cerebri quae immediate mentem
afficit, non nisi unum aliquem sensum illi infert, nihil
hac in re melius posse excogitari, quam si eum inferat qui
ex omnibus quos inferre potest ad hominis sani conservationem
quam maxime, et quam frequentissime conducit.
Experientiam autem testari tales esse omnes sensus nobis
a natura inditos; ac proinde nihil plane in iis reperiri,
quod non62 Dei potentiam, bonitatemque testetur. Ita, exempli
causa, cum nervi qui sunt in pede, vehementer, et praeter
consuetudinem moventur, ille eorum motus per spinae dorsi
medullam ad intima cerebri pertingens ibi menti signum
dat ad aliquid sentiendum, nempe dolorem tanquam in pede
existentem, a quo illa excitatur ad ejus causam ut pedi
infestam, quantum in se est, amovendam. Potuisset vero
natura hominis a Deo sic constitui, ut ille idem motus in
cerebro quidvis aliud menti exhiberet; nempe vel seipsum,
quatenus est in cerebro; vel quatenus est in pede; vel in
aliquo ex locis intermediis, |  vel denique aliud quidlibet;
sed nihil aliud ad corporis conservationem aeque conduxisset.
Eodem modo, cum potu indigemus, quaedam inde
oritur siccitas in gutture nervos ejus movens, et illorum
ope cerebri interiora; hicque motus mentem afficit sensu
sitis, quia nihil in toto hoc negotio nobis utilius est scire,
quam quod potu ad conservationem valetudinis egeamus,
et sic de caeteris.


Ex quibus omnino manifestum est, non obstante immensa
Dei bonitate, naturam hominis ut ex mente et corpore
compositi non posse non aliquando esse fallacem.
Nam si quae causa, non in pede, sed in alia quavis ex
partibus per quas nervi a pede ad cerebrum porriguntur,
vel etiam in ipso cerebro eundem plane motum excitet, qui
solet excitari pede male affecto, sentietur dolor tanquam
in pede, sensusque naturaliter falletur, quia cum ille idem
motus in cerebro non possit nisi eundem semper sensum
menti inferre, multoque frequentius oriri soleat a causa
quae laedit pedem, quam ab alia alibi existente, rationi consentaneum
est, ut |  pedis potius, quam alterius partis dolorem
menti semper exhibeat. Et si quando faucium ariditas
non ut solet ex eo quod ad corporis valetudinem potus conducat,
sed ex contraria aliqua causa oriatur, ut in hydropico
contingit, longe melius est illam tunc fallere, quam
si contra semper falleret, cum corpus est bene constitutum,
et sic de reliquis.


Atque haec consideratio plurimum juvat, non modo ut
errores omnes quibus natura mea obnoxia est animadvertam,
sed etiam ut illos aut emendare, aut vitare facile
possim. Nam sane cum sciam omnes sensus circa ea quae
ad corporis commodum spectant multo frequentius verum
indicare quam falsum, possimque uti fere semper pluribus
ex iis ad eandem rem examinandam; et insuper memoria;
quae praesentia cum praecedentibus connectit; et intellectu,
qui jam omnes errandi causas perspexit, non amplius vereri
debeo ne illa, quae mihi quotidie a sensibus exhibentur
sint falsa, sed hyperbolicae superiorum dierum dubitationes
ut risu dignae, sunt explodendae. Praesertim summa illa de
somno, quem a vigilia non distinguebam; nunc enim adverto
permagnum inter utrumque esse discrimen in eo quod nunquam
insomnia cum reliquis omnibus actionibus vitae a
memoria conjungantur, ut ea quae vigilanti occurrunt;
nam sane si quis dum vigilo mihi derepente appareret,
statimque postea dispareret, ut fit in somnis, ita scilicet, ut
nec unde venisset, nec quo abiret viderem, non immerito
spectrum potius, aut phantasma in cerebro meo effictum63
quam verum hominem esse judicarem. Cum vero eae res
occurrunt, quas distincte unde, ubi, et quando mihi adveniant
adverto, earumque perceptionem absque ulla interruptione
cum tota reliqua vita connecto, plane certus sum,
non in somnis, sed vigilanti occurrere. Nec de ipsarum
veritate debeo vel minimum dubitare, si, postquam omnes
sensus, memoriam et intellectum ad illas examinandas convocavi,
nihil mihi quod cum caeteris pugnet ab ullo ex
his nuntietur. Ex eo enim quod Deus non sit fallax, sequitur
omnino in talibus me non |  falli. Sed quia rerum
agendarum necessitas non semper tam accurati examinis moram
concedit, fatendum est humanam vitam circa res particulares
saepe erroribus esse obnoxiam, et naturae nostrae
infirmitas est agnoscenda.





Fußnoten






(1) Descartes schreibt seinen Namen Des-Cartes (so z. B. in
den in der Pariser Bibliothèque Nationale befindlichen Original-Briefen).






(2) Die am Rande angegebenen Zahlen sind die Seitenzahlen
der ersten Ausgabe der Meditationen; bei dem »Widmungsschreiben«
und dem »Vorwort« fehlen in den beiden ersten Ausgaben
die Seitenzahlen. Beide Stücke sind hier auch ohne jeden
Absatz abgedruckt.






(3) Die zweite Ausgabe (auch Adam-Tannery) hat: praestare.






(4) Die letzten beiden Worte fehlen in der französischen Übersetzung.






(5) In der ersten Auflage folgt hier ein »Index«, den wohl
Mersenne verfaßt hat. Descartes hat ihn in die zweite Auflage
nicht mit aufgenommen.






(6) Die erste Auflage hat: dubitare potest.






(7) Die zweite Auflage (auch A.-T.) hat: quantamvis.






(8) Die franz. Übersetzung hat hier den, wohl von D. selbst
stammenden Zusatz: »ou l'âme de l'homme (ce que je ne distingue
point)«.






(9) In der 1. Aufl. fehlen die Worte: hos autem.






(10) Das lat. »aliasque ejusmodi« wird in der 1. französ. Übersetzung
wiedergegeben durch: »et les autres sciences de cette
nature«. Diese Wendung dürfte D. selbst bei der Durchsicht in
den Text gesetzt haben.






(11) 1. Aufl.: hic.






(12) In der französischen Ausgabe der Zusatz: »ou seulement
si j'ai pensé quelque chose«.






(13) In der französ. Ausgabe: »Je suis, j'existe«. Das »ergo«
bzw. »donc« wird also (mit voller Absicht) in dieser ersten, vorsichtigen
Fassung vermieden.






(14) »anima« (der frz. Text hat »âme«) ist hier im weitesten Sinne,
als »Lebensprinzip« gemeint, im Gegensatz zu »mens«.






(15) Das »nunc« fehlt in der ersten Auflage.






(16) Die französische Übersetzung lautet hier: »je trouve ici que
la pensée est un attribut qui m'appartient«.






(17) Die erste Ausgabe hat »maneat«.






(18) Im Französischen: »des songes ou des chimères«.






(19) »Quid — mutabile?« Dieser Satz fehlt in der ersten Auflage.






(20) Im Französischen für »sed — percipere« schärfer: »et qu'il
n'y a que mon entendement seul qui le conçoive«.






(21) Im Französischen für »eadem — arbitrabar«: »et la même
que je connaissais dès le commencement«. Auch hier dürfte die
Fassung der Übersetzung die bessere sein.






(22) Im Französischen der Zusatz: »ou bien l'action par laquelle
on (nach sa perception) l'aperçoit«.






(23) ipsam, etsi (1. Aufl.).






(24) distincte (1. Aufl.; auch bei Güttler!)






(25) Im Französischen besser: »Or si la notion et la connaissance
de la cire …« Nachher heißt es: »toutes les raisons qui
servent à connaître et concevoir la nature de la cire …«. Diese
Verbesserungen rühren wahrscheinlich von Descartes selbst her.






(26) Im Französischen der Zusatz: »qui aime, qui hait«.






(27) his (1. Aufl.).






(28) ideo non (Güttler).






(29) ex certo aliquo judicio (1. Aufl.; so auch Güttler). Der
franz. Text hat: »par un jugement certain et prémédité«. Das
»aliquo« ist wohl absichtlich von Descartes gestrichen worden.






(30) Die »realitas objectiva« wird im franz. Text erläutert: »c'est-à-dire
participent par représentation à plus de degrés d'être ou de
perfection«.






(31) Die Ausgabe von Adam-Tannery hat hier den Fehler: posset.






(32) cogitationes (1. Aufl.). Im Französischen: »les lumières et
les connaissances«.






(33) Die Ausgabe von Adam-Tannery hat hier: »temporis«.






(34) perfectionibus praecipuis (1. Aufl.).






(35) Im Französischen: »l'idée de cette unité et assemblage«.






(36) »ac proinde — ipsius«. Im Französischen: »et par conséquent
il ne reste plus autre chose à dire, sinon que comme l'idée
de moi-même, elle est née et produite avec moi dès lors que j'ai
été créé«.






(37) Im Französischen: »dans les choses Physiques, ou naturelles«.






(38) Die 1. Aufl. hat »intelligendi« (wohl ein Druckfehler).






(39) »in cognitione« steht in der 1. Aufl. hinter »quandam«
(Z. 4).






(40) Die erste französische Übersetzung hat hier: »ou plutôt
par laquelle je suis ce que je suis«. Die Übertragung von Fedé
korrigiert das in »ou plutôt que je suis moi-même«.






(41) »fallor« (1. Aufl.).






(42) incido (1. Aufl.).






(43) »quia … aliquid«. Im Französischen: »parceque toute conception
claire et distincte est sans doute quelque chose de réel,
et de positif«. Hier liegt wahrscheinlich wieder eine Korrektur von
Descartes selbst vor.






(44) Im Französischen: »car il est très évident que tout ce qui
est vrai est quelque chose«. Die franz. Übersetzung vom Jahre 1661
hat hier den Zusatz: »la vérité étant une même chose avec l'être«,
der auch in der Ausgabe von Cousin steht.






(45) »ut existat actu« (1. Aufl.).






(46) Das »actu« fehlt in der 2. Ausgabe (wohl nicht absichtlich).






(47) »Deum cogitare« (1. Ausg.).






(48) eis (1. Aufl.).






(49) verum esse id (1. Aufl.).






(50) possint (1. Aufl.).






(51) illam (1. Aufl.).






(52) imaginari eandem (1. Aufl.; so auch bei Güttler).






(53) de (1. Aufl.; so auch Güttler).






(54) illud (Adam-Tannery). Die 1. u. 2. Ausg. und auch Güttler
haben: »illum«.






(55) Güttler liest mit den späteren Ausgaben (nach 1642) »cum
specialibus … cogitandi praeditas«.






(56) »intellectionem … includunt«. Dafür heißt es im Französischen
ausführlicher: »Car dans la notion que nous avons de
ces facultés, ou, (pour me servir des termes de l'école) dans leur
concept formel, elles enferment quelque sorte d'intellection«. Es
folgt im Französischen der Zusatz: »d'où je conçois qu'elles sont
distinctes de moi, comme les figures, les mouvements et les autres
modes ou accidents des corps le sont des corps mêmes qui les
soutiennent«. Es ist wahrscheinlich, daß diese Bemerkung von
Descartes selbst stammt.






(57) adeo (1. Aufl.).






(58) Im Französischen der Zusatz: »mais seulement par la disposition
de ses organes«.






(59) Ac (Adam-Tannery).






(60) excogitari (1. Aufl.).






(61) non (1. Aufl.). Das Wort »satis« fehlt hier.






(62) non immensam Dei potentiam (1. Aufl.).






(63) Im Französischen der Zusatz: »et semblable à ceux qui s'y
forment quand je dors«.






Anmerkungen zur Transkription


Folgende Anpassungen wurden vorgenommen:



	Im Vorwort, statt Meditationes, lies Meditations (franz. Titel)

	Seite 24, statt quires, lies qui res (sive qui res corporeas)

	Seite 26, statt oder, lies odor (odor expirat)

	Seite 55, statt sie, lies si (nam si a se)

	Seite 61, statt Neo, lies Nec (Nec ullum de hac re dubium)

	Seite 62, statt quantenus, lies quatenus (quatenus a summo ente sum)















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MEDITATIONES DE PRIMA PHILOSOPHIA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3214977386765721777_23306-cover.png
Meditationes de prima philosophia

René Descartes

Project Gutenberg





