
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of An Deutschlands Jugend

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: An Deutschlands Jugend


Author: Walther Rathenau



Release date: November 7, 2007 [eBook #23396]


Language: German


Credits: Produced by Markus Brenner and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was

        produced from images generously made available by the

        Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica) at

        http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AN DEUTSCHLANDS JUGEND ***




An Deutschlands Jugend

von

Walther Rathenau



1918

S. Fischer • Verlag

Berlin

1.–20. Tausend

Alle Rechte vorbehalten, besonders das der Übersetzung

Inhalt


	Zueignung und Aufruf	5

	Zweifel	18

	Glaube	42

	Krieg	74

	Charakter	97



Zueignung und Aufruf

In dieser feierlichen Zeit des Abschiedes wende zu
euch ich mich, Menschen der deutschen Jugend.
Nie hat eine Menschheit so bewußt und verantwortungspflichtig
an einer Scheide der Zeitalter gestanden. Die
Stunde hält ihren Atem an, zu lang für das bangende
Herz, zu kurz für das flatternde Gewissen, der Klöppel
holt aus. Ist der Schlag verklungen, nach Menschenjahren,
Sekunden des Äon, so stehen wir in fremder
Welt und Zeit, beladen oder entsühnt, und blicken durch
den Tränenschleier des Krieges nach dem entsinkenden
Reiche der Gewesenheit.

Unbewußter, zweifelfreier waren die, die vor weniger
als hundert Jahren durch den Nebel der Weltkriege
das rosenfarbene Jahrhundert verschwimmen sahen.
Die Revolution hatte ihnen eine brauntuchene bürgerliche
Sicherheit gegeben, der Krieg hatte mehr geschlichtet
als genommen, sie fühlten beschäftigt das Nahen von
Wissenschaft, Technik und Kapital und konnten sich dem
überlassen, was sie Restauration nannten, und was
der häßlichste Nutzbau der übervölkerten, mechanisierungsdurstigen
Welt war.

Der Bau wuchs; in den höchsten, luftigsten und frechsten
Geschossen des Himmelskratzers sind wir geboren
und haben wir gelebt; jetzt bricht er nieder, aus Mangel
an Gerechtigkeit und organischer Kunst, die man verschmäht
hatte, hineinzubauen. Er hatte kein Fundament,
stand auf dem Schuttplatz der französischen Revolution,
die Raum geschaffen hatte, aber keinen Baugrund.
Bis in seine höchsten Zinnen, die Nationalismus
und Imperialismus hießen, trug er keine Idee
in sich, nur ein empirisches Gleichgewicht der Kräfte;
alles was Idee hieß, rankte sich äußerlich empor und
zermürbte seine Wände.

Keine neue Revolution kann uns die Arbeit erleichtern,
denn die Zerstörung ist da, wir brauchen sie nicht
zu rufen. Was gefordert wird, ist Arbeit, langsamer,
heiliger Neubau, Dombau. Aus tiefen, geheiligten
Herzen und neuem Geist. Nicht aus der Frechheit,
die sagt: Laßt mich nur, ich bin schlau und vernünftig,
ich will einmal versuchen. Nicht aus satter Interessiertheit,
die sagt: Wir werden alles reparieren. Nicht
aus Stumpfheit und bürgerlicher Blöde, die sagt: Kommt
Zeit, kommt Rat.

Die Schicksalsstunde webt nicht über Schlachten und
Konferenzen, Brand und Löschung, sondern über der
Bauhütte, über ihren Meistern und Gesellen, dem
Geheimnis ihres Grund- und Aufrisses und dem Geist
ihrer Gemeinschaft. Der entscheidet die Jahrhunderte,
deshalb haben wir vom Geist zu reden.

Mit euch, Deutschlands Jugend, will ich reden. Den
Genossen meines Alters habe ich nicht mehr viel zu sagen.
Mein Herz habe ich vor ihnen ausgeschüttet, mein Glauben
und Schauen, Vertrauen und Sorgen ihnen vor
die Seele gehalten. Viele haben meine Schriften gelesen,
die Gelehrten, um sie zu belächeln, die Praktiker,
um sie zu verspotten, die Interessenten, um sich zu
entrüsten und sich ihrer eigenen Güte und Tugend zu
erfreuen. Wenn warme Stimmen zu mir drangen,
so kamen sie von Einsamen, von Jungen, und von denen,
die nicht altern und nicht sterben.

Von den Alten habe ich nichts gewollt als Mitdenken
und Mitsorgen, Prüfung, Besinnung. Nichts anderes
will ich von euch. Prüft meine Worte an euren Gedanken,
in euren Herzen; seid auf eurer Hut, verwerft,
was euch nicht innerlich ergreift, die verbohrte Meinung,
den bestechenden Einfall. Nicht ein Führer unter euch
vermesse ich mich zu sein, nicht ein Berater, ich will mit
euch erörtern und erwägen. Auch huldige ich euch nicht;
ihr seid ein neues Geschlecht, kein anderes Volk als eure
Väter, ihr seid ihnen ähnlicher, als ihr meint. Ihr seid
eine Hoffnung; auch wir sind eine Hoffnung gewesen
und keine Erfüllung geworden, obgleich es manche
unter uns gab, die den Weg sahen und wiesen. Ich huldige
auch dafür euch nicht, daß ihr in den Krieg geboren und
gewachsen seid. Den Krieg haben unsere Väter verschuldet,
also haben wir ihn verschuldet; den Krieg
haben wir verschuldet, also habt ihr ihn verschuldet.
Derer, die getötet worden sind und getötet werden
sollen, gedenkt mein Herz in jeder seiner Nächte, und
am heißesten umfaßt es die, denen es schwer wird, und
die sich fürchten. Jeder, der mit seiner Seele in den
Krieg verstrickt ist, alt oder jung, fürchtet sich und zittert,
und weint Tränen, die nach innen fließen und das
Herz verbrennen. Auch dafür nicht, daß ihr ungebrochen
und stark, voll Anspruch und ohne Zweifel seid, huldige
ich euch. In zwanzig Jahren sind eure Verwegensten
alt, enttäuscht und philisterhaft, nicht um des Großen,
sondern um des Kleinen willen, und es wird viel sein,
wenn abermals dereinst einige aufstehen, weil sie ihr
Herz warm erhalten haben, um zaghaft und überwältigt
zu euren Kindern zu reden. Um des Glaubens willen
an unsere deutsche Erde rede ich zu euch, um der Liebe
willen zu euren Vätern, euren Kindern und am meisten
zu euch, um der Hoffnung willen, die ihr seid und alle,
die nach euch kommen. Denn ihr werdet das Reich betreten,
das uns verwehrt ist, auf euch liegt die Verantwortung
und die erste Entscheidung.

Werdet ihr mich hören? Manche von euch, die ursprünglichsten,
sind sorglos, dem Denken abgewendet,
mit billigem zufrieden und eng autoritär; manche,
die klügsten, sitzen in ihren Schreibstuben und Preßzentralen,
pochen auf ihre Vernunft und Abstraktion
und warten, daß ihrer geschulten Dialektik zuliebe die
Welt sich wie Sankt Hieronymus’ Löwentier aufblickend
zu ihren Füßen schmiege.

Verschließt ihr euch aber vor mir, so rede ich zu mir
selbst und meinem Schöpfer, denn reden muß ich und darf
nichts verschweigen, obwohl ich weiß, daß jedes Wort
mir neuen Unfrieden schafft bei denen, die mich hassen
und verfolgen. Dann werden andere kommen, helleren
Geistes, reineren Herzens, edlerer Art, die Glauben
erzwingen für das, was sie verkünden und was ich nur
stammle. Denn das ist freilich wahr: Nichts ist in mir,
das den Willen rechtfertigt, gehört zu werden, außer
dem Glauben an die Seele und ihre Verwirklichung.

In mir aber ist nichts verwirklicht, und will ich zu
euch reden von unseren gemeinsamen Schwächen,
Trübheiten und Klärungen, so muß ich frei vor euch mich
zu der Problematik bekennen, die man mir vorwirft,
damit ihr ungetäuscht so hart und milde wie ihr wollt
urteilt, und muß euch sagen, wer ich bin.

Ich bin ein Deutscher jüdischen Stammes. Mein
Volk ist das deutsche Volk, meine Heimat ist das deutsche
Land, mein Glaube der deutsche Glaube, der über den
Bekenntnissen steht. Doch hat die Natur, in lächelndem
Eigensinn und herrischer Güte die beiden Quellen meines
alten Blutes zu schäumendem Widerstreit gemischt:
den Drang zum Wirklichen, den Hang zum Geistigen.
Die Jugend verging in Zweifel und Kampf, denn ich
war mir des Widersinns der Gaben bewußt. Das Handeln
war fruchtlos und das Denken irrig, und oftmals
wünschte ich, der Wagen möchte zerschellen, wenn die
feindlichen Gäule auseinanderstürmend sich ins Gebiß
legten und die Arme erlahmten. Das Alter sänftigt.
Noch immer ist der überschüssige Wille nicht ganz gebrochen,
noch immer stehe ich im praktischen Handeln,
doch nicht um eigener Ziele willen. Und manchmal
scheint es mir, als sei aus diesem Handeln auch etwas
in meinem Denken befruchtet worden, als habe die Natur
mit mir den Versuch vorgehabt, wie weit betrachtendes
und wollendes Leben sich durchdringen können. Ein
Zeichen des Friedens wurde mir gegeben. Als ich zum
ersten- und zum letztenmal, nicht freiwillig, sondern von
Not gezwungen, mich den Getrieben des Staates näherte,
da wurde durch das geringe Werkzeug meines Kopfes
und meiner Hände vom deutschen Willen aus einem
Gusse eines vollbracht, das sonst nicht im Schaffen eines
Einzelnen beschlossen ist: die bewußte Schöpfung einer
neuen Wirtschaftsordnung, die nicht vergehen kann und
alle künftigen Wirtschaftsformen in ihrem Schoße trägt.
Das war wohl die sichtbare Frucht, die der alternde
Stamm nach auferlegtem Willen tragen durfte; nun
schüttet er die verspäteten Knospen und Blätter in
euren Schoß.

Grund meines Redens ist nicht der Krieg, sondern
der geistige Niederbruch, den er offenbart, nicht die
Furchtbarkeit dessen, was ist, sondern dessen, was war
und was bevorsteht. Die Stumpfesten glauben ein Gewitter
zu sehen, kurz und heftig meinten sie zuerst, heftig
und absehbar meinen sie jetzt, und denken bald wieder
da anzufangen, wo sie aufgehört haben, am liebsten
möchten sie ihn als Mittel betrachten, um einige ihrer
alten Zwecke zu erreichen.

Andere trösten sich mit einer Theorie wirtschaftlicher
Evolutionen: immer haben Kriege die Übergänge der
Wirtschaftsformen begleitet, dieser ist größer, doch nichts
anderes; wir werden den Endzustand erwarten und versuchen,
ihn nach unserem Willen zu lenken. Sie haben
nur zur Hälfte Unrecht, denn dieser ist wahrhaft der
Weltbrand des europäischen Sozialgebäudes, das nie
wieder erstehen wird. Doch ist nicht jede Brandstätte
ein Baugrund, manche ist wüst geblieben und manche
zur Spukstätte für Gespenster und Gesindel geworden.

Die wenigen, die das Ereignis kommen sahen, so
wie es ist, nicht als mannhaften Zweikampf, nicht als
frisch-fröhlichen Reiterkrieg, sondern als Weltgericht:
diese wenigen haben es verkündet, nicht als politisch-wirtschaftliche,
sondern als sittliche Notwendigkeit, als
Blutgericht, um zum letztenmal die Seele und das Gewissen,
die Würde und Gerechtigkeit der westlichen Welt
zu wecken und zu retten.

Wir gingen zugrunde mit aller Üppigkeit der Technik
und mit dem verruchten Stolze unseres banalen Wissens;
und wir gehen weiter und unaufhaltsam zugrunde, mit
und trotz und wegen aller Opfer, so wir nicht begreifen
und uns ermannen.

Noch jetzt, im fünften Jahr, sind die Nationen nicht
fertig, ihre Kriegsgründe, Kriegsursachen und Kriegsziele
zu erklügeln – freilich, sie wissen sie nicht und werden
sie nicht wissen! – Weltanschauungen zu erdichten und
zu ertüfteln, die sie nicht haben, Charaktere einander
vorzuwerfen, die sie aus Zeitungen oder von mißvergnügten
Reisenden erlernt haben. Noch heute beschimpfen
sich Staatsleute und strafen sich Lügen, und deuteln
an ihren Forderungen. Nüchterne Polizeiideale werden
angepriesen, kapitaldurstige Kreuzzüge werden gepredigt,
unüberzeugte Gerechtigkeiten werden gefordert.
Und im Innern der Völker blüht Kriegswucher, Geschwätz
und Roheit, während treuherzige Jugend an
den Fronten verblutet.

Was sind alle Zerstörungen und leiblichen Opfer
verglichen mit den Zuckungen und Verzerrungen des
europäischen Geistes? Dies Leiden ist nicht dem Kriege
entsprungen, es lag in uns, und was wir schaudernd
sehen und fühlen, ist nur der Paroxysmus des Ausbruchs.
Und diese Krankheit geht nicht mit dem Kriege,
nicht durch den Krieg zu Ende; in erneuten Schreckensformen,
mit inneren Giften und Zersetzungen zehrt
sie weiter bis zur tödlichen Erschöpfung. Die Geisteskrankheit,
der sittliche Wahnsinn Europas ist heilbar
nur durch die Macht des Gewissens, die Gewalt der Umkehr
und Einkehr. Die nüchterne Wirtschaftsrechnung
verschlägt nichts, sie mag den Apotheker bezahlen.

Ist uns Rettung bestimmt, so dringt sie aus unseren
Tiefen. Kein Staatsmann kann helfen, kein Staatsakt,
keine Änderung der Einrichtungen. Denn wäre selbst
alles aufs beste geschaffen und bestimmt, es zerschellte
und zersplitterte am Wust der Interessen, an der Überzeugungslosigkeit,
an der Indolenz, an der geistreichen
Tüftelei, am falschen, eitlen Individualismus, und
sänke zurück ins Chaos. Wurstelei und Gewaltherrschaft
sind die einzigen Formen, die den anarchischen Körper
im Scheindasein erhalten können, und beide ertöten
vollends den Geist.

Dies ist die Frage, die dir, deutsche Jugend, gestellt
ist: Kannst du noch einmal den deutschen Geist zur
Einheit der Überzeugung, zur Treue der Weltanschauung
aufrufen? Es sei nicht die heilige Einheit des Mittelalters,
die bleibt uns verloren; es sei eine vielfältige
Kraft, doch darin einig, daß sie das Geistige über das
Irdische stellt. Dann mag sie vielspältig, mag sie vom
Glauben aller Welt verschieden sein, denn zwischen
echten Anschauungen gibt es zwar keinen Frieden, doch
keinen tötenden Haß und jederzeit die wölbende Synthese.

Kannst du Menschen finden und sammeln? Nicht
Heilige, nicht Genien, doch Geistige, Aufrechte, frei und
weit Blickende, Würdevolle, Spendende, Innerliche,
Wirkende; nicht Umhüllte von Interessen, Standesverblendung,
Seichtheit, Streberei, Phrase, Liebedienerei,
eitler Geschäftigkeit? Denn vergiß nicht: Wäre ein
deutsches Paradies auf Erden verwirklicht, wir hätten
heute die Menschen nicht, es zu verwalten. Blicke um dich,
auf diese Parlamente, diese Ämter, diese Akademien –,
überall der gleiche Ton, die gleiche Redensart, die gleiche
mechanisierte Sicherheit, bestenfalls hier und da ein
wenig weltfremde, spintisierende Grübelei, und nirgends
ein Mensch, der auch nur von ferne den alten mannhaft
Großen gleicht in allen diesen redenden und schaustellenden
Berufen. Die Besten des Landes sind einsam
an ihren stillen Werken, einseitig, aufgezehrt, gealtert,
dem Treiben abhold. Wir alle müssen abtreten, zurück
in Finsternis und Vergessenheit; wir haben das Unsere
nicht getan, wir sind nicht die Rechten.

Unter denen, die weitab, hilflos, ihrer Unzulänglichkeit
bewußt, der Wende unwürdig das Geschick sich erfüllen
sahen, habe auch ich meine Stimme erhoben,
das Drohende ausgesprochen, das Geschehene gedeutet
und das Kommende dargestellt. Was die Zukunft fordert
und dereinst erzwingen wird, die Änderung von Einrichtungen
und Gesinnung, den wirtschaftlichen und
sozialen Ausgleich, die Durchgeistigung und Versittlichung
der Wirtschaft habe ich geschildert und die Vollendung
irdischer Ordnung im Reich der Seele. Unverbrüchlich
glaube ich an diese Dinge, denn sie sind im Anzuge,
ja sie sind unsichtbares Schicksal geworden, denn
sie sind erschaut, ausgesprochen, erhört und somit im
Geiste verwirklicht.

Doch die Liebe zur Heimat überwiegt alles und verlangt,
die kommende Gerechtigkeit und Adelung möchte
als ein Werk deutschen Geistes, als ein Geschenk deutschen
Herzens an die Völker in die Welt treten, Deutschland
möchte nicht zag, spät und verdrossen dem Weltlauf
folgen, Deutschland möchte den Anspruch auf Führung
und Verantwortung, also den Anspruch auf eigenes
Leben nicht mürrisch und verbittert jüngeren Völkern
preisgeben, um sich, so lange es geht, feindselig alternd
hinter trockenen Rechten und böser Gewalt zu verschanzen.

Und abermals werde ich mutlos und frage: Wo sind
die Menschen? Wo sind in dieser Zerfahrenheit der
Interessen, der Stumpfheit, der selbstverliebten Geschwätzigkeit,
in dieser Unklarheit der Wertungen, in der
prüfungslosen Verbohrtheit der Standesmeinungen, in
der Verfilzung der Staatseinrichtungen – wo sind noch
Ansätze möglich für die Keimkräfte des neuen, reinen,
freien Lebens? Kann es außerhalb einer politisch beeinflußten
Tagesmeinung überhaupt noch eine geistige
deutsche Überzeugung geben? Wenn deutsche Gedanken
entständen, wirkliche Gedanken des Geistes und Herzens,
Ideen, nicht Forderungen alltäglicher Nützlichkeit noch
gehässiger Zeitungs- und Versammlungsdunst –, können
solche Gedanken in Deutschland noch Träger und Verwirklicher
finden? Ist unser Volk einer nicht bloß herkömmlichen,
nicht bloß interessierten, nicht bloß agitatorischen
Anschauung noch fähig? Was sind überhaupt
die Voraussetzungen für die Möglichkeit einer deutschen
Anschauung? Und sind sie verwirklichbar?

Die erste Prüfung endet freilich schlimm. In keinem
Lande der Erde wird soviel wie bei uns von Anschauung,
Weltanschauung, Kultur und Ideal geredet. Das kommt
daher, daß wir in der vormechanistischen Epoche eine
wundervolle Blüte des Geistes erlebt haben. Das war
in einem kleinen, in den Tiefen kaum emanzipierten
Volke mit einer Schicht von knapp fünftausend Gebildeten,
einem Volk also, das eigentlich nur aus sichtbarem
Geist bestand, oder in dem nur der engverschwisterte,
uninteressierte Geist das Wort hatte. In den letzten
drei Menschenaltern war die Zahl und Kraft der idealistischen
Geister so gering, daß es zweifelhaft erscheint,
ob unsere wissenschaftliche, technische und organisatorische
Zivilisation noch den Namen einer Kultur verdient.

Als wir in den Krieg zogen, fragten uns die Neutralen
nach der Weltanschauung und den Idealen, für die
wir kämpften. Wir erklärten ihnen, unsere Feinde
seien Händler, wir aber verträten eine heldenhafte
Weltanschauung, wobei denn freilich der ganze bei uns
herrschende Kapitalismus abgeschaltet werden mußte,
der technisch-organisatorische Teil der Kriegführung im
Dunkel blieb, und die Gegenfrage abgelehnt wurde, wieweit
wir Kellner, Barbiere und Handlungsreisende,
die in unserem Namen die Welt versorgten, in das
Heldenideal einzubeziehen wünschten.

Dann haben uns Gelehrte ein Ideal der deutschen
Freiheit beschieden, das weniger eine Freiheit als eine
sympathische Unfreiheit war, das auffällig mit den
herrschenden Zuständen übereinstimmte und im Kern
auf einen Lobpreis der Professorenlaufbahn hinauslief.

Auch das altliberale Bürgerideal hat man uns anzupreisen
versucht, mit schüchterner Loslösung von seinem
englisch-französischen Ursprung, das gern auf demokratische
Ausgelassenheit verzichtet, sofern es einem jeden
freisteht, ungestört und unbekümmert vom Nächsten und
vom Staat, seinem förderlichen Beruf nachzugehen.

Die sogenannten Machtideale bedürfen keiner Erwähnung.
Sie passen auf jeden, der die Mittel zu haben
glaubt oder sucht, um sich auf Kosten anderer Vorteile
zu schaffen.

Nun ist es von Weltanschauungen stiller geworden,
und wir beschäftigen uns wieder vorwiegend mit Interessen
und Tagesfragen. Wo sind die deutschen Ideale,
wo sind ihre Träger?

Wir haben sieben Millionen Arbeiter, die zum großen
Teil von Schulagitatoren geführt werden. Wir haben
acht Millionen unselbständige in der Landwirtschaft
Beschäftigte, die sich nicht organisieren dürfen und nicht
Träger eigener Gedanken sind. Wir haben zwei bureaukratisch
geordnete Kirchen, die dem Austretenden mit
Minderung bürgerlicher Rechte drohen dürfen. Wir
haben die Stände der Interessierten, die mit der Dialektisierung
ihrer Gewerbe befaßt sind. Wir haben eine
Beamtenkaste auf Grund eines Gesinnungsnachweises.
Wir haben einen selbständigen Mittelstand, der nach den
Gründen seines Niederganges sucht. Wir haben ein
Großbürgertum, das nach Beziehungen und Beförderungen
lechzt. Wir haben einen staatsbeamteten Gelehrtenstand,
der zur Verteidigung alles Bestehenden
erzogen ist. Wir haben Interessenvertreter und Ortsgrößen,
die im politischen Leben stehen und ihre Wünsche
und Kritiken mit denen ihrer Auftraggeber in Übereinstimmung
zu bringen suchen.

Und dennoch! Solange noch Selbstbewußtsein und
Willenskraft in uns ist, lieber in tätigem Glauben und
edlem Irrtum vergehen als in kranker Resignation
und galliger Verneinung leben. Abermals rufe ich zu
dir, deutsche Jugend! Noch haben dich die Kleinheiten
des Lebens nicht zermürbt, die wütenden Interessen und
giftigen Händel dich nicht verfeindet, ein großes Schicksal
hat dich verschmolzen und geläutert, hilf die Quellen
des schmachtenden Landes erschließen.

Laßt uns diesen einen Gang gemeinsam gehen. Laßt
uns durch die Öde des Zweifels schreiten, laßt uns an
das Tor des Glaubens pochen, laßt uns das Schicksal
unserer Prüfung befragen und unserer eigenen Seele
tief ins Antlitz blicken, und glaubt mir, wir kehren nicht
entmutigt heim. Müßten wir auch ein schweres Teil
der Völkerschuld auf uns selbst nehmen, müßten wir
tiefe Sühne und Einkehr von uns selbst verlangen: Laßt
uns hart sein aus Liebe und arg aus Treue. Lassen wir
anderen das Behagen der Beschönigung und des Selbstlobes,
das seit vier Jahren zur schamlosen Pest der
Völker geworden ist, und suchen wir den Weg zur alten
Wahrhaftigkeit und Furchtlosigkeit, die unser vornehmstes
Erbteil war.

Mag unser Gang beklemmend sein, mag er uns zeigen,
wie fern wir dem Lande unserer Verheißung sind, genug,
wenn wir heimkehren mit der Botschaft, daß unser
Schicksal bei uns selbst steht, daß wir inne geworden
sind dessen, was uns von neuer Geistigkeit, von innerer
Wiedergeburt und Weltverantwortung trennt.

Was trennt, kann sinken. Den Kampf, den wir kämpfen,
und den härteren, den wir kämpfen werden, beendet
nur ein Sieg: der Sieg der Einkehr. Und die Nation
wird ihn erstreiten, die ihrer eigenen Seele entgegentritt
und sie zum Phönixopfer weiht.

Zweifel

Wir Älteren hatten keinen Grund, die Epoche unserer
Jugendjahre zu preisen. Politisch herrschte der
Kampf gegen den Sozialismus in der Form einer liberal
aufgeklärten Reaktion, geistig die sogenannte exakte
Wissenschaft, wirtschaftlich der beginnende Hochkapitalismus,
gesellschaftlich die bürgerliche Streberei. Das
Reich und die Großmacht war begründet, einen Schritt
darüber hinaus gab es nicht; das Bestehende hatte recht,
wer Einwände erhob, bekam es mit Bismarck zu tun
oder mit dem Satz von der Erhaltung der Kraft, oder
mit den »besseren« Ständen. Alle Gebiete des Lebens
überschattete die Autorität des unbestrittenen sichtbaren
Erfolges, sogar die Kunst fand es selbstverständlich,
Urteil und Rat vom bereicherten und kaufenden Bürger
und der gebildeten Hausfrau zu empfangen. Die Jugend,
soweit sie nicht als verderbt galt, fügte sich den genehmigten
Idealen, ja überbot sie; der oberste der genehmigten
Begriffe war die Karriere. Der wachsende Staat verlangte
Beamte, das heißt Juristen, die Laufbahn verlangte
gesellschaftliche Garantien, das heißt studentische
und offiziermäßige Korporation. Die Vorbilder wirtschaftlichen
Aufstiegs waren noch vereinzelt und nicht
so machtgesteigert, um zu verlocken, der Wissenschaftsbetrieb
hatte eine gesonderte Aufstiegsordnung, in der
ein umfangreiches Assistentenwesen und Einheirat eine
gewisse Rolle spielten.

Jugendlicher Drang, von freier Tat ferngehalten,
halb freiwillig, halb unbewußt in das ungeistige, unfromme,
phantasielose Joch der Autorität und Streberei
gezwängt, schuf ein Zerrbild, so unerfreulich wie kaum
eines seit der Zeit des lanzknechtlichen Hosenteufels,
des altmodischen Bramarbas und des bezopften Renommisten:
den Patentscheißer. Aufgeschwemmte Burschen,
schnöde und zynisch im Auftreten, mit geklebtem
Scheitel, gestriemten Gesichtern, Reiterstegen an den
gestrafften Beinkleidern, schnarrender Stimme, die den
Kommandoton des Offiziers nachahmte. Den Hochschulbetrieb
verachteten sie, die kümmerliche Prüfungsreife
erlangten sie durch sogenannte Pressen, ein feindseliges
und herausforderndes Wesen trugen sie zur Schau,
außer wenn es sich um Konnexionen handelte, ihre Zeit
verbrachten sie mit Pauken, Saufen und Erzählen von
Schweinereien. Solche Gestalten wurden geduldet, ja
anerkannt; sie waren bestimmt, zu denen zu gehören,
die das Volk regieren, richten, lehren, heilen und erbauen.
Gewiß, es gab auch zahlreiche andere Vertreter der akademischen
Jugend, vor allem die, deren Mittel zur
Erreichung dieser Stufe nicht langten; doch meine Befürchtung,
daß die Generation der achtziger Jahre uns
den Ausfall einer geistigen Ernte im öffentlichen Leben
kosten würde, hat sich erfüllt.

In den Formen des ländlichen und kleinbürgerlichen
Lebens haben wir uns stets bescheiden, sicher und würdig
bewegt. Für gesteigerte bürgerliche Lebensform ist ein
gültiges neuzeitliches Vorbild in Deutschland nicht
geschaffen worden. Der kleinere Adel blieb gutsherrlich,
patriarchalisch, stadtfeindlich, der größere international
und abgesondert. Der Soldatenstand ließ nach außen
nur einen kühlen Schliff erkennen, der zu brutal übertreibender
Nachahmung verführte, das Beamtentum,
wirtschaftlich gedrückt und stolz verzichtend, machte in
seinen Formen die Abwehr fühlbar, die ein Leben in
unterordnenden und spaltenden hierarchischen Gepflogenheiten
bedingt. Patriziat und alter Reichtum, in Deutschland
selten und versprengt, fand in sich kein Gleichgewicht
und drängte zum Adel und Hof.

So fand sich bei uns niemals ein anerkanntes Vorbild
der Lebensform, des Benehmens und der Gesellschaft;
unzusammenhängende Konventionen wurden unverstanden
gelehrt und als Unterscheidungszeichen gewertet,
zur Schaffung eines geschlossenen äußeren Erscheinungsbildes
reichten sie nicht aus. Der erzieherische Nachteil
dieses scheinbar äußerlichen Mangels für jedes heranwachsende
Geschlecht wird unterschätzt. Er läßt den
jungen Menschen die Würde und Sicherheit einer anerkannten
Schulung entbehren, verführt zu einem billigen
Individualismus, der nur Formlosigkeit ist, erschwert
die Schätzung und Gemeinschaft einer körperlichen
Kalokagathie, bewirkt Rückschläge in eine pomadisierte
Pöbelhaftigkeit und ermöglicht die Entstehung von
wechselnden Zerrbildern, die nirgends in der Welt geduldet
werden würden, und von denen das der achtziger
Jahre ein teuer bezahltes Beispiel bildet.

Diese Sorge ist vorüber, denn kommende Zeiten werden
die Spaltung der Kasten nicht kennen, der aristokratischen,
militärischen und bureaukratischen Vorbilder nicht
bedürfen, sondern ihre Wertungen aus menschlichen und
volkstümlichen Vorstellungen schöpfen. Für uns bestand
sie, euch blieb sie erspart.

Denn ihr hattet das Glück, im Widerspruch zu erwachen.
Eure Kindheit hat der beginnende Wohlstand
des Landes gepflegt, ein erwachendes Schrifttum,
eine nicht volkstümliche Kunst hat euch ein Widerspiel
zur Gegenwart und Wirklichkeit geschaffen, euer Bewußtsein
erweckt und durch Kontrast befruchtet. Die schmerzhafte
Lösung von der Autorität, die einigen von uns
glückte, andere brach, war für euch kein Problem, denn
ihr seid frei geboren. Eure Väter konnten euch nicht die
Unwiderleglichkeit großer Schöpfung entgegenhalten,
sie hatten nur die Mechanisierung emporgehoben, der
sie fruchtlos dienten, den Staat und ihr eigenes Machterbe
verwahrlost, und euch mit einer gewalttätigen,
rauschenden und schimmernden Zivilisation umgeben,
die sich anpreisen aber nicht verteidigen konnte. Freilich
waren auch unter ihnen große Männer, deren Arbeit
Gutes schuf und ohne ihr Wissen Künftiges bereitete,
doch die Welt war entseelt, der Glauben erstorben bis
auf seine Wurzeln des schöpferischen Zweifels, und die
äußerlich glänzendste Epoche, die je der Erde beschieden
war, die dicht an das künstliche Paradies der
Schmerz- und Sorglosigkeit, der technischen Schrankenlosigkeit
und des ewigen Wohlstandes rührte, erstarb
im Geiste.

Ihr durftet zum Bewußtsein erwachen, und wenn
uns Älteren ein Anteil an der Freude dieses Erwachens
zufiel, so war es der, daß einige von uns versucht hatten,
der prachtvoll untergehenden Zeit ins Auge zu blicken,
ihr das Gesetz ihrer Sterblichkeit zu entreißen und mit
der Gewißheit der aufsteigenden Seele heimzukehren.
Selbst eure Väter hatten euch vorgearbeitet; sie waren
der alten Strenge und Herrschgewalt nicht fähig, denn
die fordert zweifelfreie Überzeugung und Überlieferung,
sie aber hatten nichts zu bieten als schwankende Relativität,
die verstehen wollte, aber nicht werten. Unschlüssig
lockerten sie das Band der Schule; da floß viel
Bildung ab; edle Substanz, die euch fehlen wird, und
schwer entbehrlich dem Deutschen, der ein Ordner,
Verwalter und Richter des geistigen Erdenguts sein
soll. Dafür wurdet ihr freier, und lerntet fühlen, daß
Jugend, bloße Jugend, ohne Beziehung auf Dinge des
Wollens und Handelns ein erfüllendes Glück ist. Ihr
wandtet euch ab von gepriesenen Werken und Kämpfen,
dahin, wo alle Unbestechlichkeiten vor euch den Trunk
ihres Durstes gesucht hatten, zur Natur, und dahin – dies
ist euer schönster Gewinn – wohin nicht viele Geschlechter
gedrungen sind, zur Menschenliebe, Gemeinsamkeit
und Freundschaft. Viel fehlte nicht, so hättet ihr euch
von jedem lastenden Erbteil der Vergangenheit losgesagt
und den Weg zur alten Menschenfreiheit gefunden.

Ihr schweiftet durchs Land und lerntet die Freundschaft
zu Bäumen, Tieren und Menschen. Manches
Lied und mancher Vogelruf wurde euch vernehmlich,
und ihr achtetet auf Gestirne, Wind und Wolken und
lerntet die Namen der Kräuter und die Spuren der Tiere
auf morgendlichen Wegen. In Nächten saßet ihr beisammen
und sprachet von freier, verantwortlicher Bestimmung
des Lebens, von einem Dasein ohne Haß und
Gier und vom Erwachen des Geistes.

Den Dämonen konnte dies Dasein ein träumerisches
Spiel scheinen, zu leicht und glücklich selbst für die Jugend
Erdgebundener. Da geschah die Berufung, die euch
vor anderen Geschlechtern traf und zur Mannheit schlug
und eure Stirn mit dem Lose der Verantwortung für
künftige Wende zeichnete: der Sturm des Krieges ergriff
euch und viele durften siegend sterben. Der Zeiger der
Geschichte steht still, solange die Urkräfte und Titanen
ringen; die letzte Antwort, die ihr schuldet, ist nicht Aufbruch
und Kampf, sondern Heimkehr und Einkehr.

Unsere Herzen sind zumeist bei denen von Euch,
die ihre Unschuld und ihr reines Glück, furchtlos, das
Seiende segnend, ohne Zweifel und ohne Frage ins
Feld getragen haben. Sie sind der blühende Leib und
die lebendige Kraft des neuen Volkes. Heute noch sind
sie mit der Meinung und Wertung des Tages zufrieden,
mit leichten Erklärungen einverstanden, leiblich und
geistig im Dienst, der Gegenwart zugekehrt. So aber
werden sie sich auch der neuen Gegenwart zukehren,
und wenn sie reinen Herzens bleiben, tun, so Gott will,
was not ist.

Jene anderen aber, denen im Herzen der Krampf
und das Weh der Erde zum zweiten Male sich abspielt,
die in der Angst der Schuld und in der Qual des schöpferischen
Zweifels vergehen, ihnen ist das harte Los bestimmt,
sich loszuringen, in die Tiefe zu fahren und neue
Gestaltung emporzutragen. Ihre Verantwortung ist
es, wenn die Dinge des Landes und des Erdteils so
bleiben, wie sie sind, wenn Neid und Habsucht die treibenden
Kräfte von Volk zu Volk bleiben, wenn die
Völker als Fremdlinge, als Objekte in den Häusern ihrer
Staaten sitzen, wenn Ungerechtigkeit, Haß, Gier und Entseelung
den entfleischten Erdteil von Kampf zu Kampf
in Brudermord und Vernichtung treiben. Ihre Gefahr
ist Zermürbung der großen Aufgabe und ihrer selbst
durch unergriffene Klügelei, durch selbstverliebte Theoretik,
durch flache Originalität. Erschreckt nicht vor dem
einfachen Gedanken! Selten liegt die Wahrheit in der
verschmitzten neuen Formel, meist liegt sie offen zutage,
vor aller Augen, nur durch ihre Offenkundigkeit verborgen;
das reine Herz muß sie finden.

Mit ihnen, den Zweifelnden, muß ich reden. Nicht
als einer, der weiß und sicher ist, sondern als einer von
denen, die mit ihnen leiden und suchen, die fühlen,
daß alle Gemeinschaft ein Bekennen ist.

Zuerst steigt der Urzweifel auf. Was ist wirklich?
Es gibt nur täuschende Erscheinung. Was ist erstrebenswert?
Es gibt keine absoluten Werte. Was ist ein Ziel?
Ein Zustand, von dem man, sobald er erreicht ist, zu
neuen Zielen hinwegstrebt – oder eine unerträglich süße,
falsche Seligkeit. Was sind menschliche Triebkräfte?
Genuß und Macht. Was ist Tat und Opfer? Zwang unfreien
Willens. Was ist Sittlichkeit? Eine Konvention des
Zeitalters und der Umwelt. Was ist Geschichte? Die
wechselnde Ausdrucksform des Nahrungskampfes. Was
ist Dasein? Eine Verirrung des Absoluten, aus dem es
nur den Ausweg gibt in Traum und Nichts.

Es ist niemand verwehrt, einen, mehrere oder alle
dieser Sätze für wahr zu halten. Nur sollte er dann
so ehrlich sein, wie es Skeptiker und Pessimisten nicht
immer gewesen sind, wo nicht auf Handlung, so auf
Gültigkeit der Handlung zu verzichten. Er sollte nicht
versuchen, mit dürftiger und verhohlener Anleihe aus
anderen geistigen Breiten eine Hütte zu zimmern, in der
man den ungeselligen, unbequemen, unmaßgeblichen
Hausrat der Weltflucht oder Indifferenz, des Zynismus
oder Epikuräertums stillschweigend und verstohlen gegen
wohnlichere Gerätschaften vertauschen kann.

Drängt uns das Herz, bestimmend zu handeln, so
haben wir schon unbewußt und unbeirrt die Wahl getroffen.
Unser Wollen erhält nicht mehr sein Licht aus
der Dämmerwelt des Intellekts, sondern aus dem
höheren und reineren geistigen Bezirk der Seele, die
sich nicht vor unteren Instanzen zu verantworten hat,
sondern die selbst die höchste, an der Grenze des Irdischen
waltende Instanz ist. In ihrem Reiche haben wir den
Boden des Glaubens betreten, aus dem von jeher jede
Quelle höheren menschlichen Willens entsprungen ist,
gleichviel, ob der geometrische Verstand sich nachträglich
entschließt, aus handfesten Brocken, Symbolen der Erscheinungswelt,
Brunnenränder und Deiche zu erbauen.
In diesem Reiche, das alles Sittliche umschließt und uns
mit dem Göttlichen verbindet, sind wir frei und bedürfen
keiner Beweise und Überredungen, denn was wir aus
heiligem Bezirk unberührt herniedertragen, leuchtet
und leuchtet ein, es überzeugt durch sich selbst, aus eigener
Kraft. Nur dann jedoch wird das prometheische Werk
armer menschlicher Kraft gelingen, wenn wir dies Reich
der Seele nicht verleugnen, wenn wir streben, auf seinem
Boden Heimat zu gewinnen, wenn wir den Glauben
wollen, ohne den wir nichts wollen können, wenn wir
an den Willen glauben, ohne den wir nichts glauben
können. Hier liegt die Synthese des Transzendenten
und des Rationalen. Unberührbar, aus hohem Reich
gegeben ist der Wille und das Ziel, allen Geisteskräften
verbündet und anheimgestellt ist das Wollen und der
Plan.

Der nächste Zweifel kommt von der Schulweisheit.
Alle Weltverbesserung ist Utopie. Nie hat sich das innere
Wesen des Menschen geändert, Entwicklung erlebt nur
das Wie, nicht das Was, das Glück des Menschen vermehrt
sich nicht. Ja freilich, Technik und Wissenschaft!
Sie kommen vorwärts. Doch wer auf eine Änderung,
gar eine Veredelung der menschlichen Triebkräfte, auf
eine Versittlichung der Gesellschaft, der Wirtschaft hofft,
der verkennt das Wesen der unfehlbaren Theorie und
mag Narren trösten.

Das sagen meist die Privatdozenten und solche, die
es werden wollen, in der forschen Überzeugung ihrer
forscherischen Überlegenheit. Dann wenden sie sich
wichtigeren Tagesfragen zu, etwa dem Einfluß der
Pappdächer auf den Geburtenüberschuß, und vergessen,
daß wenn die Welt im Großen nicht gebessert werden
kann, es keinen Sinn hat, im Kleinen damit anzufangen.

Nie bin ich müde geworden zu erwidern: Wenn wissenschaftliche
Betrachtung einen Wert hat, so liegt er darin,
daß sie uns zeigen kann, wie sehr von Urzeiten und Urstämmen
her das Wesen des Menschen sich geändert
hat. Wäre dies Wesen aber auch in sich selbst unveränderlich,
so erleben wir von Jahrhundert zu Jahrhundert
die Änderung der herrschenden sittlichen Bewertungen
und mit ihnen die Umstellung alles Benehmens. Wenn
in einer Beamtenschaft, einer Armee, einer Kaste oder
einem Volke die herrschenden Sittenbewertungen etwa
auf die Begriffe der Unbestechlichkeit, des Mutes, der
Wahrhaftigkeit eingestellt werden – und das sind Vorgänge,
für die wir im eigenen Lande Beispiele haben –,
so ist die Erörterung müßig, ob damit über lang oder
kurz alle zur Lasterhaftigkeit Gestempelten aussterben;
sicher ist, daß die Bestechlichen, die Feigen und die Lügner
mit ihren Lastern nicht mehr frei hervortreten,
und daß diese Laster aufgehört haben, die Gemeinschaft
zu beherrschen. Immer wieder übersieht man,
daß alle Gemeinschaften eine in ihrer Zusammensetzung
sehr ähnliche Mischung aller sittlichen Qualitäten enthalten,
und das sittliche Aussehen und Wirken weniger
von den überwiegenden Qualitäten bestimmt wird, als
von denen, welchen gestattet wird, an die Oberfläche
zu treten. Welchen aber diese freie Bewegung gestattet
wird, und welche anderen gezwungen werden, sich im
Untergrunde zu verbergen, das entscheidet die sittliche
Bewertung, also im Gegensatz zu überkommenen Eigenschaften,
der freie sittliche Gemeinschaftswille, der hierdurch
zur eigentlichen herrschenden Kraft wird.

Ist somit der sittliche Wille der Bindung aus Herkunft und
Vergangenheit dadurch enthoben, daß er nicht auf der Ebene
physischer Umgestaltung, sondern auf der Ebene bewußter
Wertung tätig wird, ist somit die Frage nach der Veränderlichkeit
des Gemeinschaftscharakters eine falsch gestellte
Frage, so wird auch die Prüfung des Problems
vom wachsenden Glück ergeben, daß dieser Zweifel die
Grundfragen des menschlichen Wollens leichtfertig verkennt.

Wir sind nicht da um des Glückes willen. Unser Wille
ist nicht da, noch weniger ist Entwicklung da, um unser
Glück zu vergrößern. Wir schreiten nicht den Weg der
Beglückung, sondern den Weg der Vervollkommnung,
den Weg zur Seele, gleichviel, ob unser Glück darüber
zugrunde geht. Und wir schreiten diesen Weg nicht bloß,
weil wir müssen, sondern weil wir wollen, weil es noch
andere treibende Kräfte gibt, die in uns selbst liegen.

Es gibt viele, die an ihre Kindheit mit Wehmut zurückdenken
und sagen, damals seien sie glücklich gewesen,
jetzt seien sie es nicht mehr. Trotzdem wollen sie nicht
zur Kindheit zurück, denn die Art kindlichen Glücks wägt
die Art erwachsener Schmerzen nicht auf. Würde uns
nachgewiesen, eine niedere Schöpfungsgattung sei mit
einem absoluten Maß an Glücksgefühlen begabt, das
alles Maß unserer seligsten Empfindungen weit übertrifft:
wir wollten mit diesem Stand nicht tauschen.
Denn es entscheidet das Gefühl der Vervollkommnung,
die Glücksstufe ist mehr als die Glücksmenge. Wir sind
geneigt, in romantisierender Anwandlung das Geschick
alter Zeiten und Völker, etwa der Griechen höherzustellen
als das unsere. Könnten wir uns entschließen,
alles zu vergessen, was wir sind und haben, erleiden
und ersehnen, um Griechen der Vergangenheit zu sein?
Wir, die wir den Blick über den Erdball, die Zeiten und
die Naturkräfte richten, die wir von der Kunst aller
großen Epochen, von der deutschen Musik, vom nördlichen
Frühling, vom Glauben des Ostens und Westens, von
zehntausendjähriger Geschichte, von der Philosophie der
Völker und der vergleichenden Naturbetrachtung eines
Weltsystems leben: Könnten wir uns in engen Landstädten,
in gerätelosen Kammern, in gleichförmigen Marktversammlungen,
mit einer auserwählten aber vergleichlosen
Lebensform und Kunst begnügen? Die Polyphonie
unseres Lebens, die an sich kein Glück, wohl aber eine
Stufe ist, duldet keine Rückkehr zur einstimmigen Melodie.

Dies sind nur Bilder und Vergleiche. Des Beweises
bedürfen wir nicht; denn in uns eingepflanzt ist der Drang
nach oben, in Sehnsucht, Wollen und Handeln. Ein
Denken, das diesen Drang zu vernichten strebt, macht
uns zu Verzagten des Gewissens, zu Stümpern des
Tuns. Ein Denken, über das man sich, bewußt oder unbewußt,
stets hinweggesetzt hat und hinwegsetzen wird,
um recht zu leben, lohnt nicht gedacht zu werden. Eine
niedere Instanz, der intellektuelle Geist versucht, uns
ihr Urteil aufzudrängen, und wir antworten ihr: du bist
unzuständig, überdies ist dein Urteil falsch und unvollstreckbar.

Ein anderer Zweifel kommt von der deutschen Wissenschaft.
Ein Engländer hat es gelehrt, wir haben die
Lehre aufgenommen und mit unserer Gründlichkeit
hundert Jahre lang zu Tode gehetzt: Alles Geschehen
sprießt aus den Wurzeln der Zeiten, des Bodens, der
Stämme, der Überlieferung. Durchdringt man mit
rastloser Liebe und emsiger Forschung die Gegebenheiten
der Geschichte und der Erdfläche, die Gepflogenheiten
der Sitten und Einrichtungen, so verwandelt sich alle
Willkür des Geschehens in sanften Fluß des Wachstums,
alles Überraschende ordnet sich ein, alles unheimatlich
Fremde wird abgeschieden. Diese Betrachtungsweise hat
für den Gelehrten den Vorteil, daß sie alles Denken durch
gefühlvolles Wissen ersetzt. Unerschöpfliche Anknüpfungen
lassen sich finden, alles Bestehende rechtfertigt sich durch
immer neu vertiefte Forschung, alle Taten großer Männer,
ja alle Naturereignisse und Wirrnisse erscheinen
als Erfüllungen einer Urverheißung, die in der jeweiligen
Gegenwart gipfelt. Denn leider reicht die Kette
immer nur bis zur jeweiligen Gegenwart; Wissenschaft
ist nun einmal nicht prospektiv, sie kann niemand sagen,
wie er es machen soll, und was, und ihre Prophezeiungen
sind meistens falsch. Neue Kräfte, welche die geradlinige
Verlängerung des Systems bedrohen, erscheinen als
Störungen, als feindliche Mächte – freilich werden sie,
wenn sie Erfolg haben, nachträglich in die Ordnung
eingegliedert und mit den erforderlichen Vergangenheitswurzeln
bedacht –; im Vorblick wirkt die historische
Methode konservativ und ist daher im offiziellen Deutschland
willkommen, ja unentbehrlich.

Für die Geschichtschreibung wird sie es bleiben, und
auf diese sollte sie sich beschränken. Die Gestaltung der
Zukunft wurde uns durch die gemütvolle Verführung
der wissenschaftlichen Romantik lange genug gehemmt;
eine Zeitlang muß wieder einmal, wie bei jeder großen
Wende, die Idee herrschen. Romantisch betrachtet
erscheint freilich die Idee fremd, abstrakt, rational, der
lokalen Färbung und des gewohnten heraldischen Zierats
ermangelnd. So fremd erschien vielleicht dem
ländlichen Steinmetzen der Aufriß einer Kathedrale.
Ist die Idee verwirklicht, der Turm gebaut, so erkennt
man ihre Bodenständigkeit, die eben durch die Verwirklichung
gewonnen wurde.

Nur aus der Vermählung des abstrakt Idealen mit
dem greifbar Bestehenden stammt Entwicklung; der
Baum, der nicht in den Himmel wachsen will und nur
seinen Standort bedenkt, wächst nicht und wird von
anderen überschattet; daß er nicht in den Himmel wachse,
dafür ist gesorgt, seine eigenen Wurzeln werden ihn
zurückhalten. Alexander hätte nicht den Osten hellenisiert,
Karl nicht die Sachsen bekehrt, Napoleon nicht die
neue Zeit emporgeführt, wenn sie sich von Professoren
über Bodenständigkeit hätten beraten lassen; nachträglich
hätten sie vielleicht einige aufklärende Zustimmung
erlangt. Der Vorblick ist vom Rückblick verschieden;
leicht weist man auf, wie die Frucht am Stengel, der
Stengel am Zweig, der Zweig am Ast, der Ast am
Baum sitzt. Ein anderes ist es zu sagen, welche Knospe
sich zum fruchttragenden Ast entwickeln und welche verdorren
wird. Die Wissenschaft unterschätzt die Fliehkraft
des schöpferischen Willens, der um so erdenmächtiger
wird, je weniger er sich um die irdische Bindung
kümmert.

Ein ganz tatsächliches Moment sollten die Verehrer
des ruhigen Flusses und der Überlieferungskräfte nicht
vergessen: Die Völker, mit denen die nationale Erinnerung
sich in feierlichen Augenblicken identifiziert,
leben nicht mehr. Die Italiener sind keine Römer, die
Franzosen keine Franken und die Deutschen keine Germanen.
Die Verschmelzung mit Unterworfenen und
mit den eigenen unbekannten Unterschichten hat die
Völker nicht nur von Grund auf gewandelt, sondern auch
weit mehr, als man zuzugeben geneigt ist, untereinander
angeähnlicht. Die geistigen und körperlichen Verschiedenheiten
der Proletariate Europas, die heute schon
die überwiegenden Massen der Völker ausmachen und
daher auch die eigentlich Kriegführenden sind, erweisen
sich als sehr gering. Der Umschichtungsbewegung, die
in Deutschland die letzten fünf Jahrhunderte erfüllt,
entstammt die ganze sichtbare Änderung unseres Völkerlebens;
die Einrichtungen sind den Änderungen der
Substanz nicht vorausgeeilt, sondern zeitweise um große
Strecken zurückgeblieben; man erinnere sich der kleinen
Einzelzüge: daß vor dem Kriege das Wort Volk in der
offiziellen Sprache verpönt war und nicht an den Reichstagsgiebel
geschrieben werden durfte, und daß jede Verteidigung
des Begriffes der Demokratie an Staatsverbrechen
rührte. Zweierlei sollten die kryptokonservativen
Denker im Auge behalten: einmal, daß die Wasser
der Weltgeschichte unaufhaltsam zum Tale laufen, das
Freiheit heißt, und sich niemals haben umkehren lassen,
sodann, daß überlange Stauung die Dämme bricht.

Der ernsteste Zweifel ist der chaotische.

Es kann geschehen, daß das Entsetzen der Zeit in einem
Menschen so mächtig wird, daß er Heilung nur noch in
der Vernichtung sieht, in der Feuerverzehrung selbst,
im restlosen Niederbrennen des Brandes. Das Entsetzen
der Zeit – ist denn dieses Entsetzen größer als das
Entsetzen früherer Kriege? Ist denn die Zahl und Masse
das Mächtige, ist denn der Mord der Millionen schwärzer
als der Mord eines Einen? Sind denn geschlachtete
Städte und Landstriche der Großkönige und Pharaonen,
Khane und Cäsaren mildere Opfer gewesen als die
der Handgranaten und Gase? Freilich nicht; menschliches
Elend wächst nicht über sich selbst hinaus durch
angehängte Nullen, die Million ist an sich nichts anderes
als die Myriade. Dennoch ist diese wissenschaftlich geregelte
Feuerflut das vorbildlose Grauen der Jahrtausende,
und es ist begreiflicher, daß manche, die es
erleben, an allem verzweifeln, als viele, die es erleben,
an nichts verzweifeln.

Alles frühere Elend war ein Geißelschlag, der auf
den Rücken der gesunden Erde sauste. Getroffen wurden
von der Furie zwei Heere und was ihnen in den Weg
kam, das andere blieb gesund. Der Dreißigjährige Krieg
war das Vorbild der fressenden Kriegsseuche, doch sie
blieb im Raume beschränkt. Den wahren Vergleich
dessen, was wir erleben, nein zu erleben beginnen, bietet
der fünfhundertjährige Brand, in dem ein Weltzeitalter
sich löste. In der Schmelzglut versank die südliche
Antike und die mönch-ritterliche Strenge des Nordens
stieg empor. Doch auch diese Krisis war innerlich milder,
denn sie betraf unbewußte Geschlechter in der Gestalt
eines objektiven Schicksals.

Was wir erleiden ist die furchtbare Konsequenz der
Sinnlosigkeit, die selbstgeschaffene Hölle. Nicht Eine
verantwortungsvoll lebendige Seele will das Leiden,
und jede ist verflucht, wissentlich und willentlich, in
Duldung und Haß, in Widerstreben und Furcht das
Leid des anderen und das Leid der Welt zu mehren.
Jeder, der lebt, und wenn er nur sein tägliches Brot
verzehrt, ist mitschuldig, schädigt und tötet, keiner kann
sich dem Geißeltanz entziehen, je heißer er blutet, desto
wilder muß er schlagen. Keiner weiß den Sinn, keiner
den Grund, keiner den Zweck, es bleibt ihm als Trost
nur der selbstentfachte Haß und die zitternde Empörung
über die Schlechtigkeit des anderen. Niemand sieht den
Ausweg, denn wem es schlecht geht, der kann nicht beenden,
und wem es gut geht, der wird gezwungen, seine
Forderung zu steigern. Ein jeder aber, dessen Herz
nicht stumpf ist, fühlt, daß die Schlechtigkeit des anderen
es nicht allein sein kann, daß hinter allen Schlechtigkeiten
ein böses Schicksal steht, und daß dieses Schicksal die
Ungerechtigkeit aller ist. Und deshalb wiederum fühlt
man die Unabwendbarkeit der selbstgeschaffenen Not,
fühlt man, daß sie nicht zu Ende gehen kann wie die
Entscheidung eines Zweikampfes, die Recht und Unrecht
durch Buße und Erstattung löst. Noch immer zwar,
weit tiefer als man weiß und zugibt, ist die Welt durchsättigt
von der Vorstellung des Gottesurteils, von der
Verwerfung des Besiegten, von der Rechtfertigung
des Siegers, daß der Sieg an sich nach Gottes Wohlgefallen
neues Recht und neue Sittlichkeit schafft, daß der
Unterworfene von der Gottheit selbst dem Unterwerfer
unter die Füße gelegt wird zur Schonung oder Vernichtung
nach freiem Ermessen, wie der Ausdruck lautet:
auf Gnade und Ungnade. Daher bei jedem Mißerfolg
ein tieferes Gefühl als Enttäuschung und Kummer,
nämlich die sittliche Angst vor der Verwerfung, bei
jedem Erfolg ein höheres als Freude, nämlich die Sicherheit,
auf der Seite des kämpfenden Gottes zu stehen;
daher die wachsende Hemmung gegen Verständigung:
Denn wie sollte der jeweils vom Gott Beschirmte, der
Träger des Schicksals, mit dem Gezeichneten, dem vor
aller Welt Widerlegten und Entrechteten paktieren?
Und die urzeitliche Vorstellung wird bekräftigt durch
den öffentlichen Wettbewerb der Beteiligten um die
Gunst des Schlachtengottes, von dem man annimmt,
daß sein Entschluß durch Gebet, Danksagung, Ehrenbezeigung
und Buße wo nicht geändert, so doch gestärkt
werden könne.

Der neuzeitliche Mensch, dem es nicht mehr gegeben
ist, das Entsetzen auf den Kometen und den Zorn der
Dämonen abzuwälzen, der in seinem Inneren alle
Schuld und Verantwortung für das widerwillig selbstgeschaffene
Leid sucht und findet, kann von Verzweiflung
so überwältigt werden, daß er aus seiner Not ins
Chaos flüchtet. Es kann ihm geschehen, daß er getrieben
wird, alle Werte anzutasten, daß er die Frage wagt,
ob jene Güter, die Christus nicht als Güter kannte,
Vaterland, Nation, Wohlstand, Macht, Kultur wahrhaft
so hoch erhaben, so tief gegründet sind, daß in ihrem
Namen die Welt friedlich und kriegerisch sich in die ewige
Sünde der Feindschaft, des Hasses und Neides, der
Ungerechtigkeit und Unterdrückung, der staatsmännischen
Ränke, der Gewalt und des Mordes verstricken dürfe.
Der Zweifel kann sich versteifen, wenn berufene Ausleger
des Wortes, zwischen Schrift und Wirklichkeit gestellt,
die Gebote der Liebe außer Kraft setzen oder durch
gewagte Deutung den kämpfenden Mächten unterwerfen.
Ist denn nicht den Armen und Ohnmächtigen das Himmelreich
verheißen? Ist nicht die Verkündung allen
Völkern gepredigt? Ist es nicht göttlich, Unrecht erleiden?
Ist es das Wissen, das selig macht? Ist nicht ein Vater
im Himmel und ein Land die Erde?

Warum sollen nicht die Völker in der Menschheit
lösen, die Staaten im guten Willen, die Mächte in göttlicher
Fügung, das Handeln im Dulden?

Der Mensch ist ein Geschöpf des Gleichgewichts,
und niemandem steht es mehr an als dem Deutschen,
der über Zeiten und Räume blickt, die höhere Menschheitsstufe
zu begreifen. Nicht das Gleichgewicht des
Tieres, das den Ansprüchen der eigenen und der umgebenden
Natur genügt, wenn es widerspruchlos sich
den einfachen Trieben und Wallungen seines Wesens
überläßt; sondern das wiedergewonnene schwebende
Gleichgewicht, dessen die Kunst das schönste Bild ist,
das Gleichgewicht der Wiedergeburt aus den Wirrnissen
unauflöslicher Widersprüche. Es ist der Stolz unseres
Daseins und der Beweis, daß wir hart an der Grenze
des göttlichen und des animalischen Reiches stehen: daß
die widerspruchsvollen Bedingungen, denen die Schöpfung
uns unterworfen hat, schlechthin unlösbar sind,
und daß dennoch die Dichterkraft einer Lebensharmonie
uns zugemutet wird. Die Gewalt der Sinnlichkeit
und die Inbrunst der Erdenflucht, die Standkraft der
Selbstbehauptung und die Entsagung der Nächstenliebe,
die Sorglosigkeit der Vernichtung und die Marterschaft
des Opfers, die Klugheit der Naturbezwingung und die
Kindlichkeit des Aufblicks, der Eigensinn der Arbeit und
die Selbstvergessenheit der Träumerei, die Herrenkraft
der Verantwortung und die Demut des Dienstes, die
Vermessenheit des Zweifels und die Einfalt des Glaubens,
die Härte der Gerechtigkeit und die Zartheit des Mitleids,
der Wille zum Glück und die Sehnsucht zum Leiden, die
Dämonie der Leidenschaft und die Stille der Verklärung:
Diese Gegengewalten hat eine Gottheit gewoben, so
unentwirrbar und so unentrinnbar, daß die Unerfüllbarkeit
des Gleichgewichts uns schlechthin als das Sinnbild
unerfüllbarer Vollkommenheit erscheint. Die Problematik
der menschlichen Kontraste aber wirkt sich aus
in der Unvereinbarkeit der objektiven Ideale; kann man
im Inneren das Wollen und Dulden nicht vereinen,
so lassen sich im Äußeren die Forderungen der Macht
und Gerechtigkeit nicht vermählen.

Einseitigkeit ist der Ausweg, den der einzelne ahnungslos
oder resigniert betritt, und aus der Mannigfaltigkeit
der Einseitigkeiten kann einer individualistischen
Nation wie der unseren noch immer die volle Rundung
der Allseitigkeit erwachsen. Wenn sie Heilige und Leidenschaftliche,
Tätige und Betrachtende, Schaffende und
Genießende in rechter Mischung enthält, so kann sie den
Schein eines vollendeten Volkes und einige seiner Richtkräfte
noch immer bewahren. Das Ziel, dem wir zustreben,
ist jedoch nicht Vollkommenheit aus der Mannigfalt
der Mängel, sondern Vollkommenheit des Ganzen
aus Vollkommenheit der Teile, das Ziel der Hellenen
muß das Ziel der Deutschen sein. Ganz und gar muß
es aber unserem deutschen Denken widersprechen, aus
Furcht vor dem Kampf um Vollendung die Einseitigkeit
der Nation zu wollen. Uns hat man früher nachgesagt,
daß uns vor anderen der ungetrübte Blick für alles Vorzügliche
geschenkt war, uns steht es auch in Zukunft
nicht an, den Verzicht der Beschränktheit zu wählen.
Uns steht nicht an, was dem Orientalen gewährt ist;
selbst um der Heiligkeit willen dürfen wir nicht auf Tätigkeit,
um der Betrachtung willen nicht auf Naturbeherrschung
verzichten. Unser abendländisches und deutsches
Los verlangt zum Innerlichen das Gestalten, zum Empfangen
das Geben, zum Leiden das Schaffen, zum
Fernsten das Nahe. Auf dem Wege zur Menschheit
dürfen wir nicht die Familie und nicht die Nation übergehen,
auf dem Wege zur Sittlichkeit nicht die Ordnung,
auf dem Wege zum Geistigen nicht das Greifbare: Boden,
Wohlstand und Macht. Dieses sage ich euch, den Zweifelnden;
den Selbstgewissen aber, die nicht denken und
prüfen, sondern bekräftigen, werden wir immer wieder
zu sagen haben, daß von den greifbaren Dingen auch
die höchsten nicht Selbstzweck sind.

Doch der chaotische Zweifel ist nicht besänftigt:
Auch wenn wir die Ganzheit der nationalen Güter
wollen, so könnte es sein, daß aus der Wirrnis unserer
Tage nicht mehr das Türmen der Mittel uns rettet,
sondern der Abbau, daß Raum und Luft vor allem zu
schaffen sei, und sei es durch Sprengung. Auch ein Waldbrand
schafft fruchtbares Land, und was bedeuten für
die Geschichte der Zeiten die Jahrzehnte der Wüstenei,
aus der sich zuletzt doch wieder der wiedergeborene
Wald erhebt.

Wir haben den Waldbrand im Osten erlebt. Es war
das weltgeschichtlich Größte von dem, was bisher im
Kriege geschah und vielleicht geschehen wird, als das
gequälteste von allen Völkern seine Vergangenheit auslöschte,
den Krieg auslöschte mitsamt dem Willen zur
Macht und äußeren Größe, sich und die Welt zur Menschheit
aufrief und den Feuerbrand in das erstorbene
Dickicht seines Gewaltstaats schwang. Ein Hauch der
Andacht zog über die Erde. Man empfand: Hier geschieht
etwas, das mehr ist als dummschlau verlogene
Anerbietungen, als prahlerische Drohungen, als Nahrungs-
und Moralersatz, als Diplomatenpfiff, als Erfindung
neuer Todesarten. Man empfand: Eine Tat
der Entäußerung und Befreiung ist wie ein Bekenntnis,
durch sie kann gesühnt werden, durch Taten der Verschlagenheit
und Erbitterung wird nicht gesühnt.

Doch alsbald ahnte man: So leicht wird es einem
Volke nicht gemacht. Nicht in einer Welt der Starrheit,
des Schweißes und der Tränen, wo der eine ein Lebenlang,
das Volk durch Jahrhunderte büßt. Ein Volk
springt nicht mit beiden Füßen in den Himmel, wenn
es sich durch unvordenkliche Knechtschaft und durch mitschuldige
Duldung besudelt hat, auch wenn es ein kindliches
und beseeltes Volk ist.

Das russische Volk wird alles nachholen müssen,
was Völker begangen und erduldet haben, den Sündenfall
der Bewußtheit, den Zweifel, die Selbstvernichtung,
die Binnenkämpfe, das innere und äußere
Schicksal. Zunächst steht ihm einmal der Dreißigjährige
Krieg, die Zerstampfung durch alle Nachbarvölker und
die Selbstzerfleischung der Gebiete und Parteien bevor.
Wie ihr französisches Vorbild wird die russische Revolution
alle Marterstufen der Schuld und Erniedrigung,
der Schmach und Verleugnung, des Terror und der
Reaktion durchlaufen, ihr Weg wird in Blut und Morast
versinken, und dennoch wird sie wie die französische
Revolution in hundert Jahren die Erde umschreiten und
restlos verwirklicht sein. Freilich nicht so, wie sie meint.
Die französische Revolution wollte das Naturreich
Rousseaus und die Republik der Römer, sie schuf, was
ihrem inneren Wollen entsprang, das Reich des Bürgers,
das eigensüchtige Nützlichkeitsstreben des bourgeoisen
Liberalismus und die konstitutionelle Plutokratie. Die
russische Bewegung will Tolstois Reich der Gerechtigkeit
und den Kommunistenstaat der Marxisten; was sie erreichen
wird, ist das Reich des wirtschaftlichen Ausgleichs
und die organisch durchstaatlichte Wirtschaft.

Ein gewaltiger Gegensatz aber besteht zwischen der
westlichen und der östlichen Bewegung, den die russischen
Kommunisten und ihre Anhänger nicht erkennen:
Den Franzosen lag ob, die feudale Ordnung zu brechen,
um das freie Spiel der Kräfte zu entfesseln, und ein
Dekret reichte hin, um das zu vollenden. Die kommende
Ordnung jedoch ist keine Auflösung, sondern ein Aufbau,
nicht Aufstände und Dekrete können ihn schaffen, sondern
die rastlose organische Arbeit schaffender Äonen. Vielleicht
ist für den fehlerhaft begonnenen, wenig vorgeschrittenen
Bau der russischen Staatswirtschaft und Staatsverfassung
die Abtragung, die wissentliche Staatssabotage
das wirksame Mittel, um Raum für das Bessere zu
schaffen, obwohl schon hier der Blutverlust selbst die gelungene
Operation mit tödlichem Ausgange bedroht.
Entwickeltere Länder haben zu viel zu verlieren; sie haben
in der Not des Krieges manches gelernt und werden in
der Not des Friedens so viel dazu lernen, daß ihnen ein
Umbau gelingt, bei dem die Fundamente und ein Teil
der Stützen erhalten bleiben.

Am wenigsten aber ist es den Deutschen bestimmt,
Gewalt zu treiben, wo Kunst und Umsicht helfen kann.
Wir waren nicht revolutionär, als es uns bestimmt war,
es zu sein; die mißlungene achtundvierziger Bewegung
diente dazu, den oberen Mächten zu zeigen, wie wenig
politischer und sozialer Wille im Volke verankert war.
Wir waren und blieben gewohnt, Rechte und neue Ordnungen
als widerwillige Geschenke ärgerlicher Geber
zu empfangen, und leben daher heute im seltsamsten
Gemisch von Feudalismus, Plutokratie, orthopädischem
Sozialismus und undemokratischem Liberalismus. Den
künftigen Aufbau aber werden nicht ungezogene Massen
und beleidigte Autoritäten erhandeln, sondern ein ernstes,
überzeugtes Volk, das Hohe und Niedere umschließt,
wird ihn erarbeiten: das Volk eurer Tage.

Uns ist der Zweifel befruchtend, nicht fruchttragend.
Die schaffende Liebeskraft erwacht nicht ob allem Getöse
des hadernden Verstandes. Nicht die bange Sorge
der Not, nicht der Rechengeist der Nützlichkeit, nicht
der Kompromiß der Interessen, nicht das schlaffe So
oder anders, nicht das Achselzucken des kleineren Übels
wirkt die Wende des Zeitalters und die Wiedergeburt
der Menschheit, sondern der wortlos freudige, fraglos
waltende Mut der Seele. Den aber schafft der Glaube.

Glaube

Keine freiwillige Handlung, keine kleinste Regung
unseres Wollens geschieht, die nicht von den tiefsten,
allem Denken entrückten Quellen unseres und des kosmischen
Daseins getränkt wird. Der Geist kann nur
zwischen Vergleichbarem entscheiden, der Wille aber
muß zwischen dem Unvergleichbaren wählen, und nur
eine innere Richtkraft kann ihn leiten. Aus der Reihe
unserer Wahlen und Entschlüsse setzt sich unser Leben
zusammen, wir nennen es Charakter und Schicksal und
erklären es zum Überdruß aus Erblichkeit, Umwelt und
Gesetz. In Wahrheit ist es das Hineinragen des Unergründlichen
in unsere Welt, das Walten der Schöpferkraft,
die sich in unserer Begrenztheit zum Farbenspiel
der Willensregungen bricht.

Warum wollen und lieben wir dies? Warum nicht
ein anderes? Warum erschrecken wir vor jenem mehr
als vor diesem? Warum halten wir dies Übel für größer?
diese Freude für reiner? dieses Streben für höher? diese
Gestaltung für vollkommener? Warum wählen wir hier
den Sinnenreiz und dort die Mühe? Warum hier
das gegenwärtige Übel statt des künftigen, dort das künftige
statt des gegenwärtigen? Warum ziehen wir hier
die Ehre vor und dort den Genuß, und da die Sünde
und da die Entsagung? Warum opfern wir uns einem
anderen? Warum opfern wir den Inbegriff unserer
Freuden einer Idee? Warum sorgen wir für kommende
Geschlechter? Warum wollen wir Dinge nach unserem
Tode?

Wir wägen gegeneinander Besitz und Sünde, Ehre
und Schmerz, eigenes Leid und fremde Freude, lebendiges
Ungemach und totes Glück, Tagessorge und
künftigen Kummer, Gerechtigkeit und Entbehrung,
göttliche Liebe und irdische Freude, wir wägen das Unabwägbare,
vergleichen das Unvergleichbare und entscheiden
bald so und bald so.

Verschmäht man die Begründung: wir handeln aus
Angst und Gier, aus Furcht vor Entbehrung, Langeweile,
Verachtung, göttlicher Strafe, Schmerz und Tod, aus
Begehren nach Sinnenlust, Macht, Schein, Besitz, Belohnung
und Wechsel; verschmäht man dies menschenunwürdige
Bekenntnis, so ist anerkannt: Richtkräfte
unseres Lebens sind absolute Werte. Diese Werte können
benannt, aber nicht begründet werden.

So wenig der Fahrplan uns sagen kann, nach welchem
Lande uns die Sehnsucht zieht, noch welches uns bestimmt
ist, so wenig kann die Gedankenkunst der Philosophie
uns Werte beweisen. Sie kann sagen: tust du
das, so geschieht das. Mir scheint dies das größere,
jenes das kleinere Übel, dies das höhere, jenes das geringere
Gut. Sie schließt: du sollst, oder: du mußt.
Darauf steht es jedem frei, zu antworten: ich soll?
aber ich will nicht. Ich muß? nein, ich kann auch
anders.

Dann schweigt die Philosophie beleidigt, oder sie ballt
die Faust und droht, oder sie wendet sich ab und schmäht.

Das Denken schafft keine Werte. Sie sind gegeben,
oder sie sind nicht. Wer ehrlich ist, weiß, daß er manchmal
Folgen mit dem Verstande abgewogen hat, niemals
Ziele. Er handelt wie er handeln muß, nach innerem
Gesetz, und dies Gesetz ist tierisch oder es ist göttlich. Wer
Werte ergrübelt, ist hilflosen oder kranken Geistes und
nicht berufen. Die Gründe, die jemand nachträglich für
sein Handeln gibt, sind falsch. Niemand weiß, was in
irgendeinem Augenblick in ihm vorgeht; ein tausendfältiges
Ich kreuzt seine widerspruchsvollen Fühlungen
und Wollungen, und ein Innerstes entscheidet.

Werte werden nicht erdacht und erstritten, sondern
geschenkt. Geschenkt dem, der reinen Herzens ist, und
dessen Geist schweigen kann. Sie sind das Geschenk
überintellektueller Kräfte, deshalb bedürfen sie keiner
Begründung und keines Beweises, sie bestehen aus
eigener Kraft, denn sie entstammen dem Reich der Seele.
Den Eingang zu diesem Reich erzwingt man nicht, und
doch steht es himmelweit offen. Der höchsten Menschenmacht
ist es erschlossen, der Liebeskraft des Glaubens.

Glauben! Zögernd gestehe ich euch, Freunde: ich
liebe das Wort nicht. In der griechischen und römischen
Schrift stehen die Wörter πίστις und fides, die heißen
Treue und Trauen. Als man sie mit Glauben übersetzte,
da stand dies schöne Wort seinem Ursinn näher, jetzt
ist es verwelkt und sagt nicht viel mehr als »für wahr
halten«. Nur wenn wir bekennen »ich glaube an Gott«,
so erklingt der alte Glockenton. Nichts steht dem Glauben
ferner als das Meinen. Und so wie wir das schwachgewordene
Wort zum reinen Sinn beleben müssen, ist
uns das Gleichnis gegeben, wie wir die alte Worteskraft
erwecken sollen.

Kränker ist das Wort Religion. Bei den Römern
war es stark, es hieß Bindung, eine rechte Knebelung
mit Stricken, wie die Liktoren sie pflogen. Wir denken
leicht an Kirchenglauben, an etwas, das in Schulen gelehrt
und geprüft wird, an ein bürgerliches Unterscheidungsmerkmal.
Man hat Religion das »Gefühl schlechthiniger
Abhängigkeit« genannt, das betont die Bindung
und entbehrt der göttlichen Freiheit; der Begriff der
Transzendenz ist erfüllt vom Denken; zuweilen möchte
ich Gottesbund, zuweilen Gottesfreiheit und am liebsten
Gottesfriede sagen.

Wollen wir vom Glauben reden und gar von kommendem
Glauben, so laßt es uns in großer Freiheit
und ohne Schämen beginnen. Wir, die wir nicht in
Gemeinden knien können, wir wagen vor beschämter
Ehrfurcht nicht, die höchsten Worte auszusprechen und
fürchten uns, unsere Seelen zu entblößen. Wird es uns
schwerer als den berufenen Glaubensverkündern, diese
Scham zu überwinden, um zu bekennen, wie es in unseren
Herzen um den Glauben steht, so soll es um so
rückhaltloser geschehen, ja wir wollen vor allem den Versuch
wagen, in harter Selbsterforschung das zu offenbaren,
was jenen nicht obliegt: den unbewußten Widerwillen
gewissenhafter Menschen unserer Zeit gegen den
Glauben.

Die erste Hemmung ist die der sittlichen Haltung.
Abendländische Sittlichkeit und Erziehung beruht auf
der alten Verherrlichung des Mutes, der Verdammung
der Furcht. Mut mit seiner Gefolgschaft der Wahrhaftigkeit,
Treue, Herrenhaftigkeit, des vornehmen Verzichts;
Furcht mit ihrer Sippe der Heimlichkeit, Lüge,
Zweckhaftigkeit, Unterwürfigkeit, Begehrlichkeit und Zudringlichkeit.
Der Begriff der Sünde besteht nicht.
Verwerflich ist nicht das Menschliche an sich, am wenigsten
Ungehorsam und Selbstherrlichkeit; verwerflich ist nur
das Unehrenhafte, die Feigheit und was sie verrät.
Keiner Erlösung bedarf es, der anständige Mensch getraut
sich, mit Welt und Überwelt aus eigener Kraft
fertig zu werden, allenfalls mit Hilfe mutfreudiger
Mächte, die den Tapferen, als einen ihres Gleichen,
nicht im Stiche lassen.

Nie wäre es der mittelalterlichen Kirche gelungen,
das Mutideal zu brechen und das Zeichen der Unterwerfung
zu erhöhen, wäre ihr nicht die aufquellende
europäische Unterschicht gefügig gewesen. Die Kirche
mußte die Greuel der Hölle ins Unaussprechliche häufen,
um den Funken von Furcht in mutigen Herzen zu entfachen,
sie bedurfte der fügsamen Kinderseele und der
Frauenwelt. Dennoch hat sie im abendländischen Geistesleben
nicht mehr als ein Gleichgewicht erreicht, das
seltsamste in aller Geistesgeschichte der Erde. Abgesehen
von religiös begabten Naturen und von Beschränkten
ist der europäische Mann in der Blüte seiner Jahre nicht
Christ. Bestenfalls kreuzt sich in ihm eine Wochentagsanschauung
mit einem Sonntagsglauben, der auf das
Fühlen, geschweige das Handeln, nicht wirkt. Wenn
Mutvorschriften, wie etwa Zweikampf, in Frage stehen,
muß die Glaubenskonvention schweigen; das Gebot des
Backenstreichs ist schlechthin Ärgernis.

So mischt sich für den normalen männlich erwachsenen
Europäer in die Dinge des Glaubens ein Beigeschmack
von Unwahrhaftigkeit, Unterwürfigkeit. Widerliche Sünden
bekennen, sich selbst hinstellen als einen, mit dem
man nicht verkehren würde, wenn man ihn träfe, Verzeihung
erbitten in unwürdiger Haltung und schlechtem
Gewissen, erlöst zu werden durch Gnade, von einer Gottheit,
die das Gröbste an Schmeichelei hinnimmt, ja
vielleicht verlangt, die von ihren Anhängern eine geläufige
Konvention der Salbung in Rede und Gebärde
fordert: das sind Empfindungen, die mit Schrecken
zurückgedrängt und verleugnet, sich ins Unterbewußte
flüchten und den Widerglauben nähren. Wer in seiner
Jugend eine Periode atheistischer Ungläubigkeit erlebt
hat, der erinnert sich unter allen Nöten und Leerheiten
eines Gefühls resoluter Ehrlichkeit, das lieber auf Trost
und Heil verzichten als dauernd das Opfer der Einsicht
und der ritterlichen Gesinnung bringen will. Ein schwacher
Widerschein dieses alten Gefühls dämmert auf,
wenn wir einem handfesten, naturwissenschaftlichen
Atheisten begegnen; wir betrachten kopfschüttelnd die
selbstbewußte Gewißheit, mit der in den höchsten Dingen
der Vorrang des Verstandes gefordert wird, doch wir
empfinden, dieser Mann macht es sich nicht leicht, er
hat es schwerer als wir, und nicht aus unedlen Gründen.
Vergangene Jahrhunderte hatten die Kraft und Pflicht,
den Gottesleugner als Störer irdischer und göttlicher
Ordnung mit Feuer und Schwert zu verfolgen; doch nur
ein Gefühl verärgerten Selbstbewußtseins und unfreiwilliger
Achtung erklärt die selbstbetäubende Wut und
schaustellende Verachtung jener eifernden Gerechten.

Vorblickend nehmen wir wahr, daß künftiger Glauben
manches Erbteil von Babylon und Zion, von Byzanz
und Rom, ja einiges auch von Wittenberg abstreifen
wird; er wird ein freier und männlicher Glauben sein,
ohne Sündenlümmelei und Salbadarei, ohne Selbstentehrung,
Schmeichelei, Bettelei und Winselei, für uns
Deutsche aber so, wie er aus deutschen Herzen kommt,
und von deutschen Lippen klingt. Unsere ererbte sittliche
Haltung der Mutverehrung wird er nicht vernichten, noch
weniger aber sich ihr beugen. Denn menschliche Sitte
ist im Lichte der Weltensonne nichts; der Glaube steht
auf höherem Recht; wenn er Sünde zeiht, so werden
wir uns schuldig fühlen, wenn er Demut fordert, so
werden wir uns beugen, wenn er Erlösung verheißt, so
werden wir sie begehren. Alle diese Dinge aber gehen
nicht vor im Bereiche der Wünsche und Ängste, des
hastenden Willens, des geistlichen Betriebs- und Verkehrswesens,
sondern in der Stille des Herzens und
nicht um Güterwerben, sondern um höchste Werte.

Die zweite Hemmung ist die des sittlichen Handelns.
Der Glauben steht nicht für sich, mit der gläubigen Haltung
ist es nicht getan, es entsteht gläubiges Leben,
Verkehr mit den göttlichen Mächten und sein Abbild
im täglichen Handeln.

Die Lehrer der Religionen sind geneigt, den Eudämonismus,
das Streben nach irdischem Glück und Gut im
göttlichen Verkehr, mit Milde hinzunehmen, historisch
gesonnen, wie nun einmal alles in unserer formeldenkenden
Zeit, erkennen sie im Eudämonismus eine der
religiösen Urformen, einen nötigen und erwünschten
Durchgang zum reineren Glauben und gehen leicht
darüber hinweg, daß nur ein verschwindender Teil aller
Glaubensübung über eudämonistische Beschwörung hinausreicht.
Wir jedoch haben dieser Tatsache ins Auge
zu blicken, wenn wir wissen wollen, welche unterbewußte
Strömung viele Gemüter vom Glauben fernhält.

Es soll dem ursprünglichen Menschen nicht verdacht
und zu seinem Troste gern gegönnt sein, wenn er die
göttlichen Personen und ihre Gefolgschaft für Wesen
hält, die nach Menschenart bestimmbar sind. Nicht
bloß Glaube und rechte Gesinnung, sondern gute Werke,
Sündenbekenntnis und Buße, Danksagung und Lobpreisung,
inständiges Gebet, ja selbst Gelübde und Opfer
bewegen die Mächte, von ihrem Vorhaben abzugehen
und das zu bewilligen, was man erbittet. Man bittet
um Seelenheil und Segen im allgemeinen, aber auch um
Gesundheit und langes Leben für sich und andere, um
gutes Wetter, Ernte, Wohlstand, Vernichtung der Feinde,
Sieg. Vom Kriege waltet die Vorstellung des Gottesurteils,
das durch Parteinahme der Gottheit für einen
der Kämpfenden entschieden wird. Da nun jeder einzelne
Dinge erbittet, die alle wünschen, die aber nicht
allen durchweg gewährt werden können, so entsteht ein
Wettbewerb der Frömmigkeit um die göttliche Gunst.

Es darf nicht verkannt werden, daß manche innerliche,
das Materielle weit übersteigende Regung sich in diese
gläubige Betriebsamkeit mischt; dennoch ist ihr eigentliches
Wesen nicht mehr Sache des Gemütes, sondern
der zweckdienlichen Überlegung und der zielbewußten
Nachhaltigkeit. Denn wer einigermaßen überzeugt ist,
daß alle irdischen Segnungen sich auf dem Bittwege und
durch Einhaltung von Formen erlangen lassen, der
wird leicht diesem alles in allem bequemeren Weg den
Vorzug geben und alles daransetzen, durch nützliche
Inbrunst alle Mitbewerber aus dem Felde zu schlagen.

Hier sondern sich die Charaktere. Es sind nicht die
Schlechtesten, die den Weg der geistlichen Betriebsamkeit
verschmähen, um die ganze Härte mannhafter Arbeit
auf sich zu nehmen. Erblicken sie nun die zielbewußt
Frommen und unter ihnen bisweilen eine kopfhängerische
Gestalt, die mit Verachtung auf den Gottlosen herabsieht,
der es sich so schwer macht und doch nichts erreichen
darf, so erwacht abermals ein Trotz, der sich nicht gegen
die primitive Form des Eudämonismus, sondern gegen
den Inbegriff des Glaubens richtet. Ein Glaubensbetrieb,
der sich irdischen Zielen anpaßt, der als Mittel
zum Zweck dienen darf, erscheint ihnen als Magie,
gleichviel ob mit gutem oder schlechtem Willen und Erfolg
gehandhabt.

Religionslehrer und Kirchen mögen sich fragen, ob sie
soviel getan haben als nötig war, um die Menschen über
das wahre Verhältnis des Eudämonismus zum Glauben
aufzuklären, ob sie nicht gelegentlich die alte Nützlichkeitsseite
des Glaubens willkommen hießen, gleichviel ob als
Erziehungsmittel oder um die Gläubigen bei der Stange
zu halten.

Künftige Gläubigkeit wird nicht verkennen, daß der
Glaube auch eine weltliche Sendung habe, wenn auch
nicht die der handgreiflichen Nützlichkeit: denn er schafft
Werte und bewegt somit das ganze Gefüge des irdischen
Willens; er heiligt den Menschen, indem er den innersten,
unbewußten Kern seines Wollens berührt; er bringt
Trost, indem er alles Leiden, das in seiner letzten Wurzel
ein inneres ist, in der Tiefe sänftigt. Das ist die irdische,
die geringere Seite des Glaubens. Es mag Menschen
geben, die sie verschmähen, doch ihre Ablehnung wird eine
passive sein, wie die der Unmusikalischen gegen Musik,
nicht mehr eine abstoßende aus verletztem Gefühl und
Auflehnung des Charakters.

Die dritte Hemmung entspringt dem Intellekt. Sie
ist die offenkundige, unablässig besprochene, die von uns
nur in ihren letzten minder bewußten Wirkungen aufgehellt
werden soll. Da Glauben nie aufgehört hat, als
ein Fürwahrhalten zu gelten, da die Grenzen dessen,
was für wahr gehalten werden soll, von den meisten
Religionslehrern dogmatisch gezogen, von vielen ihrer
Anhänger zweifelnd überschritten werden, so entstehen
die Konflikte des Skrupels, die drei Lösungen haben:
Entfremdung vom Glauben, Kompromiß, und Opfer
des Intellekts. Solange der Glaube dogmatisch bleibt, ist
die letzte Lösung, die des Opfers, die allein vollkommene
und folgerichtige. Doch gerade sie erweckt von neuem
Bedenken des Charakters. Immer wieder fühlt der
Zweifelnde, daß der Beruhigte es sich bequem macht,
daß die Schwere des Opfers geradenwegs mit der Gewissenhaftigkeit
wächst, und in dem Augenblick, wo er
es zu bringen bereit ist, schreckt er zurück, weil er seine
Gewissenhaftigkeit durch die Wucht der Vorteile bestochen
fürchtet. Freilich haben die geistig Armen es gut, sie
sitzen beisammen und werfen erstaunte Blicke auf den
Dämonischen, der es, wohl aus eigener Schuld, so schwer
hat. Er aber geht nun in seinem Zweifel so weit, daß
er die geistig Armen schlechthin für Beschränkte, für
Unmaßgebliche hält, und in selbstverwundetem Stolz
um so weiter von der Pforte des Glaubens zurückweicht.
Er weiß, daß er, soweit es menschenmöglich ist, seinen
Intellekt zwingen könnte; er könnte es mit symbolischer
Ausdeutung versuchen, er könnte über die Dinge hinweggleiten,
sie an eine dunklere Stelle des Bewußtseins
rücken, durch Suggestion des Willens die Gegenkräfte
verdrängen. Doch diese Mechanik scheint ihm nicht
würdig; er vermag nicht zu denen aufzublicken, die sie
angewendet haben und nun ihre Ruhe genießen. Er
will nur das eine vermeiden: von den schlechteren Kräften
seines Wesens zum Guten gezogen zu werden.

Mag falscher Stolz die eine Hälfte der Schuld tragen,
die andere Hälfte ruht auf den Mechanisierungsformen
des Glaubens, die seine Inhalte seit unvordenklichen
Zeiten nicht fortentwickelt und einer veränderten Menschheit
angepaßt haben, indem sie nämlich die Inhalte des
Glaubens, entgegen seinen Stiftern, als sein Wesen
ansahen.

Völkerschaften, die der Mythenbildung fähig sind,
gibt es noch heute; es sind solche, bei denen das Glauben
(im Sinne des Fürwahrhaltens) und das Wissen (im Sinne
des beweiskräftig Ermittelten) nicht gesondert sind. Da,
wo man kein Interesse am Beweise hat, weil für die einfachen
Verkehrs- und Lebensformen die Mitteilung ausreicht
und Lüge keinen Nutzen bringt, geschehen noch
täglich Wunder, und Wundertäter schaffen Religionen.
Die Loslösung des bewiesenen vom unbewiesenen
Glauben, die Trennung von Glauben und Wissen hat
den Geist des Abendlandes geschaffen, und von dieser
Schöpfung haben die Glaubensträger keine Notiz genommen.

Es ist nun nicht gemeint, daß sie Mythen und Sagen
hätten rationalisieren oder in verstandesbürgerlicher
Weise ins Symbolische hätten umbiegen sollen: das
wäre klein gewesen und hätte der Lehre der Jahrhunderte
nicht entsprochen. Die Lehre, die den gewaltigen Tatsachen
einer gewandelten Menschheit und eines zeitlosen
Glaubens entsprang, war die, daß es beim Glauben
nicht auf das Was, sondern auf das Wie ankommt, daß
der Glaube nicht von seinen Gegenständen, sondern von
seinem Geiste lebt, daß er nicht ein Verwalten, sondern
ein Verhalten ist.

Die vierte Hemmung ist die des sozialen Gefühls. Alle
abendländischen Religionen haben sich, dem europäischen
Drang zu Ordnung und Aufbau folgend, an die Mechanisierungsform
der Kirche gebunden. Diese uralte
Bindung ist so tief ins Bewußtsein der Völker gedrungen,
daß selbst die Gebildeten, und unter ihnen selbst die,
welche gläubig aber nicht kirchlich sind, Religion und
religiöse Organisation kaum zu trennen vermögen.

Gleichviel in welchem Geiste Kirchen entstanden:
ihre vornehmste gegenwärtige Aufgabe ist der zeitliche
und räumliche Schutz ihrer Konfessionsgehalte, der
Schutz gegen zeitliche Wandlung und räumliche Zersplitterung.
Beide Aufgaben sind innerlich paradox,
beide fordern entschiedenen Konservatismus und starken
hierarchischen Aufbau. Da überdies alle Kirchen mit
gutem Recht auf Scheidung zwischen esoterischer und
exoterischer Lehre verzichten, haben sie Einstellungen
zu suchen und festzuhalten, die das Fassungsvermögen
der religiös und geistig Minderbegabten, ja Zurückgebliebene
nicht ausschließen, und diese Einstellungen
werden um so einseitiger, je mehr von den geistig
Höchststehenden der Kirche verlorengehen.

Am besten hat es noch die katholische Kirche, die von
der philosophischen Arbeit der Jahrhunderte so durchdrungen,
von der lebendigen Wirkung der Orden so genährt
ist, daß ihr unendlicher Gehalt an Überlieferung
ohne eigentliche esoterische Disziplin eine Mannigfaltigkeit
der Symbolik und Ausdeutung schafft, die den anspruchsvolleren
Geist beschäftigt, während eine tiefe
Mystik der Lehre und eine unerhörte Abnegation der
Regeln die Gemüter bändigt.

Bestände eine Unabhängigkeit des Glaubens von der
Kirche, oder ein freier Parallelismus der Bewegung,
wobei die Kirche einer selbständigen Entwicklung des
Glaubens folgte, so wäre es jedem Bekenner freigestellt,
wie weit er zum Geistigen, wie weit er zum Organistischen
neigte. In Wahrheit aber greifen diese Verhältnisse
ins Staatsleben über; die Kirche ist Staatskirche
und ihre Bekennerschaft ein milder Zwang.

Kirche und Politik, das unfaßbarste Paradox, und
dennoch in den Begriffen der Kirchenpolitik und der
Staatskirche zur scheinbaren Einheit verflochten. Die
Gemeinschaft der Heiligen, deren Reich nicht von dieser
Welt ist, streitet; organisiert sich als Körperschaft und
streitet um Macht, Ausdehnung, Geld und Staatsgewalt.
Die mechanisierte Glaubensform erscheint im
Bilde einer Bureaukratie, der geweihte Mensch wird
Beamter.

Die antiken Priesterreligionen, die nicht Kirchen waren,
konnten Staatsreligionen sein, ohne Selbstwiderspruch.
Denn es bestand nicht der Begriff der religiösen Konkurrenz,
zumal der geduldeten: man war gläubiger
Grieche, oder man war verbrecherisch gottlos, oder man
war Barbar. Ihr Widerspruch lag im Priestertum; um
so milder, je urzeitlicher der Priesterstand; um so gefährlicher,
je bewußter er sich zur Beamtenschaft oder zur
Erwerbsklasse organisierte.

In einer Zeit des individuellen Gewissens und der
konkurrierenden Bekenntnisse greifen die kirchlichen
Bureaukratien und Staatsreligionen weit über den
geistigen Bezirk des Glaubens hinaus; sie erwachsen zu
politischen und sozialen Mächten. Sie bemächtigen sich
des Staates: und er gewährt ihnen, daß jeder Abtrünnige
zum Bürger minderen Rechts werde, überantwortet
ihnen die Erziehung und die bürgerliche Ehrenweihe
der großen Lebensabschnitte: Geburt und Tod, Mannbarkeit
und Ehe. Sie unterwerfen sich dem Staate
und gewähren ihm: Erziehung zum politisch Bestehenden,
Stützung der Obrigkeit, des Klassenaufbaus, der
staatlich anerkannten Denkweise.

Diese politisch-kirchliche Verbindung ist nicht nur von
Mittelpunkt zu Mittelpunkt, von Staatsregierung zu
Kirchenregiment verankert, sie kuppelt sich selbst in den
entlegensten Gliedern, und die Beziehung von Gutsherrschaft
und Pfarre, von Militärkommando und Seelsorge,
von Schule und geistlicher Aufsicht, von städtischem
Wohlstand und Kirchengemeinde versinnlicht die ins
Große und Kleine gehende Wirkung einer feudalistisch,
militaristisch, ständisch und offiziös gerichteten Kirchenmacht.

Eine gewaltige und ehrwürdige Institution, die sich
auf die Exekutivgewalt des Staates stützt, die über die
gesamte Jugend aus politischem Recht, über die Landbevölkerung
aus praktischer Autorität, über die Frauen
aus Gewissenseinfluß, über die Zugehörigkeit zur bürgerlichen
Vollwertigkeit schlechthin verfügt, bildet eine
Macht, die jede mögliche soziale Polizei an richtunggebender
Kraft übertrifft, und der sich niemand entziehen
kann, sofern er nicht die Stellung des bürgerlichen
Subjekts mit der des Objekts zu vertauschen geneigt ist.

Indem aber die Kirche ihrem Bekenner als selbstherrlich
gestaltende Macht aus eigenem Recht entgegentritt,
nicht mehr als gestaltete Verwirklichung seines eigenen
religiösen Willens, setzt sie ihm ein unantastbares
Bekenntnis entgegen, das sie ihrer konservativen Pflicht
gemäß gegen Zweifel und Deutung verteidigt, und
dessen laute oder stillschweigende Anerkennung sie erzwingt.
Aus politischen und traditionellen Gründen, sei es
um den Eintritt in die Kirchengemeinschaft zu erschweren,
sei es um die Disziplin zu schärfen, sei es um die Lehre
für die unteren Schichten bindender zu machen oder auch
nur um Erschlaffung und Spaltung zu verhüten, wird
das Bekenntnis so gestaltet, daß es freieren Geistern
vielfach nur in der Vermittlung gewaltsamer Deutung
oder gewagter Symbolik annehmbar erscheint.

Je restloser daher sich die Geister der bürgerlichen,
gesellschaftlichen und politischen Nötigung der Kirche
und ihres Dogmas unterwerfen, desto mehr gewöhnen
sie sich an innere Entfremdung und bemühen sich, in
Einrichtungen und Inhalten Konventionen zu sehen,
die man aus Gründen der Erziehung und Ordnung
nicht entbehren kann.

Es ist viel, wenn hinter diesen Konventionen die großen
religiösen Wahrheiten erblickt und geehrt werden, denen
sie dereinst entsprangen; zu häufig geschieht es, daß die
Entfremdung sich auf den Glauben selbst erstreckt. Man
klagt über das Schwinden der kirchlichen Beziehung
bei gebildeten Männern jugendlichen Alters: nicht die
Beziehung schwindet, denn abgesehen vom Gottesdienst
werden die Pflichten erfüllt, sind Austritte selten – doch
je strenger die Kirche auf ihren Rechten und Beziehungen
besteht, desto unaufhaltsamer entgleiten ihr die Seelen,
und nicht nur ihr, sondern dem Glauben.

Daß alle diese einfachen Zusammenhänge sich dem
öffentlichen Denken entziehen, liegt daran, daß wir
in Deutschland nur noch historisch und wissenschaftlich,
nicht mehr sachlich und pragmatisch denken. Es fehlen
uns die Vergleiche und die Anschauungen. Man frage,
wie vielen der Gebildeten die Verschiedenheit der Begriffe
Religion und Kirche innerlich geläufig ist, wie
viele über die ursprünglichsten Fragen sich eigene Gedanken
machen. Unser Denken liegt in den Händen der
beamteten Lehrer der Wissenschaft, die mit dem Rüstzeug
ihrer Gelehrsamkeit und immer erneuten Theorien
das Bestehende stützen, der Journalisten, die das Tägliche
bearbeiten, und der Agitatoren, die mit Schlagworten
das Bestehende bekämpfen. Hier heißt es: dem Volke
muß der Glaube erhalten werden, dort: Trennung von
Staat und Kirche, und das Problem liegt ganz wo
anders.

Wir, Freunde, haben es in dieser unserer Betrachtung
nicht mit Politik und Einrichtungen zu tun, sondern
mit unserer inneren Einstellung zum Gegenwärtigen
und Künftigen. So muß der letzte Glaubenszweifel,
der aus dem Wirklichen erwächst, uns abermals den
Glauben an den Glauben als an ein Unberührbares
bekräftigen. Mag der Glaube in Zukunft sich Formen
schaffen, welche er will: politische und soziale, militärische
und erzieherische werden es nicht sein. Der Glaube wird
unsere Seelen läutern und die Seelen unserer Kinder
bilden, aber Mittel zum Zweck, weder zum edlen, noch
zum geringen, wird er nicht werden. Kann ein Glaube
sich nicht halten, sofern er nicht vom Staat verordnet
wird, kann ein Staat sich nicht halten, sofern er nicht von
einer Kirche verteidigt wird, so werden beide dahinsinken.
Denn beide sind Mächte, die in einer befreiten Menschheit
nur aus eigenem Recht bestehen können. Sind
Glaubensformen durch die Jahrhunderte nicht starr zu
erhalten: um so besser, so mögen sie sich wandeln, wie
alle irdischen Formen sich gewandelt haben, wenn nur
ihr Urgrund bestehen bleibt. Läßt sich die Einheit des
Bekenntnisses für die Vielfalt der Herkunft, der Landesstriche,
der Freiheitsstufen nicht bewahren: so mag es
zersplittern, wenn nur die menschliche Gemeinschaft
des gläubigen Lebens erwacht, die heute nicht besteht.
Mögen hier Ablässe erteilt und Dämonen beschworen,
mögen dort die reinsten Sakramente empfangen und die
verklärtesten Botschaften verkündet werden: es ist alles
vollkommen, was aus reinem Herzen geschieht, und es
ist alles unvollkommen, weil es irdisches Gleichnis ist.
Mögen Gläubige sich zusammenfinden, um den Drang
ihres Herzens gemeinsam zu bekennen, oder mögen sie
in Straßenlärm und Wälder flüchten, um mit ihrer
Seele allein zu sein, mögen sie auf Märkten predigen
oder Priester walten lassen, mögen sie geistliche Truppen
oder Beamtenschaften bilden oder sich in mystische Betrachtung
versenken: die göttlichen Mächte hören jedes
Wort des Herzens und jeden fallenden Tropfen. Ein
Glaube aber, der nicht wunschbegieriger Aberglaube,
nicht böse Magie, nicht schlauer Wettbewerb, nicht Heilsgymnastik
und zweckdienliche Übung ist, ein Glaube,
der nicht Irdisches vom Göttlichen, sondern Göttliches
vom Irdischen will, der umschließt die Menschheit zu
einer einzigen Gemeinde, so daß ein jeder einen jeden
begreift, welche Sprache auch immer des Mundes und
Herzens er redet, und alle die Eine Verantwortung
fühlen und ertragen, die unsagbare Not, Seligkeit und
Verantwortung, Mensch zu sein.

Es sind manche, die keinen neuen Glauben wollen,
weil sie seine Ausartung erblicken. Ja es ist wahr: neben
jedem Halm des Glaubens wird ein Büschel abergläubischen
und muckerischen Unkrauts wuchern. Es ist wahr:
sein Gift ist widerlicher als des Unglaubens; wie ehrenhaft
und mutig ist der nüchterne, handfeste Atheist, verglichen
mit dem süßlich feigen Mucker, dem lüsternen
Geisterbeschwörer, dem schamlosen Sündenknecht und
dem fleißigen Gottesbetrüger. Sollen wir aus Furcht
vor dem Sekundären verzagen? Wer einen Flußlauf
reinigt, darf sich nicht wundern, wenn der Bagger
Schlamm emporgeholt; liegen die Gifte der Muckerei
in der Menschheit, so sollen sie zu Tage, mag Sonne
und Wind zerstören, was in den Tiefen gärte.

Es sind andere, die schaffen Glaubensersatz. Sie vertiefen
sich in alte Götterlehren und Sagen und Gebräuche
und meinen, auch wenn man nicht daran glaubt,
so ist es schön und dient zur Erhebung, über ein Feuer
zu springen oder die Sonne anzurufen. Es ist schön,
aber nicht echt; es dient zur Erhebung, aber zur künstlichen,
äußerlichen, flüchtigen und gespielten. Es schafft
keine Weihung, sondern den Nachgeschmack eines heiteren
Bildes und einer harmlosen Täuschung, die an die Grenze
des Seichten und Kindischen rührt. Romantischer Hang
zum Vergangenen ist Bekenntnis zur Unfruchtbarkeit
im Künftigen. Die alten Sagen und Gebräuche waren
schön, wie die alten Trachten und Geräte, weil sie aus
der Natur kamen. Gepflogen aber wurden sie, nicht
weil sie schön, sondern weil sie heilbringend waren. In
der Bestimmung über Fluch und Segen wurde Erhebung,
halb unbewußt vielleicht auch Schönheit empfunden.
Antiquarische Belustigung auf ästhetischem Grunde
schafft keine künstliche Naivität, sondern zerstört die
Reste der natürlichen.

Manche träumen von neuen Propheten und Erweckern.
Wie zur Zeit der Kathedralen soll ein einiger Glauben
über die bewohnte Erde herrschen. Ästheten sehen den
neuen Heilsbringer schon unter uns wandeln, halb
eine Dostojewskische, halb eine Franziskanische Figur,
Paulus, Augustinus und Luther haben an der literarischen
Gestalt keinen Anteil. Vor allem muß er arm
sein und der untersten Schicht des Volkes entstammen.
Freilich, setzt der winselnde Ästhet hinzu, er selbst würde
ihm schwerlich folgen können.

Freilich wird er ihm nicht folgen. Niemand wird
ihm folgen, und deshalb wird der Prophet nicht kommen.
Goethe ließ Christus zur Erde zurückkehren und geleitete
ihn bis an die Tür des Pfarrhauses, dann brach er das
Gedicht ab, denn es widerstrebte ihm der Konflikt. Hauptmann
ließ seinen Narren in Christo mit staatlichen und
kirchlichen Behörden zusammenstoßen und in Einsamkeit
enden.

Propheten werden uns nicht gegeben, weil unsere
Zeit die Ehrfurcht vor dem Gedanken verloren hat.
Das Wort und der Gedanke ist uns nicht mehr eine
Flamme, die aus dem Herzen bricht, sondern die gewerbliche
Leistung eines Berufes oder die vergnügliche
eines Müßiggangs. Worte sind nicht Bekenntnisse, die
man glaubt, sondern Geistesproben, die man kostet und
mäkelt. Die Meinungen müssen sich ablösen wie die
Tagesblätter und die Moden, damit neuer Umsatz Platz
findet. Wie sollte auch das Massenhafte wahr sein?
Es wird mehr geredet um des Widerspruchs als um des
Glaubens willen. Käme heute einer und redete aus dem
Herzen der Welt, so hätte er die Presse gegen sich, oder
die Literatur, oder die Interessenten, oder die Polizei,
oder die Professoren, oder die Pfarrer, oder das Publikum,
oder alle miteinander. Und wer folgte ihm? Ein paar
Geistlinge, die ihn aus Gegennachahmung ästhetisch
werten, ein paar Unzufriedene, und ein paar Bürger
aus Mißverständnis.

Das Gute, das noch heute in die Welt kommt, kann
den Stromsturz der Prophetie nicht erleben, es rieselt
unterirdisch zu Tal und darf nur mittelbar wirken. Es
wirkt, weil es weiter rinnt und sich mit tausend anderen
Rinnsalen mengt, während die Platzregen verdunsten.
Die Reihe der Empfangenden ist keine räumliche, sondern
eine zeitliche. Das Volk der Gleichzeitigen irrt, das Volk
der Geschlechter ist unfehlbar.

Warum ich euch das sage, da ich doch von euch gehört
sein will? Weil ich kein Prophet und kein Weiser
bin, weil ich euch nichts zu lehren und nichts zu verkünden
habe. Ich will, daß wir unsere Sorge und Zuversicht
gemeinsam erörtern, mein Geschlecht mit dem euren,
wie eures dereinst mit dem nächsten. Wir wollen gemeinsam
zweifeln und glauben, uns zurechtweisen und
bestärken. Denn wenn wir aus der Offenbarungslosigkeit
unserer Zeit eine Lehre entnehmen sollen, so ist es
die: wenn die höhere Stimme schweigt, so ist die Entscheidung
in uns selbst gelegt. Unsere Verantwortung
wächst, in uns selbst sollen wir Richtkräfte entwickeln,
und können es nur, wenn wir den Lärm in unseren
Herzen schweigen machen und nicht mehr aufhören, in
die Tiefe und zu den Sternen zu lauschen.

Was nennen wir Einheit des Glaubens? Einheit
der Glaubensinhalte, der Einrichtungen und Formeln.
Glauben ist aber nicht, wie das Wissen, etwas das sich
auf Gegenstände bezieht, ein leerer Spiegel, in dem das
wechselnde Bild den Inhalt ausmacht, er ist nicht, wie
das Können, etwas, das sich in Formen verwirklicht, er
ist ein Verhalten, ein Zustand, ein Leben. Einheit des
Glaubens ist daher nicht, wie die Jahrhunderte meinen,
Einheit der gläubigen Vorstellung, sondern Einheit
gläubigen Daseins. Alle wahrhafte Verschiedenheit des
Glaubens liegt nur in der Mannigfalt der Stufenfolge
vom furchterfüllten Zauberwesen zur segenkaufenden
Dämonie, von rechnender Ritenpolitik zu zweckhafter
Bitte, von wohlgefälliger Buße zu freiem transzendenten
Erleben. Diese Abstufungen aber bestehen innerhalb
aller vorhandenen Glaubensformen; jede Religion läßt
soviel Aberglauben und soviel Freiheit zu, als jeder
ihrer Bekenner verlangt und erträgt. Eine hochstehende
und gläubige Epoche unterscheidet sich von der rückläufigen
und ungläubigen nicht so sehr durch die Form der
herrschenden Bekenntnisse als durch den Geist, den sie
ihnen einhaucht.

Daß die Daseinsform des Glaubens über jede andere
menschliche Daseinsform erhoben ist, bedarf keiner Begründung,
sie ist es aus eigenem Recht. Es gibt ein
inneres Gefühl der Einschätzung unserer Erlebnisse, um
das sich die Psychologie nicht kümmert, einer Einschätzung,
die nicht vom Meßbaren abhängt, sondern das
Wesen ergreift. So gut wir wissen, daß eine Liebesregung
uns mehr bedeutet als der seltenste Duft einer
Blüte, so wissen wir aus innerer Gewißheit, daß jedes
seelische Erlebnis auf höherer Ebene herrscht als jedes
geistige und sinnliche Erlebnis. Das vollkommenste Erlebnis
unserer Seele aber ist der Glaube.

Nicht jeder hat daran Teil. Nicht jedes Ohr vernimmt
Musik, nicht jedes Herz erlebt Gläubigkeit. Dessen soll
sich niemand kränken, denn es geht keine Seele verloren.
Wem der Glaube versagt ist, der mag mutig
und resolut als überzeugter Materialist ein anständig-intellektualistisches
Leben wählen; tausendmal besser
als wenn er aus erquälter Pflicht oder der Nützlichkeitsspekulation:
Nützt es nicht, so schadet es nicht, sein inneres
Leben vergewaltigt oder Götzendienst treibt. Es wird der
Augenblick kommen, wo er lernt, dem aufgeregten Verstande
Schweigen zu gebieten und sich hinzugeben, dann
ist er gewandelt, bis dahin wird er in der Welt der unsichtbaren
Güter ein Helfender, nicht ein Schaffender
sein.

Das Wort, Glaube sei das Gefühl schlechthiniger Abhängigkeit,
trifft zu, aber umfaßt nicht. Denn Glaube
ist auch das Gefühl schaffender Liebe, auch das Gefühl
der Teilhaberschaft und Mitverantwortung. Er ist zugleich
vollkommene Gebundenheit und vollkommene
Freiheit, selbstvergessene Demut und stolze Sicherheit,
reines Schenken und stilles Empfangen, unablässiges
Werben und Schaffen und klarste Ruhe. Er ist ein Leben:
ein Leben der Bezogenheit auf den Urgrund, gleichviel
nach welcher Anschauungsform man ihn zu benennen
versucht, als Unendlichkeit, Absolutes, Gesetz, Macht,
Liebe.

Dieses Leben ist so unendlich mannigfach, wie das
Tagesleben, das es begleitet und erleuchtet, wenn auch
die Augenblicke voller Bewußtheit so kurz sind wie die
Augenblicke bewußten Lebens.

Eure jungen Gemüter, Freunde, rufe ich zum Zeugnis
für die Erfüllungen des inneren Lebens. Euch, nicht mir,
steht es zu, die Fülle zu bekennen, die euch reicher und
wechselvoller und unberührter als mir gespendet ist.
Unter euch sind die, denen das Herz zerschmilzt in Dank
und Hingabe, in hellblickender Gewißheit und klopfender
Erwartung. Sie wollen nichts anderes, als bereit sein,
sich verschenken, Werkzeug sein, dienen. Sie wollen nicht
ihre Freuden, nicht ihre Leiden, nicht ihre Wünsche,
nicht ihre Ängste; Strahlen und Schwerter mögen durch
sie hindurchgehen, sie sind nichts als ein Teil der Schöpfung,
der sein Bewußtsein darbringt, ein Ätherhauch,
durch den das Seiende sich selbst verklärt. Sie verwehen
in Sonne, Wasser und Wind, sie schmiegen sich als Staubkorn
an den Sternensaum, an die Brust der Allmacht
und ihr Wort ist: dein Wille geschehe und nicht mein
Wille.

Unter euch sind die, welche sich erbarmen. Ihre Liebe
saugt alles Leid der Kreatur in das eigene Herz, löst
jede Freudenkraft von sich los, um den Schmerzensbrand
der Welt zu lindern; die Unvollkommenheit des Geschaffenen
fühlen sie als eigene Sünde, alle Schuld als
eigene Verantwortung. Sie stürmen zum Thron der
Gerechtigkeit, um sich als Opfer darzubringen, sie ergreifen
die Verheißung um sie in tätiger Liebesglut der
Welt einzuschmieden. Sie sind die lebendigen Boten
zwischen Welt und Überwelt, ihr Wort ist: erlöse uns.

Unter euch sind die, welche danken. Überwältigt sind
sie von der Schönheitsgewalt des Seins. In ihnen
sprießt das Gras, klingen die Brunnen, sausen die Gestirne.
Im Strom der Schöpfung ist selige Sicherheit.
Das Furchtbare ist göttlich, und das Entsetzliche ist heilig.
Im Anblick des höchsten Gesetzes entsinkt die Überpracht
des Geschaffenen vor dem Wort: ich frage nicht nach
Himmel und Erde, ob mir Leib und Seele verschmachtet,
wenn ich dich nur habe.

Unter euch sind die, welche sich versenken. Im unermeßlichen
Schweigen, in der Dunkelglut des Abgrundes
beginnen die Ströme zu rauschen, Bergmassen entweichen,
das Eins stürzt ins All, das lichte All ins Eine.
Die Welt ist nicht, nicht Himmel und Hölle, nicht Gut und
Böse, nicht Glück und Leiden. Sein und Nichtsein umschlingt
sich, ursprungloses Licht, wortlose Erfüllung.

Ihr wißt, daß von diesem Leben auch nicht das kleinste
erzwungen werden kann. Drängender Wille, bohrender
Verstand, Versprechung und Beschwörung sind vergebens.
Wie wollte jemand mit eigenmächtiger Gewalt
in den innersten Punkt seines Wesens dringen? Und
wenn er alle seine Geistesmächte in Bewegung setzte,
mit kluger Einsicht jede nötige Wandlung zu erbitten
suchte, es wäre ein Spiel des Verstandes und darum
eitel. Die Mächte wollen nichts von uns, nicht Weihrauch,
Huldigung, nicht Bemühung; doch sind sie allezeit
gewärtig, ihr Strom umrauscht uns unerfaßt, wenn
wir uns verschließen, er durchdringt uns, wenn wir uns
ergeben. Nicht widerstreben ist das einzige, das uns
freisteht, Hingabe, Schweigen, Bona Voluntas. So gewinnt
denn das Sinnbild sein Recht, daß alles Heil
aus Gnade kommt, und daß niemand sich selbst erlöst.
Jeder aber vermag jeden zum Heil zu führen, mit schwachen
oder mit starken Kräften, das ist das Geheimnis
menschlicher Solidarität. Auch die Sünde läßt sich begreifen
als der Inbegriff der alten Bezirke, die unser
Geschlecht auf langem Wege durchlaufen hat, und das
schwere, zur Erde ziehende, schuldhaft scheinende Bewußtsein
ist der Gefühlston der Geister, die sich schmerzlich
vom Vergangenen losreißen, um erwachend dem
kommenden Reich entgegen zu schreiten. Für dieses Reich
aber, das das Reich der Seele ist, läßt sich kein schöneres
Bild finden als das vom Reiche des Himmels, und wenn
gesagt ist, daß die Armen am Geiste es betreten, so verstehen
wir das Gleichnis, wenn wir der Armut des Intellekts
den Reichtum der Seelenkräfte gegenüberstellen.

Alle reinen Glaubensformen sind Projektionen des
Unaussprechlichen auf die wechselnden Flächen des
örtlichen und zeitlichen Vorstellungs- und Fassungsvermögens.
Sollten wir wünschen, oder auch nur denken
können, daß eine Symbolik und Ausdrucksform die
herrschende werde und die übrigen vertilgt oder knechte?
Wenn wir begreifen, daß Glauben ein Leben und nicht
einen Vorstellungskomplex bedeutet, so können wir in
dem Schritt der Welt zur Gläubigkeit nicht die Neuordnung
und Uniformierung gegebener Vorstellungsreihen erblicken,
sondern die Vergeistigung, die fortgesetzte, innere
Wandlung einer jeden Glaubensform vom Fetischismus,
Eudämonismus und Ritualismus zur Transzendenz.

Und wenn auf diesem Wege die Symbolismen und
Mechanisierungsformen sich weiterhin zersplittern, so
soll es uns nicht anfechten. Im Versiegen der Wundertat
und der berufenen Offenbarung liegt nicht zornige
Abwendung des Göttlichen, sondern die Mündigkeitserklärung
der Menschheit. Nun ist sich jeder seiner Glaubenspflicht
und innerhalb dieser Pflicht seiner Glaubensfreiheit
bewußt, nun wissen wir, daß nicht lernen, wissen,
fürwahrhalten, denken und handeln uns selig macht,
sondern der gute Wille, Erleuchtung und inneres Leben.
Und wie die Mannigfaltigkeit alles Menschlichen im
Guten das tröstlichste Geschenk der Schöpfung an unseren
Glauben ist, so ist die Mannigfaltigkeit des Glaubens die
dankbare Erwiderung der menschlichen Geteiltheit an
das Eine.

Freilich, in unserem armen Stande des vorstellungsbedürftigen
Geistes scheint uns eine Erhebung leer, erlahmt
allzubald das Herz in seinem Schwung, wenn
nicht ein leichtes Gerüst von Begriffen und Worten die
Inhalte unseres Glaubenslebens stützt. Gestehen wir
frei, was Menschen sonst in begreiflicher Verschämtheit
nicht leicht berühren, daß jeder von uns halb unbewußt
eine kleine Dogmatik, Mythologie und Heilslehre
verschwiegen sich im Innern geschaffen hat, bereit,
sie im kalten Tageslicht zu verleugnen, in dunkler Stille
geneigt, ihr zu lauschen. Warum verhüllen wir diese
Dinge? Nicht weil sie kindlich, unsystematisch, unbeweisbar
sind, – denn wieviel von unseren Tagesmeinungen
ist beweisbar? – sondern weil wir den Spott vor
uns selbst fürchten, weil wir die Überzeugung von der
Größe, dem Ernst und der Pflicht des Glaubens verloren
haben. Deshalb zertreten wir die leichten Blüten auf
dem kindlichen Grunde des Gemüts, und schämen uns
der Verwüstung, und bedecken sie mit Heimlichkeit. Laßt
uns mutig und offenherzig sein, laßt uns diese bescheidenen
Schöpfungen pflegen und unbelächelt mitteilen, ein Teil
der Aufmerksamkeit, die wir alltäglichen Erlebnissen
und wissenschaftlichen Feststellungen opfern, mag ihnen
gegönnt sein. Denn in ihnen vollzieht sich die stille Bewegung,
das gestaltende Wachstum des Glaubens. Was
Wissenschaften nicht vermochten, Kirchen versäumten,
einsame Denker in langen Abständen mühsam unternahmen,
das wird durch Volkskraft organisch sich bilden,
sofern wir die blöde Scheu des Alltags verwinden.

Diese Scheu empfinde auch ich, obwohl ich in meinen
Schriften auf Gedankenwegen bis an die Grenze des
Glaubensbekenntnisses mich leiten ließ, heute überschreite
ich sie, nicht in der Meinung, euch auch nur ein Wort
zu sagen, das weiter trägt als eure eigenen Fühlungen,
oder das in eurem Gedächtnis zu haften verdient, doch
in dem Wunsche, von euch geprüft zu werden, wie ihr
einander euch prüfen sollt, und in dem Pflichtbewußtsein,
der eigenen Forderung nicht auszuweichen.

Ich glaube, daß unsere schwache Einsicht und unsere
wenigen und zufälligen Sinne uns von der wahren
Welt nicht viel mehr offenbaren als dem Geschöpf, das
zwischen Stamm und Borke eines Baumes lebt. So
hat Spinoza gelehrt, daß von den unendlichen Attributen
des Seienden uns zwei nur erkennbar sind: Räumlichkeit
und Bewußtsein.

Ich glaube, daß die sinnliche Welt das Buch ist, aus
dem wir Bilder und Gleichnisse der Betrachtung schöpfen,
und der Kampfplatz, auf dem unser Wille die Laufbahn
von der Kindlichkeit der Begierde bis zur reifenden
Einkehr durchmißt.

Ich glaube, daß der Geist unendliche Stufen durchläuft,
von undenklicher Zersplitterung bis zum Geist
des Ätheratoms, vom Geist des Minerals, der organischen
Substanz, der Zelle, der Pflanze und des Tieres bis
zum Geist des Menschen, und abermals in undenkbarer
Folge aufwärts. Diese Welt der Geister ist die wahre
Welt, von ihren Gesetzen wissen wir wenig, doch die
wunderbare Mannigfalt des Gesetzmäßigen fügt es,
daß unter unseren Augen geistige Gebilde mit eigenem
Bewußtsein entstehen, Zellenstaaten, Ameisenhaufen,
Bienenschwärme, Menschenstädte und Menschennationen.

Jede Geistesstufe bildet sich eine Erscheinungswelt
aus dem, was sie zu fassen vermag; die Welt, die der
Granit begreift, ist eine andere als die der Zelle, die
menschliche, von Geist und Sinnen erschaffene Welt
ist eine andere als die des Regenwurmes.

Die Geistesformen, die hinter uns liegen, gipfeln in
einem einzigen Willen: zur Selbsterhaltung und Arterhaltung.
Dieser Wille hat sich ein stets verfeinertes
Werkzeug geschaffen, das wir auf menschlicher Stufe
Intellekt nennen; der grobe, unmittelbare Wille zur
Erhaltung aber hat sich zugespitzt zum mittelbaren
Willen; dessen Gegenstand nennen wir Zweck.

Intellekt und Zweck beherrschen die ganze organische
Stufenfolge bis zum Menschentum, vom Geist der Alge
bis zum Geist des Staatsmannes sind sie nur gradweise
verschieden.

Der Mensch aber ist ein Geschöpf der Grenze. In ihm
endet die zweckhaft-intellektuelle Geistesform und entsteht
eine höhere. Im Menschen erwachen Gefühlsreihen,
die nicht mehr der Erhaltung dienen, ja ihr entgegenwirken
können. Ideen und Ideale, Liebe zum Nächsten,
zur Menschheit, zur Schöpfung, zum Überweltlichen
erfüllen das Leben des Menschen und sind zweckfrei,
sie dienen uns nicht, sondern wir dienen ihnen und
sind bereit, für sie uns zu opfern.

Hier beginnt das nächst höhere Geistesreich, das Reich
der Seele. Seiner sind wir nicht stärker teilhaftig, als
etwa die Zelle des intellektualen Reichs teilhaftig ist.
In diesem Reich und seiner Anschauungswelt sind wir
unmündige, stammelnde Kinder. Deshalb können wir
seine Welt, die nicht mehr die Welt der raumzeitlichen
Vorstellungen und Begriffe ist, nur ahnen, nicht erfassen.

Von dieser Grenze aus scheidet sich alles Seiende.
Die durchlaufenden Welten erscheinen als die Weltseite
der Schöpfung, was ihnen angehört, wird im Sinne
der Einsicht zum Unwesentlichen, im Sinne der Ethik
zur Sünde. Der Gottseite der Schöpfung, dem Kommenden,
das uns als Vollendung erscheint, und das
der Beginn neuer unendlicher Stufenfolge ist, streben
wir entgegen, und es steht bei uns, wie weit wir in uns
und um uns das kommende Reich schon im irdischen
Dasein verwirklichen.

Dies ist die Sendung des Menschengeschlechts: die
mittlere Reihe der Schöpfung zu vollenden und die
höhere Reihe der Welten zu beginnen, und dies ist seine
Verantwortung: aus niederem Geist göttlichen Geist
zu verklären. Erlösung aber bedeutet, daß diese Verklärung
aus eigener Kraft nicht möglich ist, daß dem
guten Willen die rettende Kraft zu Hilfe kommt.

Guter Wille, Vertrauen und Liebe öffnen unsere
Herzen den göttlichen Strahlen, die uns allerwärts umfließen,
und helfen die Herzen unserer Brüder öffnen.
Hierin ist alle Glaubens- und Sittenlehre beschlossen;
es gibt kein Tun und Vollbringen, das selig macht,
selig macht nur die Gesinnung. Es gibt kein sittliches
Handeln, sondern einen sittlichen Zustand, der unrechtes
Handeln ausschließt. Es gibt keine absoluten Werte außer
jenen dreien, die uns dem Reich der Seele entgegenführen,
alle anderen irdischen Güter sind bestenfalls
Mittel.

Ich glaube, daß im vollendeten Reich der Seele alle
Erscheinungen und Kategorien der intellektualen Welt
beendet sind, mit ihnen die kämpfende Individualität,
die Vergänglichkeit und die intellektuale Einsicht. Hier
liegt die Grenze unserer Sprache und Vorstellungskraft.
Es versagen alle Symbole.

Nur ein geringes und unvollkommenes Bild möchte
ich andeuten, um eine Abstufung zu versinnlichen, die
vom raum-zeitlichen Erkennen hinweg die Richtung zu
einer unmittelbaren, adäquaten Einsicht ahnen läßt.
Man lehrt uns die Geschichte eines Landes, und wir gewinnen
ein zeitliches Bild. Es geschieht, daß wir später
dieses Land durchstreifen, es reiht sich Erlebnis an Erlebnis,
Ort an Ort, auf den Linien unserer Fahrt durchdringen
wir das Gleichzeitige. In der Erinnerung aber
verschmilzt alles, es entsteht in uns ein Bild, in dem
das Räumlich-Zeitliche in eine untrennbare Einheit
verwachsen ist, das wir mit allen inneren und äußeren
Sinnen besitzen. Wir wissen mehr als wir gesehen und
erfahren haben. Unser Geist hält uns eine eigene Schöpfung
vor Augen, und wohin wir ihn konzentrieren,
glauben wir wahrzunehmen, was ist und was war, was
sein kann und was nicht sein kann, fast möchten wir
sagen, was werden wird. Und dennoch dies alles nicht
an der doppelten Schnur von Raum und Zeit, sondern
innerlich, gefühlt, organisch.

Ich glaube, daß mein einfaches Bekenntnis nichts
enthält, was nicht in höchster Vollkommenheit in den
heiligen Schriften aller Zeiten verkündet ist. Was wir
in uns zu schaffen glauben, wird stets die einseitige,
dunkle Spiegelung der nie zu erfassenden Wahrheit sein.
Doch die Mannigfalt der Spiegelungen in der Vielzahl
der Seelen gibt uns die Vielseitigkeit des Erlebnisses,
deren wir bedürfen, und die Wiederkehr der großen
Züge gibt uns die Gewißheit einer abgebildeten Wahrheit.
Unser Glaubensleben aber wird neu und lebendig,
wenn nicht tote Schriften und verbriefte Ordnungen
das Wort verwalten, sondern wenn es von neuem beginnt,
in allen Herzen zu zeugen und zu keimen.

Für unser weltliches Leben entnehmen wir dem Glauben
und dem Wort die Werte und die Maße. Nennen
wir es das Reich des Himmels, das Reich Gottes oder
das Reich der Seele: was uns ihm nähert ist gut, was
uns entfernt, ist schlecht. Glück, Leben, Wohlstand, Macht,
Kultur, Heimat, Nation, Menschheit, sind die höchsten
irdischen Werte. Wohl dem, der keinen von ihnen zu
opfern braucht, für den sie Mittel zum Göttlichen bleiben.
Wir aber werden sie messen an den Maßen der Seele,
des Glaubens und der Gerechtigkeit, und wo sie das
Maß nicht erfüllen, da müssen sie sich fügen oder weichen.

Krieg

In dieser Betrachtung, die der Einstellung unserer
Geister auf Gegenwärtiges und Künftiges gewidmet
ist, hat der Krieg nicht bloß die Bedeutung des bewegenden
Ereignisses, das die Zeiten scheidet, sondern auch
des kritischen Ereignisses, das den Zustand, in dem das
Abendland bisher gelebt hat, offenbart.

Es ist seltsam, wie wenig unsere Zeitgenossen begreifen,
daß ein Zeitalter versunken ist und daß von dem Glanze
jener Tage nichts wiederkehrt. So wie sie noch immer
von Vierteljahr zu Vierteljahr das Ende des Kampfes
voraussehen, so glauben sie und werden sie glauben,
bis das neue Geschlecht sie ablöst, daß nach dem Frieden
und einer kurzen Übergangszeit das wieder eintritt, was
sie normale Verhältnisse nennen. Freilich werden die
Schulden ein Kopfzerbrechen machen; so mag man
eine Zeitlang sparsamer leben, und alles wird sich finden.

Nichts wird sich finden, alles muß neu geschaffen
werden in eiserner Arbeit. Neu wird unsere Lebensweise,
unsere Wirtschaft, unser Gesellschaftsbau und
unsere Staatsform. Neu wird das Verhältnis der Staaten,
der Weltverkehr und die Politik. Neu wird unsere
Wissenschaft, ja selbst unsere Sprache.

Wem von euch ist es nicht in den Sinn gekommen,
wenn er einen der frühen Schriftsteller der verflossenen
Epoche las, etwa Stendhal oder Balzac, daß er sich fragte:
Wie, ist das möglich? Dreißig Jahre vor dieser Zeit
blühte das spielende Jahrhundert in seinem Perlmutterglanz,
und diese Menschen in dunklen Kleidern reden in
ihrer neuen Aktensprache der Wissenschaft von Industrie
und Börse, von Dampfschiffen und Kammern, von
bürgerlicher Gesellschaft und Militarismus, und wundern
sich nicht über die Neuheit ihrer Welt, und wissen kaum,
was vor ihnen war? Ist dann wirklich einmal die Rede
von einem alten Edelmann, der in jener Tändelzeit
jung war, so erscheint er wie ein Fossil, ein Abgestorbener,
ein zopfiges Gespenst.

So fremd werdet ihr an uns vorüberschreiten. Wir,
die wir uns auf Sachlichkeit manches zugute taten, und
wissenschaftlich, ernst, wo nicht gar tief zu sein wähnten:
Wir werden euch trotz aller unserer Technik leichtfertig,
flach, vorurteilsvoll, vielleicht auch roh vorkommen,
und der negerhafte und pathetische Luxus, mit dem
wir uns umgaben, wird euch nicht wie der des 18. Jahrhunderts
eine Grazie, sondern ein Abscheu sein. Denn
euer Leben wird abermals ernster und härter, doch so
Gott will geistiger und reiner, und in seinen Freuden anmutiger
sein.

Der Krieg ist es, der euch von uns scheidet. Wir werden
ihn begreifen, wenn wir ihn als das kritische Ereignis
fassen, das er ist, als den Ausbruch aller tiefen Übel und
Schwächen der abgelaufenen Epoche. Denn jede Deutung
als eines Mißgeschickes, Mißverständnisses, schuldhaft
gewollten Frevels versagt. Schuld ist freilich in
die örtlich-zeitliche Bestimmung des Geschehenen verstrickt,
Schuld von allen Seiten. Doch wenn ein Erdteil
sich jahrelang zerfleischt und so wenig wie am ersten
Tage seine Gründe und Ziele kennt, so ist die geistige,
sittliche und physische Erkrankung in den Tiefen seines
organischen Aufbaus verwurzelt.

Die Krise, die wir erleben, ist die soziale Revolution.
Der Grund, weshalb sie sich nicht im Innern der Nationen,
sondern an ihren Grenzen entzündet hat, liegt in der
Eigenart unserer Wirtschaft, die zur Weltwirtschaft erwachsen
ist, und die in ihren Auswirkungen, Imperialismus
und Nationalismus, die explosivsten ihrer Konflikte
an den Rändern der Staatseinheiten gehäuft hat. Die
schwerer entzündlichen Sprengstoffe im Innern der fester
gefügten Staaten bleiben einstweilen unberührt, durch
den Druck von den Grenzen her gebändigt.

Als unbändige Volksvermehrung vereint mit der
Mechanisierung den individuellen Produktionsprozeß
vernichtete, wurde die Erde eine einzige gewaltige Produktionsstätte.
Doch ihre nationale Spaltung blieb, und
innerhalb der Nationen vertiefte sich die Spaltung der
Stände. Wirtschaftlich betrachtet: eine große Fabrik, doch
nicht einheitlich gebaut, sondern in den Wohnhäusern
und Kammern eines Straßenvierecks untergebracht und
unter den Hausparteien aufgeteilt. Die politische und
die soziale Entwicklung hielt mit der wirtschaftlichen
nicht Schritt. Das ging so lange, als sich die Erzeugung
in mäßigen Grenzen hielt und der Nationalismus sich
langsam entwickelte.

Als aber die Staaten, nationalistisch erstarkt, sich gezwungen
sahen, eine energische Wohlstandspolitik zu
treiben, um ihren wachsenden Aufwand für Zivilisation,
Rüstung und Machtentfaltung zu bestreiten, als die
Mechanisierung den Staatskörper ergriffen und ihn zum
bewußten Wirtschaftssubjekt und Konkurrenten gemacht
hatte, gab es Zwiespalt zwischen den Parteien.

Jeder wollte so viel Arbeit wie möglich, denn Arbeit
bringt Nutzen. Um zu arbeiten wollte er so viel Rohstoffe
wie möglich, und um sie zu bezahlen, wollte er
so viel Absatz wie möglich. Er wollte sogar noch mehr
Absatz, als zur Bezahlung der Rohstoffe nötig war, denn
die heimische Produktion sollte alle anderen überflügeln,
und der Absatz im eigenen Lande ließ sich nicht beliebig
steigern. Was er nicht wollte, waren fremde Fabrikate
im eigenen Lande, denn die beeinträchtigen den Absatz,
die Preise und den Nutzen.

Der Kampf ging also um Rohstoff und Absatz, politisch
ausgedrückt um Kolonien und Einflußgebiete. Die Welt
war aber klein geworden, die unbesetzten Gebiete knapp
und von allen umworben.

In sein letztes Stadium trat der Kampf, als die äußerste
Schlußfolgerung gezogen wurde: Schutzzoll. Der hatte
bei den meisten überdies politische Gründe: Man wollte
die Intensivwirtschaft des Bodens erhalten, um im Kriege
Selbstversorger zu sein, und um den herrschenden Stand
der Grundbesitzer gegen Bodenentwertung zu schützen.
Gleichzeitig begann der Kunstgriff, den man drüben
dämpfen (dumping) nennt: Man warf dem Gegner
die eigene Überschußware unter Selbstkosten über die
Zollmauer und schädigte sein Schutzsystem.

Allmählich war auch der Nationalismus zum Gipfel
gestiegen, denn die europäischen Unterschichten waren
in die Historie getreten. Bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts
waren sie anational gewesen, Geschichte war
nur von den herrschenden Kasten gemacht worden; jetzt
waren sie verbürgerlicht, zivilisiert und interessiert, und
gaben dem Wirtschaftskampf die nationale Färbung.
Durch Staatenbildung, Staatenerstrebung und Irredentismus
mehrten die neuen Nationalgefühle, insbesondere
die östlichen, den politischen Sprengstoff.

Im Innern der Staaten aber bestand die schroffe
Scheidung der Stände. Das Proletariat, an der Tatsache
des Produktionsprozesses interessiert, an seinem Verlauf
nahezu unbeteiligt, war etwa in der Lage des Matrosen,
dem das Schiff wichtig, die Ladung gleichgültig
ist; es führte seinen Wirtschaftskampf, und zwang den
Unternehmer, für jede Lohnerhöhung sich durch Zollerhöhung
und gesteigerten Absatzdrang schadlos zu halten.

So verlief der imperial-nationalistische Wirtschaftskampf
nach außen und innen vollkommen anarchisch.
Wenigen war er in seinem logischen Zusammenhang
bewußt; am wenigsten den Staatsmännern, die ihn
führten. Klar war nur der Drang, den eigen-nationalen
Einfluß zu heben, den fremden zu schädigen, den eigenen
Absatz zu fördern, den fremden zurückzudrängen; so
lückenhaft aber war der Zusammenhang, daß viele,
unter ihnen Bismarck, am Werte des wichtigsten Kettengliedes,
der Rohstoff-Kolonien zweifelten. Bekannt
waren auch die Kampfmittel; es waren Bündnisse, Zollverträge,
Rüstungen zu Land und See, Einsprüche
gegen fremden Erwerb, Einmengung in Konflikte. Was
als Endzustand vorschwebte, ist schwer zu sagen: allenfalls
eine etwas bessere Erdeinteilung, als man sie gerade
hatte; meist war man auf den gelegentlichen Vorteil
aus.

Niemand war sich auch recht darüber klar, wo ihn der
Schuh drückte. England schob sein Mißbehagen auf
Mängel seiner technischen Erziehung und die Konkurrenz
der Deutschen; Deutschland litt an seiner geographischen
Lage und fand sich von Erwerbungen ausgeschlossen;
Frankreich merkte, daß seine Industrie zurückging, und
fand, daß das elsässische Textilgebiet ihm fehle; Amerika
klagte über hohe Löhne und Finanzkrisen und griff zu
Schutzzöllen. Nie wurde auch nur ein Versuch gemacht,
die Anarchie in Ordnung zu verwandeln.

Die innere Anarchie: wenn die Außenwirtschaft ihre
Grenzen hat, so muß die Innenwirtschaft ergiebiger,
vor allem solidarischer gestaltet werden. Kräfte und
Stoffe im Innern sinnlos vergeuden, um sie von außen
unter Opfern wiederzugewinnen, ist keine gesunde Wirtschaft.

Die äußere Anarchie: wenn alle sich um die kargen
Tröge des Absatzes und Rohstoffes streiten, so muß geteilt
werden. Durch den Kampf wird das Futter nicht
mehr, sondern weniger, denn es wird verdorben und
zertreten.

Doch es fehlte nach außen die Einsicht, nach innen der
Ansporn; trotz aller Reibungskämpfe schöpfte die Welt
aus dem Vollen wie niemals zuvor und niemals wieder,
und die leichte Bereicherung äußerte sich in Indolenz.

Anarchie der Wirtschaft und Gesellschaft ist die Grunderscheinung
und Schuld des Vulkanismus, der unter der
politischen Oberfläche des Abendlandes bebte, und seine
kritischen Zonen unter die Staatengrenzen breitete.
Eine zweite Reihe von Erscheinungen, die politische
Taktik der Großstaaten während der letzten vierzig Jahre,
lockerte die Kruste, und eine dritte, fast nebensächliche und
zufällige Reihe, die Ereignisse um 1914, bestimmten
Zeit und Ort des Ausbruchs.

Auch an der zweiten Reihe der Schuld und Irrung
sind alle Staaten beteiligt. Sind sie entschuldbar bei
der ersten, so sind sie es auch bei der zweiten, denn die
mangelnde Einsicht in die Grunderscheinung äußert sich
in der Hilflosigkeit des politischen Handelns.

Die Schuld Frankreichs ist die tiefste, aber auch die
menschlichste. Das Rheingold des Elsaß ist nur das
Sinnbild eines schwereren Verlustes. Unermeßlich ist,
was diese Nation in vergangenen Jahrhunderten Europa
geschenkt hat. Sie trug die Zivilisation und einen Teil
der Kultur des Kontinents vom Westfälischen Frieden
bis zur Revolution und brachte die bürgerliche Freiheit.
Sie konnte aber, nach der Art ihrer Gaben, nur schenken,
so lange sie mächtig war. Die Macht war verloren, sie
gab uns die Schuld und spaltete in ihrer Leidenschaft
Europa derart, daß jede politische Orientierung von den
Vogesen ausgehen mußte, und nur die Wahl blieb: für
den einen oder den anderen. Damit war die Freiheit
der europäischen Politik vernichtet.

Englands Schuld ist fast eine persönliche, ein seltsamer
Zug in diesem so unpersönlichen Lande. Auch England
hatte viel gegeben, noch mehr erworben, und manches
verloren. Die Pax Britannica stand hinter der Pax
Romana nicht zurück. Man mag streiten, ob es recht ist,
daß ein Volk den dritten Teil der Erde besitzt; dieses
Volk hat ihn besessen und mit wenigen Ausnahmen
seiner großen Verantwortung entsprechend verwaltet.
In seinen Kolonien und Herrschaften war jeder Fremde
unbehelligt, häufig gut aufgenommen, ja gern gesehen,
alle Häfen und Kohlenplätze standen offen. Das Land
begnügte sich mit Freihandel, aus wohlverstandenem,
aber von Kleinlichkeit freiem Interesse. Seine Politik
war eigensüchtig, gewalttätig, aber klar erkennbar,
weit mehr auf eigenen Nutzen als auf fremden Schaden
gerichtet. Das änderte Eduard VII. Er war zu lange
Kronprinz gewesen und hatte sich in den Jahren erzwungener
Muße und verhohlener Kritik die alten intriganten
Bündnismethoden der europäischen Höfe angeeignet;
er trieb sie zum Gipfel, indem er die Vogesenspaltung
ausnutzte und Deutschland isolierte. Wie weit
die Sorge um die sinkende Wirtschaftskraft seines Landes,
wieweit verwandtschaftliche Verfeindung ihn bestimmte,
ist schwer zu sagen; er war kein dämonischer Charakter
und wurde dennoch zum Dämon Europas.

Rußland litt an den Schwächen orientalischer Reiche.
Über sich selbst hinausgewachsen hatte es seinem tief angelegten,
kindlich verträumten Volk zwar einige europäische
Formen, doch keinen Wohlstand, keinen Mittelstand,
keine Bildung, keine eigene Industrialwirtschaft
und keinen Verkehr erworben. Die Regierung wagte
nicht, der unerfahrenen Nation die Verwaltung anzuvertrauen,
daher blieb ihr nichts anderes übrig, als die
dünne, verfeinerte und theoretisierende Intelligenz zu
verfolgen, das Volk zu verblöden und sich selbst durch
das verbrauchte Mittel der Expansion zu stärken. Der
Balkanstreit mit Österreich, die Schuldhörigkeit zu Frankreich
bestimmte seinen Weg. Es ist kein Zufall, daß nach
Ausbruch des Brandes russische Staatsintrige die Pulverkammer
aufschloß und die letzte Explosion auslöste.

Daß Deutschland bei seinem gegenwärtigen inneren
und äußeren Aufbau nicht imstande ist, eine folgerichtige
und langatmige auswärtige Politik zu führen, habe ich
in vielen Schriften, zum Teil lange vor Beginn des
Krieges dargelegt. Es fehlen uns die Menschen und
Einrichtungen, vor allem die Einheitlichkeit des Willens,
der Initiative und Verantwortung, die organisch eingestellte
Stetigkeit und Überlieferung. Diese Mängel
sind nicht durch Personen und Ämter verschuldet, sondern
durch uns selbst, die wir nicht unser Geschick selbst in die
Hand nehmen, Männer unseres Vertrauens zur Ernennung
vorschlagen, ihnen dann aber auch die Macht und
volle Verantwortung gewähren; die wir vielmehr uns
von einer kleinen, nicht übermäßig geschäftstüchtigen
Kaste und deren Assimilanten verwalten lassen, die sich
hilflos im bureaukratisch-parlamentarischen Dickicht, im
neunzigfachen Veto verstrickt und obendrein von unserem
Mißtrauen verfolgt wird.

Die Fehler kurzatmiger und unsteter Politik treten
darin zutage, daß man sich in alles einmischt, für die Galerie
arbeitet, alle anderen stört und nichts für sich erreicht.
Es ist nicht gesagt, daß man niemand stören und
sich mit niemand verfeinden darf, aber eines ist sicherlich
falsch: wenn man alle stört und sich mit allen verfeindet.
Wir haben Frankreich gestört in Marokko, England in
Transvaal, Rußland in Konstantinopel, Japan in Shimonoseki.
Wir haben Gelegenheiten zu Verständigungen
versäumt mit England, Rußland, Japan, und, innerhalb
gewisser Grenzen, mit Frankreich.

Nicht um unsere Fehler stärker zu betonen als die
anderer, sondern deshalb, weil sie unsere Fehler sind und
uns näher angehen als die anderer, müssen wir uns bereit
finden, ein Unwägbares zu beobachten, das unsere
Politik durch eine gleichsam atmosphärische Einwirkung
geschädigt hat.

Es ist kaum einzuschätzen, wie stark die letzte Generation
vom Einfluß Richard Wagners gebannt war, und zwar
nicht so entscheidend von seiner Musik wie von der Gebärde
seiner Figuren, ja seiner Vorstellungen. Vielleicht
ist dies nicht ganz richtig: Vielleicht war umgekehrt
die Wagnersche Gebärde der erfaßte Widerhall – er
war ein ebenso großer Hörer wie Töner – des Zeitgefallens.
Es ist leicht, eine Gebärde aufzurufen, schwer,
sie zu benennen: sie war der Ausdruck einer Art von theatralisch-barbarischem
Tugendpomp. Sie wirkt fort in Berliner
Denkmälern und Bauten, in den Verkehrsformen
und Kulten einzelner Kreise, und wird von vielen als eigentlich
deutsch angesehen. Es ist immer jemand da, Lohengrin,
Walther, Siegfried, Wotan, der alles kann und
alles schlägt, die leidende Tugend erlöst, das Laster
züchtigt und allgemeines Heil bringt, und zwar in einer
weitausholenden Pose, mit Fanfarenklängen, Beleuchtungseffekt
und Tableau. Ein Widerschein dieses Opernwesens
zeigte sich in der Politik, selbst in Wortbildungen,
wie Nibelungentreue. Man wünschte, daß jedesmal von
uns das erlösende Wort mit großer Geste gesprochen
werde, man wünschte, historische Momente gestellt zu
sehen, man wollte das Schwert klingen und die Standarten
rauschen hören. Die ernste Zeit hat diesen Geschmack
der älteren Generation gemäßigt. Unser ältlich-nüchterner
Kanzler möge durch die Aussicht auf fünf Krönungszüge
im Osten sich nicht bewegen lassen, ihn zu beleben.

Innerhalb einer ärmlichen, im Ziele nicht erkennbaren
Außenpolitik wirkte diese Gebärde zuerst verblüffend,
dann aufreizend und Mißtrauen erregend. Es
kam so weit, daß man uns, die gutgläubigste aller Nationen,
für Schaumschläger und Intriganten hielt.
Unser gewaltiger Machtaufstieg hätte uns verpflichten
sollen, soviel wie möglich zu schweigen, so wenig wie
möglich uns einzumischen.

In dieser zweiten Reihe von Erscheinungen, den politischen,
die den vulkanischen Grund lockerten, sind abermals
Fehler von allen Seiten einbegriffen, auch von der
unseren. Doch eines können wir mit gutem Gewissen
sagen: Eine subjektive Schuld liegt bei unserem Volke
nicht. Es war unser Fehler, daß wir nicht wußten,
was wir wollten; eines wollten wir sicher nicht: den
Krieg.

Die dritte und weitaus nebensächliche Reihe, die der
örtlich und zeitlich auslösenden Momente, haben wir
nicht zu erörtern, denn uns ist es nicht um Zeitgeschichte,
sondern um Zeitwesen zu tun. Erst in Jahren,
vielleicht niemals, werden diese Wirrnisse sich klären,
jedenfalls nicht früher, als bis die Einzelheiten der
französisch-englischen Abmachungen und die Vorgänge
des österreichisch-serbischen Ultimatums offen liegen.

Was uns betrifft, ist dies: Der Krieg, eine soziale
Revolution, erzeugt durch äußere und innere wirtschaftliche
Anarchie und soziale Spannung, beschleunigt durch
die Fehler der Kabinette.

Und wenn von einer wahrhaften, tiefen Schuld der
Nationen gesprochen werden soll, so ist es die der Unterlassung.
Es fehlte der Welt an schöpferischen, sittlichen
Gedanken. Jeder fühlte, daß die Erde in ein neues
Stadium der Zivilisation getreten war, daß sie anfing,
eng und gefährlich zu werden. Doch man scheute sich,
die Gesetze dieser Umwälzung, der Mechanisierung, zu
ergründen und um ihre sittliche Erlösung zu ringen.
Große Nationen traten wiedergeboren und ermächtigt
auf den Schauplatz der Geschichte; allein sie besannen
sich nicht, daß sie gesandt und verantwortlich waren,
der Welt Ideen und Ideale zu schenken. Auch wir haben
nichts geschenkt und geopfert, obwohl unsere Nation sich
verjüngt und erneut hatte; unsere Schuld ist schwer,
denn wir Deutschen sind um der Idee willen da.

Nur den einen Gedanken hatten die Völker: wachsen und
sich bereichern, aufsteigen und überflügeln, mächtig werden
und erraffen. Und ihre Staatsmänner dienten diesen
Zielen mit den alten Mitteln der List und Gewalt, mit
den kleinen Mitteln der Heimlichkeit und Verständigung,
der Begünstigung, Verlockung und Drohung, des Geldes
und der Betriebsamkeit, mit den großen Mitteln der
Rüstung zu Land und Meer. Jeder hoffte, der Klügere
zu sein, unbemerkte Vorteile in merkliche zu verwandeln,
den anderen klein zu kriegen, ohne daß er sich versah.
Selbstverständlich schien: Mein Nutzen ist dein Schaden,
mein Leben ist dein Tod. Warum sollte das, so meinte
man, nicht in alle Zeit so weitergehen, da es doch immer
gewesen war? Es konnte nicht weitergehen, denn alle
Nationen waren zum Bewußtsein erwacht und kannten
die armseligen Spielregeln, einer so gut wie der andere.

Daraus aber war gerade die höhere Pflicht zu entnehmen:
Endet dies unergiebige und würdelose Spiel.
Wetteifert; schafft sittliche Ideen, die allen dienen
und niemand vernichten, schafft den universalen Gedanken
der Solidarität, nicht durch lahme Schiedsgerichte
und kraftlose Paragraphen, sondern durch lebendiges
Zusammenwirken; tut das soziale Unrecht ab im Innern
und das barbarische im Völkerverkehr; wandelt die
Anarchie in Ordnung; schafft dem Gedanken der Menschheit
sein Recht, doch nicht in verblasenem Pazifismus
und utopischer Duselei; beginnt da, wo die Gefahr am
dringendsten, die Schwierigkeit am größten, die Arbeit
am härtesten ist, beginnt mit der Wirtschaft. Und dann,
wenn das Gröbste geleistet ist, steigt auf zum Kulturellen,
zum Geistigen und Menschlichen.

Noch heute wird es viele geben, die im Glauben
an die Heiligkeit der Interessen und in selbstbewußter
Erkenntnis des sogenannten Durchführbaren – nämlich
des Trivialen – und des sogenannten Uferlosen – nämlich
der sittlichen Pflicht – diese Gedanken verlachen. Ich
sage euch aber: Der kommende Friede wird ein kurzer
Waffenstillstand sein, und die Zahl der kommenden
Kriege unabsehbar, die besten Nationen werden hinsinken
und die Welt wird verelenden, sofern nicht schon
dieser Friedensschluß den Willen besiegelt zur Verwirklichung
dieser Gedanken.

Ein Völkerbund ist recht und gut, Abrüstung und
Schiedsgerichte sind möglich und verständig: doch alles
bleibt wirkungslos, sofern nicht als erstes ein Wirtschaftsbund,
eine Gemeinwirtschaft der Erde geschaffen wird.
Darunter verstehe ich weder die Abschaffung der nationalen
Wirtschaft, noch Freihandel, noch Zollbünde: sondern
die Aufteilung und gemeinsame Verwaltung der internationalen
Rohstoffe, die Aufteilung des internationalen
Absatzes und der internationalen Finanzierung.

Ohne diese Verständigungen führen Völkerbund und
Schiedsgerichte zur gesetzmäßigen Abschlachtung der
Schwächeren auf dem korrekten Wege der Konkurrenz;
ohne diese Verständigungen führt die bestehende Anarchie
zum Gewaltkampf aller gegen alle.

Der Wirtschaftsbund aber ist so zu verstehen:

Über die Rohstoffe des internationalen Handelns
verfügt ein zwischenstaatliches Syndikat. Sie werden
allen Nationen zu gleichen Ursprungsbedingungen zur
Verfügung gestellt, und zwar für den Anfang nach
Maßgabe des bisherigen Verbrauchsverhältnisses. Späterhin
wird das wirtschaftliche Wachstum der einzelnen
in Rechnung gezogen.

Die gleiche zwischenstaatliche Behörde regelt die Ausfuhr
nach entsprechendem Schlüssel. Jeder Staat kann
verlangen, daß die ihm zustehende Ausfuhrquote ihm
abgenommen werde. Sie verringert sich entsprechend,
sofern er die auf ihn entfallende Einfuhr ablehnt. Die
Lieferungen der Staaten geschehen im gewohnten
Verhältnis ihrer Gütergattungen. Freie Verständigungen
über Abänderungen können getroffen werden, Quotenaustausch
ist zulässig.

An internationalen Finanzierungen, die zu Lieferungen
führen, kann jeder Staat Beteiligungen im Verhältnis
seiner Ausfuhrquote verlangen.

Dies sind die grundsätzlichsten Bestimmungen, die
vereinbart werden müssen, sofern nicht der stille Wirtschaftskrieg
in seiner alten Form, oder aber, allen Abmachungen
zum Trotz, der offene Wirtschaftskrieg in
neuen ungeahnten Formen ausbrechen soll, der entweder
zur Verarmung der nicht selbstversorgenden Staatsgruppen,
oder zu unaufhörlichen Kriegsgewittern führt.

Jahrzehnte werden vergehen, bis dieses System der
internationalen Gemeinwirtschaft voll ausgebaut ist;
weiterer Jahrzehnte, vielleicht Jahrhunderte bedarf es,
um die zwischenstaatliche Anarchie durch eine freiwillig
anerkannte oberste Behörde zu ersetzen, die nicht ein
Schiedsgericht, sondern eine Wohlfahrtsbehörde sein
muß, der als mächtigste aller Exekutiven die Handhabung
der Wirtschaftsordnung zur Verfügung steht.

Pazifist im üblichen Sinne bin ich nicht, schon deshalb,
weil ich es nicht für möglich halte, irgendein Übel restlos
aus der Welt zu schaffen. Ich halte den Krieg für
ein großes Übel, doch nicht für das größte, und könnte
mir denken, daß noch in Jahrhunderten hier und da
zwischen Völkerschaften gekämpft wird. Niemals wieder
darf es aber geschehen, daß die ganze bevölkerte Erde
dem Blutrausch verfällt. Kein Schlagwort ist so elend
Lügen gestraft worden wie das von den sittlich und geistig
regenerierenden Kräften des Krieges, wie das von der
großen Zeit. Gewiß geschieht an allen Fronten Großes,
und Größeres vielleicht da, wo in dunkler Stille die
Herzen der Mütter bluten. Doch wer hat so frevelhaft
am Wert der Menschheit gezweifelt, daß Mut und Opfer
ihm des Beweises bedurften?

Kahle Täuschung ist es, zu tun, als ob Front und
Heimat zwei verschiedene Nationen wären, die heldenhafte
der Söhne, die anfechtbare der Väter. Wir alle
sind eine Nation, wir haben einen Ruhm und eine
Schuld. Jeder ist allen und jeder für alle verantwortlich.
Unser Ruhm ist das mutige Erdulden und Leisten
der Front, das stille Opfern und Entbehren der Heimat;
unser aller Verantwortung ist es, daß das Gesetz Deutschlands
seine Kraft verlor, daß die Sittlichkeit sank, daß
der Geist verflachte. Überblicken wir alle Länder, die
unmittelbar oder mittelbar vom Kriege ergriffen sind,
so finden wir überall die gleiche Entsittlichung in den
Formen der gierigen Bereicherung, der Korruption,
des Schwindels, der Denunziation, der Spionage, der
Bosheit und Lüge. Überall die gleiche Entgeistigung
in den Formen der Phrase, der Trivialität, der Urteilslosigkeit,
des Selbstlobes, des niederen Massengeschmacks.
Diesen Krieg erträgt die Erde nicht zum zweitenmal,
wenn sie ihn physisch überstände, so ginge sie seelisch zugrunde.

Doch was bedeutet der nächste Krieg, da der gegenwärtige
dauert? Da in jeder Stunde, von Bruderhand
erschlagen, Menschen, unsere Menschen, unsere Brüder
ihr Leben verhauchen? Was ist aus uns geworden, daß
wir das ertragen?

Wir wollen einen ehrenvollen Frieden, und wir werden
ihn haben. Doch die Zeit ist gekommen, daß die
Menschheit den Frevel nicht mehr ertragen darf, denn
heute weiß sie, eingestanden oder nicht: Dies Schlachten
kann noch Jahre, kann noch Jahrzehnte fortgehen und
wird dennoch das Angesicht der Erde nicht ändern, außer
durch Verwüstung.

Es ist Zeit. Die Großen und Mächtigen haben gesprochen
und den Krieg verurteilt. Es ist nicht einer,
der ihn verteidigt; doch sie wissen nicht, wie sie ihn beenden,
sie glauben, daß ihre Forderungen zu weit auseinander
gehen.

Es ist Zeit, daß die Niederen und Geringen ihre
Stimme erheben und Zeugnis ablegen, denn was in
Jahren geschehen muß, das kann auch heute sein. So
wahr wir fest entschlossen sind, jeder für sein Land zu
kämpfen und zu sterben, solange ein ehrenvoller Friede
uns nicht gewährt wird, so wahr wir uns unverbrüchlich
einordnen in die Gesetze unseres Staates und in die
Gefolgschaft unserer Führer, so wahr ist es unsere menschliche
und göttliche Pflicht, an jedem neuen Tage von
neuem die Hand auszustrecken und zu sagen: Brüder,
laßt uns in Ehren und in Menschlichkeit uns finden.
Wahrhaftig: Nicht der wird in Krieg und Frieden der
Stärkere sein, der selbstgerecht und gekränkt die Versöhnung
abweist, und nicht der wird, wenn es sein muß,
sich schlechter schlagen, der sein Gewissen entlastet. Für
die Unberührbarkeit und Ehre des Landes, für die Freiheit
und den Lebensraum seiner Kinder zu streiten, ist
Gottes Recht; wer um Ruhmsucht und Eroberung
den Kampf will, über den kommt das Blut der Unschuldigen.

Die Großen haben gesprochen. Es ist Zeit, daß die
Kleinen und Geringen reden, bevor die Steine und die
Gräber ihren Mund auftun. Und da ich unter den Geringen
ein Geringster bin, so will auch ich meine Stimme
erheben, so schwach sie ist.

So schwach meine Stimme ist, es gibt Pforten, vor
denen ein fallender Tropfen wie Erzklang dröhnt. Auch
wenn keines dieser Blätter in das fremde Land gerät,
so wird mein schwaches Menschenwort sich seinen Weg
bahnen, denn die Sprache, die aus heißem Herzen kommt,
bedarf keiner Laute, und wenn ihr Ruf auch nur einem
Herzen begegnet, so wird er ein Hagelkorn des Hasses
schmelzen. Dereinst aber wird sich die eisige Saat in
Tau verwandeln.

Feinde, Menschen, Brüder, höret! Es ist genug.

Ihr und wir, wir alle sind mit Blindheit und Wahnsinn
geschlagen. Im blinden Wahnsinn haben wir eine
Welt zertrümmert.

Ihr und wir, wir haben nur einen Gedanken: leiden
machen. Ihr und wir, wir jubeln, wenn Menschen brennend
aus den Lüften stürzen, wenn Menschen in der
See ersticken, wenn Menschen zerrissen und vergiftet
sterben, wenn man sie in Gefangenschaft treibt. Wir
lesen bei Mahlzeiten Dinge, von denen der tausendste
Teil uns erstarren machen müßte. Sind wir noch Menschen?

Die vier göttlichen Elemente, Feuer und Luft, Wasser
und Erde haben wir zu Werkzeugen des Todes gemacht,
und das genügte nicht, Gift und Hunger holte man
zu Hilfe. Aller menschliche Geist zählt und rechnet und
grübelt: noch eine neue Streitmacht, noch eine neue
Gewalt, noch eine neue Todesart.

Sieben Millionen sind tot. Sieben Millionen mal in
fünfzehnhundert Tagen hat der rasend gemachte, gehetzte
Tod ein blühendes, hilfloses Menschenherz zerschnitten,
und mit jedem Schnitt hat er ein zweites liebendes Herz
getroffen. Ungezählt sind die Krüppel, die Blinden,
die Wahnsinnigen und Gebrochenen; sie ziehen über die
Erde und zeugen wider uns und euch. Die Kreuze auf
den Feldern strecken ihre Arme aus, die gemordeten
Wälder recken ihre verstümmelten Äste, die aussätzige
Kruste der Erde, die zertrommelten Städte, sie blicken
auf aus erloschenen Augen und zeugen wider uns und
euch.

In Erdlöchern, in Schlamm und Wasser hocken seit
vier Jahren unsere Brüder, schützen ihre armen Leiber
gegen giftige Dünste, Eisensplitter und Bajonette und
trachten nach dem Leben der anderen. Dem Leib der
Erde und der Völker ist die Fruchtbarkeit unterbunden.
Bleiche Kinder wachsen auf, bleiche Mütter arbeiten
in Fabriken.

Der Wohlstand ist gebrochen, die friedlichen Gewerbe
sind tot, die See ist verödet. Was noch geschaffen und
geschleppt wird, sind Waffen. In den Städten aber rast
der Tanz um das Kalb. Inmitten der Entbehrung
prassen Bereicherte. Die Versuchung wächst, das Gewissen
betäubt sich, die Sitte wankt.

Um die Erde kreist eine Gewalt des Hasses, wie der
Planet sie niemals trug. Noch immer wächst sie, angefacht
durch Rache, Verleumdung, Angst und Verblendung.

Und doch ist die Welt nicht böse und nicht schlecht;
sie ist wahnsinnig und blind. Jeder glaubt, der andere
wolle ihn vernichten, und solange jeder das vom anderen
glaubt, bleibt allen nichts übrig, als zu kämpfen. Wollte
aber jemand auch nur einen Tag länger den Kampf
fortsetzen, als Unabhängigkeit, Unberührbarkeit und
Lebensraum seines Landes fordern, so wäre er für sich
allein, vor Gott und Menschen schuldig am Jammer
der Millionen, und es wäre ihm besser, daß er nie geboren
wäre.

Feinde, Brüder, es ist Zeit! Es ist sehr spät, und jede
Minute tötet, und doch ist noch Zeit. Denn noch tötet
jeder von uns in gutem Glauben, im Glauben an den
Vernichtungswillen des anderen. Es mag auch wirklich
in jedem Lande einige Menschen geben, die vernichten
wollen, Verblendete, die glauben, man müsse vom Tode
leben, vom Schmerz Gebrochene, die nach Rache schreien,
und, furchtbar zu sagen, vielleicht auch Gewinnsüchtige
und Machtgierige, die nach göttlichem Recht nicht fragen.
Es gibt auch solche, die meinen, das ewige Gesetz vertrage
einen Aufschub, wie schlechte Wechsel, und solche, die
wähnen, der Krieg sei ein Gottesurteil, der Gott des
Geistes und der Wahrheit sitze in Wolken wie Zeus auf
dem Berge Ida und warte, bis er seine Feinde in die
Hände seiner Lieblinge geben könne, damit sie mit
ihnen verfahren nach ihrer und seiner Willkür, und neues
Gesetz und Recht schaffen. Vielleicht glauben das in abgeschwächter
Form auch einige Staatsmänner, und
denken, der Krieg werde mit der Zeit die Lage so ändern,
daß sie doch noch in aller Stille einige Erwerbungen
machen können; deshalb scheuen sie sich, rund heraus
zu reden und zu sagen, was sie verlangen.

Aber ich schwöre euch, es gibt nicht ein einziges Volk
auf der Erde, das die Vernichtung eines anderen Volkes
will und wollen kann. Jedes Volk weiß in seinem inneren
Bewußtsein, daß es nur einen Frieden geben kann und
geben wird: der Friede, der in drei oder in zehn oder in
zwanzig Jahren geschlossen werden wird, ist genau der
gleiche Friede, der heute geschlossen werden kann und
geschlossen werden soll. Nur versöhnt er nicht mehr
lebendige Völker und gesunde Länder, sondern arme,
verrohte Krüppel und Stätten der Verwüstung.

Prüft das, und wenn es wahr ist, so sprecht es aus.
An dem Tage aber, an dem ihr, Völker der Erde, das
Wort aussprecht, das einfache, klare, selbstverständliche
Wort: Keinem Volke soll seine Unabhängigkeit und sein
angestammter Boden geraubt, keinem sollen seine Lebensbedingungen
verkürzt werden, an dem gleichen Tage ist
der Krieg gebrochen und der Frieden in eurer Hand.
Denn die Angst der Völker vor einander ist erloschen,
es können weder Gruppen noch Staatsmänner sie neu
entfachen, sie können auch nicht mehr durch vieldeutige,
geschäftskluge Forderungen den Zweifel offen lassen,
ob nicht doch, unter der Verhüllung von Sittensprüchen
der Angriff auf das Leben des anderen lauert.

Welchen Weg dann die Staatsmänner wählen, um
die leichte Aufgabe zu lösen, wie man zu Verhandlungen
kommt, ist ganz gleichgültig. Der einfachste Weg scheint
mir der beste. Es sollte zunächst jeder Staat fünf Forderungen
nennen, die er für die wichtigsten hält, dann
kann jeder rückfragen nach dem, was ihm unklar scheint
oder was er nicht verstanden hat, dann soll er antworten.

Es ist keine Gefahr, daß die Antworten unbefriedigend
ausfallen. Denn wem eine offenkundig ungerechte
Forderung abgelehnt wird, kann ebensowenig um deswillen
den Krieg fortsetzen, wie der, der eine offenkundig
gerechte Forderung ablehnt; es würde ein neuer Krieg
mit neuen Kriegsgründen sein, den niemand will. Sind
aber die Antworten erteilt, so mag man entscheiden,
ob eine neue Reihe schriftlicher Fragen gestellt oder die
mündliche Verhandlung begonnen werden soll.

Menschen und Völker, besinnt euch! Es geht um eure
Seelen. Es wird kein anderer Frieden über die Erde
kommen, als der Frieden der Gerechtigkeit und der guten
Gesinnung. Wäre ein anderer Frieden erreichbar, ihr
dürftet ihn nicht nehmen, denn er wäre kein Frieden,
sondern ein heimlicher, vergifteter Krieg. Der gerechte
Frieden, der Frieden Gottes kommt, wir mögen ihn
wollen oder nicht. Wollen wir ihn, so wird er uns geschenkt,
wollen wir ihn nicht, so wird er uns auferlegt.
Sind wir seiner würdig, so werden wir ihn erleben,
sind wir seiner unwürdig, so werden ihn auch unsere
Kinder nicht erleben.

Was der gerechte Frieden ist, wissen wir. Wissen wir
es, und handeln nicht danach, so sind alle unsere Sittensprüche
Heuchelei und unser Gewissen wird am Tage
der Entscheidung auf uns lasten. Wir tragen die Verantwortung
für eine Zivilisation und Kultur, für das Glück
und das Leben der Millionen. Diese Verantwortung
ist die kleinere. Wir tragen die Verantwortung um der
Gerechtigkeit und um unserer Seelen willen, diese Verantwortung
ist vor Gott und ist die größere. Die Seelen
der Erschlagenen stehen auf und fordern von uns Rechenschaft.
Sie fordern von uns nicht Rache, sondern Versöhnung
zur Ehre Gottes. Brüder, wir wollen einander
vergeben, damit uns miteinander vergeben werde. Nicht
der ist schwach, der Vergebung empfängt, nicht der ist
stark, der sie zurückweist.

Vier Jahre lang haben unsere Heere zu Lande, zu
Wasser und in der Luft einander standgehalten und sind
nicht ermüdet. Ihre Taten sind größer als alles Heldentum
der Sage und Geschichte. Das edelste und stolzeste
aber wird es sein von allem, was dieser alte Planet
erlebt hat und erleben wird, und ein Leuchten wird
von ihm ausgehen über das Weltall, wenn der Tag anbricht
des großen Opfers, der freien, menschlichen und
göttlichen Versöhnung. Der Tag, an dem wir uns vergeben
allen Haß und allen Kummer, alle Tränen und
alle Wunden, allen Tod und alle Rache. Der Tag, an
dem wir uns die Hände reichen, um gemeinsam die
Wunden zu heilen, die Witwen und Waisen zu trösten,
die Erde neuaufzubauen. An diesem Tage sind unsere
gefallenen Brüder wahrhaft verherrlicht, an diesem Tage
ist die Erde entsühnt, und das Gottesreich um einen
Schritt der Welt genähert.

Charakter

Wir wollen ein großes, starkes, freies Land, doch eine
andere Größe, Stärke und Freiheit, als die wir
kannten.

Wir wissen, daß Einrichtungen nicht Gesinnungen
schaffen, sondern von ihnen geschaffen werden. Die
Kruste ist starr, der Kern ist bildsam, wer das Sichtbare
umschaffen will, der muß den Mittelpunkt bewegen.

Von Gesinnungen und Einrichtungen, die kommen
werden, habe ich oft gesprochen. Zu euch, Freunde,
aber will ich von dem reden, was in der Wirkungsreihe
noch tiefer liegt.

Wie entstehen und ändern sich Gesinnungen? Erlebnis
wirkt auf Geist und wandelt ihn. Verschieden aber
wird von gleichem Erlebnis verschiedener Geist bestimmt,
und diese Verschiedenheit heißt Charakter.

Wir überschätzen maßlos die bequeme Gründlichkeitsmethode
des Historizismus, weil jeder fleißige Mensch,
deren es, ach, so viele gibt, sie sich aneignen kann. Im
Pragmatischen versagt sie fast immer. Wir überschätzen
die wirtschaftliche Methode, weil sie den Mut der Folgerichtigkeit
hat, doch wird sie dem Geist nicht gerecht,
weil sie ihre Voraussetzung zum Ziele macht, indem
sie von der Wirtschaft kommt und zur Wirtschaft führt.
Wir unterschätzen die reine Beobachtung des Geistes
und Charakters, weil sie Einfühlung an Stelle von Gelehrsamkeit
verlangt; hier fühlen wir uns nicht sicher und
fürchten uns unbewußt vor den Ergebnissen.

Verlangt man von jemand die Charakterbeschreibung
eines Menschen oder Volkes, so wird er mit dem geistigen
und seelischen Besitzstand beginnen. Mit Recht. Denn
dieser Besitz an Werten und Fähigkeiten entscheidet
über das geistige Sein, über den Wert der geistigen
Substanz. Unserer Frage jedoch ist es nicht um die Substanz,
sondern um ihre Bewegung und Wandlung, um
das Schaffen und Handeln zu tun, hier entscheidet nicht
der intellektuale, sondern der voluntarische Charakter.

Denn auf welcher geistigen und sittlichen Stufe wir
stehen, wissen wir. Wollen wir wissen, ob und wie
wir die nächste Stufe erreichen, so müssen wir die bewegenden
Kräfte prüfen.

Alle Form ist sichtbarer Geist. Wo immer wir Lebensäußerungen
und Einrichtungen beobachten, treffen wir,
sofern wir tief genug schürfen, auf die Wurzeln des
intellektualen und voluntarischen Charakters, Geist und
Willen. Und wenn bei einem so hochstehenden Volke
wie dem unseren, Trübungen sich zeigen und nicht
weichen wollen, so müssen wir die Ursachen in den
Willenskräften aufdecken können. Nicht in der energetischen
Größe der Willensstärke, denn die ist überschüssig,
sondern in Einseitigkeiten der Richtung, in unausgeglichener
Aktivität.

Die sichtbaren Mängel unserer Formen, Einrichtungen
und Gesinnungen habe ich in einem Buch, das vielen
von euch bekannt ist, geschildert. Bei ihnen wollen wir
nur so lange verweilen, bis uns über die Einheitlichkeit
ihrer Artung eine Vorstellung erwacht, die wir in der
Beobachtung unseres Charakters wiederfinden.

Die Schwächen und Ungerechtigkeiten unseres wirtschaftlichen
und sozialen Aufbaus sind die gleichen wie
in aller übrigen Welt, sie fordern keine gesonderte Betrachtung.
Mit einer Ausnahme: der Aufstieg ist bei uns
viel schwerer als anderswo, denn mit der plutokratischen
Hemmung verbindet sich die der feudal-bureaukratisch-militärischen
Atmosphäre. Auf die kommen wir zurück.

Ganz eigenartig, teilweise nur mit denen Österreichs
vergleichbar, sind unsere politischen Schwächen, die wir
diesmal nur flüchtig streifen wollen.

Die Regierung: ein Aufbau unglaublicher innerer
Komplikation, Reibung und Hemmung. Vollkommene
Unmöglichkeit einer Fernpolitik, eines Verfügens auf
lange Sicht, das im Wettbewerb der Völker entscheidet;
denn der Staatsmann ist eingespannt in ein neunzigfaches
Veto, dem kein Jubeo entgegensteht. Er muß
paktieren mit Höfen, Kirchen, Bundesstaaten, verbündeten
Mächten, drei Kabinetten, zwei Reihen von unbekannten
Kollegen, einem entrückten Kanzler, seinen
eigenen Räten, mehreren Parlamenten und zahlreichen
Kommissionen, Parteien, Einzelabgeordneten, Gewerbevertretungen,
Interessenvertretungen, Einzelinteressenten.
Jeder kann ihn stürzen, keiner hält ihn. Er kann
froh sein, wenn er ein paar Jahre laviert, paktiert
und verwaltet hat. An Weitsichtiges kann er sich zur
Not auf technischen Gebieten wagen, die niemand interessieren,
oder die niemand versteht. Man wendet ein,
daß Bismarck mit diesem System ein Menschenalter
regiert hat: er besaß neben seiner Genialität einen Talisman,
den er erst am Tage seiner Absetzung verlor: die
Unabsetzbarkeit.

Warum das? Weil wir ein halbkonstitutioneller
Staat sind. Ein Staat, in welchem mit Hilfe einer beamteten
Gelehrsamkeit alles Historische und Überlieferte
nach Kräften erhalten wird, weil es historisch und überliefert
ist. Ein Staat, in welchem die Worte Volk und
Demokratie vor dem Kriege verpönt waren. Ein Staat,
in welchem viele Sonderrechte bestehen und niemand
eines aufzugeben braucht, weil niemand es verlangt.
Ein Staat, in welchem seit Jahrhunderten niemand regiert,
der nicht als Angehöriger oder Assimilant des
militärischen Feudalismus, des feudalisierten Bureaukratismus
oder des feudalisierten, militarisierten und
bureaukratisierten Plutokratismus auftritt. Ein Staat, in
welchem mit Hilfe der so bezeichneten Atmosphäre, verschärft
durch dauernde politische, kirchliche und militärische
Führungskontrolle, eine Auslese der Begabungen stattfindet,
die man als Gegenauslese bezeichnen kann. Ein
Staat, in welchem das Großbürgertum sich vorwiegend
von der Politik fernhält, es sei denn da, wo Erwerbsinteressen
berührt werden, oder wo Beziehungen zu
gewinnen oder zu erhalten sind. Das mittlere Bürgertum
folgt zu einem Drittel der Kirche, zu einem Drittel
der kontrollierenden Autorität, zu einem Drittel ist es
in Opposition.

Die beiden großen Parlamente sind tief reformbedürftig.
Die Reform dieser Parlamente, zumal des
Reichstages, ist weit notwendiger und dringender als
die der Regierung. Gewählt sind sie auf Grund eines
verwerflichen und eines geometrisch verfälschten Wahlverfahrens.
Ihre geistige Höhenlinie liegt weit tiefer,
als ein geistig hochentwickeltes Volk sie von sich verlangen
kann. Überwiegend bestehen sie aus Ortsgrößen und
Vertretern von Interessentenvereinigungen. Schöpferische
Staatsmänner finden sich kaum. Ihre Tätigkeit ist
vorwiegend Abänderung, vielfach Verschlechterung von
Regierungsvorlagen, und Kritik. Eigene Initiative ist
selten, geschieht sie, so wird sie meist schnell bereut. Routinierte
Staatsleute werden nach bestimmten Behandlungsregeln
leicht mit den Parlamenten fertig, auch in
erregten Sitzungen. Für die Machtlosigkeit der Parlamente
entschädigen sich die Kommissionen und die gewandteren
Abgeordneten durch offizielle Rücksichten,
die man ihnen gewährt. Würden unsere Parlamente
heute vor die Aufgabe gestellt, Koalitionsministerien
zu schaffen, so wären sie ratlos; sie wissen selbst, daß ihre
Minister sich nicht mit denen der Bureaukratie würden
messen können. Alles in allem kann man sagen: es
würde ohne unsere Parlamente ebensogut oder besser
regiert werden, als mit ihnen. Dereinst sollen sie die
Schule des Staatsmannes, die Quelle der Auslese,
die Träger der Verantwortung werden. Heute sind sie
bestenfalls das kleinere von zwei Übeln.

Woher kommt das? Die Gründe sind die gleichen,
wie die, welche die Regierung lähmen. Halbkonstitutionelles
System, daher parlamentarische Machtlosigkeit,
daher parlamentarische Interessenlosigkeit, daher parlamentarische
Unzulänglichkeit, daher Unmöglichkeit, dem
Parlament größere Verantwortung zu gewähren, daher
halbkonstitutionelles System. Den Zirkel könnte nur das
Volk zerschneiden, doch es ist unpolitisch, parlamentsmüde,
noch bevor es ein echtes Parlament kennengelernt hat,
indolent, durch gelehrte Theorien, Schlagworte und Beeinflussung
kopfscheu gemacht. Die größte Verwirrung
aber stiftet der angebliche Gegenbegriff Autokratie und
Demokratie.

Bismarck hat den bourgeoisen Liberalismus vernichtet,
das war sein Recht; er hat ihn überdies derart diskreditiert,
daß er fast mit dem Makel der Unehrlichkeit behaftet
wurde, das war sein Unrecht. Machte Liberalismus
den Menschen gewissermaßen gesellschaftsunfähig und
ungeeignet, ein besseres Amt zu bekleiden, so war Demokratismus
offenkundige Auflehnung gegen die gottgewollte
Obrigkeit und Abhängigkeit; und so erscheint
er den meisten noch heute. Man denkt an Pöbelherrschaft
und Kommunismus und kommt sich klug vor,
wenn man beobachtet, daß selbst in Republiken eigentlich
autokratisch regiert wird.

Autokratisch soll überall regiert werden, jede andere
als die autokratische Regierung ist machtlos und unfähig.
Autokratie und Demokratie sind nicht Gegensätze,
die sich ausschließen; im Gegenteil, nur durch Vereinigung
kommen sie zur Wirkung. Nur auf demokratischer Grundlage
kann und darf autokratisch regiert werden, nur mit
autokratischem Überbau ist Demokratie gerechtfertigt.

In allen Zeiten haben Personen regiert, nicht Körperschaften
und Massen. Regieren aber ist Kunst, sie kann
nur geübt werden, wenn der schaffende Mensch ungestört,
unbehelligt, vom Vertrauen getragen bleibt. Regiert
er ohne Vertrauen, durch Macht, so ist er Despot,
regiert er ohne Vertrauen, kontrolliert, behelligt und gehemmt,
so ist er Stümper.

Vertrauen macht Autokratie möglich, Demokratie
macht Vertrauen möglich. Vertrauen schenkt man dem,
den man kennt und will, nicht dem, der ernannt
wird. Wohl kann auch der Ernannte sich Vertrauen
erwerben; bis er es hat, ist er tot, zum mindesten verbraucht.
Das Vertrauen zum Erwählten muß und
soll nicht ewig währen; endet es, so tritt er ab, ein anderer
richtet den Weg wieder gerade, renkt die Fehler ein,
und nach einer Zeit mag der erste wiederkommen. Durch
den Begriff des Vertrauens, womit nicht der plumpe
Kredit bürgerlicher Unbescholtenheit, sondern geistiges
Vertrauen gemeint ist, verbindet sich Demokratie und
Autokratie zur einzigen politischen Form, die großer
Verantwortung gewachsen ist.

Dies wissen wir nicht, verhöhnen den demokratischen
Autokratismus, stellen ihm die demokratische Wahlform
eines machtlosen Parlaments gegenüber und machen aus
unverhohlenem Mißtrauen durch stets verschärfte Kontrollen
den uns auferlegten Staatsmännern das an sich
unmögliche Leben noch unmöglicher.

Bevor wir nun der Frage antworten, welche unserer
Charaktereigenschaften unser politisches Leben verwirrt
und uns den Aufstieg zu neuer Gesinnung erschwert, sei
eine Bemerkung eingeschaltet, die unser neueres Verhältnis
zur Beobachtung eigener und fremder Charakterzüge
betrifft.

Mag man sich zum Kriege stellen, wie man will; unvergeßlich
bleiben jene Augusttage auch für den, der
hinter den Jubelchören Schatten aufsteigen sah. Bald
wurde auch manchem anderen der falsche Ton vernehmlich,
der in der herrlichen Begeisterung der Jungen, in
der brüderlichen Opferfreude der Älteren anfänglich
verklungen war. Bald wurde fühlbar, es gab auch solche,
die von dem großen Ereignis eigene Vorteile hofften,
sei es für die alte, sei es für eine neue Laufbahn, sei es für
geschäftliche, sei es für politische Sonderstrebungen; es
gab auch beabsichtigten und interessierten Enthusiasmus.
Während draußen die ersten und herrlichsten Taten geschahen,
während die erste, heißeste Hingabe der Heimat,
zumal der Frauen, die Herzen erwärmte, regten sich die
ersten Heimkrieger, Kriegsspekulanten und Raffer. Während
das Volk an den Fronten diszipliniert, daheim organisiert
wurde, verebbte der Geist. Nie hatte es ein derartiges
Absinken der geistigen Ebene Europas in so
kurzer Zeit gegeben. Das Denken der Gebildeten verschmolz
mit dem der Massen zu aufgeregter, unduldsamer
Suggestion, die jede Prüfung und Besinnung verpönte,
das Ungereimteste, Widersinnigste, Gehässigste wurde ausgesprengt,
geglaubt, geurteilt, vorausgesagt, und jeder
verfolgt, der nicht einzustimmen schien. Ja, eine Tendenz
trat auf, die man nicht anders als die Ranküne des
Ungeistes benennen kann, und die sich, unausgesprochen,
folgendermaßen zu äußern schien: »Zu lange haben wir
die verstiegenen Dinge, die sich geistig und künstlerisch
nannten, die niemand von uns verstand, und die uns
mißfielen, gegen uns gelten lassen müssen. Das hat
jetzt ein Ende. Wozu seid ihr Geistigen da? Jetzt herrscht
der Arm, und der wird euch zeigen, daß er die Welt
bezwingt. Verkriecht euch, jetzt wollen wir lesen, sehen
und hören, was wir verstehen, und was uns freut.« Und
wirklich, bis in die Auslagen der Läden drang der gut
bürgerliche Geschmack, der Tonzwerg- und Pfeifenkopfhumor,
in den Unterhaltungsbeilagen der Blätter las
man Geschichten vom treuen Spitz und klugen Elschen,
und im Parlament stimmte man einem Redner zu, der
die fünfhundertste Aufführung einer rührenden Operette
als Wiederkehr der Unschuld und Harmlosigkeit pries.

In dieser Atmosphäre begannen die Massenurteile
über fremden und eigenen Volkscharakter. Einem leidenden
und erbitterten Volke ist es nicht zu verübeln, wenn
es von feindlichen Ränken und Greueln hört, die in
Millionenheeren nicht ausbleiben können, daß es sich
in leidenschaftlicher Verallgemeinerung dem entrüsteten
Hasse hingibt; und dieser Haß wütet in der Heimat noch
rückhaltloser als im Felde, wo ritterliche Anerkennung
feindlicher Tapferkeit ihm entgegenwirkt. In solchen
Zeiten sollte der Gebildete sich dreierlei vor Augen halten,
wenn er nach allgemeinem Urteil strebt.

Erstens. Ein Volk ist ein kollektiver Geist, der von
außen betrachtet, anders wirkt als die Summe der Einzelgeister.
Solange die Völker nahezu anarchisch, nach
Raubtierart leben, muß jedes Volk, das gut geleitet
und zielbewußt seine Interessen vertritt, nach außen
raubtierhaft erscheinen, ohne daß seine Glieder Raubtiere
zu sein brauchen. Erscheint es nach außen gutmütig,
freundlich, dankbar, gefühlvoll, so ist das kein
Beweis für derartige Eigenschaften seiner Glieder,
sondern ein Beweis von politischer Schwäche und schlechter
Leitung. Der anarchische Zustand soll und wird aufhören;
dann werden die Völker als kollektive Gebilde das
Recht und die Pflicht haben, nach außen menschenähnlich
und sittlich zu erscheinen. Solange man den anarchischen
Zustand, die gerüstete Feindschaft aufrechterhält, somit
will, soll man sich nicht damit brüsten, wenn man nicht
den Willen, die Kraft oder den Erfolg der vereinbarten
Brutalität besitzt, und soll nicht den verurteilen, der die
Folgen zieht. Ein guter Schachspieler wird seinem Partner
nicht das Brett um den Kopf schlagen, mit der Begründung,
der andere habe ihm in hinterlistiger Weise
seine Dame genommen oder seinen König eingekreist.
Leider sind beim anarchischen Zustande der Staaten
fast alle Mittel im Frieden und Kriege erlaubt. Das
darüber hinausgehende Unrecht fällt jedoch meistens
einzelnen, selten der Gesamtheit zur Last. Schlimm ist
es freilich, daß die Gemeinschaft sich fast immer bestimmen
läßt, das Einzelunrecht zu entschuldigen; das liegt in der
Regel an der Einseitigkeit der Berichterstattung und der
Schwierigkeit der Nachprüfung.

Zweitens. Die Charaktere der Kulturvölker sind ähnlicher
als man glaubt. In jedem Volke gibt es Heilige
und Sünder, Seelenhafte und Seelenlose, Helden und
Feiglinge, Idealisten und Krämer, Märtyrer und Mörder,
in allen fast in der gleichen Mischung. Weit verschiedener
als die Völker untereinander sind die Schichten innerhalb
ein und desselben Volkes. Die meisten Vergleiche populärer
Psychologie haben den Fehler, daß man ungleichartige
Schichten verglichen hat; unwillkürlich wählt
man bei sich selbst die höhere, beim anderen die tiefere
Schicht zum Vergleich. So entstehen jene grauenhaft
trivialen, grundfalschen Populärurteile, die mehr
als alles andere dazu beigetragen haben, die Völker
zu entzweien.

Drittens. Psychologisches Urteil läßt sich nicht erlernen.
Es ist nicht Sache der Wissenschaft, noch weniger der
bürgerlichen Beobachtung, sondern der Einfühlung.
Ein Gelehrter, der Literatur, Kultur oder Verfassung
eines Volkes studiert, kann wertvolle Einzelzüge vereinigen,
dasselbe kann ein gereifter Bürger, der irgendwo
gelebt und gute oder schlechte Geschäfte gemacht hat;
das Einfühlen in die Natur eines einzelnen, das viel
schwierigere Einfühlen in die Natur eines Volkes fordert
intuitive, ja dichterische Begabung.

Von solcher Vorsicht des Urteils waren unsere Gebildeten
weit entfernt, und viele der Gebildeten unter
unseren Gegnern sind es noch heute. Von Geschäftsreisenden,
Berichterstattern und Stubengelehrten ließen
wir uns mehr erzählen als nötig war, selten wurde ein
berufener Beurteiler gehört, viele wollten oder mußten
schweigen.

So war die Stimmung vorbereitet für das beschämendste
und undeutscheste, was in diesem Kriege geschah,
die maßlose, schamlose Ausschüttung des Selbstlobes.
Nichts hat so sehr zur Entsittlichung des Landes,
zur Mißachtung des Gesetzes, zur Überempfindlichkeit
der Stimmung beigetragen als die langandauernde tägliche
Selbstverherrlichung. Denn was brauchte ein Volk
von sich zu verlangen, was sich zu versagen, dem Gott allein,
vor allen anderen, sämtliche Tugenden und Begabungen
verliehen hatte? Nur wir waren treu und bescheiden,
nur wir waren tapfer und hingebend, nur wir waren
tief und genial, sittlich und heldenhaft, gläubig und
seherisch. Alle anderen waren vor Gott und Menschen
verworfen. Warum Gott die übrigen so unzulänglich
geschaffen hatte? Offenbar nur, um uns zu verherrlichen.
Wir waren das auserwählte Volk, gesandt, um
allen Völkern das Licht zu bringen, und alle zu beherrschen.

Es hat ein Volk gegeben, das sich das auserwählte
genannt hat. Es war kein schlechtes Volk, es hat der
Welt die Offenbarung, viele Propheten und ein herrliches
Buch gebracht. Wegen seines verruchten Stolzes
auf Auserwähltheit aber ist es in die vier Winde zerstreut
worden, seine Kinder haben zweitausend Jahre
in Blut und Tränen gebüßt, und ihrer Buße und Tränen
ist noch heute kein Ende.

Gott verhüte, daß auf unser deutsches Volk dieser
Frevel falle.

Wir sind kein auserwähltes Volk und wollen es nicht
sein. Wir sind ein junges Volk und haben dennoch
eine alte, herrliche Vergangenheit. Auf unserem Boden
sind große Helden erwachsen, die höchsten Dichter und
Philosophen der neuen Zeit haben ihn betreten. Die
Musik der Welt ist auf deutschem Boden erstanden.

Wir sind ein junges Volk. Vielleicht keiner von
uns stammt unvermischt von taciteischen Germanen,
wenige entstammen der Oberschicht, die den deutschen
Geist und die deutsche Geschichte geschaffen hat; die
meisten sind Kinder der namenlosen, unhistorischen
unfreien Unterschicht, von der die Wissenschaft nichts
weiß; viele sind zugewandert. Wir sind jung und wissen
wenig von uns. Wir wissen, daß sich unsere Jungen
gut schlagen. Wir wissen, daß wir organisierbar und
disziplinierbar sind, daß wir uns in die mechanisierte
Welt vollkommen eingefügt und sie vorwärts gebracht
haben. Wir haben eine gewaltige Wissenschaft und eine
bedeutende Technik. Seit dem Ende jener großen Umschichtung,
seit hundert Jahren, sind uns höchste Geister
nur spärlich erstanden. Doch fühlen wir uns als die
Erben und geistigen Nachkommen jener Großen, weil
wir sie begreifen, in uns tragen und verehren. Wir
dürfen hoffen, daß etwas Verwandtes in uns lebt und
sich immer wieder verkörpern wird. Wir ringen um die
Form unseres Lebens, unseres Geistes und unseres
Staates. Vor allem: wir blicken uns in die Augen und
fühlen das herzliche Vertrauen vom einen zum anderen,
zum guten Willen und zur reinen Kraft; wir blicken in
die lieben Augen unserer Frauen und fühlen die blühende
Wärme des Lebens und die gesegnete Verheißung der
Zukunft.

Eines freilich haben wir vor allen anderen Völkern
voraus, eines, das keine Ruhmredigkeit gestattet und
keinen Neid herausfordert: die Härte und Schwere der
metaphysischen Pflicht.

Deshalb ist uns der Blick nach innen und nach oben
gegeben, das Streben zur Sache, zu den Dingen und zur
Wahrheit: damit wir das Nahe und das Ferne erfassen
und begreifen, damit wir die Dinge in ihrer Beziehung
zum Kosmos erfühlen, damit wir höchste Gerechtigkeit
üben, uns selbst härter prüfen als alle anderen, und das
schwerste von uns verlangen. Und deshalb ist uns harter
Boden, harter Himmel und hartes Leben gesetzt,
damit wir nie erlahmen, im schwersten Dienst den göttlichen
Geist zu verherrlichen.

Leichtes Leben, leichte Freude und leichtes Urteil,
das anderen freisteht, ziemt uns nicht. Wenn wir die
Gnade der bitteren Verantwortung, die auf uns gelegt
ist, voll erfassen, so werden wir die dankbarsten aller
Menschen und im Stolze des höchsten Dienstes die demütigsten
sein.

So sind wir zur Selbstprüfung unseres Charakters
zurückgekehrt und haben die Härte der Unerbittlichkeit
gewonnen. Mit ihr die äußere Furchtlosigkeit des Bekenntnisses.
Wehe dem, der die innerlichen Momente
des leiblichen oder geistigen Lebens eines Menschen belauert
und belauscht, um seiner zu spotten oder gegen
ihn zu zeugen. Er hat das Recht des Zeugens und des
Zeugnisses verwirkt, sein eigener Hohn schleudert ihn
und die seinen herab von der Stufe, auf der nach hohem
Maße sittlich gewertet wird.

Was wir zu bekennen haben, ist nichts Neues und nichts
übermäßig Schweres. Unsere Besten haben es uns oft
gesagt, bald spottend, bald schmähend; was sie uns nicht
gesagt haben, und was wir selbst uns sagen müssen, das
sind die unabsehbaren Folgen und Gefahren einer einzigen
wesentlichen Schwäche unseres voluntarischen Charakters.

Uns Deutschen fehlt das persönliche Unabhängigkeitsgefühl,
wir neigen zur gewollten Abhängigkeit.

Verwechseln wir nicht Unabhängigkeit mit Zuchtlosigkeit,
vermengen wir nicht Abhängigkeit und Treue.

Ein Mann soll Zucht halten und Zucht üben, denn der
Kosmos ist eine Ordnung, nach seiner Idee hat jedes
Glied zu tragen und zu lasten, zu leisten und zu leiten.
Die Zucht huldigt der Idee, nicht ihrem Organ, der Gewalt;
als Freie sollen wir nicht Machthabern gehören
und gehorchen, sondern uns geordneter, gewollter Führung
anvertrauen und hingeben. Von trauen kommt
Treue, sie ist das freiwillige, überzeugte, unverbrüchliche
Geschenk des Vertrauens. Erzwungene Treue ist ein
begrifflicher Widerspruch; erzwungen werden kann Unterwerfung;
Treue, die höchste irdische Pflicht, ruht auf
Freiheit und Wahrhaftigkeit.

Das bedeutet nun freilich nicht, daß ein jeder sich nach
Willkür die Bindungen auserwählen kann, welche er
auf sich nehmen will, und welche nicht. Ein bestehender
Staat, eine geordnete Gesellschaft, vor allem eine wirkende
Heeresmacht, legt Bindungen auf, die nach der
Ordnung der Gesetze so unverbrüchlich sind, wie höchste
irdische Pflicht es nur sein kann. Somit ist jede Frage
der Unterwerfung unter rechtskräftiges Gesetz und seine
Ausübung der Erörterung entzogen.

Etwas anderes aber ist es, welche Bindung und Bindungsform
man will und welche man nicht will, ob man
dazu neigt, sich in auferlegte Bindung zu stürzen oder
sich zu selbstgewollter Bindung zu fügen, ob man neigt,
sich an Macht, Gewalt und ihre Besitzer hinzugeben, oder
der Idee, ihrer Verkörperung und ihren Trägern zu
folgen, ob man der Person oder der Sache gehört, ob
man pariert oder dient, ob man ein Diener oder ein
Dienender ist. Vor allem, ob man unter vorsorglicher
Hütung und Hegung zu leben wünscht, oder ob man gewillt
ist, Verantwortung zu tragen und zu fordern.

Sicherlich hat unser schönes Erbe der Sachlichkeit dazu
beigetragen, daß wir uns niemals lange fragten, ob, mit
welchem Recht, in welcher Form, und zu welchem Zweck
eine Sache uns auferlegt wurde, wenn sie nur ordentlich
erfüllt wurde; daß wir jedes ererbte Abhängigkeitsverhältnis
mit alleiniger Ausnahme allzu ausgesprochener
Fremdherrschaft willig hinnahmen. Doch täuschen
wir uns nicht: der Zug zur Abhängigkeit ist ein Erbteil
nicht des alten Germanentums, das bei höchster Treue
von höchstem Unabhängigkeitsdrang, Trotz und Eigenwillen
war, sondern der unfreien, dienstgewohnten und
verängsteten Unterschichten, die allzulange, vor allem
im mittleren und östlichen Teile des Landes, die Masse
der Bevölkerung bildete. Noch im 18. Jahrhundert
galten hier die Sinnbilder der Untertänigkeit: Saumkuß
und Peitsche, und der Adel nannte seine Hintersassen
die Kanaille. Der Vergleich des deutschen Halbslawen
mit dem stammesreineren Friesen, Westfalen,
Franken und Schwaben weist die Abstufung des Abhängigkeitssinnes
in Charakter und Lebensform. Nicht
nur der einzelne, auch ein Volk bedarf der Kinderstube.
Die heroische und geistige Vergangenheit einer Oberschicht
hat nicht immer die Wirkung eines Vorbildes; sie
kann bei hinreichender Entfremdung umgekehrt, nämlich
distanzierend wirken, indem die Herren alle Ehren für
sich verlangen.

Es scheint unbegreiflich und ist es nicht, daß wir uns
der Eigenart unseres Abhängigkeitsdranges so gar nicht
bewußt sind, und daß wir seine sichtbarsten Folgen,
die Unselbständigkeit unseres staatlichen Lebens, die
militärisch-feudale, die bureaukratische, die plutokratische
Bindung, das Vorgesetzten- und Subordinationswesen
des bürgerlichen Lebens, den schroffen und zurechtweisenden
Verkehrston, das umspannende Netz der Verordnungen
und Verbote, die Bevorzugung der Stände,
die zopfigen Ungleichheiten und Unfreundlichkeiten amtlicher
Behandlung, die Ansprüche der Besitzer und Interessenten
so gar nicht empfinden. Es fehlen uns die
Vergleiche. Vorhaltungen Fremder, die überdies in
gehässiger Form und falscher Formulierung gemacht
zu werden pflegen, lehnen wir mit Recht ab. Doch unsere
Auswanderer der letzten Menschenalter sind nicht heimgekehrt,
sicher nicht aus Mangel an Heimatsliebe, oder
aus Liebe zur Fremde, oder aus Geldgier. Sie konnten
sich in die Atmosphäre nicht mehr finden, nachdem sie
ihnen durch Vergleich bewußt geworden war.

Auf höherer Geistesebene kann der Abhängigkeitsdrang,
wie jede menschliche Schwäche, an gewisse Tugenden
grenzen. Man rühmt unsere Organisation, besser gesagt,
unsere Organisierbarkeit, Pünktlichkeit und Disziplin.
Man kann sich bei uns auf alles verlassen. Was befohlen
ist, geschieht. Was eingeübt ist, klappt. Was
geordnet ist, stimmt. Das ist gut und soll so bleiben. Doch
es ist nicht gleichgültig, um welchen Preis das letzte
Prozent der Genauigkeit erkauft ist. Eine einzige schöpferische
Idee kann um das tausendfache jede disziplinierte
Gewöhnung übertreffen. Unfreiheit auf allen Lebensgebieten
rechtfertigt kein Höhepunkt der Präzision.
Selbst wenn nationale Monopolstellungen, etwa auf
dem Gebiet des Militarismus, durch hundertjährige
Überdisziplinierung eines Volkes erlangt werden könnten,
wäre es bedenklich, sie zu erstreben; doch gerade der Krieg
hat gezeigt, daß solche Sondervorteile nicht bestehen.

Schon auf dieser höheren Ebene beginnen jedoch offenkundige
Gefahren. Abhängigkeitsgefühl, auf Geistiges
übertragen, bedeutet Autoritätsglauben, Autoritätsüberschätzung,
Haften an Überlieferung, an herkömmlichen
Denkreihen und Methoden.

In der Wissenschaft hetzen wir den Entwicklungsbegriff
und den Historismus zu Tode. Wir wagen keinem
Gegenstand unbefangen ins Auge zu sehen, ihn zu werten
und auszuschöpfen; wir wollen alles hinten herum über
ihn, seine Vergangenheit, Sippschaft, Umstände und
Analogien erfahren, verlieren alle Naivität, und müssen
ihn jedesmal, nachdem wir ihn gutwillig oder mit Gewalt
logisch gemacht haben, am Ende schlechterdings
billigen. Wir wissen alles, um alles beim alten zu lassen.
Die amtliche Wissenschaft ist, nächst dem Interessenten,
unsere konservative Kraft. Die Verfolgung jeder Originalität,
sofern sie jünger ist als ein Menschenalter, scheint
ihr geboten.

In der Verwaltung haften wir an der Tradition.
Eingestanden oder nicht: Man sehnt das Vorbild des
alten Preußen zurück, eines landwirtschaftlichen, unmechanisierten
Mittelstaats, der nach Art einer großen Gutsherrschaft
vom Eigentümer mit Hilfe einiger Kabinette
verwaltet werden konnte. Die Bewegungsfreiheit der
Ressorts in jeder Frage weittragender Politik habe ich
geschildert; noch nie hat meines Wissens einer der Beteiligten,
mit Ausnahme Bismarcks, sie offen gerügt;
man betrachtet diese Abhängigkeit als ebenso gottgewollt,
wie die der Führung, der Anschauung, der Atmosphäre.

In der Politik wird größere Unabhängigkeit von einzelnen
Parteien programmatisch erstrebt. In der
Praxis würde man erschrecken, wenn sie gewährt würde.
Ob ein parlamentarisches Ministerium überhaupt von
den bestimmenden Personen zustande gebracht werden
könnte, ist fraglich. Man würde vorziehen, die Verantwortung
in gewohnter Weise übernommen zu sehen,
und allenfalls es nicht übel vermerken, den eigenen
Namen auf der Liste zu finden.

Über die Abhängigkeit von zwei Herrenkasten, der
militarisch-feudalen und der bureaukratischen sowie von
der emporgedrungenen plutokratischen Schicht, die sich
gegenwärtig durch den Zutritt der Kriegsgewinner verstärkt,
ist nichts weiter zu sagen.

Das seltsamste Abhängigkeitsbedürfnis auf höherer
Ebene ist das gesellschaftliche, das sich im Großbürgertum
auswirkt.

Militär und Beamtenschaft unterstehen einer Führungs-
und Herkunftskontrolle. Das gehobene Bürgertum will
sie nicht entbehren. Der innere Grund ist vermutlich
der: Da das gesellschaftliche Vorbild einer Aristokratie
für allgemeine Haltung und Lebensform fehlte und der
junge Reichtum zu massenhaft aufschoß, um ein Patriziat
zu bilden, verlangte man nach Legitimation. Diesem
Bedürfnis kam der Staat, halb unbewußt, halb humorvoll
berechnend entgegen. Es gibt in Deutschland der
Schätzung nach mehrere tausend Titulaturen, Rangstufen
und Auszeichnungen. Viele wurden dem Bürgertum
zugänglich, und man konnte es dem Staat nicht verübeln,
ja man sah vielfach eine erwünschte Verbriefung darin,
daß eine milde Kontrolle der Herkunft und der Führung,
eine entschiedenere der politischen Gesinnung an die
Verleihung geknüpft wurde. Der Vorteil war offenkundig:
Hatte ein mittlerer Industrieller dreißigtausend
Mark für Kirchenbauten gestiftet und kurz darauf die
Würde eines Königlichen Kommerzienrates erhalten, so
war es ihm und den Seinen eine Befriedigung, daß eine
Prüfung seiner persönlichen und geschäftlichen Verhältnisse
vorausgegangen, und somit auch nach außen der
Beweis erbracht war, daß die nackte materielle Leistung
allenfalls den Anlaß, keinesfalls den Grund seiner bürgerlichen
Erhöhung ausmachte.

Es ist fraglich, ob die herrschenden Staatsmächte sich
bewußt sind, welch ungemessenen Gesinnungseinfluß die
selbstgewählte Führungsabhängigkeit des höheren Bürgertums
ihnen gewährt. Unter Hunderttausenden von
bürgerlich oder militärisch Begünstigten findet sich kaum
ein Sozialdemokrat; im militärischen Verhältnis wurde
vor dem Kriege ausgesprochener Liberalismus nicht geduldet,
im bürgerlichen Verhältnis war er selten. Zieht
man die Wirkung auf Anhang und Gefolgschaft in Betracht,
so ergibt sich, daß die als läßliche und gutartige
Schwäche verspottete Titelsucht der Deutschen eine der
ernstesten politischen Realitäten bedeutet: nämlich den
Verzicht eines bedeutenden Teils der bürgerlichen Intelligenz
auf politische Unabhängigkeit.

Um Unabhängigkeitsdrang zu suchen, wenden wir uns
von den bürgerlichen Schichten zu den Organisationen
des Proletariats, und finden die Abhängigkeitssucht in
ihren vier schroffsten Formen: Abhängigkeit vom wissenschaftlichen
Dogma, Abhängigkeit der Massen von den
Führern, Abhängigkeit der Massen von der selbstgeschaffenen
Atmosphäre, Abhängigkeit der Führer von den
Massen. Käme Christus wieder und verstieße wider das
Programm der Schriftgelehrten, so wäre er in der Parteiversammlung
nicht sicherer als anderswo.

Alle Selbständigkeit und Unabhängigkeit hat sich ins
Wirtschaftsleben geflüchtet. Dort herrscht sie jedoch nicht
aus starkem Charakter und unbeugsamer Überzeugung,
sondern im Dienste des Kampfes um mein und dein.
Schlimm genug: Unabhängig und mannstolz können
wir sein, wenn es sich lohnt. Um einer Million willen
lohnt es, um lumpiger Ideale willen lohnt es nicht.

Der Unabhängigkeitsdrang der Gewerbe, der einzige,
den wir haben, und der einzige, der gezügelt sein sollte,
verbunden mit einer unerhörten Schulung im geschäftspolitischen
und dialektischen Gebaren entwickelt sich zu
unserer schwersten inneren Gefahr. Wenn der Generalsekretär
des »Allgemeinen Deutschen Verbandes zur
Wahrung der Interessen sämtlicher Zweige der ausgestopften
Vogel-Industrie« (Abgekürzt: A. D. V. z. W. d.
I. s. Z. d. a. V. I.), blendende Erscheinung, sonor und
formgewandt, von der Tribüne die Bedeutung der ihm
anvertrauten Interessen erläutert und mit historischen,
geographischen, ethnographischen, handelspolitischen,
finanziellen, sozialen, kulturellen, ethischen und allgemein
menschlichen Beweisen bekräftigt, wenn er dann
auf unsere Ostpolitik übergeht und darlegt, daß sie unter
Umständen nicht weit entfernt sei, einen gewissen unendlich
wichtigen Zweig seines Gewerbes zu schädigen,
so wird jedes Herz mit Sorge erfüllt. Wenn alsdann
Hunderttausende von Flugschriften, zahlreiche Versammlungsbeschlüsse,
Handelskammereingaben und Abgeordneteneinsprüche
die Warnung wiederholen, so werden
manche seiner Freunde dem Staatsmann empfehlen, seine
Gesamtpolitik zu ändern. Da es schließlich keine Politik
gibt, die nicht irgendwelche Interessen verletzt, so muß
es am Ende dahin kommen, daß nur noch solche Dinge
unternommen werden können, deren Gegeninteressenten
schwach, mißliebig oder spärlich sind; das bedeutet die
letzte Einschränkung unserer ohnehin so geringen Bewegungsfreiheit.
Wir gehen am Interessenten zugrunde.

Wir steigen von der höheren geistigen Ebene zur mittleren
herab und finden weniger freundliche Züge unseres
Dranges zur Abhängigkeit.

Die menschliche Verflechtung von Autorität und Folge
erstarrt zu einer lückenlosen Kette Vorgesetzter und Untergebener,
verbunden durch die eiserne Klammer der
Subordination. Der Mensch ist nicht ein Glied organischer
Gemeinschaft, sondern er ist festgelegt, seinem Werte,
seinem Selbstbewußtsein, seinem Ansehen nach, durch
die Bestimmung: wen er kommandiert und wer ihm etwas
zu sagen hat. Unbewußt wandelt sich jede Beziehung
in ein Subordinationsverhältnis: Der Vater ist der
Vorgesetzte des Kindes, der Lehrer ist der Vorgesetzte
der Schüler, der Schutzmann ist der Vorgesetzte des Publikums,
der Schalterbeamte ist der Vorgesetzte der Briefmarkenkäufer,
das Militär ist der Vorgesetzte des Zivils,
und in den Kolonien fühlt sich, sehr zum Schaden des
zivilisatorischen Gedankens, der Weiße vielfach als
Vorgesetzter des Eingeborenen.

Subordination! Dies harte Wort spät-lateinischen
Ursprungs wird in anderen Sprachen als der deutschen
fast nie gebraucht; wir haben es jeden Tag nötig. Es
durch Gefolgschaft, Unterordnung, Treue zu ersetzen,
fällt niemand ein, denn es bedeutet etwas anderes und
soll etwas anderes bedeuten. Selbst Gehorsam und
Folgsamkeit, Worte, die auf erwachsene Menschen keine
Anwendung haben, würden nicht ausreichen. Der Sinn,
den Subordination in uns erweckt, ist schrankenlose
Unterwerfung eines Menschen unter das Gebot eines
anderen Menschen, und die Symbolik der Ehrenbezeigungen,
die dieses Verhältnis bekräftigen, verlangt
rückhaltloses Hinstrecken des ganzen Leibes. Es ist folgerichtig,
daß in zwei ganz verschiedenen Sprachen gesprochen
wird, je nachdem man von unten nach oben
oder von oben nach unten sich äußert. Hier wird untertänigst
erinnert, gehorsamst anheimgestellt, ganz ergebenst
gebeten, bemerken zu dürfen, man beehrt sich, erstirbt,
legt sich zu Füßen, dort wird geruht, befohlen, verordnet
und im besten Falle ersucht. Hier wird in der dritten
Person Pluralis gesprochen, in Ermangelung einer vierten,
dort beliebt man vielfach, auch vom jüngeren zum
älteren, ein väterliches Du. In höheren Erlassen erscheint
unter Umständen das ganze Volk als ein kollektiver
Untergebener oder Untertan, es wird zur Treue, zur
Pflichterfüllung und zum Gehorsam ermahnt.

Das fortlaufende Kettenverhältnis: Vorgesetzter –
Untergebener findet ein gewisses Gleichgewicht in sich
selbst: Schärfe gegen den Untergebenen findet ihre Grenze
in der Vorsicht gegenüber dem eigenen Vorgesetzten;
bedenklichere Folgen können entstehen, wenn die Wirkung
nur nach unten stattfindet, weil der eigene Vorgesetzte
unerreichbar oder nicht vorhanden ist. Solche
Folgen sind vorzeiten gelegentlich im Auslande und in
Kolonien entstanden.

Es ist begreiflich, daß unsere Herrenkaste den deutschen
Subordinationszustand will und verteidigt, denn er dient
ihr dazu, die bestehende Schichtung zu erhalten. Da sie
sich gern patriotischer und theologischer Argumente bedient,
so hat sie den wirksamem Ausdruck der gottgewollten
Abhängigkeit erfunden. Innerhalb der Herrenkaste,
die überhaupt in Deutschland die einzige Klasse bildet,
welche die inneren Verhältnisse klar überblickt und über
auswärtige Vergleiche verfügt, wird denn auch häufig
und vorurteilslos über das einheimische Subordinationswesen
gesprochen, der Mangel an Würde und Herrentum
vermerkt, und insbesondere in seiner Wirkung auf das Ausland
gewürdigt. Man hält jedoch das Volk für nicht hinreichend
mündig, die feudale Schichtung für zu unentbehrlich,
um eine Änderung zuzulassen.

In unseren mittleren Kreisen fehlen die Vergleiche.
Man kann sich keinen anderen Zustand vorstellen als den,
daß jeder, der es sich leisten kann, kommandiert, und jeder,
der es sich gefallen lassen muß, kommandiert wird. Was
man von oben empfängt, gibt man nach unten weiter,
und noch etwas Eigenes dazu. Wie sollte man dazu
kommen, diese Dinge als Sittenfragen zu behandeln?
Sie sind nun einmal so und mögen so bleiben.

Es schmerzt mich, wenn ich daran denke, daß unser
Land auf den schroffen Begriff der Subordination gestellt
ist, während Länder weit geringerer Zivilisationsstufe
sich von ihm befreit haben. Führende und Folgende
gibt es freilich überall; doch es genügt, das Abhängigkeitsverhältnis
im Sachlichen sich auswirken zu lassen,
auf menschliche Beziehung soll es nicht übergreifen.
Vollends beschämt es mich, wenn ich gestehen muß, daß
ich kein anderes zivilisiertes Land gefunden habe, in dem
es Menschen gab, die andere grob behandelten, und solche,
die sich grob behandeln ließen. Unsere Gutmütigkeit,
die für den Begriff des Anschnauzens mindestens ein
Dutzend humorvolle Bezeichnungen erfunden hat, entschuldigt
uns ein wenig, ein wenig auch unsere Formlosigkeit,
doch es bleibt genug übrig, was zu denken
gibt.

Freunde, nehmt diese Dinge nicht leicht! Unsere Abhängigkeit
schädigt den Menschenwert. Wir brauchen
Herrentum und Würde. Hat es nicht manchen unter
euch gegeben, den selbst die Äußerungen des Patriotismus
vor dem Kriege einen unlieben Beiklang vernehmen
ließen? In den frohesten Ruf mischte sich ein aggressiver
Schnarrton von Subordination. Bismarck sagte in theoretischer
Einkleidung: wir hätten Untertänigkeit an Stelle
des Nationalgefühls im Leibe. Wissen wir heute, daß
das Vaterland unser Land, der Staat unser Staat, und
unsere Treue zum König die freie Zustimmung und Gefolgschaft
freier Männer ist?

Sollen wir zu den tiefsten Geistesformen des Abhängigkeitsgefühls
niedersteigen? Wenige allgemeine Andeutungen
mögen genügen. Wenn das männliche
Selbstgefühl erlischt, so entsteht nicht Empörung und Auflehnung,
sondern Passivität. Man muß sich manches
gefallen lassen und tröstet sich damit, daß es dem Nächsten
nicht besser geht, und daß man sich vor ihm nicht zu
schämen braucht. Die Oberen haben auch ihre Schwächen,
man klatscht darüber, und ist man nicht größer, so sind
sie kleiner geworden. Wo geklatscht und denunziert wird,
ist man nicht aufsässig. Nur soll der Nächste nicht aufsteigen,
da wäre das Spiel verdorben. Beim Unglück
des Nächsten ist man nicht ohne Mitleid, beim ersten
Strahl des Glücks bricht Neid aus. Sitzen Klatsch und
Neid am Tisch, so steht die Pöbelhaftigkeit vor der Tür.
Ist jedoch ein plötzlicher Aufstieg geglückt, so zeigen sich
alle Untugenden des Emanzipierten, denn der innerlich
Unfreie wird durch Befreiung nicht zum Herren.

Genug. Von diesen niederen Formen haben wir nicht
viel zu befürchten. Nur eines: Laßt uns den Neid bekämpfen,
er ist nicht weit davon, ein nationales Laster
zu sein.

Überblicken wir die Erscheinungsformen des unentwickelten
Unabhängigkeitsgefühls und des ausgesprochenen
Abhängigkeitsdranges, so dürfen wir sagen:
Eine Todsünde belastet uns nicht. Wir sind nicht Sklaven,
wie einst Friedrich im Zorn uns genannt hat, wir sind
nicht Domestiken, wie jener verbitterte Philosoph behauptete.
Es ist nicht unsere Sache, von unseren Tugenden
zu reden; dies wissen wir, und das mag genug
sein: Die Nachwelt wird Mühe haben zu begreifen, was
unser Volk im Kriege pflichtgetreu geleistet und heldenhaft
geduldet hat.

Doch eines verschweigen wir uns nicht: Das Abhängigkeitsbedürfnis
ist eines der schwersten Hemmnisse
des inneren und äußeren Aufstieges, es ist der politische
Kardinalfehler eines Volkes.

Denn aller Aufstieg setzt die Würde des innerlichsten
Entschlusses, den Adel rückhaltloser Entäußerung und das
Herrentum des Wollens zur eigenen Verantwortung
voraus. Würde, Adel und Herrentum aber können in
gewollter und geduldeter Abhängigkeit nicht erstehen.

Gewiß wird Gesinnung den vom Geiste vorgeschriebenen
Weg schreiten, und Einrichtungen werden ihr
folgen. Doch beiden voran muß der Aufschwung des
Willens geschehen, und der, leider, ist gehemmt durch
eine einzige Schwäche unseres voluntarischen Charakters.

Würden uns noch heute, als ein himmlisches Geschenk
die vollkommensten Einrichtungen des staatlichen und
kulturellen Lebens beschieden, es wäre umsonst. Sie
würden niedersinken auf den Stand unserer Gesinnung
und unkenntlich werden. Denn ein Volk kann seine
Güter und Institutionen nur auf derjenigen Höhe halten,
auf der es sie aus eigener Kraft zu schaffen fähig ist.

Früher habe ich die Gesinnungen und Ziele beschrieben,
denen wir entgegenstreben, heute weise ich euch den
friedlichen Kampf, dessen Beginn vielleicht, dessen Ende
ich nicht erleben werde. Es ist der Kampf um die Seele
unseres Volkes, sein erstes Ziel ist Würde, Adel und
Herrentum. Es gibt eine deutsche Sendung auf Erden.
Sie ist nicht die Sendung des Militarismus, sie ist auch
nicht die Sendung der Mechanisierung und der Technik,
obwohl sie diese Nützlichkeiten nicht verschmäht, sie ist
am wenigsten die Sendung der Weltherrschaft. Sie ist
die Sendung, die sie immer war und immer sein wird:
die Sendung des reinen, unbestechlichen, unbeirrbaren
und unerbittlichen Geistes. Diese Sendung fordert nicht
Emanzipierte und Untergebene, sondern adlige Männer.
Es ist nicht unsere Sache, die Kellner, Barbiere und
Schneider für London und Newyork zu liefern, sondern
als freie Männer auf freiem Boden brüderlich mit den
Völkern zu reden und zu wirken, nicht um des billigen
Nutzens, sondern um des Geistes und der Menschheit
willen; ihnen zu bieten, was wir haben und von ihnen zu
empfangen, was wir brauchen.

In eurem Kampfe zählen die Jahre nicht. Es wird euch
bekämpfen die Herrenkaste, und das ist schade, denn es
sind tüchtige Menschen, klug, mutig und eigenwillig.
Doch sie sind kurz von Gesicht und arm an Phantasie;
sie wissen nicht, daß im Sturm das fahrende Schiff
sicherer ist als das verankerte, sie wagen nicht zu glauben,
daß in einem freien Volke ihre Eigenart mehr wert ist
als in einem, mit dem sie kämpfen. An ihnen haften
zwei Sünden: Sie haben das Volk unmündig gehalten,
um es leichter zu beherrschen, und sie haben mit ihrer
Herrschaft die Verantwortung zu tragen für jenes Menschenalter
schlechter Führung, das die Gewitteratmosphäre
schuf. Diese doppelte Schuld wird schwer auf ihnen
lasten.

Bekämpfen werden euch die Interessenten, und das
ist gut, für euch wie für sie. Sie wissen nicht, daß mit der
geistigen und wirtschaftlichen Anarchie, die sie im Lande
erregen, sie den Ast absägen, auf dem sie sitzen. Sie
müssen lernen, daß mit den Geschäften von heute auf
morgen, die sie erstreben und um die sie sich würgen,
das Korn vor der Ernte zertreten wird. Das Futter
wird nicht mehr, sondern besudelt und verstreut, wenn
man aus Gier mit beiden Füßen in den Napf springt;
die Welt ist eng geworden, sie ernährt uns nur dann,
wenn die Arbeit sorgsam geordnet und geteilt wird.

Bekämpfen werden euch die Indolenten und mehr noch
die Originalsüchtigen. Ihnen ist es nicht um die Sache
zu tun, sondern um ein apartes, literarisch verwertbares
Gerede von der Sache. Sie glauben die Welt zu ändern,
wenn sie Artikel weglassen, Satzglieder umstellen und
im Kaffeehaus neue Zeitwörter ausdenken. Mit beiden
werdet ihr fertig, denn sie haben einen kurzen Atem.

Beginnt ihr zu zweifeln und fühlt ihr euch im Kampf
ermatten, so erfüllt euch mit dem Bilde des ragenden
inneren Deutschlands, das wir im Herzen tragen, des
Landes der Wahrheit, der Treue, der Geistigkeit, der
Innigkeit, des reinen Glaubens; tränkt und sättigt
euch mit diesem Bilde, und blickt um euch. Seht ihr
dann noch das kreischende, gierige Werben, die vergifteten
Genüsse, die zynischen Gestalten der frechen List
und der brutalen Schaustellung, die unwürdigen Gebäude
und barbarischen Schaustücke: dann hat das neue
Reich das alte noch nicht überwunden und der Kampf
geht weiter.

Glaubt nicht, es werde das Geringste euch geschenkt.
Kein Ereignis von außen, nicht das Glückbringende,
nicht das Bedrückende spricht euch los. Bei euch, in euch
beginnt der Kampf. Nur wenn ihr frei seid, könnt ihr
befreien, nur wenn ihr edel seid, könnt ihr adeln, nur
wenn ihr gerecht seid, könnt ihr richten, wenn ihr gütig
seid, begüten, wenn ihr gläubig seid, erwecken.

Glaubt nicht den Lobpreisern des Bestehenden; sie
preisen was sie besitzen, und festhalten, und dazu erwerben
wollen. Oder um der Macht zu schmeicheln,
oder, weil man es sie gelehrt hat.

Glaubt nicht den Trägen und Selbstgerechten, die
sagen, es sei anderwärts nicht besser. Die Tugenden
der anderen sind nicht unser Vorbild, deshalb sind ihre
Laster uns keine Entschuldigung. Es ist niedrig, das eigene
Ideal an fremder Wirklichkeit zu messen.

Glaubt nicht den Schulweisen, den ohnmächtigen
Schriftgelehrten, die verkünden: »Alles bleibt beim
alten, es gibt keine Entwicklung.« Alle Eigenschaften,
die wir haben, sind erworben, es gab eine Zeit, da keine
unserer Tugenden war, und jede unserer Sünden ist
eine veraltete Tugend. Die unterworfene Menschheit
hat den Weg von der Sklaverei zur Hörigkeit, von der
persönlichen Hörigkeit zur anonymen Unfreiheit des
Standes durchlaufen, sie wird vor der Freiheit und
Solidarität nicht Halt machen. Mit der Erscheinung
reift das Erlebnis, im Parallelismus der Gestaltung
und Entfaltung liegt die Synthese des Rationalen und
Irrationalen.

Freilich fehlt es am führenden Geist, am menschlichen
Vorbild, denn wir leben in der Zeit geistiger
Anarchie, die nicht die Wahrheit, sondern sich selbst hören
will. Kämen die Propheten wieder, man wiese ihnen
Unwissenschaftlichkeit und mangelnde Logik nach, und
geigte ihnen heim von Kanzeln und Kathedern. Doch
je mehr wir uns sträuben, desto härter werden wir geführt,
und müssen, wie der Krieg es zeigt, aus unseren
Torheiten die Geißeln flechten, mit denen der Dämon
uns lenkt.

Ein tiefes Gefühl sagt mir: Ihr schreitet freiwillig
den Weg, den wir gezwungen schreiten. Denn wozu
wären euch die seltenen, köstlichen Dinge gegeben: das
schwere Erlebnis der Jugend, das Suchen nach der Verheißung,
die erwachende Liebe zum Menschen? An
Macht aber wird es euch nicht fehlen, denn Macht wird
dem Volke geschenkt, das die Idee trägt, in dem Idee
und Dasein verschmelzen. Ein Volk, das für sich selbst
Geschäfte, Ausdehnung, Lebensgüter will, kann Erfolge
haben. Dauernde Macht kann nur der schenkende
Geist, die adlige Verantwortung, die Autorität der Idee
erwerben, erhalten und ertragen.

Lebt wohl, wir scheiden. Die Fackel ruht in euren
Händen, die leuchtende und zündende, die verheerende
und verklärende.

Seid gesegnet und seid ein Segen unserem Volke.
Seid gesegnet mit Härte und Unerbittlichkeit. Die soll
euch fest machen gegen euch selbst und gegen den Versucher.
Sie soll euch Not und Sorge machen, damit
ihr den göttlichen Anspruch nicht leicht gewinnt.

Seid gesegnet mit stolzer Demut, adliger Entsagung
und dienendem Herrentum. Die sollen euch niederdrücken
und euch erheben, euch zu Dienenden und Schenkenden
machen, damit die Welt von euch empfängt und sich
euch hingibt.

Seid gesegnet mit suchendem Geist und ruhelosem
Herzen, damit ihr durch alle Zweifel und Finsternisse
stürmt und den Frieden der glaubenden Seele erringt.

Seid gesegnet mit verzehrender Liebe, die soll als
ein Feuer aus euch schlagen, soll euch und das Land
läutern von den Schlacken der Zeit und Vorzeit, und auffahren
als eine Opferflamme zum Thron des Segnenden.

Zieht in den Kampf um die Seele unseres Volkes.

Geschrieben im Juli 1918.

Druck der Roßberg’schen Buchdruckerei in Leipzig.


Werke von Walther Rathenau:

Zur Kritik der Zeit

Fünfzehnte Auflage

Zur Mechanik des Geistes

Neunte Auflage

Von kommenden Dingen

Fünfundsechzigste Auflage

Deutschlands Rohstoffversorgung

Neununddreißigste Auflage

Probleme der Friedenswirtschaft

Fünfundzwanzigste Auflage

Streitschrift vom Glauben

Vierzehnte Auflage

Vom Aktienwesen

Zwanzigste Auflage

Die neue Wirtschaft

Sechsundvierzigste Auflage

Zeitliches

Zwanzigste Auflage

Gesammelte Schriften in fünf Bänden




Anmerkungen zur Transkription: Dieses elektronische Buch wurde auf
Grundlage der 1918 bei S. Fischer erschienenen Erstausgabe erstellt.
Das Inhaltsverzeichnis wurde vom Ende des Buchs an den Anfang gestellt,
das Verzeichnis der Werke Rathenaus nach hinten verschoben. Die
nachfolgende Tabelle enthält eine Auflistung aller gegenüber dem
Originaltext vorgenommenen Korrekturen.


	S. 09: zum ersten- und zum letzenmal → letztenmal

	S. 49: [Komma] wer einigermaßen überzeugt ist. daß → ist, daß

	S. 59: neben jedem Halm des Glaubens wird in Büschel → ein Büschel

	S. 63: so wissen wir aus innerer Gewißheit, das jedes → daß

	S. 83: [vereinheitlicht] die Wagnersche Geberde → Gebärde

	S. 98: geistigen und seelichen Besitzstand → seelischen






Transcriber’s Notes: This ebook has been prepared from the first print
edition published in 1918 by S. Fischer. The table of contents has been
moved from the back of the book to the front, the list of Rathenau’s
other works has been moved to the back. The table below lists all
corrections applied to the original text.


	p. 09: zum ersten- und zum letzenmal → letztenmal

	p. 49: [fixed comma] wer einigermaßen überzeugt ist. daß → ist, daß

	p. 59: neben jedem Halm des Glaubens wird in Büschel → ein Büschel

	p. 63: so wissen wir aus innerer Gewißheit, das jedes → daß

	p. 83: [normalized] die Wagnersche Geberde → Gebärde

	p. 98: geistigen und seelichen Besitzstand → seelischen








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AN DEUTSCHLANDS JUGEND ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7800303459275567193_23396-cover.png
An Deutschlands Jugend

Walther Rathenau

__

Vlzi

O





