
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Filosofía Fundamental, Tomo IV

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Filosofía Fundamental, Tomo IV


Author: Jaime Luciano Balmes



Release date: March 29, 2009 [eBook #28430]

                Most recently updated: January 9, 2023


Language: Spanish


Credits: Produced by PM Spanish, Mariano Cecowski and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica) at

        http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FILOSOFÍA FUNDAMENTAL, TOMO IV ***




FILOSOFÍA FUNDAMENTAL.

por

D. JAIME BALMES,

PRESBÍTERO





TOMO IV.





Segunda edicion.

Barcelona:

IMPRENTA DE A. BRUSI.

Calle de las Libreterías n.º 4.

1848.





Es propiedad del Autor.





LIBRO OCTAVO.

LO INFINITO.



CAPÍTULO I.

OJEADA SOBRE EL ESTADO ACTUAL DE LA FILOSOFÍA.

[1.] En las obras de filosofía trascendental publicadas
de algunos años á esta parte, se emplean con mucha
frecuencia las palabras infinito, absoluto, indeterminado,
incondicional, haciéndolas representar un gran papel en la
explicacion de los mas recónditos arcanos que ofrecerse
puedan á la consideracion del hombre. Con ellas se combinan
las de finito, relativo determinado, condicional; y de esta
combinacion se pretende que ha de surgir el rayo de luz que disipe
las tinieblas de las regiones filosóficas.

[2.] A pesar del mal uso que muchos hacen de semejantes
palabras, preciso es confesar, que es consolador el hecho indicado
por el mismo prurito de emplearlas. Este hecho es un esfuerzo del

espíritu humano para levantarse del polvo en que le hundiera
la impía escuela del pasado siglo.

[3.] ¿Qué era el mundo á los ojos de los
falsos filósofos que precedieron á la revolucion
francesa? un conjunto de materia, sujeta á movimiento por
simples leyes mecánicas, cuya explicacion estaba dada
pronunciando: ciega necesidad. ¿Qué era el
espíritu humano? nada mas que materia. ¿Qué
era el pensamiento? una modificacion de la materia. ¿En
qué se diferenciaba la materia pensante de la no pensante?
En un poco mas ó menos de sutileza, en una disposicion de
átomos mas ó menos feliz. ¿Qué era la
moral? una ilusion. ¿Qué eran los sentimientos? un
fenómeno de la materia. ¿Cuál era el
orígen del hombre? el de la materia; de un fenómeno
ofrecido por una porcion de moléculas, que ahora se hallan
en una disposicion y luego en otra muy diferente. ¿Hablabais
de un destino mas allá del sepulcro? Se os contestaba con
una desdeñosa sonrisa. ¿Pronunciabais la palabra
religion? El desden aumentaba, se convertia en desprecio.
¿Recordabais la dignidad humana? Sí, se os otorgaba
esta dignidad, con tal que os consideraseis como una graduacion mas
perfecta, mas nó de distinta naturaleza, de los demás
animales. No se os negaba que vuestra figura fuese mas noble y
galana que la del mono; no se os disputaba la superioridad de la
inteligencia; pero debiais guardaros de pretender ni á
orígen ni á destino mas elevados. El curso de los
siglos podia desarrollar  y perfeccionar las formas del mono,
é igualarlas con las vuestras; podia desarrollar y
perfeccionar su masa cerebral de tal suerte que de los
descendientes de ese mono que os divierte con sus movimientos
extravagantes y sus actitudes ridículas, nacieran hombres
como Platon, san Agustin, Leibnitz ó Bossuet.

[4.] Con semejante sistema, inútil era pensar en ideas;
no habia mas que sensaciones: cuanto se agita en la mente del
hombre, desde el mas imbécil, hasta el genio mas poderoso,
no era mas que una sensacion trasformada. Los elementos de la
humana inteligencia eran absolutamente los mismos de que dispone el
bruto; pensar no era mas que sentir mejor. Tal era el último
término del análisis, tal el resultado de la mas
delicada observacion, tal la solucion que á los problemas
del entendimiento del hombre encontrara la mas profunda
filosofía. Platon, Aristóteles, san Agustin, santo
Tomás, Descartes, Malebranche, Leibnitz, no eran mas que
soñadores sublimes, cuyo genio contrastaba con su ignorancia
de la verdadera naturaleza de las cosas. Todos ellos no sabian nada
en materia de ideología y metafísica: estas ciencias
eran un mundo desconocido, hasta que vinieron á descubrirlo
Locke y Condillac.

[5.] Esa escuela tan funesta como frívola, habia envuelto
el espíritu en la materia, y le habia ahogado. La mariposa
no podia desplegar sus leves alas, de lindos y variados colores;
era preciso  que se despojase de ellas, y que se
convirtiese en gusano torpe é inmundo, enredado en una
envoltura, tan inmunda y torpe como él. En esto consistia el
progreso. El límite de la perfeccion ideológica era
negar las ideas; el de los estudios metafísicos, negar los
espíritus; el de los morales, negar la moral; el de los
sociales, negar el poder; el de los políticos, establecer la
licencia; el de los religiosos, negar á Dios. Así
marchaba la razon humana en una direccion retrógrada,
creyendo avanzar; así pensaba levantar el edificio de sus
conocimientos, cuando no hacia mas que demoler; así queria
llegar á un resultado científico, negando cuanto
encontraba al paso, y negándose por fin á sí
misma.

[6.] En la actualidad, hay una verdadera reaccion contra
filosofía tan degradante; basta abrir los escritos de los
filósofos de este siglo para convencerse de esta verdad
consoladora. En todas partes se encuentra la palabra idea,
contrapuesta á la de sensacion; la de espíritu,
á la de materia; la de actividad del pensamiento, á
la de movimiento corpóreo; las de causa, órden,
libertad de albedrío, moral, infinidad. Las ideas que las
acompañan son á veces inexactas, á veces
monstruosas; pero en el fondo se ve un afan por salir del abismo en
que sumiera al espíritu humano una filosofía atea y
materialista. Algunos filósofos que han contribuido á
la reaccion no admiten un Dios inteligente y libre, distinto del
universo; es verdad, y por esto he dicho mas arriba que el

panteismo era un ateismo disfrazado; pero al menos el ateismo de
los panteistas de la época, es un ateismo que se
avergüenza de confesarse tal, que algunas veces procura
quizás engañarse á sí propio,
persuadiéndose que no lo es.

[7.] El ateismo de los modernos filósofos se aviene con
lo infinito; no rechaza esas grandes ideas que vagaban por el mundo
antiguo, como restos de una tradicion primitiva, y que luego fueron
fijadas, aclaradas y elevadas por la superior enseñanza del
cristianismo. La filosofía del siglo pasado se habia sentado
en las tinieblas y sombras de la muerte, y se declaraba á
sí propia en posesion de la luz y de la vida. La
filosofía actual está todavía en la oscuridad,
pero no se contenta con ella; anda á tientas en busca de una
salida á las regiones de la luz. De aquí esos
esfuerzos desesperados por fijarse, nó en la materia, sino
en el foco de la inteligencia, en el yo, es decir en el
espíritu; de aquí ese continuo empleo de las
palabras, absoluto, incondicional, infinito; palabras que si bien
las mas veces solo la conducen á un absurdo, indican sin
embargo una aspiracion sublime.

[8.] Estas observaciones manifiestan, que no confundo la
filosofía actual con la del siglo pasado; que no considero
el panteismo de ahora, como un materialismo puro; y que á
pesar del ateismo de que acuso la doctrina de algunos
filósofos, no desconozco que en medio de su extravío
conservan una especie de horror hácia él, y
 perdidos en el laberinto de sus
especulaciones buscan el hilo que los conduzca á las puertas
de la verdad.

[9.] Esta justicia que les hago gustoso á los modernos
filósofos, no impedirá que combata sus pretensiones
á un mérito que no tienen. Ellos se apellidan los
restauradores de la espiritualidad del alma, y de la libertad
humana; y cuando hablan de Dios, poco falta si no le exigen un
tributo de gratitud por haber restaurado su trono. Antes de
ostentar pretensiones tan orgullosas, debieran considerar que
distan mucho todavía de la verdad con respecto á Dios
y al hombre, no solo tal como la ha enseñado en todos
tiempos el cristianismo, sino como la han profesado los mas
ilustres filósofos modernos. Quieren apellidarse
restauradores, pero su restauracion es con sobrada frecuencia, una
nueva revolucion, á veces tan terrible como la que tratan de
combatir.

[10.] Hay otra consideracion que debiera moderarlos cuando se
quieren dar el aire de inventores, y es, que al hablar de Dios, del
espíritu humano, del pensamiento, de las ideas, de la
libertad de albedrío, nada bueno dicen que no se halle en
todas las obras de los filósofos que florecieron antes del
siglo XVIII, y aun á principios de él. Abrid los
libros de texto de las escuelas, y en ellos encontraréis
muchas de las cosas que ahora se os presentan cual descubrimientos
importantes. Los grandes filósofos se glorian de saber, lo
que antes aprendian los niños. La tradicion 
filosófica de las sanas ideas no se interrumpió
durante el siglo pasado; en muchos puntos de Europa se conservaban
escuelas que los enseñaban con escrupulosa fidelidad. Y
á mas de las escuelas humanas habia la del Hombre-Dios, la
Iglesia de Jesucristo, que entre sus dogmas sobrenaturales
conservaba tambien las verdades naturales, que esfuerzos insensatos
se empeñaban en hacer olvidar.

[11.] ¿A qué se reducen pues la invencion y la
restauracion? Invencion con respecto á Dios, al
espíritu humano, y á la moral, no la hay; todo lo que
se diga de verdad, estaba dicho ya. Restauracion tampoco la hay
propiamente hablando; no se restaura lo que no pereció. La
verdad existia; y conocida y atacada por los siete mil que no
habian doblado la rodilla ante Baal; cuando los tránsfugas
vuelven y se acercan al número escogido, que no digan que
restauran, digan que recobran; no dan, reciben; no iluminan al
mundo, son ciegos á quienes la bondad de la Providencia les
abre los ojos á la luz. 



CAPÍTULO II.

IMPORTANCIA Y ANOMALÍA DE LAS CUESTIONES SOBRE LA IDEA
DE LO INFINITO.

[12.] El exámen de la idea de lo infinito es un objeto de
la mayor importancia. A mas de que la encontramos en varias
ciencias, inclusas las exactas, encierra uno de los principales
caractéres en que distinguimos á Dios de las
criaturas. Un Dios finito no seria Dios; una criatura infinita no
seria criatura.

En la escala de los seres finitos notamos una gradacion, por la
cual se eslabonan los unos con los otros: los menos perfectos,
á medida que se perfeccionan, van acercándose
á los perfectos; y salvos los límites de la
naturaleza de cada uno, hay puntos de comparacion que nos sirven
para medir las distancias respectivas. Entre lo finito y lo
infinito, no hay comparacion; todas las medidas son insuficientes,
desaparecen: pasamos de la gota imperceptible á la
inmensidad del océano; del átomo que se escapa
á toda observacion, al piélago de materia difundida
por los espacios; y por mucho que esos tránsitos expresen,
son nada para representar la idea de lo infinito: estos
océanos comparados con la infinidad verdadera, se convierten
á su vez en nuevas gotas imperceptibles, y así
recorre el espíritu una escala 
interminable, en busca de algo que pueda corresponder á su
idea. El exámen de la idea de lo infinito, aunque no tuviese
mas objeto que la contemplacion del grandor de la misma, deberia
ocupar un puesto preferente en los estudios filosóficos.

[13.] Al fijar la consideracion en las disputas sobre la idea de
lo infinito, relativas no solo á la naturaleza de ella, sino
tambien á su misma existencia, échase de ver una
extraña anomalía. Si existe en nuestro entendimiento,
parece que deberia llenarlo todo; y que ha de ser imposible el
dejar de experimentarla. No obstante es bien sabido que los
filósofos disputan hasta sobre la existencia de esta idea,
de suerte que siendo ella un tesoro infinito, los que le poseen
dudan de su realidad: á la manera de los antiguos caballeros
que hallándose en un soberbio castillo adornado con gran
riqueza y esplendor, dudaban de si lo que estaban presenciando era
realmente un castillo ó una ilusión producida por un
hechicero.

[14.] La simple disputa sobre si la idea de lo infinito es
positiva ó negativa, equivale tambien á la cuestion
de su existencia. Si es negativa, expresa una falta de ser: si es
positiva, significa una plenitud del ser; ¿puede acaso
entablarse disputa mas vital para una idea que la de buscar si
representa la falta ó la plenitud de una cosa?

[15.] Hénos aquí pues con el hecho que hemos
notado ya en las discusiones anteriores: la razon tocando á
sus cimientos, y como amenazada de  encontrar la muerte entre
las ruinas de los mas altos edificios que encuentra en sí
propia.



CAPÍTULO III.

SI TENEMOS IDEA DE LO INFINITO.

[16.] ¿Tenemos alguna idea de lo infinito? Parece que
sí; de lo contrario la palabra infinito no
significaria nada para nosotros; y al emplearla, no nos
entenderíamos recíprocamente, como nos
entendemos.

[17.] Sea lo que fuere de la naturaleza y perfeccion de nuestra
idea de lo infinito, es cierto que envuelve algo fijo, comun
á todas las inteligencias. Fácilmente podemos
observar que esta idea la aplicamos á cosas de
órdenes muy diferentes; y que la significacion en cada caso,
es una misma para todos los hombres. Hasta las dificultades que nos
abruman al querer explicarla en sí, y en sus aplicaciones,
dimanan de ella misma; y á todos nos confunden igualmente,
porque todos concebimos de un mismo modo, lo que se entiende por
infinito, tomado en general.

[18.] Infinito é indefinido expresan cosas muy diversas.
Infinito significa carencia de límites; indefinido significa
que los límites se retiran continuamente;  se
prescinde de la existencia de los mismos, y solo se dice que no se
los puede asignar.

[19.] Todo cuanto existe es ó finito ó infinito:
pues que, ó tiene límites ó no los tiene; en
el primer caso, es finito, en el segundo, infinito: no hay medio
entre el sí y el nó.

[20.] Por donde se echa de ver que propiamente hablando, no hay
en la realidad nada indefinido: esta palabra expresa una manera de
concebir, ó mas bien una vaguedad en el concepto, ó
una indecision en el juicio. Cuando no conocemos los límites
de una cosa, y por otra parte no nos atrevemos á afirmar su
infinidad, la llamamos indefinida. Así han dicho que era
indefinido el espacio, los que no han visto medio de
señalarle un límite, y consideraban que no era
conveniente apellidarle infinito. Hasta en el lenguaje comun se
llama indefinido, lo que no tiene señalados los
límites: así se dice «se ha concedido tal
ó cual cosa por un tiempo indefinido» aunque este, con
ciertas condiciones, haya de ser limitado en alguna época
que no se determina.

[21.] La idea de la infinidad no consiste en concebir que
á una cantidad dada se le pueda siempre añadir otra;
ó que á una perfeccion se la pueda hacer mas intensa:
esto no expresa mas que la posibilidad de una serie de conceptos
con la que procuramos acercarnos á la idea absoluta de lo
infinito. Que esta idea absoluta es algo distinto de aquellos
conceptos, se ve claro en que  la miramos como un tipo al
cual referimos la serie, y al que no podemos igualarla por mas que
la prolonguemos.

[22.] Notemos el lenguaje con que naturalmente expresamos lo que
pasa en nuestro interior al pensar en lo infinito.

Qué es una línea infinita?

Una línea que no tiene límites.

¿Será de un millon, de un billon de varas?

No se puede expresar su longitud con ningun número;
será siempre mayor.

A medida que prolongamos una línea finita, ¿nos
acercamos á la infinita?

Cierto, en cuanto acercarse significa poner cantidades
que se encuentran en aquello á que nos acercamos; pero
nó que esta diferencia pueda asignarse. No hay comparacion,
entre lo finito y lo infinito; y por consiguiente, no es dable
asignar la diferencia.

Sumando todas las líneas finitas, ¿se formaria una
infinita?

Nó: porque en esta adicion es concebible la
multiplicacion de cada uno de los sumandos; y por tanto, un aumento
en lo infinito, lo que es absurdo.

La infinidad de la línea, ¿consistirá en
que no conozcamos sus límites, ó no pensemos en
ellos?

Nó: sino en que no los tenga.

[23.] Por este diálogo, que está al alcance de las
inteligencias mas comunes, y que no expresa mas de lo que diria
cualquiera persona de una  comprension regular, aunque no se
hubiese ocupado nunca en estudios filosóficos, se echa de
ver que la idea de lo infinito se halla en nuestro entendimiento,
como un tipo constante, al cual no pueden llegar todas las
representaciones finitas. Conocemos las condiciones que se han de
llenar, pero vemos la impotencia de llenarlas: cuando se nos quiere
persuadir que esto se ha conseguido, reflexionamos sobre la idea de
lo infinito: y decimos: «nó; todavía nó;
esto es contradictorio con la infinidad; esto no es infinito, sino
finito.» Distinguimos perfectamente, entre la falta de la
percepcion del límite, y su no existencia: si se quiere que
confundamos estas dos cosas, respondemos: «nó; no
deben confundirse: hay mucha diferencia entre el no concebir un
objeto, y su no existencia: no se trata de que nosotros concibamos
ó nó el límite; sino de que exista ó
nó.» Por mas que se retire un límite,
ocultándose por decirlo así á nuestros ojos,
no nos engañamos: existe ó nó: si existe, no
está cumplida la condicion encerrada en el concepto de la
infinidad; el objeto no es infinito, sino finito; si no existe, hay
infinidad verdadera: la condicion está cumplida.

[24.] Mientras la idea de lo infinito es considerada en general,
no se puede confundir nunca con la de lo finito; hay entre las dos
una línea divisoria, que no nos permite equivocarnos, pues
que está tirada por el mismo principio de contradiccion: se
trata de distinguir entre el sí y el 
nó: con decir finito, se afirma el
límite, con decir infinito, se niega: no caben ideas
mas claras y precisas.



CAPÍTULO IV.

EL LÍMITE.

[25.] Infinito parece expresar una negacion, puesto que equivale
á no finito. Pero las negaciones no siempre son
verdaderamente tales, aunque así lo indiquen las palabras:
porque, si aquello que se niega es una negacion, el resultado es
una afirmacion. Por esto suele decirse que dos negaciones afirman.
Si alguno dice: no ha llovido; y otro contesta que no es verdad,
niega la negacion del otro, pues que negar la proposicion: no ha
llovido, es lo mismo que decir ha llovido, esto es, afirmar la
lluvia. Así para conocer si la palabra infinito significa
una verdadera negacion, es necesario saber qué se entiende
por la palabra finito.

[26.] Finito es lo que tiene límite. Límite es el
término mas allá del cual no hay nada del objeto
limitado. Los límites de una línea son los puntos mas
allá de los cuales la línea no se extiende; el
límite de un número es el extremo mas allá del
cual no se extiende el número; el límite  de los
conocimientos de un hombre es el punto á donde llegan, y del
cual no pasan. Siendo el límite, negacion; negar el
límite es negar la negacion, y de consiguiente afirmar.

[27.] Por estos ejemplos se echa de ver que el límite
tomado en el sentido vulgar, expresa una idea algo distinta del
límite definido por los matemáticos. Estos llaman
límite á toda expresion finita, infinita ó
nula, á la cual se puede acercar continuamente una cantidad,
sin que jamás pueda alcanzarla. Así el valor 0/a es
el límite del decremento de un quebrado, cuyo numerador es
variable x/a; porque, suponiendo que x va menguando continuamente,
el quebrado se acercará á la expresion 0/a, sin que
jamás pueda llegar á confundirse con ella, mientras
la cantidad x no se desvanezca del todo. Si suponemos (b+x)/a donde
la x vaya decreciendo, la expresion se acercará
continuamente á esta otra (b+0)/a = b/a, la cual será
el límite del quebrado. Suponiendo la expresion a/x y que x
va menguando, nos acercaremos continuamente a la expresion a/0 =
∞, valor infinito á que el quebrado no llegará
nunca mientras x no se convierta en 0, lo que jamás
podrá verificarse, habiendo de ser x una verdadera cantidad.
Con estos ejemplos se ve por qué los matemáticos
admiten límites finitos, infinitos, y nulos. Además
se manifiesta tambien como en estos casos se toma la palabra
límite, en un sentido  diferente del vulgar, que es
tambien el filosófico.

[28.] Límite pues, expresa una verdadera negacion; y
así la palabra finito ó limitado envuelve por
necesidad una negacion. No se limita lo que no es; por
consiguiente, lo finito no puede ser una negacion absoluta. Esta
seria la nada, y la nada no se llama finita. Luego en la idea de
finito entran dos: 1.o ser,
2.o negacion de otro ser. Una
línea de un pié envuelve dos cosas: el valor positivo
de un pié, y la negacion de todos los otros valores fuera
del de un pié. Luego lo finito en cuanto finito, envuelve
una negacion referida á un ser. Si pudiésemos
expresar en abstracto esta idea usando del término finidad,
así como tenemos el de infinidad, diríamos que la
finidad en sí, nada expresa, sino la negacion de ser
referida á un ser.

[29.] De esto se infiere que la palabra infinito no es negativa;
pues que con ella se niega una negacion; infinito es lo no finito,
esto es lo que no tiene carencia de ser; y por consiguiente lo que
posee todo el ser.

[30.] Tenemos pues alguna idea de lo infinito, y esta no es una
pura negacion; sin embargo no se crea que con esto hemos llegado al
último término del análisis de la idea de lo
infinito. Mucho nos falta que andar, y despues de largas
investigaciones es dudoso que obtengamos un resultado
satisfactorio. 



CAPÍTULO V.

CONSIDERACIONES SOBRE LA APLICACION DE LA IDEA DE LO INFINITO
Á LA CANTIDAD CONTINUA, Y Á LA DISCRETA EN CUANTO SE
EXPRESA EN SERIES.

[31.] Una de las propiedades características de la idea
de lo infinito es su aplicacion á órdenes muy
diferentes. Esto da lugar á importantes consideraciones que
contribuyen no poco á la aclaracion de dicha idea.

[32.] Desde el punto en que me encuentro, tiro una línea
en la direccion del norte, y es evidente que puedo prolongarla
hasta lo infinito. Dicha línea es mayor que otra cualquiera
finita; ninguna de estas puede ser tan larga como ella; porque
siendo finita, tendrá un valor determinado, por lo cual si
la superpongo á la infinita, solo llegará hasta un
cierto punto, y no pasará de allí. Parece pues que
esta línea es infinita en toda la propiedad de la palabra;
porque no habiendo medio entre lo finito é infinito, y no
siendo ella finita pues que acabamos de demostrar que es mayor que
todas las finitas, habrá de ser infinita.

La demostracion anterior parece que nada deja que desear; no
obstante, hay tambien en contra de la infinidad de dicha
línea una razon concluyente. Lo infinito carece de
límites, y esta  línea los tiene, pues que
partiendo del punto desde el cual se la tira, hácia el
norte, no se extiende en la direccion del sud.

[33.] Esta línea es mayor que todas las finitas; pero es
dable encontrar otra mayor que ella. Si la suponemos prolongada en
la direccion del sud, la que resulte de ella mas la prolongacion,
será mas larga; y si en la direccion del sud se la prolonga
hasta lo infinito, el resultado será una línea doble
de la primera.

[34.] Con la prolongacion de una línea hasta lo infinito
en las dos direcciones opuestas, parece que resulta una
línea absolutamente infinita. A primera vista no se concibe
que pueda haber un valor lineal mayor que el de una recta
prolongada hasta lo infinito, en direcciones opuestas; sin embargo
no es así; y considerando que al lado de esta recta se pueda
tirar otra, finita ó infinita, y que la suma de las dos
formará un valor lineal mayor que la primera, tenemos que
esta no era infinita; puesto que es dable encontrar otras mayores
que ella. Y como por otra parte es evidente que se pueden tirar
infinitas líneas prolongadas hasta lo infinito, resulta que
ninguna de ellas forma un valor lineal infinito, puesto que no es
mas que una parte de la suma lineal que resulta del conjunto de las
líneas que se pueden tirar.

[35.] Reflexionando sobre esta contradiccion que parece
encontrarse en nuestras ideas, se descubre que la idea de infinito
es indeterminada,  y por tanto susceptible de aplicaciones
diferentes. Así en el caso que nos ocupa, no puede dudarse
de que la recta prolongada hasta lo infinito tiene alguna
infinidad, pues que es cierto que carece de límite en sus
respectivas direcciones.

[36.] Este ejemplo hace conjeturar que la idea de infinito no
nos representa nada absoluto; pues que aun en los objetos que mas
claros se ofrecen á nuestro espíritu, cuales son los
de la intuicion sensible, encontramos bajo un aspecto la infinidad,
que por otro vemos contrariada.

[37.] Lo que hemos observado en los valores lineales, se
extiende tambien á los numéricos expresados en
series. En las matemáticas se habla de las series infinitas;
pero si bien se reflexiona no hay ninguna que merezca este nombre.
Sea la serie a, b, c, d, e,.... se la llamará infinita, si
sus términos continúan hasta lo infinito. No puede
negarse que hay infinidad bajo un aspecto, porque falta el
límite que ponga fin á la serie en un sentido; pero
es evidente que el número de sus términos no
será jamás infinito, pues que hay otros mayores; cual
seria por ejemplo, si al continuar la serie de izquierda á
derecha la continuásemos al mismo tiempo de derecha á
izquierda en esta forma

...., e, d, c, b | a, b, c, d, e,....

en cuyo caso es evidente que el número de los
términos seria duplo del primero.

Luego las series llamadas infinitas no lo son ni pueden serlo,
hablando con rigor. 

[38.] Pero lo curioso es que la infinidad no se encuentra en la
serie, ni aun suponiéndola prolongada en direcciones
opuestas; porque si á su lado imaginamos otra, es evidente
que la suma de los términos de las dos, será mayor
que la de una de ellas; de donde resultará que ninguna
será infinita. Y como es evidente que sean cuales fueren las
series, siempre se pueden imaginar otras, resulta demostrado que no
puede haber una serie infinita en el sentido que los
matemáticos toman la palabra serie; esto es, por una
continuacion de términos; no excluyendo la posibilidad de
otras continuaciones, á mas de la supuesta infinita.

[39.] Las dificultades contra la infinidad lineal, se extienden
á la de superficie. Suponiendo un plano infinito, es
evidente que se pueden tirar infinitos planos distintos del
primero, y que le corten en infinita variedad de ángulos: la
suma de estas superficies será mayor que una cualquiera de
ellas. Luego la prolongacion infinita de un plano en todas
direcciones, no constituye una verdadera superficie infinita.

[40.] Un sólido dilatado en todas direcciones parece
infinito; pero si se reflexiona que en la idea matemática
del sólido no entra la de impenetrabilidad; se verá
que dentro de un sólido infinito, se puede colocar otro,
cuyo volúmen sumado con el del primero, dará un valor
duplo de este. Sea E un espacio puro y vacío, que
imaginaremos infinito; sea M, un mundo de igual  extension
que se coloca en él, y le llena; es evidente que E+M,
será mayor que E. Luego aunque supongamos á E
infinito igual á ∞; tendremos que siendo M tambien
igual á ∞, resultará E+M = ∞ + ∞ =
2 ∞. Y como este valor expresa el volúmen; el primero
no será infinito, porque se puede duplicar. Si se prescinde
de la impenetrabilidad, la operacion puede repetirse hasta lo
infinito; luego, el primer infinito, lejos de merecer este nombre
parece una cantidad susceptible de incrementos infinitos.



CAPÍTULO VI.

ORÍGEN DE LA VAGUEDAD Y APARENTES CONTRADICCIONES EN LA
APLICACION DE LA IDEA DE LO INFINITO.

[41.] Las dificultades que se ofrecen al aplicar la idea de la
infinidad, parecen probar que dicha idea ó no existe para
nosotros, ó es muy confusa; pero estas mismas dificultades
tambien indican por otra parte, que la poseemos, y muy perfecta.
¿Por qué descubrimos que no son infinitos los
números que á primera vista nos lo parecian?
¿por qué negamos la infinidad de ciertas dimensiones,
no obstante su infinita prolongacion en un sentido? porque
examinando bien dichos objetos, hallamos que no corresponden al
tipo de la  infinidad. Si este tipo no existiera en
nuestro entendimiento ¿cómo seria posible que nos
sirviésemos de él? ¿Cómo
podríamos compararle los seres, si él nos fuese
desconocido? ¿Es posible saber cuándo una cosa llega
á un extremo, si no tenemos idea del extremo? Esto
equivaldria á comparar sin punto de comparacion, es decir,
á ejercer un acto contradictorio.

[42.] A pesar de estas razones que parecen concluyentes en favor
de la existencia de la idea de lo infinito, si interrogamos nuestro
interior no podemos negar que experimentamos cierta vaguedad,
cierta confusion, que inspira vehementes dudas sobre la realidad de
esta idea. ¿Qué se le ofrece á nuestro
espíritu al pensar en lo infinito? la imaginacion abandonada
á sí misma, extiende el espacio, agranda las
dimensiones de cuanto le ocurre, multiplica indefinidamente los
números, pero sin ofrecer á la inteligencia nada con
el carácter de infinito. Si prescindimos de la imaginacion,
y nos referimos al entendimiento puro, aunque descubrimos en
él un tipo para juzgar de la infinidad ó no infinidad
de los objetos que se le presentan, al reflexionar sobre el tipo en
sí, perdemos la claridad que antes nos iluminaba, y hasta
nos quedamos perplejos sobre la existencia del mismo.

[43.] ¿Negaremos la existencia de dicha idea?
¿abandonaremos el intento de explicarla? creo que no debemos
hacer ni uno ni otro, que es preciso admitirla, que no es imposible
explicarla,  y que hasta se puede señalar la
razon de la oscuridad que en ella encontramos.

[44.] Ante todo conviene advertir que una de las causas de la
confusion en que andan envueltas las discusiones sobre la idea de
lo infinito, nace de que no se hace distincion entre el
conocimiento intuitivo y el abstracto (Lib. V, cap, XI). Si se
hubiese atendido á esta distincion, se hubieran evitado
muchas dificultades. Con decir que la idea de lo infinito no es
intuitiva sino abstracta, se prepara la solucion á las
principales objeciones que contra ella se dirigen.

[45.] La idea de infinidad no es para nosotros intuitiva: esto
es, no ofrece á nuestro entendimiento un objeto infinito;
esa intuicion no puede verificarse mientras no veamos la misma
esencia de Dios, como sucederá en la otra vida.

[46.] Si tuviésemos ahora la intuicion de un objeto
infinito, veríamos sus perfecciones infinitas, tales como
son, con sus propios caractéres; ó mas bien,
veríamos como todas las perfecciones, dispersas en los seres
limitados, se reunen en una sola perfeccion infinita. Cuando
quisiésemos referir la idea de lo infinito á objetos
determinados, por ejemplo á la extension, veríamos
que estos objetos se hallan en contradiccion con la idea; no nos
seria dable modificarla de varias maneras, aplicarla primero en un
sentido y luego en otro muy diferente: la idea única,
simplicísima se referiria siempre á un objeto
único, simplicísimo; y este nó indeterminado,
nó vago,  como ahora, sino con la determinacion de
una existencia necesaria y de una perfeccion infinita. El ser
infinito nos seria dado en intuicion, como se nos dan los hechos de
nuestra propia conciencia: el conocimiento que de él
tendríamos seria de un objeto eminentemente incomunicable
como predicado, á cualquier órden de cosas finitas; y
cuando se nos preguntase si la idea de esa infinidad es aplicable
á un número ó á una extension,
veríamos una contradiccion tan manifiesta como si nos
propusiéramos identificar un acto de nuestra conciencia con
los objetos externos.

[47.] La indeterminacion que nos ofrece la idea de infinidad; la
facilidad que experimentamos para modificarla de varias maneras y
aplicarla á objetos diversos, en sentidos muy diferentes;
nos está indicando que no es intuitiva sino abstracta
é indeterminada: que es uno de aquellos conceptos generales
que nos sirven para tener algun conocimiento de las cosas cuya
intuicion no se nos ha concedido.

Esta observacion hasta para señalar el orígen de
la vaguedad que experimentamos en la idea de lo infinito. Como los
conceptos indeterminados, por lo mismo que son indeterminados, no
se refieren á ningun objeto en particular, ni á
ninguna propiedad, que por sí sola sea concebida como
realizable, no encierran aquellas determinaciones que fijan de una
manera absoluta nuestro conocimiento. La misma indeterminacion con
que ofrecen alguna propiedad de los seres,  da motivo
á la diversidad de las aplicaciones, segun son diversas las
propiedades particulares que se combinan con la general. Si se nos
da un triángulo rectángulo, conociendo la medida de
todas sus líneas y de sus ángulos agudos, la
determinacion de la idea evita la vaguedad intelectual, y no
permite la aplicacion á diversos casos de lo que de suyo es
determinado y fijo; pero si se nos da un triángulo
rectángulo en general, sin determinársenos el valor
de sus líneas y de sus ángulos agudos, las
aplicaciones pueden ser infinitas. A medida que la idea del
triángulo vaya siendo mas general é indeterminada, se
aumentará la variedad de sus aplicaciones.

[48.] Las ideas indeterminadas, para representar algo, necesitan
una propiedad á la cual se apliquen, y que sea como la
condicion bajo la cual se realicen ó se puedan realizar;
hasta que dicha aplicacion se verifica, son formas intelectuales
puras, á las cuales no se puede pedir la representacion de
nada determinado. Y no quiero decir con esto que dichas ideas sean
conceptos vacíos, é inaplicables fuera del
órden sensible, como pretende Kant cuya opinion llevo ya
impugnada (Lib. V, cap. XIV, XV y XVI); sino que
concediéndoles un valor universal, les niego el que por
sí solos tengan un valor representativo de algo realizable,
sin mas propiedad que lo que ellos expresan. Ateniéndonos al
mismo ejemplo podemos observar, que la idea pura de
triángulo es irrealizable; porque todo triángulo
real,  contendrá algo mas que lo
contenido en la idea; pues que será rectángulo
ú oblicuángulo, etc. etc. de todo lo cual prescinde
la idea pura. Si las notas encerradas en el concepto van siendo mas
indeterminadas, la indeterminacion del objeto será mayor; y
por consiguiente mas vago será lo que se ofrezca al
entendimiento, y mas numerosas y variadas las aplicaciones que se
podrán hacer de la idea. Así sucede en las de ser, no
ser, límite, y otras semejantes.



CAPÍTULO VII.

EXPLICACION FUNDAMENTAL DE LA IDEA ABSTRACTA DE LO
INFINITO.

[49.] Supuesto que nuestra idea de lo infinito no es intuitiva,
sino abstracta, veamos cómo se puede explicar su verdadera
naturaleza.

Tenemos idea del ser y de su opuesto el no ser: consideradas en
sí mismas, son ideas generales puras, sumamente
indeterminadas, aplicables á cuanto se somete á
nuestra experiencia.

De todo ser limitado podemos afirmar y negar algo: afirmar lo
que es; negar lo que no es; el límite como tal, no se
concibe sino cuando se niega una cosa de otra.

[50.] Nuestro ser nos ofrece una actividad nunca  agotada,
pero siempre limitada, por la falta ó la resistencia de los
objetos; el mundo externo es un conjunto de seres que se nos ofrece
con mucha variedad de limitaciones.

Luego la experiencia tanto interna como externa nos da idea de
lo finito, esto es, de un ser que envuelve algun no ser: el bruto
siente, mas no entiende: es sensitivo, hé aquí
el ser; no es inteligente, hé aquí el
límite. El hombre es sensitivo é inteligente; el
límite del bruto no es el del hombre. Entre los seres
inteligentes, el uno entiende mas cosas que otro; el límite
de este no es el límite de aquel.

[51.] Encontrando límite en la experiencia interna y
externa, es evidente que podemos formarnos la idea general de
límite, esto es, de una negacion aplicada á un
objeto.

[52.] La misma experiencia nos enseña que los
límites de unas cosas no son los de otras; que tal
límite aplicado á un objeto debe ser negado de otro;
comparando los seres entre sí, nos hallamos frecuentemente
en el caso de negar ciertos límites. Como nuestro
entendimiento tiene la fuerza de generalizar, es evidente que la
negacion de ciertos límites que encontramos aplicable
á muchos objetos, podemos concebirla en general, teniendo un
concepto indeterminado en que se incluyan estas dos ideas
negacion y límite.

[53.] No veo que se pueda objetar nada á la posibilidad y
existencia de este concepto: sin embargo como necesito de este
hecho para explicar  la idea de infinidad, voy á
robustecerle con algunas observaciones.

Tenemos alguna idea de la negacion en general; este es un hecho
primitivo de nuestro espíritu; sin él no son posibles
los juicios negativos, ni nos seria dado conocer el principio de
contradiccion: es imposible que una cosa sea y no sea
á un mismo tiempo: no sea, hé aquí la
negacion; luego es indudable que la concebimos. Este concepto es
general, pues no encierra ninguna determinacion: se habla del no
ser sin referirse á ningun objeto particular, ni siquiera
á una especie ó género que contenga alguna
determinacion; luego el concepto de la negacion es general y
absolutamente indeterminado.

[54.] Tenemos idea de límite; porque como hemos visto ya,
es una negacion aplicada á un ser. Tenemos además la
idea de negacion de límite, porque así como le
concebimos aplicado ó aplicable, podemos concebirle y le
concebimos en efecto, no aplicado ó no aplicable. A cada
paso negamos límites determinados: generalizando esta idea,
resulta la negacion general de límite en general.

[55.] Con las observaciones que preceden podemos señalar
lo que se contiene en la idea de lo infinito. En mi juicio esta
idea es un concepto general que envuelve los dos siguientes:
1.º ser en general; 2.º negacion de límite,
tambien en general. La reunion de estos dos conceptos constituye la
idea abstracta de lo infinito. 

[56.] El concepto de límite generalizado y negado, nos da
alguna idea de la infinidad en abstracto, pero nó idea de
una cosa infinita. Sin conocer intuitivamente un objeto infinito, y
solo alcanzando á formarnos idea muy imperfecta de
él, podemos hablar de la infinidad, sin caer en
contradiccion, determinando los casos en que se halla aplicada
á un ser, ó á un órden de seres, real
ó posible. Si bien se observa, el hombre tiene muchas ideas
de este género vago; pero que no obstante le sirven para
cuanto necesita. Hagámoslo sensible con algunas
aplicaciones.

[57.] Se le muestran á un ignorante algunos sabios, y se
le asegura que uno entre ellos sabe mas que todos los otros juntos.
El pobre ignorante no tiene ninguna idea de lo que sabe el que mas
ni el que menos, ni del grado de la ciencia, ni de la ciencia
misma, pero tiene en general las ideas de grado, de mas y de menos,
así como la de conocimiento; pues bien, esto le basta para
hablar sin contradecirse, ni confundirse, de la mayor ciencia del
uno y de la menor ciencia de los otros, y aun para resolver con
acierto las cuestiones que se le ofrezcan sobre la ciencia de
aquellos individuos, en cuanto se hallan contenidas en la idea
general de que la ciencia de uno es mayor que la de todos los otros
juntos.

Otro ejemplo. Un dependiente de un establecimiento donde se
hallen reunidos los mas bellos producto del arte, puede hablar de
todos ellos sin confundirse ni contradecirse, aun cuando sea
 incapaz de conocer su mérito,
é ignore absolutamente las circunstancias que constituyen la
belleza de los objetos. Le bastará tener idea de perfeccion
ó belleza en general, y vincular con ciertos signos
arbitrarios los grados de perfeccion ó belleza de los
objetos, para que pueda designarlos á los concurrentes, y
ponderar la mayor habilidad de un artista, la menor felicidad de
otro, el atinado acierto de aquel, los desaciertos de este, el
mayor valor de las obras del primero, la inferioridad de las del
segundo, y formar otros pensamientos por este tenor que á
primera vista pudieran hacernos creer que el dependiente es un
artista consumado, ó cuando menos un aficionado de grande
inteligencia y de gusto exquisito.

[58.] Fácil seria manifestar con otros ejemplos la
fecundidad de ciertas ideas generales, y cómo se prestan
á innumerables combinaciones, sin que por ellas conciba el
entendimiento nada determinado. Hé aquí precisamente
lo que nos sucede con la idea de lo infinito: en vano nos
preguntamos qué es lo que corresponde á ella en
nuestro interior: el concepto de ser en general y de negacion de
límite, nada nos presentan fijo, sino ciertas condiciones
abstractas á que vamos sometiendo los objetos, á
medida que se ofrecen á nuestra intuicion, ó que por
lo menos se nos presentan con algunas propiedades que los
caractericen, permitiéndonos formar una idea menos vaga de
la negacion del límite. 



CAPÍTULO VIII.

SE COMPRUEBA CON APLICACIONES Á LA EXTENSION, LA
DEFINICION DE LA INFINIDAD.

[59.] Hemos explicado la idea de infinidad en general, por los
conceptos indeterminados de ser y negacion de límite. Para
cerciorarnos de que la explicacion es fundada, y de que se han
señalado los caractéres constitutivos del concepto,
veamos si sus aplicaciones á objetos determinados
corresponden á lo que se ha establecido en general.

Si la idea de infinidad consiste en lo que se ha dicho, se
verificará que será susceptible de aplicarse á
todos los objetos de la intuicion sensible ó del
entendimiento puro, obteniéndose los resultados que deben
obtenerse, inclusas las anomalías que anteriormente se han
hecho notar (Cap. V).

[60.] Las anomalías, ó mas bien contradicciones,
que parecen encontrarse en las aplicaciones de la idea de
infinidad, ofreciéndose como infinita una cosa que luego se
descubre no serlo, se originan de que se aplica dicha idea bajo
condiciones diferentes. Esta variedad no seria posible, si la idea
representase algo determinado; pero como solo contiene la negacion
de límite en general, unida á un ser tambien en
general,  resulta que esta negacion la sometemos en
cada caso á condiciones particulares, y así sucede
que cuando pasamos á otras condiciones, la idea general no
puede darnos el mismo resultado.

[61.] Una línea tirada desde el punto en que nos
encontramos, en direccion del norte y prolongada hasta lo infinito,
nos ha resultado infinita y no infinita (Cap. V). Esta
contradiccion solo es aparente: en la realidad no hay mas que el
diferente resultado á que debe conducir la idea general por
la condicion bajo la que se le aplica.

Cuando consideramos una línea prolongada hasta lo
infinito en la direccion del norte, no aplicamos la idea de
infinito á un valor lineal en abstracto, sino á una
recta que parte de un punto y prolongada solo en una direccion: el
resultado es el que debe ser; se afirma la negacion del
límite bajo una condicion; el infinito resulta sujeto
á la misma condicion. Se dirá que no hay medio entre
el sí y el nó, y por consiguiente entre lo infinito y
no infinito; pero no es difícil soltar la dificultad
observando que el sí y el nó para ser
contradictorios, se han de referir á una misma cosa, lo que
no sucede cuando se han cambiado las condiciones del objeto.

[62.] Si en vez de suponer una prolongacion sola,
hubiésemos tratado de aplicar la negacion de límite
á una recta en general, es evidente que debiéramos
haberla prolongado en los dos sentidos opuestos; entonces nos
resultaba un nuevo infinito con arreglo á la nueva
condicion. 

Ya hemos visto (Cap. V) que ni aun en este caso teníamos
un valor lineal infinito en todo rigor; pues que esta recta solo
formaba parte de la suma de otras que se podian imaginar.
¿Qué diremos pues de ella? ¿será
infinita ó nó? ambas cosas se pueden decir haciendo
la distincion debida. Será infinita, esto es, tendremos la
idea de infinidad ó negacion de límite, aplicada con
todo rigor á una linea recta sola; pero si en vez de
tratar de una recta sola se trata de un valor lineal,
sin ninguna condicion, la línea supuesta no será
infinita; la negacion de límite no está aplicada bajo
aquella condicion; el resultado pues será diferente,
dejará de ser infinito.

[63.] Considerando dos líneas solas se puede hacer notar
la misma anomalía. Supóngase una recta prolongada en
los dos sentidos hasta lo infinito, y descríbase á su
lado una curva que en undulaciones continuas se vaya prolongando
hasta lo infinito en direccion paralela á la recta.
Serán ambas infinitas segun como se las considere. Si se
atiende solo á su direccion, prescindiendo del valor lineal
que encierran, ambas son infinitas; pero si se atiende á
este, la curva es mas larga que la recta porque es evidente que
tomando una parte de la curva correspondiente á una parte de
la recta y extendiendo ó rectificando la de la curva,
resultará mayor que la de la recta; y como esto se puede
hacer en toda la prolongacion de las líneas tendremos que el
valor lineal de la curva será mayor que el de la
 recta en proporcion á la ley de
sus undulaciones.

[64.] Por esta doctrina se echa de ver como la idea de infinidad
puede aplicarse bajo diferentes condiciones, y producir diferentes
resultados, sin ninguna contradiccion. Lo que es infinito bajo un
aspecto, no lo es bajo otro; y de aquí procede lo que se
llama órdenes de infinitos, y que tanto figuran en
las matemáticas; pero repito que estas contradicciones no
son susceptibles de explicacion si se atribuye á la idea de
infinito un valor absoluto y no se le considera como la
representacion abstracta de negacion de límite.

[65.] ¿Es posible concebir en una línea recta
ó curva, una longitud infinita absolutamente hablando,
ó sea un valor lineal, al cual se aplique absolutamente la
negacion de límite? creo que nó: porque sea cual
fuere la línea que consideremos, siempre se podrán
tirar otras cuyo valor sumado con el de la primera, será
mayor que el de esta sola. Hé aquí un caso en que
hallamos contradiccion entre la negacion de límite y la
condicion á la cual se la quiere someter. Se exige un valor
lineal al cual se aplique absolutamente la negacion de
límite; y por otra parte se exige que este valor lineal se
presente en una línea determinada, la cual por el hecho de
ser determinada excluye la negacion absoluta de límite: se
ponen en el problema datos contradictorios, el resultado ha de ser
pues una contradiccion.

[66.] ¿Qué deberemos suponer para concebir un
valor lineal absolutamente infinito? bastará  no suponer
ninguna condicion que excluya la negacion absoluta de
límite. Aquí es menester distinguir entre el concepto
puro, y la intuicion sensible en que se exprese. El concepto de un
valor lineal infinito existe, desde el momento que unimos las dos
ideas generales: valor lineal y negacion de límite. La
intuicion sensible en que pueda representarse dicho concepto no es
tan fácil excogitarla, ni aun en general. Para llegar
á ella en algun modo, es preciso que imaginemos un espacio
sin ningun límite; y que entonces considerando en general
todas las líneas que en él se pueden tirar rectas
ó curvas, en todas direcciones, y bajo todas las condiciones
posibles, tomemos la suma de todos estos valores lineales: el
resultado será un valor lineal absolutamente infinito,
porque le habremos aplicado la negacion de límite sin
ninguna restriccion.

[67.] Del mismo modo podremos obtener un valor de superficie
infinito; porque es evidente que se le puede aplicar todo cuanto
hemos dicho de los valores lineales.

[68.] Es de notar que en todos estos casos aplicamos la negacion
de límite á la extension considerada
únicamente en algunas de sus dimensiones. Si queremos
obtener una extension infinita absoluta, es necesario que no
prescindamos de ninguna dimension; por manera que el infinito
absoluto de este órden es la extension en todas sus
dimensiones, negando absolutamente el límite. Pero tambien
es de notar que aun para  obtener un valor de líneas
ó de superficies, absolutamente infinito, necesitamos ya
presuponer el valor de extension absolutamente infinito; pues
á esto equivale el suponer el espacio infinito en que se
puedan tirar las líneas y las superficies en todas las
direcciones, y bajo todas las condiciones posibles.



CAPÍTULO IX.

CONCEPTO DE UN NÚMERO INFINITO.

[69.] ¿Concebimos nosotros un número infinito? Por
una parte parece que nó, pues que dudamos de su posibilidad;
duda que no existiria, si tuviéramos su idea. Por otro lado
parece que sí, pues que conocemos desde luego cuándo
un número no es infinito; lo que no sucederia, si no
tuviésemos idea de número infinito.

Lo que hemos demostrado con respecto á la infinidad de
las series (Cap. V), parece indicar que la idea del número
infinito es una ilusion, puesto que números que
habíamos creido infinitos, se nos presentan luego como no
infinitos.

Yo creo que esta cuestion se puede resolver por los mismos
principios que las del capítulo precedente. No veo ninguna
dificultad en admitir  la idea de un número infinito, ni
que de ella resulte contradiccion de ninguna clase.

[70]. Número es una coleccion de unidades; esta idea
nosotros la tenemos en toda su generalidad; para concebir el
número, no necesitamos saber ni de qué clase son ni
cuántas. La idea de número en general prescinde
absolutamente de semejantes determinaciones. Es evidente que sea
cual fuere el número determinado que imaginemos, siempre
podemos concebir otro mayor; aun cuando al número le podemos
señalar un límite, este podemos retirarle
indefinidamente, de suerte que el límite de uno no sea el
límite de otro. Unimos pues á la idea de
número la idea de límite y la de negacion de cierto
límite; luego si además unimos á la idea de
número en general, la de negacion de todo límite en
general, formaremos idea de un número infinito.

[71]. ¿Qué nos representará esta idea? Nada
determinado: es un concepto enteramente abstracto, formado de dos
igualmente abstractos: número y negacion de límite.
No le corresponde ningun objeto determinado; es obra de nuestro
entendimiento referida á objetos en general, sin
determinacion de ninguna especie. Ahora podremos resolver las
dificultades arriba indicadas.

[72]. ¿Por qué una serie de términos se nos
ofrece como infinita, y luego bien examinada, vemos que no reune
los caractéres de infinidad? Porque en el primer caso
aplicamos la negacion  de límite bajo una condicion de
que nos desentendemos en el segundo.

Tomemos una serie

a, b, c, d, e, . . . . . . . . . . . . . .

Es evidente que la podemos continuar hasta lo infinito, y
concebir que se niega todo límite á su prolongacion:
el número de términos es infinito en este sentido,
porque la idea de negacion de límite está realmente
aplicada á la serie. Cuando preguntamos si el número
de los términos es infinito absolutamente, prescindimos de
la condicion con que habíamos unido la negacion de
límite: lo que era pues infinito en un caso, no puede serlo
en otro: no hay una verdadera contradiccion; porque el sí y
el nó se refieren á suposiciones diferentes.

[73.] Tomemos una línea y midámosla por
piés. Prolongando esta línea se multiplicará
el número de piés; y en general podemos concebir
negado el límite á dicha multiplicacion. Entonces el
número de piés resultará infinito.
Considerando luego que el pié tiene doce pulgadas, si en vez
de tomar por unidad el pié tomamos la pulgada, el resultado
será un número doce veces mayor: hé
aquí dos números infinitos, mayores el uno que el
otro. ¿Hay en esto alguna contradiccion? nó por
cierto: lo que hay es una diferente combinacion de ideas. En el
primer caso, la idea de negacion de límite estaba
subordinada á una condicion: la division de la línea
en piés; en el segundo, introducimos una condicion
diferente:  la division de la línea en
pulgadas.

[74.] Pero se nos replicará tal vez, estos números
considerados en sí mismos, prescindiendo de que se refieran
á piés ó á pulgadas, ¿son
iguales ó nó? y en ambos casos ¿son infinitos
ó nó? la objecion se desvanece haciendo notar la
equivocacion en que se funda. Si se prescinde enteramente de toda
relacion á divisiones determinadas, se considera el
número en general, en cuyo supuesto no hay dos casos sino
uno; solo entonces no puede haber relacion de mayor y menor, porque
solo se tiene el concepto del número en general combinado
con la idea de negacion de límite tambien en general: el
resultado pues, será el número infinito en toda su
abstraccion (70).

La dificultad estriba en una contradiccion, que á primera
vista no se nota; se quiere prescindir de condiciones particulares,
para saber si los números en sí, son infinitos
ó nó; y no se quiere prescindir de ellas, pues solo
atendiendo á las mismas, tiene sentido la objecion, que
siempre supone la division en varias especies de unidades. Cuando
se habla pues de estos números, y al mismo tiempo se
pretende considerarlos en sí, se incurre en una
contradiccion, tomándolos á un mismo tiempo con las
condiciones particulares y sin ellas.

[75.] Inferiremos de lo dicho que el concepto de número
infinito considerado en su mayor abstraccion, prescindiendo de la
naturaleza y relaciones de las cosas numeradas, no es
contradictorio,  pues que no encierra mas que las dos
ideas de número, ó sea conjunto de seres, y absoluta
negacion de límite; pero esto no es bastante para afirmar
que el número infinito sea realizable. El número
infinito no puede ser actual, sin que haya un conjunto de seres
infinito; y estos seres realizados, no pueden ser seres abstractos,
que no encierren nada mas que ser, sino que han de tener sus
propiedades características, y han de estar sujetos á
las condiciones que estas les impongan. Como en el concepto general
se prescinde absolutamente de dichas condiciones, no puede
descubrirse por el concepto solo, la contradiccion que en ellas
pueda haber; de donde resulta que no encerrándose en el
concepto ninguna contradiccion, se puede tropezar con ella tan
pronto como se quiera realizar lo que está contenido en el
mismo. Así podrá suceder que sin ser contradictorio
el concepto general é indeterminado, lo sea su realizacion:
á la manera que se conciben perfectamente ciertas
teorías mecánicas, que sin embargo no pueden
reducirse á la práctica, porque no lo consiente la
materia á que se debieran aplicar. Los seres finitos son,
por decirlo así, la materia en que se han de realizar los
conceptos metafísicos é indeterminados: la
posibilidad de estos no prueba de una manera absoluta la
posibilidad de aquellos. La realidad puede traer consigo tales
determinaciones que envuelvan una contradiccion que en el concepto
general se hallaba en estado latente,  y que al
llegar á la realidad se pone de manifiesto.



CAPÍTULO X.

CONCEPTO DE LA EXTENSION INFINITA.

[76.] ¿Es concebible la extension infinita? Este concepto
incluye dos ideas: la de extension y la de negacion absoluta de
límite. La de extension es á su vez un concepto
general, referido á esa intuicion, que sea lo que fuere en
sí y en su objeto, representa la extension ó el
conjunto de las tres dimensiones, cuya forma pura es el espacio. Es
evidente que nosotros podemos reunir en un concepto estas dos
ideas: extension en general, y negacion de límite; y si
á esto se llama idea de una extension infinita, es claro que
poseemos dicha idea. Salta á los ojos que en este concepto
de la extension infinita, se prescinde de todas las condiciones de
realidad; y que no sabemos todavía, si en la naturaleza de
los seres extensos, se hallaria algo, que se opusiese á la
absoluta infinidad de su extension; y por consiguiente ignoramos,
si hay aquí alguna contradiccion latente, que no podemos
conocer por solo el concepto general.

[77.] Nótese bien que aquí hablo de la idea, y
 nó de la representacion sensible
de la extension; porque si bien tengo por posible aun para
nosotros, el concepto de una extension infinita, no pienso lo mismo
de su representacion sensible. Esta podemos dilatarla
indefinidamente, mas nó hacerla infinita.

A mas de que la conciencia nos atestigua dicha imposibilidad, la
razon la demuestra. En efecto: las representaciones sensibles
internas, no son mas que una repeticion de las externas; ó
cuando menos están formadas de los elementos que estos
suministran. La vista y el tacto son los dos sentidos que nos
producen representacion de extension, y es evidente que ambos
necesitan un límite: al tacto no se le ofrece sino lo
inmediato; la vista no ve, sin un límite que le envie los
rayos luminosos. Las representaciones sensibles internas, sean las
que fueren, no pueden perder ese carácter de limitacion:
dilatarán el objeto cuanto se quiera; retirarán el
límite, mas no le destruirán, so pena de destruirse
á sí propias. Luego es imposible para nosotros, y
para todo ser sensible, la imaginacion de una extension
infinita.

[78.] Contra la infinidad de la extension, en cuanto nos la
podemos representar en un volúmen sin límites, he
propuesto mas arriba [40] una dificultad fundada en que como la
idea de impenetrabilidad no entra en el concepto de sólido,
dentro de un infinito, se podrá colocar otro, y así
sucesivamente; por manera que la  penetrabilidad da
orígen á otra serie que tampoco tendrá fin.
Pero esta dificultad que es concluyente si se trata del concepto de
sólidos que encierra algo mas que la pura idea de extension,
no lo es cuando nos limitamos á esta idea: porque entonces,
la extension implica necesariamente el que unas partes estén
fuera de otras, pues que sin este fuera, no es
posible concebirla. Es cierto que dentro de una parte del espacio
puede situarse un cuerpo; y que despojando á este de la
impenetrabilidad, podemos todavía colocar otro en el mismo
lugar, y así hasta lo infinito; pero en tal caso concebimos
ya algo mas que extension pura; unimos algo mas, siquiera en
general é indeterminadamente, á la idea de cosas
situadas; pues de otro modo, no distinguiríamos entre el
espacio, representante de la extension pura, y los sólidos
que en él se colocasen; y aun estos mismos no los
distinguiríamos entre sí, á no reconocer en
ellos alguna diferencia, siquiera en general é
indeterminadamente.

[79.] Parece pues mas probable que la idea pura de la extension
infinita está en la de un volúmen infinito; la cual
no es otra que la del espacio. Lo demás que puede
introducirse en la idea es un elemento extraño á la
misma; pues á la extension pura añade algo que no le
pertenece, como son las diferencias entre los seres extensos,
aunque concebidas con indeterminacion. 



CAPÍTULO XI.

SOBRE LA POSIBILIDAD DE LA EXTENSION INFINITA.

[80.] ¿Qué pensaremos de la posibilidad de esas
infinidades que nosotros concebimos? examinémoslo.

¿Es posible una extension infinita? no se descubre
ninguna repugnancia: la idea de extension y la de negacion de todo
límite, no se excluyen, por lo menos segun nuestro modo de
concebir; mas bien tenemos dificultad en concebir el límite
absoluto de la extension que no en concebirla ilimitada: mas
allá de todo término imaginamos espacios sin fin.

[81.] Considerando la cuestion con respecto á la
omnipotencia divina, tampoco se descubre ninguna imposibilidad en
la existencia de una extension sin límites. Mas allá
de toda extension puede Dios criar otra extension; si suponemos que
haya querido aplicar su fuerza creadora á toda la extension
posible, habrá criado una extension infinita.

[82.] Ofrécese aquí una dificultad. Si Dios
hubiese criado una extension infinita, no podria criar otra
extension; luego su poder estaria agotado, luego no seria
infinito.

Esta dificultad nace de que se entiende en un sentido falso el
poder infinito. Cuando se dice  que Dios lo puede todo, no
se quiere significar que pueda hacer cosas contradictorias; la
omnipotencia no es un atributo absurdo, como lo seria si se
refiriese á cosas absurdas. Una extension absolutamente
infinita es contradictoria con otra extension distinta; pues por lo
mismo que es infinita absolutamente, contiene todas las extensiones
posibles. Si la suponemos existente, no será posible otra
distinta de ella; al afirmar que Dios no podria producir otra, no
se limita su omnipotencia, solo se dice que no puede hacer una cosa
absurda.

[83.] Aclaremos mas la solucion anterior. La inteligencia de
Dios es infinita, y no puede entender mas que lo que ahora
entiende: todo progreso supondria imperfeccion, pues que envolveria
mudanza de una inteligencia menor á una inteligencia mayor.
Ahora bien; si se dice: Dios no puede entender mas de lo que
entiende en la actualidad, ¿se limita su inteligencia? es
cierto que nó: pues que no puede entender mas porque
entiende todo lo real y todo lo posible, y no es dable concebir sin
contradiccion que pueda entender mas que lo que entiende en la
actualidad; esto no limita la inteligencia, antes afirma su
infinidad; porque no es suceptible de perfeccion por lo mismo que
es infinita. Con este ejemplo se comprende el sentido de la
expresion no puede, aplicada á Dios: lo que se niega,
no es una perfeccion, sino un absurdo: por cuya razon observa muy
oportunamente Santo Tomás, que mas  bien se
debiera decir que la cosa no puede ser hecha, que no que Dios no
puede hacerla.



CAPÍTULO XII.

SOLUCION DE VARIAS DIFICULTADES CONTRA LA POSIBILIDAD DE UNA
EXTENSION INFINITA.

[84.] Las discusiones sobre la posibilidad de una extension
infinita datan de muy antiguo; y no puede menos de ser así,
supuesto que el grandioso espectáculo del universo, y los
espacios que imaginamos mas allá de todo confin, deben
suscitar naturalmente las cuestiones que siguen. ¿Existe
algun límite de tamaña inmensidad? ¿Puede
existir? ¿Es posible que no exista?

Algunos filósofos opinan en contra de la posibilidad de
una extension infinita; examinemos las razones en que se
fundan.

[85.] La extension es propiedad de una substancia finita, y lo
que pertenece á una cosa finita no puede ser infinito; pues
no se concibe cómo la infinidad de ninguna clase puede caber
en un ser finito. Este argumento no es concluyente. Es verdad que
la substancia extensa es finita, en el sentido de que no tiene la
infinidad absoluta, cual se concibe en el Ser Supremo; mas de
aquí no se infiere que no pueda ser infinita  bajo
ciertos aspectos. Con decir que ninguna substancia finita puede
tener ninguna propiedad infinita, porque las propiedades dimanan de
la substancia, y de lo finito no puede salir lo infinito, tampoco
se consolida la razon. Para que este argumento valiese seria
menester probar que todas las propiedades de un ser dimanan de su
substancia: las figuras de los cuerpos son propiedades accidentales
de los mismos, y sin embargo muchas de ellas no tienen ninguna
relacion con la substancia, son meros accidentes que aparecen
ó desaparecen, nó por la fuerza interior de la
substancia, sino por la accion de una causa externa. Nosotros vemos
la extension en los cuerpos; pero no conociendo la esencia de la
substancia corpórea, no podemos decir hasta qué punto
están ligadas dicha propiedad y la substancia, y si aquella
dimana de esta, ó es únicamente una cosa que se le ha
dado y que se le puede quitar sin alteracion esencial (V. Lib. III,
cap. XIX, XXI, XXIV, XXV, XXVI, XXVII, XXVIII).

Además: al decir que de lo finito no puede salir lo
infinito, no negamos que de una substancia finita en su esencia,
pueda salir cierta propiedad infinita. En efecto: por lo mismo que
en tal caso admitiríamos la propiedad infinita,
podríamos admitir tambien todo lo que fuese necesario en la
substancia para que en ella se radicase dicha propiedad, con tal
que se salvase el carácter de finito que debe siempre tener
toda criatura. Cuando se niega de estas el que sean infinitas,
 y que puedan serlo, se habla de la
infinidad esencial, de la que implica necesidad de ser é
independencia absoluta bajo todos respectos; mas no se trata de una
infinidad relativa, cual lo seria la de extension.

Empezar por sostener que la extension infinita es imposible
porque toda propiedad de la substancia finita es finita; equivale
á suponer lo mismo que se disputa; pues precisamente la
cuestion está en si una de estas propiedades, la extension,
puede ser infinita. Para afirmar que ninguna lo puede ser, es
necesario probar que lo mismo se verifica de la extension: pues de
otro modo la proposicion negativa: «ninguna propiedad de la
substancia finita es infinita» no podria establecerse. Por
donde se ve que el argumento que combatimos, implica en algun modo
una peticion de principio, cuando se funda en una proposicion
general, de la que no podemos estar ciertos antes de tener resuelta
la cuestion presente.

[86.] La extension infinita debiera ser la mayor de todas, y no
hay ninguna que pueda tener este carácter. Dada una
cualquiera, Dios puede quitarle una cierta cantidad, por ejemplo
una vara; y en este caso la extension infinita se habrá
convertido en finita, porque será menor que la primera; y
como la diferencia entre las dos será de sola una vara,
resultará que ni aun la primera habrá sido infinita;
pues entre lo finito y lo infinito, es imposible que no haya mas
diferencia que de una vara. 

Esta dificultad merece una contestacion bien meditada; porque
á primera vista parece tan concluyente, que no se concibe la
posibilidad de una solucion satisfactoria.

La proposicion de que la diferencia entre lo finito y lo
infinito no puede ser finita, no es de todo punto exacta, y da
lugar á diversas consideraciones. Ante todo es necesario
advertir que la diferencia entre dos cantidades positivas, finitas
ó infinitas, no puede ser absolutamente infinita en el
sentido del minuendo. Diferencia es el exceso que va de una
cantidad á otra, y esto entraña por necesidad algun
límite; pues por lo mismo que se trata solo de exceso, se
entiende que no entra en la diferencia la cantidad excedida.
Llamando D la diferencia, A la cantidad mayor, y a la menor, digo
que D en ningun caso puede ser infinita. Por el supuesto tenemos:
D=A-a; luego D+a=A; luego para que llegue D al valor de A, es
necesario añadirle a; luego D no puede ser infinita. Si
suponemos A infinita haciendo A=∞; tendremos:
D=A-a=∞-a; lo que nos da: D+a=∞. Luego para que D se
nos haga infinita necesita que le añadamos a; y nunca
será D=∞, sino en el caso de a=0; pero entonces no
será una verdadera diferencia; pues la ecuacion D=A-a, se
convertirá en D=A-0=A; y por tanto la diferencia no
será real sino figurada.

Se sigue de lo dicho que ninguna diferencia entre cantidades
positivas puede ser infinita absolutamente;  y que si
en algun modo lo es, no puede serlo en el sentido del minuendo, y
que en tal caso el reunir estas dos ideas de diferencia é
infinito, es incurrir en una contradiccion
[1].

La diferencia entre una cantidad infinita, y otra finita dada,
no podrá ser otra finita dada, sino que será infinita
en algun sentido. Supongamos una línea infinita, y otra
finita de un valor dado; la diferencia entre las dos no la podemos
expresar en un valor lineal finito dado. Porque supuesto que la
línea es finita y dada, podremos suponerla á la
línea infinita en una cualquiera de sus direcciones, y desde
uno cualquiera de sus puntos, en cuyo caso llegará hasta un
cierto punto de la infinita, pero esta continuará
prolongándose hasta lo infinito. Si suponemos otra
línea finita dada, en la cual pensamos representar la
diferencia, deberemos superponerla á la infinita desde el
punto en que acaba la otra finita, y es evidente que se
acabará en otro punto determinado por la longitud de la
misma, luego no agotará la diferencia entre la línea
infinita, y la finita.

El mismo resultado se encuentra con expresiones
algebráicas. Si A es un valor finito dado, la diferencia
entre A y ∞ no puede ser otro valor finito dado. Porque
expresando la diferencia por
 D, tendremos ∞-A=D.
Luego D+A=∞, luego si ambos fuesen valores finitos dados, un
infinito resultaria de dos valores finitos dados, lo que es
imposible.

Se infiere de esto que una diferencia puede ser infinita en
cierto sentido, segun la acepcion que diésemos á la
palabra infinidad. Si desde el punto en que nos hallamos se tira
una línea en la direccion del norte hasta lo infinito, y
luego se la prolonga en la direccion del sud tambien hasta lo
infinito, la diferencia entre la suma de las dos y una de ellas,
será infinita en un solo sentido (Cap. VIII).

Lo que hallamos en valores lineales lo encontraremos tambien en
expresiones algebráicas: si tenemos el valor infinito 2
∞, y lo comparamos con ∞, resultará 2
∞-∞=∞.

En general teniendo un valor infinito cualquiera, podemos sacar
con respecto á él una diferencia finita cualquiera,
con tal que no tomemos por substraendo, un valor finito dado. Sea
∞ el valor infinito, digo que podemos encontrarle una
diferencia finita. Porque siendo ∞ un valor infinito,
contiene todos los valores finitos de su órden; luego
contiene el valor finito A; y por consiguiente puedo formar esta
ecuación: ∞-A=B. Sea cual fuere el valor de B, tengo
que lo que va de B á ∞ es A; pues con solo
añadir A á B, me resulta ∞. La ecuación
∞-A=B; me da B+A=∞, y tambien ∞-B=A; y como A es
un valor finito dado por el supuesto, y A es la diferencia
 finita dada, entre ∞ y B, resulta
que á todo valor infinito se le puede encontrar una
diferencia finita.

Inferiremos de esto que el poderse asignar á una
extension infinita una diferencia finita no prueba nada contra su
verdadera infinidad. Lo infinito, por lo mismo que es tal, contiene
todo lo perteneciente al órden en que es infinito: tomando
uno cualquiera de aquellos valores, y considerándole como
una diferencia, nos resultará una diferencia finita. Mas
esto lejos de probar la falta de infinidad, confirma su existencia;
pues indica que todo lo finito está contenido en lo
infinito.

En tal caso el substraendo será infinito bajo cierto
aspecto; pero no lo será en el órden del minuendo,
por faltarle la cantidad que se ha quitado.

[87.] Hay en contra de la infinidad absoluta de la extension
otro argumento que me parece mas fuerte que ninguno de los
anteriores, y que no sé por qué no habrá
ocurrido á los que combaten dicha posibilidad; hélo
aquí. Supongamos existente una extension infinita. Dios
puede anonadarla, y despues criar otra nueva igualmente infinita.
La suma de las dos es mayor que una cualquiera de ellas; luego
ninguna de por sí será infinita. Es evidente que este
aniquilamiento se puede suponer repetido tantas veces como se
quiera; de donde resultará una serie de extensiones
infinitas. Los términos de esta serie no  pueden
existir á un mismo tiempo, pues que una extension infinita
actual excluye las otras; luego como la suma de las extensiones es
mayor que un número cualquiera de los sumandos, la extension
infinita absoluta debe hallarse, nó en los sumandos sino en
la suma, luego la extension infinita en acto es
intrínsecamente imposible.

Para desvanecer esta dificultad se debe distinguir entre la
extension y la cosa extensa: toda la cuestion gira sobre la
posibilidad intrínseca de la infinidad de la extension,
considerada en sí, prescindiendo absolutamente del sujeto en
que se halla. La dificultad propuesta hace desfilar á
nuestros ojos una serie de extensiones infinitas que se suceden;
pero si bien se reflexiona la sucesion se verifica entre los seres
extensos, cuyo número se va multiplicando; pero nó en
la extension misma. La idea pura de la extension infinita que
tenemos para un caso, no se aumenta con las nuevas extensiones que
vienen; la extension aparece, desaparece, reaparece y vuelve
á desaparecer, mas con esto no se aumenta. La sucesion nos
indica la posibilidad intrínseca de su aparicion y
desaparicion, su contingencia esencial, por lo que no le repugna el
dejar de existir cuando existe, y el pasar de nuevo de la no
existencia á la existencia. Examinemos nuestras ideas, y
echaremos de ver que concebida la extension infinita, no la podemos
agrandar con ninguna suposicion imaginable; y que todo cuanto
hacemos se reduce á una sucesion de producciones
 y aniquilamientos. La idea de la
extension infinita parece un hecho primitivo de nuestro
espíritu; esa infinidad que imaginamos en el espacio, no es
otra cosa que el resultado de los esfuerzos de nuestra idea para
expresarse en una realidad. Habiendo sido criados con intuicion
sensible, se nos ha dado la posibilidad de dilatar esa intuicion en
una escala infinita; para esto necesitábamos la idea de una
extension infinita.



CAPÍTULO XIII.

SI EXISTE LA EXTENSION INFINITA.

[88.] La cuestion sobre la posibilidad de una extension infinita
es muy diferente de la de su existencia. Admitiendo la primera se
puede negar la segunda.

Descartes sostiene que la extension del mundo es indefinida;
pero esta palabra que puede tener un sentido muy razonable, si se
refiere al alcance de nuestra inteligencia, carece de significado
cuando se la aplica á las cosas. No hay inconveniente en
decir que la extension del mundo es indefinida, si se entiende que
nosotros no podemos asignar sus límites; pero en la realidad
los límites existirán ó no existirán,
independientemente de la posibilidad de asignarlos nosotros;
 no hay medio entre el sí y el
nó; luego no hay medio entre la existencia de los
límites, y su no existencia. Si existen, la extension del
mundo es finita; si no existen, es infinita; en todo caso la
palabra indefinido no expresa nada.

El argumento de Descartes, si prueba algo, prueba la verdadera
infinidad del mundo; pues que si hemos de retirar indefinidamente
los límites de este, porque indefinidamente concebimos
siempre una extension mas allá de toda otra extension; como
por otra parte sabemos que esta serie de conceptos no tiene ningun
límite, podemos trasladar desde luego la ilimitacion al
objeto que corresponde á los conceptos, y afirmar que la
extension del mundo es absolutamente infinita. Desgraciadamente, el
argumento de Descartes flaquea por su base, pues consiste en un
tránsito del órden ideal ó mas bien
imaginario, al real; tránsito que una sana lógica no
puede permitir (V. Lib. III, cap. VIII).

[89.] Leibnitz sostiene que si bien parece que Dios puede hacer
el universo material finito en extension, no obstante es mas
conforme á su sabiduría el no haberlo hecho.
«Yo no digo, como se me imputa aquí, que Dios no pueda
dar límites á la extension de la materia; mas parece
que no lo quiere y que ha considerado mejor el no
dárselos» (Cartas entre Leibnitz y Clarke. Respuesta
á la 4.ª réplica de Clarke, §73). La
opinion de Leibnitz se funda en su sistema del optimismo, sujeto
á muchas dificultades  de que no me es posible
hacerme cargo aquí.

[90.] Emitiendo ingenuamente mi opinion, diré que esta es
una cuestion irresoluble, por principios puramente
filosóficos; pues que no hallando en las ideas ninguna
necesidad intrínseca en pro ni en contra de la existencia de
una extension infinita, debemos esperar la resolucion de lo que nos
enseñe la experiencia; y esta es imposible tratándose
de una extension infinita; todo el tiempo que se gasta en resolver
dicha cuestion, es completamente perdido. Lo que podemos asegurar
es que la extension del mundo excede á toda ponderacion; que
cuanto mas adelantan las ciencias astronómicas, tanta mayor
profundidad se descubre en el océano del espacio.
¿Dónde está la ribera? ¿hay siquiera
alguna? La sola razon no es capaz de resolver semejantes
cuestiones. ¡Y qué sabemos nosotros, pobres gusanos
que nos arrastramos un momento sobre ese pequeño monton de
polvo, que apellidamos globo de la tierra! 



CAPÍTULO XIV.

SOBRE LA POSIBILIDAD DE UN NÚMERO INFINITO ACTUAL.

[91.] ¿Es posible un número infinito? La union que
nosotros hacemos de la idea de número con la de negacion
absoluta de límite, ¿entraña alguna
contradiccion que impida la realizacion del concepto?

Por grande que concibamos un número, podemos concebirle
siempre mayor; lo que parece indicar que, sea cual fuere el
número existente, nunca podrá ser absolutamente
infinito. En efecto: supóngase realizado este número;
una inteligencia podrá conocerle, y formar este acto:
multiplíquese el número existente por dos, por tres
ú otro cualquiera; luego no implicará ninguna
contradiccion el que dicho número se aumente, luego no
será infinito.

Esta dificultad, concluyente á primera vista, dista mucho
de serlo, si se la examina con cuidado. El acto intelectual de que
se trata, seria imposible en la suposicion de la existencia de un
número infinito. Si la inteligencia no conociese la
infinidad del número, podria hacer el acto de la
multiplicacion; pero incurriria en una contradiccion á causa
de su ignorancia: siendo el número absolutamente infinito no
puede tener  aumento, su multiplicacion es absurda: la
inteligencia que quisiese ejecutarla combinaria dos ideas cuya
repugnancia no conociera, pero que no dejarian por esto de ser
repugnantes. Conocida por la inteligencia la absoluta infinidad del
número existente, no podria asociarle nunca la idea de
multiplicacion; porque sabria que existen ya todos los productos
posibles.

[92.] El número absolutamente infinito, no puede
expresarse en valores, ni algebráicos ni geométricos;
con solo intentar dicha expresion, se le limita en algun sentido, y
por tanto se destruye su infinidad absoluta. La expresion ∞,
si representase un número absolutamente infinito, no seria
susceptible de ninguna combinacion, que la pudiese aumentar; por lo
mismo que se la supone multiplicable por otros números
finitos ó infinitos, no se toma su infinidad en un sentido
absoluto.

El quebrado a/0, expresion de un valor infinito, tampoco merece
en rigor este nombre: porque es evidente que sea cual fuere el
valor de a/0, siempre será menor que 2a/0 y en general que
na/0, representando n, un valor mayor que la unidad.

[93.] En valores geométricos, tampoco es posible
representar un número infinito.

Tomemos una línea de un pié. Es evidente que si
prolongamos esta línea hasta lo infinito, en 
direcciones opuestas, el número de los piés
será en algun modo infinito; pues que se supone que el
pié se repetirá infinitas veces: la expresion del
número de los piés será la de un valor
infinito. Ahora digo que este número no es infinito; porque
hay otros mayores que él. En cada pié hay doce
pulgadas; luego el número de pulgadas contenidas en la
línea será doce veces mayor que el número de
piés; luego este no es infinito. Tampoco lo será el
de las pulgadas, porque estas á su vez pueden subdividirse
en líneas, como estas en puntos y los puntos en otras
cantidades menores; y es evidente que el número expresivo de
cada uno de los valores menores, será respectivamente tantas
veces mayor, cuantas expresa el número que designa la
relacion del menor al mayor. Habrá doce veces mas pulgadas
que piés: doce veces mas líneas que pulgadas: doce
veces mas puntos que líneas; y así sucesivamente, sin
que se pueda terminar jamás esta progresion á causa
de la infinita divisibilidad del valor lineal.

[94.] Llevando hasta lo infinito la divisibilidad de una
línea infinita parece que tenemos un número infinito
en los elementos que la constituyen; sin embargo por poco que se
reflexione, se desvanece la ilusion. Porque salta á los
ojos, que se pueden tirar infinitas líneas á mas de
la supuesta, y como en todas ellas se puede llevar la divisibilidad
hasta lo infinito, resulta que la suma de los elementos que entran
en todas ellas formará  un número mayor que
el de una cualquiera de las mismas.

[95]. Si quisiéramos representarnos un número
infinito de partes en valores de extension, deberíamos
suponer un sólido infinito en todas sus dimensiones; y
además divididas todas sus partes hasta lo infinito. Pero ni
aun en este caso tendríamos un número infinito
absolutamente hablando, aunque tuviéramos el mayor que se
puede representar en valores de extension.

Dado que existiese una extension infinita con una divisibilidad
infinita, el número de sus partes no seria absolutamente
infinito; porque fuera de los seres extensos se pueden concebir
otros de diferente especie; y entonces, considerando á
aquellos y á estos bajo la idea general de ser, se los puede
reunir en un número que resultará mayor que el de los
seres cuyo conjunto forma la extension.

[96.] Fínjase una especie cualquiera de seres
multiplicada hasta lo infinito: el resultado no puede ser un
número absolutamente infinito. La razon es la misma que la
señalada en el párrafo anterior: la existencia de los
seres de una especie, no hace imposible la existencia de los seres
de otra especie; luego fuera de la supuesta infinidad del
número en una especie determinada, hay otros números
que reunidos con el primero, constituirán otro mayor que el
pretendido infinito.

[97.] Para la existencia de un número absolutamente
 infinito se necesita: 1.º la
existencia de infinitas especies de seres; 2.º la existencia
de infinitos individuos en cada especie. Veamos si estas
condiciones se pueden realizar.

[98.] La posibilidad intrínseca de especies infinitas
parece indudable. La escala de los seres está entre dos
extremos: la nada y la perfeccion infinita: el espacio que hay
entre estos dos extremos es infinito; los seres que en él
existan pueden estar distribuidos en una gradacion infinita.

[99.] Admitida la posibilidad intrínseca de una gradacion
infinita en la escala de los seres, ocurre la cuestion de si su
posibilidad es no solo ideal sino tambien real: esto es, si
podría ser realizada. Dios es infinitamente poderoso; si la
gradacion infinita es intrínsecamente posible, Dios puede
realizarla, porque todo cuanto no es intrínsecamente
imposible cae bajo la omnipotencia divina. Por otra parte,
suponiéndose como se debe suponer la libertad de Dios, no
cabe duda en que es libre de querer criar todo lo que puede criar.
Si pues no repugna la infinidad de las especies de los seres,
distribuidos en una gradacion infinita, estos podrian existir si
Dios lo hubiese querido. Entonces, negando todo límite al
número de las especies y al de los individuos de cada
especie, parece que existiria el número infinito, pues que
no es dable excogitar al conjunto de todos los seres ningun aumento
ni límite. 

En este supuesto, existirian los seres criados mas perfectos
posibles, y en la esfera de las criaturas no seria dable concebir
un ser mas perfecto. Todo cuanto se pudiese imaginar existiria ya,
desde la nada hasta la perfeccion infinita.

[100.] Sin embargo, conviene observar que el conjunto de seres
criados, fuera cual fuese su perfeccion, estaria sujeto
necesariamente á una condicion de que solo se exime el ser
infinito por esencia: la dependencia de otro ser. Esta condicion
envuelve la limitacion; luego todos los seres criados serán
finitos.

[101.] Ocurre aquí una cuestion. El carácter de
finito que se encuentra en todos los seres creados,
¿envuelve un límite determinado del cual no puedan
pasar? Si este límite existe ¿no queda limitado
tambien el número de las especies posibles? Y si estas
especies no son infinitas ¿no es una ilusion el
número infinito?

Aunque la posibilidad intrínseca de la escala infinita de
los seres, nos parezca indudable[98], debemos guardarnos de
resolver con demasiada ligereza la cuestion presente.
Ateniéndonos á los conceptos indeterminados, no vemos
ningun límite posible; pero ¿sucederia lo mismo, si
poseyésemos un conocimiento intuitivo de las especies?
¿podemos asegurar que en las propiedades particulares de los
seres, combinadas con la limitacion y dependencia que les son
esenciales, no descubriríamos un término, del cual no
pueden pasar, por el constitutivo de su propia naturaleza?
 ¡Cuán impotente es la
filosofía para resolver semejantes cuestiones!
Contentémonos con plantearlas.

[102.] Sea lo que fuere de esta infinidad de especies, y de su
perfeccion respectiva, creo que no puede existir un número
actualmente infinito.

Entre las especies de los seres se contarian las inteligencias
que ejercen sus actos con sucesion. Esto es evidente; ya que en
dicho número entrarian los espíritus humanos de los
cuales no podemos dudar que piensan y quieren de una manera
sucesiva. Los actos de estas inteligencias son numerables,
como nos lo atestigua la conciencia; luego no existirá
jamás un número infinito; pues que dichos actos, por
lo mismo que son sucesivos, no pueden existir juntos.

[103.] Si se responde que en tal caso se podria suponer que
todos los espíritus incluso el nuestro, no tienen mas que un
solo acto de inteligencia y voluntad, replicaré que esto,
á mas de hallarse en contradiccion con la naturaleza de los
seres criados, que por lo mismo que son finitos están
sujetos á mudanzas, tiene el inconveniente de que elimina de
un golpe muchas especies de seres: y así, lejos de salvar la
infinidad del número, la hace imposible. Además
¿quién puede negar la posibilidad de lo que existe? y
si ahora existen como nos lo enseña la experiencia propia,
seres que tienen sus actos sucesivos ¿por qué no
habrian de ser posibles los mismos seres en el supuesto de que la
omnipotencia divina  hubiese ejercido en toda su plenitud su
infinita fuerza creadora?

[104.] Esta dificultad que fundada en las naturalezas de las
inteligencias finitas, parece que imposibilita la existencia de un
número infinito, se robustece todavía mas
considerando la cuestion bajo un punto de vista mas general.

Para que exista un número verdaderamente infinito, es
necesario que fuera de lo existente no pueda haber nada
numerable. Lo que se numera no son solo las substancias,
sino tambien las modificaciones. Esto ya lo he demostrado con
respecto á las inteligencias: y se verifica en general de
todos los seres finitos. Todo ser finito es mudable, y sus mudanzas
se pueden contar. Las modificaciones traidas por las mudanzas no
pueden existir juntas, porque algunas de ellas se excluyen
recíprocamente; luego no es posible jamás el
número actual infinito.

[105.] Apliquemos estas observaciones al mundo sensible. El
movimiento es una modificacion á que están sujetos
los cuerpos. Esta modificacion es sucesiva esencialmente. Un
movimiento cuyas partes coexistiesen, es un absurdo. La
coexistencia de los diferentes estados, resultantes de movimientos
diversos, es tambien un absurdo: cosas contradictorias no pueden
existir juntas; y contradictorias son muchas de estas situaciones,
pues que la una envuelve por necesidad la negacion de las
demás. Si una línea que cae sobre otra, gira al
rededor de un punto, irá describiendo 
sucesivamente diferentes ángulos. Cuando forme un
ángulo de 45 grados, no lo formará de 30, ni de 40,
ni de 70, ni de 80: estas cosas se excluyen recíprocamente.
Una porcion de materia formará diferentes figuras segun la
disposicion que se dé á las partes de que se compone.
Cuando formen una esfera, no formarán un cubo: estos dos
sólidos no pueden existir á un mismo tiempo formados
de una misma porcion de materia.

[106.] Esta variedad de movimientos y de formas es numerable. A
cada paso medimos el movimiento, aplicándole la idea de
número; á cada paso contamos las figuras que ha
tenido una porcion de materia, por ejemplo un pedazo de cera al que
se han dado sucesivamente diferentes formas; y sea cual fuere el
número de los seres que se supongan existentes, cada uno de
ellos será susceptible de transformaciones que se
podrán contar: luego se halla en la misma naturaleza de las
cosas una imposibilidad intrínseca para la existencia de un
número actual infinito.

[107.] Me inclino á creer que estas razones demuestran
plenamente la imposibilidad del número actual infinito, y si
no me atrevo á decir que estoy seguro de haber dado una
demostracion completa, es porque la naturaleza del objeto ofrece de
suyo tantas y tan graves dificultades, ofusca y confunde de tal
suerte el débil entendimiento del hombre, que siempre hay
motivos para temer que aun en los raciocinios al parecer mas
 claros, mas bien trabados, mas
concluyentes, se oculte algun vicio que los haga claudicar, y
así tomemos por verdad incontestable lo que es pura ilusion.
Sin embargo, no puedo menos de observar que para combatir esta
demostracion, parece que será preciso desentenderse de
nuestras ideas primordiales; exclusion entre el ser y el no ser; y
la necesidad de sucesion, de tiempo, para que puedan realizarse
cosas contradictorias.

[108.] Quizás se me objetará que las
modificaciones contradictorias no entran en el número
infinito, el cual se refiere á solo lo posible; pero esto no
destruye mi demostracion, antes bien la confirma; porque como el
número absolutamente infinito, implica absoluta negacion de
todo límite; por lo mismo que al tratar de realizar este
concepto, me hallo con cosas contradictorias, digo que la
realizacion del concepto es contradictoria, porque el concepto
general é indeterminado se extiende mas que todo
número posible.

[109.] El orígen de esta mayor extension se halla en que
el concepto indeterminado prescinde de todas las condiciones,
inclusa la del tiempo; y de estas condiciones no prescinde ni puede
prescindir la realidad. De aquí dimana el conflicto entre el
concepto y su realizacion; y así se explica, por qué
siendo la realizacion imposible, el concepto no es
contradictorio.

Supongamos realizado un número con todas las especies
posibles, con todos los individuos posibles,  nosotros
podemos reflexionar sobre el concepto del número infinito, y
decir: para la verdadera infinidad del número se necesita
absoluta carencia de todo límite; ahora bien, pensando en el
conjunto de cosas que existen, le hallamos un límite, porque
concibiendo aquel conjunto de unidades en general, le podemos
añadir otro número que exprese las nuevas
modificaciones que puedan sobrevenir. En el instante A el conjunto
de unidades, por grande que sea, le supondremos expresado por M. En
el instante B habrá un conjunto nuevo de unidades que
podremos expresar por N. Luego tendremos que el resultado N + M
será mayor que N ó que M solos; luego ni N ni M son
infinitos absolutamente. El concepto indeterminado, prescinde de
los instantes, y se refiere á la sola suma; y de aquí
es que abarca cosas que no pueden existir juntas.



CAPÍTULO XV.

IDEA DEL SER ABSOLUTAMENTE INFINITO.

[110.] Entramos en una cuestion sumamente difícil. Si la
idea de lo infinito en general ofrece graves dificultades, no son
menores las que presenta la idea del ser absolutamente infinito.
Hemos encontrado que hay diferentes órdenes de  infinitos,
siendo cada uno de ellos un concepto formado por la asociacion de
dos ideas: la de un ser particular, y la de negacion de
límite. Pero es fácil echar de ver que ninguno de los
infinitos examinados hasta ahora, lo es en todo el rigor de la
palabra; todos son limitados bajo muchos aspectos; ninguno de ellos
puede confundirse con el ser infinitamente perfecto. La idea de
este ser, aunque siempre muy incompleta para nosotros mientras
estamos en esta vida, es susceptible de mas análisis del que
emplean algunos autores que la usan sin las aclaraciones debidas.
Las muchas y graves dificultades que tendremos que soltar en este
análisis, indican la necesidad de una meditacion profunda, y
la trascendencia de los errores á que puede dar
orígen la mala inteligencia del verdadero sentido de la
palabra infinito, aplicada á Dios.

[111.] ¿Qué es un ser absolutamente infinito? A
primera vista parece que se ha explicado todo con decir que el ser
absolutamente infinito es el que no tiene ninguna negacion de ser;
pero esto es una nocion general que deja mucho que desear. En
efecto, el ser infinito no tiene ninguna negacion de ser; esto es
una verdad incontestable; pero verdad tal, y tan superior á
nuestro alcance, que ofrece á nuestro flaco entendimiento
una confusion asombrosa, tan pronto como queremos fijar con
exactitud su verdadero sentido.

[112.] Si el ser absolutamente infinito no tiene  ninguna
negacion de ser, parece que nada se podrá negar de
él; por el contrario, todo se podrá afirmar, porque
será todo; en cuyo caso el panteismo surge de la idea de
infinidad. Si con respecto al ser infinito se puede establecer una
proposicion negativa verdadera, hay en él alguna negacion de
ser, esto es, del predicado que se niega en la proposicion.

No se puede decir que cuando se aplican á Dios las
proposiciones negativas, se niegue solo una negacion, porque en
realidad se niegan de Dios cosas positivas. Cuando digo Dios no es
extenso; niego de él una realidad que es la extension.
Cuando digo Dios no es el universo; niego de él una realidad
que es el universo. Luego las proposiciones negativas aplicadas
á Dios, no niegan solas negaciones, sino realidades.

La dificultad parece que no se suelta diciendo que estas
realidades negadas envuelven imperfeccion, y que por consiguiente
repugnan á Dios: Esto es mucha verdad, pero ahora tratamos
de explicar la idea de lo absolutamente infinito, y la dificultad
milita contra el supuesto de que la idea de absolutamente infinito
se quiera explicar por la absoluta ausencia de negacion de ser. Si
estas realidades son algo, cuando se las niega de Dios, se niega
algun ser; y como la proposicion no puede ser verdadera si no hay
en Dios la negacion del ser negado, resulta que no es exacto el
decir que el ser absolutamente infinito es el que no tiene ninguna
negacion de ser. 

[113.] Además, un ser de esta naturaleza parece que no
podria tener ninguna propiedad; porque entre las propiedades
positivas las unas se excluyen á las otras: la inteligencia
y la extension son propiedades positivas que se excluyen
recíprocamente. La libertad de albedrío y la
necesidad, son propiedades que con respecto á una misma
cosa, se excluyen tambien: luego el ser infinito no puede tener
todas las propiedades, si no queremos convertirle en un conjunto de
absurdos, á manera de los panteistas.

[114.] El ser infinito contendrá todo ser en cuanto no
incluye imperfeccion: esto es mucha verdad; pero todavía nos
restan grandes dificultades. ¿Qué es perfeccion?
¿qué es imperfeccion? hé aquí dos
cuestiones nada fáciles de resolver; y sin embargo no
podemos adelantar un paso hasta que hayamos fijado el sentido de
estas palabras.

[115.] La idea de perfeccion envuelve la de ser; la nada no
puede ser perfecta: un no ser perfecto es una contradiccion
manifiesta.

[116.] No todo ser es perfeccion absoluta; pues que hay maneras
de ser que envuelven imperfeccion: lo que es perfeccion para una
cosa, es imperfeccion para otra.

[117.] En los seres finitos, la perfeccion es relativa: una
fábrica muy perfecta seria un templo muy imperfecto; una
pintura muy propia para un salon de lujo, podria ser una
profanacion si se la colocase en un Santuario. La perfeccion parece
 consistir en ser una propiedad conducente
al fin de la cosa. Esta idea no en aplicable al ser infinito, el
cual no tiene ni puede tener mas fin que á sí propio:
luego la perfeccion en lo absolutamente infinito, no puede ser
relativa, ha de ser absoluta.

[118.] Si la perfeccion es ser, parece que la del ser infinito
ha de consistir en algunas propiedades, que se hallen formalmente
en el mismo, las cuales en tal caso es menester que no incluyan
imperfeccion. Un ser absolutamente indeterminado, esto es, sin
ninguna propiedad, no se concibe en qué podrá
consistir: ¿qué seria una cosa sin
inteligencia, sin voluntad, sin libertad? Las proposiciones en que
se afirman de Dios estas propiedades, son verdaderas; luego las
propiedades existen realmente en el sujeto del cual se afirman.

[119.] Un ser infinitamente perfecto ha de tener todo
perfeccion; ¿qué es todo en este caso?
¿serán todas las posibles? ¿cuáles son
las posibles? las que no repugnan. ¿A qué se refiere
la repugnancia? se habla de la repugnancia recíproca,
ó de la repugnancia con un tercero; si de la primera, es
necesario presuponer uno de los dos extremos para que el otro pueda
repugnar; en tal caso, ¿cuál es el preferible? Si se
habla de la segunda ¿qué será este tercero al
cual se refiere la repugnancia? ¿en qué se
fundará esta?

Si se dice que por toda perfeccion se entiende  todo lo
que nosotros podemos concebir, permanece la misma dificultad:
porque si se habla de la concepcion de un ser finito, la concepcion
no es infinita; si de la de un ser infinito, se comete peticion de
principio: pues al tratar de explicar sus perfecciones se apela
á lo que él puede concebir.

Para resolver las dificultades que preceden, es necesario fijar
las ideas.

[120.] Negar una cosa de otra puede hacerse de dos maneras:
refiriéndose la negacion á una propiedad ó
á un individuo. Si digo que una superficie no es un
triángulo, puedo referir el predicado ó á la
especie del triángulo en general, ó á un
triángulo individual; en el primer caso negaré que la
figura sea triangular; en el segundo negaré que la figura
sea otro triángulo dado. Dios no es extenso; aquí se
niega una propiedad; Dios no es el mundo; aquí se niega un
individuo.

Es evidente que para atribuir á un ser la infinidad
absoluta, es necesario que tanto con respecto á propiedades
como á individuos, no se niegue de él ningun ser
propiamente dicho, con tal que la afirmacion del predicado pueda
hacerse sin faltar al principio de contradiccion. Esta excepcion es
absolutamente indispensable; si no se quiere que el ser infinito se
convierta en el mayor de los absurdos, como sucederia si de
él pudiesen afirmarse cosas contradictorias.

Con esta aclaracion creo que se puede explicar  algun
tanto la idea de la infinidad absoluta, nó considerada en
abstracto, sino aplicada á un ser realmente existente.



CAPÍTULO XVI.

SE AFIRMA DE DIOS TODA LA REALIDAD, CONTENIDA EN LOS CONCEPTOS
INDETERMINADOS.

[121.] Ya hemos visto que nuestros conocimientos son de dos
clases: unos generales é indeterminados, otros intuitivos
(Lib. IV): recorramos todos los objetos conocidos por nosotros,
indeterminada ó intuitivamente, y veremos que ninguno se
niega de Dios sino en cuanto implican contradiccion.

[122.] Los conceptos generales é indeterminados son los
de ser y no ser, substancia y accidente, simple y compuesto, causa
y efecto. Todo lo que hay de real en estos conceptos se afirma de
Dios.

[123.] Ser, ó cosa realmente existente, se afirma del ser
infinito. Lo que no es, no tiene ninguna propiedad.

[124.] Substancia ó ser subsistente por sí mismo,
se afirma tambien de Dios.

Prescindo de si las ideas de ente y substancia se aplican
unívocamente á Dios y á las criaturas:
 esta es una cuestion de las escuelas;
para mi objeto me basta el que se entienda que se aplica al ser
infinito la idea de ser en cuanto opuesta á la del no ser, y
la de substancia en cuanto se opone á la de accidente,
ó bien en cuanto significa una cosa que encierra lo
necesario para subsistir por sí misma, sin necesidad de
estar inherente á otra.

[125.] La idea de accidente no puede aplicarse al ser infinito;
mas por esto no se niega de él nada positivo; antes se
afirma una perfeccion, cual es el que no tiene necesidad de estar
inherente á otro. Esto es perfeccion, es ser, es fuerza de
ser; negarle pues la calidad de accidente es remover una negacion.
Además, por lo mismo que se le atribuye el ser substancia,
se le niega el ser accidente; estas dos ideas son contradictorias,
no pueden atribuirse á un mismo tiempo á un mismo
sujeto.

[126.] Se afirma de Dios que es simple. Con esto no se niega
nada; y para convencernos de esta verdad recordemos lo que es
simple. Lo simple es lo uno (Lib. VI, Cap. II y III); lo compuesto
es un conjunto de seres; si las partes son reales, como deben serlo
para que haya verdadera composicion, el resultado es un conjunto de
seres reales, subordinados á cierta ley de unidad. Cuando se
dice pues que Dios es simple, se viene á significar que Dios
no es un conjunto de seres sino un ser; lo que no envuelve ninguna
negacion, antes por el contrario encierra la afirmacion
 de una existencia no dividida en varios
seres.

[127.] La idea de causa, es decir de actividad que produce en
otro un tránsito de no ser á ser, ó de ser de
una manera á ser de otra, se atribuye tambien á Dios.
Esto no envuelve ninguna negacion, sino una afirmacion de ser;
puesto que la causa es no solo ser, sino un ser que abunda de
perfeccion para comunicarla á los otros.

[128.] La idea de efecto no se puede aplicar á Dios; pero
esto lejos de ser una negacion, es una afirmacion. Todo efecto es
una cosa producida, y que por consiguiente ha pasado del no ser al
ser: negar pues la calidad de efecto, es remover la negacion del
ser, es afirmar la plenitud del ser.

[129.] Lo que se ha dicho de las ideas de causa y efecto, se
puede extender á las de necesario y contingente. La
proposicion negativa: Dios no es contingente; es una afirmacion;
porque la contingencia es la posibilidad de no ser. Negar esta
posibilidad, es afirmar la necesidad de ser: lo que es perfeccion y
plenitud de perfeccion. 



CAPÍTULO XVII.

COMO SE AFIRMA DE DIOS TODO LO NO CONTRADICTORIO CONTENIDO EN
LAS IDEAS INTUITIVAS.

[130.] Todo lo positivo que se encierra en los conceptos
generales é indeterminados, se afirma de Dios: la
reseña que precede lo deja fuera de duda. Veamos ahora si se
verifica lo mismo en cuanto á las ideas intuitivas. Estas
por lo que toca á nuestro entendimiento, se reducen á
lo siguiente: sensibilidad pasiva, sensibilidad activa,
inteligencia, voluntad.

[131.] La sensibilidad pasiva, ó sea la forma bajo la
cual se ofrecen á nuestros sentidos los objetos del mundo
externo, no conviene al ser infinito. Esta proposicion negativa,
«el ser infinito no es pasivamente sensible,» es
rigurosamente verdadera. ¿Con esta proposicion se niega de
Dios algo positivo? examinémoslo.

La forma de la sensibilidad pasiva es la extension, en la cual
entra necesariamente la idea de multiplicidad. Lo extenso es por
necesidad un conjunto de partes: negar de Dios la extension es
afirmar su simplicidad, es negar que sea un conjunto de seres, es
afirmar la unidad indivisa de su naturaleza.

[132.] Prescindiendo de la extension, no hay en la sensibilidad
pasiva de los objetos nada mas  que la relacion de causas
que producen en nosotros los efectos llamados sensaciones. Esta
causalidad se debe y puede afirmar de Dios; porque es cierto que la
causa infinita es capaz de producirnos todas las sensaciones sin
que necesite ningun intermedio.

[133.] La proposicion negativa, «el ser infinito no es
material,» no significa mas en el fondo que la otra:
«el ser infinito no es pasivamente sensible.» La
íntima naturaleza de la materia nos es desconocida; lo que
de ella sabemos es que se ofrece en intuicion á nuestra
sensibilidad como un objeto esencialmente múltiplo, bajo la
forma de extension. Cuando negamos pues que Dios sea material
ó corpóreo, negamos su sensibilidad pasiva, ó
bien su multiplicidad bajo la forma de extenso.

[134.] Las demas propiedades de la materia, como movilidad,
impenetrabilidad, divisibilidad y otras semejantes, se refieren
todas á la extension ó á alguna impresion
particular causada en nuestros sentidos. Las dificultades que
pudieran suscitarse quedan pues desvanecidas con lo dicho en los
párrafos anteriores.

La inercia, ó sea la indiferencia para el movimiento
ó la quietud, significa una propiedad puramente negativa. La
incapacidad de toda accion, la falta de un principio interno
productivo de mudanzas, la disposicion puramente pasiva á
recibir todas las que se le quieran comunicar.

[135.] Resulta pues demostrado que el negar  á
Dios la sensibilidad pasiva ó la naturaleza corpórea,
es la afirmacion de su naturaleza indivisa, de su actividad
productiva, y de la imposibilidad de sufrir ninguna especie de
mudanza.

[136.] La sensibilidad activa ó sea la facultad de
sentir, tiene dos caractéres que conviene deslindar. En la
sensacion hay dos cosas: 1.ª la afeccion causada en el ser
sensitivo por el objeto sensible; 2.ª la representacion del
ser sensible en lo interior del sensitivo. Lo primero es puramente
pasivo, y supone la posibilidad de ser afectado por un objeto, y
por consiguiente de estar sujeto á mudanza. Esto no conviene
ni puede convenir al ser infinito; negarlo es afirmar la
inmutabilidad, esto es, la necesidad de permanecer siempre en un
mismo estado. Lo segundo es una especie de conocimiento de un
órden inferior, por el cual el ser sensitivo percibe
á su modo el objeto sensible. La representacion de todos los
objetos debe hallarse por necesidad en el ser infinito; por
consiguiente todo lo que se encuentra de intuitivamente perceptivo,
en las facultades sensitivas, debe hallarse en la percepcion del
ser infinito; quiero decir, que todo cuanto la sensibilidad nos
ofrece de los objetos externos, todo cuanto traslada á
nuestro interior de lo que existe en lo exterior, todo se debe
hallar en la representacion que tiene dentro de sí la
inteligencia infinita. ¿Bajo qué forma se presentan
los objetos á la intuicion del ser infinito? el hombre lo
ignora; pero es cierto que á  esta intuicion se ofrece
todo lo que se encierra de verdad en las representaciones
sensitivas.

[137.] La inteligencia, ó sea la percepcion de los
objetos, prescindiendo de las formas de la sensibilidad, encierra
algo positivo que es la percepcion de los seres y sus relaciones;
pero en nosotros está acompañada muchas veces de una
circunstancia negativa, cual es la falta de objetos determinados
á que se pueda referir el concepto general. El ser infinito
que ve en una sola intuicion todo cuanto existe y puede existir,
encierra todo lo que hay de positivo en la inteligencia, y no
adolece de lo negativo que es una imperfeccion.

[138.] En cuanto á la voluntad, es evidente que se debe
afirmar de Dios; porque al ser infinito no se le puede negar esa
actividad íntima, espontánea, que se llama querer, y
que por su naturaleza no implica ninguna imperfeccion.

[139.] La voluntad de Dios, aunque una y simplicísima, se
distingue en necesaria y libre, segun los objetos á que se
refiere. Esto da orígen á varias proposiciones
negativas cuyo sentido conviene examinar.

Se dice: Dios no puede querer el mal moral; esta proposicion
aunque negativa, lógicamente considerada, es en el fondo
afirmativa. Dios no puede querer el mal moral, porque su voluntad
está invariablemente fija en el bien, en aquel tipo sublime
de toda santidad que contempla en su esencia infinita. La
impotencia para el mal  moral es en Dios una infinita perfeccion
de su santidad infinita.

[140.] La voluntad divina puede referirse á objetos
exteriores, que siendo finitos, se prestan á ser combinados
de diferentes maneras, y cuya existencia ó no existencia
pueden ser convenientes ó no convenientes segun el fin que
se proponga el agente que los debe producir y modificar. Sobre
estos objetos se ejerce la voluntad libre de Dios; y al decirse que
no tiene necesidad de hacer esto ó aquello, no se niega
nada, antes se afirma una perfeccion: esto es, la facultad de
querer ó no querer, ó querer de este modo ó de
otro, objetos que por su naturaleza finita no pueden ligar la
voluntad infinita.

[141.] De lo dicho resulta que toda la realidad no
contradictoria que se halla en las ideas generales, ya sean
indeterminadas ya intuitivas, se afirma del ser absolutamente
infinito. En cuanto á las realidades individuales (120) es
evidente que no se pueden afirmar del ser infinito las finitas, sin
caer en contradiccion. Esta proposicion: «el ser infinito es
el universo corpóreo,» equivale á esta otra:
«el ser infinito es un ser esencialmente
finito.» La misma contradiccion se hallará en
cualquiera proposicion donde el sujeto sea el ser infinito, y el
predicado una realidad individual distinta del ser infinito. Bastan
aquí estas indicaciones, que se comprenderán mas
á fondo al tratar de la multitud de las substancias, contra
el error de los panteistas. 



CAPÍTULO XVIII.

LA INTELIGENCIA Y EL SER ABSOLUTAMENTE INFINITO.

[142.] No se debe concebir al ser infinito como un objeto vago
cual se ofrece en la idea general de ser, sino como dotado de
verdaderas propiedades que sin dejar de ser reales, se identifican
con su esencia infinita. Un ser que no sea algo, del cual no se
pueda afirmar alguna propiedad, es un ser muerto, que nosotros no
concebimos sino bajo la idea general de cosa, y que hasta se nos
ofrece como imposible de realizar. No es así como ha
concebido la humanidad al ser infinito: la idea de actividad se ha
unido siempre á la idea de Dios; y esta actividad nó
en general, sino de una manera fija: en lo interior, actividad de
inteligencia; en lo exterior, actividad productiva de los
seres.

[143.] La idea de actividad en general, no excluye toda
imperfeccion: la actividad para el mal es una actividad imperfecta;
la actividad con que obran recíprocamente unos sobre otros
los seres sensibles, está sujeta á las condiciones de
movimiento, de extension, y por consiguiente no está exenta
de imperfecciones. La actividad intrínsecamente pura,
hermosa, y que considerada en sí, no envuelve ninguna
imperfeccion, es la intelectual.  Esta es una actividad
inofensiva, que por sí sola nunca daña; una facultad
imaculada que por sí sola nunca se mancilla.

[144.] Entender el bien es bueno; entender el mal tambien es
bueno; querer el bien es bueno; querer el mal es malo; hé
aquí una diferencia entre el entendimiento y la voluntad:
esta puede mancharse por su objeto, el entendimiento nunca; el
moralista considera, examina, analiza las mayores iniquidades,
estudia los pormenores de la corrupcion mas degradante; el
político conoce las pasiones, las miserias, los
crímenes de la sociedad; el jurisconsulto conoce la
injusticia bajo todos sus aspectos; el naturalista, el
médico fijan su contemplacion en los objetos mas deformes y
asquerosos; y por eso la inteligencia no se mancilla. Dios mismo
conoce todo lo malo que hay y puede haber en el órden
físico, como en el moral, y su inteligencia permanece
inmaculada.

[145.] De la libertad como tal, abusan los seres criados; porque
ella de suyo es principio de accion, y puede dirigirse á lo
malo; en cuanto á la inteligencia por sí sola, no se
abusa de ella; de suyo es un acto inmanente ó intransitivo,
en que se representan objetos reales ó posibles; el abuso no
comienza hasta que la voluntad libre combina los actos de la
inteligencia y los ordena á una accion mala; hasta que se
introduce en las combinaciones intelectuales el acto de la voluntad
no hay conocimiento malo. Un conjunto de estratagemas para cometer
el mas horrendo de los crímenes, 
podrá ser inocente objeto de una contemplacion
intelectual.

[146.] Admirable cosa es la inteligencia. Con ella hay
relaciones, hay órden, hay reglas, hay ciencia, hay arte;
sin inteligencia no hay nada. Concebid si podeis el mundo sin que
ella preexista, todo es un caos; imaginad el órden ya
existente y extinguid la inteligencia, el universo es un hermoso
cuadro ante la helada pupila de un difunto.

[147.] A medida que los seres se elevan en el órden de la
inteligencia los concebimos mas perfectos. Al salir de la esfera de
lo insensible, y al entrar en el órden de la representacion
sensitiva, comienza un mundo nuevo cuyo primer eslabon es el animal
que tiene limitadas sus sensaciones á un reducido
número de objetos, y cuya cima se halla en la inteligencia.
La moral brota de la misma inteligencia, ó mejor, es una de
sus leyes; es la prescripcion de la conformidad con un tipo
infinitamente perfecto. Con la inteligencia, la moral se explica;
sin ella, la moral es un absurdo. La inteligencia tiene sus leyes,
sus deberes, pero que brotan de su propio seno, como el sol se
alumbra á sí mismo con su propia luz. La libertad se
explica con la inteligencia, sin esta la libertad es un absurdo.
Sin inteligencia la causalidad se nos ofrece como una fuerza
obrando sin objeto ni direccion, sin razon suficiente, es decir el
mayor de los absurdos. Cuando algunos teólogos han dicho que
el atributo constitutivo  de la esencia de Dios era la
inteligencia, han emitido una idea que encierra un sentido
filosófico admirablemente profundo.

[148.] Con el acto intelectual el ser no sale de sí
mismo: el entender es una accion inmanente, que puede dilatarse
hasta lo infinito, y ser ejercida con una intensidad infinita, sin
que el ser inteligente se aparte de su interior; cuando mas
profundo sea su entender, mas profunda será su concentracion
en el abismo de su conciencia. La inteligencia es esencialmente
activa; ella misma es actividad. Ved lo que sucede en el hombre:
piensa, y la voluntad se dispierta, y quiere; piensa, y su cuerpo
se mueve; piensa, y sus fuerzas se multiplican, y todo cuanto tiene
se halla á las órdenes del pensamiento.
Figurémonos una inteligencia infinita en extension y en
intensidad; una inteligencia en que no haya alternativas de accion
y de descanso, de energía y de abatimiento; una inteligencia
infinita que se conozca infinitamente á sí misma, que
conozca infinitos objetos reales ó posibles, y con un
conocimiento infinitamente perfecto; una inteligencia orígen
de toda verdad, sin mezcla de error; manantial de toda luz, sin
mezcla de sombra; y nos formaremos alguna idea del ser
absolutamente infinito. Con esa inteligencia infinita concibo la
voluntad, y voluntad infinitamente perfecta; concibo la creacion,
acto purísimo de voluntad fecundando la nada, llamando
á la existencia los tipos que preexisten en la inteligencia
 infinita; concibo la santidad infinita,
concibo todas las perfecciones identificadas en aquel océano
de luz. Sin inteligencia no concibo nada; todo se me presenta
ciego; si se me habla de un ser absoluto que se halla en el
orígen de todas las cosas, me parece ver el caos antiguo,
que en vano intento esclarecer. Las ideas de ente, de substancia,
de necesidad divagan por mi entendimiento; pero todo en la mayor
confusion: lo infinito no es para mí un foco de luz, es un
abismo tenebroso; ignoro si estoy sumergido en una realidad
infinita, ó si me pierdo en los espacios imaginarios de un
concepto vacío.



CAPÍTULO XIX.

RESÚMEN.

Resumiendo la doctrina de los capítulos anteriores,
diremos lo siguiente.

[149.] El exámen de la idea de lo infinito es de la mayor
importancia; puesto que va inseparablemente unida con la idea de
Dios.

[150.] Tenemos idea de lo infinito; pero las disputas que hay
sobre su naturaleza y aun sobre su existencia, indican la
obscuridad de la misma.

[151.] Finito es lo que tiene límites. 

[152.] Infinito no es lo mismo que indefinido: lo infinito es lo
que carece de límites: in-finito; lo indefinido es
aquello cuyos límites no están señalados:
in-definido.

[153.] La diferencia entre lo infinito y lo finito se funda en
el principio de contradiccion: lo finito afirma los límites,
lo infinito los niega: no hay medio entre el sí y el
nó.

[154.] Límite es la negacion de un ser ó de algo
real, aplicada á un ser; el límite de una
línea es el punto mas allá del cual no se prolonga;
el límite de una fuerza es el punto mas allá del cual
no se extiende.

[155.] La idea de lo infinito, negando el límite, niega
una negacion, luego es una idea afirmativa; así como la idea
de lo finito es negativa, porque afirma una negacion.

[156.] La idea de lo infinito se aplica á muchos
órdenes de seres, y presenta singulares anomalías que
parecen contradicciones. Una línea prolongada hasta lo
infinito en una sola direccion, parece infinita, porque es mayor
que todas las finitas; y no es infinita porque tiene límite,
en el punto de donde parte. Una cosa semejante se verifica en las
superficies y en los volúmenes. Para explicar estas
anomalías debemos atenernos á lo siguiente.

[157.] La idea de lo infinito no es intuitiva. No tenemos
intuicion de ningun objeto infinito con infinidad absoluta ni aun
relativa.

[158.] La idea de lo infinito es indeterminada,  es un
concepto formado de la union de dos ideas indeterminadas: ser, y
negacion de límite; todo en la mayor generalidad.

[159.] El concepto indeterminado de lo infinito no nos hace
conocer ninguna cosa infinita.

[160.] Las anomalías y aparentes contradicciones que
hallamos en la aplicacion de la idea de lo infinito, se desvanecen
atendiendo á que la diferencia de los resultados depende de
la diferencia de condiciones bajo las cuales se aplica al concepto
indeterminado de lo infinito. Cosas que serán infinitas bajo
una condicion, dejarán de serlo si se las considera bajo
otra; la contradiccion aparente resulta de que no se advierte el
cambio de condiciones.

[161.] Tenemos concepto del número infinito, porque
podemos unir en nuestro entendimiento las dos ideas indeterminadas:
número, y negacion de límite.

[162.] Tenemos concepto de la extension infinita, porque podemos
unir las dos ideas: extension, y negacion de límite.

[163.] La posibilidad, ó la no contradiccion de los
conceptos, en el órden puramente ideal, no nos asegura de su
posibilidad en el órden real. Cuando los conceptos se
realizasen, su realidad no estaria en una extension abstracta, ni
en un número abstracto, sino en tales seres extensos,
en tales unidades; la determinacion implicada por la
realidad, puede envolver contradicciones con la infinidad
verdadera, no siéndonos posible 
descubrirlas en el concepto indeterminado, que prescinde de las
condiciones de su realizacion.

[164.] Aunque tenemos concepto de la extension infinita, nos es
imposible imaginárnosla.

[165.] No se descubre ninguna repugnancia extrínseca ni
intrínseca en la existencia de la extension infinita.

[166.] Por medios puramente filosóficos no podemos saber
si la extension del universo es finita ó infinita.

[167.] Un número absolutamente infinito, aunque puede
concebirse indeterminadamente, no es susceptible de ninguna
expresion aritmética ni geométrica; ninguna serie de
las que los matemáticos llaman infinitas, expresa un
número absolutamente infinito.

[168.] Se puede dar una demostracion de la imposibilidad
intrínseca de un número actual infinito,
fundada en la repugnancia intrínseca de la
coexistencia de ciertas cosas numerables.

[169.] La idea del ser absolutamente infinito real, no puede ser
indeterminada; es necesario que envuelva perfecciones positivas y
formales.

[170.] Se debe afirmar del ser infinito, todo lo que no implica
contradiccion. Lo absurdo no es perfeccion.

[171.] Analizando las ideas indeterminadas y las intuitivas,
encontramos que toda la realidad que en las mismas se encierra, se
afirma de Dios.

[172.] El ser absolutamente infinito debe ser inteligente.


[173.] La inteligencia es una perfeccion que no implica ninguna
imperfeccion.

[174.] La voluntad y la libertad deben tambien hallarse en el
ser absolutamente infinito.

[175.] La idea indeterminada de lo infinito, se forma de la
combinacion de las de ser y no ser.

[176.] La idea indeterminada de un ser absolutamente infinito,
consiste en la idea del conjunto de todo ser, que no implique
contradiccion.

[177.] La idea determinada de un ser infinito real, ó de
Dios, se forma de la idea indeterminada de un ser absolutamente
infinito, combinada con las ideas intuitivas, de inteligencia,
voluntad, libertad, causalidad, y las demás que se puedan
concebir sin imperfeccion, todas existentes en un grado
infinito(I).  



LIBRO NOVENO.

LA SUBSTANCIA.



CAPÍTULO I.

NOMBRE É IDEA GENERAL DE LA SUBSTANCIA.

[1.] ¿Qué es la substancia? ¿Tenemos de
ella una idea bien clara y distinta? Las incesantes disputas de los
filósofos sobre la idea de substancia y las continuas
aplicaciones que hacemos de la misma, prueban dos cosas: 1.ª
que la idea de substancia existe; 2.ª que su claridad y
distincion no son tales como fuera de desear. Un mero nombre,
vacío de toda idea, no llamaria tan vivamente la atencion de
todos los filósofos, ni se emplearia con tanta generalidad,
aun en el lenguaje ordinario; una idea bien clara y distinta no
permitiria tantas disputas.

[2.] La importancia de esta idea se muestra en los resultados
á que se hallan conducidos los filósofos, segun el
modo con que la explican:  el sistema de Spinosa se funda todo
entero en una mala definicion de la substancia.

[3.] En esta materia como en muchas otras, no parece lo mas
acertado el comenzar por una definicion, á no ser que lo
definido sea solo el nombre: definir una cosa es explicarla; y no
se la puede explicar ignorándose lo que es, como se ignora,
ó se supone ignorarse, cuando empiezan las investigaciones
para conocerla. Si al principiar los filósofos sus tratados,
en vez de decir la substancia es tal cosa, hubiesen dicho, por el
nombre substancia entiendo tal cosa, se habrian ahorrado muchas
dificultades.

[4.] Definido el nombre de substancia, aun cuando se le hiciese
corresponder una idea clara y distinta, todavía fuera
preciso averiguar hasta qué punto la idea representa objetos
realmente existentes; ó si pertenece al órden de las
que solo expresan la relacion de varias ideas, sin que tengamos
medio de averiguar si esta relacion se halla ó nó en
el mundo positivo: es decir, si la idea de substancia es solo obra
de nuestro entendimiento, mero resultado de la combinacion de
ciertas ideas, ó si nos es suministrada por la experiencia
misma. Procuraré no incurrir en ninguno de estos defectos;
no sé si podré evitarlos. Para este objeto,
comenzaré analizando la palabra, atendiendo á su
valor etimológico, y luego examinaré los diversos
sentidos que se le dan. Este análisis de las palabras, es
muy útil para el análisis de las ideas; porque muchas
veces  se halla en las palabras un fondo de
verdad y exactitud, que no se habria sospechado; y del cual no nos
aprovechamos debidamente, por falta de atender al significado
comun.

[5.] La palabra substancia, sub-stancia, indica algo que
está bajo, sub-stat, que es el sujeto sobre el cual
están otras cosas; así como su correlativa accidente
ó modificacion, expresa algo que sobreviene al sujeto,
accidit; algo que le modifica, que está en él,
como una manera de ser, modus.

[6.] Por este sujeto, substancia, parece que entendemos tambien
algo constante en medio de las variaciones, algo que, si bien es
sucesivamente de varias maneras, segun la diversidad de
modificaciones que lo afectan, se conserva constante, é
idéntico, bajo las diferentes transformaciones. Cuando
decimos que la substancia ha recibido tal ó cual
modificacion nueva, si bien entendemos que la substancia es de un
modo nuevo, no queremos significar que ella en sí, sea otra,
que haya perdido su íntimo y primitivo ser de substancia
para revestirse de otro; sino que esta mudanza la consideramos como
externa, y que ha dejado intacto un cierto fondo que es lo que
apellidamos substancia.

Si así no fuese, si no concibiésemos algo que
permanece constante, idéntico, bajo la modificacion, no
concebiríamos la substancia como distinta de la
modificacion. Esta pasa del no ser al ser, y viceversa; ahora es, y
luego cede su puesto  á otra muy diferente; pero la
substancia es una misma bajo las diferentes modificaciones; con la
sucesion de estas no pasa del no ser al ser, y del ser al no ser,
no cede su lugar á otra substancia. Desde el momento que
atribuyésemos á la substancia la instabilidad de su
modificacion, no se distinguirian entre sí.

El lenguaje comun nos confirma esta verdad. Cuando ha habido una
variacion de modificaciones, decimos que tal substancia se ha
mudado, esto es, concebimos algo que existia ya antes de la
mudanza, y que existe todavía despues de ella. Así
decimos que tal modificacion ha desaparecido completamente; lo que
no decimos de la substancia, sino que se presenta, ó que es
de otra manera. Algo pues concebimos que permanece constante,
idéntico á sí mismo, bajo las diferentes
modificaciones; y á esto que es el sujeto en que se hacen
las mudanzas, á ese algo que no desaparece con la
desaparicion de las modificaciones, que no se muda
íntimamente con las mudanzas de ellas, á eso lo
llamamos substancia, sub-stancia, substratum. 



CAPÍTULO II.

APLICACION DE LA IDEA DE SUBSTANCIA Á LOS OBJETOS
CORPÓREOS.

[7.] Apliquemos á un objeto corpóreo, las ideas
encerradas en la de substancia, que esto podrá contribuir
á aclararlas, y tal vez nos sugerirá otras
nuevas.

Este papel en que escribo, es susceptible de muchas
modificaciones; sobre él puedo escribir mil cosas
diferentes, en varios caractéres, en diversos colores; puedo
plegarle de infinitas maneras; puedo darle infinita variedad de
posiciones con respecto á los objetos que le rodean; puedo
hacerle mover en todas las direcciones imaginables. Bajo esta
infinidad de mudanzas, hay algo constante, algo que no se muda. Hay
muchas cosas nuevas, pero hay una que no lo es, que es siempre la
misma. Hay una que sufre esas mudanzas, pero conservando algo que
no se muda. Si tiño el papel de verde, y luego de rojo; lo
que es ahora rojo, es lo mismo que antes era verde, y
primitivamente blanco; y á esto permanente refiero todas las
mudanzas. Si se me presenta primero un papel blanco, y despues otro
verde, y en seguida otro rojo, claro es que no es lo mismo que si
á un solo papel se le dan todas estas transformaciones.
¿En qué está la diferencía,
 á pesar de que las impresiones
que me causa el color son las mismas? Está en que en un caso
hay algo permanente, que ha pasado por las transformaciones
sucesivas; y en otro, este algo no es lo mismo, es otro
diferente. En un caso hay distintas modificaciones, en otro
distintas substancias.

[8.] Profundicemos mas esta materia. Si solo recibiésemos
las impresiones sucesivas, sin que tuviéramos ningun medio
para referirlas á un mismo objeto, para enlazarlas en un
punto comun, no encontraríamos ninguna diferencia entre los
dos casos expresados. Así, supongamos que se nos pone
delante el papel blanco, y luego obligados á apartar la
vista encontramos despues en el mismo lugar, con las mismas
dimensiones, y con la misma posicion un papel verde; y en seguida
apartando otra vez los ojos, nos hallamos con un papel rojo: claro
es que nos será imposible distinguir por la simple sucesion
de las impresiones visuales, si es el mismo papel pintado
sucesivamente con dichos colores, ú otros papeles que se le
hayan sustituido. Pero si estamos presentes, si no apartamos la
vista del lugar en que está el papel, veremos si se le pinta
de nuevo ó si se le muda. En el primer caso, la aparicion
del nuevo color se continuará con la misma sensación
del papel, no movido, haciéndose la transformacion sin
perderle nosotros de vista, recibiendo él la sucesion
continua de sus movimientos, de sus posiciones, bajo la mano
 del pintor. Aseguraremos pues que el
papel es el mismo, porque ha habido continuidad de sensacion,
ó bien enlace de las sensaciones de los diferentes colores,
con una tercera, que es la que resulta de la situacion del papel,
de sus movimientos, y de cuanto nos sirve para conocer lo que es
comun á lo segundo, y á lo primero. Pero si no hay
nueva pintura del papel, sino sustitucion de otro papel pintado,
veremos que el primer papel se quita; se interrumpe pues todo el
órden de las sensaciones, y se presentan otras nuevas. Estas
no tienen enlace con aquellas, y así hay para nosotros una
cosa distinta.

[9.] Esto manifiesta como se engendra en nosotros la idea de
substancia con respecto á los cuerpos; ó hablando con
mas propiedad, como aplicamos á los cuerpos la idea de
substancia. Cuando encontramos un lazo de varias sensaciones que
las une por decirlo así en un mismo punto, aquello en
que concebimos que se unen, lo llamamos substancia. Y como
encontramos en la naturaleza muchos de esos puntos independientes
entre sí, naturalmente decimos que hay muchas substancias
corpóreas.

[10.] Al sentir una impresion, si la referimos á un
objeto, ó la consideramos como objetiva, jamás la
llamamos substancia, porque aquel objeto por sí solo, no es
capaz de enlazar varias sensaciones. Recibimos la sensacion de
encarnado; y sabido es que el vulgo, y aun los filósofos,
fuera del acto en que filosofan, objetivan el color, es
 decir, consideran el encarnado
nó como una simple sensacion, sino como una calidad externa.
A esta calidad por sí sola, nadie la llamará
substancia; porque no es posible que por sí sola sirva de
lazo á otras impresiones, ó á otras calidades.
Si hay mudanza de color, el encarnado desaparece, y por tanto la
impresion nueva se enlaza en el órden del tiempo con la de
encarnado, mas no reside en ella. Si hay cambio de figura, aunque
el encarnado continúe, no concebimos á este color
como lazo necesario entre las dos figuras; pues que sabemos que la
permanencia del encarnado es indiferente á la variedad de
figuras, y estas podrian muy bien haber sufrido el mismo cambio,
continuando ó desapareciendo aquel color.

Como en general hemos experimentado que ninguna sensacion se
enlaza necesariamente con la otra, y que de muchas sensaciones
enlazadas en un punto comun, desaparecen unas sin desaparecer las
otras y recíprocamente, inferimos que ninguna de ellas es
lazo necesario; y por tanto, aunque las objetivemos, no las
atribuimos el carácter de substancia, de algo que permanezca
idéntico á pesar de las mudanzas, y que sea como el
recipiente de todas ellas.

[11.] Una propiedad hay en los cuerpos que es necesaria á
todas las sensaciones, ó cuando menos á las dos
principales, vision y tacto; la extension; á la cual miramos
como un recipiente de todas las sensaciones, ya las consideremos en
 nosotros, ya en los objetos. No vemos
ni imaginamos, blanco ó negro, no tocamos ni imaginamos,
caliente ó frio, blando ó duro, sin extension en que
residan la blancura ó negrura, la blandura ó la
dureza, el calor ó el frio. Así la extensión
podria quizás merecernos el honor de substancia, si no
estuviese sujeta á otra condicion que la priva de este
título. Si bien, cuando concebimos la extension en general,
en toda su abstraccion, considerándola con el puro
entendimiento como una mera continuidad, prescindimos absolutamente
de toda figura; no obstante, cuando hemos menester una extension
aplicada, que nos sirva de recipiente de las sensaciones, nos es
imposible hallarla sin una configuracion determinada. No vemos
simplemente un color, sino que le vemos en una extension circular,
triangular ó de otra especie. Estas figuras se confunden con
la extension misma, en cuanto es aplicada; y además tampoco
sirven de lazo para las demás sensaciones. A veces, es
verdad, una misma figura recibe diferentes colores, diferentes
grados de calor ó frio, diferentes posiciones etc. etc.,
pero tambien á veces sucede lo contrario, y con el mismo
color, con el mismo grado de calor ó frio, es decir con la
continuidad de otras sensaciones, el objeto cambia de figura; y
así como un círculo rojo se hacia antes
círculo verde, así el mismo objeto rojo se hace
circular, y despues triangular. En el primer caso la figura
circular servia de lazo á las sensaciones  de los
colores; en el segundo el mismo color sirve de lazo á las
figuras.

[12.] Privada la extension de los honores de substancia,
así como todas las demás sensaciones, en cuanto
objetivadas; observamos que todas estas variaciones se suceden en
los objetos, enlazándose unas sensaciones con otras.
Así un mismo círculo toma diferentes colores, y un
mismo color diferentes figuras; y otra vez cambian los colores y se
reproducen los primeros, permaneciendo la misma figura; y otra vez
se reproducen las primeras figuras permaneciendo los mismos
colores. Inferimos pues que bajo aquella variedad hay algo
constante; que bajo aquella multiplicidad hay algo uno; que bajo
aquella sucesion de ser y no ser, hay algo permanente; y á
esto constante, uno, permanente, á esto en que se verifican
aquellas mudanzas, á esto que es el recipiente de ellas, que
es el punto que las enlaza fuera de nosotros, y que nos proporciona
á nosotros el concebirlas enlazadas, á esto lo
apellidamos substancia. 



CAPÍTULO III.

DEFINICION DE LA SUBSTANCIA CORPÓREA.

[13.] Pero ¿qué es en el órden sensible, el
sujeto permanente de las transformaciones? ¿Es una pura
ilusion? ¿Es una realidad? ¿Qué realidad
será esa? ¿No se parece mas bien á una
abstraccion? Una cosa que no es ningun color, sino que se presta
á tenerlos todos; que no es ninguna calidad de las que
experimentamos, sino el sujeto causa de todas ellas; que no es
ninguna figura, sino que puede acomodarse á todas; que no es
la extension pura, pues esta es una abstraccion, y aquello es un
ser que sirve como de fondo á las demás cosas; un
objeto corpóreo, que en sí, no puede afectar ningun
sentido, ¿que será? ¿No parece una cualidad
oculta de los peripatéticos, un ser misterioso,
fantástico, una mera ilusion? Examinémoslo, y para
guardarnos de ilusiones apelemos á la experiencia.

[14.] Tomemos un pedazo de cera sin soltarle jamás de la
mano, pintémosle de diferentes colores, borrémoslos,
y volvámosle á pintar, sujetémosle á
diferentes temperaturas, ablandémosle al fuego, y luego
endurezcámosle; démosle distintas figuras, de un
globo, cilindro, paralelepípedo, mesa, vaso, estatua; yo
pregunto: ¿todas esas mudanzas se han verificado en una
misma cosa? sí. ¿Aquella cosa era ninguno de los
colores,  ni figuras ni grados de temperatura?
nó; pues todas estas calidades, eran y dejaban de ser
permaneciendo la cosa la misma. ¿Cómo sé que
la cosa ha permanecido la misma y no es otra? Porque ha habido
continuidad de sensacion en el ojo fijo sobre el objeto; en el
tacto, que si bien ha sentido las transformaciones de caliente y
frio, duro y blando, esta figura ó la otra, ha experimentado
que estas se hacian sin interrumpir la sensacion comun del tacto,
de un objeto que no se soltaba, cuyo peso se experimentaba
incesantemente. Luego hay algo allí que no es las
transformaciones, sino lo que se transforma; algo que es comun
á todas, que las recibe, que las enlaza, fuera de mí,
y en mí.

[15.] Examinando lo que concebimos de aquello permanente, lo que
nos resta despues de prescindir de sus cualidades, notamos lo
siguiente.

1.º La idea de ser. Decimos, aquella cosa, algo, sujeto
etc., etc., hablamos pues de un ser, de una realidad. Sin realidad
no hay mas que nada: y la nada no puede ser sujeto de
transformaciones, ni lazo de impresiones.

2.º La idea de ser que aquí encontramos, no es pura,
no es de solo ser. Las calidades existen, son seres: y sin embargo
no las confundimos con el sujeto.

3.º Lo que acompaña la idea de ser, es la de
permanencia entre lo sucesivo, y la relacion de esta permanencia
como punto de enlace, como centro fijo en medio de la sucesion.
 [16.] Si quisiésemos pues
definir la substancia corpórea, deberíamos limitarnos
á decir que es un ser permanente en que se verifican las
mudanzas que se nos ofrecen en los fenómenos sensibles.
A esto se reduce nuestra ciencia: todo cuanto se añada sobre
este punto, no puede pasar de hipótesis y conjeturas. En
vano se me preguntará, qué es este ser: dadme la
intuicion de la esencia de las cosas corpóreas, y os lo
diré; pero mientras no las conozco sino por sus efectos, es
decir, por las impresiones que en mí producen, no lo
sé. Conozco que aquello es algo; conozco esta relacion con
sus formas; conozco que estas se hallan en aquel sujeto, y no son
el sujeto; aquí encuentro el límite de mi
conocimiento. Al objeto que corresponde á esta idea
compuesta de ser permanente y de su relacion á varias
formas, á esto lo llamo substancia corpórea.

[17.] Por lo mismo que la substancia cambia de accidentes,
permaneciendo ella la misma, se sigue que en su existencia es
independiente de ellos; prescindiendo ahora de si puede ó
nó existir sin ninguno, solo afirmo que ninguno de ellos en
particular le es necesario. Y aquí es de notar una
diferencia entre la substancia en sí y el medio por el cual
se nos manifiesta y se pone en comunicacion activa ó pasiva
con nosotros. Este medio son los accidentes, son esas formas
transitorias con que se reviste. ¿Cómo
podríamos tener ni aun noticia de la existencia de los
cuerpos, sino por medio de las sensaciones? Y el  objeto
de estas no es la substancia en su íntima naturaleza, sino
sus calidades en cuanto afectan nuestros sentidos.



CAPÍTULO IV.

RELACIONES DE LA SUBSTANCIA CORPÓREA CON SUS
ACCIDENTES.

[18.] En la idea de substancia corpórea, se incluye
perfectamente la idea de permanencia, pero la de unidad, solo entra
de un modo muy imperfecto. En toda substancia corpórea no
concebimos sino una unidad facticia por decirlo así: pues lo
que en ella permanece, no es uno, sino un agregado de muchos, como
lo manifiesta la divisibilidad de la materia. De cualquiera
substancia corpórea podemos hacer muchas, que tendrán
el mismo derecho que la primera á llamarse substancias. Un
pedazo de madera es substancia; este pedazo le podemos dividir en
otros muchos que serán igualmente substancias. Todos ellos
juntos formaban aquello que llamábamos una
substancia; pero es claro que esta unidad era muy imperfecta, que
mas bien era una reunion, y que si la considerábamos como
una, era por relacion á la unidad de efecto que nos
producia, con el enlace que daba á nuestras sensaciones
 y á los fenómenos que de
ella resultaban.

[19.] De esto se infiere que toda substancia corpórea
encierra multiplicidad; y por consiguiente combinacion de los
elementos que la componen. Esta combinacion no es permanente como
lo enseña la experiencia; y por tanto, no hay substancia
corpórea que no tenga cuando menos una modificacion: la
disposicion de sus partes. Prescindiendo de las mudanzas de esta
modificacion, claro es que nunca se la puede confundir con la
substancia: aun cuando los cuerpos se presentasen constantemente
á nuestros sentidos con la misma disposicion de sus partes,
el ser permanente, se hallaria en las partes, y nó en
su disposicion. Esta es una cosa externa, que sobreviene á
lo existente; no hay reunion y combinacion, si no hay partes que
reunir y combinar.

[20.] Entre la substancia y las modificaciones notamos una
diferencia, y es, que la substancia es independiente de las
modificaciones, pero las modificaciones no son independientes de la
substancia. Esta, permaneciendo la misma, cambia de accidentes;
pero un accidente permaneciendo uno mismo, no puede cambiar de
substancia. La misma madera puede recibir sucesivamente muchas
figuras; pero la misma figura en número, no puede pasar de
una madera á otra. Dos pedazos de madera pueden tener una
figura semejante ó diferente; cúbica,
esférica, piramidal, etc. y tomar la una la de otra; pero en
tal caso,  no hay identidad de figuras, sino
semejanza; son las mismas en especie, mas nó en
número.

[21.] Si se me pregunta, cómo sé que no hay mas
que semejanza y nó identidad numérica en las figuras
que sucesivamente toman los cuerpos, que no hay permanencia
en las figuras que cambian de sujeto, y por consiguiente que una
misma figura no pasa de una substancia á otra, así
como una misma substancia pasa de una á otra figura, no me
será difícil demostrarlo.

Por de pronto salta á los ojos la extrañeza de una
figura cúbica, por ejemplo, pasando de un cuerpo á
otro. ¿Qué es esta forma separada del cuerpo?
¿Cómo se sostiene en el tránsito?
¿Cómo no es exactamente igual en ambos, y se presenta
con ligeras modificaciones? En el tránsito
¿habrá tambien sufrido modificacion? Entonces
habrá modificacion de modificacion, y la figura en
sí, en abstracto de todo cuerpo, resultará una
especie de substancia de segundo órden, permanente en medio
de las modificaciones. Claro es que esto son sueños, en que
se aplica á la realidad lo que solo conviene á la
idea en abstracto; que ese tránsito de formas supondria una
existencia de ellas, por separado; y así podríamos
tener cubos, esferas, triángulos, círculos etc., en
abstracto, y toda clase de figuras, subsistentes en sí, sin
aplicacion á nada figurado.

[22.] Pero todavía se puede dar de esta verdad otra
demostracion mas rigurosa. Si se supone que una misma figura en
número, pasa de un  cuerpo á otro, tendremos que
el pedazo de madera A, que pierde la forma cúbica, la
transmite al cuerpo B. Ahora, esta forma individual no puede estar
en los dos á un mismo tiempo. Supongamos que despues de
haber quitado á la madera A, la forma cúbica, se la
devolvemos sin tocar al cuerpo B; claro es que no será la
misma en los dos; luego tanta razon habia para que dijésemos
que el cuerpo B no habia adquirido la misma sino otra semejante. Es
evidente además que para dar á un cuerpo la forma
cúbica no necesitamos quitársela al otro; luego la
forma del uno no es individualmente la del otro; pues de lo
contrario seria preciso decir, que es y no es, que se conserva y
deja de existir á un mismo tiempo.

[23.] Las palabras transmision ó
comunicacion del movimiento, que tanto se usan en la
física, expresan una realidad, en cuanto se limitan al
fenómeno sujeto á cálculo; pero significarian
un absurdo, si se las entendiese en el sentido de que el
mismo movimiento que se hallaba en un cuerpo, ha
pasado á otro. La suma de las cantidades de
movimiento despues del choque de los cuerpos duros, es la misma que
antes; y esto se verifica repartiéndose entre ellos la
velocidad, perdiendo el uno, y ganando el otro. Así lo
enseña el cálculo, y lo atestigua la experiencia.
Pero es evidente que no puede suceder que la misma velocidad
individual que estaba en el cuerpo chocante se haya trasmitido al
chocado; pues lejos de que  la velocidad sea separable del
cuerpo, pasando de un sujeto á otro, ni siquiera se la
concibe sino como una relacion en cuya idea entran las del cuerpo
movido, del espacio y del tiempo. Es verdad que siendo Q la
cantidad del movimiento antes del choque, el valor de Q permanece
constante despues del choque; pero esto solo expresa el
fenómeno con relacion á sus efectos, en cuanto sujeto
á cálculo; pero nó que la velocidad que entra
en el segundo miembro de la ecuacion sea formada de las partes de
las anteriores. Sean A y B dos cuerpos, con cuyas letras
expresaremos sus masas, y V, v, sus velocidades respectivas antes
del choque. La cantidad del movimiento será Q = A × V
+ B × v. Despues del choque resultará una nueva
velocidad, que llamaremos u y tendremos que la cantidad del
movimiento será Q = A × u + B × u.
Matemáticamente hablando, el valor de Q será el
mismo; pero esto solo significa que si se expresan los resultados
del movimiento, en números ó en líneas,
tendremos lo mismo despues que antes del choque; mas no se entiende
ni se puede entender, que en la velocidad u, considerada en cuanto
se halla en el sujeto, haya un trozo de velocidad que se ha
despegado de la V, para unirse con la v.

[24.] De esto resulta que los accidentes de los cuerpos no los
concebimos realizables sin sujeto al que estén inherentes; y
que las substancias no están inherentes á otro ser, y
son concebidas y existen realmente, sin esta inherencia. La figura
 no puede existir sin cosa figurada;
pero esta cosa figurada puede existir muy bien aunque se anonaden
todas las demás cosas. Analizando su naturaleza podremos
encontrar, y encontraremos en efecto, que su existencia supone la
existencia de otro ser que la haya producido; pero entre las dos
hallamos la relacion de causa y de efecto, mas nó la de
inherencia, nó la de sujeto y modificacion.

[25.] Estas últimas consideraciones explican mas la idea
de substancia corpórea. Habíamos encontrado (Cap.
III) las notas siguientes: 1.ª ente; 2.ª relacion de
permanente á lo variable; 3.ª sujeto de estas
variaciones; ahora encontramos la cuarta que es una negacion: la no
inherencia á otro. Este carácter negativo se halla
incluido en el positivo: sujeto permanente de variaciones;
porque es claro que al concebir sujeto permanente de
variaciones, ya no incluimos la inherencia, antes bien se la
negamos, al menos implícitamente. La no inherencia supone
algo positivo, algo en que se funde el no tener esta necesidad de
estar adherido. ¿Qué es esto? No lo sabemos.
Conocemos que existe, pero no alcanzamos á explicarlo.
Probablemente es inexplicable sin la intuicion de la misma esencia
de las cosas; y esta intuicion nos falta. 



CAPÍTULO V.

CONSIDERACIONES SOBRE LA SUBSTANCIA CORPÓREA EN
SÍ MISMA.

[26.] La idea de substancia, tal como la hemos explicado hasta
aquí, envuelve una relacion á los accidentes en
general (Cap. III). Pero esta idea no es la de una substancia
indeterminada, sino la de substancia corpórea; y preciso es
confesar la dificultad de concebir una substancia corpórea
particular sin ningun accidente. Si á este papel en que
escribo le despojo de todo cuanto tiene relacion con mis sentidos,
y hasta prescindo de su figura y de su extension:
¿qué me resta para concebir algo particular
determinado, algo que no sea la idea de ser en general, sino la de
este ser en particular? Claro es que para que el objeto no se me
desvanezca completamente, ó para que perdiendo toda
individualidad, no se me confunda en la idea universal, debo
reservarme algo por lo cual pueda decir esto; es decir, esto
que se halla aquí, ó que me ha afectado de tal
ó cual manera, ó que ha sido el sujeto de tales
ó cuales modificaciones. Por donde se echa de ver que
considero cuando menos su posicion con respecto á los
demás cuerpos, ó su causalidad con relacion á
las impresiones que me ha producido, ó su naturaleza de
 sujeto de determinados accidentes.
Así pues como la idea de substancia finita en general,
envuelve relacion á ciertos accidentes en general,
así la de substancia en particular, la envuelve á
accidentes particulares.

[27.] Dicha relacion la encontramos en nuestro modo de concebir
la substancia corpórea; no es fácil asegurar si la
envuelve tambien en su naturaleza misma. Esta no la conocemos, y al
querer examinarla, nos hallamos sobre un terreno distinto; se
presentan á nuestra consideracion las cuestiones sobre la
esencia de los cuerpos.

[28.] La identidad de la substancia corpórea bajo sus
diversas transformaciones, tampoco podemos asegurar hasta
qué punto continúa. Los partidarios de la
filosofía corpuscular consideran todas las transformaciones
como simples movimientos locales, y todas las variaciones que vemos
en los cuerpos, como simples resultados de la diferente posicion de
las moléculas entre sí. Leibnitz resuelve la materia
en una infinidad de mónadas, que no son los átomos de
Epicuro, pero que conducen tambien á la invariabilidad
substancial de los cuerpos, los cuales segun él, no son mas
que el conjunto de substancias indivisibles llamadas
mónadas. Los aristotélicos creian que de las mudanzas
de los cuerpos, unas eran accidentales, como la de figura,
movimiento, densidad, calor, frio etc. etc., otras substanciales,
como el tránsito de la madera á ceniza. Pero en medio
de esta variedad de sistemas, es notable  el
acuerdo en admitir algo permanente sujeto de las mudanzas. Con
respecto á los atomistas, y á Leibnitz, es claro que
admitian la identidad del sujeto; y por lo que toca á los
aristotélicos, aunque la mudanza que inducia una forma
substancial diferente de la primera, transformaba substancialmente
el ser, de suerte que despues de la mudanza de la forma
substancial, no podia decirse que el uno era substancialmente el
otro; no obstante opinaban que habia un sujeto comun en esas mismas
trasformaciones substanciales, que ellos llamaban materia
prima. Tan claro, tan evidente es, que en medio de las
transformaciones del mundo corpóreo hay algo permanente, que
se encuentra reconocida esta verdad en todos los sistemas
filosóficos.

[29.] Si esta substancia corpórea es una realidad, como
lo es en efecto, es necesario que no solo exista, sino que sea algo
determinado. A esta determinacion substancial del cuerpo, á
esto que le constituye tal cosa, y que le distingue en su
íntima naturaleza, en su esencia, de todos los demás
cuerpos de otras especies, á esto llamaban los
aristotélicos forma substancial; y al sujeto de esa forma,
de esa actualidad, á ese sujeto comun á todos los
cuerpos, le apellidaban materia prima, que era una pura
potencia, una especie de medio entre el puro nada, y el ser en
acto.

[30.] Sobre estos puntos se ha disputado desde que hay escuelas
filosóficas y es probable que se 
disputará en adelante; pero siempre con escaso fruto. Del
mundo corpóreo conocemos su existencia, conocemos sus
relaciones con nosotros, conocemos sus propiedades y sus leyes, en
cuanto está sujeto á nuestra observacion; pero
á su íntima naturaleza no alcanzan nuestros sentidos,
no llegan nuestros instrumentos. A medida que adelanta el hombre en
sagacidad de observacion y fuerza y delicadeza de instrumentos,
descubre nuevos misterios, y ve que las barreras que él
creía un non plus ultra, se retiran mas allá,
en la inmensidad de un océano. ¿Las alcanzará
algun dia? ¿Podrá dar la vuelta á ese mundo
científico? ¿Está reservado al porvenir un
conocimiento de la íntima naturaleza del sujeto de esa
infinidad de fenómenos que nos asombran? difícil es
creerlo. El telescopio á medida que se perfecciona, extiende
los límites del universo, y parece caminar á lo
infinitamente grande; la perfeccion del microscopio siguiendo la
direccion opuesta, parece caminar hácia lo infinitamente
pequeño. ¿Dónde están los
límites? Es probable que el encontrarlos no es permitido al
débil mortal, mientras habita sobre la tierra. El
espíritu humano, tan activo, tan fecundo, se lanza
sucesivamente hácia los dos extremos: pero cuando se
lisonjea de llegar al último confín, siente que algo
le detiene antes de alcanzar el objeto de sus nobles deseos; es la
cadena que le une al cuerpo mortal, y que no le permite el libre
vuelo de los espíritus puros. 



CAPÍTULO VI.

SUBSTANCIALIDAD DEL YO HUMANO.

[31.] Al considerar las substancias corpóreas, no hemos
encontrado la perfecta unidad; todas cuantas se sujetan á
nuestros sentidos se resuelven en muchas otras, que á su vez
son substancias tambien: resultando que los cuerpos, mas bien son
agregados de substancias, que una sola substancia. La unidad no la
encontramos en ellos; nosotros se la atribuimos, ó en cuanto
forman un lazo comun de nuestras sensaciones, ó en cuanto
esas diversas substancias las consideramos subordinadas á
una que las vivifica y dirige. Así las partes de un cuerpo
animado, constituyen una especie de unidad, en cuanto están
subordinadas al principio que las anima.

[32.] De aquí no debemos inferir que la unidad verdadera
no existe ni aun en los mismos cuerpos; si pudiésemos
conocer su esencia misma, la hallaríamos sin duda, ya sea en
las mónadas escogitadas por Leibnitz, ya en otra cosa mas
ó menos semejante. Aunque este conocimiento de las esencias
nos falte, sin embargo el raciocinio nos conduce á esta
unidad. Lo compuesto se forma de partes; si este á su vez se
compone de otras, y así sucesivamente, al fin hemos de
llegar á algo que no se descompone: allí está
lo  indivisible; ó mejor, la
verdadera unidad. Este raciocinio vale, aun suponiendo que la
materia es divisible hasta lo infinito. La divisibilidad hasta lo
infinito supondria infinidad de partes en que se podria dividir:
estas partes pues existirian; esos elementos infinitésimos
serian reales, en ellos estaria la unidad.

[33.] Independientemente del mundo corpóreo, encontramos
la idea de substancia, su aplicacion real, su unidad perfecta, en
nosotros mismos, en el testimonio de nuestra conciencia. Esta nos
cerciora de que pensamos, de que deseamos, de que sentimos, de que
experimentamos una infinidad de afecciones, las unas sujetas
á nuestra voluntad, y como hijas de la actividad que hay
allá en el fondo de nosotros mismos; otras independientes de
nosotros, que nos vienen sin nuestra voluntad, á veces
contra ella, y cuya reproduccion no está siempre en nuestra
mano.

Ese flujo y reflujo de ideas, de voliciones y sentimientos,
tienen un punto en que se enlazan, un sujeto que los recibe, que
los recuerda, que los combina, que los busca, ó los evita,
ese ser de que tenemos conciencia íntima, que los
filósofos han dado en llamar el yo. Este es uno,
idéntico bajo todas las transformaciones; y esa unidad, esa
identidad es para nosotros un hecho indisputable, un hecho
atestiguado por la conciencia. ¿Quién seria capaz de
hacernos dudar, que el yo que piensa en este momento, es el
mismo que pensaba ayer y años atrás? No obstante
 la variedad de los pensamientos y
deseos; á pesar del cambio de opiniones y voluntad, y de la
oposicion de unos actos con otros, ¿quién nos
quitaria la conviccion profunda, incontrastable, de que somos
nosotros mismos quienes lo experimentamos, de que hay algo
aquí dentro que sirve de sujeto á todo?

[34.] Si en nosotros no hubiese algo permanente en medio de
tanta variedad, la conciencia del yo seria imposible.
Entonces no habria en nosotros mas que una sucesion de
fenómenos inconexos, y por tanto serian imposibles la
memoria y la combinacion. El pensamiento es un absurdo, si no hay
algo que piense, permaneciendo idéntico bajo la variedad de
las formas del pensar. En nosotros pues hay un sujeto simple que
todo lo enlaza, en el cual se verifican esas mudanzas; hay pues una
substancia. En ella hay una unidad; esa unidad que no encontramos
en las substancias corpóreas, sino despues de haber
recorrido una serie infinita de descomposiciones, se nos presenta
en la substancia espiritual en el primer momento, como un simple
hecho interno, sin el cual son absurdos todos los fenómenos
que sentimos en nuestro interior, y nos es imposible toda
experiencia del mundo externo. Sin la unidad del yo, no hay
sensaciones; y sin estas nada podemos experimentar de los seres que
nos rodean. 



CAPÍTULO VII.

RELACIONES DE LA PROPOSICION YO PIENSO, CON LA
SUBSTANCIALIDAD DEL YO.

[35.] Si no admitimos que el alma es substancia, la proposicion
yo pienso, carece de sentido. Entonces la filosofía
pierde su punto de apoyo; todo cuanto experimentamos en nuestro
interior, es una serie de fenómenos inconexos, incapaz de
ser observada, y de estar sometida á ninguna regla.

[36.] Mi pensamiento de ahora no es individualmente mi
pensamiento de ayer; como mi pensamiento de mañana, no
será mi pensamiento de hoy; estos pensamientos considerados
en sí, con precision de un sujeto en el cual se hallen, no
tienen nada que ver el uno con el otro: quizás versan sobre
objetos sin ninguna relacion, quizás son contradictorios;
quizás el pensamiento de hoy es negacion del de ayer.

[37.] Lo mismo se verifica en todos los pensamientos, en todos
los actos de voluntad, en todos los sentimientos, en todas las
representaciones imaginarias, en todas las sensaciones, y en
general en todo cuanto experimento en mí mismo. Fijando la
consideracion en todas las afecciones internas, sean las que
fueren, no veo en ellas mas que una serie de fenómenos, una
especie de  rio de existencias que pasan y
desaparecen, unas para no volver, otras para reaparecer de nuevo en
tiempo diferente, y ofreciéndome expresamente esta
diferencia. La reaparicion no es individual, sino de semejanza;
esto es, que la afeccion repetida, no es la misma que antes hubo,
sino otra semejante. Cuando la afeccion vuelve, tengo conciencia de
su actualidad en el momento presente, y conciencia de su actualidad
en un tiempo anterior: esta doble conciencia que constituye el
recuerdo, me hace distinguir entre las dos afecciones, é
implica necesariamente el juicio de que la una no es la otra. La
afeccion recordante (permítaseme la expresion) que se
identificase con la afeccion recordada, no seria recuerdo: una cosa
se presenta á sí misma, mas no se
recuerda.

[38.] Luego en nuestro interior todo pasa para no volver; el
flujo es real; el reflujo no es mas que aparente; lo que deja de
ser, no vuelve á ser jamás; habrá una cosa
semejante, pero nó la misma; lo que fué, pasó;
y el tiempo no vuelve atrás.

[39.] Luego la serie de los fenómenos internos,
considerados en sí solos, y prescindiendo de un sujeto en
que residan, es por necesidad inconexa, y no hay medio para
subordinar sus términos á una ley ni á
ningún lazo.

[40.] Sin embargo esta ley existe en todos nuestros actos
intelectuales; una razon sin leyes que la gobiernen, es el mayor de
los absurdos;  este lazo se encuentra en todas
nuestras afecciones: el flujo de ellas, con su distincion y sus
diferencias y semejanzas, es un hecho presente á nuestro
interior, hecho al cual estamos sometidos como á una
condicion primitiva é indeclinable de nuestra
existencia.

[41.] La proposición: yo pienso,
incluyéndose en la palabra pensar todas las
afecciones internas, no se refiere tan solo á
fenómenos aislados, sino que implica por necesidad un punto
en que se enlazan, al cual llamamos el yo. Si este punto no
existe, si no es uno, si no es idéntico, el pensamiento de
hoy no tiene ningun lazo con el de ayer: siendo dos cosas
distintas, que se hallan en tiempos diversos, y que quizás
son contradictorias: cuando hoy digo yo pienso y entiendo
decir que este yo es el mismo de la proposicion, yo
pensaba ayer, mi lenguaje es absurdo; si no hay mas que los
puros fenómenos, los dos pensamientos sin un punto de
enlace, el yo no es nada, no puedo decir yo pensaba,
yo pienso; debo decir habia pensamiento, hay
pensamiento. Si entonces se me pregunta, dónde, en
quién, deberé responder que no hay
dónde, que no hay quién; deberá negar el
supuesto, y limitarme á repetir: habia pensamiento,
hay pensamiento.

[42.] Para decir yo, es necesario suponer una realidad
permanente: realidad, porque lo que no es real es nada; permanente,
porque lo que pasa desaparece, deja de ser y no puede servir de
punto para unir nada. 



CAPÍTULO VIII.

CONSIDERACIONES SOBRE LA INTUICION QUE EL ALMA TIENE, Ó
PUEDE TENER, DE SÍ MISMA.

[43.] La realidad permanente del yo, considerada en
sí misma y prescindiendo de las cosas que pasan en ella, es
un hecho que sentimos en nuestro interior, y expresamos en todas
nuestras palabras. Si á esta presencia, esta
experiencia íntima, se la quiere llamar intuicion del alma,
nosotros tenemos intuicion de nuestra alma. Esta intuicion se halla
reproducida en todas las intuiciones particulares, y en general en
todas las afecciones internas; porque si bien son fenómenos
aislados, implican la intuicion del yo, por lo mismo que
implican conciencia de sí propio.

[44.] La misma variedad de los fenómenos aislados, lejos
de probar nada contra la unidad de la intuicion del yo, la
confirma hasta la evidencia. Si concebimos un pensamiento solo,
fijo, idéntico, no necesitamos tanto de unirle la idea de un
sujeto en que resida; pero cuando hay muchedumbre de
fenómenos diversos, y aun contradictorios en su
coexistencia, debemos referirlos á una cosa constante, so
pena de convertir el mundo interno en un caos absoluto.

[45.] Hay pues cierta intuicion del alma en sí
 misma; esto es, hay una presencia de
sentimiento de su unidad entre la muchedumbre, de su identidad
entre la diversidad, de su permanencia entre la sucesion, de su
duracion constante entre la aparicion y desaparicion de los
fenómenos. O es necesario admitir esto, ó renunciar
á la legitimidad del testimonio de toda conciencia; lo que
produciria el escepticismo mas completo que ha existido
jamás, extendiéndole á los dos mundos externo
é interno.

[46.] Encontramos pues que los conceptos indeterminados de
ser, unidad, permanencia, sujeto de
modificaciones, se hallan realizados en nuestro interior: esta
realizacion nos la asegura la conciencia, y nos la confirma el
análisis lógico de la serie de los fenómenos
en sus relaciones con un punto de enlace.

[47.] Ser, uno, permanente, sujeto de
modificaciones, incluye todo cuanto se encierra en la idea de
substancia finita: esto lo encontramos en el alma, con la
experiencia lo sentimos, nos afecta íntimamente; si á
esto se lo quiere llamar intuicion, la tenemos de la
substancialidad del alma.

[48.] El sujeto pensante no solo se siente á sí
propio, sino que se conoce como un objeto real, al cual aplica por
medio de la reflexion las ideas indeterminadas de ser, unidad,
permanencia, sujeto de modificaciones. Luego el alma puede ser un
verdadero predicado en proposiciones que tengan el doble apoyo de
la conciencia y de la lógica. 

[49]. Puede preguntarse si nosotros tenemos otra intuicion del
alma que la que acabamos de explicar; á esto respondo que
nó, mientras estamos en esta vida; pero pregunto al mismo
tiempo, si es cierto que en esta materia haya otra intuicion
posible, que la del sentido íntimo. Acostumbrados á
las intuiciones sensibles que implican la extension en el espacio,
preguntamos ¿qué es el alma en sí misma? y
parece que no quedamos satisfechos porque no vemos su retrato.
Abstrayéndonos del órden de la sensibilidad,
levantándonos á la esfera intelectual pura,
¿quién sabe si podríamos decir que no hay otra
intuicion del alma que la que tenemos ahora; que ella, en sí
misma, en su entidad una, simple, es esta misma fuerza que
sentimos; que esta misma fuerza es el sujeto de las modificaciones,
que es la substancia, sin que sea preciso excogitar otro fondo
muerto digámoslo así, en que resida esta fuerza?
¿por qué la misma fuerza no podrá ser
subsistente? ¿por qué debemos imaginar otro
substratum en el cual se apoye? Y si esto fuese así,
si fuese aplicable á la substancia del alma lo que pensaba
de todas las substancias el gran Leibnitz, haciendo consistir la
idea de substancia en la idea de fuerza, ¿por qué no
podríamos decir que la presencia de sentido íntimo,
la conciencia de sí propia, es toda la intuicion que el alma
puede tener de sí misma?

[50]. Me preguntais qué es el alma separada del
cuerpo, qué sentirá de sí, qué
conocerá de  sí, cuando se hallará
sola. ¿Acaso en la actualidad no siente y no conoce
sola? ¿Acaso los órganos de que se vale,
sienten ni piensan? ¿Sabe por ventura de qué manera
se sirve de ellos, ni sabria que se sirve de ellos, sino por la
experiencia? ¿No se halla sola en las profundidades de su
actividad, con sus pensamientos, con sus actos de voluntad, con sus
sentimientos, con su alegría, con su tristeza, con sus
placeres, con sus dolores? En hora buena, dígase que tal vez
no nos formamos ideas bastante claras del modo de conciencia
que tendremos de nosotros mismos despues de esta vida;
dígase que quizás son posibles otras intuiciones de
nosotros mismos; pero no se pinte como una cosa inconcebible el
alma sola: dejadme el pensamiento, la voluntad, el sentimiento,
todo presente en lo íntimo de mi conciencia; para hallarme
á mí propio, no necesito mas: dadme comunicacion con
otros seres que me afecten ó á quienes yo afecte, que
me trasmitan sus pensamientos y sus voluntades, que me causen
placeres ó dolores, y no necesito nada mas para tener un
mundo que concibo muy bien: me falta el conocimiento de la calidad
de los pormenores, nó de su posibilidad: el alma muda de
estado, nó de naturaleza. 



CAPÍTULO IX.

EXÁMEN DE LA OPINION DE KANT SOBRE LOS ARGUMENTOS CON
QUE SE PRUEBA LA SUBSTANCIALIDAD DEL ALMA.

[51]. Los argumentos psicológicos en favor de la
substancialidad del alma, son meros paralogismos en la opinion de
Kant, y si bien prueban una substancia ideal, no pueden nunca
conducir á una substancia real. Este filósofo,
á mas de las razones con que ataca la prueba
psicológica de la substancialidad del alma, tenia una
personal, que era muy poderosa para él, atendida la flaqueza
del corazon humano: ó debía poner en duda la
substancialidad del alma, ó consentir en la ruina de todo su
sistema. «Seria, dice, un grande, y hasta el único
escollo de toda nuestra crítica, la posibilidad de demostrar
à priori que todos los seres pensantes son
substancias simples, y que por consiguiente tienen necesariamente
la personalidad y la conciencia de su existencia separada de toda
materia; porque de este modo habríamos dado un paso fuera
del mundo sensible, habríamos entrado en el campo de los
noumenos, y nadie nos disputaria el derecho de desmontar
este terreno, de edificar en él y tomar posesion del mismo,
segun que lo permitiria la fortuna de  cada
uno» (Dialéctica trascendental, libro 2, cap. 1).

[52.] En concepto de Kant, el primer paralogismo de la
psicología pura en favor de la substancialidad del alma, es
el siguiente. «Aquello cuya representacion es la
substancia absoluta de nuestros juicios, y que no puede
servir de determinacion á otra cosa, es substancia. El
yo, como ser pensante, es la substancia absoluta de todos
sus juicios posibles, y esta representacion de sí mismo no
puede ser el predicado de otra cosa; luego el yo como ser pensante,
es substancia.»

En estos términos presenta en la primera edicion de su
Crítica el discurso psicológico que se propone
combatir; en la segunda edicion, queriendo ser mas claro, ó
quizá mas obscuro, expresa el mismo raciocinio en otros
términos. «Lo que no puede ser concebido sino como
sujeto, no existe sino como sujeto, y por consiguiente es
substancia; es así que el ser pensante, considerado
simplemente como tal, no puede ser pensado sino como sujeto; luego
no existe sino como tal, es decir, como substancia.» Preciso
es confesar que si la psicología no tuviese expositores mas
claros que Kant, y en sus demostraciones hubiese de emplear las
formas de que se vale este filósofo en los pasajes que se
acaban de ver, haria muy escasos prosélitos, por la sencilla
razon de que pocos entenderian su lenguaje. Estoy seguro que la
mayoría de los lectores no queda convencida por los
silogismos  favorables á la substancialidad
del alma, tales como los presenta Kant: de este modo la posicion
del filósofo es muy ventajosa, porque debe probar que no
tiene fuerza un argumento, cuya fuerza en verdad no se ha sentido.
Pero supongamos que un filósofo se digna descender del
olimpo de las abstracciones incomprensibles, y no se desdeña
de hablar el humilde lenguaje de lo mortales, presentando el
argumento psicológico bajo una forma mas sencilla,
¿quién sabe si la conviccion producida seria algo mas
difícil de destruir? ensayémoslo.

[53.] Por substancia entiendo un ser ó una realidad
permanente, en la cual se verifican diferentes modificaciones,
continuando ella idéntica á si misma. Es así
que en mi interior hay esa realidad, que permaneciendo
idéntica, tiene variedad de pensamientos, de actos de
voluntad, de sentimientos, de sensaciones, como me lo atestigua la
conciencia; luego esto que hay en mi interior es substancia.

Creo que se puede desafiar á todos los filósofos
del mundo, á que señalen en este silogismo una
proposicion falsa, ni dudosa, ó indiquen un vicio en la
consecuencia, si no quieren ponerse en abierta contradiccion, por
una parte con el testimonio de la conciencia, y por otra con todas
las leyes de la razon humana.

[54.] Pretende Kant que el raciocinio en favor de la
substancialidad del alma no es concluyente, porque las puras
categorías, y por consiguiente  la de
la substancia, no tienen absolutamente ningun valor objetivo, sino
en cuanto son aplicadas á la diversidad de una intuicion
sometida á las mismas; esto es, que el concepto de
substancia es una pura funcion lógica que no vale nada ni
significa nada objetivamente, sino en cuanto se refiere á
cosas sensibles; y que tan pronto como sale de la esfera de la
sensibilidad, no puede conducir á ningun resultado. Es
evidente que la substancialidad del alma no puede ser objeto de la
intuicion sensible; y por consiguiente, aplicar al alma la idea de
substancia es extender el concepto mas de lo que permite su
naturaleza. Menester es confesar que el raciocinio de Kant es
concluyente, si se admiten sus principios; y en esto tenemos una
prueba de la necesidad de combatir ciertas teorías que
á primera vista parecen inocentes por estar en el mundo de
las abstracciones, pero que en realidad son funestísimas por
los resultados á que conducen. Tal es el sistema de Kant
sobre la falta de valor objetivo de las categorías puras; y
por esto le he combatido (Lib. IV, Cap. XIII, XIV, XV, XVI, XXI,
XXII) demostrando: 1.° Que los conceptos indeterminados y los
principios generales que en ellos se fundan, tienen un valor
objetivo fuera del campo de la experiencia sensible, con respecto
á los seres que de ningun modo están sujetos á
nuestra intuicion. 2.° Que no es verdad que solo tengamos
intuicion sensible; pues que conocemos intuitivamente un
órden intelectual  puro, superior á la esfera de
la sensibilidad. Con esta doctrina queda arruinado el argumento de
Kant, porque se deshace el fundamento en que estriba.

[55]. El filósofo aleman parece que sentia el punto flaco
de su discurso; y así es que procura exponer el argumento
psicológico en términos tales que ofrezca un
tránsito del órden ideal al real, sin que se vea el
punto que une cosas tan distantes. Su lenguaje es puramente
ideológico: «aquello cuya representacion es la
substancia absoluta de nuestros juicios y que no puede servir de
determinacion á otra cosa, es substancia,»
nótese bien: define la substancia por la
representacion y por la incapacidad de servir de
determinacion á otra cosa, es decir, por atributos
puramente ideológicos ó dialécticos. La forma
de que se vale en la segunda edicion, adolece del mismo defecto.
«Lo que no puede ser concebido sino como
sujeto, no existe sino como sujeto, y por consiguiente es
substancia.» ¿Por qué no nos dice que la
substancia de que se trata aquí, es un ser permanente en que
se realicen las modificaciones sin dejar de ser idéntico
á sí mismo? ¿Por qué nos habla solo de
la representacion, del concepto, de la
determinacion ó predicado? porque le convenia presentar
el argumento como un sofisma en que se hace tránsito de un
órden á otro muy diferente; le interesaba una forma
obscura que le permitiese decir lo que sigue. «En la mayor se
trata de un ser, que en general puede ser concebido  bajo
todos los respectos, y por consiguiente tal que puede ser dado en
intuicion; en la menor no se habla del mismo ser, sino en cuanto se
considera á sí propio como sujeto, y
únicamente con relacion al pensamiento y á la unidad
de la conciencia, mas nó á la intuicion por la cual
la unidad seria dada como objeto al pensamiento; por consiguiente
la conclusion está sacada por el sofisma figuræ
dictionis, ó por un falso raciocinio. . . . . . . . . .
. . .

»El pensamiento presenta en las dos premisas un sentido
totalmente diverso; en la mayor es considerado en relacion á
un objeto general, y tal por consiguiente, que puede ser dado en
intuicion; pero en la menor no consiste sino en la relacion
á la conciencia de sí propio, donde no se piensa
ningun objeto, sino que se encuentra uno representado á
sí mismo con relacion á sí, como sujeto, como
la forma del pensamiento; en el primer caso se trata de cosas que
no pueden ser pensadas sino como sujeto, en el segundo por el
contrario, no se habla ya de cosas, sino del pensamiento,
pues que se hace abstraccion de todo objeto; y en el pensamiento,
el yo sirve siempre de sujeto para la conciencia. No se puede pues
llegar á la conclusion: yo no puedo existir sino como
sujeto; solo se tiene esta otra: yo no puedo, en el pensamiento de
mi existencia, servirme de mí sino como sujeto del juicio;
proposicion idéntica que nada absolutamente dice sobre el
modo de mi existencia.» Indignacion  causa
que con semejante embrollo de ideas y de palabras se pretenda
arrebatar al espíritu humano su existencia, pues que
á esto equivale el negarle que sea substancia; indignacion
causa el que con una confusion tal se quiera hacer vacilar uno de
los argumentos mas claros, mas evidentes, de fuerza mas
irresistible, que ofrecerse puedan á la razon humana. Yo
pensaba ayer, yo pienso hoy; en toda la variedad de mis situaciones
me hallo que soy el mismo, nó otro; á esa realidad
que permanece idéntica en medio de la diversidad, la llamo
mi alma; luego mi alma es una realidad permanente, sujeto de las
modificaciones; luego es substancia. ¿Se puede encontrar
nada mas claro?

[56.] La psicología para demostrar la substancialidad del
alma, se vale, es cierto, de la idea general de substancia; mas
para aplicar legítimamente esta idea al caso presente, se
apoya en un hecho experimentado, en el testimonio de la conciencia.
¿Qué quiere decirnos Kant cuando recuerda haber
demostrado que el concepto de una cosa que puede existir en
sí como sujeto, mas nó como simple atributo, no trae
consigo ninguna realidad objetiva? Cuando nos habla de
sujeto, ¿trata de sujeto real, es decir sujeto de
modificaciones? entonces el alma es sujeto, pero no decimos que sea
sujeto únicamente, sino que su realidad la concebimos
bajo este aspecto, sin que por esto neguemos el que encierre en
sí otros caractéres; por el contrario, reconocemos
expresamente  el de principio activo, lo cual implica
algo mas que simple sujeto de modificaciones, lo que mas bien
expresa una calidad pasiva que activa. Si por sujeto entiende Kant
el sujeto lógico, entonces le negarémos que el alma
haya de tener este carácter exclusivamente, de manera que no
pueda con legitimidad lógica, ser atributo ó
predicado de una proposicion.

[57.] «No es posible saber, dice el filósofo
aleman, si á dicho concepto puede corresponderle algun
objeto en ninguna parte, pues que no se concibe la posibilidad de
una tal manera de existir, y por consiguiente no resulta ningun
conocimiento. Para que este concepto pueda designar bajo la
denominacion de substancia, un objeto que pueda ser dado, que pueda
convertirse en conocimiento, es preciso poner por fundamento una
intuicion constante, como condicion indispensable de la realidad
objetiva de un concepto, á saber, aquello por lo cual solo
el objeto es dado. Nosotros no tenemos absolutamente nada
permanente en una intuicion interna, porque el yo no es mas
que la conciencia de mi pensamiento; si pues nos detenemos en el
pensamiento solo, nos falta la condicion necesaria para aplicar el
concepto de substancia, es decir, de un sujeto existente como ser
pensante.» No cabe argumentacion mas sofística y
vulgar: no admite Kant la substancialidad del alma porque no
podemos tomar la misma substancia y presentársela en
intuicion sensible; pero entonces tampoco debiera 
hablarnos de los conceptos intelectuales puros, de las funciones
lógicas, de las ideas, pues que todas estas
cosas, como que se hallan fuera del órden de la
sensibilidad, no pueden sernos dadas en intuicion sensible. Y sin
embargo estas cosas existen realmente, como fenómenos
internos, como hechos subjetivos de los cuales habla Kant
incesantemente, consagrando á ello la mayor parte de la
Crítica de la razon pura. ¿Se dirá
acaso que la idea pura de relacion no significa nada, porque no
podemos presentar una relacion abstracta en intuicion sensible?
¿Se dirá que la idea de fuerza no significa nada,
porque no podemos presentarla en intuicion sensible? ¿Se
dirá que los principios de donde dimanan los
fenómenos de la atraccion, de la afinidad, de la
electricidad, del magnetismo, del galvanismo, de la luz y de cuanto
nos admira y encanta en la naturaleza, no existe, no son cosas
permanentes, que son palabras vacías, porque no podemos
representarlos en intuicion sensible? Este modo de argumentar es
indigno de un filósofo. Podrá ser excusable que un
hombre rudo, solo acostumbrado á los fenómenos de la
sensibilidad, y que jamás ha descendido á las
profundidades del alma en la esfera intelectual pura, al hablarse
de un espíritu, de una causa, de una
substancia, pregunte sencillamente ¿qué es
esto? y exija que se le exponga lo insensible bajo una forma
sensible; pero quien se precia de enmendar la plana á todos
los filósofos antiguos y modernos, quien desde la
inaccesible  altura de su sabiduría trata con
desden tan soberano, todos los discursos que hasta entonces se
habian mirado como concluyentes, debiera producir otros
títulos de su superioridad, que el decir: no se concibe la
posibilidad de un tal modo de existencia; no tenemos intuicion
interna de eso permanente de que hablais; el yo no es mas
que la conciencia de mi pensamiento. ¿Y qué? se
necesita mas que esta misma conciencia para demostrar lo que nos
proponemos? En la variedad de los pensamientos, ¿la
conciencia no es una? El pensamiento de ayer, el de hoy, el
de mañana, no se enlazan en un punto? Por diferentes y
contradictorios que sean ¿no pertenecen todos á una
misma cosa, á esa cosa que llamamos el yo, y que nos
autoriza para decir: yo que pienso ahora, soy el mismo que
pensaba ayer, y que pensaré mañana? ¿Se puede
discurrir de una manera mas clara, mas convincente, que afirmando
una permanencia real que sentimos tan profundamente atestiguada en
lo íntimo de nuestra conciencia? Yo no veo, diréis,
mi substancia, no tengo de ella una intuicion; solo siento mi
conciencia; pues bien, esto basta; no se necesita mas; esa
conciencia que experimentais, una entre la muchedumbre,
idéntica entre la distincion, constante entre la variedad,
permanente entre la sucesion de los fenómenos que aparecen y
desaparecen; esa conciencia que no es ninguno de vuestros
pensamientos individuales, que dura siempre cuando ellos pasan para
 no volver; esa conciencia os ofrece la
substancialidad de vuestra alma; esa conciencia os la da en cierto
modo en intuicion, nó en intuicion de sensaciones,
pero sí en intuicion de sentido íntimo, como
una cosa que os afecta profundamente, y de cuya presencia no podeis
dudar, como no dudais del placer y del dolor en el acto de
experimentarlo.

[58.] Al atacar el argumento psicológico de la
substancialidad del alma, supone Kant que los que se valen de dicho
argumento, quieren probar la substancialidad del alma, partiendo de
las propiedades de la categoría pura y simple de substancia.
A esta equivocacion podria dar lugar la forma con que presenta Kant
dicho argumento; pero ya hemos visto que esta forma, con
premeditacion ó sin ella, está dispuesta del mejor
modo para ofrecer puntos flacos á los ataques del
filósofo. Abranse por do quiera los tratados de
psicología, y se verá que si bien se emplea la idea
general de substancia, no se hace uso de ella sin legitimarlo con
un hecho de experiencia; no se infiere de la categoría pura
de la substancia que el alma sea substancia: sino que establecida
la idea de substancia como un tipo general, se escudriña el
fondo de la conciencia para ver si allí se encuentra algo
á que dicho tipo se pueda aplicar. Así lo acabo de
hacer en los párrafos anteriores; y si Kant hubiese querido
ser mas exacto al dar cuenta de las opiniones de sus adversarios,
no habria dicho que el primer raciocinio  de la
psicología racional no nos da sino una luz que se pretende
nueva, cuando nos presenta el sujeto lógico constante del
pensamiento, como el conocimiento del sujeto real de la inherencia.
«Lejos, dice, de que sea posible inferir estas propiedades de
la categoría pura y simple de una substancia, por el
contrario, la permanencia de un objeto dado, no puede ser tomada en
principio, sino partiendo de la experiencia, cuando queremos
aplicarle el concepto empíricamente usual de una
substancia.» Tiene razon el filósofo; las propiedades
de la categoría pura y simple de una substancia, no pueden
hacernos salir del órden ideal, si no podemos apoyarnos en
un hecho de experiencia; pero olvida una parte del argumento
psicológico cuando añade que en el caso actual, no
hemos puesto en principio ninguna experiencia, y que solo hemos
concluido del concepto de la relacion de todo pensamiento al yo,
como al sujeto comun al cual este pensamiento se liga. La
experiencia existe, en esta misma conciencia de la relacion de
todos los pensamientos al yo; en este punto al cual todos se ligan;
la relacion al yo no es posible, si el yo no es algo; los
pensamientos no pueden ligarse en el yo, si el yo es un puro nada.
«Refiriendo, continúa Kant, el pensamiento al yo, no
podríamos establecer por una observacion cierta una
permanencia semejante; porque si bien el yo se halla en el fondo de
todo pensamiento, no obstante ninguna intuicion propia para
distinguirle  de todo otro objeto perceptible,
está ligada con esta representacion.» Es cierto que el
yo permanente no le percibimos de la misma manera que los objetos
de las demás intuiciones; pero le percibimos con el sentido
íntimo, con esa presencia de que no podemos dudar, y que
segun confiesa el mismo Kant, nos hace referir todos los
pensamientos al yo como á un sujeto comun en el cual se
ligan.

[59.] «Se puede bien notar, dice, que esta representacion
(la del yo) se reproduce constantemente en todo pensamiento; pero
nó que esta sea una intuicion fija y permanente en la cual
los pensamientos variables se sucedan.» En este pasaje hay
una contradiccion evidente. La representacion del yo se reproduce
constantemente en todo pensamiento; es así que el yo,
ó no significa nada, ó significa una cosa
idéntica á sí misma; porque si el yo que
piensa ahora, no es el yo que pensaba ayer, la palabra yo
significa una cosa muy diversa de lo que entiende todo el mundo;
luego si la representacion del yo vuelve en todo pensamiento, el yo
es el mismo en todo pensamiento; luego el yo es fijo, permanente,
luego el yo es una substancia en que se suceden todos los
pensamientos variables.

[60.] No alcanzo qué se puede replicar á este
argumento fundado en las mismas palabras de Kant, donde consigna un
fenómeno cuya existencia no podia poner en duda: á
saber, la presencia del yo en todo pensamiento. Son ajenas
 de este lugar las cuestiones
filosóficas sobre la no interrupcion de la conciencia, esto
es, si hay algun tiempo en que el alma no piense, y en que no tenga
conciencia de sí propia: muchos filósofos creen que
hay en efecto esta interrupcion, para lo cual se apoyan en la
experiencia del sueño y de los accidentes de que volvemos
sin ningun recuerdo; pero Leibnitz opina que el pensamiento nunca
se extingue del todo, que nunca hay una falta absoluta de
conciencia, que nuestro pensamiento es una luz que despide á
veces muy poco resplandor, pero que nunca se apaga del todo. Sea lo
que fuere de estas opiniones, la permanencia de la substancia del
alma queda fuera de duda: y es de notar que la interrupcion en el
pensamiento y en la conciencia, lejos de favorecer á los
adversarios de la permanencia del alma, los confunde de la manera
mas concluyente. Porque si en no suponiendo algo permanente, es
imposible concebir cómo se ligan en una conciencia muchos
fenómenos continuados en una serie no interrumpida,
todavía es mas inconcebible cómo pueden ligarse, si
suponemos interrumpida dicha serie, interponiéndose un
cierto espacio de tiempo entre la existencia de los
fenómenos que se ligan.

[61.] Sean los pensamientos A, B, C, D continuados sin ningun
intervalo de tiempos; y que pasan en la conciencia Q; si este Q no
es algo, no se concibe cómo se pueden ligar los
términos de la serie, y cómo á pesar de la
distincion y diversidad  de los mismos, se puede encontrar en
el fondo de todos ellos eso comun, idéntico que llamamos el
yo, y que nos autoriza á decir yo que pienso el D soy
el mismo que pensaba el C y el B y el A.

Pero si la conciencia es interrumpida, esto es, si entre el
pensamiento C y el D han transcurrido algunas horas, en que no
habia ningun pensamiento, ninguna conciencia, todavía es mas
inconcebible, porque en el fondo del pensamiento D se ha de
encontrar el mismo yo del pensamiento C; todavía es mas
inconcebible por que al pensar D, podemos decir: yo que pienso D
soy el mismo que pensaba C, y que he estado un cierto tiempo,
privado de pensar. Sin algo permanente, sin algo que dure entre la
sucesion, ¿cómo se explica semejante enlace?
¿Y por ventura tratamos de hechos desconocidos? ¿por
ventura no es esto lo que experimentamos todos los dias al
dispertar? Si esto no es concluyente, neguemos la conciencia,
neguemos la razon; no perdamos el tiempo hablando de
filosofía. 



CAPÍTULO X.

EXÁMEN DE LA OPINION DE KANT SOBRE EL ARGUMENTO QUE
ÉL LLAMA EL PARALOGISMO DE LA PERSONALIDAD.

[62.] El argumento fundado en el testimonio de la conciencia lo
combate Kant de un manera particular, en el exámen de lo que
él llama el paralogismo de la personalidad. Lo
propone en esta forma. «Lo que tiene conciencia de la
identidad numérica de sí mismo en diferentes tiempos,
es por este mero hecho una persona; esto se verifica del alma;
luego el alma es persona.» Con harta inexactitud emplea Kant
la palabra persona; sabido es que para merecer este nombre,
no basta ser substancia inteligente; sino que se necesita el ser
principio completo de las operaciones, independientemente de la
agregacion á otra substancia, y de la union con un supuesto.
Como quiera, el filósofo aleman entiende aquí por
persona una substancia inteligente; y en este sentido se propone
combatir el argumento con que se prueba la personalidad del
alma.

[63.] «Si yo quiero, dice, conocer, por experiencia, la
identidad numérica de un objeto externo, aplico mi
atención á lo que hay de constante en el
fenómeno, al que todo lo demás se  refiere
como una determinacion á su sujeto; y noto la identidad del
sujeto en el tiempo en que la determinacion cambia. Yo soy un
objeto del sentido interno, y el tiempo no es mas que la forma del
mismo sentido; por lo cual refiero todas mis determinaciones
sucesivas, y cada una de ellas en particular, al mismo
numéricamente idéntico, en todo tiempo, es decir en
la forma de la intuicion interna de mí mismo. Segun esto, la
personalidad del alma no deberia ser deducida ó concluida
sino como una proposicion perfectamente idéntica de la
conciencia en el tiempo; por cuya razon esta proposición
vale á priori, porque no anuncia realmente otra cosa
que esto: en todo tiempo en que yo tengo conciencia de mí
mismo, tengo conciencia de este tiempo como de una cosa que hace
parte de la unidad de mí mismo. Así, tanto vale
decir: todo este tiempo está en mí como unidad
individual, ó bien: yo me hallo en todo este tiempo, con
identidad numérica.»

Seria de desear que Kant nos explicase por qué el sentido
íntimo de la identidad numérica puede ser expresado
con esta proposicion: todo este tiempo se halla en mí como
en una unidad individual; ó con esta otra: en todo el tiempo
en que yo tengo experiencia de mí mismo, yo tengo conciencia
de este tiempo como de una cosa que hace parte de la unidad de
mí mismo. Es cierto que la identidad numérica se
siente en la diversidad del tiempo; mas nó el que tengamos
conciencia  del tiempo como de una cosa que hace
parte de nosotros. Aquí se trata de la conciencia de
sí mismo, tal como se halla en la generalidad de los
hombres; quienes, lejos de considerar el tiempo como una cosa que
hace parte de ellos, le miran como una especie de vaga extension
ó sucesion, en que duran ellos y todo lo variable.

Sabido es que aun entre los filósofos hay disputas sobre
la verdadera naturaleza del tiempo; y que el considerarle como la
forma del sentido interno es una opinion de Kant, de la cual no
participan muchos otros; y que él mismo, segun llevo probado
(Lib. VII, caps. XIII, XIV), explica muy
mal y la prueba peor, por mas que pretenda haber elevado su
teoría á la region de las doctrinas incontestables.
La identidad numérica de nosotros mismos la sentimos en la
sucesion del tiempo, prescindiendo de que esta sea una forma
interna ó externa, y hasta de que sea una ilusion ó
realidad; luego cuando el filósofo aleman para atacar la
solidez del argumento de la conciencia, se funda en su
teoría del tiempo, estriba en un supuesto que no tenemos
ninguna necesidad de admitir; y además, explica este
sentimiento de identidad en términos que hasta él
nadie habia empleado. Si quiere hacer entrar el tiempo en el
sentimiento de la identidad numérica, puede decir: yo me
hallo en todo este tiempo con identidad numérica; ó
bien: ha pasado sobre mí todo este tiempo, como en una
unidad individual; pero  nó que tengamos conciencia
del tiempo como de una cosa que hace parte de nosotros. Si nos
atuviéramos á la conciencia, mas bien nos
inclinaríamos á creer que el tiempo es una especie de
extension sucesiva en que nosotros vivimos, y que mide nuestra
existencia.

[64.] «La identidad de la persona, continúa Kant,
debe hallarse inevitablemente en mi propia conciencia; pero si yo
me miro desde el punto de vista de otro (como objeto de su
intuicion externa) este observador extraño no me concibe
sino en el tiempo; porque en la apercepcion, el tiempo no
está propiamente representado sino en mí; luego, del
yo que él concede, y que acompaña todas las
representaciones en todo tiempo en mi conciencia y con una
perfecta identidad, no concluirá todavía á la
permanencia objetiva de mí mismo. El tiempo en que me coloca
el observador no siendo el que se halla en mi propia sensibilidad,
sino el que acompaña á la suya, resulta que la
identidad que se liga necesariamente á mi conciencia, no
está ligada á la suya, es decir, á la
intuicion externa de mi sujeto.» Difícil es comprender
bien lo que quiso decir Kant en este pasaje; y parece muy dudoso
que lo entendiese él mismo: como quiera, veamos lo que se
puede sacar de aquí contra la permanencia del alma.

Conviene el filósofo aleman en que la identidad de la
persona se halla inevitablemente en nuestra conciencia; esto es,
que el yo se halla á sí  propio
numéricamente idéntico en la diversidad del tiempo.
Es verdad tambien que un observador extraño, no concibe al
yo sino en el tiempo; esto es, que si un hombre piensa en el alma
de otro hombre, no la concebirá sino en el tiempo. Pero no
se alcanza por qué dice Kant que el observador no
inferirá de aquí la permanencia objetiva del alma
observada. Lo que sucederá será lo siguiente. El
hombre al pensar en el alma de otro hombre, si cree que pasa en el
interior del otro lo mismo que siente en sí mismo,
inferirá que la otra alma es permanente, por la misma razon
que afirma la permanencia de la propia. Es cierto que no pudiendo
entrar en la conciencia del otro, esta no puede serle conocida,
sino por señales externas; pero si él llega á
convencerse de que estas señales son suficientes para
indicarle una serie de fenómenos de conciencia semejantes
á los que experimenta en sí mismo, inferirá
que el alma observada es tan permanente como la suya propia.
¿Qué quiere pues decirnos Kant cuando advierte que la
identidad que se liga necesariamente con mi conciencia no
está ligada con la del observador? ¿quién duda
de esta verdad? ¿quién duda de que la percepcion de
la identidad con relacion á la conciencia propia, es muy
diferente de cuando se refiere á la ajena? La identidad
propia la tenemos atestiguada por la conciencia inmediata; la
identidad ajena nos la indican una serie de fenómenos
externos que nos inducen por discurso y por analogía,
 á la conviccion de que fuera de
nosotros hay seres semejantes á nosotros.

[65.] «La identidad de la conciencia de mí mismo en
diferentes tiempos, prosigue Kant, no es mas que una condicion
formal de mis pensamientos y de su enlace: pero no prueba la
identidad numérica de mi sujeto, en que á pesar de la
identidad lógica del yo, puede realizarse un cambio tal que
sea imposible conservar la identidad de este yo; lo que no impide
el atribuirle siempre el yo idéntico que puede sin embargo
conservar en todo otro estado, hasta en la metamórfosis del
sujeto, el pensamiento del sujeto precedente, y trasmitirlo al que
viene despues.» Esto es precisamente lo que debia explicamos
Kant: pues el fenómeno del sentimiento de la identidad en
medio de la incesante variedad, es lo que nos induce de una manera
irresistible á creer que el yo es una cosa permanente. No es
verdad que tengamos solo identidad lógica del yo; pues no se
trata del sujeto de una proposicion, sino de un sujeto real,
experimentado, sentido en lo mas hondo de nuestra conciencia.

Este sentimiento de identidad, Kant se imagina poder explicarle
con mucha sencillez. Voy á ensayar si alcanzo á
expresar su singular opinion de una manera inteligible. Sean los
instantes de tiempo A, B, C, D, E.... á que correspondan...
a, b, c, d, e.... pensamientos ú otros fenómenos
internos de cualquiera clase. En el instante A, existe el
pensamiento  a. En el instante B, sucede el
pensamiento b. En el instante B, el alma que existia en el tiempo
A, ya no existe. La del instante B, es una cosa enteramente nueva:
ya no es a, sino b. Lo mismo se verifica en todos los demás.
Pero, ¿cómo es posible, me diréis, que en
todos los instantes el alma se crea siempre la misma? es muy
sencillo: el sujeto a trasmite el pensamiento al sujeto b; el b
trasmite el suyo y el de a al c. Nada permanece idéntico;
pero la conciencia de la identidad siempre dura. Semejante
hipótesis ¿no os parece admirable, y sobre todo muy
filosófica? ¿Qué cosa mas clara y
satisfactoria puede imaginarse?

El lector creerá tal vez que me estoy chanceando, y que
presento la opinion de Kant bajo un aspecto ridículo para
combatirla con mas facilidad; pues muy al contrario; la exposicion
que acabo de dar á la doctrina de Kant, es todavía
mas seria de la que le da él mismo. Hé aquí
sus palabras. «Una bola elástica que choca con otra,
en línea recta, le comunica todo su movimiento, y por
consiguiente todo su estado (no considerando sino las posiciones en
el espacio). Admitid ahora por analogía con estos cuerpos,
unas substancias tales que la una hiciese pasar á la otra
las representaciones, con la conciencia que las acompaña;
entonces puede concebirse toda una serie de representaciones
semejantes, de las cuales la primera comunica su estado y la
conciencia de su estado, á la segunda,—esta su propio
estado,  mas el de la substancia precedente,
á la tercera;—esta del mismo modo los estados de todas las
substancias anteriores con el suyo propio, y la conciencia que las
acompaña: la última tendria, pues, conciencia de
todos los estados de las substancias que la han precedido, como de
los suyos propios; porque estados y conciencia de estos estados,
todo le habria sido trasmitido. Sin embargo ella no habria sido la
misma persona en todos esos estados.»

Kant pretendiendo combatir el argumento psicológico
fundado en la conciencia, trastorna, destruye el carácter de
la conciencia; una conciencia trasmitida no es verdadera
conciencia, no es mas que la simple noticia de un pensamiento
precedente.

Estas substancias que existirian sucesivamente, y se
trasmitirian sus conciencias, ¿serian algo distinto del acto
mismo de la conciencia ó nó? si fuesen algo distinto,
deberíamos admitir un sujeto de la conciencia que en
sí mismo, y en cuanto sujeto, no estaria sometido á
la intuicion sensible, y por consiguiente podríamos
argüir ad hominem y oponerle á Kant la misma
dificultad que él nos objetaba anteriormente (V. Cap. IX).
Si estas substancias transitorias no fuesen nada mas que el acto
mismo de la conciencia, resulta que cuando deja de existir este
acto, nada resta de la substancia; y por tanto nada queda
trasmisible.

La trasmision supone algo que se puede trasmitir:  si pues
el acto de la conciencia se trasmitiese, resultaria que él
en sí seria algo permanente, al través de la sucesion
de las substancias; y hé aquí una consecuencia bien
extraña á que se hallará conducido el
filósofo aleman con su teoría de las trasmisiones.
Todos los psicólogos habian dicho que la substancia del alma
es permanente y que sus fenómenos son transitorios; ahora
por el contrario, tendremos que lo transitorio será la
substancia y lo permanente el fenómeno, esto es, el acto de
la conciencia que se irá trasmitiendo.

[66.] Tal vez se responderá que por trasmision no se
entiende comunicacion de algo constante, sino la simple sucesion de
fenómenos unidos entre sí por un lazo cualquiera; de
este modo, suponiendo los instantes de tiempo A. B. C. D., los
actos de conciencia a. b. c. d. que les correspondan, no
serán propiamente idénticos en número, sino
sucesivos, y estarán ligados entre sí. Pero esta
réplica con que se evita el reconocer la permanencia del
acto de conciencia, tiene el inconveniente de no explicar nada, y
de hacer incomprensible como en el instante D. por ejemplo, puede
haber conciencia de los actos c, b, a, y con una irresistible
inclinacion á creer que en el fondo hay algo
numéricamente idéntico. Cuando d existe, ya no queda
nada de c; no queda substancia porque por el supuesto ó no
hay tal substancia, ó es una cosa transitoria; no queda acto
de conciencia, porque el d es numéricamente 
distinto del c, y además hemos visto que no se puede admitir
la permanencia del fenómeno; luego es absolutamente
inexplicable, incomprensible, como en el acto d puede haber la
representacion del c.

[67.] Decir que los fenómenos están ligados con un
lazo cualquiera, es eludir la dificultad con un vano juego de
palabras. ¿Qué significa aquí ligar,
qué se entiende por lazo? estas son metáforas que si
no carecen de sentido, deben expresar la permanencia de una
cosa en la variedad de los fenómenos; la ligadura, el
lazo, debe extenderse á las varias cosas que liga y enlaza;
luego debe ser comun á todas ellas; y á esto,
sea lo que fuere, que permanece constante en la variedad, lo
llamaremos substancia.

[68.] La simple sucesion de los fenómenos ó actos
de conciencia, no basta para que se vaya trasmitiendo la creencia
de la identidad numérica; si esto bastase, se seguiria que
todos los hombres tendrian conciencia de los actos precedentes de
los demás. Sean a, b, dos actos sucesivos de conciencia: si
para que el acto b numéricamente distinto del a, represente
identidad numérica de conciencia, es bastante que el b
suceda al a; como esta sucesion se encuentra entre los actos de
conciencia de distintos hombres, resultará que todos
tendremos conciencia de todos los actos de los demás. Risum
teneatis? y sin embargo consecuencia es absolutamente necesaria; y
no puede eludirse con decir que el  tiempo es una forma del
sentido interno y que la sucesion se verifica en cada hombre en su
respectivo sentido interno, y por tanto la sucesion de los
fenómenos internos del uno está en un tiempo, en una
forma diferente de la en que se hallan los del otro. Las palabras
sentido interno respectivo, forma interna de cada
hombre, significan algo, si admitimos en nuestro interior una cosa
permanente; pero si no hay mas que fenómenos sucesivos,
entonces la palabra respectivo, expresa un absurdo; porque
no hay sentido interno respectivo si no hay nada á que se
pueda referir. Puesto que el hombre M y el N no serán mas
que simple sucesion de fenómenos, y en cada uno, no
hay mas que simple sucesion; tanta razon hay para que se enlacen
los fenómenos de M entre sí, como con los de N; luego
si en los de M hay una comunidad de conciencia, y para esto no hay
mas razon suficiente que la simple sucesion, esta comunidad
deberá hallarse en todos, pues que para todos hay la misma
razon suficiente.

[69.] Nótese bien que en toda esta argumentacion
prescindo de la naturaleza de la substancia del alma; y solo me
propongo demostrar que es necesario admitir algo constante en medio
de la variedad de los fenómenos internos, y comun á
todos ellos. Llámese á esto, lazo, forma, acto de
conciencia, ó como se quiera; ¿es algo real ó
nó? si no es real, quien lo expresa emplea una palabra
vacía; si es algo real, está confesada la
substancialidad  del alma, pues que está
confesada una realidad permanente en medio de la variedad de los
fenómenos. Los que admitimos esta substancialidad, no
pretendemos que el alma pueda ser dada en intuicion sensible, ni
tampoco que podamos expresar en una definicion exacta sus
propiedades íntimas, prescindiendo de los fenómenos
que en ella experimentamos; lo que decimos es que conocemos su
existencia real, y su permanencia, é identidad
numérica, entre la sucesion y la diversidad de los
fenómenos; luego desde el momento que se confiesa que hay en
nuestro interior algo real, permanente, numéricamente
idéntico en medio de la diversidad, se confiesa la
substancialidad del alma que nosotros defendemos. Podrán
suscitarse disputas sobre el carácter distintivo de esta
naturaleza; sobre si es ó nó una fuerza como
pretendia Leibnitz, ó si su esencia consiste en el mismo
pensar, como opinaba Descartes; pero estas cuestiones son ajenas de
la que ahora ventilamos; ¿hay algo real y permanente entre
la variedad de los fenómenos internos? sí ó
nó. Si no hay algo, la conciencia de la identidad
numérica es absurda: si hay algo, queda demostrada la
substancialidad del alma.

[70.] «Aunque la opinion, dice Kant, de algunos
filósofos antiguos de que todo es transitorio y no hay nada
constante en el mundo, no sea sostenible desde que se admiten
substancias, no se la puede refutar por la unidad de conciencia;
porque nosotros no podemos ni aun juzgar por  la
conciencia, si como algo, somos ó nó permanentes;
porque no atribuimos á nuestro yo idéntico, sino
aquello de que tenemos conciencia; y así debemos
necesariamente juzgar que somos precisamente los mismos en todas
las duraciones de que tenemos conciencia.» Nótese
bien; Kant reconoce expresamente que el juzgar que somos los
mismos, lo hacemos por necesidad; esto es, que la identidad del yo
es para nosotros un hecho de conciencia necesario.
Difícilmente se puede hacer una confesion mas ingenua y
concluyente para destruir los argumentos del filósofo
aleman. Si estamos precisados á juzgarnos idénticos,
si esto nos lo dice la conciencia, ¿podremos negar ni poner
en duda esta identidad, si no queremos faltar al hecho fundamental
de todas las investigaciones psicológicas, y por
consiguiente caer en el mas completo escepticismo? Si no es
valedero el testimonio de la conciencia, si no es seguro el juicio
á que él nos impele por necesidad, ¿de
qué podremos asirnos para no precipitarnos en el
escepticismo mas absoluto? ¿dónde podremos buscar un
cimiento sólido para levantar el edificio de nuestros
conocimientos?

[71.] «Pero, continúa Kant, desde el punto de vista
de un extraño, no podemos tener por valedero este juicio,
porque no hallando en el alma otro fenómeno constante que la
representacion yo, que los acompaña y los une todos,
no podemos jamás decidir si este yo (un simple pensamiento)
no es tan pasajero como los otros pensamientos,  que
están respectivamente ligados por él.» En hora
buena, no se admita que la representacion del yo, á pesar de
representar esencialmente una identidad, no es valedera;
dígase que aunque transitoria, nos induce
necesariamente á la ilusion de la permanencia; pero
sáquense todas las consecuencias de esta doctrina, y
sosténgase que la razon humana no vale nada, absolutamente
nada; dígase que el recuerdo es una pura ilusion, que aunque
por necesidad nos hallamos inducidos á creer que el
pensamiento que tenemos ahora, es un recuerdo de otro pensamiento
anterior, todo esto es pura ilusion; que no estamos seguros de que
haya la relacion de recuerdo, y no sabemos mas sino que en la
actualidad tenemos conciencia de un pensamiento que nos
parece ligado con otro anterior; dígase que el valor
de los raciocinios es nulo, porque todo enlace de ideas es
imposible si nos falta la memoria; y si á pesar de que una
representacion interna nos produce por necesidad un asenso, no
debemos fiarnos del juicio que la necesidad nos arranque;
dígase que todo cuanto pensamos, todo cuanto sentimos, todo
cuanto queremos, todo cuanto experimentamos en nuestro interior, no
puede servirnos para conocer nada, que estamos condenados á
una impotencia completa de adquirir ninguna seguridad sobre nada; y
que el lenguaje de todo filósofo deberá ser el
siguiente: «ahora me parece esto; tengo conciencia de esto;
ignoro todo lo demás; experimento  una
necesidad de creer tal cosa, pero quizás esta creencia
será una pura ilusion; nada sé del mundo externo;
nada sé tampoco del mundo interno; todo conocimiento me
está negado; yo mismo no soy nada mas que una sucesion de
fenómenos que pasan y desaparecen; una necesidad
irresistible me impulsa á creer que estos fenómenos
tienen un lazo comun, pero este lazo no es nada; pues en
desapareciendo un fenómeno, nada queda de él; si
confieso una realidad permanente, sea la que fuere, ya caigo en la
substancialidad del alma, que me habia propuesto no admitir; todo
es ilusion, todo es nada; porque no estando seguro ni aun de los
hechos de conciencia, no estoy seguro de la ilusion misma.»
¿Quién tiene valor para arrostrar semejantes
consecuencias?



CAPÍTULO XI.

SIMPLICIDAD DEL ALMA.

[72.] En los capítulos anteriores me he ceñido
á probar la substancialidad del alma; para lo cual me
bastaba demostrar por el mismo testimonio de la conciencia, que hay
dentro de nosotros una realidad permanente, sujeto de las
modificaciones que experimentamos. Ahora voy á demostrar que
esta substancia es simple. 

Para proceder con buen método fijemos el sentido de la
palabra, simple. Cuando hay muchos seres reunidos que forman
un conjunto, el resultado se llama compuesto; por manera que hay
verdadera composicion, siempre que hay varios seres
substancialmente distintos, pero unidos con un lazo; este lazo
puede ser de diferentes especies, lo que da orígen á
la diversidad de compuestos. La simplicidad se opone á la
composicion, de suerte que la idea de simplicidad excluye
esencialmente la de composicion; y como en esta última se
comprende un número de cosas distintas que se reunen
para formar un todo, resulta que la idea de simplicidad excluye
esencialmente la de número de cosas reunidas, para formar un
todo; luego lo simple es propiamente uno, y hay verdadera
simplicidad en una substancia, cuando ella no es un conjunto de
substancias.

Al decir pues que la substancia del alma es simple, significamos
que no es un conjunto de substancias, sino que es una
substancia.

[73.] Fijada con exactitud la idea de simplicidad, veamos si
conviene á nuestra alma. Como el alma no nos es dada en
intuicion á la manera de las cosas sensibles, y solo la
conocemos por la presencia de sentido íntimo, y por los
fenómenos que experimentamos en el fondo de nuestra
conciencia, debemos examinar estos dos manantiales para ver si
encontramos en ellos la simplicidad. 

Es un hecho incontestable que en todos nuestros actos, en todas
nuestras afecciones internas, sentimos la identidad del yo (Cap.
VI, VII, VIII, IX, X). No hay identidad entre cosas distintas; y
por consiguiente el sentido íntimo rechaza desde luego la
multiplicidad del alma. Se dirá tal vez que esta identidad
no existe entre las substancias distintas; pero que una substancia
compuesta es idéntica consigo misma, y que quizás la
identidad atestiguada por la conciencia, no es mas que la identidad
de un compuesto consigo mismo; pero esta réplica se
desvanece con solo atender al mismo testimonio de la conciencia. Lo
que sentimos vario y múltiplo, no es el yo, sino lo que
sucede en el yo; pensamos, queremos, sentimos cosas diferentes:
pero la conciencia nos atestigua que quien las piensa, las quiere,
las siente, es uno mismo: el yo. Luego con el solo testimonio de la
conciencia está probada la simplicidad del alma; pues
nó de otro modo se puede explicar cómo sentimos
dentro de nosotros esa unidad permanente entre la muchedumbre de
fenómenos que se suceden en nuestro interior.

[74.] Prescindiendo del testimonio del sentido íntimo y
ateniéndonos únicamente á la naturaleza de los
fenómenos internos, se puede demostrar que el sujeto de
ellos es una substancia simple. Si esto no se verifica, la
substancia pensante será compuesta de varias substancias;
veamos lo que resulta en este supuesto. Sean las substancias
 componentes tres por ejemplo, que
llamaremos A B C: digo que este conjunto no puede pensar. Para
demostrarlo hasta la última evidencia, tomemos este juicio:
el metal es cuerpo; y veamos si es posible que el conjunto de A B C
forme dicho juicio. Supongamos que la representacion del sujeto
metal, se halla en la substancia A; que la idea del predicado
cuerpo, está en la B; y la idea general de la relacion del
predicado con el sujeto, ó la cópula es, se
encuentra en C; ¿puede resultar un juicio? nó: de
ningun modo. A percibirá el metal; B el cuerpo; C la idea
general de cópula, es. Cada una de estas substancias
tendrá conciencia de lo suyo; y como no la tendrá de
la que hay en las demás, no formará juicio, que
consiste esencialmente en la relacion del predicado con el
sujeto.

[75.] Si se dice que en cada una de las substancias se halla la
representacion de las tres cosas, tendremos tres juicios, y no
resultará un solo ser pensante, sino tres.

Además, ó cada una de las substancias A B C
está compuesta de otras ó nó; si no
está compuesta, es simple, y nos hallamos con una substancia
simple y perceptiva; entonces, ¿á qué poner
tres bastando una? si está compuesta, todavía se
aumenta la dificultad: porque supongamos que A está formada
de dos substancias que llamarémos m, n; la representacion de
metal que habia en A, tendremos que distribuirla en m, n, en cuyo
caso lejos de poder llegar á un juicio,  no
tendremos ni aun sujeto, pues que no será dable formar la
representacion de metal, supuesto que m, n, se la tendrán
repartida.

Si no es posible formar un juicio, ni aun idea de un
término, es evidente que no se podrá raciocinar ni
pensar de ningun modo: el raciocinio implica un enlace de juicios
pues que se trata de sacar una consecuencia ligada con las
premisas.

[76.] Los actos de voluntad son tambien imposibles en una
substancia compuesta; no hay voluntad cuando no hay conocimiento; y
este como acabamos de ver, es inseparable de la simplicidad. Pero
todavía se puede esforzar mas la demostracion. El acto de
voluntad implica una inclinacion, tendencia ó llámese
como se quiera, hácia un objeto conocido; supongamos que las
dos substancias A, B, que componen la substancia que tiene
voluntad, se reparten entre sí lo necesario para el acto de
querer, de modo que el conocimiento del objeto querido se halle en
A, y la inclinacion ó tendencia esté en B; digo que
semejante acto de voluntad es un absurdo. Para sentir la fuerza de
esta verdad supongamos que se pretende formar un acto de voluntad
con el conocimiento de un hombre y la inclinacion de otro,
hácia el objeto conocido; el puro conocimiento del uno no es
acto de voluntad; y la inclinacion del otro hácia un objeto
es imposible, si no tiene conocimiento del objeto á que se
ha de inclinar: esto equivaldria á poner una relacion sin un
punto de referencia. Semejantes contradicciones  debe
admitir quien niegue la simplicidad de las substancias que quieren;
porque ó debe repartir entre las partes de las mismas la
inclinacion y el conocimiento, ó debe concentrarlo todo en
una, en cuyo caso las otras están de sobras.

Además, las substancias componentes de la substancia que
quiere, ó son simples ó compuestas: si son simples,
hemos llegado á substancias simples que entienden y quieren;
si son compuestas, cada acto de voluntad será un conjunto de
la accion de muchas partes, ¿y qué será un
acto de voluntad que consiste en un conjunto?

[77.] La reunion que nosotros concebimos en substancias
distintas es, ó de yuxtaposicion en el espacio, ó de
simultaneidad en el tiempo, ó de concurso de fuerzas para
producir un efecto comun: la yuxtaposicion en el espacio y la
simultaneidad en el tiempo, nada nos dicen para explicar ni el
pensamiento ni el acto de voluntad, ni ninguno de los
fenómenos internos; el concurso de fuerzas para producir un
efecto comun, tampoco puede servirnos para resolver el problema. En
este supuesto deberíamos concebir los fenómenos
internos como productos de una elaboracion á que han
concurrido varias substancias: admitamos por un momento semejante
absurdo, tampoco se adelanta nada; porque entonces preguntaremos
¿dónde reside el fenómeno elaborado: si en
todas las substancias juntas, él en sí, será
una cosa compuesta, y la conciencia  del mismo deberá
ser tambien una cosa compuesta; ninguna de las substancias
componentes podrá decir yo, con respecto á
dicho fenómeno; luego habrá multiplicidad de
conciencias. Ahora bien; estas conciencias se reunirán en un
punto para formar una conciencia comun ó nó. Si se
reunen, el punto de reunion deberá ser una substancia simple
so pena de caer de nuevo en la multiplicidad de conciencias; si no
se reunen, las muchas conciencias internas de cada hombre se
parecerán á las conciencias de distintos hombres,
cada substancia pensará lo suyo, sin saber nada de lo que
piensa la otra.

[78.] Por fin esta divisibilidad de substancias y de
conciencias, ó se llevará hasta lo infinito ó
nó; si lo primero, en vez de un ser pensante habrá
infinitos en cada uno de nosotros; si no se lleva hasta lo infinito
la divisibilidad, vamos á parar á substancias simples
con pensamiento y con conciencia, que es precisamente lo que se
proponian huir los adversarios. La misma divisibilidad infinita no
los salva tampoco de la simplicidad; la division separa las partes
pero las supone distintas; luego la division infinita debe suponer
una muchedumbre infinita de seres simples que hagan posible la
division. 



CAPÍTULO XII.

EXÁMEN DE LA OPINION DE KANT SOBRE EL ARGUMENTO CON QUE
SE PRUEBA LA SIMPLICIDAD DEL ALMA.

[79.] El argumento con que acabamos de probar la simplicidad del
alma lo apellida Kant el segundo paralogismo de la
psicología, y lo propone en estos términos:
«aquello cuya accion no puede nunca ser concebida como el
concurso de muchos agentes, es simple; el alma ó sujeto
pensante, se halla en este caso; luego el alma es simple.»
Conviene el filósofo aleman en que este argumento no es un
juego puramente sofístico, imaginado por algún
dogmático, para dar á sus aserciones una ligera
apariencia de verdad; y confiesa que es un raciocinio que parece
desafiar el exámen mas atento y la reflexion mas profunda.
Sin embargo, él se lisonjea de poder reducirle á
polvo, manifestando que este principal apoyo de la
psicología racional, es un cimiento falso, y que por
consiguiente todo el edificio de esta ciencia se halla fundado en
el aire.

[80.] Kant observa que el nervus probandi del argumento
se halla en que muchas representaciones no pueden formar un
pensamiento, sino en cuanto están contenidas en la unidad
absoluta del sujeto pensante; «pero nadie, dice, es capaz de
probar por conceptos semejante proposicion.  En
efecto, ¿por dónde comenzaremos la tarea? La
proposicion: «un pensamiento no puede ser sino el efecto de
la unidad absoluta del ser pensante,» no puede ser tratada
analíticamente; la unidad del pensamiento (y todo
pensamiento resulta de muchas representaciones) es colectiva; y en
cuanto á los simples conceptos, del mismo modo puede
referirse á la unidad colectiva de substancias que
contribuyen á producir el pensamiento (así como que
el movimiento de un cuerpo es el movimiento de todas las partes de
este cuerpo) que á la unidad absoluta del sujeto. La
necesidad de la suposicion de una substancia simple no puede por
tanto ser conocida por la regla de la identidad en un pensamiento
compuesto; quien conozca la razon de la posibilidad de los juicios
sintéticos à priori tal como la hemos expuesto
mas arriba, no osará afirmar que esta proposicion deba ser
conocida sintéticamente, y perfectamente à
priori ó por conceptos puros.» Esta argumentacion
es un puro sofisma que voy á desvanecer á la luz de
la evidencia.

[81.] En primer lugar, no es exacto que todo pensamiento resulte
de muchas representaciones; en la percepcion de una idea simple,
por ejemplo ser, no hay muchas representaciones, luego flaquea por
su base el argumento de Kant; pues que si encontramos un solo
pensamiento que exija simplicidad, la tenemos ya demostrada; si el
alma es simple para un caso no dejará de serlo para los
otros. 

[82.] Examinemos ahora cómo entra la diversidad de
representaciones en los pensamientos que las admiten. Cuando estas
forman lo que se llama un pensamiento, se reunen por decirlo
así en un punto que hace necesaria la unidad de la
percepcion y del sujeto que percibe. En el pensamiento apellidado
juicio, se combina variedad de representaciones, la del sujeto y la
del predicado; pero estas varias representaciones, no constituyen
el pensamiento llamado juicio, sino en cuanto se ofrecen enlazadas
con la relacion, que autoriza para afirmar ó negar el
predicado del sujeto; luego en el fondo de la diversidad hay la
unidad, es decir la relacion; luego el pensamiento con que se
percibe esta relacion es uno, y por tanto la accion de percibir es
esencialmente una, á pesar de la variedad de las
representaciones.

[83.] No hay en nuestros pensamientos ningun órden sino
en cuanto los comparamos unos con otros: todos nuestros actos
intelectuales se reducen á percepcion de ideas y á
comparacion de las mismas; en la percepcion hay simplicidad; en la
comparacion la hay tambien, pues no hay comparacion de lo vario,
sino en cuanto lo vario se reduce á lo uno, esto es á
la relacion que se percibe en la comparacion. Luego en todo
pensamiento hay unidad; luego el pensamiento no puede ser concebido
jamás como el concurso de muchos agentes; luego queda
demostrada esta proposicion que Kant considera indemostrable:
 muchas representaciones no pueden
formar un pensamiento, sino en cuanto están contenidas en la
unidad absoluta de un sujeto pensante.

[84.] Presentemos la misma demostracion bajo una forma mas
rigurosa; supongamos que han de concurrir á la formacion del
pensamiento tres agentes A B C: cada parte pondrá su
contingente; á la primera supondremos que le corresponda a,
á la segunda b, á la tercera c; el resultado del
concurso será el conjunto compuesto de a b c, esto
será el pensamiento; luego será triple, luego no
puede constituir jamás un punto de comparacion; luego,
ó es menester rechazar esta hipótesis, ó negar
el pensamiento. El sofisma de Kant se funda pues en que atiende
solo á la diversidad de las representaciones, y prescinde de
la unidad que siempre se encuentra en la percepcion de esta
diversidad; así no es extraño que en el concepto del
pensamiento no encuentre la unidad. Este concepto lo presenta
incompleto ó mas bien falso; nos ofrece el pensamiento como
un conjunto de las representaciones, cuando deberia
ofrecérnosle como un punto simplicísimo en que las
representaciones se reunen para ser percibidas en la relacion que
entre sí tienen. La diversidad de las representaciones no
forma un conjunto á la manera de los objetos sensibles; el
pensamiento en que se conoce la relacion de dos triángulos
diversos, no puede ser expresado por la suma de las figuras de los
dos triángulos; es algo diferente de ellas; algo que
está en medio  de ellas, que las reune
comparándolas, y que hace confluir su diversidad en la
unidad de su relacion.

[85.] El ejemplo que aduce Kant manifiesta la grosería de
la idea con que concibe el carácter de la reunion de las
representaciones para formar un pensamiento total. La unidad del
pensamiento, dice, es colectiva, y puede referirse á la
unidad colectiva de muchas substancias, como el movimiento de un
cuerpo es el movimiento compuesto de todas las partes de este
cuerpo.» Aquí se presenta de bulto la equivocacion de
Kant: toma el conjunto de las representaciones por el pensamiento
que se refiere á ellas; así no es extraño que
no eche de ver la unidad implicada en la diversidad, supuesto que
esta diversidad haya de ser pensada.

Para llevar la conviccion hasta el último punto
atengámonos al mismo ejemplo del movimiento; supongamos
movido un cubo, y llamemos á sus ocho vértices A. B.
C. D. E. F. G. H; todos se mueven; y el conjunto de sus
movimientos, así como de los puntos que están entre
ellos, forma el movimiento total. En el resultado de este concurso
de agentes ¿qué hay de comun? nada, sino la
yuxtaposicion en el espacio, y la relacion que van conservando con
la velocidad igual del movimiento. Pero el movimiento del
vértice H. no es el del vértice A, como lo demuestra
el que si suponemos que el vértice A. queda cortado del cubo
y permanece quieto, el movimiento del vértice H.
 podrá continuar sin ninguna
alteracion; luego los dos movimientos eran cosas absolutamente
distintas. Es evidente que lo mismo se verifica respecto á
los demás puntos; luego la unidad del movimiento compuesto
es puramente facticia; lo que hay realmente es una multiplicidad de
substancias y de movimientos, sin mas lazo que una cosa puramente
extrínseca: la relacion de las posiciones en el espacio.

Troquemos ahora los vértices en representaciones y veamos
lo que resulta. ¿Se las supone existentes sin mas lazo que
su coexistencia? entonces no forman un pensamiento, sino un
conjunto de fenómenos que podrá ser considerado como
una reunion de cosas, pero nó como un pensamiento; en
tal caso el conjunto de todas las representaciones será
semejante al conjunto de los movimientos, pero no producirá
ningun resultado para el objeto que nos proponemos. Si á
estas representaciones se les señala un punto de reunion,
esto es, la relacion bajo la cual son percibidas, tendremos ya
pensamiento; pero ¿qué semejanza hay entre este acto
uno, simplicísimo, y la totalidad de muchos puntos
que se mueven?

[86.] Si Kant hubiese querido presentar un ejemplo mas seductor,
debía echar mano de una teoría mecánica, cuya
aplicacion al presente caso ofrecia, si nó mas dificultad,
cuando menos una apariencia mas engañosa: hablo de la
resultante de un sistema de fuerzas y de su punto de aplicacion.


Cuando muchas fuerzas obran sobre una línea, un plano,
ó un sólido, producen un efecto igual al de una
fuerza única, que se llama resultante; la que tiene una
direccion determinada, y un punto de aplicacion, cual si fuera
simple, ó si no hubiese dimanado de otras; ¿por
qué no se podria aplicar lo mismo al pensamiento?
¿por qué, á pesar de ser una cosa simple, no
podria ser el producto del concurso de varios agentes? Este ejemplo
es mas especioso, porque presenta el resultado de la composicion
concentrado todo en un punto; pero bien examinado tampoco prueba
nada para el caso presente.

La disparidad está en que el pensamiento es un acto
simple en sí mismo, y la resultante de las fuerzas lo es
únicamente en su relacion al efecto experimentado,
único que nosotros podemos calcular. Cuando dos fuerzas se
aplican á los dos extremos de una recta inflexible, el
efecto es el mismo que si aplicásemos á un punto de
la línea una fuerza sola igual á la suma de las
componentes, y en una distancia del punto de aplicacion de las
mismas, inversamente proporcional al valor de cada una de ellas.
Pero la unidad de este efecto depende de la cohesion de las partes,
que no permitiendo movimientos aislados, debe hacer refluir la
fuerza en un solo punto: mas las fuerzas componentes no dejan de
ser distintas, y de estar separadas, de tal suerte que en el
momento que cesase la cohesion, los puntos respectivos sentirian
cada cual la accion de la  fuerza que les corresponde, y
marcharian en la direccion y con la velocidad que esta les
imprimiese. Si mientras dura la cohesion fuese posible dar á
cada una de las fuerzas componentes conciencia de la accion que
están ejerciendo, habria dos conciencias realmente
distintas, que no llegarian á formar una conciencia comun, y
que no se reunirian en otra cosa que en la produccion del efecto.
Si el punto á que se aplican tuviese conciencia de la accion
que experimenta, podria tener una conciencia semejante al de la
accion de una fuerza sola, igual á la suma de las
componentes, si desconociese el modo con que se le trasmite la
accion de estas; pero desde que tuviese conciencia de la accion
respectiva de las mismas, sabria que el resultado se debe á
la imposibilidad de que cada una de ellas produjese aisladamente el
efecto respectivo. Por manera que si comparásemos el sujeto
pensante á este punto de aplicacion de las fuerzas,
deberíamos atribuirle conciencia de la diversidad de
orígen de las representaciones que concurririan á la
produccion del efecto total.

Se nos objetará tal vez, que por el análisis mismo
del ejemplo, hemos proporcionado el triunfo á los
adversarios de la simplicidad del alma; porque merced á
suposiciones arbitrarias, hemos venido á parar á un
efecto simple, inherente á una cosa simple, y todo producido
por el concurso de varios agentes; pero si bien se reflexiona, el
pretendido triunfo nunca habia estado  mas
lejos que en el último caso á que nos conduce el
análisis de las fuerzas. Porque para llegar á un
resultado simple producido por el concurso de varias fuerzas,
necesitamos tambien un punto simple en el cual se concentre dicho
resultado. Entonces, y precisamente solo porque hemos llegado
á esta simplicidad, podemos prescindir de las fuerzas
componentes, y considerar la resultante en la clase de un efecto
simple producido por una fuerza simple, é inherente tambien
á un sujeto simple que es el punto indivisible, al cual se
considera aplicada; luego continuando la comparacion,
deberíamos tambien decir que sea cual fuere el número
de agentes que concurren á la produccion del pensamiento,
este reside en un sujeto simple, en cuyo caso está confesada
la simplicidad del alma. Es verdad que entonces se fingiria un
cierto número de agentes que influirian sobre el alma para
producir en ella el pensamiento; pero una vez producido, ella sola
seria el sujeto pensante, á la manera que el punto
indivisible es el solo en que se reune toda la fuerza de las
componentes. Así nuestros adversarios no habrian ganado nada
sino el cargar con la ridícula extravagancia del concurso de
agentes, para venir á parar á una substancia simple
pensante, que es lo único cuya existencia nos
proponíamos demostrar.

[87.] Pretende Kant que es imposible el sacar de la experiencia
la unidad necesaria del sujeto pensante como condicion de
posibilidad de todo  pensamiento; porque la experiencia no
hace conocer ninguna necesidad, y el concepto de la unidad absoluta
se halla en una esfera muy diferente de la que conviene á
este caso. Es cierto que la sola experiencia no nos hace conocer la
necesidad, porque limitándose á hechos particulares,
todos contingentes, no se extiende á la razon universal de
los objetos; pero no se verifica lo mismo de la experiencia
considerada objetivamente, esto es, en cuanto al conocimiento de
las razones generales de las cosas: porque si bien este
conocimiento considerado subjetivamente, como un acto individual,
es un hecho contingente, sin embargo, en cuanto existe, nos
representa verdadera necesidad en ciertos objetos, á no ser
que queramos renunciar á la certeza de todas las ciencias,
inclusas las matemáticas.

Es claro que al hablar del pensamiento y del sujeto pensante, no
podemos desentendernos de la experiencia, pues que nos es imposible
prescindir de la base de todas las investigaciones
psicológicas, yo pienso, cuya proposicion expresa un
hecho de conciencia, un acto de experiencia interna; pero con esta
experiencia se combina la idea de unidad en general, es decir de la
exclusion de la distincion y multiplicidad en el acto del
pensamiento y en el sujeto pensante. Por manera que la demostracion
de la simplicidad del alma sigue los mismos trámites que
cuantas no se limitan á un órden puramente ideal, y
que por consiguiente se forman de una premisa que 
contiene una verdad necesaria, y de otra que consigna un hecho de
experiencia. La premisa necesaria es aquí la misma
definicion de la unidad y simplicidad: y la otra expresa el hecho
experimentado, esto es la naturaleza del pensamiento, tal como lo
sentimos en nuestra conciencia.

[88.] De esta suerte, la demostracion de la simplicidad de los
seres pensantes no se limita á los espíritus humanos,
sino que se extiende á todos los sujetos donde se halle el
hecho de conciencia. Cuando Kant nos oponga que no podemos extender
esta demostracion porque entonces salimos del campo de la
experiencia, le replicaremos con este raciocinio: nuestra
demostracion se funda en la idea de unidad y en el hecho de
conciencia; la idea de unidad es general, y de consiguiente vale
para todos los casos; el hecho de conciencia es una cosa que se
encuentra en todo ser pensante, pues el pensamiento no es
concebible sin un sujeto que pueda decir yo pienso; luego
procedemos legítimamente al extender la demostracion de la
simplicidad, á no ser que se pretenda dar á la
palabra pensar, una significacion muy diversa de la que le
damos todos, en cuyo caso salimos del terreno filosófico y
entramos en una cuestion de palabras.

[89.] La idea de un ser pensante la hemos debido recibir de la
experiencia que hallamos en nosotros mismos; esta idea la dilatamos
ó la restringimos aumentando ó disminuyendo su
perfeccion,  pero en el fondo queda siempre la
misma: y no concebimos el pensamiento en otro ser, sin atribuirle
algo semejante á lo que sentimos en nosotros. En este
concepto tiene razon Kant cuando dice que al querer representarnos
un ser pensante, debemos ponernos á nosotros mismos en lugar
del objeto. Segun el mismo filósofo no exigimos para el
pensamiento la unidad absoluta del sujeto, sino porque sin esta
unidad seria imposible decir yo pienso; pues que si bien la
totalidad del pensamiento puede estar distribuida entre muchos
sujetos, el yo subjetivo no puede estar dividido ni repartido, y
este yo le suponemos en todo pensamiento. La proposicion, yo
pienso, es el fundamento sobre el cual la psicología edifica
sus conocimientos; esto lo confiesa Kant, y no se comprende por
qué admitiendo que esta proposicion es la forma de la
apercepcion que se liga con toda experiencia y la precede, dice que
no es experimental; como si no estuviese sujeto á verdadera
experiencia tanto el pensamiento como su forma; cuando si bien se
considera, mas bien debe ser experimentada la forma que el mismo
pensamiento, supuesto que este es distinto en cada caso; mientras
la forma es idéntica en todos; porque ella en sí no
es otra cosa, que la conciencia de la unidad, idéntica en
medio de la diversidad.

[90.] Al concebir esta unidad absoluta en el yo, no concebimos
una unidad lógica como pretende Kant; sino una unidad real,
supuesto que  permanece la misma realmente entre la
variedad del pensamiento. Cuando enunciamos esta unidad en la
proposicion, yo pienso, no hablamos de una forma en abstracto,
comun á todas las percepciones, sino de una cosa positiva
que hay en nosotros, y cuya realidad es indispensable para que el
pensamiento sea posible.

[91.] Dice el filósofo aleman: «esta condicion
subjetiva de todo conocimiento no seria justo convertirla en
condicion de la posibilidad de un conocimiento de los objetos, es
decir, en un concepto del ser pensante en general, atendido que
nosotros no podemos representarnos este ser sin ponernos á
nosotros mismos en su lugar, con la fórmula de nuestra
conciencia.» No creo que los psicólogos que han
pretendido poder demostrar la simplicidad del alma, se hayan
lisonjeado de llegar á una idea perfecta de los seres
pensantes, ni tampoco negado el que el tipo de esta idea lo sacamos
de nuestra experiencia; lo que han pretendido es que la razon los
conducia á inferir que habia unidad absoluta de sujeto,
donde quiera que hubiese un ser pensante; aunque su pensamiento
perteneciese á una escala mas ó menos perfecta que la
nuestra.

[92.] Cuando Kant observa que el sujeto de la inherencia del
pensamiento está solo indicado de una manera trascendental
sin que se descubran sus propiedades, y que por esto no conocemos
la simplicidad del sujeto mismo, consigna un hecho que en algun
modo se puede admitir, pero saca  una consecuencia falsa.
Es verdad que no conocemos la substancia del alma sino por la
presencia del sentido íntimo, y por su relacion con los
actos; y que por consiguiente ella en sí misma, con
abstraccion de todos los fenómenos que experimentamos, no
nos es dada en intuicion inmediata, y que cuando llegamos á
este punto nos quedamos reducidos á la idea de un ser
simple; pero esta indeterminacion y vaguedad en el conocimiento de
la substancia del alma, no nos impide el conocer su simplicidad, si
esta se halla atestiguada por el sentido íntimo, y
además por la naturaleza de los fenómenos que nos dan
á conocer al sujeto pensante.

[93.] Creerán algunos que la indeterminacion en el
conocimiento de la substancia del alma, es un hecho descubierto
recientemente por el filósofo aleman; pero es fácil
probar que este hecho habia sido notado de muy antiguo,
hallándose consignado de una manera muy especial y muy
interesante, en los escritos de Sto. Tomás. Este
metafísico eminente se propone la cuestion de si el alma
intelectual se conoce á sí misma, por su esencia;
utrum anima intellectiva seipsam cognoscat per suam essentiam; y
despues de varias consideraciones sobre la inteligencia y la
inteligibilidad de los objetos, la resuelve con las siguientes
notabilísimas palabras. «El entendimiento no se conoce
pues á sí mismo por su esencia, sino por su acto, y
esto de dos maneras: en particular, en cuanto Sortes ó
Platon percibe que  tiene alma intelectual, por lo mismo
que percibe que entiende: y en universal, en cuanto consideramos la
naturaleza de la mente humana por el acto del entendimiento. El
juicio y la eficacia de este conocimiento de la naturaleza del alma
lo tenemos por derivacion de la luz que nuestro entendimiento
recibe de la verdad divina, la cual contiene la razon de todas las
cosas, segun lo dicho mas arriba; de aquí es que san Agustin
en el libro 9 de Trinitate dice: vemos la inviolable verdad,
por la cual en cuanto podemos, definimos perfectamente, nó
cuál es el alma de cada hombre, sino cuál debe ser,
segun las razones eternas. Entre estos dos conocimientos hay una
diferencia; porque para tener el primero, basta la misma presencia
del alma, que es principio del acto, con el cual el alma se percibe
á sí misma, y así decimos que se conoce por su
presencia; mas para el segundo conocimiento dicha presencia no
basta, sino que se necesita una investigacion diligente y sutil, y
por esto muchos ignoran la naturaleza del alma y muchos erraron
sobre ella, por lo cual dice san Agustin en el libro 10 de
Trinitate: no se busque el alma á sí misma como
para ver una cosa ausente, sino procure discernirse como una cosa
presente; esto es, conocer lo que la diferencia de las otras cosas,
en lo que consiste el conocer su esencia y su naturaleza
[2].



[94]. Aquí es de notar que Santo Tomás admite dos
conocimientos del alma para sí misma: el de presencia, en
cuanto la sentimos por lo mismo que pensamos, «percipit se
habere animam intellectivam, ex hoc quod percipit se
intelligere,» y despues otro que es el que sacamos del
análisis del acto intelectual discurriendo por
consideraciones generales, ateniéndonos á la luz que
las razones eternas arrojan sobre este hecho de experiencia;
hé aquí pues cómo se hallan explicados en Sto.
Tomás el conocimiento de presencia ó de conciencia
contenido en la proposicion, yo pienso; y el general que es el que
se saca del acto mismo intelectual en sus relaciones con la unidad
del sujeto que lo ejerce: este último conocimiento tiene
algo de abstracto, de indeterminado,  nadie lo niega; y cuando
Kant nos lo hace notar, no nos dice nada que no hubiese
enseñado el Sto. Doctor cuando afirma expresamente que el
alma no se conoce á sí misma por su esencia sino por
su acto: «non per essentiam suam sed per actum suum.»
Todo cuanto se halla de verdad en la dilatada exposicion de Kant
sobre la limitacion de nuestro conocimiento á los actos de
conciencia y sobre la falta del conocimiento intuitivo de la misma
substancia del alma, del sujeto trascendental del pensamiento,
está expresado en aquellas lacónicas palabras:
nó por su esencia sino por su acto.



CAPÍTULO XIII.

COMO LA IDEA DE SUBSTANCIA ES APLICABLE Á DIOS.

[95.] En la idea de substancia, tal como nos la formamos por las
cosas que nos rodean, y por el testimonio de nuestra conciencia,
hemos encontrado la relacion á las mudanzas que en ella se
verifican, como en un sujeto ó recipiente. Pero ya hemos
observado tambien, que á mas de esta relacion, habia la
negacion de estar inherente á otro ser, como las
modificaciones lo están á ella; cuya negacion supone
una perfeccion que exime  de la necesidad de inherencia
á que están sometidos los seres endebles y
transitorios que apellidamos accidentes ó modificaciones.
Como nosotros no conocemos la íntima esencia de las
substancias, ignoramos lo que sea esta perfeccion; pero no podemos
dudar que existe en la misma naturaleza del sujeto, y que es
independiente de las modificaciones que le transforman. Así
pues, si en algo se ha de constituir la esencia misma de la
substancia, ha de ser en esa perfeccion, de que tenemos noticia,
mas nó conocimiento intuitivo; y por tanto, cuando se define
la substancia con relacion á los accidentes, «quod
substat accidentibus,» mas bien se la define por el modo con
que se nos presenta á nosotros, que por lo que ella es en
sí misma.

[96.] De aquí resulta, que de las dos definiciones que
á veces se daban en las escuelas, «ens per se
subsistens,» un ente subsistente por sí mismo,
«id quod substat accidentibus,» el sujeto de los
accidentes; la primera es la mas propia, porque se acerca mas
á expresar la cosa como es en sí. Aunque sea verdad
que nosotros no conocemos las substancias finitas, sino en cuanto
se nos revelan por los accidentes, y hasta nuestro mismo
espíritu no se conozca á sí propio sino por
sus actos, la razon nos dice que las cosas para ser conocidas, es
necesario que existan, y que para que nuestro entendimiento halle
en las mismas algo permanente, es preciso que ese algo esté
en ellas. Nuestro conocimiento no es productivo  de sus
objetos; para que sean conocidos, es necesario que existan.

[97.] Estas consideraciones nos manifiestan la posibilidad de
que exista una substancia no sujeta á modificaciones, ni
á mudanzas de ninguna clase; y que esta substancia lejos de
perder el carácter de tal, por su inmutabilidad, le poseeria
en un grado mucho mas perfecto. La perfeccion de la substancia no
está en las mudanzas, sino en lo permanente que encierra; no
está en tener una sucesion de modificaciones inherentes
á ella, sino en existir de tal modo que no necesite estar
adherida á otro ser. La substancia que reuniese esa
permanencia, esa perfeccion que le diese fuerza para existir por
sí misma, y que al propio tiempo no tuviese ninguna
modificacion, no experimentase ninguna mudanza, seria la substancia
por excelencia, infinitamente superior á todas las
demás. Esta substancia es Dios.

[98.] Ahora es fácil resolver la cuestion, si cuando la
idea de substancia es aplicada á Dios se la entiende en el
mismo sentido que al aplicarla á las criaturas; ó
hablando en términos de las escuelas; si se toma en sentido
unívoco ó análogo.

[99.] En la idea de toda substancia entra la de un ser; lo que
no existe, no puede ser substancia. En cuanto concebimos el ser
como una realidad, como contrapuesto á la nada, la idea de
ser conviene á Dios y á las criaturas: Dios es, es
decir, Dios es una cosa real, nó la nada. Pero si de esta
idea general, tal como nosotros la concebimos,  en
oposicion con la nada, pasamos á su realizacion en los
objetos, al modo por decirlo así con que se la aplica,
entonces encontramos la diferencia que va de lo contingente
á lo necesario, de lo finito á lo infinito. Aunque no
vemos intuitivamente al ser infinito, ni la esencia de los seres
finitos, no obstante conocemos con toda evidencia que la palabra
ser aplicada á lo infinito, significa una cosa muy
diferente de cuando se la aplica á lo finito.

[100.] En la idea de substancia entra la de una cosa permanente;
esta permanencia conviene tambien á Dios; el ser infinito es
permanente por esencia.

[101.] En las substancias que nos rodean, hallamos esa
permanencia combinada con la sucesion de las modificaciones que las
afectan; estas mudanzas son imposibles en Dios. Esta cualidad de
relacion á las modificaciones, es característica de
las substancias finitas.

[102.] Las substancias no están inherentes á
otras, como las modificaciones lo están á ellas; esta
no inherencia conviene tambien á la substancia divina.

[103.] Las substancias deben encerrar algo en sí que las
exima de la necesidad de la inherencia, que las eleve sobre los
seres que se suceden con tanta rapidez, y que en su existencia han
menester siempre de otro que los sustente; esta perfeccion se halla
en la substancia divina, ser por esencia, piélago de
perfeccion. 

[104.] Resulta de este análisis que todo cuanto se
encierra de perfeccion en la idea de substancia, puede aplicarse al
ser infinito; y que lo único que de esta idea no se le puede
aplicar, es lo que supone negacion, imperfeccion.



CAPÍTULO XIV.

UNA ACLARACION IMPORTANTE; Y UN RESÚMEN.

[105.] Cuando se dice que la substancia es un ser subsistente
por sí mismo, no se entiende que sea un ser que
absolutamente no haya necesitado de otro para su existencia. El
confundir estas dos cosas es dar pié á una monstruosa
confusion de ideas, y nace á su vez de otra confusion no
menos monstruosa, de la relacion de causa y efecto, con la relacion
de substancia y accidente.

[106.] La relacion de causa y efecto está en que la causa
da el ser al efecto; y la relacion de substancia y accidente,
está en que la substancia sirve de sujeto al accidente.
Tanta diferencia va de una cosa á otra, que no solo la razon
nos las muestra distintas, sino que á cada paso la
experiencia nos las ofrece separadas. Nuestra alma es sujeto de
muchos accidentes en cuya produccion no tiene ella ninguna parte;
antes por el contrario, se opone á esta produccion en cuanto
 le es posible. Tales son todas las
sensaciones dolorosas, todas las impresiones desagradables; todos
los pensamientos importunos que nos ocurren á pesar nuestro,
y cuando quisiéramos pensar en otra cosa. Entonces es el
alma sujeto y nó causa; se halla en ella la razon de
substancia con respecto á cosas en que lejos de ser causa,
es solo paciente. Si no me engaño, este ejemplo es
concluyente del todo, para demostrar la existencia de una
línea divisoria entre el carácter de causalidad y el
de substancia, y el de efecto y accidente.

[107.] El ser subsistente por sí mismo, significa cierta
exclusion: si esta se refiere á la causalidad, ser
subsistente por sí mismo[1], significa ser no causado; si
dicha exclusion se refiere á la inherencia, ser subsistente
por sí mismo, significa ser no inherente á otro, como
lo están los accidentes á la substancia. Cuando se
define la substancia un ser subsistente por sí mismo, se
entiende en el segundo sentido, nó en el primero; y esta
distincion basta para derribar todo el sistema de Spinosa, y de
todos los panteistas, sea cual fuere el aspecto bajo el cual
presenten su error.

[108.] Para entrar desembarazadamente en la cuestion del
panteismo, resumamos en pocas palabras, lo que la razon y la
experiencia nos dicen sobre la substancia.

1.° En nuestro interior hay un ser uno, simple,
idéntico, permanente, sujeto de los fenómenos que
experimentamos. 

2.º En lo exterior hay objetos, que conservan algo
constante, en medio de la variedad de sus fenómenos.

3.º En la idea de substancia entran las de ser,
permanencia, no inherencia á otro en clase de
modificacion.

4.º La relacion de sujeto á sus modificaciones se
halla en todas las substancias finitas.

5.º La relacion á modificaciones, no es inseparable
de las ideas de ser, permanencia, y no inherencia á
otro.

6.º Una substancia inmutable, no implica ninguna
contradiccion.

7.º Subsistente por sí mismo, no es lo mismo que
independiente de otro ser. No debe confundirse la relacion de causa
y efecto, con la de substancia y accidente.

8.º La no inherencia á otro ser, es
característico de la substancia; pero esta idea negativa se
ha de fundar en una cosa positiva: en una fuerza de
subsistir por sí mismo, para no necesitar de estar adherido
á otro. 



CAPÍTULO XV.

EL PANTEISMO EXAMINADO EN EL ÓRDEN DE LAS IDEAS.

[109.] La idea de substancia, y todas sus aplicaciones
así al mundo externo como al interno, de ningun modo nos
conducen á inferir la existencia de una substancia
única; por el contrario, la razon de acuerdo con la
experiencia nos obliga á reconocer muchedumbre de
substancias. ¿Por qué deberíamos admitir una
substancia única? Examinemos á fondo esta cuestion,
una de las mas capitales de la filosofía, y que desde muy
antiguo ha dado ocasion á los errores mas funestos.

[110.] Los sostenedores de la substancia única, ó
se han de fundar en la misma idea de la substancia, ó en la
experiencia; nuestro espíritu no tiene otros recursos que
sus ideas primitivas, ó la enseñanza de la
experiencia. Empecemos por el método à priori,
ó por el que se funda en la idea.

[111.] ¿Qué entendeis por substancia? les
preguntarémos. Si por substancia entendéis un ser
subsistente por sí mismo, y por esta subsistencia
significais, que no necesita de ningún otro para existir,
que no lo ha necesitado nunca, entonces hablais de un ser no
causado, de un ser necesario, que tiene en sí propio la
razon suficiente y  necesaria de su existencia. Si decis
que este ser es único, ó que no hay otro de su clase,
convenimos con vosotros; solo os advertiremos que tomais el nombre
de substancia en un sentido impropio. Pero en el fondo la
diferencia estará en el nombre; y para entendernos
perfectamente, solo nos será necesario saber que por
substancia entendeis un ser absolutamente necesario, y por tanto
absolutamente independiente. Pero si afirmais que este ser es
único, en tal sentido que nada hay, ni puede haber fuera de
él, entonces afirmais gratuitamente, y os exigimos prueba de
lo que afirmais.

¿Por qué el ser necesario excluiria la posibilidad
de los demás seres? ¿No es mas legítimo el
deducir que en él se contiene la razon de la posibilidad y
de la existencia de los mismos? El ser que tenga en si la necesidad
de existir, ha de estar dotado de actividad; y el término de
la actividad en lo exterior es la produccion. ¿Por
qué de esta produccion no podrán resultar otros
seres? Por lo mismo de ser producidos serán distintos del
que los produce.

[112.] Sin salir de nuestras ideas encontramos la contingencia y
la multiplicidad. La experiencia nos enseña que en nosotros
mismos hay una sucesion continua de formas: estas apariencias algo
son, no pueden ser un puro nada, pues deben ser algo, siquiera como
apariencias. En ellas vemos un continuo tránsito del no ser
al ser, y del ser al no ser, luego hay produccion de algo
 que no es necesario, puesto que es y
deja de ser; luego hay algo fuera del ser que se quiere suponer
único. Este argumento se funda en los fenómenos
puramente internos y así vale, aun contra los idealistas,
contra los que quitan al mundo externo toda realidad, y lo reducen
solo á meras apariencias, á simples fenómenos
de nuestro espíritu. Esas apariencias existen por lo menos
como apariencias; ellas pues son algo, ellas son contingentes,
ellas no son pues el ser necesario. Luego fuera de este hay algo
que no es él; luego es insostenible el sistema que afirma la
existencia de un ser único.

La idea de un ser absolutamente independiente por razon de su
absoluta necesidad, no excluye la existencia de los seres
contingentes; solo manifiesta que el ser necesario es único
entre los necesarios, mas nó único entre los
seres.

[113.] Tampoco se sigue de la idea del ser necesario el que no
pueda haber seres contingentes causados, y sin embargo subsistentes
por sí mismos, en él sentido de que no están
inherentes á otros como modificaciones. El no ser causado, y
el no estar inherente, son cosas muy distintas; la primera trae
consigo á la segunda, mas nó la segunda á la
primera. Todo ser no causado, ha de estar libre de la inherencia;
pues por lo mismo que no es causado, es necesario, y encierra en
sí cuanto ha menester para no estar inherente á otro.
Por lo mismo que es necesario, es absolutamente independiente de
los demás, lo que  no se verificaria si los necesitase
como la modificacion necesita la substancia. Pero nó todo lo
que no es inherente ha de ser no causado; pues su causa puede
haberle hecho tal que no necesite de estar inherente á otro
ser como modificacion. Entonces dependerá de otro, como el
efecto de su causa, nó como accidente de su substancia:
habrá entre ellos la relación de causalidad, mas
nó la de substancia, cosas muy diferentes como hemos
explicado mas arriba (Cap. XIV).

[114.] Jamás los panteistas llegarán á
probar que porque una cosa no sea modificacion, haya de ser no
causada: y esto es precisamente lo que deberian demostrar para
sacar triunfante su sistema. Una vez demostrado que todo lo que
subsiste en sí, es no causado, tendrian probado tambien que
todo lo que subsiste en sí, es necesario. Y como el ser
necesario ha de ser único, tendrian probado tambien que no
hay mas que una substancia.

[115.] La clave del sistema panteista es esta: confundir la no
inherencia, con la independencia absoluta; y la clave para
desvanecer todos sus argumentos, es distinguir constantemente estas
cosas. Todo lo no causado es substancia; mas nó toda
substancia es incausada. Todo lo no causado es necesario, y por
tanto no inherente; mas nó toda substancia es necesaria. La
substancia finita no es inherente á otro ser; pero es
causada por otro ser. No puede existir sin él, es verdad;
 pero esta dependencia, no es la de la
modificacion á la substancia, sino del efecto á la
causa.

La causa da el ser al efecto; la substancia sustenta al
accidente; la causa no es modificada por el efecto; la substancia
es modificada por el accidente. Estas ideas son claras, distintas;
con ellas se debe estrechar al panteismo en todas sus
transformaciones; quien así lo haga conseguirá lo que
Menelao con el viejo Proteo; reducirle á su forma primitiva,
al ateismo puro. Esta es su naturaleza; este debe ser su nombre.
Muchos de los erróneos sistemas que turban al mundo de las
ideas, se fundan en un equívoco; para acabar con ellos es
necesario fijarse en el punto que le aclara y no salir de
allí. El equívoco se presentará de diferentes
maneras, pero conviene no dejarse alucinar, ni confundir: volver
siempre á la misma distincion y estrecharle con ella. El
pasaje del poeta inmortal en el lugar aludido, podria tomarse como
un mito de un excelente método para desbaratar sofismas.
«Echaos sobre él, decia la diosa Idothea á
Menelao y sus compañeros; cogedle, y á pesar de todos
sus esfuerzos para escaparos, no le solteis, continuad
estrechándole fuertemente. Todo lo imitará: agua,
fuego, réptil, tomará todas las formas; pero
apretadle mas, redoblad sus ligaduras. Cuando habrá vuelto
á ser lo que era, suspended vuestros esfuerzos y
dadle libertad» (Odisea, Canto 4). Así será el
panteismo: hablará de materia, de espíritu, de
realidad de fenómenos, del yo, del  no yo;
de subsistencia y no subsistencia, de necesario y de contingente;
pero no salgais de las ideas fundamentales, conducidle á
ellas; al fin volverá á su forma primitiva; y cuando
haya vuelto á ella, entonces soltadle, mostrándole
á los pueblos tal cual es, diciéndoles: «vedle
en su horrible deformidad; siempre ha sido lo que es ahora;
á pesar de todas sus trasformaciones, no es mas que el
ateismo.»



CAPÍTULO XVI.

EL PANTEISMO EXAMINADO EN EL ÓRDEN DE LOS HECHOS
EXTERNOS.

[116.] Si en la region de las ideas es insostenible el
panteismo, no lo es menos en el campo de la experiencia. Esta,
lejos de conducirnos á la exclusiva unidad de la substancia,
nos muestra por todas partes la multiplicidad.

[117.] Hay unidad cuando no hay division, cuando en la cosa una
no se pueden distinguir otras distintas, cuando no cabe en ella un
juicio negativo. Nada de esto observamos ni en el mundo externo, ni
en el interno; antes una experiencia constante nos ofrece todo lo
contrario.

[118.] En el mundo externo la division es visible, palpable; no
hay mas que unidad de órden, la direccion á un fin:
fuera de esto, todo es  multiplicidad. El único medio
por el cual estamos en comunicacion con el mundo externo son los
sentidos; y estos encuentran la multiplicidad en todas partes:
sensaciones distintas en números diferentes en especie,
graduadas de mil modos diversos, distribuidas entre infinitos
grupos, que si bien se enlazan en tal ó cual punto, se
pueden dividir y se dividen en otros mil.

[119.] La multiplicidad está tan atestiguada por la
experiencia de los sentidos, como la existencia misma de los
objetos. Si para lo primero les negamos el crédito, seria
preciso negárselo para lo segundo. No solo nos dicen que hay
tal cuerpo, sino que del mismo modo nos cercioran de que un cuerpo
no es el otro. No conocemos con mas certeza que á una
sensación le corresponda en lo exterior un objeto, que la
distincion entre los dos objetos de distintas sensaciones.

Decir que los sentidos no son buenos jueces en esta materia,
porque ellos se limitan á la simple sensacion, y por lo
mismo no sirven para juzgar de los objetos, es apelar al idealismo;
pues que con la misma razon se podria afirmar que los sentidos,
limitándose como se limitan á la simple sensacion, no
bastan á cerciorarnos de la existencia de los objetos
respectivos.

[120.] Todo lo que sea establecer la unidad fuera de nosotros,
es destruir el mundo corpóreo. La idea de la extension se
opone á la unidad. En lo extenso, unas partes no son las
otras. Esto es evidente; y quien lo ponga en duda combate la
 certeza de la misma Geometría.
Si el mundo es algo real, es extenso; si no es extenso, no podemos
asegurar que sea nada real. Con igual seguridad conocemos la
extension que la existencia. Esta existencia misma nos es
manifestada por la extension ofrecida á nuestras
sensaciones. Si pues esta extension no existe, las sensaciones son
un mero fenómeno interno, una pura ilusion, en cuanto les
atribuimos correspondencia en lo exterior.

[121.] El argumento que acabo de proponer es, si no me
engaño, uno de los mas concluyentes contra Spinosa, quien
con la unidad de substancia admite la extension, como uno de sus
atributos. Lo extenso es esencialmente múltiplo; siempre
lleva consigo la distincion entre sus partes; siempre se puede
hacer el juicio negativo, «la parte A no es la parte
B.» El panteismo no puede deshacerse de este argumento sino
salvándose en el idealismo puro; y en este concepto tal vez
Fichte y Hegel han sido mas lógicos de lo que algunos creen.
Quien quiera sostener la exclusiva unidad de substancia, es preciso
que convierta el mundo externo en meros fenómenos, cuya
única realidad se cifra en presentarse así á
nosotros. Esto es absorber el mundo en el yo, y concentrar la
realidad en la idea; pero esta absorcion y concentracion, en medio
de su obscuridad, son una consecuencia lógica, necesaria,
del principio establecido. Hay absurdo, pero hay al menos la
consecuencia de la absurdidad.

[122.] Los que llaman á Spinosa discípulo de
 Descartes, no han advertido que entre
los dos sistemas hay una contradiccion necesaria. El argumento que
acabo de proponer fundado en la extension, si bien es concluyente
en todos los supuestos, lo es mas, si cabe, admitiendo con
Descartes que la esencia de los cuerpos consiste en la extension.
En este caso, las varias partes de la extension se distinguen
esencialmente, pues cada parte constituye una esencia. La
multiplicidad esencial y substancial de los cuerpos será
tanta, cuanta sea la multiplicidad de la extension.

[123.] Si se quisiere sostener que la extension no es la misma
esencia de los cuerpos, sino un atributo ó una modificacion,
ya se hable de una determinacion fundada en la esencia, ya de una
determinacion accidental, pretendiendo además que esta
modificacion ó atributo puede pertenecer á la
substancia única, preguntaremos si esta substancia en
sí misma, prescindiendo de la extension, es simple ó
compuesta. Si es compuesta, hay en ella la multiplicidad, y por
tanto cae Spinosa en la opinión comun, es decir, de un mundo
corpóreo, compuesto de muchas partes, de las que no
tendrá la una mas derecho que la otra á ser una
verdadera substancia. Entonces pues, no habrá substancia
única, sino un compuesto de muchas; y el universo
corpóreo no podrá llamarse una substancia, sino en el
sentido en que se llama comunmente, uno, no tomando la unidad en
sentido riguroso, sino en cuanto todas sus partes están
entre sí enlazadas, y dispuestas  con
cierto órden para conspirar á un mismo fin. Si la
substancia, sujeto de la extension, es simple, resulta una
substancia simple determinada ó modificada por la extension,
una substancia simple extensa, lo que es contradictorio. No puede
concebirse que una cosa sea modificacion de otra, sin que la
modifique; esto es lo que expresan las palabras mismas. Una
modificacion, modifica, dando á la cosa modificada la forma
de la modificacion, aplicándose á sí propia
á la cosa modificada. La extension no puede modificar sino
haciendo á la cosa modificada extensa: y el ser extenso
ó tener extension, son expresiones absolutamente
idénticas. Luego repugna el que una substancia simple tenga
por una de sus modificaciones la extension; luego el sistema de
Spinosa es absurdo.



CAPÍTULO XVII.

EL PANTEISMO EXAMINADO EN EL ÓRDEN DE LOS HECHOS
INTERNOS.

[124.] La multiplicidad de las substancias no está menos
atestiguada por la conciencia de nosotros mismos, ó sea del
mundo interno. Por de pronto encontramos en nosotros algo uno,
indivisible, que permanece siempre lo mismo en medio de todas las
transformaciones de nuestro  ser. Esa unidad del yo es
indispensable para el enlace de todos los fenómenos en un
punto; sin ella es imposible todo recuerdo, toda combinacion, toda
conciencia; nuestro propio ser se desvanece, no es mas que una
serie de fenómenos inconexos. Pero de esta unidad que es
preciso tomar como un hecho íntimo, que la conciencia pone
á cubierto de toda duda, y á cuya conviccion nos es
imposible resistir, nace el conocimiento de la multiplicidad. Hay
algo que nos afecta, y este algo no somos nosotros. Nuestra
voluntad, nuestra actividad, son impotentes para resistir otras
actividades que obran sobre nosotros; hay algo pues que no somos
nosotros, que es independiente de nosotros. Hay algo que no es una
modificacion nuestra; pues que muchísimas veces no nos
afecta, no nos modifica. Este algo es una realidad, porque la nada
no puede afectar. Este algo no es inherente á nosotros;
está pues en sí, ó en alguna cosa que no es
nosotros. Hay pues una substancia que no es nuestra substancia; y
el yo y el no yo, que tanto ruido mete en la
filosofía alemana, lejos de conducir á la unidad de
la substancia conduce á la multiplicidad; y por consiguiente
destruye el panteismo atrincherado en el idealismo.

[125.] Desde el primer paso nos encontramos cuando menos con la
dualidad, con el yo y el no yo; pero llevando mas allá la
observacion, encontramos una asombrosa multiplicidad.

Nuestro espíritu no está solo: la conciencia de
 lo que estamos experimentando todos los
dias, nos atestigua la comunicacion con otros espíritus, que
como el nuestro tienen una conciencia de sí propios, que
como el nuestro tienen una esfera de actividad, que como el nuestro
se hallan sometidos á actividades ajenas, sin su voluntad y
á veces contra su propia voluntad. El yo y el no yo, que
existe para nuestra conciencia, existe para las demás; y lo
que en nosotros solos era la dualidad, se convierte en asombrosa
multiplicidad, por medio de la repeticion del mismo hecho que hemos
experimentado en nosotros.

[126.] Atribuir esta variedad de conciencias, á un mismo
ser, tomarlas como modificaciones de una misma substancia, como
revelaciones de ella misma á sus propios ojos, es una
asercion gratuita, y sobre gratuita, absurda.

Con entera confianza se puede retar al primer filósofo
del mundo á que señale una razon, no diré
satisfactoria, pero ni aun especiosa, para probar que dos
conciencias individuales pertenecen á una conciencia comun,
ó son conciencias de un mismo ser.

[127.] En primer lugar esta doctrina se halla en contradiccion
con el sentido comun, y es rechazada con fuerza irresistible por el
sentido íntimo de cada hombre. El sentimiento de nuestra
existencia anda siempre acompañado del sentimiento de
nuestra distincion con respecto á nuestros semejantes. No
solo estamos ciertos que existimos, sino tambien de que somos una
cosa  distinta de los demás, y si en
algo está profundamente marcado el sentimiento de esta
distincion es en lo que toca á los fenómenos de
nuestra conciencia. Jamás en ningun tiempo ni país,
en ninguna fase de la sociedad, se llegará á
persuadir á los hombres, que la conciencia de todos sus
actos é impresiones, pertenece á un mismo ser, en que
se enlacen las conciencias individuales. Mala filosofía la
que comienza por luchar con la humanidad, y por ponerse en abierta
contradiccion con un sentimiento irresistible de la naturaleza.

[128.] La idea misma de conciencia excluye esa monstruosidad,
por la cual las conciencias individuales se quieren transformar en
modificaciones de una conciencia universal. La conciencia, esto es,
el sentimiento íntimo de lo que experimenta un ser, es
esencialmente individual, es por decirlo así incomunicable
á todo otro. A los demás les damos conocimiento de
nuestra conciencia, mas nó la conciencia misma. Esta es una
intuicion o un sentimiento, pero siempre tal que se consuma en lo
mas íntimo, en lo mas recóndito, en lo mas propio de
nuestro ser. ¿Qué será pues esta conciencia,
si no nos pertenece, si no es nuestra como individuos, si no es
nada de lo que creemos, y solo es propiedad de un ser que no
conocemos, que no sabemos lo que es, y del cual nosotros no somos
mas que un fenómeno, una modificacion pasajera?
¿Dónde estará la unidad de la conciencia en
medio de  tanta diversidad, y oposicion, y
exclusion recíproca de ellas? Este ser modificado con tantas
conciencias, no tendrá ninguna, pues no se podrá dar
cuenta á sí propio de lo que experimenta.



CAPÍTULO XVIII.

SISTEMA PANTEISTA DE FICHTE.

[129.] Voy á cumplir lo prometido (Lib. I, Cap. VII)
sobre la exposicion é impugnacion del sistema de Fichte. Ya
hemos visto en el lugar citado las formas cabalísticas
empleadas por el filósofo aleman, para llegar ni mas ni
menos que á un resultado tan sencillo, como es el principio
de Descartes: yo pienso luego soy. El lector no podrá
figurarse que sobre este hecho de conciencia se pretenda fundar el
panteismo; y que el espíritu humano por encontrarse á
sí propio, haya de tener la arrogancia de que nada existe
sino él mismo; que todo cuanto hay, sale de él mismo;
y lo que es todavía mas singular, que él mismo se
produce á sí mismo. Para creer que semejantes cosas
están escritas, es necesario leerlas; por cuya razon al
exponer el sistema de Fichte, copiaré sus mismas
palabras.

Así, aun cuando haya de sufrir algun tanto el
 habla castellana, y el lector se
fatigue un poco en descifrar enigmas, tendrá una idea del
fondo y de la forma del sistema; lo cual no se lograria, si
queriendo extractarle, le despojásemos de su extravagante
originalidad, que si cabe, resalta todavía mas en la forma
que en el fondo.

[130.] «Este acto, es decir X = yo soy, no descansa sobre
ningun principio mas elevado» (Doctrina de la ciencia,
1.ª parte, §. I).

Esto es verdad hasta cierto punto, en cuanto significa que en la
simple serie de los hechos de conciencia, vamos á parar
á nuestra propia existencia, como al último
término que no nos consiente ir mas allá. El acto
reflejo con que percibimos nuestra existencia, está
expresado por la proposicion: yo soy; ó yo existo; pero esta
proposicion por sí sola, no nos dice nada sobre la
naturaleza del yo, y está muy lejos de probarnos nuestra
absoluta independencia. Por el contrario, desde el momento que
comencemos á reflexionar se nos ofrecerán hechos
internos que nos inclinarán á creer que nuestro ser
depende de otro; y á medida que continuaremos reflexionando,
adquiriremos de esta verdad una conviccion profunda, nacida de una
demostracion rigurosa.

De ningun modo se puede afirmar que el acto yo soy, no
dependa de un principio mas elevado, si se entiende que el acto no
nace de ningun principio de accion, y que él por
sí solo produzca la existencia. Esto, á mas de ser
abiertamente  contrario al sentido comun, carece de
toda razon en que estribe, y se opone á las nociones mas
fundamentales de una buena filosofía.

[131.] Fichte opina de otro modo; y sin saber por qué,
deduce de la proposicion citada las consecuencias que verá
el curioso lector. «Luego (el acto, yo soy) es el principio
puesto absolutamente, siendo á sí propio su
fundamento, de un cierto acto del espíritu humano (se
verá por el conjunto de la Doctrina de la ciencia,
que se debe decir de todo acto del espíritu humano). Su
verdadero carácter es el puro carácter de la
actividad en sí; haciendo abstraccion de las condiciones
empíricas que le son particulares.» No es mucho
descubrimiento que el carácter de un acto sea la
actividad; bien que este carácter no es puro,
pues en nosotros, ningun acto es pura actividad, sino tal
ejercicio de actividad.

«Así, continúa, para el yo, ponerse á
sí mismo, es lo que constituye la pura actividad.—El yo se
pone á sí mismo, y existe en virtud de esta simple
accion; y recíprocamente, el yo existe y pone su ser,
simplemente en virtud de su ser.—Él es al mismo tiempo el
agente y el producto de la accion; lo que obra y lo que es
producido por la accion; en él, la accion y el hecho son una
sola y misma cosa; y por esto, yo soy es la expresion de un
acto, pero tambien del solo acto posible, como se verá por
toda la Doctrina de la ciencia.»

Comprenda quien pueda lo que significa el ser 
á un mismo tiempo producente y producido; principio y
término de la accion, causa y efecto de la misma; comprenda
quien pueda lo que significa el existir en virtud de una simple
accion, y el ejercer esta accion en virtud de la existencia. Si
esto no son contradicciones, no sé dónde
podrán encontrarse. En Dios, ser infinito, la esencia, la
existencia y la accion se identifican; pero no se dice que la
accion produzca su ser, que se ponga con su accion;
se dice sí que existe por necesidad, y que por lo mismo es
imposible que haya sido producido, pasando del no ser al ser.

[132.] Ocurre una explicacion racional de la algarabía de
Fichte; explicacion que si fuera admisible, tampoco excusaria al
filósofo de haber expresado cosas muy sencillas con palabras
contradictorias; como quiera héla aquí. El alma es
una actividad; su esencia consiste en el pensamiento, y por esto se
manifiesta á sus propios ojos encontrándose á
sí misma en el acto de la conciencia. En este sentido, se
puede decir que el alma se pone, esto es, se conoce á
sí propia, se toma como un sujeto de una proposicion, al
cual aplica el predicado de la existencia. El alma es principio de
su acto de conciencia; y así es producente; ella misma
está presentada en el acto de conciencia como un objeto, por
lo cual se podrá decir aunque inexactamente, que en el
órden ideal es producida; y de este modo será bajo
diferentes aspectos el principio y el término  de una
accion. Esta exposición mas ó menos fundada, seria
cuando menos razonable, inteligible siquiera; y su base, el
constituir la esencia del alma en el pensamiento, tendria en su
favor el voto de Descartes. Así, aunque no salvásemos
las palabras de Fichte, salvaríamos al menos sus ideas. Mas
por desgracia, el filósofo ha tenido buen cuidado de
cerrarnos esta salida, sus palabras no pueden ser mas
terminantes.

«Examinemos todavía la proposicion: yo soy
yo.

»El yo es puesto absolutamente: si se admite que el yo que
ocupa en la proposicion precedente el lugar del sujeto formal,
designa el yo puesto absolutamente; y que el yo que se encuentra en
el lugar del predicado, designa el yo existente; el juicio
que tiene un valor absoluto afirma que ambos son completamente una
misma cosa, ó puestos absolutamente; el yo existe porque se
ha puesto á sí mismo.»

Todo juicio implica identidad del predicado con el sujeto; pero
en la proposicion: yo soy yo; la identidad está no solo
implicada, sino explícitamente consignada; por cuya razon,
pertenece á la clase de las que se llaman idénticas,
porque su predicado no explica nada de la idea del sujeto, solo la
repite. ¿De dónde saca pues Fichte que el yo existe
porque se ha puesto á sí mismo? Hasta aquí no
tenemos sino que el yo diciendo: yo soy yo, se afirma á
sí mismo, y así se pone como sujeto y
predicado de una proposicion; pero es mas claro que la luz del dia
que  poner afirmando, no es poner
produciendo; por el contrario, el sentido comun y la razon
enseñan, que para la legitimidad de la afirmacion es
necesaria la existencia de la cosa afirmada. Confundir estas ideas,
tomando afirmar por poner produciendo, es una
monstruosidad inconcebible.

[133.] Explicando esto en una nota, añade Fichte lo
siguiente. «Lo mismo se verifica relativamente á la
forma lógica de toda proposicion. En la ecuación A=A,
la primera A es lo que es puesto en el yo, sea absolutamente como
el yo mismo, sea sobre un fundamento cualquiera, como todo no yo
determinado. El yo representa en esta el papel de sujeto absoluto,
por lo cual se llama á la primera A, sujeto. La segunda A
designa el yo haciéndose á sí mismo objeto de
la reflexion, como puesto en sí, porque él ha puesto
este objeto en sí. El yo que juzga, hace un predicado de
alguna cosa, nó propiamente de A, sino de sí mismo;
porque en sí mismo halla la A; y por esto la segunda A se
llama predicado. Así en la proposicion A=B, A es lo que es
puesto en el momento en que la proposicion es enunciada, y B lo que
era puesto anteriormente; la palabra es expresa el
tránsito del yo, del acto de poner á la reflexion
sobre lo que es puesto.»

¿Qué quiere decir Fichte con ese embrollo de ideas
y de lenguaje? ¿querrá significar que en esta
proposicion, el yo es sujeto y predicado, segun los diferentes
aspectos bajo los que se le considera? ¿querrá decir
que el yo en cuanto ocupa  el lugar de sujeto, expresa
simplemente la existencia, y que como predicado se ofrece cual un
objeto de reflexion? ¿qué entiende por la palabra
poner? si entiende producir de nuevo ¿cómo es posible
que una cosa que no es se produzca á si misma? si entiende
manifestarse, de suerte que el objeto manifestado pueda servir de
término lógico de una proposicion, entonces
¿por qué dice que el yo existe porque se pone
á sí mismo? Pero sigamos al filósofo aleman en
sus peregrinas deducciones.

[134.] «El yo de la primera acepcion y el de la segunda,
deben ser puestos como absolutamente idénticos el uno con el
otro: luego se puede convertir la proposicion precedente, y decir,
el yo se pone á sí mismo absolutamente porque existe,
se pone á sí mismo por el simple hecho de su
existencia, y existe simplemente porque es puesto.»

Sin haber definido la palabra poner, sin haber dicho nada mas
que lo que sabe todo el mundo: que el yo es el yo, infiere que el
yo existe porque se pone, y se pone porque existe; identifica la
existencia con el poner, sin reparar que eran necesarios cuando
menos algunos preliminares para atreverse á combatir de este
modo el sentido comun y la doctrina de todos los filósofos
incluso Descartes, que para la operacion exigen la existencia, y
reputan por contradictorio que una cosa pueda ser activa sin
existir. Pensaba Leibnitz que nada hay ni puede haber sin razon
suficiente;  pero gracias al autor de la Doctrina
de la ciencia, podremos poblar el mundo de los seres finitos
ó infinitos que nos viniere en talante; y cuando se nos
pregunte de dónde han salido diremos que se han puesto; y si
se nos importuna preguntándonos por qué se han
puesto, diremos porque existen; y si todavía se nos exige
que digamos por qué existen, responderemos, porque se han
puesto; de manera que pasaremos del poner al existir, y del existir
al poner, sin peligro de vernos jamás confundidos.

[135.] Esta filosofía que como se echa de ver, no tiene
nada de luminosa, le dejaba satisfecho á su autor hasta el
punto de proseguir con admirable serenidad diciendo: «estas
observaciones aclaran completamente el sentido en que
empleamos aquí la palabra yo; y nos suministran una
explicacion limpia y lúcida del yo, como sujeto
absoluto. El yo sujeto absoluto es este ser que existe
simplemente porque se pone á si mismo, como existente.
Es en cuanto se supone, y en cuanto es, en tanto se pone. El yo
existe pues absoluta y necesariamente para el yo. Lo que no existe
para sí mismo, no es yo.» El panteismo idealista no
puede ser establecido de una manera mas explícita y al
propio tiempo mas gratuita: se asombra uno de tener que ocuparse
seriamente de tamañas extravagancias. Pero ellas meten ruido
porque son desconocidas; y así conviene presentarlas al
lector tales como son, aun á riesgo de fatigarle.


[136.] Fichte cuidará de aclarar sus ideas, con el bien
entendido que cada aclaracion añade nuevos grados á
su oscuridad. Dejémosle continuar.

«Aclaracion.—Qué era yo, se preguntará,
antes que tuviese conciencia de mí mismo? La respuesta es
natural: yo no existia: porque no era yo; el yo no existe, sino en
cuanto tiene conciencia de sí mismo.—Proponer esta cuestion
es confundir el yo como sujeto con el yo como objeto
de la reflexion del sujeto absoluto; y esto es una inconsecuencia:
el yo se pone á sí mismo; se percibe en este caso
bajo la forma de la representacion, y solo entonces es alguna cosa,
un objeto; bajo esta forma la conciencia percibe un substratum que
es, bien que sin conciencia real, y que además es
concebido bajo forma corpórea. Esta manera de ser, es
la que se considera cuando se pregunta qué es el yo, es
decir el substratum de la conciencia; pero entonces sin advertirlo
se concibe el sujeto absoluto, como teniendo intuicion de este
substratum; y así, casi sin notarlo, se tiene á la
vista aquello de que se queria prescindir, y se cae en
contradiccion. No se puede pensar nada, sin pensar su yo, como
teniendo conciencia de sí mismo, no se puede jamás
hacer abstraccion de su conciencia; por consiguiente no es dable
responder á semejantes cuestiones, porque no es posible
suponerlas cuando se entiende uno consigo mismo.»

Que antes de tener conciencia de sí propio, el
 yo no existe como objeto de su
reflexion, es una verdad palpable; antes de pensarse á
sí mismo no se piensa á sí mismo;
¿quién lo duda? pero la dificultad está en si
el yo es algo, independientemente de su propia reflexion, ó
de su objetividad para sí mismo; esto es, si en el yo se
encuentra algo mas que el ser pensado por sí mismo. La
cuestion no es contradictoria; sino que se ofrece naturalmente
á la razon y al sentido comun; porque tanto la razon como el
sentido comun se resisten á tomar por cosas
idénticas: ser conocido y existir; conocerse y producirse.
No se trata en la actualidad de si tenemos ó nó idea
clara del substratum de la conciencia; pero es curioso lo
que nota el filósofo aleman, de que cuando no concebimos al
yo como objeto de reflexion, lo concebimos bajo una forma
corpórea. Esto es confundir la imaginacion con las ideas,
cosas muy diferentes como he demostrado en otro lugar (Lib. IV,
desde el Cap. I, hasta el X).

[137.] Resulta de la doctrina de Fichte que la existencia del yo
consiste en ponerse á sí mismo, por medio de la
conciencia; y que si esta no existiese, el yo no existiria. En tal
caso, ser y conocerse es una misma cosa. Aunque podrian pedirse
á Fichte las pruebas de una asercion tan extravagante, me
limitaré á insistir en la dificultad que él
mismo se propone, y que elude confundiendo las ideas.
¿Qué seria el yo si no tuviese conciencia de
sí mismo? si existir es tener conciencia,  cuando
no hay conciencia, no hay existencia. Responde Fichte que el yo sin
conciencia no es el yo, en cuyo caso no existe; pero que la
objecion supone una cosa imposible, cual es, el prescindir de la
conciencia. «Nada se puede pensar, dice, sin pensar su yo,
como teniendo conciencia de sí propio; no se puede
jamás hacer abstraccion de su conciencia.» Repito que
con estas palabras no se suelta la dificultad, se la elude.
Prescindo ahora de si la conciencia es lo mismo que la existencia;
pero lo cierto es que nosotros concebimos un instante en que el yo
no tenga conciencia de sí mismo. ¿Este concepto ha
sido realizado nunca? esto es, ha habido un instante en que el yo
no haya tenido conciencia de sí propio? sí ó
nó? Admitiendo dicho instante, admitimos tambien que en el
mismo instante el yo no existía; luego no ha podido existir
nunca, á no ser que conceda Fichte que el yo dependa de un
ser superior y por tanto admita la doctrina de la creacion. Si no
admitimos dicho instante, el yo ha existido siempre, y con
conciencia de sí propio; luego el yo es una inteligencia
eterna é inmutable, luego es Dios. Este argumento no tiene
salida para Fichte. Aquí no cabe la distincion entre el yo
como sujeto y como objeto; se trata del yo con conciencia, con esa
conciencia en que el filósofo aleman hace consistir su
existencia; y de esto se pregunta si ha existido siempre ó
nó; en el primer caso, el yo es Dios; en el segundo,
ó se debe reconocer la creacion ó admitir
 que un ser que no existe se da la
existencia á sí mismo.

[138.] Fichte no retrocede ante la primera consecuencia, y
aunque no llama Dios al yo, le concede sus atributos. «Si el
yo no existe sino en cuanto se pone, no existe sino cuando se pone;
y no se pone sino cuando existe.—El yo es para el yo.—Pero
si él se pone á sí mismo absolutamente, en
cuanto existe; se pone necesariamente y existe
necesariamente para el yo; yo no existo sino para
mí; pero para mí existo necesariamente,
(diciendo para mí, yo pongo mi ser).

«Ponerse á sí mismo y ser, son hablando del
yo, completamente idénticos. La proposicion: yo soy, porque
me he puesto á mí mismo; se puede expresar
así: yo soy absolutamente porque soy.

»El yo poniéndose, y el yo existiendo, son
completamente idénticos: son una sola y misma cosa. El yo es
aquello por lo cual se pone; y él se pone aquello que es.
Así yo soy absolutamente lo que soy.

»La expresion inmediata del acto que acabamos de
desenvolver, seria la fórmula siguiente: yo soy
absolutamente; es decir, yo soy absolutamente, porque soy para
mí; y soy absolutamente lo que soy para mí.

»Si se quisiese que precediera á la ciencia del
conocimiento la enunciacion de este acto; hé aquí
á poca diferencia, en qué términos deberia ser
expresado; el yo pone primitiva y absolutamente  su
propio ser» (Ciencia del conocimiento P. 1, §.
1).

En tan extravagante lenguaje solo resulta claro un hecho, y es,
el panteismo profesado abiertamente por Fichte; la divinizacion del
yo; y por consiguiente la absorcion de toda realidad en el yo. El
yo deja de ser un espíritu limitado; es una realidad
infinita. Fichte no lo niega; «el yo se determina á
sí mismo, se concede al yo la totalidad absoluta de la
realidad, porque es puesto absolutamente como realidad, y
ninguna negacion es puesta en él» (2. p.
§. 4. Letra B).

«Hay realidad puesta en el yo, por consiguiente el yo debe
ser puesto respecto á la realidad como totalidad
absoluta (es decir como una suma que comprende todas las
demás sumas y puede ser la medida de todas) y hasta
primitiva y absolutamente, si la síntesis que acabamos de
exponer problemáticamente es posible; y la contradiccion
debe ser resuelta de una manera satisfactoria.

»Así el yo pone absolutamente y sin ninguna
condicion posible, la totalidad absoluta de la realidad como
una suma sobre la cual es absolutamente imposible que haya una
mayor; y este máximum absoluto de la realidad
él le pone en sí mismo; todo lo que es puesto
en el yo, es realidad, y todo lo que es realidad es puesto en el
yo....

»La nocion de la realidad es idéntica á la
de  actividad; toda realidad está
puesta en el yo; es decir, toda actividad es puesta en él; y
recíprocamente, toda realidad en el yo, es decir el yo, no
es mas que actividad; él no es yo sino en cuanto es activo,
y en cuanto no es activo es el no yo» (Ibid. letra
D).

«No hay realidad sino en el entendimiento; él es la
facultad de lo real; lo ideal se hace real en él» (2.
p. Deduccion de la representacion, §. 3).

«El yo no es sino lo que él se pone, es infinito,
es decir se pone infinito. . . . . . . . . . . .

«Sin la infinidad del yo, sin una facultad productiva cuya
tendencia sea ilimitada é ilimitable, no podria explicarse
la posibilidad de la representacion» (2. p. Deduccion de la
representacion, p. 148 y 152).

[139.] Demos una ojeada á ese conjunto de delirios. La
psicología parte de un hecho fundamental: el testimonio de
la conciencia. El espíritu humano no puede pensar sin
hallarse á sí propio; el punto de partida de sus
investigaciones psicológicas es la proposicion, yo pienso:
en ella se encuentra la identidad de que nos habla Fichte: el yo es
el yo. Todo pensamiento desde el momento que existe, se siente
sometido á una ley; la percepcion de toda cosa lleva consigo
la percepcion explícita ó implícita de la
identidad de la misma cosa. En este sentido la fórmula mas
simple en que podemos expresar la ley primera de nuestra percepcion
es esta: A es A; pero fórmula tan estéril como
simple; de suerte que  no se alcanza por qué se
pretende levantar sobre ella nada menos que un sistema
filosófico. En el fondo de esta fórmula, supuesto que
se la enuncie, está envuelta la existencia del yo
enunciante; no se puede enunciar que A es A, si no hay un ser en
que se ponga la relacion de la identidad. Por lo mismo que la
proposicion A = A es verdadera, es necesario suponer un A, ó
un ser donde exista. Una verdad puramente ideal sin fundamento en
una verdad real, es un absurdo como demostramos y explicamos
largamente en otro lugar (Lib. IV, Cap.s
XXIII, XXIV, XXV, XXVI, XXVII, y Lib. V,
Cap.s VII y VIII).

[140.] Pero la existencia de una verdad ideal en cuanto
está representada en nosotros, es decir, en cuanto es un
hecho de nuestra conciencia, no es necesaria sino
hipotética, existe mientras existe; mas cuando existe puede
no existir; y cuando no existe puede existir. De la existencia no
se puede inferir la necesidad; el testimonio de la conciencia se
limita á cerciorarnos del hecho; pero en esta misma
conciencia no encontramos ningun indicio de que este hecho sea
necesario, de que no haya dependido de un agente superior; muy al
contrario, el sentimiento de nuestra debilidad, la brevedad del
tiempo á que se extienden los recuerdos de nuestra
conciencia, la interrupcion natural y periódica que en ella
experimentamos durante el sueño; todo manifiesta que el
hecho de la conciencia no es necesario, y que el ser que lo
experimenta ha comenzado  de poco tiempo atrás su
existencia, y que podria perderla, siempre que dejase de
conservársela el ser infinito. El yo que sentimos en
nosotros, se conoce á sí propio, se afirma; esta
palabra ponerse, no puede significar nada racional, sino que
el yo afirma su existencia; pero este conocer no es producirse;
quien asienta semejante monstruosidad tiene obligacion de
probarla.

[141.] En verdad que se necesita toda la serenidad de Fichte
para pretender convertir en ciencia un conjunto de absurdos y
extravagancias tales como acabamos de ver. Estaba reservado
á los tiempos modernos el tener que ocuparse seriamente de
un sistema, cuya existencia creerán con dificultad los que
lean la historia de las aberraciones del espíritu humano. El
sistema de Fichte está juzgado por todos los hombres
pensadores; y para hacerle caer en el olvido no hay medio mas
seguro que exponerlo á los ojos del lector juicioso.

[142.] Establecida la existencia necesaria y absoluta del yo, se
propone Fichte demostrar que del yo sale el no yo; es decir, todo
lo que no es el yo. «El no yo no puede ser puesto sino en
tanto que en el yo (en la conciencia idéntica) hay puesto un
yo, al cual pueda ser opuesto. El no yo debe ser opuesto en la
conciencia idéntica, por consiguiente el yo debe ser puesto
allí, en cuanto debe ser puesto allí el no yo....
 »Si yo=yo, todo lo que es puesto,
es puesto en el yo.... El yo y el no yo son ambos igualmente
productos de acciones primitivas del yo; y la conciencia misma
es un producto semejante de la primera accion originaria del yo: el
acto por el cual el yo se pone á sí mismo.»

Hé aquí pues que el no yo, es decir, eso
que llamamos mundo externo, y todo cuanto no es el yo, nace segun
Fichte del yo; la distincion entre una cosa y otra, es una ilusion
pura; un juego de relaciones con que el yo se concibe como no yo en
cuanto se limita; pero tanto el yo como el no yo, son cosas
absolutamente idénticas. «El yo y el no yo en cuanto
son puestos idénticos y opuestos por la nocion de la
limitacion recíproca, son algo en el yo (accidentes) como
substancias divisibles, puestas por el yo, sujeto absoluto,
ilimitable, al cual nada es idéntico y nada es opuesto.—Por
lo cual todos los juicios cuyo sujeto lógico es el yo
limitable ó determinable, ó alguna cosa que defina el
yo, deben ser limitados ó definidos por alguna cosa mas
elevada; pero todos los juicios cuyo sujeto lógico es el yo
absolutamente ilimitable, no pueden ser determinados por nada mas
elevado; porque el yo absoluto no es determinado por nada, ellos
son fundados y definidos absolutamente por sí mismos»
(1. p. §. 3). Hé aquí el último resultado
del sistema de Fichte, el yo convertido en un ser 
absoluto que no es determinado por nada superior, en un sujeto
ilimitado é ilimitable, en un ser infinito, en Dios.

De este sujeto absoluto dimana todo. «En cuanto el yo se
pone como infinito, no se dirige mas que sobre el yo, y su
actividad es el fundamento y forma de todo ser; el yo es pues
infinito en cuanto su actividad vuelve sobre sí mismo, y
bajo este aspecto su actividad es infinita, porque su producto es
infinito (producto infinito, actividad infinita: actividad
infinita, producto infinito); aquí hay un círculo mas
nó vicioso; esto es un círculo del que la razon no
puede salir, porque expresa lo que es absolutamente cierto para
sí mismo; producto, actividad, agente son una sola y
misma cosa; y no los distinguimos sino para expresarnos; esto es,
únicamente la pura actividad del yo, únicamente el
puro yo que es infinito; la actividad pura es la que no
tiene ningun objeto, que vuelve constantemente sobre ella
misma.

«En cuanto el yo se pone límites, y se pone en
estos límites, su facultad de poner no se dirige
inmediatamente sobre sí mismo; se dirige sobre un no yo que
debe serle opuesto....

¿Cómo resumiremos esta
doctrina? con las mismas palabras de Fichte. «En cuanto el yo
es absoluto, es infinito é ilimitado, él pone todo
lo que existe, y lo que él no pone no existe para él,
y fuera de él no hay nada. Todo lo que él
pone lo  pone como el yo; y él pone el yo
como todo lo que él pone; por consiguiente el yo bajo este
aspecto abraza en sí toda realidad, es decir una realidad
infinita é ilimitada. En cuanto el yo se opone un no yo,
pone necesariamente límites, y se pone á sí
mismo en estos límites. Él reparte entre el yo y el
no yo la totalidad de lo que es puesto en general» (3. p.
Principios del conocimiento práctico § 5, II, p.
199).

[143.] Así destruye Fichte en pocas palabras la realidad
del mundo externo, convirtiéndole en una modificacion
ó desarrollo de la actividad del yo; ¿será
necesario detenerse mas en impugnar una doctrina tan monstruosa, y
que se establece sin ninguna prueba? Creo que nó:
mayormente, cuando tenga asentada sobre principios sólidos
la demostracion de la existencia de un mundo externo, y lleno
explicados el orígen y carácter de los hechos de
conciencia, sin necesidad de recurrir á tan absurdas
extravagancias (Lib.s II, III y IV).




CAPÍTULO XIX.

RELACIONES DEL SISTEMA DE FICHTE CON LAS DOCTRINAS DE
KANT.

[144.] Ya llevo explicado (Lib. III, cap. XVII) como el sistema
de Kant conduce al de Fichte; cuando se asienta un principio
peligroso nunca falta un autor bastante atrevido para sacar las
consecuencias, sean cuales fueren. El autor de la Doctrina de la
ciencia extraviado por las doctrinas de Kant establece un
panteismo el mas extravagante que hasta ahora se ha excogitado. Al
concluir su obra dice que ha conducido al lector al punto donde
Kant le toma; mas bien hubiera podido decir que toma al lector
donde Kant le deja. El autor de la Crítica de la razon pura,
convirtiendo el espacio en un hecho puramente subjetivo, destruye
la realidad de la extension, y abre la puerta á los que
quieren hacer surgir del yo la naturaleza toda; y haciendo del
tiempo una simple forma del sentido interno, induce á
considerar la sucesion de los fenómenos en el tiempo, como
meras modificaciones del yo á cuya forma se
refieren.

[145.] Pero, ¿es por ventura necesario el andar en busca
de deducciones, cuando el mismo filósofo en medio de su
obscuridad y de su lenguaje enigmático, no deja de consignar
de la manera  mas terminante esta monstruosa
doctrina? Oigámosle como habla en su Lógica
trascendental, seccion tercera, donde se propone explicar la
relacion del entendimiento á los objetos en general, y
á la posibilidad de conocerlos à priori.
«El órden y la regularidad en los fenómenos,
eso que nosotros llamamos naturaleza, es pues nuestra propia
obra: nosotros no la encontraríamos allí, si
nosotros no la hubiésemos puesto por la naturaleza de
nuestro espíritu; porque esta unidad natural, debe ser una
unidad necesaria, es decir una cierta unidad à priori
del enlace de los fenómenos; ¿pero cómo
podríamos nosotros producir una unidad sintética
à priori, si no hubiese en los manantiales primitivos
de nuestro espíritu razones subjetivas de semejante unidad
à priori, y si estas condiciones subjetivas no fuesen
al mismo tiempo valederas objetivamente, ya que ellas son
los fundamentos de la posibilidad de conocer en general un objeto
en la experiencia?» ¿Quién no ve bosquejado en
estas palabras el sistema de Fichte que hace nacer del yo el no
yo, es decir el mundo, y que no da mas valor á la
naturaleza que el que puede recibir del mismo yo?

[146.] Todavía está mas expreso el autor de la
Crítica de la razon pura; hé aquí cómo
explica la naturaleza y las atribuciones del entendimiento.
«Hemos definido mas arriba el entendimiento de diferentes
maneras, le hemos llamado una espontaneidad del conocimiento (por
oposicion á la  receptividad de la sensibilidad) una
facultad de pensar, ó bien una facultad de los conceptos
ó de los juicios; definiciones todas que bien explicadas, no
son mas que una sola. Ahora podemos caracterizarle como la
facultad de las reglas. Este signo es mas fecundo, y se
acerca mas á la esencia de la cosa: la sensibilidad nos da
formas (de la intuicion) y el entendimiento reglas. Este se aplica
siempre á observar los fenómenos para hallar en ellos
alguna regla. Las reglas si son objetivas (si por consiguiente se
ligan necesariamente al conocimiento del objeto) se llaman leyes.
Aunque nosotros conozcamos muchas leyes por experiencia, estas
leyes sin embargo no son mas que determinaciones particulares de
otras leyes superiores, entre las cuales las mas elevadas (á
las que todas las demás están sometidas) proceden
à priori del entendimiento mismo, y no son tomadas de la
experiencia, antes al contrario dan á los fenómenos
su legitimidad, y deben por esta misma razon hacer posible la
experiencia. El entendimiento pues, no es simplemente una facultad
de hacerse reglas, comparando fenómenos; es hasta la
legislacion para la naturaleza; es decir que sin el entendimiento,
no habria naturaleza ó unidad sintética de la
diversidad de los fenómenos, segun ciertas reglas. Porque
los fenómenos como tales, no pueden existir fuera de
nosotros; por el contrario solo existen en nuestra sensibilidad;
pero esta como objeto del conocimiento en una experiencia, con todo
lo que  ella puede contener, no es posible sino
en la unidad de la apercepcion. La unidad de la apercepcion es el
fundamento trascendental de la legitimidad necesaria de todos los
fenómenos en una experiencia; esta misma unidad de la
apercepcion con relacion á la diversidad de las
representaciones (para determinarla partiendo de una sola) es la
regla; y la facultad de estas reglas es el entendimiento. Todos los
fenómenos pues como experiencias posibles, están
à priori en el entendimiento; y de él sacan su
posibilidad formal, del mismo modo que están á
título de puras intuiciones en la sensibilidad; y no son
posibles sino por ella con relacion á la forma.»

En la Idea sumaria de la legitimidad y de la única
posibilidad de la deduccion de los conceptos intelectuales
puros, pretende Kant no solo que los objetos de nuestro
conocimiento no son cosas en sí, sino que es imposible que
lo sean, so pena de que no podamos tener conceptos à
priori. Y añade que la representacion misma de todos
estos fenómenos, por consiguiente todos los objetos de que
podemos ocuparnos, están todos en el yo, es decir son
determinaciones de mi yo idéntico, lo cual expresa la
necesidad de una unidad universal de estas determinaciones en una
sola y misma apercepcion.

[147.] De los pasajes anteriores se infiere con toda claridad
que el sistema de Fichte, ó sea el panteismo idealista que
lo reduce todo á modificaciones del yo, se halla de acuerdo
con los principios  establecidos en la Crítica de la
razon pura, y aun se le encuentra expresamente consignado, por mas
que no forme el objeto principal de la obra. En obsequio de la
imparcialidad, no puedo menos de recordar lo que llevo dicho en la
nota tercera al libro tercero, sobre las explicaciones con que el
filósofo aleman procura rechazar estas consecuencias.
Allí puede ver el lector las mismas palabras de Kant; y dejo
á su buen juicio el fallar sobre la solidez de la
defensa.

[148.] Como quiera, mi opinion sobre el enlace del moderno
panteismo con la Crítica de la razon pura, está
confirmado por los mismos alemanes: «de allí, de
aquellas profundidades, dice Mr. de Rosenkranz hablando de la
Crítica de la razon pura, los resultados de la
estética y de la lógica trascendental reciben para
los grandes problemas de la teología, de la
cosmología, de la moral, de la psicología, una
importancia nueva, y que no sospechan siquiera los sentidos
groseros de la mayor parte de sus aficionados. Ellos no conocen
nada del encadenamiento que une la Teoría de la ciencia
de Fichte, el Sistema del idealismo trascendental de Schelling,
la Fenomenología y la Lógica de Hegel, la
Metafísica de Herbart, con la Crítica de Kant....
«Puede decirse en particular que los ingleses y los franceses
no entenderán nada el desarrollo de la filosofía
alemana despues de Kant, hasta que habrán penetrado la
Crítica de la razon pura,  porque nosotros los
alemanes dirigimos siempre allí nuestras miradas....
»Así como para orientarse en el laberinto de las
calles de una gran ciudad, sirven las casas, los palacios, los
templos, pero mas aun las torres que lo dominan todo; así en
la filosofía contemporánea, en el enredo de sus
querellas, no se puede dar un solo paso seguro, si no se tiene fija
la vista sobre la Crítica de Kant. Fichte,
Schelling, Hegel y Herbart, hicieron de esta obra su gran
centro de operaciones tanto para el ataque como para la
defensa» (Prefacio á la edicion de Leipzig de
1838).

[149.] No quiero decir con esto que los filósofos
alemanes posteriores á Kant no hayan añadido algo
á la Crítica de la razon pura; ya tengo observado
(Lib. I, cap. VII) que la mayor obscuridad que se encuentra en las
obras de Fichte depende de que fué mas allá que Kant
prescindiendo de toda objetividad así externa como interna,
y colocándose en no sé qué acto primitivo
puro, de donde quiere que salga todo; á diferencia del autor
de la Crítica de la razon pura, cuyos trabajos no anonadaban
tan absolutamente la objetividad del mando interior; por cuyo
motivo sus observaciones son menos incomprensibles, y aun ofrecen
acá y acullá algunos puntos luminosos; solo me he
propuesto manifestar la trascendencia funesta de las obras de Kant,
para prevenir á los incautos que juzgándole de oidas,
se inclinan á considerarle como el restaurador  del
espiritualismo y de la sana filosofía, cuando en realidad es
el fundador de las escuelas mas disolventes que nos ofrece la
historia del espíritu humano; y aun seria uno de los
escritores mas peligrosos que existieron jamás, si la
obscuridad de sus conceptos aumentada todavía con la
obscuridad de la expresion, no hiciese insoportable su lectura
á la inmensa mayoría, aun de los versados en los
estudios filosóficos.



CAPÍTULO XX.

CONTRADICCION DEL PANTEISMO CON LOS HECHOS PRIMORDIALES DEL
ESPÍRITU HUMANO.

[150.] No sé cómo puede inclinarse al panteismo
ningun filósofo que haya meditado sobre el espíritu
humano. Cuanto mas se profundiza en ese yo, de donde se
quiere sacar tan absurdo sistema, tanto mas se descubre la
contradiccion en que se halla el panteismo, con respecto á
las ideas, y á los hechos mas primordiales de nuestro
espíritu. Voy á desenvolver esta observacion en una
reseña, que podrá ser muy breve, á causa de
versar sobre puntos examinados ya largamente en sus lugares
respectivos.

[151.] Ya hemos visto (Lib. VI. Cap. V), que la idea de
número se encuentra en todos los entendimientos;
 y la experiencia nos enseña que
la empleamos, explícita ó implícitamente en
casi todas nuestras palabras. Apenas hablamos sin usar del plural;
y este no significa nada si no presupone la idea del número.
El panteismo reduce todo lo existente á la unidad absoluta;
la multiplicidad, ó no existe realmente, ó se limita
á fenómenos que á juicio de algunos
partidarios de dicho sistema no contienen realidad de ninguna
especie, y que en opinion de todos los panteistas, no pueden
contener ninguna realidad substancial. Segun ellos pues la idea de
número, ó carece de toda correspondencia en la
realidad, ó se refiere tan solo á modos de ser,
á varias manifestaciones del mismo ser, y por tanto no se
extiende á los seres mismos, pues que en dicho sistema no
hay mas que un ser solo. Si esto es así ¿cómo
es que la idea de número existe en nuestro entendimiento?
¿cómo es que concebimos no solo muchos modos de ser,
sino muchos seres? En el sistema de los panteistas no solo no hay
multiplicidad de seres, sino que es imposible que la haya;
¿por qué pues habrá en nuestro entendimiento
este vicio radical que nos induce por necesidad á concebir
posible la multiplicidad de cosas, cuando esta multiplicidad
es absurda? ¿por qué este defecto ideal se
hallará confirmado por la experiencia, la cual tambien por
necesidad nos induce á creer que hay muchas cosas
distintas?

[152.] En el sistema panteista nuestro entendimiento
 no será mas que una
modificacion, una manifestacion de la substancia única;
así será inexplicable ese desacuerdo entre el
fenómeno y la realidad; ese error necesario á que un
fenómeno de la substancia, nos induce con respecto á
la misma substancia. Siendo nosotros una pura manifestacion de la
unidad, ¿por qué hallamos en nosotros como un hecho
primitivo, la idea de la multiplicidad? ¿por qué esa
contradiccion continua entre el ser y sus apariencias? Si todos
somos una misma unidad, ¿de dónde nos viene la idea
del número? Si los fenómenos de la experiencia no son
mas que evoluciones por decirlo así de esta misma unidad,
¿por qué nos sentimos irresistiblemente inclinados
á poner multiplicidad en los fenómenos y á
multiplicar las cosas en que suceden?

[153.] La idea de distincion, opuesta á la de identidad,
es tambien fundamental en nuestro espíritu (Lib. V,
Cap.s IX y X); sin embargo el panteismo
no le otorga ninguna correspondencia en la realidad. Si no hay mas
que un ser, si todo es idéntico, no hay nada distinto; la
idea de distincion es una pura quimera. En el sistema panteista, la
distincion no solo no existe, sino que es imposible; luego la idea
de distincion es absurda; luego uno de los hechos primitivos de
nuestro espíritu es una contradiccion.

[154.] Los juicios negativos forman una buena parte del caudal
de nuestro entendimiento; Lib. V. Cap. IX): el panteismo los
destruye. En  este sistema nunca puede ser verdadera
la proposicion: A no es B; porque si todo es idéntico, no se
podrá negar una cosa de otra, no habrá cosas
distintas, no habrá una y otra; todo
será uno; el juicio negativo deberá limitarse
á lo siguiente; en realidad A es lo mismo que B; solo hay la
apariencia de la distincion; B es el mismo A, que es ó se
presenta de diferente modo.

[155.] La idea de relacion es tambien absurda en el sistema
panteista: no hay relacion sin extremo de referencia,
y no hay referencia sin distincion. Segun los panteistas, el sujeto
referido y el extremo de la referencia, son absolutamente
idénticos; no hay pues relaciones verdaderas sino aparentes;
y así nos encontramos con otro hecho primitivo de nuestro
entendimiento radicalmente absurdo, porque está en
contradiccion con la realidad y hasta con la posibilidad.

[156.] El sosten de todos nuestros conocimientos, el principio
de contradiccion: es imposible que una cosa sea y no sea á
un mismo tiempo, carece de sentido, no tiene ninguna aplicacion
real ni posible, si se admite la doctrina panteista. Cuando decimos
que es imposible que una cosa sea y no sea á un mismo
tiempo, entendemos que hay posibilidad de un no ser; por
manera que en nuestro entendimiento la idea de ser no es exclusiva
de la del no ser, sino con respecto á una misma cosa y
á un mismo tiempo. Si no hay mas que un ser solo, y es
imposible todo ser que no sea el mismo, resulta que la idea de no
ser  es absolutamente contradictoria, y que
todas las proposiciones en que se la expresa son absurdas. En tal
caso no hay ni puede haber mas que un ser que lo es todo; á
él no se le puede aplicar nunca la negacion de ser; esta
negacion pues será absolutamente absurda, y por consiguiente
hallamos en nuestro entendimiento otra idea absolutamente
contradictoria.

[157.] La idea de contingencia es tambien contradictoria
admitido el panteismo: todo lo que puede ser es; y todo lo que no
existe es imposible; luego cuando nosotros distinguimos la
contingencia de la necesidad, estamos en contradiccion con la
realidad y la posibilidad. Hénos aquí pues con otra
ilusion primordial de nuestro espíritu; la cual nos ofrece
como posible y aun existente, lo que en sí mismo es
absurdo.

[158.] Las ideas de finito é infinito tampoco pueden
coexistir en el sistema panteista. Una de ellas es contradictoria;
si el ser único es infinito, no hay ni puede haber nada
finito, luego la oposicion entre lo finito y lo infinito es una
quimera de nuestro espíritu á la que nada corresponde
en la realidad. No habrá mas que una sola cosa; esta
será ó finita ó infinita; en ambos casos uno
de los extremos desaparece, una de las ideas es contradictoria,
pues que está en oposicion con una necesidad absoluta.

[159.] El sistema de la unidad absoluta destruye la idea del
órden: en esta idea se encierra la disposicion de cosas
distintas, distribuidas de la  manera conveniente para
conspirar á un fin. En faltando la distincion no hay
órden, y la distincion es imposible, si hay unidad absoluta.
Ello es sin embargo que una de las ideas fundamentales de nuestro
espíritu es la del órden; la unidad literaria, la
artística y en general la de toda belleza sensible, es
unidad de órden; sustituid á esta la unidad absoluta
y se anonadan todas las bellezas de la imaginacion; el arte es
absorbido por el caos.

[160.] Excusado es añadir que el panteismo mata la
libertad de albedrío: esa libertad de que tenemos conciencia
tan clara, tan viva, y que acompaña todos los momentos de
nuestra existencia. En este monstruoso sistema, la unidad absoluta
es inseparable de la necesidad absoluta; lo existente y lo posible
se confunden; nada de lo que es, puede dejar de ser; nada de lo que
no es, puede ser. La acción nacerá de la substancia
única en un desarrollo espontáneo;
entendiéndose por espontaneidad, la ausencia de una causa
externa; pero esta accion no podrá menos de haber existido,
será por decirlo así una irradiacion de la substancia
única, á la manera que la luz brota de los cuerpos
luminosos. Sin libertad de albedrío el mérito es un
absurdo; un ser que obra por necesidad absoluta, no puede tener
mérito ni demérito. Entonces son inútiles las
leyes, los premios y castigos; y la historia de los individuos como
de la humanidad entera, se reduce á la historia de las fases
de la substancia  única, que se va desenvolviendo
eternamente con sujecion á condiciones absolutamente
necesarias, que no tienen mas fundamento que ella misma.

[161.] El panteismo no solo mata la libertad de albedrío,
sino que hace incomprensibles todas las afecciones que se refieren
á otro. Si no hay mas que un ser, ¿qué
significan los sentimientos de amor, de respeto, de gratitud, y en
general, todos cuantos suponen una persona distinta del yo
que los experimenta? Estas afecciones, por mas que supongan
término distinto, no lo tendrán; y aunque parezcan
proceder de principios diferentes, nacerán de uno solo. El
hombre que ama á un hombre, y aborrece á otro,
será el mismo yo que se ama y se aborrece á
sí mismo; las apariencias indicarán diversidad, y
oposicion; pero en el fondo no habrá mas que unidad,
identidad. ¿Quien es capaz de devorar semejantes
absurdos?

[162.] Así el panteismo despues de haber destruido al
hombre intelectual, aniquila al hombre moral; despues de haber
declarado contradictorias las ideas mas fundamentales de nuestro
espíritu, nos arrebata el hecho mas precioso de nuestra
conciencia: la libertad de albedrío; hasta destruye los
sentimientos del corazon; negando nuestra individualidad nos arroja
á todos en el hondo abismo de la substancia única,
del ser absoluto, confundiéndonos, identificándonos
con él disolviendo así nuestra existencia propia como
 se disipan las moléculas de un
grano de polvo en la inmensidad del espacio.



CAPÍTULO XXI.

RÁPIDA OJEADA SOBRE LOS PRINCIPALES ARGUMENTOS DE LOS
PANTEISTAS.

[163.] Los argumentos principales en que se apoya el panteismo,
se fundan en la unidad de la ciencia, la universalidad de la idea
del ser, lo absoluto y exclusivo de la de substancia, lo absoluto y
exclusivo de la nocion de lo infinito.

[164.] La ciencia debe ser una, dicen los panteistas, y no puede
serlo completamente, si no hay unidad de ser. La ciencia debe ser
cierta; y no puede haber certeza absoluta, si no hay identidad del
ser que conoce con la cosa conocida.

La solucion de estas dificultades consiste en negar las
proposiciones gratuitas en que estriban.

No es exacto que la ciencia humana deba ser una, ni es verdad
que para la unidad de la ciencia se necesite la unidad del ser.
Ambas proposiciones deben probarlas los panteistas: para triunfar
en la discusion no basta afirmar; lejos de que ninguna esté
debidamente probada, la razon y la experiencia enseñan todo
lo contrario. No es necesario repetir aquí lo que llevo
expuesto largamente  al tratar de la posibilidad y
existencia de la ciencia trascendental, así en el
órden intelectual absoluto como en el humano. (Lib. I,
Cap.s IV, V, VI, VII).

La segunda proposicion que exige la identidad del sujeto que
conoce con el objeto conocido, tampoco necesito combatirla
aquí. En el lugar correspondiente he manifestado que el
sistema de la identidad universal no sirve para explicar el
problema de la representacion, y he probado con razones
incontestables, que á mas de las representaciones de
identidad, hay las de causalidad é idealidad (Lib. I, desde
el Cap. VIII, hasta el XV). El valor objetivo de las ideas en
cuanto distintas de los objetos, tambien lo tengo demostrado
fundándome en la unidad de conciencia (Lib. I, Cap.
XXV).

Las doctrinas de Kant que conducen á convertir el mundo
externo en un hecho puramente subjetivo, y que por tanto dan
orígen al idealismo trascendental de Fichte, están
refutadas en el libro II donde se demuestra la objetividad de las
sensaciones; en el III donde se manifiesta la realidad de la
extension, y en el VII donde se prueba que el tiempo no es una pura
forma del sentido interno.

[165.] El argumento fundado en la idea de la universalidad del
ente, esto es, en que no puede haber mas que un ser porque la idea
de ser es absoluta y lo abraza todo, es un sofisma en que se hace
tránsito del órden ideal al real
convirtiéndose  en un ser absoluto una idea abstracta
é indeterminada. Para formar concepto cabal de dicha idea y
de sus relaciones con la realidad, véase lo que se dijo en
el libro V al tratar de la idea del ente.

[166.] Spinosa, Fichte, Cousin, Krause, y cuantos han
enseñado el panteismo, bajo una ú otra forma, todos
parten de una errada definicion de la substancia. Nunca se puede
encarecer demasiado la necesidad de adquirir ideas claras y
distintas sobre esta definicion; porque es indudable, que
aquí se encuentra el orígen del error de los
panteistas y el secreto para no dejarles adelantar un solo paso.
Cuando se profundizan bien los principios, se sorprende uno al
contemplar en su desnudez la insubsistencia de sistemas que tanto
ruido meten en las escuelas filosóficas. No se pierdan nunca
de vista las doctrinas resumidas en el capítulo XIV.

[167.] Con la importancia y trascendencia de la definicion de la
substancia, compite la de la nocion de lo infinito. Es increible lo
que se abusa de esta palabra, sin cuidarse de explicar ni sus
diferentes sentidos, ni su orígen, ni la legitimidad de sus
aplicaciones. Todos cuantos argumentos pretenden fundar los
panteistas en la idea de lo infinito, se desvanecen como el humo,
si se comprenden á fondo, el carácter, orígen
y aplicaciones de dicha idea (Véase todo el libro XIII).

[168.] Terminaré con una observacion. Estoy profundamente
convencido, de que los sistemas  mas funestos en
filosofía, nacen en buena parte de la confusion de las
ideas; de la superficialidad con que se examinan los puntos mas
fundamentales de la ontología, ideología y
psicología. Mi idea dominante en la presente obra, es
prevenir este daño; por cuya razon, me extiendo tanto en la
parte de filosofía fundamental, prescindiendo en
cuanto me es posible, de las cuestiones secundarias. Estas se
resuelven por sí mismas y bien, cuando se tiene un
conocimiento claro y exacto de las ideas fundamentales de la
ciencia humana (II). 




LIBRO DÉCIMO.

NECESIDAD Y CAUSALIDAD.



CAPÍTULO I.

NECESIDAD.

[1.] Los seres se dividen en dos clases: necesarios y
contingentes: el necesario es el que no puede menos de ser, el
contingente es el que puede ser y dejar de ser. En estas
definiciones está dicho todo; pero su laconismo no permite
que se entienda fácilmente todo lo que se expresa en ellas.
La necesidad y la contingencia se refieren á diferentes
aspectos, los que pueden dar lugar á consideraciones muy
diversas. Esto exige que analicemos con detencion las ideas
expresadas.

[2.] ¿Qué se entiende por necesidad? En general se
llama necesario lo que no puede menos de ser; pero la expresion
no puede, se toma en diferentes sentidos: moral, como cuando
se dice: no puedo menos de cumplir este deber; físico,
 como en esta proposicion: un
paralítico no puede moverse; metafísico, como en esta
otra: el triángulo no puede ser un cuadrilátero. En
el primer ejemplo, el obstáculo se funda en la ley; en el
segundo, nace de la naturaleza; en el tercero, surge de la misma
esencia de las cosas. En todos los supuestos, la necesidad envuelve
la imposibilidad de lo contrario, y segun es la imposibilidad
resulta la necesidad.

[3.] De esto se sigue que las ideas de necesidad é
imposibilidad son correlativas; y que lo metafísicamente
necesario es aquello cuyo opuesto es metafísicamente
imposible. La imposibilidad consiste en la exclusion de una cosa
por otra: así «un triángulo circular es
imposible» significa lo mismo que «la naturaleza del
triángulo excluye la del círculo.» En toda
imposibilidad pues, hay un extremo negado; como en toda necesidad
hay un extremo afirmado; lo metafísicamente necesario es
aquello cuyo opuesto es contradictorio; la existencia de lo absurdo
es imposible, la no existencia de lo necesario es absurda. Es
contradictorio que un triángulo tenga cuatro lados; y es
absurdo que un triángulo no tenga tres ángulos.

[4.] En el órden puramente ideal, vemos muchas
necesidades sin ninguna relación á la existencia:
tales son por ejemplo, todas las verdades geométricas. Aun
en el órden real, concebimos muchas necesidades
hipotéticas en los seres contingentes; tales son las que
resultan cuando les  aplicamos principios absolutos en
alguna hipótesis suministrada por la experiencia. El
principio de contradiccion sirve en infinitos casos, para fundar
una cierta necesidad, aun en los seres contingentes. No hay
necesidad absoluta de que existan seres extensos; pero en el
supuesto de que existan, es necesario que tengan las propiedades
consiguientes á la extension.

[5.] En ninguno de los seres finitos puede hallarse una
necesidad absoluta: la única que les conviene es la
hipotética. La relacion de sus atributos esenciales es
necesaria; pero como su esencia no existe por necesidad, todo lo
que en ella se encuentra de necesario, lo es solo
hipotéticamente, es decir, en el supuesto de que
existan.

[6.] Debemos pues distinguir dos necesidades: una absoluta, otra
hipotética. Esta se refiere á las esencias de las
cosas, prescindiendo de su existencia, aunque implicándola
como una condicion, y suponiendo otra necesaria, como un fundamento
de posibilidad (Lib. IV, Cap.s XXIII,
XXIV, XXV, XXVI, XXVII), aquella se refiere á la existencia
misma de la cosa. Lo necesario absolutamente es aquello cuya
existencia es absolutamente necesaria.

[7.] En la esencia del ser necesario ha de estar la existencia:
su idea debe envolver la del existir, no solo lógico y
concebido, sino tambien realizado.

[8.] Podemos concebir la existencia del ser necesario distinto
de su esencia; pero la razon de  esto se halla en la
imperfeccion de la idea; en que esta para nosotros, no es intuitiva
sino discursiva; y por consiguiente podemos distinguir entre el
órden lógico y el real.

Aquí se encuentra el defecto del raciocinio de Descartes
cuando pretende demostrar la existencia de Dios fundándose
en que el predicado, existencia, está incluido en la idea de
un ser necesario é infinito. La idea de ser necesario
envuelve la existencia, mas nó real, sino lógica
ó concebida; pues que teniendo la idea del ser necesario,
nos resta todavía la dificultad de si le corresponde algun
objeto; el predicado conviene al sujeto en el modo que se pone el
mismo sujeto; y como este no es puesto sino en un órden
puramente ideal, el predicado es tambien puramente ideal.

[9.] Con sola la idea del ser necesario no se puede demostrar su
realidad; pero esta es demostrable hasta la última
evidencia, introduciendo en el raciocinio otros elementos que la
experiencia nos proporciona.

Existe algo; cuando menos nosotros, cuando menos esta percepcion
que en este acto sentimos, cuando menos la apariencia de esta
percepcion. Prescindo ahora de todas las cuestiones que se agitan
entre los dogmáticos y los escépticos; solo pongo un
dato que nadie me puede negar, siquiera se lleve el escepticismo
hasta la última exageración. Cuando digo que existe
algo, solo entiendo afirmar que no todo es puro nada. 

Si existe algo, ha existido siempre algo, y no es designable un
momento en el cual se hubiese podido decir con verdad: no hay nada.
Si hubiese un momento designable de un nada universal, ahora no
existiria nada, jamás hubiera podido haber nada. Finjamos la
nada universal y absoluta, pregunto: ¿de la nada puede salir
algo? es evidente que nó: luego en el supuesto de la nada
universal la realidad es absurda.

[10.] Luego ha existido siempre algo, sin causa, sin condicion
de la cual dependiese; luego hay un ser necesario. La existencia de
este es puesta siempre, sin relacion á ninguna
hipótesis: luego su no ser es siempre excluido bajo
todas las condiciones; luego su no existencia es contradictoria;
luego existe un ser absolutamente necesario, esto es, un ser
cuyo no ser implica contradiccion.

[11.] Resumiendo la doctrina que precede podemos decir:

1.° Tenemos la idea de un ser necesario.

2.° De su idea sola no sacamos su existencia.

3.° Para demostrar la existencia de un ser necesario nos
basta saber que existe algo.

4.° El conocimiento de que existe algo, lo tenemos por
experiencia; la cual nos presenta, cuando nó otra cosa, la
existencia de nuestro propio pensamiento. 



CAPÍTULO II.

LO INCONDICIONAL.

[12.] En las escuelas modernas se emplean frecuentemente las
palabras, de condicional é incondicional: como las ideas que
con estos nombres se expresan, tienen mucha analogía con las
explicadas en el capítulo anterior, las expondré con
brevedad aquí.

[13.] Lo condicional es lo que depende de una condicion; esto
es, aquello que se pone, si se pone otra cosa, que se
apellida condicion. Si el sol está en el horizonte, hay luz:
la luz es lo condicional; el sol su condicion. Lo incondicional es
lo que no supone condicion; como lo expresa el mismo nombre.

[14.] El universo es un conjunto de seres condicionales:
así lo manifiesta la experiencia, tanto exterior como
interior: ¿existe algo incondicional? Sí.

[15.] Representando el universo por una serie A, B, C, D, E, F,
. . . etc. tendremos, que la condicion de F estará en E; la
de E en D; la de D en C; y así sucesivamente: si no hay algo
incondicional, este retroceso se extenderá hasta lo
infinito; resultará pues una serie infinita de
términos condicionales. 

Para llegar á un término cualquiera, por ejemplo,
B, habrá sido necesario pasar por las infinitas condiciones
que le preceden: la serie infinita habrá sido agotada; esto
es contradictoria. Y como lo que se dice de B, puede decirse de A,
y de cualquiera de los términos, anteriores ó
posteriores, resulta que todos son imposibles: luego la serie es
absurda.

[16.] En la serie supuesta, todo es condicional; no hay nada
incondicional; y sin embargo la existencia de su totalidad
sucesiva, es necesaria. Luego la serie en sí misma, es
incondicional; luego un conjunto de términos condicionales
es incondicional, á pesar de que se supone imposible
señalar nada, fuera de la serie, que sea incondicional.
¿Quién puede devorar semejante absurdo?

[17.] Formulemos con mas precision el argumento. Tomando en la
serie tres términos cualesquiera: A. . . F. . . N; se pueden
formar las siguientes proposiciones.

Si A existe, existirán, F y N.

Si N existe, existieron, F y A.

Si F existe, existió A, y existirá N.

Dificultades. 1.ª ¿De dónde procede el enlace
de unas condiciones con otras?

2.ª ¿Por qué se ha debido poner ninguna de
ellas?

[18.] Admitiendo un ser necesario, incondicional, donde se halla
la condicion de cuanto existe; todo queda explicado. A la primera
dificultad  se responde, que el enlace de las
condiciones condicionales, depende de la condicion
incondicional. A la segunda se contesta, que la condicion
primitiva no ha menester de otra condicion, supuesto que es un ser
necesario. El preguntar por qué se ha debido poner,
es caer en contradiccion; por lo mismo que es incondicional, no
tiene porque, la razon de su existencia está en ella
misma.

[19.] Pero si no admitimos nada necesario, nada incondicional;
son inexplicables, tanto la existencia de los términos, como
su enlace. Existirán infinitos términos,
necesariamente enlazados, sin razon suficiente externa ni interna.
No habrá mas razon para existir el universo, que para no
existir: ser y nada serán indiferentes: y no se concibe, por
qué ha debido prevalecer la existencia. Para la nada, es
evidente que no se necesita nada; ¿por qué pues no
hay una nada absoluta y eterna?

[20.] Cuanto mas se pondere la necesidad del enlace de unas
condiciones con otras, tanto mas se fortalece la dificultad
propuesta: porque si se dice que una condicion no puede existir sin
la otra; con mayor razon preguntaremos por qué no se
necesita una condicion primitiva para el conjunto de las
condiciones, ó sea la totalidad de la serie.

[21.] Luego lo condicional supone lo incondicional; luego
siéndonos dado lo primero, podemos inferir lo segundo. Es
así que lo condicional  nos es dado, tanto en el
mundo externo como en el interno, luego existe un ser
incondicional, de cuya existencia no hay la razon en ninguna parte
fuera de él mismo.



CAPÍTULO III.

INMUTABILIDAD DEL SER NECESARIO É INCONDICIONAL.

[22.] Lo absolutamente necesario é incondicional es
inmutable. Porque su existencia es, ó hablando el
lenguaje moderno, es puesta absolutamente, sin ninguna
condicion, por necesidad intrínseca; y con esta existencia
se halla tambien puesto su estado. Prescindimos ahora de la
naturaleza de dicho estado; y de si es tal ó cual
perfeccion, en este ó aquel grado, finito ó infinito.
Siendo puesta incondicionalmente su existencia, es puesto
incondicionalmente su estado; luego así como su no
existencia es contradictoria (Cap. I) tambien es contradictorio
su no estado. La mudanza no es otra cosa que el
tránsito de un estado á otro estado, que implica el
no estado del primero; luego la mudanza en lo necesario es
contradictoria.

[23.] Aclaremos y precisemos mas estas ideas. Llamemos E al ser
necesario é incondicional. Como E es puesto absolutamente
sin ninguna  condicion, por necesidad
intrínseca, el no E, será contradictorio. El
ser E, no es abstracto sino real; y por consiguiente tiene tales
ó cuales perfecciones, como inteligencia, voluntad,
actividad, ú otras cualesquiera; y estas perfecciones las
tiene en un cierto grado, prescindiendo ahora de que sea grande
ó pequeño, finito ó infinito. Con la
existencia absoluta E, se hallará puesto un estado de
perfeccion, que llamaremos N. ¿Qué es lo que ha
determinado el estado N? Por el supuesto, no puede haberlo
determinado nada; pues el estado es incondicional. Luego si hay
absoluta y necesariamente el estado N, será contradictorio
el no N. Luego la mudanza con que E deberia pasar de N
á no N, es contradictoria.

[24.] Pero admitamos por un momento la mudanza en el ser
necesario, y salida de su propio seno. Como la razon de la mudanza
será necesaria y eterna, deberemos admitir una serie
infinita de evoluciones; hénos aquí pues cayendo de
nuevo en la imposibilidad de conciliar la infinidad de la serie,
con la existencia de un término cualquiera (Cap. II).

[25.] Resulta demostrado que el ser necesario é
incondicional, no puede sufrir ninguna mudanza que le haga perder
su estado primitivo.

El ser necesario no puede perder nada; no puede pasar de N
á no N; pero ¿quién sabe si seria
posible que sin perder N, y sin pasar á no N,
adquiriese algo que se reuniese con N, de un  modo
ú otro? Mas claro: dado N, es contradictorio el no N;
pero dado N, ¿será contradictorio el N + P,
expresando P una perfeccion cualquiera, ó un grado de la
misma? Esto es imposible: porque P que viene de nuevo,
deberá salir de N; luego en N, estaba todo lo que hay en P;
luego no ha habido mudanza; luego el suponerla es
contradictorio.

[26.] Se replicará que P estaba en N virtualmente; y que
el nuevo estado solo añade una nueva forma. Pero
¿esta forma como tal encierra algo nuevo en realidad?
Sí ó nó; si no encierra nada, no hay mudanza;
si encierra, ó se hallaba en N ó nó; si se
hallaba, no hay mudanza; si no se hallaba, ¿de dónde
ha salido?

[27.] Para eludir esta demostracion se pueden fingir varios
seres necesarios, influyendo los unos sobre los otros, y
causándose recíprocamente las mudanzas: así
parece explicarse de dónde salen los nuevos estados.
Pero á mas de que estas ficciones son evidentemente
cavilaciones infundadas y que están en contradiccion con los
principios de la ontología, todavía se las puede
desvanecer con una razon concluyente.

Sean A, B, C, D, los seres necesarios é incondicionales:
cada cual es puesto absolutamente, y con un estado primitivo que
llamaremos respectivamente a, b, c, d. Entonces resulta que tomando
las cosas en su estado primitivo, el conjunto de las existencias se
hallará con un conjunto de estados, necesarios é
incondicionales,  que podremos representar en esta
fórmula: (Aa,
Bb, Cc,
Dd)(1). La expresion representa un estado
primitivo, necesario, incondicional: ahora pregunto ¿de
dónde salen las mudanzas? Todo es incondicional,
¿cómo se introduce lo condicional, lo mudable?

[28.] Si se finge que en los estados primitivos a, b, c, d, se
podria tal vez implicar la accion recíproca y primitiva de
A, B, C, D, entre sí; no se debilita por esto la fuerza de
la dificultad. Porque las acciones respectivas, como primitivas y
absolutas, producirán primitiva y absolutamente un resultado
en sus términos respectivos. Este resultado será
primitivamente necesario, y estará contenido en la
fórmula (1). Luego la fórmula no sufre ninguna
variacion, con la suposicion nueva; luego no ha habido mudanza de
ninguna clase.

[29.] Imaginando que la accion recíproca no supone un
estado primitivo, sino que es una serie sucesiva de estados, caemos
en la serie infinita, y por consiguiente en la imposibilidad de
llegar á ningun término de ella, no suponiendo
agotado lo infinito (Cap. II).

[30.] Además, siendo distintas las esencias de los seres
necesarios é incondicionales A, B, C, D, ¿qué
razon hay para fingirlos en relacion de actividad?
¿Cuál es el fundamento de esta relacion, si los
cuatro son necesarios, incondicionales, y por tanto independientes
los unos de los otros? 

[31.] Pero dejemos semejantes absurdos, y prosigamos en el
análisis de la idea de un ser necesario é
incondicional. La inmutabilidad excluye la perfectibilidad, por
manera que, ó es preciso suponer primitivamente en el ser
necesario el colmo de la perfeccion, ó admitir que no le
puede alcanzar nunca. La perfectibilidad es uno de los
caractéres de lo contingente que mejora su modo de ser, por
una serie de transformaciones; lo absolutamente necesario es lo que
es, y no puede ser otro cosa.

[32.] Lo contingente debe dimanar de lo necesario; lo
condicional de lo incondicional; luego todas las perfecciones sean
del órden que fueren, se han de hallar en el ser necesario
é incondicional: luego en él han de estar, cuando
menos virtualmente, todas las perfecciones de la realidad
que existe; y ha de tener formalmente, todas las que no
implican imperfeccion (Lib. VIII, desde el Cap. XV hasta el
fin).

[33.] La posibilidad de lo no existente, ha de tener un
fundamento (Lib. IV, desde el Cap. XXIII hasta el XXVIII, y Lib. V,
Caps. VII y VIII); las perfecciones
posibles han de existir en un ser real, si la idea de ellas ha de
ser posible; luego la escala infinita de las perfecciones, á
mas de las existentes, que concebimos en el órden de la
posibilidad pura, se hallan realizadas en el ser necesario é
incondicional. 



CAPÍTULO IV.

IDEAS DE CAUSA Y EFECTO.

[34.] Nosotros tenemos la idea de causa: así lo muestra
el uso continuo que estamos haciendo de la misma. Esta idea no la
poseen solos los filósofos, es patrimonio de la humanidad.
Pero ¿qué entendemos por causa? Todo aquello que hace
pasar algo del no ser al ser; así como efecto es todo
aquello que pasa del no ser al ser. Prescindo ahora de si lo que
pasa del no ser al ser, es substancia ó accidente, y del
modo con que la causa influye en este tránsito: así
se comprende en la definicion toda clase de causas y toda especie
de causalidad.

[35.] En la idea de causa entra:

1.° La idea de ser.

2.° La relacion á lo que pasa del no ser al ser, como
de condicion á condicional.

En la de efecto entran:

1.° La de ser.

2.° La del tránsito del no ser al ser.

3.° La relacion á la causa, como de lo condicional
á la condicion.

[36.] Axioma I: La nada, no puede ser causa; ó en otros
términos: toda causa es un ser, ó existe.

[37.] Digo que esto es un axioma; porque no  se
puede demostrar, por qué el predicado de existencia
está contenido evidentemente en la idea de causa. Lo que es
causa, es; si no es, no es causa. Afirmar la causa, y negar que
sea, es afirmar y negar á un mismo tiempo. Luego la
proposicion establecida es un axioma. Para convencernos de su
verdad, nos basta atender á las ideas de causa y de ser, y
vemos evidentemente la de ser contenida en la de causa. La
explicacion que he dado no debe ser mirada como una demostracion,
sino como una aclaracion, para que se comparasen mejor las dos
ideas. Quien las compare como es debido, no necesitará
demostracion, lo verá por intuicion; lo que constituye el
carácter del axioma.

[38.] Axioma II: No hay efecto sin causa.

[39.] Para comprender el sentido de este axioma conviene
advertir que aquí la palabra efecto, significa
únicamente lo que pasa del no ser al ser, prescindiendo de
que sea causado ó nó; pues si por efecto se
entendiese aquí una cosa causada, el axioma seria una
proposicion idéntica é inútil. Así
sustituyendo en vez de efecto su significado, diria: «No hay
cosa causada sin ser causada:» lo que es mucha verdad, pero
de nada sirve. El sentido pues, es el siguiente: «Todo lo que
pasa del no ser al ser, necesita algo distinto de sí, que
produzca este tránsito.»

[40.] Digo que esta proposicion es un axioma, y bastará
para convencernos de ello el fijar la atencion sobre las ideas que
en la misma se contienen.  Consideremos una cosa que es, y
trasladémonos al tiempo en que no fué. Prescindamos
de todo lo que no sea ella misma, no supongamos ningun otro ser que
la pueda haber producido, ó que tome parte en su produccion;
yo afirmo que vemos evidentemente que el tránsito al ser, no
se hará jamás. De la idea pura del no ser del objeto,
no solo nos es imposible hacer salir el objeto, sino que vemos
evidentemente que no saldrá jamás. No hay ser, no hay
accion, no hay produccion de ninguna clase: hay la pura nada;
¿de dónde saldrá el ser? Intuitivamente se nos
presenta pues la verdad de la proposicion: en la pura idea del no
ser por sí sola, no solo no vemos la posible aparicion del
ser, sino que vemos la imposibilidad de la aparicion. Son ideas que
se excluyen: el no ser no es posible, sino con la exclusion del
ser, y viceversa.

[41.] Si pensamos una accion productiva, ó la referimos
á la cosa que del no ser ha de pasar al ser, ó
á otra distinta de ella. Si lo primero, caemos en
contradiccion; suponemos accion y no la suponemos, porque no hay
accion en el puro nada. Suponemos que la cosa es causa antes de
ser; y nos hallamos en contradiccion con el Axioma I (36). Si lo
segundo, pensamos ya la causa: pues causa no es otra cosa que lo
que produce el tránsito del no ser al ser.

[42.] El dicho comun «ex nihilo nihil fit,» es una
verdad, si se la entiende en el sentido del Axioma 2.°




CAPÍTULO V.

ORÍGEN DE LA NOCION DE CAUSALIDAD.

[43.] ¿Hay en el mundo alguna causa, y algun efecto? Esto
equivale á preguntar si en el mundo hay alguna mudanza. Toda
mudanza envuelve un tránsito del no ser al ser. La mas
ligera mudanza no es concebible sin este tránsito. Todo lo
que se muda, es de otra manera despues de mudado que antes
de mudarse; luego tiene este modo de ser que antes no tenia. Este
modo, antes no existia, ahora existe: ha pasado pues
del no ser al ser.

[44.] Aun cuando no estuviéramos en relacion con el mundo
externo, y se limitara nuestro espíritu á los solos
hechos internos, á la sola conciencia del yo y de sus
modificaciones, sabríamos que hay tránsito del no ser
al ser, por el testimonio de la sucesiva aparicion de nuevas
percepciones, de nuevos afectos. Dentro de nosotros mismos
experimentamos ese flujo y reflujo de modificaciones que pasan del
no ser al ser, del ser al no ser.

[45.] Por lo dicho se ve que las ideas de causa y efecto suponen
un órden de seres contingentes, real ó posible. Si no
hubiese mas que seres necesarios é inmutables, no habria
causas y efectos. 

[46.] He dicho (Cap. IV) que en la idea de causa entran la de
ser, y la de la relacion con el no ser que ha pasado ó pasa
al ser. La idea de causa pues no es idea simple, es compuesta de
las dos indicadas. Para constituirla no basta la de ser; pues
podemos concebir ser, sin concebir causa. Lo que la idea de causa
añade á la de ser, es algo distinto de la idea de
ser, algo no incluido en ella; y se llama causalidad, fuerza,
virtud productiva, actividad, ú otros nombres semejantes;
todos expresan la relacion de un ser para realizar en otro el
tránsito de un no ser al ser.

[47.] En la idea de causalidad se incluye otra idea simple, que
si bien acompaña la idea de ser, no se confunde con ella. Si
se la quiere apellidar una modificacion de la misma idea de ser, no
me opondré á ello.

[48.] ¿De dónde nace la idea de causalidad? Parece
que la sola intuicion de la idea del ser no basta á
engendrarla. La idea de ser es simple, nada expresa sino ser; en
ella pues no encontramos ninguna relacion con el tránsito
del no ser al ser.

[49.] ¿Nace tal vez de la experiencia? Aquí es
necesario distinguir entre la idea misma de la causalidad y el
conocimiento de la existencia de la causa. La experiencia nos
manifiesta la sucesion de los seres, es decir, su tránsito
del no ser al ser y viceversa. Hemos notado que en la intuicion del
no ser, con relacion al ser, vemos la imposibilidad de un
tránsito, á no mediar un ser  que lo
ejecute; luego la certeza de la existencia de la causa nace de la
experiencia combinada con la intuicion de las ideas de no ser y
ser.

[50.] Si esta experiencia no existiese, no sabríamos si
la causalidad es posible; porque en la idea del ser, tal como
nosotros la tenemos, no vemos la de fuerza: podríamos
concebir tal vez la fuerza, pero ignorando si le corresponde alguna
realidad. Así tendríamos la nocion de la
fuerza, mas nó la noticia de su existencia, ni aun la
seguridad de su posibilidad.

[51.] Pero si bien se considera, esta falta de experiencia es un
supuesto imposible; pues un ser inteligente limitado, por lo mismo
que reune la inteligencia con la limitacion, siente la sucesion de
sus percepciones, y por tanto experimenta en sí propio el
tránsito de un no ser al ser. Y como por otra parte, siente
tambien su fuerza de combinar las ideas, siente en sí mismo
la existencia de la causalidad, de una fuerza productiva de sus
reflexiones.

[52.] El ejercicio de nuestra voluntad, así con respecto
á los actos internos como externos, nos da tambien
conocimiento de la dependencia de unas cosas respecto de otras;
así como las impresiones que recibimos sin nuestra voluntad
y á pesar de ella, nos confirman en la misma conviccion. Sin
esta experiencia, veríamos la sucesion de los
fenómenos, mas no conoceríamos sus relaciones de
causalidad; porque es claro que la inclinacion á
señalar como causa de un fenómeno  lo que
ha sucedido antes que él, supone la idea de causa y el
conocimiento de la dependencia de los fenómenos en la
relacion de causas y efectos.

[53.] Dicen algunos que el hombre no tiene ninguna idea de la
creacion; y con esto, sin advertirlo, vienen á suponer que
tampoco la tenemos de ninguna causa. Por creacion se entiende el
tránsito de una substancia del no ser al ser, en virtud de
la accion productiva de otra substancia. Yo sostengo que esto no es
mas que la idea de causalidad en su grado superior, es decir,
aplicada á la produccion de la substancia; es así que
la idea de causa la tenemos, luego la idea de creacion no es una
idea nueva, inconcebible, sino una perfeccion de una idea comun
á toda la humanidad. Hemos visto que en la idea de causa
entra el producir un tránsito del no ser al ser; á
todos los seres activos se les atribuye esta virtud, pero con la
diferencia que en tratándose de las causas finitas, solo se
les concede una fuerza productiva de modificaciones, así
como al ser infinito se le reconoce la fuerza productiva de las
substancias.

[54.] Aquí parece verificarse lo mismo que en los
demás ramos de los conocimientos filosóficos: la idea
de la esencia pertenece á la razon, la noticia de la
existencia depende de la experiencia. La primera es independiente
de la segunda; y se puede discurrir sobre ella, con sola la
condicion de la existencia, es decir, con un postulado  (Lib.
V, Cap.s VII y VIII). Este postulado, lo
tenemos siempre, cuando nó en otra cosa, en los
fenómenos de nuestra conciencia.



CAPÍTULO VI.

SE FORMULA Y DEMUESTRA EL PRINCIPIO DE CAUSALIDAD.

[55.] El principio de causalidad, ó sea esta proposicion:
todo lo que comienza ha de tener una causa; ha sido puesto en duda
en los últimos tiempos; por lo cual es necesario dejarle
á cubierto de todo género de ataques. Creo posible
conseguirlo, presentando la doctrina de los capítulos
anteriores bajo un punto de vista luminoso, que destierre todas las
dudas y acabe con todas las dificultades. Ruego al lector que me
siga con atencion por algunos momentos en el raciocinio que voy
á presentarle.

[56.] Tomemos un ser cualquiera que llamaremos A. Para que se le
pueda aplicar el principio de causalidad, es preciso que haya
comenzado á ser, y que antes no existiese; porque si no
suponemos este comienzo, A debiera haber existido siempre.

Tenemos pues, que hay una duracion asignable en que no habia A;
y en que habia no A. Y  que así en el
órden de la duracion ha habido una pequeña serie de
dos términos:

no A, A.

Comenzar es pasar del primer término no A, al A.
El principio de causalidad dice: que no es posible el
tránsito del primer término al segundo, sin que
intervenga un tercer término, B, que debe ser algo real.

[57.] ¿Qué representa el término no
A, por sí solo? la pura negacion del A; el puro nada de A.
En el concepto del no A, en vez de encontrar el A, vemos su
término contradictorio; por manera que lejos de estar
incluido el segundo en el primero, se excluyen, y hacen verdadera
absolutamente esta proposicion: Es imposible que no A, y A, existan
á un mismo tiempo. Así, del concepto no A, es
imposible que salga jamás el A; y por consiguiente, si no
hay un término real, para hacer el tránsito, nunca se
puede pasar del no A, al A, ni aun en el órden puramente
ideal.

[58.] Nótese bien que no quiero decir que concibiendo el
no A, de suerte que se negase el A, como conocido, fuera imposible
concebir el A; pues es evidente, que quien concibiese el no
A, ya concebiria el A, y aun podria concebirle, enteramente solo,
con solo quitar la negacion; sino que en el supuesto de que hubiese
un concepto del no A, absoluto, acomodado al no A, absoluto
objetivo, jamás saldria de este concepto el A; y si bien se
reflexiona, no habria ni siquiera concepto; pues que el pensamiento
de negacion  pura, no es pensamiento, no es
concepto. Así, habria una ausencia absoluta de concepto; y
en el órden puramente ideal nos hallaríamos en el
primer término de la serie, en la negacion pura: no
A, sin ningun medio para pasar al segundo: A.

[59.] Los que niegan pues el principio de causalidad, conciben
el tránsito del no A, al A, sin ninguna razon, sin ningun
intermedio: ellos que niegan la creacion, admiten una cosa mil
veces mas incomprensible que la creacion. ¿De dónde
infieren la posibilidad de este tránsito? Nó de la
experiencia, porque esta no les ofrece sino sucesion, y por tanto
ninguna aparicion absoluta, á la manera que ellos fingen;
nó de la razon, pues que esta no alcanza á hacer
salir de una pura negacion un concepto positivo.

[60.] ¿Cómo se pasa del no A, al A? Los que
reconocen el principio de causalidad dicen que se pasa con la
accion de B, que llaman causa. Si se trata de producir una
substancia, hacen intervenir la accion de un ser en quien suponen
un poder infinito. Pero los que niegan el principio de causalidad,
no pueden responder nada á dicha pregunta; sino que se pasa
del no A, al A, absolutamente. Fingen el instante M, en que A no
existia; y luego el instante N, en que A existe. ¿Por
qué? no alegan razon ninguna: sin saber cómo, ha
surgido de la nada el A, sin la accion de nada. Esto es una
contradiccion manifiesta.

[61.] El principio de causalidad se funda en las  ideas
puras de ser y no ser. Puesto el no ser solo, vemos
evidentemente que no puede comenzar el ser. El principio es pues
puramente ontológico: los que apelan á solas
razones de experiencia para establecerle ó combatirle,
plantean mal la cuestion: la sacan de su verdadero terreno:
confunden la noticia de la causalidad con la nocion
ó idea de la causalidad.

Los filósofos que no salgan del órden sensible, no
pueden afianzar sólidamente este principio: por cuya razon,
solo han caido en el error ó en la duda sobre este punto,
los que no admiten mas ideas que las sensaciones; y debieran haber
caido en la misma duda todos los sensualistas, si hubiesen sido
bastante lógicos para sacar las últimas consecuencias
de su doctrina.



CAPÍTULO VII.

EL PRINCIPIO DE LA PRECEDENCIA.

[62.] El tránsito del no ser al ser implica sucesion:
para concebir que algo comienza, es preciso concebir que
este algo no existia. La serie

no A, A,

carece de sentido en faltando uno cualquiera de los
términos: y estos, como contradictorios, no pueden existir
á un mismo tiempo. 

[63.] Imaginemos la nada absoluta. El primer término, no
A, está solo. Toda existencia está negada: nada se
puede afirmar, sin contradecir al supuesto. Entonces, no hay
tiempo; porque siendo este la sucesion de las cosas, ó del
ser y no ser (Lib. VII) no puede existir, cuando no se puede
suceder nada, por no haber nada. Si suponemos que algo comienza,
establecemos la serie no A, A; en cuyo caso imaginamos dos
instantes diferentes M, N, á que corresponden
respectivamente los términos de la serie, en esta forma:



	no A,
	A.



	M,
	N.




Y se podrá decir con verdad: M no es N.
¿Qué significa esta proposicion? Ya que el tiempo, y
en general ninguna duracion se distingue de las cosas que duran
(Lib. VII, Cap.s IV y V), N no puede
representar sino la existencia de A, con relacion á no A;
así como M, tampoco representará sino el no A, con
relacion al A. De esto se sigue que en el concepto de A, en cuanto
comienza, se incluye la relacion al no A, sin lo cual no puede ser
concebido como comenzado.

[64.] Suponiendo al menos una inteligencia para conocer esta
relacion, es concebible lo que se acaba de explicar; porque esta
inteligencia, referiria el no A y el A, á su duracion
propia, sucesivamente, si esta duracion fuese sucesiva, como la
nuestra; de otro modo, si esta duracion no fuese sucesiva. Pero si
no hay nada absolutamente,  la serie no A, A, es inconcebible,
pues la relacion del A, en cuanto comienza carece de término
de comparacion, real ó pensado, á no ser que finjamos
un tiempo puro, enteramente vacío, donde imaginemos
colocados los términos de la serie.

[65.] Así parece, que por el mero hecho de pensar el A,
en cuanto comenzado, pensamos tambien una existencia
precedente; pues no hay comienzo, si al A no le ha precedido el
no A; y esta precedencia no significa nada, si no hay una
existencia á que se refiera, ya sea como á serie
sucesiva, ya como á duracion inmutable.

[66.] Si A, debe ser precedido de una existencia B, tenemos que
nada puede comenzar absolutamente, sin que algo exista; y que en el
simple concepto de la sucesion hallamos la necesidad de algo
existente siempre, para que algo pueda comenzar.

[67.] Como la duracion no es nada distinto de las cosas; los dos
términos de la serie, B, A, de los cuales el uno precede al
otro, no pueden ser colocados en una duracion absoluta, distinta de
las mismas cosas; ó en dos instantes distintos,
independientemente de las cosas. Esa relacion pues, que existe
entre A y B, no es relacion de instante á instante, ya que
los instantes en sí no son nada, sino de cosa á cosa;
luego, por lo mismo que A comienza, tiene relacion necesaria con B.
Por lo dicho, A no podria comenzar sin existir B; luego B, es
condicion necesaria  para la existencia de A. Luego resulta
demostrado que todo ser que comienza, depende de un ser
existente.

[68.] Esta demostracion se halla, bien que nó desenvuelta
de este modo, en las obras del baron Pascual Galluppi, profesor de
filosofía en la universidad de Nápoles (Cartas
filosóficas sobre las vicisitudes de la filosofía,
carta XIV); y aunque no se le puede negar que encierra mucha
profundidad, sin embargo parece que no deja el entendimiento
satisfecho del todo. Hé aquí las palabras del
filósofo italiano.

«Esta proposicion, no hay efecto sin causa, ¿es una
proposicion idéntica? Yo he demostrado su identidad de la
manera que sigue. Lo que tiene un comienzo de existencia debe haber
sido precedido ó de un tiempo vacío ó de un
ser; porque de otro modo la cosa de que se trata seria la primera
existencia y la primera letra del alfabeto de los seres, y no se
podria decir que ella comienza á ser; porque esta nocion de
comienzo de existencia implica en sí una prioridad
con relacion al ser que comienza. Estas dos nociones existencia
comenzada y existencia precedida de otro cosa, son pues
idénticas; pero ¿es posible que una existencia sea
precedida de un tiempo vacío? Yo he demostrado que una
duracion vacía es una quimera, un producto de la
imaginacion, falto de toda realidad. El desarrollo de esta prueba
que no puedo exponer aquí, se hallará en mis
Ensayos sobre la crítica del conocimiento.
Allí tengo  establecido que el tiempo no es otra
cosa que el número de las producciones.
Aristóteles ha dicho que el tiempo es el número
del movimiento. Luego la existencia comenzada es una
existencia precedida de otra existencia. Esta proposicion es
idéntica; pero ¿cómo puede una existencia ser
precedida de otra? La que precede ¿se halla por ventura en
un instante de tiempo anterior al en que se encuentra la precedida?
en este caso se recae en la doctrina del tiempo distinto de las
cosas existentes. Así es menester admitir que la existencia
que precede es tal que hace la existencia precedida existencia
comenzada. Esta no es comenzada sino porque es precedida; la
anterioridad de la existencia que precede es una
anterioridad de naturaleza; una anterioridad objetiva, una
anterioridad que hace el comienzo de la existencia precedida; ella
es pues la causa eficiente de esta existencia. Así el
gran principio de la causalidad resulta invenciblemente demostrado:
es una proposicion idéntica.»

[69.] Repito que esta demostracion no deja del todo satisfecho;
nó porque ella en sí misma no sea concluyente, sino
porque necesita mas desarrollo. El nervio de la prueba está
en la imposibilidad de concebir un comienzo, sin concebir
algo preexistente; y de concebir precedencia, sin relacion de lo
que comienza á lo que preexiste. No se comprende
fácilmente, cómo de esta razon, se infiere la
dependencia intrínseca de las cosas; y hasta el fundarse el
argumento  en una idea tan difícil como la
del tiempo, aumenta mucho las dudas.

[70.] Supongamos que el mundo existe, y que algo comienza ahora.
Entonces se concibe la precedencia sin la dependencia. Si bien se
reflexiona, esto sucede á cada paso; pues que en realidad
comienzan de continuo muchos seres, precedidos por otros de los
cuales no dependen. Se dirá que no dependen de todos, sino
de uno, pero esto mismo es lo que se busca. Para probar que el
principio de causalidad está demostrado por la simple idea
del órden de la duracion, es necesario probar que la
relacion de precedencia es relacion de dependencia. Lo que
comienza, supone algo; ciertamente; pero falta probar si depende de
este algo, como de una cosa producente, ó tan solo como de
una condicion, que nos haga posible el concepto del
comienzo. Hasta que se haya probado que para el tránsito del
no ser al ser, es indispensable la accion de un ser, parece
no quedar probado el principio de la causalidad, sino el de la
precedencia; y como el órden de las cosas en la duracion,
ó sea la anterioridad y posterioridad, no nos representa mas
dependencia que la de pura sucesion, resultaria que si nos
limitásemos á la precedencia, no habríamos
probado que todo lo que comienza debe depender de otro, sino que
todo lo que comienza debe suceder á otro; esto
último no es el principio de causalidad, sino de
sucesion.

[71.] Aclaremos algo mas estas ideas. 

Para que se comprenda mejor la dificultad que milita contra la
demostracion anterior, observaré que para los que no admiten
el principio de causalidad, no es imposible que comience
cualquiera cosa, en cualquiera momento, sin ninguna
causa. Representemos los seres sucesivos del universo por la serie
... A, B, C, D, E, ... y los tiempos en que existen, por la serie
..... a, b, c, d, e, ... Segun la demostracion que examinamos,
ningun término ha podido comenzar, sin que le haya precedido
otro; por manera que el D, comenzado, significa lo mismo que
el D, precedido. Luego el D, tiene una relacion necesaria
con el C, por la razon de que los instantes d y c, no son nada en
sí mismos, en cuanto distintos de D y C.

Quien no admita el principio de causalidad, dirá que el
D, puede comenzar sin ninguna dependencia del C; y que para hacer
posible el concepto del comienzo, basta que haya existido
siempre algo, aunque los términos precedentes
y precedidos no tengan entre sí ninguna relacion.
Así como el órden de los seres está
representado por la serie..... A, B, C, D, E, se podrá
imaginar otra serie.. M, N, P, Q, R, de modo que á las dos
les corresponda la misma serie de tiempo..... a, b, c, d, e.
Entonces el D, puede comenzar sin dependencia necesaria del
C, porque basta que preexista P, en el instante c, para que se nos
haga posible el concepto del comienzo; en cuyo caso, el D, no
 tendrá ninguna relacion
necesaria con C, ni con P; bastándole la precedencia
de uno ú otro. Y como es evidente que lo que se dice de C y
de P, se podrá decir de otros cualesquiera términos
de las mismas series ó de otras, resulta que la demostracion
no conduce sino á la necesidad de concebir algo
preexistente; y esto solamente para hacer posible el
concepto de un comienzo. Y si á esto se añade la
dificultad que de suyo ofrece la naturaleza de las ideas de tiempo
y de toda duracion, parece que deberemos inferir que la
demostracion no es tan satisfactoria como seria de desear. Los que
no profundicen mucho en la idea del tiempo, apenas
entenderán el sentido de la prueba; y los demás
verán demostrada la contradiccion que se encierra en un
comienzo absoluto; y por tanto la necesidad de que haya existido
siempre algo; mas nó la dependencia intrínseca
que se implica en la relacion de un efecto á su causa. Estas
dificultades obligan á un exámen mas riguroso y
profundo.

[72.] El principio de la precedencia nos conduce á un
resultado importante. Nuestro entendimiento concibe absolutamente
una existencia como eterna; pues que le es imposible el concebir un
comienzo absoluto, sin un ser anterior.

[73.] El concepto de la
nada absoluta nos es imposible. 1.° Porque este seria un
concepto completamente vacío; ó mas bien la ausencia
de todo concepto. La negacion, la concebimos relativamente á
una existencia (Lib. V, cap. IX);  pero nó
absolutamente. 2.° Porque no es posible el concepto sin
conciencia; y en esta, se halla implicada la idea de ser, de algo,
la cual es contradictoria con la nada absoluta.

[74.] No pudiendo concebir la nada absoluta, concebimos siempre
algo existente; y como por lo demostrado anteriormente, no podemos
concebir un comienzo absoluto, resulta que no podemos pensar sin
que nuestro pensamiento implique el concepto de una existencia
eterna.

¡Que verdad tan luminosa! ¡Cuántas
reflexiones inspira! Sigamos meditando.

[75.] Resulta pues que es un hecho primitivo de nuestro
espíritu la necesidad de pensar lo necesario y eterno; y que
la confusion que sentimos al pensar en la duracion en abstracto, y
esa inclinacion á fingir tiempos, antes que existiera el
mundo, nace de la necesidad de concebir lo eterno, necesidad de que
nuestro espíritu no puede emanciparse, supuesto que
piense.

[76.] La basa del principio de contradiccion: la idea de
ser, se halla en nuestros conceptos de una manera absoluta; su
opuesta la de no ser, se halla tan solo con respecto
á lo contingente; es una especie de condicion implicada en
la contingencia.

[77.] Todo lo contingente incluye algo de no ser; por lo mismo
que es contingente, puede no ser, y por tanto su no ser,
está cuando menos en el órden de la posibilidad. Pero
esos tránsitos del no ser al ser, no son ni siquiera
concebibles,  sino presuponiendo algo existente,
necesario y eterno.

[78.] Así, hallamos en nuestras ideas el ser como
absoluto, y el no ser como relativo; y el ser que ha salido del no
ser, ó que ha comenzado, no lo podemos concebir sino
con relacion á un ser absoluto.

[79.] Esta relacion objetivamente considerada, no nos parece
á primera vista la de causalidad, sino la de sucesion; pero
nos ofrece un hecho subjetivo que nos lleva al conocimiento de la
verdad objetiva. En efecto: ya que nuestros conceptos de no ser y
ser, están ligados de tal suerte que no podemos concebir el
tránsito del no ser al ser, sin concebir un ser
preexistente: hallamos aquí un reflejo de la causalidad
objetiva, que se nos revela en los hechos subjetivos. La duracion,
como distinta de las cosas, es una pura imaginacion; la relacion
pues de las duraciones es la relacion de los seres. Es verdad que
por lo dicho, en esta relacion de duraciones descubrimos solo la
sucesion, y nó la dependencia intrínseca; pero esta
dependencia, aunque no conocida intuitivamente, se halla
representada en el mismo enlace con que concebimos los seres en la
duracion. Es cierto que podemos imaginar diferentes series; pero la
de los tiempos, es una pura imaginacion, en cuanto la concebimos
distinta de los demás. Si la serie de los tiempos
desaparece, solo restan las series de las cosas: la relacion entre
los términos será la relacion entre  las
cosas; y la dependencia llamada de sucesion, será una
dependencia de realidad. La relacion real, de lo que pasa
del no ser al ser, con lo que es absolutamente, es una dependencia
de causalidad.

[80.] Imaginemos las series de realidades que se quieran.



	A,
	B,
	C,
	D,
	E,
	........



	M,
	N,
	P,
	Q,
	R,
	........




la del tiempo a, b, c, d, e, en cuanto distinta de las
demás, no significa nada. En este caso, se la puede
eliminar; y todas las relaciones de unos términos á
otros, no serán de tiempos, sino de cosas.

Ahora bien: se ha demostrado que un término D, por
ejemplo, no puede ser concebido pasando del no ser al ser, ó
comenzando, sino con una relacion; y esta por lo explicado,
es relacion real del D, á un término cualquiera. Se
habia objetado que el D podia comenzar, con tal que hubiese otro
término, que hiciese posible el concepto de la prioridad, y
por tanto del comienzo; para lo cual se le iba á buscar en
otra serie distinta; pero si bien se reflexiona, esto no es mas que
cambiar de nombres: porque si el término necesario para el
comienzo, se halla en otra serie, en ella se hallará la
causa, pues que allí estará lo que se necesita para
el efecto.

[81.] Todos los términos comenzados, presuponen otros,
uno ó mas, pues aquí prescindimos de su unidad; luego
al fin hemos de parar á uno  ó mas
términos no comenzados. Los comenzados no pueden
haber comenzado, sin la existencia de los no comenzados; luego la
existencia de estos les es necesaria para la suya. Luego en la de
estos se halla la razon de su existencia comenzada; luego la
verdadera causalidad.

[82.] Las dificultades que se oponen á esta demostracion
nacen de que sin advertirlo, se falta al supuesto, atribuyendo
á la duracion una existencia distinta de los seres. Para
comprender toda la fuerza de la prueba es necesario eliminar del
todo el concepto imaginario de la duracion pura: y entonces se ve
que la dependencia representada como relacion de duracion, es una
dependencia de los seres en sí mismos, dependencia que no
nos ofrece otra cosa que la misma relacion expresada por el
principio de causalidad.

[83.] Eliminado completamente el concepto de duracion pura, como
de una cosa distinta de los seres, resta solo el tránsito
del no ser al ser, única cosa que puede expresarse por la
palabra comenzar. En este caso hallamos, que el principio de la
precedencia es el mismo principio de causalidad; y como para soltar
las dificultades, hemos tenido que prescindir completamente de la
duracion en sí misma, nos hallamos con que el principio de
causalidad, si ha de quedar fuera de duda, y ha de ser contado
entre los axiomas, no puede fundarse sino en la contradiccion entre
el ser y el no ser; en la imposibilidad de concebir  un ser
que aparece de repente, sin que le preceda nada mas que un puro no
ser.

[84.] Así en último resultado, y despues de haber
dado tantas vueltas á la cuestion, venimos á parar
á lo mismo que teníamos establecido en los
capítulos anteriores; un no ser no puede llegar á
ser, sin la intervencion de un ser: la serie no A, A, es
imposible, si no interviene un ser, B. Así lo hallamos en
nuestras mismas ideas; y contradecir á esta verdad, es negar
nuestra propia razon.

Creo pues, que el principio de causalidad no resulta
completamente explicado sino ateniéndonos á lo dicho
en los capítulos anteriores. El comenzar, supone un no ser
de lo que comienza; y del concepto de no ser, es imposible que
salga el ser: esto es contradictorio. El principio es verdadero
subjetivamente, pues estriba en nuestras mismas ideas; pero lo es
tambien objetivamente, á causa de que en tales casos la
objetividad está necesariamente ligada con la subjetividad
(Lib. I, Cap. XXV). El ser apareciendo repentinamente, sin causa,
sin razon, sin nada; es una representacion absurda, que nuestro
entendimiento rechaza con la misma fuerza é instantaneidad
que admite el principio de contradiccion.

Como el tiempo es la relacion del no ser al ser, el órden
entre lo variable, se concibe tambien que el concebir sucesion, sin
algo que preexista, es contradecirse; y así el principio de
la precedencia, viene á fortalecer el principio de
 causalidad; ó mas bien, se
manifiesta que son uno solo, bien que presentados bajo diferentes
aspectos: el de precedencia, se refiere á la duracion, el de
causalidad al ser: pero ambos expresan una aplicacion del principio
fundamental: es imposible que una cosa sea y no sea á un
mismo tiempo.



CAPÍTULO VIII.

LA CAUSALIDAD EN SÍ MISMA. INSUFICIENCIA Y ERROR DE
ALGUNAS EXPLICACIONES.

[85.] La causalidad implica relacion: si está puesta en
ejercicio, implica relacion actual; considerada sin ejercicio,
ó in potentia, implica relacion posible. Nada se
causa á sí mismo; la causalidad se refiere siempre
á otro. No hay causa cuando no hay efecto; y no hay
efecto cuando no hay tránsito del no ser al ser. Si este
tránsito se verifica en una substancia que no era, y
comienza á ser, se apellida creacion: esta se llama pasiva,
relativamente al efecto; activa, con respecto á la causa. Si
el tránsito es de solos accidentes, el efecto es una
modificacion nueva; no se dice que hay un nuevo ser, sino
que un ser es de otro modo. 

[86.] De esto se infiere que causalidad no es lo mismo que
actividad; toda causalidad es actividad; mas nó toda
actividad es causalidad. Dios es activo en sí mismo; pero no
es causa sino con relacion á lo externo. Su inteligencia y
su voluntad consideradas en sí, prescindiendo de la
creacion, como concebimos á Dios antes del principio del
mundo desde toda la eternidad, son ciertamente actividad infinita;
y sin embargo en cuanto son puramente inmanentes, no son
causalidad, porque no producen nada nuevo en Dios: su inteligencia
es un acto puro, infinitamente perfecto, que jamás sufre ni
puede sufrir ninguna mudanza; lo mismo debe decirse de su voluntad;
luego la inteligencia y la voluntad divina con respecto al mismo
Dios, no son actos de causalidad; y aun en cuanto se refieren
á los objetos externos, no son causa producente en la
realidad, sino con sujecion á la voluntad libre del Criador;
de otro modo deberíamos admitir que Dios ha criado el mundo
por necesidad.

La actividad en la criatura, aun en las operaciones inmanentes,
es siempre causalidad; porque no puede ejercerla, sin que produzca
nuevas modificaciones. Los actos de entendimiento y voluntad son
ejercicio de una actividad inmanente, y no dejan por esto de
modificarnos de diferentes maneras. Cuando pensamos ó
queremos, somos de otro modo que cuando no queremos ni
pensamos; y cuando pasamos de pensar ó querer una cosa,
á pensar ó querer otra, este tránsito
 no puede verificarse, sin que
experimentemos modos nuevos de ser.

[87.] ¿En qué consiste la relacion de causalidad
eficiente? ¿qué significa la dependencia del efecto
con respecto á la causa? Esta es una cuestion
difícil, profunda, una de las mas difíciles y
profundas que puedan ofrecerse á la ciencia. El vulgo de los
hombres y aun de los filósofos, cree resolverla empleando
palabras que bien analizadas, no aclaran nada.

[88.] Causar, se dice, es dar el ser.—¿Qué
significa dar?—Dar, es aquí sinónimo de
producir.—¿Qué significa producir? Con esto se
acaban las explicaciones, si no se quiere caer en un
círculo, diciendo, que producir es causar ó dar el
ser.

Causa, se dice tambien, es aquello de que resulta una
cosa.—¿Qué se entiende por
resultar?—Dimanar.—¿Qué es dimanar?—Dimanar es
venir, salir una cosa de otra.—Siempre lo mismo: palabras
metafóricas que en el fondo tienen un significado
idéntico.

Se dice de la causa que da, produce, hace,
comunica, engendra, etc., y del efecto, que
recibe, dimana, procede, resulta,
viene, nace etc.

[89.] La causalidad implica sucesion; pero no se identifica con
ella. Concebimos muy claramente que B es despues de A, sin que A
sea causa de B. La experiencia interna y externa nos ofrece
continuos ejemplos de una sucesion distinta de la causalidad. Un
hombre sale al campo,  otro sale despues de él; entre
las salidas hay sucesion, y puede no haber ninguna causalidad. Los
dos fenómenos considerados ya objetivamente, esto es, en
sí mismos, ya subjetivamente esto es, en cuanto son
conocidos por nosotros, están enlazados por la relacion de
sucesion; mas nó por la de causalidad. Tanto en el lenguaje
filosófico como en el oratorio, el post y el
propter, despues y por, significan cosas muy
diferentes. En los fenómenos puramente internos, se verifica
lo mismo. Pienso en una cuestion filosófica, y luego me
ocupo de una cuestion literaria: los dos pensamientos son
sucesivos, sin que el uno sea causa del otro.

[90.] La relacion de causalidad no es el enlace de las ideas de
las cosas. Las representaciones de A y B pueden estar fuertemente
enlazadas en nuestro espíritu, sin que nos acordemos
siquiera de la relacion de causalidad. En un lugar hemos visto una
escena que nos ha hecho impresion profunda; el recuerdo del lugar
nos recordará siempre la escena, y el recuerdo de la escena
nos recordará siempre el lugar: aquí encontramos dos
representaciones internas, fuertemente enlazadas, sin que por esto
atribuyamos á los objetos la relacion de causalidad. Sabemos
que dos personas acuden á un mismo punto, por motivos
diferentes, sin que la ida de la una influya en la de la otra. La
idea de la ida de la una se asociará en nuestro
entendimiento con la de la ida de la otra; habrá pues enlace
de representaciones,  no obstante de que negaremos á
los objetos la relacion de causalidad.

[91.] Aun cuando el enlace de las ideas sea tal que en nuestro
entendimiento, por efecto de una experiencia constante, la una sea
precedida siempre de la otra como lo condicional lo es de la
condicion, esto no basta para la verdadera causalidad. Un
observador ha notado constantemente la correspondencia del flujo y
reflujo del mar con el movimiento de la luna; pero ya sea por
razones filosóficas, ya porque no le haya ocurrido que el
movimiento de la luna pueda influir en el movimiento del mar,
considera estos fenómenos como del todo independientes el
uno del otro, por mas que no acierte á explicarse la razon
de tan singular coincidencia. En el entendimiento de este
observador se ligarán los dos fenómenos de tal suerte
que el de la luna precederá al del flujo y reflujo, sin que
le sea dable invertir el órden, haciendo preceder el del
flujo y reflujo al del movimiento de la luna. Hé aquí
pues una prioridad necesaria en una idea, sin que se atribuya al
objeto verdadera causalidad.

[92.] Si bien se reflexiona, hay en la historia de la
filosofía un hecho que prueba hasta la última
evidencia la exactitud de lo que acabo de decir: el sistema de las
causas ocasionales sostenido por filósofos eminentes. Si un
cuerpo en movimiento, dicen ellos, choca con otro cuerpo que
está en quietud, le comunicará su movimiento; pero
esta comunicacion no significa verdadera 
causalidad, sino que el movimiento del cuerpo chocante es una
simple ocasion del movimiento del cuerpo chocado. Hé
aquí pues concebida una cosa como una condicion necesaria
para la existencia de la otra, sin embargo de que se niega que haya
entre ellas la relacion de causalidad. Al pensar en los dos
fenómenos, no podemos invertir el órden, concibiendo
el movimiento del cuerpo chocado como condicion del movimiento del
cuerpo chocante; y á pesar de esto, se puede negar la
relacion de causalidad entre la condicion y lo condicional. Luego
la idea de causalidad nos representa algo mas que el órden
necesario de las cosas entre sí.

[93.] Esto nos conduce á una nueva fase de la cuestion.
¿La relacion de causalidad, está fielmente
representada en la proposicion condicional: si A existe,
existirá B? El enlace expresado por esta proposicion no es
la relacion de causalidad. En cierto país, si el frutal N
florece, florecerá el M; así lo ha enseñado
una experiencia constante; la proposicion condicional en este caso,
no expresa relacion de causalidad del florecer de N con respecto al
de M; y sin embargo la proposicion es verdadera. Un fenómeno
puede ser signo de la inmediata venida del otro, sin ser su
causa.

[94.] Las proposiciones condicionales en que se afirma la
existencia de un objeto como condicion de la existencia de otro,
expresan un enlace; pero este puede no ser de los objetos entre
 sí, sino con un tercero. Si un
criado de un caballero se dirige á un punto, luego se dirige
hácia el mismo punto otro criado: la direccion del primero
podrá no ser causa de la del segundo, sino de que el amo
quiere que los dos vayan el uno tras del otro. Las mieses de un
terreno indican el estado de las de otro; y este indicio puede
expresarse en una proposicion condicional; ¿por qué?
¿es acaso por razon de la causalidad del estado de unas
mieses respecto al de las otras? nó por cierto; sino porque
las circunstancias del clima y de la tierra, producen entre ellas
un órden de tiempo bastante fijo, para verificar la
proposicion condicional, sin que intervenga la idea de causalidad
de la una con respecto á la otra.

[95.] Hay muchos casos en que la relacion entre la condicion y
lo condicional es necesaria, y sin embargo la condicion no es ni
puede ser causa de lo condicional. Recuérdese que
aquí tratamos de causa eficiente, de aquella que da el ser
á la cosa, y seria muchas veces absurdo el atribuir este
género de causalidad á condiciones, que por otra
parte están necesariamente ligadas con lo condicional. Si se
quita una coluna en que se apoya un cuerpo, el cuerpo caerá;
el enlace de la condicion con lo condicional, ó de quitar la
coluna con la caida del cuerpo, es necesario; la proposicion en que
se expresa, es verdadera y necesaria en el órden natural; y
sin embargo no se puede decir que la remocion de la coluna sea la
causa eficiente de la caida del cuerpo. 

[96.] Para que la proposicion condicional se verifique basta el
enlace, aunque sea puramente ocasional; y nadie ha confundido
jamás la ocasion con la causa. En el ejemplo presente, el
cuerpo no podia caer sin remover la coluna; y debia caer por
necesidad en cuanto se la removiese; pero la causa de la
caída no está en la remocion sino en la gravedad,
como lo manifiesta el que si el cuerpo que se hallaba sobre la
coluna hubiese tenido una gravedad específica igual á
la del flúido en que se hallaba sumergido, la remocion de la
coluna no le habria hecho caer.

[97.] La causalidad no puede expresar una relacion necesaria de
la condicion á lo condicional, si no se quieren destruir las
causas libres. Suponiendo que la idea de causalidad estuviese
exactamente expresada en la proposicion: si A existe,
existirá B; tendríamos que sustituyendo á las
letras A y B, Dios y mundo, se nos convertiria en esta otra: si
Dios existe, existirá el mundo; lo que nos haria caer en el
error de la necesidad de la creacion, y sustituyendo en vez de A y
B, hombre y acciones determinadas, tendríamos: si el hombre
existe, existirán sus acciones determinadas; lo que si
implica necesidad, mata el libre albedrío.

[98.] Aquí se presenta una cuestion: ¿la relacion
de causalidad estaria exactamente expresada en una proposicion
condicional, tomada en sentido inverso, poniendo el efecto como
condicion y la causa como condicional (nó condicional de
 existencia, sino de cosa necesariamente
supuesta), esto es, si en vez de decir: si A existe existirá
B, dijésemos, si B existe, existe A? En este caso la
proposicion se puede aplicar aun á la dependencia de las
criaturas con respecto á Dios; y en general á las
acciones libres con respecto á sus causas, porque se puede
decir con verdad: si el mundo existe, Dios existe; si hay una
accion libre, existe un agente libre.

[99.] Aunque á primera vista parezca que la relacion de
causalidad se explica de este modo, desde luego se descubre que la
nueva fórmula tampoco es exacta. Porque, si bien es verdad
en general, que si hay el efecto hay la causa, tambien es cierto
que muchas veces una cosa supone á otra, nó como un
efecto á una causa, sino como una simple ocasion, ó
como una condicion sine qua non, que dista mucho de la
verdadera causalidad. Suponiendo que el cuerpo sustentado por la
coluna estuviese afianzado de tal modo que no hubiese podido caer
sin removerse la coluna, se podria formar la proposicion
condicional: si el cuerpo ha caido, la coluna ha sido removida; la
proposicion seria verdadera sin que la remocion de la coluna fuese
causa eficiente de la caida del cuerpo.

[100.] Dios podria haber criado el mundo de manera que las
criaturas no tuviesen verdadera accion de causalidad las unas sobre
las otras; y no obstante haberlas dispuesto de tal modo que los
fenómenos se correspondiesen los unos con  los
otros en el mismo órden que en la actualidad. Así lo
piensan los defensores de las causas ocasionales; y á esto
viene á parar tambien la armonía prestabilita
de Leibnitz, en la cual todas las mónadas que constituyen el
universo, son como otros tantos relojes, que aunque independientes
los unos de los otros, andan acordes con admirable precision. En
estas hipótesis se podrian formar infinitas proposiciones
condicionales, expresando las correspondencias de los
fenómenos, sin que interviniese para nada la idea de
causalidad.

[101.] Inferiremos de lo dicho que esta idea es algo distinta
del enlace necesario; y que aun considerada en toda su pureza, no
está exactamente expresada por la relacion significada en
las proposiciones condicionales, ya sea que la causa se tome como
condicion, ya sea que se tome como condicional. La dependencia del
efecto respecto á la causa, es algo mas que un simple
enlace; decir que todo lo que está ligado por necesidad, aun
cuando sea sucesivamente, y en un órden fijo, está
ligado con relacion de causalidad, es confundir las ideas
así vulgares como filosóficas. 



CAPÍTULO IX.

CONDICIONES NECESARIAS Y SUFICIENTES PARA LA VERDADERA
CAUSALIDAD ABSOLUTA.

[102.] Acabamos de ver que no basta el enlace necesario de dos
objetos para que atribuyamos á esta relacion el
carácter de causalidad: ¿qué circunstancias
son menester para dicho carácter?

[103.] Si concebimos B, objeto que comienza, y suponemos que
para su existencia ha sido necesario el objeto A; y este
por sí solo, ha bastado para la existencia de B,
encontramos en la relacion de A con B, el verdadero carácter
de relacion de una causa á su efecto. Por manera que para el
completo carácter de causa absoluta, son
indispensables dos condiciones: 1.ª la necesidad de la
existencia de A para la existencia de B. 2.ª El que sea
bastante la existencia de A para que pueda existir B, sin
que se requiera nada mas.

Estas condiciones pueden formularse en las proposiciones
siguientes.

Si B existe, A existe.

Con solo existir A, basta para que pueda existir B.

Cuando entre dos objetos se halla una relacion tal que hace
verdaderas simultáneamente estas dos proposiciones, hay
relacion de causalidad absoluta. 

[104.] Desde luego se echa de ver que con la explicacion que
precede, pierden el carácter de causa todas las meras
ocasiones, pues que no se les puede aplicar la segunda proposicion.
De dos hechos enlazados ocasionalmente se dirá, que si el
uno existe, existirá el otro, y por tanto se
verificará de ellos la primera proposicion; pero no se
dirá que con tal que el uno exista, haya lo bastante para
existir el otro; así fallará en este caso la
proposicion segunda. Si dos hombres están concertados para
que el uno dispare un tiro en el momento que otro le haga una
seña con la mano, se podrá decir que si se hace la
seña se disparará el tiro; pero nó que con la
seña sola, haya todo lo suficiente para que se dispare el
tiro. En efecto; supongamos que el que tiene el arma de fuego se
duerme, la señal se repetirá muchas veces, pero el
tiro no saldrá.

[105.] Tambien se quita el carácter de causa á
toda condicion, que solo lo es para remover obstáculos,
removens prohibens. En tales casos es aplicable la primera
proposicion, mas nó la segunda. De un cuerpo afianzado sobre
una coluna de modo que no pueda caer sin que la coluna se remueva,
se podria decir: si el cuerpo ha caido, la coluna ha sido removida;
pero nó que baste la remocion de la coluna para la caida del
cuerpo; pues que si este fuese específicamente menos grave
que el flúido en que se halla sumergido, ó bien
estuviese unido con otro que no le dejase caer, no caeria. Es
evidente que para  la caida no basta remover el
obstáculo, sino que se necesita algo mas, como la fuerza de
gravedad, ó un impulso cualquiera.

[106.] Todos los fenómenos enlazados en sucesion de
tiempo de un modo necesario, y en un órden fijo, pierden
tambien la relacion de causas y efectos, si no se les atribuye algo
nuevo que legitime la aplicacion de estas ideas; pues que aun
cuando el órden constante autorice á decir que, si
viene A vendrá B, y luego C y luego D, y así
sucesivamente, no se puede decir que con la existencia de A haya
todo lo bastante para la de B ni en la de B para la de C, ya
que suponemos fuera de la serie algo que debe contribuir como una
condicion indispensable.

[107.] La primera proposicion: Si B existe, existe A; es
verdadera con relacion á toda causa, necesaria ó
libre. La segunda proposicion es aplicable tambien á estas
dos especies de causas. Es preciso notar con cuidado que la
proposicion no dice que si A existe existirá B; sino que la
existencia de A basta para que pueda existir B. Si puesto A,
se pusiese necesariamente B, la causa seria necesaria; pero si
puesto A, solo se pone lo suficiente para la existencia de B, la
causa queda libre; pues que no se afirma la existencia de B, sino
la posibilidad de la existencia.

[108.] Apliquemos esta doctrina á la primera causa. Si el
mundo existe, Dios existe; esta proposicion es absolutamente
verdadera. Si Dios existe, el mundo existe; la proposicion es
falsa;  pues que existiendo Dios, el mundo
podria no haber existido. Si Dios existe, el mundo puede existir;
esto es, con la existencia de Dios hay lo suficiente para la
posibilidad de la existencia del mundo: esta proposicion es
verdadera: porque en el ser infinito se funda la posibilidad de los
seres finitos, y en él se halla el poder suficiente para
darles la existencia, si así lo quiere con su voluntad
libre.



CAPÍTULO X.

CAUSALIDAD SECUNDARIA.

[109.] Al fijar en el capítulo anterior las condiciones
para la verdadera causalidad, he hablado siempre de la causalidad
absoluta; y esto, por las consideraciones que voy á
exponer, y que versan sobre la diferencia entre la causa primera y
las segundas.

[110.] Ya hemos visto que la idea pura de causalidad absoluta es
la percepcion de tres condiciones: la necesidad de una cosa para la
existencia de otra; la suficiencia de la primera sola para la
existencia de la segunda; y por fin (cuando la causa sea libre) el
acto de voluntad necesario para realizar el efecto. Estas tres
condiciones se  hallan absoluta y plenamente en la
causa primera, pues que nada puede existir sin que Dios exista; y
para la existencia de un objeto cualquiera, basta la existencia de
Dios con la voluntad libre de criar el objeto. Es evidente que la
causalidad no puede entenderse del mismo modo en las causas
segundas; de ninguna de ellas puede verificarse que su existencia
sea absolutamente necesaria para la de otro efecto, pues que Dios
podria haberle producido por medio de otro agente secundario,
ó inmediatamente por sí mismo; ni tampoco que su sola
existencia sea suficiente para la existencia del efecto, pues que
todo cuanto existe presupone y necesita la existencia de la causa
primera.

[111.] Así pues la idea de causalidad aplicada á
Dios, significa una cosa muy diferente de cuando se la aplica
á las causas segundas: lo cual debiera haberse tenido
presente para no suscitar cuestiones sobre las causas segundas
antes de fijar con exactitud la significacion de la palabra
causa. Es cierto que la relacion del efecto á la
causa es una relacion de dependencia; pero ya hemos visto que estas
palabras, dependencia, enlace, condicion etc. son susceptibles de
sentidos muy diversos; si estos no se fijan con claridad y
precision, las cuestiones no pueden menos de embrollarse.

[112.] ¿Qué se entenderá pues por
causalidad secundaria? Con las observaciones que preceden, podremos
determinarlo sin mucha dificultad. En  el
órden de los seres criados A será causa de B cuando
se reunan las condiciones siguientes.

1.ª Que la existencia de A sea necesaria (segun el
órden establecido) para la existencia de B, lo cual
deberá poder formularse en esta proposicion: si B existe, A
existe ó existió.

2.ª Que en el órden establecido, B y A formen una
serie que suba hasta la causa primera, sin que sea necesario el
concurso de los términos de otras series.

Esta condicion tal vez no se la entenderia, si no se la aclarase
con ejemplos.

[113]. El movimiento de la pluma es efecto del movimiento de mi
mano; y hallo aquí la verdadera relacion de causalidad
secundaria, porque subo por una serie de condiciones, que no han
menester de las de otra serie: el movimiento de la pluma depende
del de la mano; el de la mano depende de los espíritus
animales (ó de la causa que mejor parezca á los
fisiólogos); el de los espíritus animales depende del
imperio de mi voluntad; y la voluntad depende de Dios que la ha
criado y la conserva. Aquí encuentro una serie de causas
segundas, á las que atribuyo el verdadero carácter de
causalidad, en cuanto se puede hallar en un órden
secundario; y la causa eficiente, principal entre las secundarias,
será mi voluntad, porque en el órden secundario ella
es el primer término de la serie. El movimiento de la pluma
de mi escribiente depende de mi voluntad, pero nó como de
una verdadera causa  eficiente, sino como de una ocasion;
porque en el escribiente se halla la misma serie que en el ejemplo
anterior, y en esta serie se encuentra el primer término que
es su voluntad, la cual yo no puedo determinar absolutamente, pues
que por ser libre se determina á sí propia. La
causalidad eficiente verdadera se halla en la voluntad del
escribiente; pues allí se termina la serie cuyo primer
término no está á mi disposicion, sino en un
sentido impropio, es decir, mientras el escribiente quiere.

[114.] Un cuerpo A en movimiento, choca con el cuerpo B que
está en quietud: el movimiento del cuerpo A es causa del
movimiento del cuerpo B, y la causalidad se irá encontrando
en todos los términos de la serie, esto es, de todos los
movimientos cuyas comunicaciones sucesivas hayan sido necesarias
para que el movimiento llegase al cuerpo B. Supongamos que en la
serie de las comunicaciones se han removido obstáculos, que
hubieran impedido la comunicacion del movimiento; las remociones
eran condiciones indispensables en el supuesto de haber los
obstáculos; pero no eran verdaderas causas, por ser
términos ajenos á la serie de las comunicaciones, y
que hubieran podido no existir, sin que dejase de existir el
movimiento. Porque suponiendo que no hubiese habido
obstáculos, no hubiera habido remociones, y sin embargo el
movimiento se habria comunicado. Esto no se verifica respecto de
los términos que forman la serie de las comunicaciones;
 pues que si las representamos por

A. B. C. D. E. F. . . . . . . . . . . . . . .

el movimiento de A no puede llegar á F, si se quita uno
de los cuerpos intermedios que sirven de vehículo á
la comunicacion.

[115.] De esta teoría se infiere que la idea de
causalidad secundaria nos representa el encadenamiento de varios
objetos que forman una serie, la cual va á terminar en la
causa primera; ya sea por un órden necesario, como sucede en
los fenómenos de la naturaleza corpórea; ya mediando
un término primero en el órden secundario, con
determinacion propia, como sucede en las cosas que dependen de la
voluntad libre.



CAPÍTULO XI.

EXPLICACION FUNDAMENTAL DEL ORÍGEN DE LA OSCURIDAD DE
LAS IDEAS EN LO TOCANTE Á LA CAUSALIDAD.

[116.] Se preguntará de qué naturaleza es este
enlace de los términos de la serie; cómo se
comunican unos con otros, qué es lo que se
transmitia, en fuerza de qué calidad se ponen en
relacion. Todas estas cuestiones nacen de confusion de ideas; la
cual ha dado ocasion á interminables disputas. Para
evitarlas es necesario recordar la  diferencia entre los
conocimientos intuitivo y discursivo, y las ideas determinadas
é indeterminadas, intuitivas y no intuitivas, lo que llevo
explicado en su lugar (Lib. IV, Cap.s XI,
XIII, XIV, XV, XVI, XIX, XX, XXI, XXII).

[117.] Allí (Cap. XXI) dije que el entendimiento puro
puede ejercer sus funciones por ideas indeterminadas, esto es,
representativas de relaciones generales, sin aplicacion á
ningun objeto real ni posible, hasta que se les añade una
determinacion suministrada por la experiencia (ibid. §. 135).
La idea de causa pertenece á las indeterminadas (ibid.
§. 134); y por consiguiente tomada en toda su generalidad, no
puede ofrecernos sino la relacion de ser y no ser, ó de
seres enlazados entre sí con cierta necesidad, todo con
absoluta indeterminacion (ibid. 130). Luego para determinar el
carácter de la misma actividad, y sus medios de
comunicacion, no nos basta la idea de causa: esta por sí
sola, nada puede decirnos sobre el particular; ella se limita
á enseñarnos ciertas verdades à priori;
la aplicacion de estas á los seres depende de la
experiencia.

[118.] He dicho (ibid. Cap. XXII) que nuestra intuicion se
limita á lo siguiente: sensibilidad pasiva, sensibilidad
activa, inteligencia, voluntad; todo lo que sale de esta esfera
nosotros no lo conocemos sino por conceptos indeterminados, y por
consiguiente nos es imposible exponer á la intuicion ajena
lo que sentimos que falta á la intuicion propia. Apuremos
mas esta doctrina,  aplicándola á las
cuestiones filosóficas sobre la causalidad.

[119.] Se ha disputado mucho sobre si los cuerpos ejercen unos
sobre otros verdadera accion, y los que sostenian la negativa, no
se cansaban de preguntar cómo un cuerpo causa algo en
otro, qué es lo que le transmite, cuál es el
carácter de su calidad activa. A esto se daban varias
respuestas, pero dudo mucho que sea posible ninguna satisfactoria,
en no ateniéndose á la doctrina que acabo de exponer.
¿Qué debia responderse pues? hélo aquí.
Nosotros no conocemos intuititivamente de los cuerpos, sino la
sensibilidad pasiva, la cual en último resultado no es otra
cosa que la extension con sus varias modificaciones (ibid. 139).
Ahora bien; estas modificaciones se reducen á figura y
movimiento; todo lo que sea apartarse de estas dos intuiciones,
exigiendo una explicacion con determinaciones
características, es pedir al hombre una cosa á que no
llegan sus fuerzas. Los límites de nuestra intuicion en este
punto, nos reducen á la extension, al movimiento y á
las relaciones de estas dos cosas con nuestra sensibilidad:
así debemos contentarnos con observar los fenómenos
corpóreos y sujetarlos á cálculo en el
círculo de dicha intuicion: todo lo demás nos es
imposible. Sabemos que el cuerpo A se mueve con cierta velocidad
que medimos por la relacion del espacio con el tiempo; al llegar al
lugar en que se encuentra B, este comienza á moverse en la
direccion  y con la velocidad correspondiente.
Aquí hay sucesion de fenómenos en el tiempo y en el
espacio; fenómenos sometidos á reglas constantes, de
las cuales nos cerciora la experiencia. Nuestros conocimientos
intuitivos no pasan mas allá: en saliendo de esto entramos
en las relaciones generales de ser y no ser, de ser antes y
ser despues, de condicion y de condicional, que no nos
ofrecen nada determinado para explicar el verdadero carácter
de la causalidad secundaria.

[120.] La filosofía al ocuparse de los cuerpos,
está condenada á ceñirse á los
límites de la física propiamente dicha; cuando quiere
elevarse á la region de la metafísica, los cuerpos
desaparecen, en cuanto fenómenos sujetos á
observacion sensible, y no resta de ellos otra cosa que las ideas
generales indeterminadas.

[121.] Tocante á la facultad de sentir, nos hallamos en
algun modo pasivos, en cuanto recibimos las impresiones que
llamamos sensaciones; y la parte de actividad que en ello pueda
cabernos, no depende de nuestro libre albedrío, supuesto que
estemos sometidos á las condiciones de la sensibilidad. Si
aplicamos la mano al fuego, nos es imposible no experimentar la
sensacion del calor. Por lo que toca á la causalidad que
puede haber en nosotros respecto á la reproduccion de
sensaciones pasadas, ó á la produccion de
representaciones sensibles nuevas, en vano se nos preguntaria sobre
el modo con que ejercemos  esta actividad: su
ejercicio es un hecho de conciencia, del cual solo sabemos que
existe de tal ó cual manera, en nuestra conciencia.

[122.] Lo propio podemos decir de la elaboracion de las ideas.
Todos los filósofos no son capaces de explicar el
modo con que se hace esta produccion inmanente; las
investigaciones ideológicas se limitan á caracterizar
y clasificar dichos fenómenos y á exponer el
órden con que se suceden; pero no enseñan nada sobre
el modo con que estos fenómenos son producidos.

[123.] El ejercicio de la voluntad ofrece á nuestra
intuicion, ó si se quiere á la conciencia, otra serie
de fenómenos, sobre cuya produccion nada sabemos, en cuanto
al modo. La conciencia nos atestigua que se hallan en nuestro
interior, y que en nosotros está el principio libre que
ejerce dicha actividad: sobre este punto no sabemos nada mas; pero
estos fenómenos se hallan á veces ligados con los
movimientos de nuestro cuerpo, que una experiencia constante nos
ofrece como dependientes de nuestra voluntad: ¿de qué
manera se ligan cosas tan diferentes? no lo sabemos; la
filosofía no lo alcanzará jamás. 



CAPÍTULO XII.

CAUSALIDAD DE PURO IMPERIO DE LA VOLUNTAD.

[124.] Preguntan algunos en qué consiste la creacion,
cómo se entiende que Dios saque las cosas de la nada:
«esto, dicen, es incomprensible» sin reflexionar que
una incomprensibilidad semejante la encontramos en el modo con que
se ejerce la causalidad secundaria, tanto en el mundo
corpóreo como en el incorpóreo. Si
conociésemos á Dios intuitivamente, como segun el
dogma católico lo conocen los bienaventurados en la mansion
de la gloria, podríamos conocer intuitivamente el modo con
que se ejecuta la creacion. Ahora, en cuanto podemos formarnos
alguna idea de la accion del Criador, decimos que saca de la nada
con el imperio de su voluntad; lo cual, á mas de estar
acorde con la enseñanza de la religion, se halla en
consonancia con lo que experimentamos en nosotros mismos. Dios
quiere, y el universo sale de la nada; ¿cómo se puede
comprender esto? á quien nos lo pregunte le dirémos:
el hombre quiere, y su mano se levanta; el hombre quiere, y todo su
cuerpo se pone en movimiento; ¿cómo se puede
comprender esto? hé aquí una imágen
pequeña sin duda, pálida, incompleta, pero verdadera
imágen de la  creacion: un ser inteligente queriendo,
y un hecho apareciendo. ¿Dónde está el
vínculo? si no podeis explicárnosle con respecto
á los seres finitos, ¿nos exigiréis que lo
expliquemos tratándose del ser infinito? La
incomprensibilidad del enlace del movimiento del cuerpo con el
imperio de la voluntad, no nos autoriza á negarle; luego la
incomprensibilidad del enlace de un ser que aparece de nuevo por
efecto del imperio de la voluntad infinita, tampoco nos autoriza
para negar la verdad de la creacion; por el contrario, el hallar
una cosa tan semejante en nosotros mismos fortalece poderosamente
los argumentos ontológicos con que se ha demostrado su
necesidad. En los dogmas de la religion cristiana, á mas de
lo que encierran de sobrenatural, se encuentran á cada paso
verdades filosóficas tan importantes como profundas.

[125.] La causalidad, refiriéndose á efectos
puramente posibles, no se comprende lo que puede significar, sino
poniéndola en una inteligencia. La causa que no produce,
pero que puede producir el efecto, encierra una relacion de lo
existente á lo no existente; la causa existe, el efecto no
existe; la causa no lo produce, pero puede producirle;
¿qué significa esta relacion de lo que existe
á lo que no existe? ¿no parece una cosa
contradictoria, una relacion sin término? Así es
efectivamente, si se prescinde de la inteligencia: solo esta puede
referirse á lo que no existe; pues que puede pensar lo no
existente. Un cuerpo no  puede tener relacion con
un cuerpo que no existe; pero la inteligencia puede tenerla con lo
que no existe, aun sabiendo que no existe; nosotros mismos nos
espaciamos á nuestro talante por las regiones de la
posibilidad pura.

[126.] La voluntad tambien participa de este carácter de
la inteligencia. El deseo se refiere á un goce que no es,
pero que puede ser; nuestro querer y no querer, nuestro amor y
nuestro odio, se refieren muchas veces á cosas puramente
ideales, cuyo puro idealismo conocemos perfectamente; mas esto no
quita que no las queramos. Así deseamos que sucedan cosas
que no son; y podemos llevar nuestra veleidad hasta desear lo que
sabemos que es imposible. Quisiéramos recobrar una cosa que
nos consta hemos perdido para siempre, quisiéramos la
presencia de un amigo, la cual nos es imposible por la distancia;
quisiéramos que el tiempo se retardase ó se acelerase
conforme á nuestras necesidades ó caprichos.

[127.] Así nos hallamos con la inteligencia y la voluntad
en relacion con lo no existente; relacion que no es ni siquiera
concebible en un ser destituido de inteligencia. Esto conduce
á un resultado importante. El comienzo absoluto de una cosa
no es posible sino concibiendo la causalidad radicada en la
inteligencia. Lo que comienza pasa del no ser al ser,
¿cómo es posible que el ser haya producido en
otro, un tránsito del no ser al ser, cuando la
relacion á otro, antes de existir  este
otro, era intrínsecamente imposible? El ser inteligente
puede pensar en otro, aunque este otro no exista; pero para el ser
no inteligente cuando el otro no existe en realidad, no
existe de ningun modo; por consiguiente no es posible ninguna
relacion; todas las que se finjan son contradictorias, y por tanto
es absurdo el imaginar que lo que no es, comienza á ser.

[128.] Esta razon prueba que en el orígen de las cosas
hay un ser inteligente causa de todo, y que sin esta inteligencia
nada podria haber comenzado. Si algo ha comenzado, algo existia
desde toda la eternidad; y lo que ha comenzado era conocido
por lo que no existia. En no admitiendo la inteligencia, el
comienzo es absurdo. Fingid en el orígen de las cosas, un
ser falto de inteligencia, sus relaciones serán con lo
existente; pero no puede tener ninguna con lo no existente:
¿cómo es posible pues que lo no existente comience
á existir, por la accion de lo existente? Para que lo que no
existe comience, es necesaria alguna razon; pues que de otro modo
seria indiferente el comenzar esto ó aquello, y aun el
comenzar ó no comenzar. Si no suponemos que hay un ser que
conoce lo que no existe, y que pueda establecer, por decirlo
así, una comunicacion con la nada, el ser que no existe no
podrá existir jamás. 



CAPÍTULO XIII.

LA ACTIVIDAD.

[129.] Para comprender mas á fondo la idea de causalidad,
conviene reflexionar sobre las de actividad y accion, como y
tambien sobre la de inercia ó inactividad, é
inaccion.

[130.] Si concebimos un ser sin inteligencia, sin voluntad, sin
sensibilidad, sin conciencia de ninguna especie, y que
además, no encierre en sí nada que pueda alterar su
estado, ni el de otros, concebimos un ser absolutamente
inactivo.

Así, la inactividad ó la inercia absoluta requiere
las condiciones siguientes. 1.ª Absoluta falta de todo
principio, de inteligencia, de voluntad, de sensibilidad, y en
general de todo cuanto trae consigo conciencia. 2.ª Absoluta
falta de todo principio de mudanzas cualesquiera en sí
propio. 3.ª Absoluta falta de todo principio de mudanza en los
otros. La reunion de estas condiciones forma la idea de una
inactividad ó inercia absoluta; el estado de un tal ser, es
el de una inaccion absoluta.

[131.] Un ser de esta naturaleza considerado en general, no nos
ofrece mas que la idea de una cosa existente: la cual podemos
considerar tambien como una substancia, suponiendo que no
 está inherente á otro en
clase de modificación, ó bien figurándonosle
como un substratum en que hay capacidad de ser modificado por la
accion que sobre él ejerzan otros seres.

Si queremos caracterizar algun tanto esta idea general para que
pueda ofrecer algo á nuestra intuicion, no encontramos otro
medio que el de añadirle la idea de extension, con lo cual
formamos en algun modo la idea de materia inerte.

[132.] Explicadas las ideas de inercia é inaccion, quedan
explicadas sus opuestas, las de actividad y accion.

Concibiendo un ser que tiene en sí propio la razon de sus
mudanzas, concebimos un ser activo.

Concibiendo un ser que tiene en sí la razon de las
mudanzas de otros seres, concebimos tambien un ser activo.

Concibiendo un ser que entiende, quiere, ó siente,
ó que de un modo ú otro tiene conciencia, concebimos
tambien un ser activo.

De esto se infiere que la actividad para nosotros puede
representar tres cosas: orígen de las mudanzas propias:
orígen de las mudanzas ajenas; conciencia.

[133.] La primera especie de actividad solo puede convenir
á los seres mudables; la segunda puede convenir á los
inmutables, que sean causa; la tercera es una actividad que puede
convenir tanto á los mudables como á los inmutables,
prescindiendo  absolutamente de la idea de
causalidad.

[134.] La relacion general de principio de mudanzas propias
ó ajenas, pertenece á las ideas indeterminadas; por
consiguiente la única actividad de que nosotros tenemos idea
intuitiva, es la de inteligencia, de voluntad, y en general de todo
cuanto se refiere á los fenómenos que necesitan esa
percepcion que llamamos conciencia.

[135.] Es preciso considerar la conciencia como una actividad y
comprender en este órden las ideas de inteligencia y
voluntad prescindiendo de toda relacion á mudanzas propias
ó ajenas, si no queremos decir que Dios desde toda la
eternidad era un ser inactivo, porque no tenia mas accion que los
actos inmanentes de entender y querer.

[136.] De esto se deduce que no toda actividad es transitiva,
que hay verdadera actividad inmanente, de la cual tenemos
conocimiento intuitivo en los fenómenos de nuestra
conciencia.

[137.] La actividad que podemos concebir en los cuerpos se
reduce á un principio de las mudanzas propias ó de
las ajenas, sin que nos sea dado el tener de ella un conocimiento
intuitivo. En efecto: nosotros no estamos en relacion con los
cuerpos, sino por medio de los sentidos, los cuales nos ofrecen
solamente dos órdenes de hechos con respecto á la
naturaleza corpórea: hechos subjetivos, esto es, las
impresiones que experimentamos llamadas sensaciones, las cuales
 creemos dimanadas de la accion que los
cuerpos ejercen sobre nuestros órganos; hechos objetivos,
esto es, la extension, el movimiento y las diferentes
modificaciones que con los sentidos descubrimos en las cosas
extensas que se mueven. Ni la primera clase de hechos ni la
segunda, nos dan idea intuitiva de la actividad de los seres
corpóreos.

Los hechos subjetivos ó las sensaciones, son inmanentes,
esto es, se hallan en nosotros y nó en las cosas; y en
cuanto subjetivos, no nos dicen lo que hay fuera de nosotros, sino
lo que hay en nosotros. Aun cuando supusiéramos que las
sensaciones son un verdadero efecto de la actividad de los cuerpos,
esta actividad no se halla representada en el efecto mismo. Cuando
el fuego calienta la mano tenemos percepcion intuitiva de la
sensacion del calor, en cuanto se halla en nosotros; si suponemos
que esta sensacion es realmente un efecto de la actividad del
fuego, conocemos la relacion de nuestra sensacion á dicha
actividad considerada en general é indeterminadamente, como
orígen de nuestra sensacion; pero no conocemos
intuitivamente la actividad en sí misma, porque esta como
tal, no está representada en nuestra sensacion.

Los hechos objetivos, esto es, la extension, el movimiento y
todo cuanto concebimos que no está en nuestra sensacion sino
en el objeto mismo, tampoco nos ofrece ninguna idea intuitiva de la
actividad de los seres corpóreos. Las 
modificaciones de la extension, ó sea las figuras, el
movimiento con todos sus accidentes, y en general todo cuanto
ofrece á nuestros sentidos el mundo corpóreo, son las
mudanzas mismas y sus relaciones, mas nó el principio mismo
de estas relaciones, ni de estas mudanzas. El cuerpo A, que
está en movimiento, choca con el cuerpo B, que está
en quietud; y este, despues del choque, comienza á moverse;
prescindiendo de si el choque de A ha sido causa del movimiento de
B, lo que nosotros podemos asegurar es, que no tenemos intuicion de
la actividad productiva del movimiento. ¿Qué nos
dicen los sentidos sobre el cuerpo A? solo nos dicen que se ha
movido con tal ó cual velocidad hasta el punto M, en que se
hallaba el cuerpo B. ¿Qué nos dicen sobre el cuerpo
B? solo nos dicen que ha comenzado á moverse en el instante
en que el cuerpo A ha llegado al punto M; hasta ahora solo tenemos
relaciones de espacio y tiempo entre dos objetos extensos A y B.
¿Donde está la intuicion de la actividad de A, y de
su accion sobre B? carecemos absolutamente de ella. Por raciocinio,
por analogía, por consideraciones de órden, de
conveniencia, ú otras semejantes, podremos probar con mas
ó menos solidez, que en el cuerpo A habia una actividad,
causa del movimiento del cuerpo B; pero con esto tendremos
solamente una idea indeterminada de la actividad, nó una
intuicion de la misma.

[138.] Las observaciones que preceden son 
concluyentes para todos los fenómenos de la naturaleza
corpórea. Tómese el que se quiera, escogiendo el que
mas nos induzca á imaginar una verdadera actividad:
analizándole bien, hallaremos limitada nuestra intuicion
á relaciones de la extension en el espacio, y en el
tiempo.

Todos los cuerpos son pesados; así lo enseña la
experiencia; ¿conocemos nosotros intuitivamente el principio
de que dimanan los fenómenos de la pesadez? nó, de
ninguna manera. Examinémoslo en el órden subjetivo y
en el objetivo. ¿Qué nos ofrece la pesadez en cuanto
sentida por nosotros? nada mas que esa afeccion, que llamamos peso,
esto es, una presion en nuestros miembros. ¿Qué nos
ofrece la pesadez objetivamente? la direccion de los cuerpos
hácia un centro con tal ó cual velocidad, segun las
circunstancias; en todo esto solo hallamos, ó un hecho
puramente interno que es la sensacion ingrata de peso ó
prision, ó puras relaciones de objetos extensos en el
espacio y en el tiempo.

[139.] El fuego quema, reduce á cenizas los objetos; nada
mas propio para darnos idea de actividad; no obstante
¿podemos decir que la conozcamos intuitivamente? nó,
de ninguna manera. En el órden subjetivo tenemos la
sensacion dolorosa de quemadura, y que en cuanto tal, es un
fenómeno puramente interno; en el órden objetivo
tenemos la desorganizacion de los cuerpos quemados, la cual no
ofrece á nuestros sentidos otra cosa que mudanzas en el
volúmen, en la figura,  en el color, y en las
demás calidades relativas á nuestros sentidos: todo
esto será tal vez efecto de la actividad, mas nó la
actividad misma.

[140.] La luz reflejando sobre un objeto viene á parar
á nuestros ojos, pintando en la retina el objeto en que se
refleja. ¿Tenemos aquí intuicion de la actividad de
la luz? nó, de ninguna manera. En el órden subjetivo
hallamos la sensacion llamada ver; en el objetivo
encontramos el tamaño, la figura y demás relaciones
del objeto en el espacio; considerando la luz misma hallamos un
flúido cuyos rayos tienen tal ó cual direccion
sometida á leyes determinadas, pero de ningun modo conocemos
intuitivamente su actividad; y para persuadirnos de que la
actividad existe necesitamos raciocinar echando mano de principios
que no están en la esfera de nuestra intuicion.

[141.] Las cuatro intuiciones de sensibilidad pasiva,
sensibilidad activa, inteligencia y voluntad (Lib. IV, cap. XXII),
se reducen á dos: extension y conciencia; comprendiendo en
la extension todas sus modificaciones, y en la conciencia todos los
fenómenos internos de un ser sensitivo ó intelectual,
en cuanto se hallan en ese fondo comun, que se apellida conciencia.
Así pues nosotros conocemos intuitivamente dos modos de ser;
la conciencia y la extension; la conciencia la tenemos en nosotros
mismos, es un hecho subjetivo; la extension está fuera de
nosotros, y su existencia nos la atestiguan las sensaciones, y en
particular las de la vista y del tacto. 

[142.] La clasificacion de estas dos intuiciones es sobre manera
importante para distinguir lo activo de lo inerte. En la conciencia
hallamos un tipo de verdadera actividad; en la extension como tal,
hallamos un tipo de verdadera inercia; con solo pensar en la
conciencia pensamos en algo activo sin necesidad de añadir
otra idea; pensando en la extension sola, se nos ofrece la
imágen de una cosa susceptible de muchas modificaciones y
que no encierra el principio de ninguna de ellas; para pensar en
una actividad corpórea debemos salir de la idea pura de
extension y pensar en general en un principio de mudanzas; lo que
nada tiene que ver con la intuicion de lo extenso.

[143.] Así la única actividad de que nosotros
tenemos conocimiento intuitivo, es la de conciencia; pues de las
actividades corpóreas solo tenemos ideas indeterminadas. Las
palabras de accion, reaccion, fuerza, resistencia, impulso, solo
expresan relaciones indeterminadas y que no representan nada fijo
sino en sus efectos. Los mecánicos expresan las fuerzas por
líneas ó por números, esto es, por los
resultados sujetos á cálculo. El mismo Newton al
establecer su sistema de la atraccion universal, declara su
ignorancia de la causa inmediata del fenómeno, y se limita
á señalar las leyes á que se hallan sometidos
los movimientos de los cuerpos.

[144.] En los seres mudables la actividad nos representa un
principio de las trasformaciones propias y ajenas, como si
dijéramos una sobreabundancia  de ser que se va
desenvolviendo y que á proporcion de su desarrollo, se va
perfeccionando. En nuestro espíritu hallamos un ejemplo de
este desarrollo. El niño al nacer recibe confusamente las
impresiones de cuanto le rodea. Con la repeticion de estas su
actividad se va desenvolviendo, y lo oscuro se aclara, lo confuso
se ordena, lo débil se fortalece, el pensamiento nace, la
comparacion comienza, la reflexion se desplega, y aquel ser torpe y
poco menos que inerte, llega quizás á ser un genio
que asombra al mundo. Los materiales le han venido de afuera; pero
¿de qué habrian servido sin ese vivísimo foco
de actividad que los trasformaba y que sacaba de ellos productos
nuevos y exquisitos? Los mismos fenómenos de la naturaleza
se ofrecen á los ojos de los brutos animales que á
los de Kepler ó de Newton; sin embargo lo que para aquellos
no sale de la esfera de las impresiones sensibles, se convierte
para estos en un manantial de teorías admirables.

[145.] El ser activo contiene virtualmente las perfecciones que
debe adquirir; es comparable á un gérmen en que se
halla el árbol colosal y cuyo desarrollo depende de las
circunstancias del terreno y del clima; por el contrario el ser
inactivo nada se puede dar á sí propio, tiene un
estado y lo conserva hasta que un agente se lo muda; y á su
vez permanece en el nuevo hasta que otra accion que tambien le
viene de fuera, se lo quita y le comunica otro diferente.


[146.] La actividad es un principio de determinaciones propias
ó ajenas; pero este principio puede obrar de dos modos: con
inteligencia ó sin ella. Cuando el ser es inteligente, su
inclinacion á lo conocido, se llama voluntad. Esta, ó
se inclina necesariamente al objeto ó nó: en el
primer caso, es una espontaneidad necesaria; en el segundo es una
espontaneidad libre. La libertad pues no existe con sola la
ausencia de coaccion; ha menester tambien de la ausencia de toda
necesidad aunque sea espontánea; la voluntad ha debido poder
querer ó no querer el objeto; si esta condicion falta, no
hay libre albedrío.

[147.] Es digno de notarse que nuestra intuicion de lo externo,
se refiere solo á lo inactivo: la extension; y que la de lo
interno, se refiere principalmente á la actividad: la
conciencia. Por lo primero, conocemos un substratum de mudanzas,
pues todas parecen verificarse en la extension; por lo segundo, no
conocemos intuitivamente ningun sujeto, sino las mudanzas mismas.
La unidad del sujeto de ellos, la probamos por raciocinio, pero no
la vemos intuitivamente (Lib. IX, Cap.s
VI, VII, IX, XI). La extension, como tal, se nos presenta
simplemente pasiva; la conciencia, como tal, es siempre activa;
pues aun en los casos en que se halla mas pasiva, como en las
sensaciones, todavia, en cuanto conciencia, encierra actividad;
pues por ella, el sujeto se da cuenta á sí propio
explícita ó implícitamente, de la afeccion
experimentada. 



CAPÍTULO XIV.

SE EXAMINA SI ES POSIBLE LA ACTIVIDAD CORPÓREA.

[148.] Señalado el límite de nuestro conocimiento
intuitivo con respecto á la causalidad y á la
actividad, resultan desvanecidos los argumentos que puedan
objetarse á la causalidad secundaria, aprovechándose
de la confusion de las ideas intuitivas con las indeterminadas;
pero falta todavía examinar si hay verdaderas causas
segundas, esto es, si se halla realmente en los seres finitos un
principio de las mudanzas propias ó ajenas. No han faltado
filósofos, y entre ellos el ilustre Malebranche, que han
negado á las causas segundas toda eficacia,
reduciéndolas á meras ocasiones. El autor de la
Investigacion de la verdad se adelanta á sostener que
la causalidad secundaria no solo no existe, sino que es
imposible.

[149.] Dos especies de seres se nos presentan en el universo,
los inmateriales y los corpóreos: ambas ofrecen dificultades
particulares que conviene examinar por separado. Comencemos por la
materia. Se dice que la materia es incapaz de toda actividad, que
por su esencia es indiferente para todo, que es susceptible de todo
linaje de modificaciones. Yo no alcanzo en qué se funda esta
proposicion tan general, y no veo como sea posible 
apoyarla ni en la razon ni en la experiencia.

[150.] Para sostener que la materia es completamente inactiva,
de tal suerte que hasta sea incapaz de toda actividad, seria
preciso conocer su misma esencia, y este conocimiento nos falta.
¿Con qué derecho negamos la posibilidad de un
atributo ignorando cuál es la naturaleza del objeto á
que debe pertenecer, ó no conociendo por lo menos alguna de
sus propiedades, á la cual el atributo repugne? Es verdad
que negamos á la materia la posibilidad de pensar, y aun de
sentir; pero esta negacion no es legítima, sino porque
conocemos de la materia lo bastante para dicha imposibilidad. En la
materia, sea cual fuere su esencia íntima, hay partes, y por
consiguiente multiplicidad; y los hechos de conciencia requieren
necesariamente un ser uno y simple (Lib. IX).

No sucede lo mismo con respecto á la actividad; esta
cuando no nos ofrece la idea intuitiva de conciencia, nos presenta
solamente el concepto indeterminado de un principio de mudanzas
propias ó ajenas; lo cual no es contradictorio con la idea
de multiplicidad. Fínjase que en los cuerpos que se mueven,
hay una verdadera actividad, realmente productiva del movimiento en
los otros; no hay ninguna contradiccion en que dicha actividad se
halle distribuida entre las diferentes partes del cuerpo, las
cuales en el momento del choque, produzcan su efecto respectivo
causando el movimiento á las partes del otro  cuerpo
con las que se han puesto en contacto.

[151.] Tenemos pues que examinada la cuestion à
priori, ó por la idea misma del cuerpo, no hallamos
ninguna razon para negarle la posibilidad de ser activo. Es verdad
que la extension de los cuerpos en cuanto tal, se nos ofrece como
una cosa muerta, indiferente á todas las figuras y á
todos los movimientos sin que descubramos en ella ningun principio
de actividad (Cap. XIII); mas para que esto pueda probar algo,
seria necesario suponer que la esencia de los cuerpos consiste en
la misma extension, y que esta no tiene mas de lo que ofrece
á nuestros sentidos, sin que encierre nada en que pueda
fundarse su actividad. Lo primero es una opinion, pero destituida
de todo fundamento; lo segundo, no puede ser demostrado nunca, pues
que se escapa á toda observacion, y no puede ser objeto de
investigaciones à priori.

[152.] ¿Cómo podrá probarse que la esencia
de los cuerpos consista en la extension? (Lib. III). Lo que
nosotros podemos decir es que la experimentamos, y que toda la
naturaleza corpórea se nos ofrece bajo la forma de extensa:
en pasando de este punto afirmamos sin ningun fundamento,
sustituimos á la realidad un juego de nuestra
fantasía. La esencia de una cosa es aquello que la
constituye lo que es; aquello que le sirve de fondo íntimo,
siendo la raíz de sus propiedades; ¿quién nos
ha dicho que conocemos ese fondo, esa raíz en los objetos
corpóreos? Nosotros  no sentimos nada que no sea extenso,
es verdad; no concebimos á qué se reduce el cuerpo en
faltándole la extension; tambien es verdad; pero de esto
solo se deduce que la extension es una forma bajo la cual se
presentan los cuerpos á nuestros sentidos, que esta forma es
una condicion necesaria para que pueda ser afectada nuestra
sensibilidad; pero nó que la forma sea la misma esencia de
la cosa; nó que en la cosa no haya algo mas íntimo en
que radique la forma misma.

[153.] Si la esencia de los cuerpos consistiese en la extension
tal como se ofrece á nuestros sentidos, habiendo igualdad de
extension habria igualdad de esencia; las esencias de los cuerpos
estarian sujetas á medida como lo están las
dimensiones: dos globos de diámetros enteramente iguales
serian dos cuerpos esencialmente iguales; á esto se opone la
experiencia y hasta el sentido comun. Se nos dirá que no
basta la pura dimension en cuanto sujeta á medida, para
formar igualdad de esencias; sino que es necesaria la igualdad de
naturaleza de extension de ambos cuerpos; pero yo preguntaré
qué significa naturaleza de extension? Si la palabra
naturaleza no ha de ser aquí una palabra sin sentido,
deberá significar algo distinto de la extension en cuanto
sometida á nuestra sensibilidad; en cuyo caso
inferiré que así como para diversificar las esencias
de los cuerpos se finge algo que no se encierra en la extension en
cuanto sujeta á la intuicion  sensible, tambien se
podrá fingir algo que sea capaz de actividad, y que por
consiguiente ofrezca á nuestro entendimiento una idea
accesoria que vivifique por decirlo así ese fondo muerto que
hallamos en la extension, considerada como simple objeto de las
ideas puramente geométricas.

[154.] La experiencia es incapaz de demostrarnos la
imposibilidad de que los cuerpos sean activos. La inaccion absoluta
no puede afectarnos, y de consiguiente no podemos conocerla por
experiencia. Lo que podemos experimentar es la accion ó sea
el ejercicio de la actividad; pero la inaccion ó sea el
estado de una cosa absolutamente inactiva, no puede ser objeto de
experiencia: esto es contradictorio.



CAPÍTULO XV.

CONJETURAS SOBRE LA EXISTENCIA DE LA ACTIVIDAD
CORPÓREA.

[155.] Ateniéndonos á la experiencia, lejos de que
debamos inferir la inercia absoluta de los cuerpos, nos hallamos
inclinados á creer que están dotados de actividad.
Aunque los sentidos no nos ofrezcan la intuicion de ninguna
actividad corpórea, nos presentan no obstante una
 continua serie de mudanzas, con un
órden fijo en los fenómenos del mundo
corpóreo; y si algo valen para inferir la verdadera
actividad de unos sobre otros, la coincidencia de sus relaciones en
el espacio y en el tiempo, la constante sucesion con que vemos que
los unos vienen despues de los otros, la invariable experiencia de
que para que se sigan los unos basta poner los otros; es necesario
que admitamos en los cuerpos verdadera actividad. Esta razon, valga
lo que valiere en el tribunal de la metafísica, ha sido en
todos tiempos bastante poderosa para convencer á la
generalidad de los hombres, y así es que el negar á
los cuerpos el carácter de activos se halla en oposicion con
el sentido comun.

[156.] Si atendemos á las relaciones que tenemos con el
mundo corpóreo, todo nos induce á creer que hay en
los cuerpos verdadera actividad. Sea cual fuere nuestra ignorancia
sobre el modo con que son producidas en nosotros las sensaciones,
lo cierto es que las experimentamos en presencia de los cuerpos,
que están ligadas con estos por relaciones de espacio y
tiempo en un órden fijo y constante, que nos autoriza para
pronosticar con toda seguridad lo que debe suceder en nuestros
sentidos, si tales ó cuales cuerpos son puestos en relacion
con nuestros órganos. La idea de actividad nos ofrece la de
un principio de mudanzas en otros seres; los cuerpos las
están produciendo de continuo en nosotros, real ó
aparentemente. El ejercicio de las  facultades sensitivas,
implica una comunicacion con los seres corpóreos; y en esta
comunicacion el ser sensitivo recibe de los cuerpos una multitud de
impresiones, que le hacen sufrir continuas mudanzas.

[157.] Se dice que la experiencia enseña que los cuerpos
son indiferentes para el reposo ó el movimiento; y se
asienta como cosa indudable en los preámbulos de algunas
obras de física que un cuerpo puesto en quietud permaneceria
en el mismo estado por toda la eternidad, y que puesto en
movimiento se moveria tambien por toda la eternidad en línea
recta y siempre con la misma velocidad que recibiera desde un
principio. No sé cómo se han podido conocer por
experiencia semejantes proposiciones; yo sostengo que no solo no se
han podido conocer, sino que la experiencia parece indicar todo lo
contrario.

[158.] ¿Dónde se ha encontrado jamás un
cuerpo indiferente para el movimiento ó el reposo? En todos
los terrestres hallamos una tendencia al movimiento, cuando
nó de otra clase, de gravitacion hácia el centro de
la tierra. Los celestes que hemos podido observar, están
todos en movimiento; y el cálculo de acuerdo con la
experiencia nos los manifiesta sometidos á la atraccion
universal: ¿dónde está la indiferencia para el
reposo ó el movimiento, atestiguada por la experiencia? Mas
bien deberemos decir que la experiencia nos atestigua una
inclinacion general de los cuerpos hácia el movimiento.


[159.] Se nos objetará tal vez que esta inclinacion no
dimana de ninguna actividad de los cuerpos, sino que es un simple
efecto de una ley del Criador. Sea en buen hora; pero al menos no
se diga que la experiencia nos presenta los cuerpos como
indiferentes para el movimiento y el reposo; si se quiere,
explíquese el movimiento sin actividad, sosténgase
que no hay actividad, no obstante las apariencias
experimentales; pero no se diga que estas apariencias
demuestran la falta de actividad.

[160.] Si pongo sobre mi bufete un cuerpo, permanece en reposo,
y allí le encuentro al dia siguiente y le encontraré
á la vuelta de muchos años. El cuerpo sin embargo, no
está indiferente para el movimiento ó el reposo;
allí se está quieto, pero va ejerciendo continuamente
su actividad; así lo muestra su presion sobre el bufete que
le sustenta. Este ejercicio es incesante, se le experimenta en
todos los momentos, como lo prueba el que si se le quiere levantar
ofrece resistencia, si se aparta el bufete se cae, si se le pone la
mano debajo la comprime, y hace cambiar de forma los cuerpos
blandos sobre que pesa.

[161.] El decir que la atraccion del centro de la tierra obra
sobre el cuerpo, no prueba nada contra la actividad
corpórea, antes bien la confirma; pues que este centro es
otro cuerpo, y así quitando la actividad al uno la damos al
otro. Además segun todas las observaciones, la atraccion es
recíproca, y por consiguiente la actividad 
atraente se halla repartida entre todos los cuerpos.

[162.] El mundo corpóreo, lejos de ofrecernos una masa
inerte, nos presenta mas bien la apariencia de una actividad que
desplega fuerzas colosales. Colosal es la masa de los cuerpos que
se mueven por los espacios; colosal es la órbita que
describen; colosal la velocidad con que la recorren; colosal la
influencia, al menos aparente, que ejercen los unos sobre los
otros; colosal la distancia al través de la cual se ponen en
comunicacion. ¿Donde está la falta de actividad
atestiguada por la experiencia? Raudales de luz inundan los
espacios produciendo en los seres sensitivos los admirables
fenómenos de la vision; raudales de calórico se
extienden en todas direcciones y llevan por todas partes el
movimiento y la vida; ¿dónde está la falta de
actividad atestiguada por la experiencia? La vegetación que
cubre nuestro globo, los fenómenos de la vida que
experimentamos en nosotros mismos y en esa muchedumbre de animales
que nos rodean, ¿no han menester de un continuo movimiento
de la materia, de un flujo y reflujo por decirlo así, de
acciones y reacciones que los cuerpos ejercen los unos sobre los
otros, en la realidad ó en la apariencia? Los
fenómenos de la electricidad, del magnetismo, del galvanismo
¿no nos ofrecen mas bien principios de mucha actividad,
orígen de movimiento donde quiera que se hallen, que no
objetos indiferentes para el movimiento ó para  el
reposo? Las ideas de actividad, de fuerza, de impulso, nos han sido
sugeridas no solo por nuestra actividad interna, sino tambien por
la experiencia del mundo corpóreo que desplega á
nuestros ojos bajo leyes constantes, una continua variedad de
escenas magníficas, cuyo orígen parece indicar un
fondo de actividad incalculable.

[163]. Véase pues cuán sin fundamento se apela
á la experiencia para combatir la existencia de una
causalidad corpórea, y cuánto mas acordes van con
dicha experiencia los filósofos que otorgan á los
mismos cuerpos una actividad verdadera. Al señalar los
límites de nuestra intuicion en lo tocante á la
causalidad y actividad en sí mismas
(Cap.s XI y XIII) he dicho lo bastante
para que no se crea que juzgo posible el demostrar
metafísicamente la existencia de actividad en el mundo
corpóreo; pero no puedo menos de insistir en que si algo
vale en favor de la causalidad la relacion constante de los
fenómenos en el espacio y en el tiempo, si algo vale la
sucesion invariable de unas cosas despues de otras; es preciso
inclinarse á la opinion de que hay en los cuerpos verdadera
actividad: que en un órden secundario se halla en los unos
la razon de las mudanzas en los otros; y que por consiguiente hay
en el mundo corpóreo un encadenamiento de causas segundas
hasta llegar á la primera donde está el orígen
y la razon de todo. 



CAPÍTULO XVI.

CAUSALIDAD INTERNA.

[164.] La conciencia nos atestigua que hay en nosotros una
verdadera facultad productiva de ciertos fenómenos internos.
Es indudable que concentrando la atencion por medio de un acto
libre de la voluntad, experimentamos una produccion de
imágenes y de ideas. Las obras de imaginacion, son una
muestra irrecusable de nuestra actividad interna. Las sensaciones
nos suministran los materiales en bruto; pero con ellos levanta la
fantasía edificios admirables. Aquella nueva forma
¿quién se la ha dado sino nosotros mismos? Preciso es
confesar que si carecemos absolutamente de actividad, la naturaleza
nos alucina completamente, haciéndonos creer que somos muy
activos.

Los simples recuerdos nos ofrecen otra muestra de verdadera
actividad. Nos proponemos pensar en un país que hemos visto
detenidamente, y deseamos recordar sus pormenores: al imperio de la
voluntad la imaginacion se excita y va desplegando á nuestra
intuicion las escenas que viéramos en otro tiempo. Se
dirá que estas imágenes ya existian y que solo ha
sido necesario despertarlas, pero no se puede negar que no
 existian en acto pues que no
teníamos de ellas conciencia actual; y que para lograr su
reaparicion ha sino necesario y suficiente el imperio de
nuestra voluntad. Esta presencia nueva algo añade á
su estado habitual; pues bien, ese algo se ha producido dentro de
nosotros, con solo quererlo.

Es verdad que no conocemos el modo de esta produccion;
pero lo cierto es que la conciencia nos asegura de que sigue
inmediatamente á un acto de nuestra voluntad: y que por
tanto tenemos cuando menos un vehemente indicio, de que con
respecto á esas imágenes, hay en nosotros una fuerza
productiva del tránsito de su estado habitual al actual. Lo
mismo se puede decir de todos los recuerdos; y si bien
experimentamos con harta frecuencia que no podemos recordar todo lo
que queremos, esto solo prueba que nuestras facultades activas son
limitadas por ciertas condiciones de que no se pueden libertar.

[165.] Prescindiendo de los recuerdos ¿quién no ha
experimentado la elaboracion de conceptos al meditar sobre una
materia? ¿Nuestras ideas son las mismas cuando comenzamos
á reflexionar sobre un objeto, que cuando hemos meditado
sobre él durante largas horas? nó ciertamente.
Á veces no hemos recogido ningun dato nuevo, no hemos leido
ningun libro ni oido ninguna observacion que nos pudiera ilustrar,
y sin embargo por sola la fuerza de la reflexion propia, nos hemos
formado ideas claras y distintas, cuando  antes
solo las teníamos confusas. Con decir que las nuevas ideas
son el resultado de otras que se hallaban ya en nuestro
espíritu no se prueba que no haya en el entendimiento
verdadera actividad; porque este resultado, sea cual fuere su
orígen, es siempre una cosa nueva; produce en el alma un
nuevo estado; porque ahora sabe perfectamente lo que antes ignoraba
del todo, ó conocia muy en confuso. En una curva la relacion
de la subsecante á la secante, y la de la subtangente
á la tangente son ideas geométricas que se hallan al
alcance de los entendimientos mas comunes; así como la
semejanza de los triángulos que se pueden excogitar para
comparar unas líneas con otras, y la aproximacion sucesiva
con que la subsecante se acerca á la subtangente, y la
secante á la tangente; pero de aquí á reducir
todos estos elementos á un punto de donde brota con
vivísima luz la admirable teoría del cálculo
infinitesimal, hay una distancia inmensa; ¿se dirá
que los genios que salvaron esta distancia, no pensaron nada nuevo,
porque tenian en sí los elementos de cuya combinacion
resulta la teoría?

[166.] Si en algunos fenómenos se ve con toda claridad la
actividad productiva, es ciertamente en los actos de la voluntad
libre: ¿á qué se reduce la libertad, si el
alma no produce sus voliciones? Si estas no son mas que
fenómenos producidos por otro ser, y en los cuales el alma
no tiene otra parte que el ser sujeto de los mismos, la libertad no
significa nada. Es hasta contradictorio  el
decir que el alma sea libre, y negarle al mismo tiempo que sea el
principio de sus determinaciones.

[167.] La simple inteligencia, hasta la mera sensibilidad, y en
general todo fenómeno que implica conciencia, parece ser el
ejercicio de una actividad; y en este sentido llevo explicado (Cap.
XII) que tenemos intuicion de la actividad interna. Si entender, si
querer, si el tener conciencia de que se siente, no son
acciones, no sé dónde podremos hallar el tipo
de una verdadera accion. El percibir una cosa; el quererla; el acto
imperativo de la voluntad para emplear los medios que puedan
proporcionárnosla son indudablemente acciones: y la accion
es el ejercicio de la actividad. La idea de la vida nos representa
la actividad en su grado mas perfecto; y entre los fenómenos
vitales, los mas perfectos son los que implican conciencia; si
á estos no los llamamos acciones, es preciso decir que no
tenemos ninguna idea de accion ni actividad.

Aunque no conozcamos el modo de la produccion, tenemos
conciencia de esta produccion; tenemos intuicion de la accion en
sí misma. Cuando vemos un movimiento corpóreo, vemos
una modificacion pasiva; pero cuando experimentamos en nosotros los
fenómenos de conciencia, vemos una accion, y por
consiguiente tenemos intuicion del ejercicio de nuestra
actividad.

[168.] Aquí se ofrece una objecion. Si los
fenómenos internos, son verdaderamente acciones,
 ¿cómo es que con tanta
frecuencia, son independientes de nuestra voluntad? Sufrimos
dolores, á pesar nuestro; nos ocupan ideas que
quisiéramos desechar; nos ocurren á veces
pensamientos con una instantaneidad y espontaneidad, que mas bien
parecen inspiraciones que fruto de nuestro trabajo; en casos
semejantes, ¿dónde está la actividad?
¿No deberemos decir que estos fenómenos son puramente
pasivos?

[169.] Esta objecion á primera vista tan concluyente, no
prueba nada contra la actividad interna. En primer lugar, podria
responderse que el estar el alma pasiva en algunos casos, no prueba
que lo esté en todos; y que para afirmar la existencia de la
actividad interna, nos basta que haya ciertos fenómenos
producidos por ella. Pero ni siquiera es necesario conceder que la
actividad no se encuentra en los casos que nos recuerda la
objecion; pues que examinándolos á fondo se descubre
que aun en ellos, el alma ejerce verdadera actividad.

El nervio de la dificultad consiste en que aparecen en nuestro
interior algunos fenómenos sin el curso de nuestra voluntad,
y á veces á pesar de ella; mas esto solo nos conduce
á inferir que hay en nuestra alma funciones independientes
del libre albedrío, sin obligarnos á creer que estas
funciones no sean activas. Con esta observacion se desvanece la
dificultad. Hay en nuestro interior fenómenos que nosotros
no hemos querido, antes que apareciesen, ni despues;  es
verdad; luego hay en nuestro interior fenómenos en que el
alma está puramente pasiva; lo niego. La consecuencia es
ilegítima; lo único que se puede inferir es que hay
en nuestra alma fenómenos para cuya aparicion ó
conservacion no es necesario el concurso de nuestra voluntad.

Una cosa semejante experimentamos con respecto al cuerpo: hay
funciones que se ejercen independientemente de nuestro libre
albedrío, como la circulacion de la sangre, la respiracion,
la digestion, la asimilacion de los alimentos, la transpiracion y
otras semejantes; pero las hay tambien que no se ejercen sino por
el imperio de la voluntad, como el comer, el andar, y en general
todo lo que se refiere al movimiento y posiciones de los miembros.
¿Quién prohibe pues que suceda en el alma una cosa
semejante, y que haya facultades activas que se desenvuelvan, y
produzcan varios fenómenos sin el concurso de la
voluntad.

No creo que se pueda replicar nada á esta solucion; sin
embargo, todavía me propongo ampliarla con algunas
observaciones sobre el carácter de los fenómenos en
que se quiere suponer que nuestra alma está puramente
pasiva.

[170.] Se habla en la objecion de sensaciones dolorosas, las
cuales efectivamente presentan un caso en que al parecer la
actividad no existe de ningun modo. ¿Quién podria
afirmar que un hombre á quien se le aplica un hierro
candente, y que experimenta dolores atroces, ejerce en aquello
 mismo la actividad de su alma?
¿no es mas conforme á razon, el decir que el alma se
halla puramente pasiva, y en un estado muy semejante al de un
cuerpo que se comprime por la presion de otro cuerpo? Actividad, si
alguna se ejerce en semejantes casos, es mas bien de reaccion
contra la sensacion dolorosa. Si bien se reflexiona, en estas
observaciones no hay ninguna dificultad cuya solucion no se halle
en lo que acabo de exponer en el párrafo anterior. Convengo
en que la sensacion dolorosa no depende de la libre voluntad del
que la sufre, y que la accion libre de este se ejerce contra la
misma sensacion; pero esto no quita que haya en el alma una
verdadera actividad en el mero hecho de sentir, y sí
únicamente que el ejercicio de esta actividad se halla
sometido á condiciones necesarias, las cuales cuando
existen, son mas poderosas para el desarrollo de ella, que no lo es
nuestra voluntad para impedirle. Nada mas cierto que el desarrollo
de ciertas facultades activas, independientemente de nuestro libre
albedrío: ¿qué cosa mas activa que las
pasiones vehementes? y sin embargo, muchas veces nos es imposible
dejar de sentirlas; y es necesario todo el imperio de la voluntad
libre, para que no traspasen los límites de la razon.

[171.] La sensacion en sí misma, no puede ser toda
pasiva; y los que sostienen esta opinion manifiestan haber meditado
poco sobre los hechos de conciencia. Estos hechos son esencialmente
 individuales; y en cuanto hechos de
conciencia, son absolutamente incomunicables. Otro puede
experimentar un dolor muy parecido y aun igual al que yo siento;
pero no puede experimentar el mismo dolor
numéricamente considerado; porque mi dolor es tan
esencialmente mio, que si no es mio no existe. Luego el dolor no
puede serme comunicado como una entidad individual; y para
producirle en mí, lo único que se puede hacer es
excitar mi fuerza sensitiva para que lo experimente.

Esta observacion manifiesta que las sensaciones no pueden ser
hechos meramente pasivos. La modificacion pasiva es recibida
toda; el sujeto paciente no hace nada. Desde el momento que
el sujeto tiene en sí algun principio de su modificacion, no
es puramente pasivo. La sensacion no puede ser recibida
toda; debe nacer en el sujeto sensitivo, por tal ó
cual influencia, con tal ó cual ocasion; pero el ser que la
experimenta ha de contener un principio de su propia experiencia,
de lo contrario es un ser sin vida; no puede sentir.

[172.] En la objecion se habla de sensaciones dolorosas como si
su necesidad fuera una excepcion de la regla general; pero es de
notar que no hay aquí excepcion ninguna, y que todas las
sensaciones, sean gratas ó ingratas, son necesarias
igualmente, con tal que nuestras facultades sensitivas se hallen
bajo condiciones en que pueden desplegarse. Tan necesario es el
sentir dolor en la mano si me aplican á ella un carbon
encendido,  como la vista de un cuadro
halagüeño, si me lo ponen delante de los ojos.

[173.] La espontaneidad de los fenómenos internos, en el
órden intelectual puro, ó en el de la imaginacion
ó sentimiento, confirma la existencia de una actividad
independiente de nuestro libre albedrío, y de ningun modo
indica que semejantes fenómenos sean puramente pasivos.

Aquí es de notar una circunstancia importante. El
ejercicio de las funciones del alma está ligado con los
fenómenos de la organizacion. La experiencia enseña
que segun la disposicion del cuerpo, el espíritu se siente
con mas ó menos actividad: es una verdad conocida de muy
antiguo que ciertos licores generosos tienen su fuerza inspiradora.
El estado de la digestion causa sueños pesados y abruma la
fantasía con apariciones espantosas; la fiebre exalta la
imaginacion ó la abate; á veces produce un aumento de
fuerzas intelectuales, á veces causa un estupor en que la
inteligencia se extingue. Estos fenómenos cuando se
presentan en su grado mas alto, como sucede en una fuerte
perturbacion de las funciones orgánicas, ofrecen mas cuerpo
á la observacion: pero esto mismo indica que antes de llegar
al extremo hay una extensa escala; de suerte que algunos
fenómenos cuya aparicion espontánea nos parece
inexplicable, dependerán quizás de ciertas
condiciones desconocidas á que se hallara sometida nuestra
organizacion. Sea cual fuere la opinion que se adopte sobre la
igualdad ó desigualdad  de las almas humanas,
nadie duda de que las diferencias en la organizacion pueden influir
en el talento y en la índole; y que ciertos espíritus
de facultades extraordinarias, deben una parte de sus dotes
á una organizacion privilegiada.

De estas consideraciones se infiere que lo que se llama,
espontaneidad del alma, y que tanto llama la atencion de algunos
filósofos modernos, es un fenómeno muy generalmente
conocido, que ni destruye la actividad interna ni nos dice nada
nuevo sobre el carácter de esta actividad.

Es cierto que hay en nuestra alma ciertos fenómenos
independientes del libre albedrío; pero tambien es indudable
que la presencia de ellos es á veces inesperada y repentina,
porque nos son desconocidas las condiciones de organizacion con las
cuales se encuentra ligada. Esto, si bien se considera, no es mas
que extender á mayor número de casos, lo mismo que
observamos frecuentemente en los hechos psicológicos,
efectos de causas morbosas; y que además experimentamos
constantemente en las sensaciones. ¿Qué es una
sensacion, sino una aparicion repentina de un fenómeno en
nuestra alma, por efecto de una alteracion del estado de los
órganos?

[174.] No quiero decir con esto que todos los pensamientos
espontáneos, y en general todos los fenómenos que
aparecen repentinamente en nuestro interior sin preparacion
conocida, nazcan  de las afecciones de la organizacion;
solo he querido recordar un hecho fisiológico y
psicológico, cuyo olvido puede producir divagaciones
inútiles, y hasta perjudiciales. Al leer las obras de
algunos filósofos modernos que tratan de este punto, parece
que se proponen allanar el camino para sostener luego que la razon
individual no es mas que un fenómeno de la razon universal y
absoluta; y que las inspiraciones, y en general todos los
fenómenos espontáneos independientes de nuestro libre
albedrío, son indicios de que la razon absoluta se aparece
á sí misma en la razon humana; que lo que llamamos
nuestro yo, es una modificacion del ser absoluto; y que la
personalidad de nuestros seres no es mas que una fase de la razon
absoluta é impersonal.

[175.] Lo que se llama la espontaneidad, la intuicion de los
tiempos primitivos, no puede ser otra cosa á los ojos de la
razon y de la crítica, que la primitiva enseñanza que
recibió de Dios el linaje humano; todo cuanto dicen en
contra algunos filósofos modernos, es una repeticion, bien
que algo disfrazada, de los sofismas de los incrédulos de
todas épocas, presentados bajo engañosas galas por
hombres que abusan de su talento. Léanse con reflexion los
escritos á que aludimos, despójeselos de algunas
palabras altisonantes y enigmáticas, y no se
encontrará en ellos nada que no dijeran á su modo
Lucrecio y Voltaire. 



CAPÍTULO XVII.

ACLARACIONES SOBRE LA ESPONTANEIDAD.

[176.] Nada mas fácil que escribir algunas páginas
brillantes sobre el fenómeno de la espontaneidad: el genio
de los poetas, de los artistas, de los grandes capitanes de todos
los siglos; los tiempos fabulosos y los heróicos; el
misticismo; las religiones, todo lo aprovechan algunos
filósofos de nuestros dias, para escribir trozos, que ni son
de filosofía, ni de historia, ni de poesía; y que
solo deben mirarse como raudales de palabras, relumbrantes y
sonoras, que escritores de fantasía galana y facundia
inagotable derraman sobre el abrumado entendimiento del
cándido lector. Y bien ¿á qué se reduce
esa espontaneidad, esa inspiracion de que tanto se nos habla?
Fijemos las ideas, consignando y clasificando los hechos.

[177.] La razon propiamente dicha, no se desplega en el
espíritu humano completamente aislado de otros
espíritus; y no bastan á despertarla los
espectáculos de la naturaleza. La estupidez de los
niños encontrados en los bosques, y la escasa inteligencia
de los sordo-mudos, son irrecusable prueba de esta verdad.

[178.] El espíritu humano puesto en comunicacion
 con otros espíritus, experimenta
un desarrollo en parte espontáneo y directo, en parte
laborioso y reflexivo. Este es otro hecho que sentimos todos en
nosotros mismos. Los espíritus á proporcion de que
sus cualidades son mas aventajadas, se desenvuelven con mas
espontaneidad.

[179.] De los pensamientos que nos ocurren repentinamente y que
nos parecen puramente espontáneos, no pocos son
reminiscencias mas ó menos fieles de lo que hemos leido,
ú oido, ó reflexionado anteriormente; y por
consiguiente dimanan de un hecho preparatorio, del cual no
nos acordamos. Así se explica, por qué la inventiva
en todos géneros se perfecciona con el trabajo.

[180.] Como en el desarrollo de las facultades del alma, ejerce
poderosa influencia la organizacion de nuestro cuerpo, podemos
decir que la espontaneidad de algunos fenómenos internos,
está ligada con ciertas alteraciones de nuestra
organizacion.

[181.] No hay ninguna dificultad filosófica en
admitir una comunicacion inmediata de nuestro
espíritu con otro espíritu superior; y por
consiguiente tampoco la hay en conceder que algunos
fenómenos internos espontáneos, nacen de la
influencia directa que dicho espíritu superior ejerce sobre
el nuestro.

[182.] El género humano no ha tenido primitivamente un
desarrollo espontáneo, independiente de la accion del
Criador; la filosofía nos  indica la necesidad de
una enseñanza primitiva, sin la cual el espíritu
humano no habria salido jamás de un estado de
embrutecimiento y estupidez. Esta última observacion merece
algunas aclaraciones.

[183.] La religion nos atestigua una instruccion y educacion
primitivas del linaje humano, hechas por el mismo Dios en la
persona del primer hombre: esto es altamente conforme á la
enseñanza de la razon y de la experiencia.

Nuestro espíritu posee innumerables gérmenes, pero
es preciso que una causa externa los desarrolle. Un hombre
enteramente solo desde su niñez, ¿qué seria?
poco mas que un bruto: la piedra preciosa estaria cubierta con
tierra grosera, que no la dejaria brillar.

La palabra no produce ni puede producir la idea; esto es cierto;
la razon de las ideas no está en el lenguaje; la razon del
lenguaje está en las ideas. La palabra es un signo: y no se
significa lo que no se concibe. Pero este signo, este instrumento,
es de un uso maravilloso: las palabras son al entendimiento lo que
las ruedas á la potencia de una máquina; la potencia
le da el movimiento, pero la máquina no andaria sin las
ruedas. Faltando la palabra, la inteligencia podria tener algun
movimiento; pero muy lento, muy imperfecto, muy pesado.

[184.] La Biblia nos presenta al hombre hablando luego de
criado: el lenguaje le fué pues enseñado por Dios.
Este es otro hecho admirable  que la razon confirma
plenamente. El hombre no puede inventar el lenguaje. Esta invencion
excede á cuantas se pueden imaginar ¿y se quiere
atribuirla á hombres tan estúpidos como son los que
carecen del lenguaje? Menos extraño seria que un hotentote
inventara de repente el cálculo infinitesimal.

[185.] El hombre mas rudo que sabe una lengua, posee un tesoro
de ideas mayor de lo que se cree. En el discurso mas sencillo se
encuentran muchas ideas físicas, metafísicas y
morales. En el grado mas ínfimo del estado social, se oyen
discursos semejantes al siguiente: «no he querido perseguir
mas lejos la fiera, por temor de que irritada, no hiciese
daño.» Aquí hay las ideas de tiempo, de acto de
voluntad, de accion, de continuidad, de espacio, de causalidad, de
analogía, de fin y de moral.

Tiempo pasado = no he

Idea de acto de voluntad = querido,

Accion = perseguir.

Continuidad = mas,

Espacio = lejos.

Analogía = irritada.



Pues que por la irritacion observada en otros casos, se infiere
la del presente; y además se conoce la irritacion, por lo
que nos sucede cuando nos molestan.

Motivo y fin = por temor de que irritada etc, etc.

Causalidad = no hiciese daño.

Moralidad = el no dañar á otros.



[186.] La ciencia va descubriendo la afinidad de las lenguas,
encontrándolas reunidas en grandes centros: las lenguas de
los salvajes no son elementos, sino fragmentos: no son la palabra
balbuciente de la infancia, sino la pronunciacion torpe y
extravagante de la degradacion y embriaguez.

[187.] La palabra no puede producir en el espíritu la
idea de una sensacion que no tenga: todos los discursos del mundo
no darian la idea de color á un ciego de nacimiento. Mucho
menos podrán resultar de la palabra las ideas puras,
distintas de toda sensacion; y esto es una razon poderosa en favor
de las ideas innatas.

[188.] Las ideas de unidad, número, tiempo, causalidad,
expresan cosas no sensibles; luego no pueden ser producidas en
nosotros por ninguna representacion sensible expresada por
palabras. Sin embargo, estas ideas existen en nosotros como
gérmenes susceptibles de un gran desarrollo; primero por la
experiencia de los sentidos, y luego por la reflexion. El
niño que habiendo acercado su mano á la lumbre se
quema, comienza á percibir la relacion de causalidad, que
luego generaliza y depura. Las grandes ideas de Leibnitz sobre la
causalidad, eran la idea de un Leibnitz niño. La diferencia
estaba en el desarrollo. Así la organizacion de la colosal
encina, se halla bajo la corteza de la bellota.

Unos han dicho que el entendimiento del hombre era como una
tabla rasa en que nada hay escrito;  otros que era un libro
que bastaba abrir para leer; yo creo que se podria comparar
á uno de esos papeles escritos con tinta incolorada, que
parecen blancos hasta que una friccion de un líquido
misterioso hace salir los caractéres negros. El
líquido mágico es la instruccion y la educacion.

[189.] Yo quisiera que se me mostrara un pueblo que por
sí solo haya salido del estado salvaje, ni aun del
bárbaro. Todas las civilizaciones que se conocen
están subordinadas unas á otras por una cadena no
interrumpida. La civilizacion europea debe mucho al cristianismo, y
algo á la romana; la romana á la griega; la griega
á la egipciaca; la egipciaca á la oriental; y
allí se encuentra un velo que con nada se levanta, sino con
los primeros capítulos del Génesis.

[190.] Para conocer al espíritu humano es preciso
estudiar la historia de la humanidad: quien aisla demasiado los
objetos corre peligro de mutilarlos; por esta razon se han escrito
tantas frivolidades ideológicas que han pasado por
investigaciones profundas, no obstante que distaban tanto de la
verdadera metafísica como el arte de disponer
simétricamente un museo, de la ciencia del naturalista.

[191.] Si se defienden las ideas innatas, tampoco se puede negar
á nuestro entendimiento una fuerza para componer otras
nuevas, á medida que los objetos, y sobre todo la locucion,
le excitan á ello; de lo contrario seria menester decir
 que nada aprendemos ni podemos
aprender, y que lo tenemos ya todo de antemano en nuestro
espíritu, como escrito en un libro. Nuestro entendimiento
parece una caja donde hay todos los caractéres; mas para
decir algo, ha menester de la mano del cajista.

Esta imágen de los caractéres de imprenta me
recuerda un hecho ideológico que importa consignar: hablo
del escasísimo número de ideas que hay en nuestra
mente, y de la asombrosa variedad de combinaciones á que se
prestan. Cuanto hay en el órden intelectual, se puede
encerrar en las categorías; las que, ora se adopten las de
Aristóteles, ora las de Kant, ú otro cualquiera,
siempre se reducen á muy pocas. Cada idea de esas que se
pudieran llamar matrices, se parece á un rayo de luz que
pasando sucesivamente por innumerables prismas, y reflejando en
muchos espejos, presentase infinita variedad de colores, matices y
figuras.

Como nuestro pensamiento se reduce casi todo á la
combinacion, y esta puede hacerse de tantas maneras, es singular la
comunidad necesaria que en las combinaciones fundamentales tienen
todos los espíritus. En los puntos secundarios hay
divergencia; mas nó en lo principal. Esto prueba que la
razon humana, en su existencia y en su desarrollo, depende de una
inteligencia infinita causa de todos los espíritus, y
maestra de todos ellos.

[192.] En apartándose de estas doctrinas, tan
 acordes con la filosofía y la
historia, la espontaneidad, ya sea del hombre, ya sea del linaje
humano, ó no significa nada, ó expresa las vagas y
absurdas teorías del panteismo idealista.



CAPÍTULO XVIII.

CAUSALIDAD FINAL. MORALIDAD.

[193.] Los seres activos que obran por conocimiento, necesitan
tener, á mas de su actividad eficiente, un principio moral
de sus determinaciones. Para querer, no basta la sola facultad de
querer, es necesario conocer lo que se quiere; pues nada es querido
sin ser conocido. Esto da orígen á la causalidad
final, esencialmente distinta de la eficiente, y que solo tiene
lugar en los seres dotados de inteligencia.

[194.] Recordando lo que se ha dicho (Cap. X) podemos notar que
las causas finales forman una serie distinta de las eficientes; y
que lo que en estas es accion física, es en aquellas
influencia moral. En la pintura de un cuadro, la serie de la
causalidad eficiente, es esta: el pincel, la mano, los
músculos, los espíritus animales, el imperio de la
voluntad. Con esta serie, siempre necesaria para que el cuadro se
pinte, se pueden combinar diferentes series de causalidad final. El
artista  puede haberse propuesto las que siguen.
Lucir su ingenio y esto para adquirir fama, y la fama para
disfrutar el placer que se experimenta con una nombradía
gloriosa. Otra serie: contentar una persona, para quien se trabaja
el cuadro; y esto para que la persona pague una cantidad de dinero;
y el dinero, ó para las necesidades del artista, ó
para sus placeres. Otra: buscar en la pintura la distraccion de una
pesadumbre; y esto para conservar la salud. Es evidente que se
pueden excogitar muchas series de una influencia puramente moral
ó intelectual, series que solo concurren á la
produccion del efecto en cuanto se combinan con la serie eficiente,
influyendo en la determinacion del artista.

[195.] Esta influencia moral puede ejercerse de dos maneras:
arrastrando necesariamente la voluntad, ó dejándola
con facultad para querer ó no querer; en el primer caso hay
una espontaneidad voluntaria, pero necesaria; en el segundo, hay
una espontaneidad libre. Todo acto libre es voluntario, mas
nó todo acto voluntario es libre. Dios quiere libremente la
conservacion de las criaturas; pero quiere necesariamente la
virtud, y no puede querer la iniquidad.

[196.] Mientras atendemos únicamente á la
causalidad de eficiencia, no hallamos mas que relaciones de causas
y efectos; pero en atendiendo á la causalidad final, se
presenta un nuevo órden de ideas y de hechos: la
moralidad. Ante todo consignemos la existencia del hecho.

[197.] Bien y mal, moral, inmoral, justo, injusto, 
derecho, deber, obligacion, mandato, prohibicion, lícito,
ilícito, virtud y vicio, hé aquí unas palabras
que todos emplean de continuo y aplican á todo el curso de
la vida, á todas las relaciones del hombre con Dios, consigo
mismo y con sus semejantes, sin ninguna duda sobre su verdadero
significado, y entendiéndose perfectamente unos á
otros; cual si hablasen de los colores, de la luz ó de otros
objetos de nuestros sentidos. Al oir la palabra lícito
ó ilícito aplicada a un acto ¿quién
pregunta lo que significa? Cuando se dice este hombre es virtuoso,
aquel vicioso, ¿quién duda sobre el sentido de estas
expresiones? ¿Hay nadie que encuentre alguna dificultad en
comprender lo que significan estas otras: tiene derecho á
ejecutar este acto, está obligado á cumplir con tal
circunstancia, este es su deber, ha faltado á su deber, esto
está mandado, aquello está prohibido, esto es justo,
aquello es una injusticia, esto es una virtud heróica,
aquello una maldad, un crímen? No hay ideas mas comunes, mas
vulgares, corren entre los ignorantes como entre los sabios, en los
pueblos bárbaros como en los cultos, en la juventud de las
sociedades como en su infancia y vejez, en medio de costumbres
puras como de la corrupcion mas escandalosa: expresan algo
primitivo, innato en el espíritu humano, algo indispensable
á su existencia, algo de que no puede despojarse mientras
está en el ejercicio de sus facultades. Habrá mas
ó menos equivocacion ó extravagancia en la aplicacion
de dichas ideas á  ciertos casos particulares; pero las
ideas matrices de bueno y malo, justo é injusto,
lícito é ilícito, son las mismas en todos
tiempos y países, forman como un ambiente en que el
espíritu humano respira y vive.

[198.] Es notable que ni aun aquellos que niegan la diferencia
entre el bien y el mal, pueden prescindir de esta diferencia. A un
filósofo que está escribiendo un tratado en que se
burla de lo que él llama preocupaciones del humano
linaje sobre la diferencia entre el bien y el mal, decidle:
«me parece, señor filósofo, que es V. un
insigne malvado, pues que de tal modo se propone combatir lo mas
santo que hay sobre la tierra;» y veréis como se
olvida de su filosofía, y de cuanto ha dicho sobre el
vano significado de las palabras virtud y vicio, y se
indigna de verse calificado de esta manera, y se defiende con
calor, y se empeña en probaros que es el hombre mas virtuoso
del mundo, y que en aquello mismo está dando repetidas
pruebas de lealtad, de sinceridad, de
honradez. Poco importa que allá en sus altas
teorías, la honradez, la lealtad y la sinceridad sean
palabras destituidas de sentido, puesto que nada significan ni
pueden significar, en no admitiendo un órden moral; el
filósofo arrostra sin vacilar una inconsecuencia, ó
mejor diremos, ni aun repara en ella: las ideas y sentimientos
morales se agitan en su alma desde el momento que se le llama
inmoral: deja de ser sofista y vuelve á ser hombre.


[199.] La idea de este órden moral, ¿podrá
ser una preocupacion que no teniendo cosa alguna que le corresponda
en la realidad, y sin fundamento en la naturaleza humana, deba su
origen á la educacion, de suerte que hubiese sido posible
que los hombres viviesen sin ideas morales ó con otras
directamente contrarias á las que ahora tenemos? Si es
preocupacion, ¿cómo es que sea general á todos
los tiempos y países? ¿quién la ha comunicado
al humano linaje? ¿quién ha sido tan hábil y
tan poderoso, para lograr que la adoptasen todos los hombres?
¿cómo se ha conseguido que las pasiones,
hallándose en posesion de la libertad, renunciasen á
ella, admitiendo un dique que les impide desbordarse, recibiendo un
freno que de continuo las detiene y molesta? ¿Quién
fué ese hombre extraordinario, cuya accion alcanzó
á dominar todos los tiempos y países, las costumbres
mas brutales, las pasiones mas violentas, los entendimientos mas
obtusos, que pudo difundir la idea de un órden moral por
toda la faz de la tierra, no obstante la diversidad de los climas,
de las lenguas, de las costumbres, de las necesidades, de la
variedad en el estado social de los pueblos, y que consiguió
dar á esta idea del órden moral, tal fuerza, tal
consistencia, que se conserva al través de todas las
vicisitudes, á pesar de los mas profundos trastornos, entre
las ruinas de los imperios, entre las fluctuaciones y
transmigraciones de la civilizacion, permaneciendo como una
 columna que no pueden conmover las
impetuosas olas de la corriente de los siglos?

No hay aquí la mano del hombre; un fenómeno de
este género no nace de combinaciones humanas; se funda en la
naturaleza misma; es indestructible porque es natural; así,
y solo así, pueden explicarse su universalidad y
permanencia.

[200.] El negar toda diferencia entre el bien y el mal, es
ponerse en abierta contradiccion con las ideas mas arraigadas en el
espíritu humano, con los sentimientos mas profundos y
poderosos; todos los sofismas del mundo no serán capaces de
persuadir á nadie, incluso el mismo sofista, que no hay
ninguna diferencia intrínseca entre consolar á un
afligido y aumentar su afliccion, entre socorrer á un
infortunado y agravar su infortunio, entre agradecer un beneficio y
dañar al bienhechor, entre cumplir la promesa y faltar
á ella, entre hacer limosna y robar el bien ajeno, entre ser
fiel á un amigo y hacerle traicion, entre morir por su
patria y venderla alevemente á los enemigos, entre respetar
las leyes del pudor y violarlas con descaro, entre la sobriedad y
la embriaguez, entre la templanza en todos los actos de la vida y
el desórden de las pasiones desbocadas. No hay razon, no hay
ingenio, no hay cavilacion, de ninguna especie, capaces de borrar
esta línea divisoria. El sofista discute, imagina, finge,
sutiliza, pero todo es en vano; la naturaleza está
aquí: ella dice al insensato: hasta aquí
llegarás, y aquí se quebrantará el orgullo de
tus olas. 

[201.] Si no hay diferencia intrínseca entre el bien y el
mal, y todo cuanto se dice sobre la moralidad ó inmoralidad
de las acciones no es mas que un conjunto de palabra sin sentido,
ó que al menos no tienen otro que el recibido de las
convenciones humanas, ¿cómo es que mientras el justo
duerme sosegado en su lecho, el malvado se agita con el corazon
destrozado por los remordimientos? ¿de dónde vienen
aquellos sentimientos de amor y de respeto que nos inspira lo que
llamamos virtud y la aversion que nos excita lo que apellidamos
vicio? El amor á los hijos, la veneracion á los
padres, la fidelidad con los amigos, la compasion por la desgracia,
la gratitud hácia los bienhechores; el horror que nos causa
un padre cruel, un hijo parricida, una esposa adúltera, un
amigo desleal, un traidor á su patria, una mano salpicada
con la sangre de una víctima, la opresion del desvalido, el
desamparo del huérfano, la ingratitud con el bienhechor;
estos sentimientos, ¿no muestran mas claro que la luz del
dia, la mano del Todopoderoso esculpiendo en nuestras almas las
ideas del órden moral, y fortaleciéndolas con
sentimientos que instintivamente, aun cuando nos faltase el tiempo
para reflexionar, nos indicasen el camino que debemos seguir?

[202.] No niego que en el exámen de los fundamentos de la
moral se tropieza con graves dificultades; convengo en que el
análisis de la ciencia del bien y del mal es uno de los
puntos  mas recónditos de la
filosofía; pero estas dificultades nada prueban contra la
expresada diferencia. Nadie niega la existencia de un edificio
aunque no se pueda descubrir hasta dónde llegan sus
cimientos; la misma profundidad es un indicio de su solidez, una
garantía de su duracion. La diferencia entre el bien y el
mal demostrada à priori por los sentimientos mas
íntimos del corazon humano, se puede evidenciar con solo
atender á los resultados que produce su existencia ó
no existencia. Admitamos el órden moral é imaginemos
que todos los hombres arreglan su conducta conforme á esta
preocupacion. ¿Cuál es el resultado? el mundo
se convierte en un paraíso; los hombres viven como hermanos,
usan con templanza de los dones de la naturaleza, comparten su
dicha, se ayudan en su desgracia; en el individuo, en la familia,
en la sociedad, reina la armonía mas encantadora; si el
órden moral es una preocupacion, necesario es confesar que
jamás la hubo de consecuencias mas grandes, mas saludables,
mas bellas; si la virtud es una mentira, jamás la hubo mas
útil, mas hermosa, mas sublime.

[203.] Hagamos la contraprueba. Supongamos que la
preocupacion desaparece, y que todos los hombres se
convencen de que el órden moral es una vana ilusion y que es
preciso desterrarla del entendimiento, de la voluntad y de las
obras; ¿cuál será el resultado? Destruido el
órden moral quedará solo el físico; cada cual
pensará y obrará segun sus cálculos, pasiones
ó caprichos; no  habrá mas guia para los hombres
que el ciego instinto de la naturaleza ó las frias
especulaciones del egoismo; el individuo se convertirá en un
monstruo, la familia verá rotos todos sus lazos; y sumida la
sociedad en un caos espantoso, caminará rápidamente
á su total aniquilamiento. Estas son las consecuencias
necesarias del destierro de la preocupacion. El lenguaje
mismo quedaria horriblemente mutilado si desapareciesen las ideas
del órden moral: una conducta buena ó mala serian
palabras sin sentido: la alabanza y el vituperio carecerian de
objeto; la misma vanidad perderia gran parte de su pábulo;
la lisonja deberia limitarse á las prendas naturales
consideradas en el órden puramente físico: la palabra
mérito, no podria pronunciarse sin caer en el absurdo.

[204.] Véase pues si hay dificultad de ninguna clase que
pueda hacer admisibles tamañas consecuencias; quien,
arredrado por las sombras que se descubren al examinar los primeros
principios de la moral, se empeñase en negarla, seria tan
insensato como el labrador que á la vista de un caudaloso
rio que fertiliza sus campiñas, se obstinase en afirmar que
no existen las aguas fertilizadoras, fundado en la razon de que
algunos despeñaderos inaccesibles le impiden acercarse al
benéfico manantial. 



CAPÍTULO XIX.

EXÁMEN DE ALGUNAS EXPLICACIONES DE LA MORALIDAD.

[205.] Se ha disputado mucho sobre el orígen y
carácter de la moralidad de las acciones, sucediendo en esta
materia lo mismo que en todas las demás; el entendimiento
del hombre vacila y se confunde, siempre que trata de penetrar en
los primeros principios de las cosas. Como no me propongo escribir
un tratado de moral, y sí únicamente, analizar los
fundamentos de esta ciencia, me limitaré á
caracterizar, en cuanto me sea posible, las ideas y sentimientos
primordiales del órden moral, sin descender á sus
aplicaciones. Para esto, procederé como acostumbro, por el
método analítico, descomponiendo el hecho consignado
en el capítulo anterior, recorriendo varias exposiciones del
mismo, y señalando la insuficiencia y la inexactitud de
alguna de ellas, antes de llegar á la única que me
parece verdadera y cumplida.

[206.] ¿Qué es bien? qué es mal? las cosas
que son buenas ó malas ¿por qué lo son?
¿en qué consiste su bondad ó malicia?
cuál es el orígen de estas propiedades?

Se dice que es bueno lo que es conforme á la razon, lo
que se hace con arreglo a la ley eterna, lo que es agradable
á Dios; y malo lo que se opone 
á la razon, lo que contradice á la ley eterna, lo que
es desagradable á Dios. Esto es verdad; pero
¿resuelve cumplidamente la cuestion en el terreno
científico?

El valor moral del dictámen de la razon depende de su
conformidad con la ley eterna; cuando pues para fundar el
órden moral se echa mano de la primera, se habla de una
participacion de la segunda; luego no se tienen con esto dos
resoluciones de la cuestion, sino una sola.

Los actos no pueden ser agradables ó desagradables
á Dios, sino en cuanto son conformes á la ley eterna;
luego el juzgar de la bondad ó malicia de los actos por su
relacion al agrado ó desagrado de Dios, es juzgarlos por su
conformidad á la ley eterna.

Infiérese de lo dicho que acto conforme á razon,
acorde con la ley eterna, ó agradable á Dios, aunque
expresen diversos aspectos de una idea, no significan nada
diferente, en cuanto se trata de explicar los cimientos del
órden moral.

[207.] Las prescripciones de la ley eterna, no dependen de la
libre voluntad de Dios; pues en tal caso se seguiria que
Dios podria hacer lo bueno malo, y lo malo bueno. La ley eterna, no
puede ser otra cosa que la razon eterna, ó bien la
representacion del órden moral en el entendimiento divino.
En tal caso, la moralidad parece, segun nuestro modo de concebir,
que precede á su representacion; esto es, que la moralidad
está representada en el entendimiento divino, porque
 ella es; pero no es, porque esté
representada. En el órden moral llegamos á un caso
semejante al de las esencias metafísicas y
geométricas. Las verdades geométricas por ejemplo,
son eternas en cuanto están representadas en la razon
eterna; y esta representacion supone una verdad intrínseca
en ellas mismas, y absolutamente necesaria, pues que de otro modo
la representacion podria ser falsa. Mas, como quiera que dicha
verdad ha de tener algun fundamento eterno (Lib. IV,
Cap.s XXIV, XXV, XXVI y XXVII), y este no
se halla en los seres finitos, se le ha de buscar en el ser
infinito por esencia, donde está la razon de todo. Su
entendimiento representa la verdad, y por tanto es verdadero; pero
esta misma verdad se funda en la esencia del mismo ser infinito que
la conoce.

[208.] Las verdades morales no se distinguen en este punto de
las metafísicas; su orígen está en Dios, la
moral no puede ser atea. ¿Por qué se representan en
Dios unas cosas como buenas y otras como malas? buscar la razon de
esto equivale á preguntar por qué los
triángulos no se representan circulares, y los
círculos triangulares. Si hay una necesidad
intrínseca, ó no podremos señalar la razon de
ella, ó de todos modos debemos llegar á una razon que
no puede explicarse por otra razon. Siempre será preciso
pararnos en un punto donde digamos: es así, y nada mas. La
ulterior satisfaccion que en tal caso pudiéramos desear, nos
es imposible alcanzarla,  en no viendo intuitivamente la
esencia infinita donde se halla la primera y la última razon
de todo.

[209.] Para estar representadas las cosas como buenas ó
malas, y aun para concebirlas representadas como tales, es
necesario que se les suponga bondad ó malicia.

¿Qué es ser una cosa buena? si decimos que es el
ser representada como buena en el entendimiento divino, hacemos
entrar en la definicion la misma cosa definida: siempre queda la
dificultad: ¿qué significa ser representada como
buena?

La bondad no puede consistir en la simple representacion, de
suerte que sea bueno todo lo que está representado en Dios,
porque entonces se seguiria que todo es bueno porque todo
está representado en Dios.

Luego para que una cosa sea buena, no solo debe ser
representada, sino representada bajo tal ó cual
carácter, que la constituya buena; en cuyo caso, hallamos
aun en pié toda la dificultad: ¿cuál es este
carácter?

[210.] Aclaremos las ideas comparando una verdad
metafísica con una verdad moral. Todos los diámetros
de un mismo círculo son iguales; esta verdad no depende de
ningun círculo particular; se funda en la misma esencia del
círculo; y esta á su vez, con todas sus propiedades y
relaciones, se halla representada desde toda la eternidad en la
esencia infinita, donde con la plenitud del ser, hay la
representacion y el conocimiento  de todas las
participaciones finitas en que se pueden ejercer la
sabiduría y la omnipotencia infinita. Todas las
participaciones están sujetas al principio de contradiccion;
en ninguna de ellas se puede verificar que el ser deje de excluir
al no ser y recíprocamente; de aquí dimana la
necesidad de todas las propiedades y relaciones, sin las cuales no
subsiste el principio de contradiccion: entre ellas se cuenta la
igualdad de todos los diámetros del mismo
círculo.

[211.] Estas consideraciones sugieren la cuestion: ¿es
posible explicar el órden moral del mismo modo que el
metafísico y el matemático, manifestándole
contenido en el principio de contradiccion?

[212.] Es fácil de notar que en todas las verdades
metafísicas y matemáticas se expresa ó se
niega la identidad. A es B, ó A no es B; á esto se
reducen todas las proposiciones posibles; esta es la fórmula
general de todas las verdades de un órden absoluto. De otra
manera sucede en el órden moral, donde nunca se expresa nada
absolutamente, como lo indica la misma forma de las proposiciones
morales. Dios es bueno. Aquí se expresa una verdad
metafísica. Dios debe ser amado, ó en otros
términos: se ha de amar á Dios. Aquí se
expresa una verdad moral. Nótese la diferencia: en un caso
se dice es, absolutamente; en el otro, debe ser,
se ha, hay obligacion de, empleándose
diferentes expresiones que todas significan una misma cosa; pero en
todas ellas  ha desaparecido el ser, como
afirmacion absoluta. Al parecer ninguna proposicion moral puede
expresarse de esta manera, atendiendo á los elementos
primitivos de nuestras ideas morales, porque en todas estas
proposiciones se implica la idea del deber, que es esencialmente
una idea relativa.

[213.] El amar á Dios es bueno. Esta es una proposicion
moral cuya estructura parece contradecir lo que acabo de
establecer. Aquí se encuentra una afirmacion absoluta
expresada simplemente por es, como en las proposiciones
metafísicas ó matemáticas. No obstante, por
poco que se reflexione, se echará de ver que este
carácter absoluto desaparece, si se atiende á la
naturaleza del predicado. ¿Qué significa
bueno? hénos aquí con una idea esencialmente
relativa, lo cual comunicará este mismo carácter
á la proposicion que se presentaba como absoluta. El
amar á Dios es bueno, significará: el amar á
Dios es una cosa conforme á la razon ó á la
ley eterna, ó agradable á Dios, ó una cosa
á que estamos obligados; siempre una idea relativa,
jamás una idea absoluta como estas otras: ser, no ser,
triángulo, círculo etc. etc.

[214.] Bueno, dicen algunos, es lo que conduce al fin que
corresponde al ser inteligente. Esta explicacion no debe
confundirse con la teoría del interés privado;
teoría rechazada por la religion, por los sentimientos del
corazon, y combatida por los pensadores mas profundos; aquí,
al hablar  de fin se trata de un fin
último, superior á lo que suele entenderse por la
expresion: interés privado. Sin duda que el llegar al
último fin, es un grande interés del ser inteligente;
pero al menos este interés se toma en un sentido grandioso,
que no alienta el desarrollo de un egoismo mezquino.

Reconocida esta diferencia entre las dos doctrinas, diré
que tampoco esta última me parece admisible. La bondad moral
ha de ser conducente al fin; mas esto no constituye el
carácter de la moralidad. En efecto: ¿qué se
entiende por fin? si se entiende el mismo Dios, acto moral
será el acto que conduce á Dios; en cuyo caso
permanece en pié la dificultad, pues que faltará
saber, qué se entiende por conducir. Si es el
acarrear la felicidad, que consiste en la union con Dios
¿cómo se acarrea esta felicidad? Cumpliendo lo
que Dios ha mandado—Cierto; pero entonces preguntaremos: 1.º
por qué el hacer lo que Dios ha mandado, conduce á la
felicidad; 2.º por qué Dios ha mandado unas cosas, y ha
prohibido otras; lo cual equivale á plantear de nuevo la
cuestion de la moralidad intrínseca.

[215.] Además, la idea de felicidad nos ofrece una cosa
muy distinta de la de moralidad. Imaginando un ser que sacrifica
toda su dicha por otros seres, tendremos la idea de un ser
altamente moral, y sin embargo infeliz. Si la moralidad consistiese
en la felicidad, la participacion de la felicidad seria la
participacion de la moralidad;  todo goce seria un acto
moral; y solo podria ser inmoral, por no ser bastante vivo ó
bastante duradero. A medida que nos elevaríamos á la
idea de un goce mas duradero y vivo, nos formaríamos la idea
de una moralidad mas alta; el goce mas exento de disgusto, seria el
acto de moralidad mas pura: y ¿quién no ve que esto
trastorna nuestras ideas morales, y repugna á nuestros
sentimientos?

[216.] No basta decir que un ser moral alcanzará la
felicidad; y que su felicidad será tanto mayor, cuanto mayor
haya sido su moralidad; esto solo prueba que la felicidad es el
premio de la virtud; pero no autoriza á confundir aquella
con esta, el galardon con el mérito.

[217.] El confundir la moralidad con la dicha, es reducir la
moral á una combinacion de cálculo, es despojar la
virtud de ese brillo purísimo que nos atrae y encanta, y que
nos la hace parecer tanto mas bella, cuanto mas unida está
con el sufrimiento. Si identificamos la felicidad con la moralidad;
el desinterés será un cálculo de
interés, un sacrificio de un interés menor á
un interés mayor, una pérdida en lo presente, para
ganar en el porvenir.

Nó, la moralidad de las acciones, no es un negocio de
cálculo: el virtuoso alcanza premio; puede tambien desear
este premio; mas para que el acto sea virtuoso, se necesita algo
mas que la combinacion para alcanzarle; es preciso que hallemos
algo que haga el acto meritorio del  premio; y ni siquiera
concebimos que pueda estarle reservado el premio á ningun
acto, sino porque en sí mismo es meritorio.

Cuando Dios ha preparado castigos para unos actos y premios para
otros, ha debido hallar en ellos una diferencia intrínseca;
y por esto les ha señalado destinos diferentes; pero segun
el sistema que combatimos, los actos no serian buenos sino en
cuanto conducentes al premio, y no habria ninguna razon porque
condujesen á él los unos con preferencia, á
los otros. Esta razon se ha de encontrar en una diferencia
intrínseca de los mismos; si no se quiere caer en el absurdo
de que todas los acciones son indiferentes en sí mismas, y
que las malas podrian ser buenas, y las buenas malas.

[218.] El ser conducente al bien de la humanidad es otro
carácter incompleto de la moralidad de las acciones. Desde
luego salta á la vista, que esta moralidad, seria solamente
la humana; y por tanto no comprenderia la moralidad
intrínseca, que consideramos comun á todos los seres
inteligentes.

[219.] Además; ¿de qué bien se trata? en
qué estado se considera la humanidad? ¿Se habla de
una sociedad constituida en nacion; ó de la humanidad
propiamente dicha; de una generacion ó de muchas; de su
destino en la tierra ó en el porvenir de la otra vida?
¿Se habla de su bienestar, ó de su desarrollo
y perfeccionamiento prescindiendo de su mayor ó menor
bienestar? Si la  moralidad de las acciones se ha de
tomar de su conducencia, por decirlo así, al bien
general de la humanidad, ¿en qué consiste este bien
supremo? ¿Es el desarrollo de la inteligencia, es el de la
fantasía ó del corazon; es el de las artes
útiles que proporcionan goces materiales? No se puede
entonces poner como término la perfeccion moral, pues que
por el supuesto, la moralidad seria un medio; y las acciones serian
tanto mas morales, cuanto serian medios mas útiles para
lograr el bien general.

[220.] Decir que la moralidad es únicamente objeto del
sentimiento, y que no se puede señalar otro carácter
de lo bueno, sino esa perfeccion misteriosa que sentimos en la
virtud; es desterrar la moral como ciencia, cerrando completamente
las puertas á toda investigacion. No niego que hay en
nosotros un sentimiento moral; y que nuestro corazon abriga
misteriosas simpatías por la virtud; pero creo que con este
hecho, es muy compatible el estudio científico de los
fundamentos del órden moral. Es necesario reconocer el
carácter primitivo de algunos hechos de nuestro
espíritu, y no empeñarse en querer explicarlo todo;
pero conviene guardarse de la exageracion, que en esto será
tanto mas peligrosa, cuanto se cubrirá con el manto de la
modestia. 



CAPÍTULO XX.

EXPLICACION FUNDAMENTAL DEL ÓRDEN MORAL.

[221.] En la moralidad ha de haber algo absoluto. No es posible
concebir una cosa relativa sola, sin algo absoluto en que se funde.
Además, toda relacion implica un término de
referencia, y por consiguiente, aun cuando supongamos una serie de
referencias, es necesario llegar al término último.
Esto manifiesta por qué no satisfacen al entendimiento las
explicaciones de la moralidad puramente relativas: la razon y hasta
el sentimiento, buscan algo absoluto en que puedan fijarse.

A mas de este argumento puramente ontológico en favor de
lo absoluto de la moralidad, hay otros mas al alcance del comun de
los hombres, y no menos concluyentes.

[222.] En el ser infinitamente perfecto concebimos santidad
infinita, independientemente de la existencia de las criaturas;
¿y qué es la santidad infinita, sino la
perfeccion moral en un grado infinito? Esta razon es
decisiva para todo el mundo, excepto los ateos: quien admite la
existencia de Dios debe admitir su santidad; lo contrario repugna
á la razon, al corazon, al sentido comun. Luego existe algo
moral absoluto; luego  la moralidad en sí misma, no
puede explicarse por ninguna relacion de las criaturas á un
fin; pues que la moralidad en un grado infinito, existiria, aun
cuando no hubiese habido ni hubiese jamás, ninguna
criatura.

[223.] Al concebir un ser inteligente criado, concebimos tambien
la moralidad como una ley inflexible á que sus acciones
deben sujetarse. Es de notar que esta moralidad la concebimos, aun
suponiendo un ser inteligente enteramente solo: luego la moralidad
no puede explicarse por la relacion de unas criaturas con otras.
Fingid un hombre enteramente solo sobre la tierra
¿podréis concebirle exento de toda moralidad?
¿Será igualmente bello en el órden moral el
que trabaje para perfeccionar su entendimiento y desarrollar
armónicamente todas sus facultades, ó el que se
abandone á instintos groseros confundiéndose con los
brutos por su estupidez y envilecimiento? Imaginad que desaparece
la tierra y todo el universo corpóreo, y todos los seres
criados, excepto una sola inteligencia: ¿podeis concebir
á esta criatura enteramente exenta de toda ley moral? En sus
pensamientos, en sus actos do voluntad, ¿podeis figuraros
que sea todo indiferente, y que la moralidad sea para ella una
palabra sin sentido? Es imposible, si no queremos luchar
abiertamente con nuestras ideas primitivas, con nuestros
sentimientos mas profundos, con el sentido comun de la humanidad.
Hé aquí pues otra prueba de que hay en el
órden moral algo absoluto,  una perfeccion
intrínseca, independiente de las relaciones mutuas de las
criaturas; una belleza propia, en ciertas acciones de la criatura
inteligente y libre.

[224.] La imputabilidad de las acciones nos ofrece otro
argumento en confirmacion de la misma verdad. La moralidad no se
mide nunca por el resultado; los quilates de ella se aprecian por
lo inmanente; esto es, por los motivos que han impulsado
á querer, por la mayor ó menor deliberacion que ha
precedido al acto de la voluntad, por la mayor ó menor
intensidad de este mismo acto. Si alguna vez se atiende á
los resultados, todo el valor moral que á estos se atribuye
nace de lo interior del alma: la prevision ó imprevision de
ellos, ó la posibilidad ó imposibilidad de preverlos;
el haberlos querido ó nó; el habérselos
propuesto como objeto principal ó secundario; el haberlos
deseado con ahinco ó el haberlos arrostrado con dolor y
repugnancia; estas y otras consideraciones semejantes se tienen
presentes cuando se quieren apreciar y graduar el mérito
ó demérito de una accion que ha tenido tales ó
cuales resultados. De donde se infiere que estos no significan nada
en el órden moral, sino en cuanto está expresado en
ellos el acto de la voluntad.

[225.] Este carácter de inmanencia, esencial
á los actos morales, destruye por su base todas las
teorías que fundan la moralidad en combinaciones externas,
sean las que fueren; y demuestra que el acto de un ser inteligente
y libre es bueno  ó malo en sí mismo,
prescindiendo absolutamente de todas sus consecuencias buenas
ó malas, que de un modo ú otro no hayan estado
contenidas en el acto interno. Un hombre, que por un acto cuyas
consecuencias no previese ni pudiese prever, perjudicase gravemente
á todo el linaje humano, seria inocente; y otro que con una
intencion dañada, hiciese un gran beneficio á la
humanidad entera, seria un perverso. Un hombre salva á su
patria, por un sentimiento de vanidad, ó con un fin de
ambicion ó de codicia: su accion salvadora, no es mirada
como un acto virtuoso. Otro, con la intencion mas desinteresada y
pura, con el mas ardiente anhelo de salvar á su patria, la
compromete, por un error, la pierde; este desventurado no deja de
ser un hombre virtuoso; la misma accion funesta en resultados, es
considerada como un acto de virtud.

[226.] ¿En qué consiste pues la moralidad
absoluta? ¿dónde se halla el manantial oculto del
cual fluye ese raudal de belleza que todos sentimos, que lo inunda
todo, hermoseándolo todo; ese raudal con cuya falta se
marchitaria el mundo de las inteligencias?

Me parece que en este punto, como en muchos otros, la ciencia no
ha notado bastante la admirable profundidad de la Religion
cristiana; esta lo ha dicho todo con una palabra tan tierna, como
llena de sentido: Amor.

Permítaseme llamar muy particularmente la atencion de los
lectores sobre la teoría que voy á 
desenvolver. Despues de tantas dificultades como hemos amontonado
hasta aquí, sobre el fundamento del órden moral,
necesario es que procuremos adquirir alguna luz sobre un objeto tan
importante. Esta luz nos confirmará mas y mas una verdad que
la ciencia nos pone de manifiesto repetidas veces: cuando se llega
á los principios de las ciencias, ó á sus
últimos resultados, estad seguros de que las ideas
cristianas no os serán inútiles, y que os
comunicarán alguna leccion de trascendencia; en el edificio
de los conocimientos humanos las hallaréis iluminando el
cimiento y la cúpula.

No se imagine el lector, que en vez de una teoría
científica, voy á ofrecerle un capítulo de
mística: estoy seguro de que al concluir la lectura, se
hallará convencido, de que aun bajo el aspecto puramente
científico, hay en esta doctrina mucha mas exactitud y
profundidad que en otras cuyos autores se guardan de emplear la
palabra Dios, como si este nombre augusto manchase las
páginas de la ciencia.

[227.] La moralidad absoluta es el amor de Dios; todas las ideas
y sentimientos morales son aplicaciones y participaciones de este
amor.

Hagamos la prueba llevando este principio fecundo á todas
las regiones del mundo moral.

¿Qué es la moralidad absoluta en Dios?
¿cuál es el atributo del ser infinito que llamamos
santidad? El amor de sí mismo, de su perfeccion infinita. En
Dios no hay deber propiamente dicho,  hay necesidad absoluta de
ser santo; porque tiene necesidad absoluta de amar su perfeccion
infinita. Así la moralidad en su sentido mas absoluto, en su
grado mas alto, esto es la santidad infinita, es independiente de
todo libre albedrío. Dios no puede dejar de ser santo.

[228.] Pero se preguntará por qué Dios se ha
de amar á sí mismo? esta cuestion carece de
sentido cuando se profundiza la materia sobre que versa; porque
supone que se puede expresar exactamente en términos
relativos lo que es enteramente absoluto. La proposicion: Dios se
ha de amar á sí mismo no es exacta; la
rigurosa exactitud solo se halla en esta otra: Dios se ama á
sí mismo; porque expresa de una manera absoluta, un hecho
absoluto. Si ahora se pregunta ¿por qué Dios se ama
á sí mismo? responderemos que tanto valdria
preguntar: por qué Dios se conoce á sí mismo;
ó por qué entiende la verdad, ó por qué
existe; en llegando á estas cuestiones nos encontramos en el
orígen primitivo, con cosas absolutas, incondicionales;
entonces, todo porque es absurdo.

[229.] Infiérese de esta doctrina que no es exacto que la
moralidad no pueda ser expresada en una proposicion absoluta. Ella
en sí misma, en su grado infinito, es una verdad absoluta;
implica una identidad cuyo opuesto es contradictorio; por manera
que considerada en su mayor altura, está no menos ligada con
el principio de contradiccion, que todas las verdas
metafísicas  y geométricas. Hé
aquí su fórmula mas simple: El ser infinito se ama
á sí mismo.

[230.] Continuemos desenvolviendo esta doctrina.

Dios, en las profundidades de su inteligencia, ve desde toda la
eternidad una infinidad de criaturas posibles. Encerrando en
sí propio el fundamento de la posibilidad de las mismas y de
todas las relaciones que las pueden enlazar entre sí
ó con su Criador, nada puede existir independiente de Dios;
así, no es posible que ningun ser deje de ordenarse á
Dios. El fin que Dios se ha propuesto en la creacion, no puede ser
otro que el mismo Dios; pues que antes de la creacion nada existia
sino él, y despues de la creacion todas cuantas perfecciones
se hallan en las criaturas, las tiene Dios formal ó
virtualmente en un grado infinito. Luego este órden de todas
las criaturas á Dios como á ultimo fin, es una
condicion inseparable de las mismas; condicion vista por Dios desde
toda la eternidad, en todos los mundos posibles. Todo lo que ha
sido criado y todo lo que puede serlo, es la realizacion de una
idea divina, de lo que está representado en el entendimiento
infinito, y con las propiedades absolutas ó relativas que se
hallen preexistentes en aquella representacion. Así, todo
cuanto existe y puede existir, debe hallarse sometido á la
condicion de ordenarse á Dios, sin lo cual su existencia
seria imposible.

[231.] Entre las criaturas en que se realiza la 
representacion preexistente en el entendimiento divino, las hay
dotadas de voluntad; esta es la inclinacion á lo conocido; y
significa un principio de las determinaciones propias, mediante un
acto de inteligencia. Si la criatura conociese intuitivamente
á Dios, su acto de voluntad seria necesariamente moral,
porque seria necesariamente un acto de amor de Dios. La rectitud de
la voluntad criada seria entonces un incesante reflejo de la
santidad infinita, ó del amor que Dios se tiene á
sí propio. En tal caso, la perfeccion moral de la criatura
tampoco seria libre; mas no dejaria por esto de ser perfeccion
moral y en un grado eminente. Habria entonces una perpetua
conformidad de la voluntad criada con la voluntad infinita; porque
la criatura amando á Dios con una feliz necesidad, no
querria, ni podria querer otra cosa que lo que quisiese el mismo
Dios. La moralidad de la voluntad criada seria esta conformidad
perenne con la voluntad divina; conformidad que no se distinguiria
del acto moral y santo por esencia: el amor de la criatura al ser
infinito.

Pero cuando el conocimiento de Dios no es intuitivo, cuando la
idea que de él tiene la criatura es un concepto incompleto y
que encierra varias nociones indeterminadas, el bien infinito en
sí mismo, no es amado por necesidad, porque no es conocido
como es en sí mismo. La voluntad tiene una inclinacion al
bien, pero al bien indeterminadamente; y por tanto no siente una
inclinacion  necesaria hácia ningun objeto
real. El bien se le ofrece bajo una idea general é
indeterminada, con aplicaciones muy varias, y hácia ninguna
de ellas se inclina con necesidad absoluta; de aquí dimana
su libertad para salirse del órden visto por Dios, como
conforme á sus soberanos designios: en lo cual la libertad
lejos de ser una perfeccion, es un defecto, que nace de la
debilidad del conocimiento del ser que la posee.

[232.] La criatura racional conformándose en sus actos
con la voluntad de Dios, realiza el órden que Dios quiere;
amando este órden, ama lo que Dios ama. Si aunque realice
este órden, la criatura en su libertad no ama el mismo
órden, y procede por motivos independientes de él, su
voluntad, ejecutando materialmente el acto, no ama lo que Dios ama;
y hé aquí la linea divisoria de la moralidad y de la
inmoralidad. La moralidad del acto propiamente dicha, consiste en
la conformidad explícita ó implícita de la
voluntad criada con la voluntad divina; y esa perfeccion misteriosa
que descubrimos en los actos morales, esa hermosura que nos encanta
y atrae, no es otra cosa que la conformidad con la voluntad divina;
el carácter absoluto que encontramos en la moralidad, es el
amor explícito ó implícito de Dios; y por
consiguiente un reflejo de la santidad infinita, ó del amor
con que Dios se ama á sí mismo.

Hagamos aplicaciones de esta doctrina que se  muestra
tanto mas exacta cuanto mas se la hace descender al terreno de los
hechos.

[233.] El amar á Dios es un acto bueno moralmente; el
aborrecer á Dios es un acto malo moralmente, y de una
fealdad la mas detestable. ¿Dónde está la
moralidad del acto del amor de Dios? en el acto mismo, reflejo de
la moralidad absoluta, ó de la santidad infinita, que
consiste en el amor que Dios tiene á su perfeccion infinita;
hé aquí una prueba palpable de la verdad de la
teoría que estamos exponiendo. El amor de la criatura al
Criador, ha sido siempre mirado como un acto esencialmente moral;
como lo mas puro de la moralidad; en lo que se manifiesta que en el
órden secundario y finito, este acto es la mas pura y fiel
expresion de la moralidad absoluta.

[234.] Al preguntarse la razon de por qué debemos amar
á Dios, se suelen recordar los beneficios que nos dispensa,
el amor que nos tiene; y hasta se suele aducir el ejemplo del amor
que debemos á nuestros amigos y bienhechores, y sobre todo
á nuestros padres; estas razones son ciertamente muy buenas
para hacer palpable en cierto modo la moralidad del acto, y
conmover nuestro corazon; pero no satisfacen completamente en el
terreno de la ciencia. Porque, si pudiésemos dudar de que
debemos amar al ser infinito, autor de todas las cosas, claro es
que dudaríamos tambien de que debiésemos amar
á los padres, á los amigos y bienhechores. Luego el
amor á estos se ha de fundar en algo mas elevado,
 si no queremos que al
preguntársenos, por qué debemos amarlos, nos quedemos
sin ninguna respuesta.

[235.] El querer perfeccionar el entendimiento es un acto moral
en sí mismo. ¿De dónde nace la moralidad del
acto? hélo aquí. Dios, al dotarnos de inteligencia ha
querido evidentemente que usásemos de ella. El uso de la
misma pues, entra en el órden conocido y querido por Dios;
al querer esto queremos lo que Dios quiere; amamos este
órden que Dios amaba desde toda la eternidad, como una
realizacion de sus soberanos designios; por el contrario, si la
criatura no perfecciona sus facultades intelectuales, y en uso de
su libertad las deja sin ejercicio, se aparta del órden
establecido por Dios; no quiere lo que Dios quiere, no ama lo que
Dios ama.

[236.] Al perfeccionar estas facultades, puede el hombre hacerlo
meramente para proporcionarse el goce que le produce la alabanza de
sus semejantes; en este caso realiza el órden de la
perfeccion del entendimiento, pero no lo realiza amando este
órden en sí mismo, sino por amor de una cosa distinta
que no entra en el órden querido por Dios; porque es
evidente que Dios no nos ha dotado de facultades intelectuales para
el estéril objeto de alabarnos unos á otros.
Hé aquí pues la diferencia que conocemos, que
sentimos, entre dos acciones iguales, hechas con fines diferentes:
la voluntad del uno perfecciona el entendimiento como una simple
realizacion  del órden divino: no acertamos
tal vez á explicar lo que encontramos allí, pero de
cierto sabemos que aquella voluntad es recta; el otro hace lo
mismo, quiere lo mismo, pero deja mezclar un motivo ajeno á
este órden; y el entendimiento y el corazon nos dicen: este
acto con que se hace un bien, no es bueno; esto no es
virtud, es miseria.

[237.] Hay una persona necesitada, que sin embargo, tiene muchas
probabilidades de mejorar pronto de fortuna. Léntulo y
Julio, le dan cada cual una limosna. Léntulo da su limosna,
solo con el fin de que el socorrido cuando mejore de fortuna, se
acuerde del bienhechor, y le favorezca si este lo necesita. La
accion de Léntulo no tiene ningun valor moral: al juzgarla
se ve una combinacion de cálculo, nó un acto
virtuoso. Julio da la limosna, solo por socorrer al infeliz que le
inspira lástima, sin pensar en la retribucion con que el
socorrido le pueda corresponder: la accion de Julio es bella
moralmente, es virtuosa. ¿De dónde la diferencia?
Léntulo hace el bien, aliviando al necesitado; pero
nó con el amor del órden íntimo que hay en su
acto; sino torciendo este órden hácia sí
mismo. Dios, queriendo que los hombres necesitasen unos de otros,
ha querido tambien que se socorrieran; el socorrer pues simplemente
para aliviar al necesitado, es realizar simplemente el órden
querido por Dios; el aliviar para un fin particular, es realizar
este órden, nó como se halla establecido  por
Dios, sino como le combina el hombre. Hay complicacion de
miras: falta la sencillez de intencion; esa sencillez tan
recomendada por el cristianismo, y que aun en la region de la
filosofia encierra un sentido tan profundo.

[238.] Atendiendo al órden puramente natural, se
descubre, que todas las obligaciones morales, tienen en
último resultado un objeto útil; así
como todas las prohibiciones, se dirigen á prevenir un
daño; mas para la moralidad, no basta el querer la
utilidad de ella, se necesita querer el órden mismo, de
donde la utilidad resulta; siendo de notar que con cuanta mas
reflexion, con cuanto mas amor se quiere este órden, sin
mezcla de miras heterogéneas, tanto mas moral es el
acto.

Socorrer al pobre, con la simple mira de aliviarle, con
amor hácia el pobre, es un acto virtuoso; socorrerle con
este amor, y con la reflexion explícita de que se
cumple con un deber de humanidad, es todavía mas
virtuoso; socorrerle con el pensamiento en Dios, viendo en el pobre
á un hombre, imágen de Dios, y á quien Dios
nos manda amar, es un acto todavía mas virtuoso: socorrerle,
aun contra los impulsos del propio corazon, agriado quizás
por un resentimiento, ó agitado por otras pasiones, y
dominarse á sí mismo con una voluntad firme por amor
de Dios; es ya un acto de virtud heróica. Nótese
bien: la perfeccion moral del acto se aumenta á proporcion
de que se quiere la cosa  en sí misma con mas reflexion
y amor; y llega al mas alto punto cuando en la cosa amada, se ama
al mismo Dios. Si las miras son egoistas, el órden se
pervierte, y la moralidad se disipa; cuando no hay miras de
egoismo, y se obra principalmente á impulsos del
sentimiento, la accion ya es bella, pero su carácter es mas
bien de sensibilidad que de moralidad; mas cuando, con el corazon
desgarrado por el dolor del sacrificio, la voluntad, precedida por
la reflexion, manda este sacrificio, y se cumple el deber, porque
es un deber; ó quizá se hace un acto no
obligatorio, por el amor á su bondad moral, y porque el acto
es agradable á Dios, vemos en la accion, algo tan bello, tan
amable, tan digno de alabanza, que nos quedaríamos
desconcertados si se nos preguntase entonces la razon del
sentimiento respetuoso que experimentamos hácia la persona
que por tan nobles motivos se sacrifica por sus semejantes.

Con arreglo á estos principios, podemos fijar clara y
exactamente las ideas morales.

[239.] La moralidad absoluta, y por consiguiente el
orígen y tipo de todo el órden moral, es el acto con
que el ser infinito ama su perfeccion infinita. Este es un hecho
absoluto, del cual no podemos señalar ninguna razon
à priori.

En Dios no hay deber propiamente dicho; hay necesidad
absoluta de ser santo.

[240.] El acto esencialmente moral en toda criatura es el amar
á Dios. Es imposible, fundar  la moralidad de este
acto, en la moralidad de otro acto.

[241.] Los actos de la criatura son morales, en cuanto
participan explícita ó implícitamente, de este
amor.

[242.] Cuando la criatura ve intuitivamente á Dios, le
ama necesariamente; y así todos sus actos, llevando este
augusto sello, son necesariamente morales.

[243.] Cuando la criatura no ve intuitivamente á Dios,
ama necesariamente el bien en comun, ó sea bajo una idea
indeterminada: pero no ama necesariamente, ningun objeto en
particular.

[244.] En este amor hácia el bien en comun, sus actos
libres son morales, cuando su voluntad quiere el órden que
Dios ha querido, sin mezclar combinaciones ajenas ó
contrarias á este órden.

[245.] Para ser moral un acto, no es necesario que el que lo
hace piense explícitamente en Dios, ni que su voluntad, le
ame explícitamente.

[246.] El acto será tanto mas moral, cuanto vaya
acompañado de mas reflexion sobre su moralidad, y sobre su
conformidad con la voluntad de Dios.

[247.] El sentimiento moral, es un sentimiento que se nos ha
dado para percibir la belleza del órden querido por Dios: es
por decirlo así un instinto de amor de Dios.

[248.] Como este sentimiento es innato, indeleble, 
é independiente de la reflexion, lo experimentan hasta los
ateos.

[249.] La idea de obligacion moral ó deber, resulta de
dos ideas: órden querido por Dios; libertad física de
apartarse de este órden. Dios otorgándonos la vida,
ha querido que procurásemos conservarla; pero el hombre es
libre, y á veces se suicida. El que conserva su vida cumple
con un deber; el que se mata, le infringe. Así en la idea
del deber, entra la de libertad física, que no puede
ejercerse en cierto sentido, sin salir del órden querido por
Dios.

[250.] La pena es una sancion del órden moral; sirve para
suplir la necesidad imposible para los seres libres. Las criaturas
que obran sin conocimiento, cumplen su destino por necesidad
absoluta; los seres libres, cumplen su destino, nó por
necesidad absoluta, sino por la especie de necesidad producida por
la vista de un resultado doloroso.

[251.] Aquí se palpa la diferencia entre el mal
físico y el mal moral, aun en el mismo ser libre: el
físico es el dolor; el moral, es el desviarse del
órden querido por Dios.

[252.] Ilícito es lo contrario á un deber.

[253.] Lícito es todo lo que no se opone á ningun
deber.

[254.] Ley eterna es el órden de los seres inteligentes
querido por Dios, con arreglo á su santidad infinita.

[255.] Acciones intrínsecamente morales, son  las que
forman parte del órden que Dios, (supuesta la voluntad de
criar tales ó cuales seres), ha querido por necesidad, en
fuerza del amor de su perfeccion infinita. Semejantes acciones,
están mandadas porque son buenas.

[256.] Las acciones que son buenas porque están mandadas,
son las que forman parte del órden querido por Dios
libremente, y del cual ha dado conocimiento á sus
criaturas.

[257.] El mandato de Dios, es su voluntad comunicada á la
criatura. Si esta voluntad es necesaria, el precepto es natural; si
esta voluntad es libre, es positivo.

[258.] Atendiendo á lo puramente natural, el órden
querido por Dios, es el que conduce á la conservacion y
perfeccion de los seres criados. Las acciones serán morales
cuando se conformen con este órden.

[259.] La perfeccion natural de los seres consiste en el uso de
sus facultades acomodado al fin á que su misma naturaleza
los muestra destinados.

[260.] La naturaleza ha encargado á cada individuo el
cuidado de su propia conservacion y perfeccion.

[261.] La imposibilidad natural de que el hombre viva solo,
indica que la conservacion y perfeccion de los individuos, se ha de
conseguir en sociedad.

[262.] La primera sociedad, es la de familia.

[263.] Los padres deben alimentar y educar á  sus
hijos; porque sin esto no puede conservarse el linaje humano.

[264.] Los deberes conyugales, nacen del órden necesario
para la conservacion y perfeccion de la sociedad de familia,
indispensable para la conservacion del humano linaje.

[265.] Cuanto mas necesario es el enlace de un acto con la
conservacion y perfeccion de la familia, mas necesaria es su
moralidad, y por consiguiente menos sujeta á
modificaciones.

[266.] La inmoralidad de los actos contrarios al pudor, y muy
especialmente los contrarios á la naturaleza, se funda en
grandes razones de un órden indispensable para la
conservacion del individuo y de la especie.

[267.] Las pasiones, por lo mismo que son ciegas, es evidente
que nos han sido dadas como medios, nó como fines.

[268.] Luego cuando la satisfaccion de las pasiones se toma
nó como un medio, sino como un fin, el acto es inmoral. Un
ejemplo sencillo aclarará esta idea. El placer de la comida
tiene un objeto muy útil para la conservacion del individuo;
así el comer con placer, no es nada malo, sino bueno;
pero el comer por el placer de la comida, es invertir el
órden: el acto no es bueno. La misma accion que en el primer
caso es muy racional, en el segundo es un acto de
glotonería. Así lo juzga el sentido comun sin
necesitar de análisis.

[269.] Viviendo el hombre solo, el uso de su 
libertad física, no perjudicaria jamás sino á
sí mismo; el límite moral de su libertad seria el de
satisfacer sus necesidades y deseos, con arreglo al dictámen
de la razon. Pero viviendo los hombres en sociedad, el ejercicio de
la libertad física del uno, tropieza por necesidad con el
del otro; para impedir el desórden es necesario restringir
un poco la libertad física de cada uno, y someterlos
á todos á un órden conforme á razon, y
conducente al bien general: hé aquí la necesidad de
una legislacion civil. Esta no puede establecerse, ni conservarse,
por sí sola: hé aquí la necesidad de un poder
público. El objeto de la sociedad, es el bien general, con
sujecion á los principios de la moral eterna; este mismo es
el objeto del poder público.

[270.] Con la teoría que precede, se explica
satisfactoriamente el doble carácter que presenta el
órden moral: lo absoluto y lo relativo. La razon, el sentido
comun, el corazon, nos obligan á reconocer en el
órden moral algo absoluto, independiente de la consideracion
de la utilidad: esto se explica, elevándose á un acto
absoluto, de perfeccion absoluta; y mirando la moralidad de las
criaturas, como una participacion de aquel acto. La razon y la
experiencia nos enseñan que la moralidad de las acciones
tiene resultados útiles; esto se explica, observando,
que en aquel acto absoluto, está comprendido el amor del
órden que habia de reinar entre los seres criados, para
cumplir sus destinos. Este órden pues, era á un
 tiempo querido por Dios, y
conducente al fin especial de cada criatura; será
pues á un mismo tiempo moral y
útil.

[271.] Pero los dos caractéres se conservan siempre
esencialmente distintos: el primero, lo sentimos; el segundo
lo calculamos. Cuando nos falta el primero, somos
malos; cuando el segundo, somos desgraciados. El
resultado doloroso, es pena, si nuestra voluntad ha
infringido á sabiendas el órden; cuando nó, es
simplemente desdicha.

[272.] Permítaseme lisonjearme con la idea de que esta
teoría es algo mas satisfactoria, que las que han excogitado
algunos filósofos modernos, para explicar la naturaleza
absoluta de la moralidad. He necesitado de la idea de Dios, es
cierto; porque no concibo órden moral, en quitando á
Dios del mundo. Sin la idea de Dios, la moralidad no puede ser otra
cosa que un sentimiento ciego, tan absurdo en su objeto, como en
sí mismo; la filosofía que no lo funde en Dios, no
podrá llegar jamás á una explicacion
científica: deberá limitarse á consignar el
hecho como una necesidad, cuyo carácter y orígen se
ignoran del todo.

[273.] Añadiré una observacion que compendia toda
mi teoría, y que pone de manifiesto lo que la diferencia de
las otras, que reconocen en Dios el fundamento del órden
moral, y el amor de Dios, por el primero de los deberes. Los
sistemas á que me refiero suponen la idea de moralidad
 distinta de la del amor de Dios, pero
yo digo que la esencia de la moralidad es el mismo amor de
Dios. Así afirmo que la santidad infinita, es
esencialmente el amor con que Dios se ama á sí
mismo; que el acto primitivo y esencialmente moral de la criatura
es el amor á Dios; que la moralidad de todas sus acciones,
consiste en conformarse explícita ó
implícitamente con la voluntad de Dios; lo que equivale
á un amor explícito ó implícito de
Dios.

Uno de los resultados mas notables de esta teoría que
pone la esencia de la moralidad en el amor de Dios ó del
bien infinito, es el que hace desaparecer la diferencia entre la
forma de las proposiciones metafísicas y las morales,
manifestando como el se debe y se ha, que se
encuentra en estas, se reduce al es absoluto de aquellas (V.
210, 211, 212 y 213). Hé aquí la aplicacion de este
importante resultado.

La proposicion: El amar á Dios es bueno
moralmente; es una proposicion absoluta é idéntica,
porque la bondad moral no es otra cosa que el amor de Dios.

La proposicion: El amar al prójimo es bueno; se reduce
á la primera, porque amar al prójimo es un cierto
modo de amar á Dios.

La proposicion: el socorrer al prójimo es bueno: se
reduce á la anterior, porque socorrer es amar.

La proposicion: El hombre debe conservar su vida, se
explica por esta otra absoluta: la conservacion  de la
vida del hombre, es querida por Dios. Así la palabra
debe, significa la necesidad de que el hombre conserve su
vida, si no quiere oponerse al órden querido por Dios.

Estos ejemplos bastan para que se vea con cuánta
facilidad pueden reducirse á una forma absoluta, las
proposiciones morales. Esto, no alcanzo de qué manera se
podrá conseguir, si en vez de decirse: el amor de Dios es la
misma moralidad; se dijese: el amor de Dios es un acto moral,
distinguiendo entre el amor y la moralidad.

[274.] Sea cual fuere el juicio que se forme de esta
explicacion, no puede negarse que con ella, se reconoce una
sabiduría profunda, aun ateniéndonos al solo
órden natural y filosófico, en aquella admirable
doctrina del Divino Maestro, en que llama al amor de Dios el mayor
y el primero de los mandamientos, y en que, cuando quiere
señalar el carácter del bien moral, recuerda, muy
especialmente, el cumplimiento de la voluntad divina.

[275.] Puesta la esencia de la moralidad en el amor, lo moral
debe parecernos bello, porque nada mas bello que el amor; debe ser
agradable al alma, porque nada mas grato que el amor. Entonces se
comprende tambien por qué las ideas de desinterés, de
sacrificio, se nos presentan tan bellas en el órden moral, y
nos hacen rechazar instintivamente la teoría del
interés propio: nada mas desinteresado, que el amor;
 nada mas capaz de grandes sacrificios
que el amor.

[276.] Así el egoismo queda desterrado del órden
moral: Dios se ama á sí mismo, porque es
infinitamente perfecto; fuera de sí no encuentra nada que
amar, que él no haya criado. El amor que tiene á las
criaturas es completamente desinteresado, porque nada puede recibir
de las mismas. La criatura se ama á sí propia y ama
tambien á las demás; pero este amor, no es de un
egoismo estrecho, sino que ama en sí misma, y en sus
semejantes, el reflejo del bien infinito. Desea unirse con el bien
supremo, y en esto pone su última felicidad; pero este deseo
lo enlaza con el amor del bien supremo en sí mismo, y no le
ama precisamente porque de ello deba resultar su propia
felicidad.



CAPÍTULO XXI.

OJEADA SOBRE LA OBRA.

[277.] Llego al término de mi trabajo; y así
conviene echar una ojeada sobre el largo camino que acabo de
recorrer.

Me habia propuesto examinar las ideas fundamentales de nuestro
espíritu, ya considerado en sí mismo, ya en sus
relaciones con el mundo. 

[278.] Con relacion á los objetos, hemos encontrado en
nuestro espíritu dos hechos primitivos: la intuicion de la
extension; la idea del ente. En la intuicion de la extension se
funda toda la sensibilidad objetiva; en la idea del ente se funda
todo el órden intelectual puro en lo tocante á las
ideas indeterminadas. De la idea del ente, hemos visto salir las de
identidad, distincion, unidad, número, duracion, tiempo,
simplicidad, composicion, finito, infinito, necesario, contingente,
mutable, inmutable, substancia, accidente, causa, efecto.

[279.] En el órden subjetivo, hallamos como hechos de
conciencia, la sensibilidad, ó el ser sensitivo (incluyendo
en esto no solo la sensacion, sino tambien el sentimiento); la
inteligencia y la voluntad; lo que nos da ideas intuitivas de modos
de ser determinados, y distintos del de los seres extensos.

[280.] Así todos los elementos de nuestro espíritu
se reducen á las ideas intuitivas de extension, de
sensibilidad, inteligencia y voluntad, y á las ideas
indeterminadas, que á su vez se fundan todas en la idea de
ser.

[281.] De la idea de ser, combinada con la del no ser, nace el
principio de contradiccion: que por sí, da orígen
solamente á conocimientos indeterminados. Para que la
ciencia tenga un objeto realizable, es necesario que el ser se le
presente bajo alguna forma. Nuestra intuicion nos ofrece dos:
extension y conciencia. 

[282.] La conciencia nos ofrece tres modos de ser: sensibilidad,
ó el ser sensitivo, inteligencia y voluntad.

[283.] La extension considerada en toda su pureza, cual la
imaginamos en el espacio, es la base de la geometría.

[284.] La misma extension modificada de varias maneras, y puesta
en relacion con nuestra sensibilidad, es la base de todas las
ciencias naturales, ó que tienen por objeto el universo
corpóreo.

[285.] La inteligencia da orígen á la
ideología y á la psicología.

[286.] La voluntad, en cuanto movida por fines, da orígen
á las ciencias morales.

[287.] La idea de ser engendra el principio de contradiccion; y
con él, las ideas generales é indeterminadas, de cuya
combinacion nace la ontología; y que además circulan
por todas las demás ciencias como un flúido
vivificante.

[288.] Así concibo el árbol de las ciencias
humanas: examinar las raíces de este árbol, era mi
objeto en la Filosofía Fundemental.

FIN.





NOTAS.

(SOBRE EL LIBRO VIII).

(I)
Quizás no faltarán algunos lectores poco versados en
la historia de lo filosofía, á quienes parezca que me
he extendido demasiado en la explicacion de la idea de lo infinito,
considerando estas cuestiones, en la clase de aquellas que sirven
mas bien para sutilizar, que para adquirir conocimientos
sólidos. Este es un error de mucha gravedad. En todos
tiempos, han ocupado un lugar preferente entre las cuestiones
filosóficas, las que versan sobre la idea de lo infinito; y
en nuestra época, apenas hay ninguna que deba merecer mas
atencion, si se quieren atajar los progresos del panteismo. No me
cansaré de repetir que muchos errores gravísimos
dimanan de confusion en las ideas fundamentales; para quien
esté bien radicado en el conocimiento de estas,
dejarán de ser peligrosas ciertas obras, cuyo secreto, para
extraviar, consiste ó en emplear palabras incomprensibles,
ó en dar falsas acepciones á las que se pueden
comprender. Como quiera, los que creyeren que aquí solo se
trata de cavilaciones escolásticas, recuerden que
deberán tener por caviladores á los
metafísicos mas eminentes antiguos y modernos.

(SOBRE EL LIBRO IX).

(II) No
ignoro, que algunos filósofos modernos, y muy
particularmente M. Cousin, tratan de sincerarse de la acusacion de
panteismo, explicando á su manera los pasajes de sus obras
donde se halla profesado este error. No siéndome posible,
extenderme en una cuestion que exigiria  la
insercion y cotejo de largos pasajes, me contentaré con
remitir al lector á lo que tengo dicho en el cuerpo de la
obra, y con respecto á M. Cousin, á los trozos que
llevo citados en mis Cartas á un escéptico en
materia de religion (Carta X). Sea como fuere, los impugnadores
de M. Cousin no tienen la culpa de que este filósofo se
valiese de palabras tan claras y terminantes, que á ningun
hombre de sano juicio le podia quedar ninguna duda, de que
contenian lisa y llanamente la profesion del panteismo. Dejando
pues á este filósofo la responsabilidad de sus
intenciones, me contentaré con rogar encarecidamente
á nuestros jóvenes, que no juzguen con ligereza sobre
las disputas que se agitan en el vecino reino, cuyo ruido llega
hasta nosotros, por órganos no siempre fieles; y que se
abstengan de dar fe á los que se empeñan en
persuadirles que las alarmas de los hombres de sanas doctrinas en
materias filosóficas, carecen de fundamento.

FIN DE LAS NOTAS.



FIN.

INDICE

DE LAS

MATERIAS DEL TOMO CUARTO.

LIBRO OCTAVO.

LO INFINITO.









	CAPÍTULO PRIMERO.



	Ojeada sobre el estado actual de
la filosofía.



	Uso de ciertas palabras. Qué indican. Filosofía
del siglo pasado. Reaccion. Carácter del panteismo actual.
Como se aviene con lo infinito. Por qué la nueva
filosofía se coloca en el yo. Indicio de una
aspiracion sublime. Sus pretensiones orgullosas é
infundadas. No inventa ni restaura la verdad.
	5



	CAPÍTULO II.



	Importancia y anomalía de
las cuestiones sobre la idea de lo infinito.



	Importancia del exámen de esta idea. Anomalía.
Disputas sobre su naturaleza y existencia. Hecho que ellas
indican.
	12



	CAPÍTULO III.



	Sí tenemos idea de lo
infinito.



	Tenemos esta idea. Prueba. Lo infinito y lo indefinido. La idea
de lo infinito es fija. Ejemplo. La distincion entre lo infinito y
lo finito se funda en el principio de contradiccion.
	14



	CAPÍTULO IV.



	El límite.



	Negaciones que afirman. El límite filosófico y el
matemático. Lo finito envuelve negacion. Lo infinito
afirmacion.
	18



	CAPÍTULO V.



	Consideraciones sobre la
aplicacion de la idea de lo infinito á la cantidad continua,
y á la discreta en cuanto se expresa en series.



	Posibilidad de aplicar dicha idea á muchos
órdenes. Razones en pro y en contra de la infinidad lineal,
de la numérica expresada en series, de la de las superficies
y sólidos.
	21



	CAPÍTULO VI.



	Orígen de la vaguedad y
aparentes contradicciones en la aplicacion de la idea de lo
infinito.



	Las dificultades en la aplicacion de la idea prueban su
existencia. Vaguedad de la misma. No es intuitiva. Qué seria
si fuese intuitiva. Efecto de su naturaleza actual. Carácter
de las ideas indeterminadas.
	25



	CAPÍTULO VII.



	Explicacion fundamental de la
idea abstracta de lo infinito.



	El límite y varias negaciones del mismo. Como
generalizamos estas ideas. Ser y negacion de límite,
constituyen la idea abstracta de lo infinito. No nos hace conocer
una cosa infinita. Ejemplos de otras ideas semejantes.
	30



	CAPÍTULO VIII.



	Se comprueba con aplicaciones
á la extension, la definicion de la infinidad.



	De qué provienen las anomalías de la aplicacion.
Infinidad de una recta. De un valor lineal. Se explican las
contradicciones aparentes. Si se concibe un valor lineal
absolutamente infinito. Diferencia entre su concepto y su intuicion
sensible.
	33



	CAPÍTULO IX.



	Concepto de un número
infinito.



	Como se forma esta idea. No representa nada determinado.
Aplicaciones.
	40



	CAPÍTULO X.



	Concepto de la extension
infinita.



	En qué consiste. Su imaginacion es imposible.
Observaciones sobre una dificultad del párrafo 40.
	45



	CAPÍTULO XI.



	Sobre la posibilidad de la
extension infinita.



	Dificultad sobre la posibilidad intrínseca y
extrínseca. Omnipotencia. Solucion.
	48



	CAPÍTULO XII.



	Solucion de varias dificultades
contra la posibilidad de una extension infinita.



	Lo que se funda en la relacion de las propiedades con la
substancia. Lo que estriba en la diferencia entre lo finito y lo
infinito. Varias consideraciones sobre estas diferencias. Nueva
dificultad fundada en la aparicion y desaparicion de extensiones
infinitas.
	50



	CAPÍTULO XIII.



	Si existe la extension
infinita.



	Opinion de Descartes y de Leibnitz. Observaciones del
autor.
	58



	CAPÍTULO XIV.



	Sobre la posibilidad de un
número infinito actual.



	Si existiese no se podria multiplicar. No se puede expresar ni
algebráica ni geométricamente. Infinidad de especies
y de individuos. Posibilidad de especies infinitas. Si hay un
limite en la perfectibilidad de las especies. Imposibilidad de la
existencia simultánea pag. de todas las modificaciones. Con
esto se demuestra la imposibilidad de un número infinito
actual.
	61



	CAPÍTULO XV.



	Idea del ser absolutamente
infinito.



	Dificultades de esta idea. Si se explica bastante con la idea
de un ser sin negacion de ser. Qué es la perfeccion. Se ha
de hallar con propiedades formales en el ser infinito. Qué
se entiende por toda perfeccion. Dos negaciones. Se debe
afirmar del ser infinito todo lo que no implica contradiccion.
	71



	CAPÍTULO XVI.



	Se afirma de Dios toda la
realidad contenida en los conceptos indeterminados.



	Reseña. Ser. Substancia. Simplicidad. Causalidad.
Necesidad.
	77



	CAPÍTULO XVII.



	Como se afirma de Dios todo lo no
contradictorio, contenido en las ideas intuitivas.



	Sensibilidad pasiva. Materia. Sensibilidad activa.
Inteligencia. Voluntad. Libertad.
	80



	CAPÍTULO XVIII.



	La inteligencia y el ser
absolutamente infinito.



	Como concibe á Dios la humanidad. Caractéres de
la inteligencia: es activa, inofensiva, pura. Engendra la libertad
y la moral. Idea del ser absolutamente infinito.
	83



	CAPÍTULO XIX.



	Resúmen
	89







LIBRO NOVENO.

LA SUBSTANCIA.










	CAPÍTULO I.



	Nombre é idea general de
la substancia.



	Existencia de la idea, su falta de claridad. Su importancia. No
se debe comenzar por una definicion. Método. Nombre. Expresa
algo constante entre las mudanzas.
	95



	CAPÍTULO II.



	Aplicacion de la idea de
substancia á los objetos corpóreos.



	Explicaciones analíticas. Cómo se aplica á
los cuerpos. Cómo y por qué no se aplica á las
sensaciones. Particularidad de la extension. Lazo de las
sensaciones.
	99



	CAPÍTULO III.



	Definicion de la substancia
corpórea.



	Dificultad. Aplicacion. Análisis de las ideas que
componen la de substancia corpórea. Resultado. Con los
accidentes la substancia se nos manifiesta.
	105



	CAPÍTULO IV.



	Relaciones de la substancia
corpórea con sus accidentes.



	Incluye multiplicidad. Disposicion de partes. El accidente
depende de la substancia, nó esta de aquel. Aplicacion
á las figuras. Cambios de figuras. Como entre estas hay
semejanza y nó identidad. Se explica el sentido de la
comunicacion del movimiento.
	108



	CAPÍTULO V.



	Consideraciones sobre la
substancia corpórea en sí misma.



	Necesidad de accidentes para su determinacion. Esto es segun
nuestro modo de concebir. Identidad de la substancia
corpórea. Reseña de opiniones. Ignorancia del hombre
sobre este punto.
	111



	CAPÍTULO VI.



	Substancialidad del yo
humano.



	Como se halla la unidad en los cuerpos. La unidad del yo. Su
permanencia.
	118



	CAPÍTULO VII.



	Relaciones de la proposicion, Yo
pienso, con la substancia del Yo.



	Los fenómenos internos se distinguen individualmente.
Tambien los semejantes. Observaciones sobre el recuerdo.
Todos los fenómenos pasan en nuestro interior para no
volver. Sin sujeto, formarian una serie, sin ley ni lazo. Sin la
substancialidad del alma, no se podria decir: yo pensaba, yo
pienso; sino: habia pensamiento, hay pensamiento.
	121



	CAPÍTULO VIII.



	Consideraciones sobre la
intuicion que el alma tiene ó puede tener en sí
misma.



	Existencia de cierta intuicion. Cómo se implica en todas
las afecciones internas. Su unidad probada por la misma variedad.
Si esto se negase, se negaria el testimonio de la conciencia.
Conocemos el alma como objeto. Conjeturas sobre la posibilidad de
otras intuiciones. El alma sola separada.
	121



	CAPÍTULO IX.



	Exámen de la opinion de
Kant sobre los argumentos con que se prueba la substancialidad del
alma.



	Motivo personal de su opinion. Mala exposicion del argumento.
Cómo debe presentarte. Cómo aplica aquí su
errada teoría, sobre las categorías puras. Dos
sentidos de la palabra sujeto. Ninguno es exclusivo al
tratar del alma. No se necesita la intuicion sensible. Su falso
supuesto sobre el argumento psicológico. No se prescinde de
la experiencia. Contradiccion de Kant, cuando confiesa la presencia
del yo en todo pensamiento. La interrupcion del pensamiento
confirma la permanencia del alma. Demostracion.
	128



	CAPÍTULO X.



	Exámen de la opinion de
Kant sobre el argumento que el llama el paralogismo de la
personalidad.



	Inexactitud en el uso de la palabra persona. Equivocada
expresion de la identidad de conciencia. Identidad del yo con
respecto á un observador extraño. Singular
explicacion de la transmision de la conciencia. Metáfora del
lazo. Para la transmision no basta la sucesion. Se estrecha
á Kant, fijando mas el estado de la cuestion. Confesion de
Kant sobre la necesidad de la conciencia de la identidad.
Consecuencias de no admitir esta necesidad por criterio
legítimo.
	153



	CAPÍTULO XI.



	Simplicidad del alma.



	Qué se entiende por simple. Prueba del sentido
íntimo en pro de la simplicidad del alma. Otra fundada en la
misma naturaleza del pensamiento. Otra fundada en el acto de
voluntad. Que el pensamiento no puede ser un producto de distintas
substancias. Dilema fundado en la divisibilidad.
	157



	CAPÍTULO XII.



	Exámen de la opinion de
Kant sobre el argumento con que se prueba la simplicidad del
alma.



	Sofisma de Kant. No es verdad que todo pensamiento resulte de
muchas representaciones. Como en la diversidad de las
representaciones hay la unidad. Semejanza del movimiento.
Grosería de esta idea. Un ejemplo de la mecánica.
Disparidad. Resultado en contra de los adversarios. Como podemos
sacar de la experiencia la unidad del sujeto pensante. Valor de la
experiencia. Su enlace con las verdades necesarias. Como la
demostracion se extiende á todos los sujetos pensantes.
Indeterminacion del conocimiento que tenemos del alma. Doctrina de
Santo Tomás.
	161



	CAPÍTULO XIII.



	Como la idea de substancia es
aplicable á Dios.



	No es esencial á toda substancia el ser mudable. Cotejo
de dos definiciones de las escuelas. Que puede existir una
substancia inmutable. Como conviene á Dios toda la
perfeccion encerrada en la idea de substancia.
	180



	CAPÍTULO XIV.



	Una aclaracion importante y un
resúmen.



	Como se entiende que la substancia es subsistente por sí
misma. Dos relaciones: negacion de inherencia, y negacion de
dependencia. Se fijan las ideas sobre este punto.
Resúmen.
	181



	CAPÍTULO XV.



	El panteismo examinado en el
órden de las ideas.



	Dos métodos: la idea y la experiencia. Una pregunta
á los panteistas. Sobre la palabra substancia. El ser
necesario no excluye la existencia de los contingentes. Experiencia
fundada en las mismas ideas. Tampoco excluye la substancia de los
contingentes. Prueba. Principal sofisma de los panteistas. Clave de
la solucion.
	187



	CAPÍTULO XVI.



	El panteismo examinado en el
órden de los hechos externos.



	Multiplicidad en el mundo externo. Legitimidad del criterio de
los sentidos para la multiplicidad. La extension encierra
esencialmente multiplicidad. Necesidad del idealismo en el
panteismo. La doctrina de Descartes sobre la extension es contraria
al panteismo. La extension no puede ser atributo ni modificacion de
una substancia simple. Argumento concluyente contra Spinosa.
	192



	CAPÍTULO XVII.



	El panteismo examinado en el
órden de los hechos internos.



	El panteísmo está en contradiccion con la
distincion entre el yo y el no yo. Es contrario
á la experiencia de la comunicacion de los espíritus.
Absurdo de una conciencia única. Sentido comun. Sentido
íntimo. Individualidad de la conciencia.
	196



	CAPÍTULO XVIII.



	Sistema panteista de
Fichte.



	Legítimo sentido de la proposicion: yo soy.
Extrañas deducciones de Fichte. Se tantea una explicacion
racional. No la consienten las palabras de Fichte. Las
proposiciones; yo soy yo; A = A. El panteismo idealista
expresamente consignado. El yo sin conciencia. Fichte elude la
dificultad. Dilema contra su doctrina. Nuevas pruebas del panteismo
de Fichte. Como diviniza al yo. Aclaracion fundamental. Como Fichte
saca del yo el mundo externo. Absurdidad de esta doctrina.
	200



	CAPÍTULO XIX.



	Relaciones del sistema de Fichte
con las doctrinas de Kant.



	Las doctrina de Kant sobre el espacio y el tiempo conducen al
idealismo. Pasajes de Kant, donde hace salir del yo el no yo.
Opinion de Rosenkranz sobre la trascendencia de las doctrinas de
Kant. Como se equivocan muchos considerando á Kant como el
restaurador del espiritualismo. Cuán dañosos son sus
escritos.
	219



	CAPÍTULO XX.



	Contradiccion del panteismo con
los hechos primordiales del espíritu humano.



	Contradiccion del panteismo con la idea del número. Con
la de distincion. Con los juicios negativos. Con la idea de
relacion. Con el sentido usual del principio de contradiccion. Con
la idea de contingencia. Con la de finito é infinito. Con la
de órden. Con la de libertad de albedrío. Con los
sentimientos del corazon.
	225



	CAPÍTULO XXI.



	Rápida ojeada sobre los principales argumentos de los
panteistas.



	Ciencia. Ente. Substancia. Infinito. Confusion de los
panteistas en estas ideas. Orígen del mal y su remedio.
	232







LIBRO DECIMO.

NECESIDAD Y CAUSALIDAD.









	CAPÍTULO I.



	Necesidad.



	Nocion fundamental. Diversas aplicaciones. Necesidad é
imposibilidad son ideas correlativas. Dos órdenes de
necesidad. Como la existencia debe contenerse en la idea del ser
necesario. Defecto del raciocinio de Descartes. Demostracion de la
existencia de un ser necesario. Resúmen.
	237



	CAPÍTULO II.



	Lo incondicional.



	Definiciones. Se prueba la existencia de lo incondicional.
Imposibilidad de una serie infinita de términos
condicionales.
	242



	CAPÍTULO III.



	Inmutabilidad del ser necesario
é incondicional.



	A su estado le repugna el no estado. Aclaracion.
Dificultad. Solucion. Ficcion de varios seres incondicionales, y de
su accion reciproca. Que dicho ser no es perfectible. Como contiene
todas las perfecciones reales y posibles.
	245



	CAPÍTULO IV.



	Ideas de causa y efecto.



	Nocion y existencia de la noticia de la causalidad. Tenemos
idea de causa. Qué se contiene en ella. Axiomas.
	250



	CAPÍTULO V.



	Origen de la nocion de
causalidad.



	Que existen causas y efectos. Testimonio de nuestra conciencia.
La idea de causa no es simple. Actividad. De dónde nace su
idea. Idea de la creacion es la de causalidad
perfectísima.
	253



	CAPÍTULO VI.



	Se formula y demuestra el
principio de causalidad.



	Sentido del principio. Pequeña serie: no A, A.
Órden de los conceptos. Aclaracion. Parangon de las dos
doctrinas opuestas. Los sensualistas.
	257



	CAPÍTULO VII.



	El principio de la
precedencia.



	Análisis de este principio. Como conduce á una
cosa preexistente. Opinion de Galluppi. Observaciones. Dudas sobre
el valor de esta demostracion. Parece no demostrar el principio de
causalidad, sino el de sucesion. Como se auxilian estos dos
principios. Nuevas aclaraciones. Se manifiesta el valor de esta
prueba. Como viene á parar á las ideas de ser y no
ser.
	260



	CAPÍTULO VIII.



	La causalidad en sí
mísma. Insuficiencia y error de algunas
explicaciones.



	La causalidad implica relacion á otro. Actividad y
causalidad. Dios y las criaturas. Se plantea la cuestion.
Explicaciones insuficientes. Palabras metafóricas.
Causalidad no es lo mismo que sucesion. Ni el enlace de las ideas.
Ni la prioridad de una de ellas. Ni el enlace expresado en ciertas
proposiciones condicionales. Ejemplo. Sentido inverso de las
proposiciones.
	273



	CAPÍTULO IX.



	Condiciones necesarias y
suficientes para la verdadera causalidad absoluta.



	Dos condiciones. Fórmula que las expresa. Aplicaciones.
Ocasion. Remocion de obstáculos. Enlace de órden en
el tiempo. Observacion sobre las causas libres. Aplicacion á
la primera.
	283



	CAPÍTULO X.



	Causalidad secundaria.



	Diferencia entre la causalidad primaria y la secundaria.
Condiciones para la causalidad secundaria. Ejemplos
aclaratorios.
	286



	CAPÍTULO XI.



	Explicacion fundamental del
origen de la oscuridad de las ideas en lo tocante á la
causalidad.



	Se recuerda una doctrina del Lib. IV. Aplicaciones. Disputa
filosófica sobre las causas segundas. Modo de
terminarla.
	290



	CAPÍTULO XII.



	Causalidad de puro imperio de la
voluntad.



	Defensa de la doctrina de la creacion. Consideraciones sobre su
incomprensibilidad. Reflexiones sobre la causalidad intelectual.
Relacion de lo existente con lo no existente. Esta solo pueden
tenerla los seres inteligentes. Consecuencia en favor de la
existencia de Dios.
	293



	CAPÍTULO XIII.



	La actividad.



	Inercia, inaccion. Tres condiciones. Actividad. Accion. Tres
clases. De cuál tenemos idea intuitiva. No toda actividad es
transitiva. Que no tenemos intuicion de la actividad
corpórea. Análisis. Orden subjetivo y objetivo.
Ejemplos. Conocemos dos modos de ser: Extension y Conciencia.
Aquella es tipo de inercia; esta de actividad. Varias
consideraciones sobre la actividad. Voluntad. Libertad. Parangon
entre la extension y la conciencia.
	299



	CAPÍTULO XIV.



	Se examina si es posible la
actividad corpórea.



	Imposibilidad de probar que la materia es incapaz de actividad.
Se examina la prueba. Se refuta.
	309



	CAPÍTULO XV.



	Conjeturas sobre la existencia de
la actividad corpórea.



	Razon en pro, fundada en el órden de los
fenómenos. Espectáculo de actividad ofrecido por el
universo corpóreo. Respuestas evasivas;
réplicas.
	313



	CAPÍTULO XVI.



	Causalidad interna.



	Recuerdos. Conceptos hijos de reflexion. Libre albedrío.
Carácter activo de todos los fenómenos internos.
Objecion. Sensaciones. Pensamientos y sentimientos
espontáneos. Relaciones de la espontaneidad con la
organizacion.
	319



	CAPÍTULO XVII.



	Aclaraciones sobre la
espontaneidad.



	Se consignan varios hechos sobre las condiciones del desarrollo
de nuestro espíritu. Necesidad de una enseñanza
primitiva. Lenguaje. Imposibilidad de que sea invencion humana. No
hay ninguna civilizacion espontánea. Escaso número de
ideas á que van á parar las demás. Deduccion
en favor de una inteligencia, causa y maestra de las otras.
	330



	CAPÍTULO XVIII.



	Causalidad final.
Moralidad.



	Diferencia entre la causalidad eficente y la final. Necesidad y
libertad. Universalidad de las ideas morales. Las confiesan los
mismos que las niegan. No pueden ser hijas de una preocupacion.
Fuerza de las ideas y sentimientos morales. Su orígen
divino. Las dificultades no pueden hacer dudar de su existencia.
Sus efectos.
	337



	CAPÍTULO XIX.



	Exámen de algunas
explicaciones de la moralidad.



	La ley eterna. La razon. La voluntad divina. La representacion
en Dios. Diferencia de forma entre las proposiciones morales y las
metafísicas. Si la moralidad consiste en conducir al fin
último. Si se identifica con la felicidad. Si es posible una
explicacion.
	346



	CAPÍTULO XX.



	Explicacion fundamental del
órden moral.



	Hay algo moral, absoluto. Santidad de Dios. Una criatura sola.
Carácter inmanente de la moralidad. Resultado contra erradas
teorías. Sabiduría de la Religion cristiana. El amor
de Dios, fundamento de toda moralidad. Si en Dios hay deber.
La moralidad se puede expresar de un modo absoluto. El ser infinito
se ama a sí mismo. Que todo se ordena á Dios. Como se
ordenan á Dios las criaturas libres. Por qué Dios no
es amado por la criatura necesariamente. La moralidad en la
criatura es el amor explícito ó implícito de
Dios. Aplicaciones. Acto explícito del amor de Dios.
Observacion sobre los argumentos de analogía en pro del amor
de Dios. Ejemplos de acciones morales en sí mismas; como se
malean por el fin. Grados en la moralidad. Aplicaciones de la
teoría general á las ideas morales en particular.
Como se concilian en esta teoría la moralidad y la utilidad.
Diferencia entre ella y las de otros autores que admiten el amor de
Dios como el primero de los deberes. Como se explican con ella las
relaciones de la moral con nuestros afectos. Como se concilian, el
desinterés y la felicidad.
	356



	CAPÍTULO XXI.



	Ojeada sobre la obra.
	378



	NOTAS.



	I
	381



	II
	Id.









Esta obra constará de 4 tomos, al precio cada uno de 16
rs. vn. en Barcelona, en la librería de Bacsi, y de 20 en
los siguientes puntos franco de porte.


	Algeciras, Contilló.

	Alicante, Carratalá.

	Almería, Santamaría.

	Avila, R. Martin Lázaro.

	Badajoz, Carrillo y sobrinos.

	Cadiz, Hortal y compañia.

	Ciudad Real, Malaguilla.

	Figueras, Matas.

	Gerona, Figaró.

	Granada, Sanz.

	Lérida, Viuda Carminas. Sol.

	Madrid, Rodriguez.

	Málaga, Martinez de Aguilar.

	Palma, Trias, Garcia.

	Pamplona, Longus y Ripa.

	Pto. Sta. Maria, Valderrama.

	Reus, Viuda Angelon.

	Salamanca, Moran.

	Santiago, Rey Romero é hijos.

	Sevilla, Angulo y Comp.s

	Tarragona, Granell.

	Valencia, Navarro.

	Valladolid, Roldan.

	Zaragoza, Yagüe.





OBRAS DEL AUTOR QUE SE HALLAN DE VENTA EN LA LIBRERIA DE
BRUSI.







	El Protestantismo comparado con el Catolicismo en sus relaciones
con la civilizacion europea. 5 tomos
	61 rs. vn.



	El Criterio, 1 tomo
	16 id.



	La Religion demostrada al alcance de los niños
	3 id.



	La Sociedad, revista religiosa, filosófica, política y literaria,
2 tomos de 576 páginas cada uno
	72 id.



	La Civilizacion, revista religiosa, filosófica, política y literaria
de Barcelona, escrita por D. Jaime Balmes, D. Joaquin
Roca y Cornet y D. Jose Ferrer y Subirano: 3 tomos
de 576 páginas los dos primeros y 480 el último. El
Sr. Balmes escribió en esta revista 500 páginas, equivalentes
á un tomo. Precios de la obra
	100 id.





Nota 1: Hablo de diferencia entre cantidades
positivas, porque en no suponiéndolas tales, se puede
representar algebráicamente una diferencia infinita. Sean
estas dos cantidades (x-a) y (-a). Buscando la diferencia tenemos:
D = (x-a) - (-a) = x-a+a = x.[1]


Nota 2: Non ergo per essentiam suam, sed per actum suum se
cognoscit intellectus noster, et hoc dupliciter. Uno quidem modo
particulariter, secundum quod Sortes, vel Plato percipit se habere
animam intellectivam ex hoc, quod percipit se intelligere. Alio
modo in universali secundum quod naturam humanæ mentis ex
actu intellectus consideramus. Sed verum est quod judicium et
efficacia hujus cognitionis, per quam naturam animæ
cognoscimus, competit nobis secundum derivationem luminis
intellectus nostri a veritate divina, in qua rationes omnium rerum
continentur, sicut supra dictum est. Unde August, dicit in 9 de
Trini. Intuemur inviolabilem veritatem, ex qua perfecte quantum
possumus deffinimus, non qualis sit uniuscujusque hominis mens, sed
qualis esse sempiternis rationibus debeat. Est autem differentia
inder bes duas cognitiones: nam ad primam cognitionem de mente
habendam sufficit ipsa mentis præsentis, quæ est
principium actus ex quo mens percipit seipsam, et ideo dicitur se
cognoscero per suam præsentiom. Sed ad secundam cognitionem
de mente habendam, non sufficit ejus præsentia, sed
requiritur diligens et subtilis inquisitio. Unde et multi naturam
animæ ignorant, et multi etiam cirra naturam animæ
erraverunt. Propter quod August. dicit 10 de Trinitate, detali
inquisitione mentis. Non velut absentem se quærat mens
cernere, sed preæsentem quærat discernere, id est
cognoscere differentiam suam ab aliis rebus, quod est cognoscere
quidditatem, et naturam suam. (1, P. Q. 87 Art. 1.)[2]




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FILOSOFÍA FUNDAMENTAL, TOMO IV ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/64591978874992160_28430-cover.png
Filosofia Fundamental, Tomo IV

Jaime Luciano Balmes






