
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Römische Geschichte — Buch 8

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Römische Geschichte — Buch 8


Author: Theodor Mommsen



Release date: February 1, 2002 [eBook #3065]

                Most recently updated: February 3, 2020


Language: German





*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK RÖMISCHE GESCHICHTE — BUCH 8 ***




Römische Geschichte 

Achtes Buch

Länder und Leute von Caesar bis Diocletian


von Theodor Mommsen




The following e-text of Mommsen’s Roemische Geschichte contains some
(ancient) Greek quotations. The character set used for those quotations is a
modern Greek character set. Therefore, aspirations are not marked in Greek
words, nor is there any differentiation between the different accents of
ancient Greek and the subscript iotas are missing as well.


Contents



	 Vorrede







	 Achtes Buch—Länder und Leute von Caesar bis Diocletian



	 Einleitung



	 KAPITEL I. Die Nordgrenze Italiens



	 KAPITEL II. Spanien



	 KAPITEL III. Die gallischen Provinzen



	 KAPITEL IV. Das römische Germanien und die freien Germanen



	 KAPITEL V. Britannien



	 KAPITEL VI. Die Donauländer und die Kriege an der Donau



	 KAPITEL VII. Das griechische Europa



	 KAPITEL VIII. Kleinasien



	 KAPITEL IX. Die Euphratgrenze und die Parther



	 KAPITEL X. Syrien und das Nabatäerland



	 KAPITEL XI. Judäa und die Juden



	 KAPITEL XII. Ägypten





Vorrede


Der Wunsch, daß die ‘Römische Geschichte’ fortgesetzt werden möge, ist mir
öfter geäußert worden, und er trifft mit meinem eigenen zusammen, so schwer es
auch ist, nach dreißig Jahren den Faden da wieder aufzunehmen, wo ich ihn
fallen lassen mußte. Wenn er nicht unmittelbar anknüpft, so ist daran wenig
gelegen; ein Fragment würde der vierte Band ohne den fünften ebenso sein, wie
es der fünfte jetzt ist ohne den vierten. Überdies meine ich, daß die beiden
zwischen diesem und den früheren fehlenden Bücher für das gebildete Publikum,
dessen Verständnis des römischen Altertums zu fördern diese Geschichte bestimmt
ist, eher durch andere Werke vertreten werden können als das vorliegende. Der
Kampf der Republikaner gegen die durch Caesar errichtete Monarchie und deren
definitive Feststellung, welche in dem Sechsten Buch erzählt werden sollen,
sind so gut aus dem Altertum überliefert, daß jede Darstellung wesentlich auf
eine Nacherzählung hinausläuft. Das monarchische Regiment in seiner Eigenart
und die Fluktuationen der Monarchie sowie die durch die Persönlichkeit der
einzelnen Herrscher bedingten allgemeinen Regierungsverhältnisse, denen das
Siebente Buch bestimmt ist, sind wenigstens oftmals zum Gegenstand der
Darstellung gemacht worden. Was hier gegeben wird, die Geschichte der einzelnen
Landesteile von Caesar bis auf Diocletian, liegt, wenn ich nicht irre, dem
Publikum, an das dieses Werk sich wendet, in zugänglicher Zusammenfassung
nirgends vor, und daß dies nicht der Fall ist, scheint mir die Ursache zu sein,
weshalb dasselbe die römische Kaiserzeit häufig unrichtig und unbillig
beurteilt. Freilich kann diese meines Erachtens für das richtige Verständnis
der Geschichte der römischen Kaiserzeit vorbedingende Trennung dieser
Spezialgeschichten von der allgemeinen des Reiches für manche Abschnitte,
insbesondere für die Epoche von Gallienus bis auf Diocletian, wieder nicht
vollständig durchgeführt werden und hat hier die noch ausstehende allgemeine
Darstellung ergänzend einzutreten.



Wenn überhaupt ein Geschichtswerk in den meisten Fällen nur mit und durch die
Landkarte anschaulich wird, so gilt dies von dieser Darstellung des Reiches der
drei Erdteile nach seinen Provinzen in besonderem Grade, während hierfür
genügende Karten nur in den Händen weniger Leser sein können. Dieselben werden
also mit mir meinem Freunde Kiepert es danken, daß er, in der Weise und in der
Begrenzung, wie der Inhalt dieses Bandes es an die Hand gab, demselben zunächst
ein allgemeines Übersichtsblatt, das außerdem mehrfach für die Spezialkarten
ergänzend eintritt, und weiter Spezialkarten der einzelnen Reichsteile
hinzugefügt hat …



Berlin, im Februar 1885



Einige Versehen, auf die ich aufmerksam gemacht worden bin und die in den
Platten sich beseitigen ließen, sind bei dem dritten Abzuge verbessert worden,
der vierte ist ein unveränderter Abdruck des vorigen.



Februar 1886; September 1894




Achtes Buch

Länder und Leute von Caesar bis Diocletian



Gehe durch die Welt und sprich mit jedem.



Firdusí




Einleitung


Die Geschichte der römischen Kaiserzeit stellt ähnliche Probleme wie diejenige
der früheren Republik.



Was aus der literarischen Überlieferung unmittelbar entnommen werden kann, ist
nicht bloß ohne Farbe und Gestalt, sondern in der Tat meistens ohne Inhalt. Das
Verzeichnis der römischen Monarchen ist ungefähr ebenso glaubwürdig wie das der
Konsuln der Republik und ungefähr ebenso instruktiv. Die den ganzen Staat
erschütternden großen Krisen sind in ihren Umrissen erkennbar; viel besser aber
als über die Samnitenkriege sind wir auch nicht unterrichtet über die
germanischen unter den Kaisern Augustus und Marcus. Der republikanische
Anekdotenschatz ist sehr viel ehrbarer als der gleiche der Kaiserzeit; aber die
Erzählungen von Fabricius und die vom Kaiser Gaius sind ziemlich gleich flach
und gleich verlogen. Die innerliche Entwicklung des Gemeinwesens liegt
vielleicht für die frühere Republik in der Überlieferung vollständiger vor als
für die Kaiserzeit; dort bewahrt sie eine, wenn auch getrübte und verfälschte
Schilderung der schließlich wenigstens auf dem Markte Roms endigenden
Wandlungen der staatlichen Ordnung; hier vollzieht sich diese im kaiserlichen
Kabinett und gelangt in der Regel nur mit ihren Gleichgültigkeiten in die
Öffentlichkeit. Dazu kommt die ungeheure Ausdehnung des Kreises und die
Verschiebung der lebendigen Entwicklung vom Zentrum in die Peripherie. Die
Geschichte der Stadt Rom hat sich zu der des Landes Italien, diese zu der der
Welt des Mittelmeers erweitert, und worauf es am meisten ankommt, davon
erfahren wir am wenigsten. Der römische Staat dieser Epoche gleicht einem
gewaltigen Baum, um dessen im Absterben begriffenen Hauptstamm mächtige
Nebentriebe rings emporstreben. Der römische Senat und die römischen Herrscher
entstammen bald jedem anderen Reichsland ebensosehr wie Italien; die Quiriten
dieser Epoche, welche die nominellen Erben der weltbezwingenden Legionäre
geworden sind, haben zu den großen Erinnerungen der Vorzeit ungefähr dasselbe
Verhältnis wie unsere Johanniter zu Rhodos und Malta und betrachten ihre
Erbschaft als ein nutzbares Recht, als stiftungsmäßige Versorgung
arbeitsscheuer Armer. Wer an die sogenannten Quellen dieser Epoche, auch die
besseren, geht, bemeistert schwer den Unwillen über das Sagen dessen, was
verschwiegen zu werden verdiente, und das Verschweigen dessen, was notwendig
war zu sagen. Denn groß Gedachtes und weithin Wirkendes ist auch in dieser
Epoche geschaffen worden; die Führung des Weltregiments ist selten so lange in
geordneter Folge verblieben, und die festen Verwaltungsnormen, wie sie Caesar
und Augustus ihren Nachfolgern vorzeichneten, haben sich im ganzen mit
merkwürdiger Festigkeit behauptet, trotz allem Wechsel der Dynastien und der
Dynasten, welcher in der nur darauf blickenden und bald zu Kaiserbiographien
zusammenschwindenden Überlieferung mehr als billig im Vordergrunde steht. Die
scharfen Abschnitte, welche in der landläufigen, durch jene Oberflächlichkeit
der Grundlage geirrten Auffassung die Regierungswechsel machen, gehören weit
mehr dem Hoftreiben an als der Reichsgeschichte. Das eben ist das Großartige
dieser Jahrhunderte, daß das einmal angelegte Werk, die Durchführung der
lateinisch-griechischen Zivilisierung in der Form der Ausbildung der
städtischen Gemeindeverfassung, die allmähliche Einziehung der barbarischen
oder doch fremdartigen Elemente in diesen Kreis, eine Arbeit, welche ihrem
Wesen nach Jahrhunderte stetiger Tätigkeit und ruhiger Selbstentwicklung
erforderte, diese lange Frist und diesen Frieden zu Lande und zur See gefunden
hat. Das Greisenalter vermag nicht neue Gedanken und schöpferische Tätigkeit zu
entwickeln, und das hat auch das römische Kaiserregiment nicht getan; aber es
hat in seinem Kreise, den die, welche ihm angehörten, nicht mit Unrecht als die
Welt empfanden, den Frieden und das Gedeihen der vielen vereinigten Nationen
länger und vollständiger gehegt, als es irgendeiner anderen Vormacht je
gelungen ist. In den Ackerstädten Afrikas, in den Winzerheimstätten an der
Mosel, in den blühenden Ortschaften der lykischen Gebirge und des syrischen
Wüstenrandes ist die Arbeit der Kaiserzeit zu suchen und auch zu finden. Noch
heute gibt es manche Landschaft des Orients wie des Okzidents, für welche die
Kaiserzeit den an sich sehr bescheidenen, aber doch vorher wie nachher nie
erreichten Höhepunkt des guten Regiments bezeichnet; und wenn einmal ein Engel
des Herrn die Bilanz aufmachen sollte, ob das von Severus Antoninus beherrschte
Gebiet damals oder heute mit größerem Verstande und mit größerer Humanität
regiert worden ist, ob Gesittung und Völkerglück im allgemeinen seitdem
vorwärts- oder zurückgegangen sind, so ist es sehr zweifelhaft, ob der Spruch
zu Gunsten der Gegenwart ausfallen würde. Aber wenn wir finden, daß dieses also
war, so fragen wir die Bücher, die uns geblieben sind, meistens umsonst, wie
dieses also geworden ist. Sie geben darauf sowenig eine Antwort, wie die
Überlieferung der früheren Republik die gewaltige Erscheinung des Rom erklärt,
welches in Alexanders Spuren die Welt unterwarf und zivilisierte.



Ausfüllen läßt sich die eine Lücke sowenig wie die andere. Aber es schien des
Versuches wert, einmal abzusehen sowohl von den Regentenschilderungen mit ihren
bald grellen, bald blassen und nur zu oft gefälschten Farben wie auch von dem
scheinhaft chronologischen Aneinanderreihen nicht zusammenpassender Fragmente,
und dafür zu sammeln und zu ordnen, was für die Darstellung des römischen
Provinzialregiments die Überlieferung und die Denkmäler bieten, der Mühe wert,
durch diese oder durch jene zufällig erhaltene Nachrichten, in dem Gewordenen
aufbewahrte Spuren des Werdens, allgemeine Institutionen in ihrer Beziehung auf
die einzelnen Landesteile, mit den für jeder. derselben, durch die Natur des
Bodens und der Bewohner gegebenen Bedingungen, durch die Phantasie, welche wie
aller Poesie so auch aller Historie Mutter ist, nicht zu einem Ganzen, aber zu
dem Surrogat eines solchen zusammenzufassen. Aber die Epoche Diocletians habe
ich dabei nicht hinausgehen wollen, weil das neue Regiment, welches damals
geschaffen wurde, höchstens im zusammenfassenden Ausblick den Schlußstein
dieser Erzählung bilden kann; seine volle Würdigung verlangt eine besondere
Erzählung und einen anderen Weltrahmen, ein bei schärferem Verständnis des
Einzelnen in dem großen Sinn und mit dem weiten Blick Gibbons durchgeführtes
selbständiges Geschichtswerk. Italien und seine Inseln sind ausgeschlossen
worden, da diese Darstellung von der des allgemeinen Reichsregiments nicht
getrennt werden kann. Die sogenannte äußere Geschichte der Kaiserzeit ist
aufgenommen als integrierender Teil der Provinzialverwaltung; was wir
Reichskriege nennen würden, sind gegen das Ausland unter der Kaiserzeit nicht
geführt worden, wenngleich die durch die Arrondierung oder Verteidigung der
Grenzen hervorgerufenen Kämpfe einige Male Verhältnisse annahmen, daß sie als
Kriege zwischen zwei gleichartigen Mächten erscheinen, und der Zusammensturz
der römischen Herrschaft in der Mitte des dritten Jahrhunderts, welcher einige
Dezennien hindurch ihr definitives Ende werden zu sollen schien, aus der an
mehreren Stellen gleichzeitig unglücklich geführten Grenzverteidigung sich
entwickelte. Die große Vorschiebung und Regulierung der Nordgrenze, wie sie
unter Augustus teilweise ausgeführt ward, teilweise mißlang, leitet die
Erzählung ein. Auch sonst sind die Ereignisse auf einem jeden der drei
hauptsächlichsten Schauplätze der Grenzverteidigung, des Rheins, der Donau, des
Euphrat, zusammengefaßt worden. Im übrigen ist die Darstellung nach den
Landschaften geordnet. Im einzelnen fesselndes Detail, Stimmungsschilderungen
und Charakterköpfe hat sie nicht zu bieten; es ist dem Künstler, aber nicht dem
Geschichtschreiber erlaubt, das Antlitz des Arminius zu erfinden. Mit Entsagung
ist dies Buch geschrieben und mit Entsagung möchte es gelesen sein.




KAPITEL I.

Die Nordgrenze Italiens


Die römische Republik hat ihr Gebiet hauptsächlich auf den Seewegen gegen
Westen, Süden und Osten erweitert; nach derjenigen Richtung hin, in welcher
Italien und die von ihm abhängigen beiden Halbinseln im Westen und im Osten mit
dem großen Kontinent Europas zusammenhängen, war dies wenig geschehen. Das
Hinterland Makedoniens gehorchte den Römern nicht und nicht einmal der
nördliche Abhang der Alpen; nur das Hinterland der gallischen Südküste war
durch Caesar zum Reiche gekommen. Bei der Stellung, die das Reich im
allgemeinen einnahm, durfte dies so nicht bleiben; die Beseitigung des trägen
und unsicheren Regiments der Aristokratie mußte vor allem an dieser Stelle sich
geltend machen. Nicht so geradezu wie die Eroberung Britanniens hatte Caesar
die Ausdehnung des römischen Gebiets am Nordabhang der Alpen und am rechten
Ufer des Rheins den Erben seiner Machtstellung aufgetragen; aber der Sache nach
war die letztere Grenzerweiterung bei weitem näher gelegt und notwendiger als
die Unterwerfung der überseeischen Kelten, und man versteht es, daß Augustus
diese unterließ und jene aufnahm. Dieselbe zerfiel in drei große Abschnitte:
die Operationen an der Nordgrenze der griechisch-makedonischen Halbinsel im
Gebiet der mittleren und unteren Donau, in Illyricum; die an der Nordgrenze
Italiens selbst, im oberen Donaugebiet, in Rätien und Noricum; endlich die am
rechten Rheinufer, in Germanien. Meistens selbständig geführt, hängen die
militärisch-politischen Vornahmen in diesen Gebieten doch innerlich zusammen,
und wie sie sämtlich aus der freien Initiative der römischen Regierung
hervorgegangen sind, können sie auch in ihrem Gelingen wie in ihrem teilweisen
Mißlingen nur in ihrer Gesamtheit militärisch und politisch verstanden werden.
Sie werden darum auch mehr im örtlichen als wie zeitlichen Zusammenhang
dargelegt werden; das Gebäude, von dem sie doch nur Teile sind, wird besser in
seiner inneren Geschlossenheit als in der Zeitfolge der Bauten betrachtet.



Das Vorspiel zu dieser großen Gesamtaktion machen die Einrichtungen, welche
Caesar der Sohn, so wie er in Italien und Sizilien freie Hand gewonnen hatte,
an den oberen Küsten des Adriatischen Meeres und im angrenzenden Binnenland
vornahm. In den hundertundfünfzig Jahren, die seit der Gründung Aquileias
verflossen waren, hatte wohl der römische Kaufmann von dort aus sich des
Verkehrs mehr und mehr bemächtigt, aber der Staat unmittelbar nur geringe
Fortschritte gemacht. An den Haupthäfen der dalmatinischen Küste, ebenso auf
der von Aquileia in das Savetal führenden Straße bei Nauportus (Ober-Laibach)
hatten sich ansehnliche Handelsniederlassungen gebildet; Dalmatien, Bosnien,
Istrien und die Krain galten als römisches Gebiet und wenigstens das Küstenland
war in der Tat botmäßig; aber die rechtliche Städtegründung stand noch ebenso
aus wie die Bändigung des unwirtlichen Binnenlandes. Hier aber kam noch ein
anderes Moment hinzu. In dem Kriege zwischen Caesar und Pompeius hatten die
einheimischen Dalmater ebenso entschieden für den letzteren Partei ergriffen
wie die dort ansässigen Römer für Caesar; auch nach der Niederlage des Pompeius
bei Pharsalos und nach der Verdrängung der Pompeianischen Flotte aus den
illyrischen Gewässern setzten die Eingeborenen den Widerstand energisch und
erfolgreich fort. Der tapfere und fähige Publius Vatinius, der früher in diese
Kämpfe mit großem Erfolg eingegriffen hatte, wurde mit einem starken Heere nach
Illyricum gesandt, wie es scheint in dem Jahre vor Caesars Tode und nur als
Vorhut des Hauptheeres, mit welchem der Diktator selbst nachfolgend die eben
damals mächtig emporstrebenden Daker niederzuwerfen und die Verhältnisse im
ganzen Donaugebiet zu ordnen beabsichtigte. Diesen Plan schnitten die Dolche
der Mörder ab; man mußte sich glücklich schätzen, daß die Daker nicht
ihrerseits in Makedonien eindrangen, und Vatinius selbst focht gegen die
Dalmater unglücklich und mit starken Verlusten. Als dann die Republikaner im
Osten rüsteten, ging das illyrische Heer in das des Brutus über und die
Dalmatiner blieben längere Zeit unangefochten. Nach der Niederwerfung der
Republikaner ließ Antonius, dem bei der Teilung des Reiches Makedonien
zugefallen war, im Jahre 715 (39) die unbotmäßigen Dardaner im Nordwesten und
die Parthiner an der Küste (östlich von Durazzo) zu Paaren treiben, wobei der
berühmte Redner Gaius Asinius Pollio die Ehren des Triumphes gewann. In
Illyricum, welches unter Caesar stand, konnte nichts geschehen, solange dieser
seine ganze Macht auf den sizilischen Krieg gegen Sextus Pompeius wenden mußte;
aber nach dessen glücklicher Beendigung warf Caesar selbst sich mit aller Kraft
auf diese Aufgabe. Die kleinen Völkerschaften von Doclea (Cernagora) bis zu den
Japuden (bei Fiume) wurden in dem ersten Feldzug (719 35) zur Botmäßigkeit
zurückgebracht oder jetzt zuerst gebändigt. Es war kein großer Krieg mit
namhaften Feldschlachten, aber die Gebirgskämpfe gegen die tapferen und
verzweifelnden Stämme und das Brechen der festen, zum Teil mit römischen
Maschinen ausgerüsteten Burgen waren keine leichte Aufgabe; in keinem seiner
Kriege hat Caesar in gleichem Grade eigene Energie und persönliche Tapferkeit
entwickelt. Nach der mühsamen Unterwerfung des Japudengebiets marschierte er
noch in demselben Jahre im Tal der Kulpa aufwärts zu deren Mündung in die Save;
die dort gelegene feste Ortschaft Siscia (Sziszek), der Hauptwaffenplatz der
Pannonier, gegen den bisher die Römer noch nie mit Erfolg vorgegangen waren,
ward jetzt besetzt und zum Stützpunkt bestimmt für den Krieg gegen die Daker,
den Caesar demnächst aufzunehmen gedachte. In den beiden folgenden Jahren (720,
721 34, 33) wurden die Dalmater, die seit einer Reihe von Jahren gegen die
Römer in Waffen standen, nach dem Fall ihrer Feste Promona (Promina bei Dernis,
oberhalb Sebenico) zur Unterwerfung gezwungen. Wichtiger aber als diese
Kriegserfolge war das Friedenswerk, das zugleich sich vollzog und zu dessen
Sicherung sie dienen sollten. Ohne Zweifel in diesen Jahren erhielten die
Hafenplätze an der istrischen und dalmatinischen Küste, soweit sie in dem
Machtbereich Caesars lagen, Tergeste (Triest), Pola, Iader (Zara), Salome (bei
Spalato), Narona (an der Narentamündung), nicht minder jenseits der Alpen, auf
der Straße von Aquileia über die Julische Alpe zur Save, Emona (Laibach), durch
den zweiten Julier zum Teil städtische Mauern, sämtlich städtisches Recht. Die
Plätze selbst bestanden wohl alle schon längst als römische Flecken; aber es
war immer von wesentlicher Bedeutung, daß sie jetzt unter die italischen
Gemeinden gleichberechtigt eingereiht wurden.



Der Dakerkrieg sollte folgen; aber der Bürgerkrieg ging zum zweitenmal ihm vor.
Statt nach Illyricum rief er den Herrscher in den Osten; und der große
Entscheidungskampf zwischen Caesar und Antonius warf seine Wellen bis in das
ferne Donaugebiet. Das durch den König Burebista geeinigte und gereinigte Volk
der Daker, jetzt unter dem König Cotiso, sah sich von beiden Gegnern umworben -
Caesar wurde sogar beschuldigt, des Königs Tochter zur Ehe begehrt und ihm
dagegen die Hand seiner fünfjährigen Tochter Julia angetragen zu haben. Daß der
Daker im Hinblick auf die von dem Vater geplante, von dem Sohn durch die
Befestigung Siscias eingeleitete Invasion sich auf Antonius’ Seite schlug, ist
begreiflich; und hätte er ausgeführt, was man in Rom besorgte, wäre er, während
Caesar im Osten focht, vom Norden her in das wehrlose Italien eingedrungen,
oder hätte Antonius nach dem Vorschlag der Daker die Entscheidung statt in
Epirus vielmehr in Makedonien gesucht und dort die dakischen Scharen an sich
gezogen, so wären die Würfel des Kriegsglücks vielleicht anders gefallen. Aber
weder das eine noch das andere geschah; zudem brach eben damals der durch
Burebistas kräftige Hand geschaffene Dakerstaat wieder auseinander; die inneren
Unruhen, vielleicht auch von Norden her die Angriffe der germanischen Bastarner
und der späterhin Dakien nach allen Richtungen umklammernden sarmatischen
Stämme, verhinderten die Daker, in den auch über ihre Zukunft entscheidenden
römischen Bürgerkrieg einzugreifen.



Unmittelbar nachdem die Entscheidung in diesem gefallen war, wandte sich Caesar
zu der Regulierung der Verhältnisse an der unteren Donau. Indes da teils die
Daker selbst nicht mehr so wie früher zu fürchten waren, teils Caesar jetzt
nicht mehr bloß über Illyricum, sondern über die ganze griechisch-makedonische
Halbinsel gebot, wurde zunächst diese die Basis der römischen Operationen.
Vergegenwärtigen wir uns die Völker und die Herrschaftsverhältnisse; die
Augustus dort vorfand.



Makedonien war seit Jahrhunderten römische Provinz. Als solche reichte es nicht
hinaus nördlich über Stobi und östlich über das Rhodopegebirge; aber der
Machtbereich Roms erstreckte sich weit über die eigentliche Landesgrenze,
obwohl in schwankendem Umfang und ohne feste Form. Ungefähr scheinen die Römer
damals bis zum Haemus (Balkan) die Vormacht gehabt zu haben, während das Gebiet
jenseits des Balkan bis zur Donau wohl einmal von römischen Truppen betreten,
aber keineswegs von Rom abhängig war ^1. Jenseits des Rhodopegebirges waren die
Makedonien benachbarten thrakischen Dynasten, namentlich die der Odrysen, denen
der größte Teil der Südküste und ein Teil der Küste des Schwarzen Meeres
botmäßig war, durch die Expedition des Lucullus unter römische Schutzherrschaft
gekommen, während die Bewohner der mehr binnenländischen Gebiete, namentlich
die Besser an der oberen Mariza Untertanen wohl hießen, aber nicht waren und
ihre Einfälle in das befriedete Gebiet sowie die Vergeltungszüge in das ihrige
stetig fortgingen. So hatte um das Jahr 694 (60) der leibliche Vater des
Augustus, Gaius Octavius, und im Jahre 711 (43) während der Vorbereitungen zu
dem Kriege gegen die Triumvirn Marcus Brutus gegen sie gestritten. Eine andere
thrakische Völkerschaft, die Dentheleten (in der Gegend von Sofia), hatten noch
in Ciceros Zeit bei einem Einfall in Makedonien Miene gemacht, dessen
Hauptstadt Thessalonike zu belagern. Mit den Dardanern, den westlichen Nachbarn
der Thraker, einem Zweig der illyrischen Völkerfamilie, welche das südliche
Serbien und den Distrikt Prisrend bewohnten, hatte der Amtsvorgänger des
Lucullus, Curio, mit Erfolg und ein Dezennium später Ciceros Kollege im
Konsulat, Gaius Antonius, im Jahre 692 (62) unglücklich gefochten. Unterhalb
des dardanischen Gebiets, unmittelbar an der Donau, saßen wieder thrakische
Stämme, die einstmals mächtigen, jetzt herabgekommenen Triballer im Tal des
Oescus (in der Gegend von Plewna), weiterhin an beiden Ufern der Donau bis zur
Mündung Daker, oder wie sie am rechten Donauufer mit dem alten, auch den
asiatischen Stammgenossen gebliebenen Volksnamen gewöhnlich genannt wurden,
Myser oder Möser, wahrscheinlich zu Burebistas Zeit ein Teil seines Reiches,
jetzt wieder in verschiedene Fürstentümer zersplittert. Die mächtigste
Völkerschaft aber zwischen Balkan und Donau waren damals die Bastarner. Wir
sind diesem tapferen und zahlreichen Stamm, dem östlichsten Zweig der großen
germanischen Sippe, schon mehrfach begegnet. Eigentlich ansässig hinter den
transdanuvianischen Dakern jenseits der Gebirge, die Siebenbürgen von der
Moldau scheiden, an den Donaumündungen und in dem weiten Gebiet von da zum
Dnjestr, befanden sie sich selber außerhalb des römischen Bereichs; aber
vorzugsweise aus ihnen hatte sowohl König Philipp von Makedonien wie König
Mithradates von Pontus seine Heere gebildet und in dieser Weise hatten die
Römer schon früher oft mit ihnen gestritten. Jetzt hatten sie in großen Massen
die Donau überschritten und sich nördlich vom Haemus festgesetzt; insofern der
dakische Krieg, wie ihn Caesar der Vater und dann der Sohn geplant hatten, ohne
Zweifel der Gewinnung des rechten Ufers der unteren Donau galt, war er nicht
minder gegen sie gerichtet wie gegen die rechtsufrigen dakischen Möser. Die
griechischen Küstenstädte in dem Barbarenland Odessos (bei Varna), Tomis,
Istropolis, schwer bedrängt durch dies Völkergewoge, waren hier wie überall die
geborenen Klienten der Römer.



——————————————————————————-



^1 Dies sagt ausdrücklich Dio (51, 23) zum Jahre 725 (29): τέος μέν ούν ταύτ
εποίουν (d. h. solange die Bastarner nur die Triballer - bei Oescus in
Niedermösien - und die Dardaner in Obermösien angriffen), ουδέν σφίσι πράγμα
πρός τούς Ρωμαίους ήν. Επεί δέ τόν τε Αίμον υπερέβεσαν καί τήν Θράκην τήν
Δενθελήτων ένσπονδον αυτοίς ούσαν κατέδραμον κ. τ. λ. Die Bundesgenossen in
Mösien, von denen Dio 38, 10 spricht, sind die Küstenstädte.



——————————————————————————-



Zur Zeit der Diktatur Caesars, als Burebista auf der Höhe seiner Macht stand,
hatten die Daker an der Küste bis hinab nach Apollonia jenen fürchterlichen
Verheerungszug ausgeführt, dessen Spuren noch nach anderthalb Jahrhunderten
nicht verwischt waren. Es mag wohl zunächst dieser Einfall gewesen sein,
welcher Caesar den Vater bestimmte, den Dakerkrieg zu unternehmen; und nachdem
der Sohn jetzt auch über Makedonien gebot, mußte er allerdings sich
verpflichtet fühlen, eben hier sofort und energisch einzugreifen. Die
Niederlage, die Ciceros Kollege Antonius bei Istropolis durch die Bastarner
erlitten hatte, darf als ein Beweis dafür genommen werden, daß diese Griechen
wieder einmal der Hilfe der Römer bedurften.



In der Tat wurde bald nach der Schlacht bei Actium (725 29) Marcus Licinius
Crassus, der Enkel des bei Karrhä gefallenen, von Caesar als Statthalter nach
Makedonien gesandt und beauftragt, den zweimal verhinderten Feldzug nun
auszuführen. Die Bastarner, welche eben damals in Thrakien eingefallen waren,
fügten sich ohne Widerstand, als Crassus sie auffordern ließ, das römische
Gebiet zu verlassen; aber ihr Rückzug genügte dem Römer nicht. Er überschritt
seinerseits den Haemus ^2, schlug am Einfluß des Cibrus (Tzibritza) in die
Donau die Feinde, deren König Deldo auf der Wahlstatt blieb, und nahm, was aus
der Schlacht in eine nahe Festung entkommen war, mit Hilfe eines zu den Römern
haltenden Dakerfürsten gefangen. Ohne weiteren Widerstand zu leisten, unterwarf
sich dem Überwinder der Bastarner das gesamte mösische Gebiet. Diese kamen im
nächsten Jahr wieder, um die erlittene Niederlage wettzumachen; aber sie
unterlagen abermals und mit ihnen, was von den mösischen Stämmen wieder zu den
Waffen gegriffen hatte. Damit waren diese Feinde von dem rechten Donauufer ein
für allemal ausgewiesen und dieses vollständig der römischen Herrschaft
unterworfen. Zugleich wurden die noch nicht botmäßigen Thraker gebändigt, den
Bessern das nationale Heiligtum des Dionysos genommen und die Verwaltung
desselben den Fürsten der Odrysen übertragen, welche überhaupt seitdem unter
dem Schutz der römischen Obergewalt die Oberherrlichkeit über die thrakischen
Völkerschaften südlich vom Haemus führten oder doch führen sollten. Unter
seinen Schutz wurden ferner die griechischen Küstenstädte am Schwarzen Meere
gestellt und auch das übrige eroberte Gebiet verschiedenen Lehnsfürsten
zugeteilt, auf die somit zunächst der Schutz der Reichsgrenze überging ^3;
eigene Legionen hatte Rom für diese fernen Landschaften nicht übrig. Makedonien
wurde dadurch zur Binnenprovinz, die der militärischen Verwaltung nicht ferner
bedurfte. Das Ziel, das bei jenen dakischen Kriegsplänen ins Auge gefaßt worden
war, war erreicht.



————————————————————————————



^2 Wenn Dio sagt (51, 23): τήν Σεγετικήν κακουμένην προσεποιήσατο καί ες τήν
Μυσίδα ενέβαλε, so kann jene Stadt wohl nur Serdica sein, das heutige Sofia, am
oberen Oescus, der Schlüssel für das mösische Land.



^3 Nach dem Feldzug des Crassus ist das eroberte Land wahrscheinlich in der
Weise organisiert worden, daß die Küste zum Thrakischen Reich kam, wie dies G.
Zippel (Die römische Herrschaft in Illyricum bis auf Augustus. Leipzig 1877, S.
243) dargetan hat, der westliche Teil aber, ähnlich wie Thrakien den
einheimischen Fürsten zu Lehen gegeben ward, an deren eines Stelle der noch
unter Tiberius fungierende praefectus civitatium Moesiae et Triballiae (CIL V,
1838) getreten sein muß. Die übliche Annahme, daß Mösien anfänglich mit
Illyricum verbunden gewesen sei, ruht nur darauf, daß dasselbe bei der
Aufzählung der im Jahre 727 (27) zwischen Kaiser und Senat geteilten Provinzen
bei Dio 53, 12 nicht genannt werde und also in “Dalmatien”
enthalten sei. Aber auf die Lehnsstaaten und die prokuratorischen Provinzen
erstreckt sich diese Aufzählung überhaupt nicht und insofern ist bei jener
Annahme alles in Ordnung. Dagegen sprechen gegen die gewöhnliche Auffassung
schwerwiegende Argumente. Wäre Mösien ursprünglich ein Teil der Provinz
Illyricum gewesen, so hätte es diesen Namen behalten; denn bei Teilung der
Provinz pflegt der Name zu bleiben und nur ein Determinativ hinzuzutreten. Die
Benennung Illyricum aber, die Dio ohne Zweifel a. a. O. wiedergibt, hat sich in
dieser Verbindung immer beschränkt auf das obere (Dalmatien) und das untere
(Pannonien). Ferner bleibt, wenn Mösien ein Teil von Illyricum war, für jenen
Präfekten von Mösien und Triballien, resp. seinen königlichen Vorgänger kein
Raum. Endlich ist es wenig wahrscheinlich, daß im Jahre 727 (27) einem einzigen
senatorischen Statthalter ein Kommando von dieser Ausdehnung und Wichtigkeit
anvertraut worden ist. Dagegen erklärt sich alles einfach, wenn nach dem Kriege
des Crassus in Mösien kleine Klientelstaaten entstanden; diese standen als
solche von Haus aus unter dem Kaiser, und da bei deren sukzessiver Einziehung
und Umwandlung in eine Statthalterschaft der Senat nicht mitwirkte, konnte sie
leicht in den Annalen ausfallen. Vollzogen hat sie sich in oder vor dem Jahre
743 (11), da der damals den Krieg gegen die Thraker führende Statthalter L.
Calpurnius Piso, dem Dio 54, 34 irrig die Provinz Pamphylien beilegt, als
Provinz nur Pannonien oder Mösien gehabt haben kann und da in Pannonien damals
Tiberius als Legat fungierte, für ihn nur Mösien übrig bleibt. Im Jahre 6 n.
Chr. erscheint sicher ein kaiserlicher Statthalter von Mösien.



————————————————————————————



Allerdings war dieses Ziel nur ein vorläufiges. Aber bevor Augustus die
definitive Regulierung der Nordgrenze in die Hand nahm, wandte er sich zu der
Reorganisation der schon zum Reiche gehörigen Landschaften; über ein Dezennium
verging mit der Ordnung der Dinge in Spanien, Gallien, Asien, Syrien. Wie er
dann, als dort das Nötige geschehen war, das umfassende Werk angriff, soll nun
erzählt werden.



Italien, das über drei Weltteile gebot, war, wie gesagt, noch keineswegs
unbedingt Herr im eigenen Hause. Die Alpen, die es gegen Norden beschirmen,
waren in ihrer ganzen Ausdehnung von einem Meer zum andern angefüllt mit
kleinen, wenig zivilisierten Völkerschaften illyrischer, rätischer, keltischer
Nationalität, deren Gebiete zum Teil hart angrenzten an die der großen Städte
der Transpadana - so das der Trumpiliner (Val Trompia) an die Stadt Brixia, das
der Camunner (Val Camonica, oberhalb des Lago d’Iseo) an die Stadt Bergomum,
das der Salasser (Val d’Aosta) an Eporedia (Ivrea), und die keineswegs
friedliche Nachbarschaft pflogen. Oft genug überwunden und als besiegt auf dem
Kapitol proklamiert, plünderten diese Stämme, allen Lorbeeren der vornehmen
Triumphatoren zum Trotz, fortwährend die Bauern und die Kaufleute Oberitaliens.
Ernstlich zu steuern war dem Unwesen nicht, solange die Regierung sich nicht
entschloß, die Alpenhöhen zu überschreiten und auch den nördlichen Abhang in
ihre Gewalt zu bringen; denn ohne Zweifel strömten beständig zahlreiche dieser
Raubgesellen über die Berge herüber, um das reiche Nachbarland zu
brandschatzen. Auch nach Gallien hin war noch in gleicher Weise zu tun; die
Völkerschaften im oberen Rhonethal (Wallis und Waadt) waren zwar von Caesar
unterworfen worden, aber sind auch unter denen genannt, die den Feldherren
seines Sohnes zu schaffen machten. Andererseits klagten die friedlichen
gallischen Grenzdistrikte über die stetigen Einfälle der Räter. Eine
Geschichtserzählung leiden und fordern die zahlreichen Expeditionen nicht,
welche Augustus dieser Mißstände halber veranstaltet hat; in den
Triumphalfasten sind sie nicht verzeichnet und gehören auch nicht hinein, aber
sie gaben Italien zum ersten Mal Befriedung des Nordens. Erwähnt mögen werden
die Niederwerfung der oben erwähnten Camunner im Jahre 738 (16) durch den
Statthalter von Illyricum und die gewisser ligurischer Völkerschaften in der
Gegend von Nizza im Jahre 740 (14), weil sie zeigen, wie noch um die Mitte der
augustischen Zeit diese unbotmäßigen Stämme unmittelbar auf Italien drückten.
Wenn der Kaiser späterhin in dem Gesamtbericht über seine Reichsverwaltung
erklärte, daß gegen keine dieser kleinen Völkerschaften von ihm zu Unrecht
Gewalt gebraucht worden sei, so wird dies dahin zu verstehen sein, daß ihnen
Gebietsabtretungen und Sitzwechsel angesonnen wurden und sie sich dagegen zur
Wehr setzten; nur der unter König Cottius von Segusio (Susa) vereinigte kleine
Gauverband fügte sich ohne Kampf in die neue Ordnung.



Der Schauplatz dieser Kämpfe waren die südlichen Abhänge und die Täler der
Alpen. Es folgte die Festsetzung auf dem Nordabhang der Gebirge und in dem
nördlichen Vorlande im Jahre 739 (15). Die beiden dem kaiserlichen Hause
zugezählten Stiefsöhne Augusts, Tiberius, der spätere Kaiser, und sein Bruder
Drusus, wurden damit in die ihnen bestimmte Feldherrnlaufbahn eingeführt - es
waren sehr sichere und sehr dankbare Lorbeeren, die ihnen in Aussicht gestellt
wurden. Von Italien aus das Tal der Etsch hinauf drang Drusus in die rätischen
Berge ein und erfocht hier einen ersten Sieg; für das weitere Vordringen
reichte ihm der Bruder, damals Statthalter Galliens, vom helvetischen Gebiet
aus die Hand; auf dem Bodensee selbst schlugen die römischen Trieren die Boote
der Vindeliker; an dem Kaisertag, dem 1. August 739 (15), wurde in der Umgegend
der Donauquellen die letzte Schlacht geschlagen, durch die Rätien und das
Vindelikerland, das heißt Tirol, die Ostschweiz und Bayern, fortan Bestandteile
des Römischen Reiches wurden. Kaiser Augustus selbst war nach Gallien gegangen,
um den Krieg und die Einrichtung der neuen Provinz zu überwachen. Da wo die
Alpen am Golf von Genua endigen, auf der Höhe oberhalb Monaco, wurde einige
Jahre darauf von dem dankbaren Italien dem Kaiser Augustus ein weit in das
Tyrrhenische Meer hinausschauendes, noch heute nicht ganz verschwundenes
Denkmal dafür errichtet, daß unter seinem Regiment die Alpenvölker alle vom
oberen zum unteren Meer - ihrer sechsundvierzig zählt die Inschrift auf - in
die Gewalt des römischen Volkes gebracht worden waren. Es war nicht mehr als
die einfache Wahrheit, und dieser Krieg das, was der Krieg sein soll, der
Schirmer und der Bürge des Friedens.



Schwieriger wohl als die eigentliche Kriegsarbeit war die Organisation des
neuen Gebietes; insbesondere auch deshalb, weil die inneren politischen
Verhältnisse hier zum Teil recht störend eingriffen. Da nach der Lage der Dinge
das militärische Schwergewicht nicht in Italien liegen durfte, so mußte die
Regierung darauf bedacht sein, die großen Militärkommandos aus der
unmittelbaren Nähe Italiens möglichst zu entfernen; ja es hat wohl bei der
Besetzung Rätiens selbst das Bestreben mitgewirkt, das Kommando, welches
wahrscheinlich bis dahin in Oberitalien selbst nicht hatte entbehrt werden
können, definitiv von dort wegzulegen, wie es dann auch zur Ausführung kam. Was
man zunächst erwarten sollte, daß für die in dem neugewonnenen Gebiet
unentbehrlichen militärischen Aufstellungen ein großer Mittelpunkt am
Nordabhang der Alpen geschaffen worden wäre, davon geschah das gerade
Gegenteil. Es wurde zwischen Italien einer- und den großen Rhein- und
Donaukommandos andererseits ein Gürtel kleinerer Statthalterschaften gezogen,
die nicht bloß alle vom Kaiser, sondern auch durchaus mit dem Senat nicht
angehörigen Männern besetzt wurden. Italien und die südgallische Provinz wurden
geschieden durch die drei kleinen Militärdistrikte der Seealpen (Departement
der Seealpen und Provinz Cuneo), der Kottischen mit der Hauptstadt Segusio
(Susa) und wahrscheinlich der Graischen (Ostsavoyen), unter denen der zweite,
von dem schon genannten Gaufürsten Cottius und seinen Nachkommen eine Zeitlang
in den Formen der Klientel verwaltete ^4 am meisten bedeutete, die aber alle
eine gewisse Militärgewalt besaßen und deren nächste Bestimmung war, in dem
betreffenden Gebiet und vor allem auf den wichtigen, dasselbe durchschneidenden
Reichsstraßen die öffentliche Sicherheit zu erhalten. Das obere Rhonetal
dagegen, also das Wallis, und das neu eroberte Rätien wurden einem nicht im
Rang, aber wohl an Macht höher stehenden Befehlhaber untergeben; ein relativ
ansehnliches Korps war hier nun einmal unumgänglich erforderlich. Indes wurde,
um dasselbe möglichst verringern zu können, Rätien durch Entfernung seiner
Bewohner im großen Maßstab entvölkert. Den Ring schloß die ähnlich organisierte
Provinz Noricum, den größten Teil des heutigen deutschen Osterreich umfassend.
Diese weite und fruchtbare Landschaft hatte sich ohne wesentlichen Widerstand
der römischen Herrschaft unterworfen, wahrscheinlich in der Form, daß hier
zunächst ein abhängiges Fürstenrum entstand, bald aber der König dem
kaiserlichen Prokurator wich, von dem er ohnehin sich nicht wesentlich
unterschied. Von den Rhein- und Donaulegionen erhielten allerdings einige ihre
Standlager in der unmittelbaren Nähe, einerseits der rätischen Grenze bei
Vindonissa, andererseits der norischen bei Poetovio, offenbar, um auf die
Nachbarprovinz zu drücken; aber Armeen ersten Ranges mit Legionen unter
senatorischen Generalen gab es in jenem Zwischenbereich so wenig wie
senatorische Statthalter. Das Mißtrauen gegen das neben dem Kaiser den Staat
regierende Kollegium findet in dieser Einrichtung einen sehr drastischen
Ausdruck.



—————————————————————-



^4 Der offizielle Titel des Cottius war nicht König, wie der seines Vaters
Donnus, sondern “Gauverbandsvorstand” (praefectus civitatium), wie
er auf dem noch stehenden, im Jahre 745/46 (9/8) von ihm zu Ehren des Augustus
errichteten Bogen von Susa genannt wird. Aber die Stellung war ohne Zweifel
lebenslänglich und, unter Vorbehalt der Bestätigung des Lehnsherrn, auch
erblich, also insofern der Verband allerdings ein Fürstentum, wie er auch
gewöhnlich heißt.



—————————————————————-



Nächst der Befriedung Italiens war der Hauptzweck dieser Organisation die
Sicherung seiner Kommunikationen mit dem Norden, die für den Handelsverkehr von
nicht minder einschneidender Bedeutung war wie in militärischer Beziehung. Mit
besonderer Energie griff Augustus diese Aufgabe an und es ist wohl verdient,
daß in den Namen Aosta und Augsburg, vielleicht auch in dem der Julischen Alpen
der seinige noch heute fortlebt. Die alte Küstenstraße, die Augustus von der
ligurischen Küste durch Gallien und Spanien bis an den Atlantischen Ozean teils
erneuerte, teils herstellte, hat nur Handelszwecken dienen können. Auch die
Straße über die Kottische Alpe, schon durch Pompeius eröffnet, ist unter
Augustus durch den schon erwähnten Fürsten von Susa ausgebaut und nach ihm
benannt worden; ebenfalls eine Handelsstraße, verknüpft sie Italien über Turin
und Susa mit der Handelshauptstadt Südgalliens Arelate. Aber die eigentliche
Militärlinie, die unmittelbare Verbindung zwischen Italien und den Rheinlagern
führt durch das Tal der Dora Baltea aus Italien teils nach der Hauptstadt
Galliens, Lyon, teils nach dem Rhein. Hatte die Republik sich darauf
beschränkt, den Eingang jenes Tals durch die Anlegung von Eporedia (Ivrea) in
ihre Gewalt zu bringen, so nahm Augustus dasselbe ganz in Besitz in der Weise,
daß er dessen Bewohner, die immer noch unruhigen und schon während des
dalmatinischen Krieges von ihm bekämpften Salasser, nicht bloß unterwarf,
sondern geradezu austilgte - ihrer 36000, darunter 8000 streitbare Männer,
wurden auf dem Markt von Eporedia unter dem Hammer in die Sklaverei verkauft
und den Käufern auferlegt, binnen zwanzig Jahre keinem derselben die Freiheit
zu gewähren. Das Feldlager selbst, von dem aus sein Feldherr Varro Murena im
Jahre 729 (25) sie schließlich aufs Haupt geschlagen hatte, wurde die Festung,
welche, besetzt mit 3000 der Kaisergarde entnommenen Ansiedlern, die
Verbindungen sichern sollte, die Stadt Augusta Praetoria, das heutige Aosta,
deren damals errichtete Mauern und Tore noch heute stehen. Sie beherrschte
später zwei Alpenstraßen, sowohl die über die Grafische Alpe oder den Kleinen
St. Bernhard an der oberen Isère und der Rhone nach Lyon führende wie die,
welche über die Pöninische Alpe, den Großen St. Bernhard, zum Rhonetal und zum
Genfer See und von da in die Täler der Aare und des Rheins lief. Aber für die
erste dieser Straßen ist die Stadt angelegt worden, da sie ursprünglich nur
nach Osten und Westen führende Tore gehabt hat, und es konnte dies auch nicht
anders sein, da die Festung ein Dezennium vor der Besetzung Rätiens gebaut
ward, auch in jenen Jahren die spätere Organisation der Rheinlager noch nicht
bestand und die direkte Verbindung der Hauptstädte Italiens und Galliens
durchaus in erster Reihe stand. In der Richtung auf die Donau zu ist der Anlage
von Emona an der oberen Save auf der alten Handelsstraße von Aquileia über die
Julische Alpe in das pannonische Gebiet schon gedacht worden; diese Straße war
zugleich die Hauptader der militärischen Verbindung von Italien mit dem
Donaugebiet. Mit der Eroberung Rätiens endlich verband sich die Eröffnung der
Straße, welche von der letzten italischen Stadt Tridentum (Trient) das Etschtal
hinauf zu der im Lande der Vindeliker neu angelegten Augusta, dem heutigen
Augsburg, und weiter zur oberen Donau führte. Als dann der Sohn des Feldherrn,
der dieses Gebiet zuerst aufgeschlossen hatte, zur Regierung gelangte, ist
dieser Straße der Name der Claudischen beigelegt worden ^5. Sie stellte
zwischen Rätien und Italien die militärisch unentbehrliche Verbindung her;
indes hat sie in Folge der relativ geringen Bedeutung der rätischen Armee und
wohl auch in Folge der schwierigeren Kommunikation niemals die Bedeutung gehabt
wie die Straße von Aosta.



———————————————————————————-



^5 Wir kennen diese Straße nur in der Gestalt, die der Sohn des Erbauers,
Kaiser Claudius, ihr gab; ursprünglich kann sie natürlich nicht via Claudia
Augusta geheißen haben, sondern nur via Augusta, und schwerlich als ihr
Endpunkt in Italien Altinum, ungefähr das heutige Venedig, betrachtet worden
sein, da unter Augustus noch alle Reichsstraßen nach Rom führten. Daß die
Straße auch durch das obere Etschtal lief, ist erwiesen durch den bei Meran
gefundenen Meilenstein (CIL V 8003); daß sie an die Donau führte, ist bezeugt,
die Verbindung dieses Straßenbaus mit der Anlage von Augusta Vindelicum, wenn
dies auch zunächst nur Marktflecken (forum) war, mehr als wahrscheinlich (CIL
III, p. 711); auf welchem Wege von Meran aus Augsburg und die Donau erreicht
wurden, wissen wir nicht. Späterhin ist die Straße dahin korrigiert worden, daß
sie bei Bozen die Etsch verläßt und das Eisacktal hinauf über den Brenner nach
Augsburg führt.



———————————————————————————-



Die Alpenpässe und der Nordabhang der Alpen waren somit in gesichertem
römischen Besitz. Jenseits der Alpen erstreckte sich östlich vom Rhein das
germanische Land, südwärts der Donau das der Pannonier und der Möser. Auch hier
wurde kurz nach der Besetzung Rätiens, und ziemlich gleichzeitig nach beiden
Seiten hin, die Offensive ergriffen. Betrachten wir zunächst die Vorgänge an
der Donau.



Das Donaugebiet, allem Anschein nach bis zum Jahre 727 (27) mit Oberitalien
zusammen verwaltet, wurde damals bei der Reorganisation des Reiches ein
selbständiger Verwaltungsbezirk Illyricum unter eigenem Statthalter. Er bestand
aus Dalmatien mit seinem Hinterland bis zum Drin, während die Küste weiter
südwärts seit langem zur Statthalterschaft Makedonien gehörte, und den
römischen Besitzungen im Lande der Pannonier an der Save. Das Gebiet zwischen
dem Haemus und der Donau bis zum Schwarzen Meer, welches kurz zuvor Crassus in
Reichsabhängigkeit gebracht hatte, sowie nicht minder Noricum und Rätien
standen im Klientelverhältnis zu Rom, gehörten also zwar nicht zu diesem
Sprengel, aber hingen doch zunächst von dem Statthalter Illyricums ab. Auch das
noch keineswegs beruhigte Thrakien südlich vom Haemus fiel militärisch in
denselben Bereich. Es ist eine bis in späte Zeit bestehende Fortwirkung dieser
ursprünglichen Organisation gewesen, daß das ganze Donaugebiet von Rätien bis
Mösien als ein Zollbezirk unter dem Namen Illyricum im weiteren Sinne
zusammengefaßt worden ist. Legionen standen nur in dem eigentlichen Illyricum,
in den übrigen Distrikten wahrscheinlich gar keine Reichstruppen, höchstens
kleinere Detachements; das Oberkommando führte der aus dem Senat hervorgehende
Prokonsul der neuen Provinz, während die Soldaten und die Offiziere
selbstverständlich kaiserlich waren. Es zeugt von dem ernsten Charakter der
nach der Eroberung Rätiens beginnenden Offensive, daß zunächst der
Nebenherrscher Agrippa das Kommando im Donaugebiet übernahm, dem der Prokonsul
von Illyricum von Rechts wegen sich unterzuordnen hatte, und dann, als Agrippas
plötzlicher Tod im Frühjahr 742 (12) diese Kombination scheitern machte, im
Jahre darauf Illyricum in kaiserliche Verwaltung überging, also die
kaiserlichen Feldherren hier das Oberkommando erhielten. Bald bildeten sich
hier drei militärische Mittelpunkte, welche dann auch die administrative
Dreiteilung des Donaugebiets herbeiführten. Die kleinen Fürstentümer in dem von
Crassus eroberten Gebiet machten der Provinz Mösien Platz, deren Statthalter
fortan in dem heutigen Serbien und Bulgarien die Grenzwacht hielt gegen Daker
und Bastarner. In der bisherigen Provinz Illyricum wurde ein Teil der Legionen
an der Kerka und der Cettina postiert, um die immer noch schwierigen Dalmater
im Zaum zu halten. Die Hauptmacht stand in Pannonien an der damaligen
Reichsgrenze, der Save. Chronologisch genau läßt sich diese Dislokation der
Legionen und Organisation der Provinzen nicht fixieren; wahrscheinlich haben
die gleichzeitig geführten ernsthaften Kriege gegen die Pannonier und die
Thraker, von denen wir gleich zu berichten haben werden, zunächst dazu geführt,
die Statthalterschaft von Mösien einzurichten, und haben erst einige Zeit
nachher die dalmatischen Legionen und die an der Save eigene Oberbefehlshaber
erhalten.



Wie die Expeditionen gegen die Pannonier und die Germanen gleichsam eine
Wiederholung des rätischen Feldzugs in erweitertem Maßstab sind, so waren auch
die Führer, welche mit dem Titel kaiserlicher Legaten an die Spitze gestellt
wurden, dieselben; wieder die beiden Prinzen des kaiserlichen Hauses, Tiberius,
der an Agrippas Stelle das Kommando in Illyricum übernahm, und Drusus, der an
den Rhein ging, beide jetzt nicht mehr unerprobte Jünglinge, sondern Männer in
der Blüte ihrer Jahre und schwerer Arbeit wohl gewachsen.



An nächsten Anlässen für die Kriegführung fehlte es in der Donaugegend nicht.
Raubgesindel aus Pannonien und selbst aus dem friedlichen Noricum plünderte im
Jahre 738 (16) bis nach Istrien hinein. Zwei Jahre darauf ergriffen die
illyrischen Provinzialen gegen ihre Herren die Waffen und obwohl sie dann, als
Agrippa im Herbst des Jahres 741 (13) das Kommando übernahm, ohne Widerstand zu
leisten zum Gehorsam zurückkehrten, sollen doch unmittelbar nach seinem Tode
die Unruhen aufs neue begonnen haben. Wir vermögen nicht zu sagen, wieweit
diese römischen Erzählungen der Wahrheit entsprechen; der eigentliche Grund und
Zweck dieses Krieges war gewiß die durch die allgemeine politische Lage
geforderte Vorschiebung der römischen Grenze. Über die drei Kampagnen des
Tiberius in Pannonien 742 bis 744 (12-10) sind wir sehr unvollkommen
unterrichtet. Als Ergebnis derselben wurde von der Regierung die Feststellung
der Donaugrenze für die Provinz Illyricum angegeben. Daß diese seitdem in ihrem
ganzen Laufe als die Grenze des römischen Gebiets angesehen wurde, ist ohne
Zweifel richtig, aber eine eigentliche Unterwerfung oder gar eine Besetzung
dieses ganzen weiten Gebiets ist damals keineswegs erfolgt. Hauptsächlichen
Widerstand gegen Tiberius leisteten die schon früher für römisch erklärten
Völkerschaften, insbesondere die Dalmater; unter den damals zuerst effektiv
unterworfenen ist die namhafteste die der pannonischen Breuker an der unteren
Save. Schwerlich haben die römischen Heere während dieser Feldzüge die Drau
auch nur überschritten, auf keinen Fall ihre Standlager an die Donau verlegt.
Das Gebiet zwischen Save und Drau wurde allerdings besetzt und das
Hauptquartier der illyrischen Nordarmee von Siscia an der Save nach Poetovio
(Pettau) an der mittleren Drau verlegt, während in dem vor kurzem besetzten
norischen Gebiet die römischen Besatzungen bis an die Donau bei Carnuntum
reichten (Petronell bei Wien), damals die letzte norische Stadt gegen Osten.
Das weite und große Gebiet zwischen der Drau und der Donau, das heutige
westliche Ungarn, ist allem Anschein nach damals nicht einmal militärisch
besetzt worden. Es entsprach dies dem Gesamtplan der begonnenen Offensive; man
suchte die Fühlung mit dem gallischen Heer, und für die neue Reichsgrenze im
Nordosten war der natürliche Stützpunkt nicht Ofen, sondern Wien.



Gewissermaßen eine Ergänzung zu dieser pannonischen Expedition des Tiberius
bildet diejenige, welche gleichzeitig gegen die Thraker von Lucius Piso
unternommen ward, vielleicht dem ersten eigenen Statthalter, den Mösien gehabt
hat. Die beiden großen benachbarten Nationen, die Illyriker und die Thraker,
von denen in einem späteren Abschnitt eingehender gehandelt werden wird,
standen damals gleichmäßig zur Unterwerfung. Die Völkerschaften des inneren
Thrakiens erwiesen sich noch störriger als die Illyriker und den von Rom ihnen
gesetzten Königen wenig botmäßig; im Jahre 738 (16) mußte ein römisches Heer
dort einrücken und den Fürsten gegen die Besser zu Hilfe kommen. Wenn wir
genauere Berichte über die dort wie hier in den Jahren 741 bis 743 (13-11)
geführten Kämpfe hätten, würde das gleichzeitige Handeln der Thraker und der
Illyriker vielleicht als gemeinschaftliches erscheinen. Gewiß ist es, daß die
Masse der Thrakerstämme südlich vom Haemus und vermutlich auch die in Mösien
sitzenden sich an diesem Nationalkrieg beteiligten, und daß die Gegenwehr der
Thraker nicht minder hartnäckig war als die der Illyriker. Es war für sie
zugleich ein Religionskrieg; das den Bessern genommene und den römisch
gesinnten Odrysenfürsten überwiesene Dionysosheiligtum ^6 war nicht vergessen;
ein Priester dieses Dionysos stand an der Spitze der Insurrektion und sie
richtete sich zunächst eben gegen jene Odrysenfürsten. Der eine derselben wurde
gefangen und getötet, der andere verjagt; die zum Teil nach römischem Muster
bewaffneten und disziplinierten Insurgenten siegten indem ersten Treffen über
Piso und drangen vor bis nach Makedonien und in den Thrakischen Chersones; man
fürchtete für Asien. Indes die römische Zucht behielt doch schließlich das
Übergewicht auch über diese tapferen Gegner; in mehreren Feldzügen wurde Piso
des Widerstandes Herr, und das entweder schon bei dieser Gelegenheit oder bald
nachher auf dem “thrakischen Ufer” eingerichtete Kommando von
Mösien brach den Zusammenhang der dakisch-thrakischen Völkerschaften, indem es
die Stämme am linken Ufer der Donau und die verwandten südlich vom Haemus
voneinander schied, und sicherte dauernd die römische Herrschaft im Gebiet der
unteren Donau.



—————————————————————————-



^6 Die Örtlichkeit, “in welcher die Besser den Gott Dionysos
verehren” und die Crassus ihnen nahm und den Odrysen gab (Dio 51, 25),
ist gewiß derselbe Liberi patris lucus, in welchem Alexander opferte und der
Vater des Augustus, cum per secreta Thraciae exercitum duceret, das Orakel
wegen seines Sohnes befragte (Suet. Aug. 94) und das schon Herodot (2, 111;
vgl. Eur. Hek. 1267) als unter Obhut der Besser stehendes Orakelheiligtum
erwähnt. Gewiß ist es nordwärts der Rhodope zu suchen; wiedergefunden ist es
noch nicht.



—————————————————————————-



Näher noch als von den Pannoniern und den Thrakern ward es den Römern von den
Germanen gelegt, daß der damalige Zustand der Dinge auf die Dauer nicht bleiben
könne. Die Reichsgrenze war seit Caesar der Rhein, vom Bodensee bis zu seiner
Mündung. Eine Völkerscheide war er nicht, da schon von alters her im Nordosten
Galliens die Kelten sich vielfach mit Deutschen gemischt hatten, die Treuerer
und die Nervier Germanen wenigstens gern gewesen wären, am mittleren Rhein
Caesar selbst die Reste der Scharen des Ariovistus, Triboker (im Elsaß),
Nemeter (um Speyer), Vangionen (um Worms) seßhaft gemacht hatte. Freilich
hielten diese linksrheinischen Deutschen fester zu der römischen Herrschaft als
die keltischen Gaue und nicht sie haben den Landsleuten auf dem rechten Ufer
die Pforten Galliens geöffnet. Aber diese, seit langem der Plunderzüge über den
Fluß gewohnt und der mehrfach halb geglückten Versuche, dort sich festzusetzen,
keineswegs vergessen, kamen auch ungerufen. Die einzige germanische
Völkerschaft jenseits des Rheines, die schon in Caesars Zeit sich von ihren
Landsleuten getrennt und unter römischen Schutz gestellt hatte, die Ubier,
hatten vor dem Haß ihrer erbitterten Stammgenossen weichen und auf dem
römischen Ufer Schutz und neue Wohnsitze suchen müssen (716 38); Agrippa,
obwohl persönlich in Gallien anwesend, hatte unter dem Druck des damals
bevorstehenden sizilischen Krieges nicht vermocht, ihnen in anderer Weise zu
helfen, und den Rhein nur überschritten, um die Überführung zu bewirken. Aus
dieser ihrer Siedlung ist später unser Köln erwachsen. Nicht bloß die auf dem
rechten Rheinufer Handel treibenden Römer wurden vielfältig von den Germanen
geschädigt, so daß sogar im Jahre 729 (25) deswegen ein Vorstoß über den Rhein
ausgeführt ward und Agrippa im Jahre 734 (20) vom Rhein herübergekommene
germanische Schwärme aus Gallien hinauszuschlagen hatte; es geriet im Jahre 738
(16) das jenseitige Ufer in eine allgemeinere, auf einen Einbruch in großem
Maßstab hinauslaufende Bewegung. Die Sugambrer an der Ruhr gingen voran, mit
ihnen ihre Nachbarn, nördlich im Lippetal die Usiper, südlich die Tencterer;
sie griffen die bei ihnen verweilenden römischen Händler auf und schlugen sie
ans Kreuz, überschritten dann den Rhein, plünderten weit und breit die
gallischen Gaue, und als ihnen der Statthalter von Germanien den Legaten Marcus
Lollius mit der fünften Legion entgegenschickte, fingen sie erst deren Reiterei
ab und schlugen dann die Legion selbst in schimpfliche Flucht, wobei ihnen
sogar deren Adler in die Hände fiel. Nach allem diesem kehrten sie
unangefochten zurück in ihre Heimat. Dieser Mißerfolg der römischen Waffen,
wenn auch an sich nicht von Gewicht, war doch der germanischen Bewegung und
selbst der schwierigen Stimmung in Gallien gegenüber nichts weniger als
unbedenklich; Augustus selbst ging nach der angegriffenen Provinz, und es mag
dieser Vorgang wohl die nächste Veranlassung gewesen sein zur Aufnahme jener
großen Offensive, die, mit dem Rätischen Krieg 739 (15) beginnend, weiter zu
den Feldzügen des Tiberius in Illyricum und des Drusus in Germanien führte.



Nero Claudius Drusus, geboren im Jahre 716 (38) von Livia im Hause ihres neuen
Gemahls, des späteren Augustus, und von diesem gleich einem Sohn - die bösen
Zungen sagten, als sein Sohn - geliebt und gehalten, ein Bild männlicher
Schönheit und von gewinnender Anmut im Verkehr, ein tapferer Soldat und ein
tüchtiger Feldherr, dazu ein erklärter Lobredner der alten republikanischen
Ordnung und in jeder Hinsicht der populärste Prinz des kaiserlichen Hauses,
übernahm bei Augustus’ Rückkehr nach Italien (741 13) die Verwaltung von
Gallien und den Oberbefehl gegen die Germanen, deren Unterwerfung jetzt
ernstlich in das Auge gefaßt ward. Wir vermögen weder die Stärke der damals am
Rhein stehenden Armee noch die bei den Germanen obwaltenden Zustände genügend
zu erkennen; nur das tritt deutlich hervor, daß die letzteren nicht imstande
waren, dem geschlossenen Angriff in entsprechender Weise zu begegnen. Das
Neckargebiet, ehemals von den Helvetiern besessen, dann lange Zeit streitiges
Grenzland zwischen ihnen und den Germanen, lag verödet und beherrscht
einerseits durch die jüngst unterworfene Landschaft der Vindeliker,
andererseits durch die römisch gesinnten Germanen um Straßburg, Speyer und
Worms. Weiter nordwärts, in der oberen Maingegend, saßen die Markomannen,
vielleicht der mächtigste der suebischen Stämme, aber mit den Germanen des
Mittelrheins seit alters her verfeindet. Nordwärts des Mains folgten zunächst
im Taunus die Chatten, weiter rheinabwärts die schon genannten Tencterer,
Sugambrer und Usiper; hinter ihnen die mächtigen Cherusker an der Weser,
außerdem eine Anzahl Völkerschaften zweiten Ranges. Wie diese mittelrheinischen
Stämme, voran die Sugambrer, jenen Angriff auf das römische Gallien ausgeführt
hatten, so richtete sich auch der Vergeltungszug des Drusus hauptsächlich gegen
sie, und sie auch verbanden sich gegen Drusus zur gemeinschaftlichen Abwehr und
zur Aufstellung eines aus dem Zuzug aller dieser Gaue zu bildenden Volksheers.
Aber die friesischen Stämme an der Nordseeküste schlossen sich nicht an,
sondern verharrten in der ihnen eigenen Isolierung.



Es waren die Germanen, die die Offensive ergriffen. Die Sugambrer und ihre
Verbündeten griffen wieder alle Römer auf, deren sie auf ihrem Ufer habhaft
werden konnten, und schlugen die Centurionen darunter, ihrer zwanzig an der
Zahl, ans Kreuz. Die verbündeten Stämme beschlossen, abermals in Gallien
einzufallen, und teilten auch die Beute im voraus - die Sugambrer sollten die
Leute, die Cherusker die Pferde, die suebischen Stämme das Gold und Silber
erhalten. So versuchten sie im Anfang des Jahres 742 (12) wieder den Rhein zu
überschreiten und hofften auf die Unterstützung der linksrheinischen Germanen
und selbst auf eine Insurrektion der eben damals durch das ungewohnte
Schätzungsgeschäft erregten gallischen Gaue. Aber der junge Feldherr traf seine
Maßregeln gut: er erstickte die Bewegung im römischen Gebiet, noch ehe sie
recht in Gang kam, warf die Eindringenden bei dem Flußübergang selbst zurück
und ging dann seinerseits über den Strom, um das Gebiet der Usiper und
Sugambrer zu brandschatzen. Dies war eine vorläufige Abwehr; der eigentliche
Kriegsplan, in größerem Stil angelegt, ging aus von der Gewinnung der
Nordseeküste und der Mündungen der Eins und der Elbe. Der zahlreiche und
tapfere Stamm der Bataver im Rheindelta ist, allem Anschein nach damals und
durch gütliche Vereinbarung, dem Römischen Reiche einverleibt worden; mit ihrer
Hilfe wurde vom Rheine zur Zuidersee und aus dieser in die Nordsee eine
Wasserverbindung hergestellt, welche der Rheinflotte einen sichereren und
kürzeren Weg zur Ems- und Elbemündung eröffnete. Die Friesen an der Nordküste
folgten dem Beispiel der Bataver und fügten sich gleichfalls der
Fremdherrschaft. Es war wohl mehr noch die maßhaltende Politik als die
militärische Übergewalt, die hier den Römern den Weg bahnte: diese
Völkerschaften blieben fast ganz steuerfrei und wurden zum Kriegsdienst in
einer Weise herangezogen, die nicht schreckte, sondern lockte. Von da ging die
Expedition an der Nordseeküste hinauf; im offenen Meer wurde die Insel
Burchanis (vielleicht Borkum vor Ostfriesland) mit stürmender Hand genommen,
auf der Ems die Bootflotte der Bructerer von der römischen Flotte besiegt; bis
an die Mündung der Weser zu den Chaukern ist Drusus gelangt. Freilich geriet
die Flotte heimkehrend auf die gefährlichen und unbekannten Watten, und wenn
die Friesen nicht der schiffbrüchigen Armee sicheres Geleit gewährt hätten,
wäre sie in sehr kritische Lage geraten. Nichtsdestoweniger war durch diesen
ersten Feldzug die Küste von der Rhein- zur Wesermündung römisch geworden.



Nachdem also die Küste umfaßt war, begann im nächsten Jahr (743 11) die
Unterwerfung des Binnenlandes. Sie wurde wesentlich erleichtert durch den Zwist
unter den mittelrheinischen Germanen. Zu dem im Jahre vorher versuchten Angriff
auf Gallien hatten die Chatten den versprochenen Zuzug nicht gestellt; in
begreiflichem, aber noch vielmehr unpolitischem Zorn hatten die Sugambrer mit
gesamter Hand das Chattenland überfallen, und so wurde ihr eigenes Gebiet sowie
das ihrer nächsten Nachbarn am Rhein ohne Schwierigkeit von den Römern besetzt.
Die Chatten unterwarfen sich dann den Feinden ihrer Feinde ohne Gegenwehr;
nichtsdestoweniger wurden sie angewiesen, das Rheinufer zu räumen und dafür
dasjenige Gebiet zu besetzen, das bis dahin die Sugambrer innegehabt hatten.
Nicht minder unterlagen weiter landeinwärts die mächtigen Cherusker an der
mittleren Weser. Die an der unteren sitzenden Chauker wurden, wie ein Jahr
zuvor von der Seeseite, so jetzt zu Lande angegriffen und damit das gesamte
Gebiet zwischen Rhein und Weser wenigstens an den militärisch entscheidenden
Stellen in Besitz genommen. Der Rückweg wäre allerdings, eben wie im vorigen
Jahre, fast verhängnisvoll geworden; bei Arbalo (unbekannter Lage) sahen sich
die Römer in einem Engpaß von allen Seiten von den Germanen umzingelt und ihrer
Verbindungen verlustig; aber die feste Zucht der Legionäre und daneben die
übermütige Siegesgewißheit der Deutschen verwandelten die drohende Niederlage
in einen glänzenden Sieg ^7. Im nächsten Jahr (744 10) standen die Chatten auf,
erbittert über den Verlust ihrer alten schönen Heimstatt; aber jetzt blieben
sie ihrerseits allein und wurden nach hartnäckiger Gegenwehr und nicht ohne
empfindlichen Verlust von den Römern überwältigt (745 9). Die Markomannen am
oberen Main, die nach der Einnahme des Chattengebiets zunächst dem Angriff
ausgesetzt waren, wichen ihm aus und zogen sich rückwärts in das Land der
Boier, das heutige Böhmen, ohne von hier aus, wo sie dem unmittelbaren
Machtkreise Roms entrückt waren, in die Kämpfe am Rhein einzugreifen. In dem
ganzen Gebiet zwischen Rhein und Weser war der Krieg zu Ende. Drusus konnte im
Jahre 745 (9) im Cheruskergau das rechte Weserufer betreten und von da vorgehen
bis an die Elbe, die er nicht überschritt, vermutlich angewiesen war, nicht zu
überschreiten. Manches harte Gefecht wurde geliefert, erfolgreicher Widerstand
nirgends geleistet. Aber auf dem Rückweg, der, wie es scheint, die Saale hinauf
und von da zur Weser genommen ward, traf die Römer ein schwerer Schlag, nicht
durch den Feind, aber durch einen unberechenbaren Unglücksfall. Der Feldherr
stürzte mit dem Pferd und brach den Schenkel; nach dreißigtägigen Leiden
verschied er in dem fernen Lande zwischen Saale und Weser ^8, das nie vor ihm
eine römische Armee betreten hatte, in den Armen des aus Rom herbeigeeilten
Bruders, im dreißigsten Jahre seines Alters, im Vollgefühl seiner Kraft und
seiner Erfolge, von den Seinigen und dem ganzen Volke tief und lange betrauert,
vielleicht glücklich zu preisen, weil die Götter ihm gaben, jung aus dem Leben
zu scheiden und den Enttäuschungen und Bitterkeiten zu entgehen, welche die
Höchstgestellten am schmerzlichsten treffen, während in der Erinnerung der Welt
noch heute seine glänzende Heldengestalt fortlebt.



——————————————————————————-



^7 Daß die Schlacht bei Arbalo (Plin. nat. 11, 17, 55) in dieses Jahr gehört,
zeigt Obsequens 72 und also geht auf sie die Erzählung bei Dio 54, 33.



^8 Daß der Sturz des Drusus in der Saalegegend erfolgte, wird aus Strabon 7,1,
3 p. 291 gefolgert werden dürfen, obwohl er nur sagt, daß er auf dem Heerzuge
zwischen Salas und Rhein umkam und die Identifikation des Salas mit der Saale
allein auf der Namensähnlichkeit beruht. Von der Unglücksstätte wurde er dann
bis in das Sommerlager transportiert (Sen. dial. ad Marciam 3: ipsis illum
hostibus aegrum cum veneratione et pace mutua prosequentibus nec optare quod
expediebat audentibus) und in diesem ist er gestorben (Suet. Claud. 1). Dies
lag tief im Barbarenland (Val. Max. 5, 5, 3) und nicht allzuweit von dem
Schlachtfelde des Varus (Tac. ann. 2, 7, wo die vetus ara Druso sita gewiß auf
den Sterbeplatz zu beziehen ist); man wird dasselbe im Wesergebiet suchen
dürfen. Die Leiche wurde dann in das Winterlager geschafft (Dio 55, 2) und dort
verbrannt; diese Stätte galt nach römischem Gebrauch auch als Grabstätte,
obwohl die Beisetzung der Asche in Rom stattfand, und darauf ist der honorarius
tumulus mit der jährlichen Leichenfeier zu beziehen (Suet. a. a. O.).
Wahrscheinlich hat man dessen Stätte in Vetera zu suchen. Wenn ein späterer
Schriftsteller (Eutr. 7, 13) von dem monumentum des Drusus bei Mainz spricht,
so ist dies nicht wohl das Grabmal, sondern das anderweitig erwähnte Tropaeum
(Flor. epit. 2, 30: Marcomanorum spoliis et insignibus quendam editum tumulum
in tropaei modum excoluit).



——————————————————————————-



In dem großen Gang der Dinge änderte, wie billig, der Tod des tüchtigen
Feldherrn nichts. Sein Bruder Tiberius kam früh genug, nicht bloß um ihm die
Augen zuzudrücken, sondern auch um mit seiner sicheren Hand das Heer zurück und
die Eroberung Germaniens weiter zu führen. Er kommandierte dort während der
beiden folgenden Jahre (746, 747 8, 7); zu größeren Kämpfen ist es während
derselben nicht gekommen, aber weit und breit zwischen Rhein und Elbe zeigten
sich die römischen Truppen, und als Tiberius die Forderung stellte, daß
sämtliche Gaue die römische Herrschaft förmlich anzuerkennen hätten, und
zugleich erklärte, die Anerkennung nur von sämtlichen Gauen zugleich
entgegennehmen zu können, fügten sie sich ohne Ausnahme, zuletzt von allen die
Sugambrer, für die es freilich einen wirklichen Frieden nicht gab. Wie weit man
militärisch gelangt war, beweist die wenig später fallende Expedition des
Lucius Domitius Ahenobarbus. Dieser konnte als Statthalter von Illyricum,
wahrscheinlich von Vindelizien aus, einem unsteten Hermundurenschwarm im
Markomannenlande selbst Sitze anweisen und gelangte bei dieser Expedition bis
an und über die obere Elbe, ohne auf Widerstand zu treffen ^9. Die Markomannen
in Böhmen waren völlig isoliert, und das übrige Germanien zwischen Rhein und
Elbe eine, wenn auch noch keineswegs befriedete, römische Provinz.



————————————————————————-



^9 Die Mitteilung Dios (55, IOa), zum Teil bestätigt durch Tacitus (arm. 4, 44)
kann nicht anders aufgefaßt werden. Diesem Statthalter muß ausnahmsweise auch
Noricum und Rätien unterstellt gewesen sein oder der Lauf der Operationen
veranlaßte ihn, die Grenze seiner Statthalterschaft zu überschreiten. Daß er
Böhmen selbst durchschritten habe, was in noch größere Schwierigkeiten
verwickeln würde, fordert der Bericht nicht.



————————————————————————-



Die militärisch-politische Organisation Germaniens, wie sie damals angelegt
ward, vermögen wir nur unvollkommen zu erkennen, da uns einmal über die in
früherer Zeit zum Schutz der gallischen Ostgrenze getroffenen Einrichtungen
jede genaue Kunde fehlt, andererseits diejenigen der beiden Brüder durch die
spätere Entwicklung der Dinge großenteils zerstört worden sind. Eine Verlegung
der römischen Grenzhut vom Rhein weg hat keineswegs stattgefunden; so weit
wollte man vielleicht kommen, aber war man nicht. Ähnlich wie in Illyricum
damals die Donau, war die Elbe wohl die politische Reichsgrenze, aber der Rhein
die Linie der Grenzverteidigung, und von den Rheinlagern liefen die
rückwärtigen Verbindungen nach den großen Städten Galliens und nach dessen
Häfen ^10. Das große Hauptquartier während dieser Feldzüge ist das spätere
sogenannte “alte Lager”, Castra vetera (Birten bei Xanten), die
erste bedeutende Höhe abwärts Bonn am linken Rheinufer, militärisch etwa dem
heutigen Wesel am rechten entsprechend. Dieser Platz, besetzt vielleicht seit
den Anfängen der Römerherrschaft am Rhein, ist von Augustus eingerichtet worden
als Zwingburg für Germanien; und wenn die Festung zu allen Zeiten der
Stützpunkt für die römische Defensive am linken Rheinufer gewesen ist, so war
sie für die Invasion des rechten nicht weniger wohl gewählt, gelegen gegenüber
der Mündung der weit hinauf schiffbaren Lippe und mit dem rechten Ufer durch
eine feste Brücke verbunden. Den Gegensatz zu diesem “alten Lager”
an der Mündung der Lippe, bildete wahrscheinlich das an der Mündung des Main,
Mogontiacum, das heutige Mainz, allem Anschein nach eine Schöpfung des Drusus;
wenigstens zeigen die schon erwähnten, den Chatten auferlegten
Gebietsabtretungen, sowie die weiterhin zu erwähnenden Anlagen im Taunus, daß
Drusus die militärische Wichtigkeit der Mainlinie und also auch die ihres
Schlüssels auf dem linken Rheinufer deutlich erkannt hat. Wenn das Legionslager
an der Aare, wie es scheint, eingerichtet worden ist, um die Räter und
Vindeliker im Gehorsam zu erhalten, so fällt dessen Anlage vermutlich schon in
diese Zeit, aber es ist dann auch mit den gallisch-germanischen
Militäreinrichtungen nur äußerlich verknüpft gewesen. Das Straßburger
Legionslager reicht schwerlich bis in so frühe Zeit hinauf. Die Basis der
römischen Heerstellung bildet die Linie von Mainz bis Wesel. Daß Drusus und
Tiberius, abgesehen von der damals nicht mehr kaiserlichen narbonensischen
Provinz, sowohl die Statthalterschaft von ganz Gallien wie auch das Kommando
der sämtlichen rheinischen Legionen gehabt haben, ist ausgemacht; von diesen
Prinzen abgesehen, mag damals wohl die Zivilverwaltung Galliens von dem
Kommando der Rheintruppen getrennt gewesen sein, aber schwerlich war das
letztere damals schon in zwei koordinierte Kommandos geteilt ^11.



————————————————————————-



^10 Auf eine rückwärtige Verbindung der Rheinlager mit dem Hafen von Boulogne
dürfte die viel bestrittene Notiz des Florus (epit. 2, 30) zu beziehen sein:
Bonnam (oder Bormam) et Gessoriacum pontibus iunxit classibusque firmavit,
womit zu vergleichen sind die von demselben Schriftsteller erwähnten Kastelle
an der Maas. Bonn kann damals füglich die Station der Rheinflotte gewesen sein;
Boulogne ist auch in späterer Zeit noch Flottenstation gewesen. Drusus konnte
wohl Veranlassung haben den kürzesten und sichersten Landweg zwischen den
beiden Flottenlagern für Transporte brauchbar zu machen, wenn auch der
Schreiber wahrscheinlich, um das Auffallende bemüht, durch zugespitzte
Ausdrucksweise Vorstellungen erweckt, die so nicht richtig sein können.



^11 Über die administrative Teilung Galliens fehlt es, abgesehen von der
Abtrennung der Narbonensis, an allen Nachrichten, da sie nur auf kaiserlichen
Verfügungen beruhte und darüber nichts in die Senatsprotokolle kam. Aber von
der Existenz eines gesonderten ober- und untergermanischen Kommandos geben die
erste Kunde die Feldzüge des Germanicus, und die Varusschlacht ist unter jener
Voraussetzung kaum zu verstehen; hier erscheinen wohl die hiberna inferiora,
die von Vetera (Vell. 2, 120), und den Gegensatz dazu, die superiora können nur
die von Mainz gemacht haben, aber auch diese stehen nicht unter einem Kollegen,
sondern unter dem Neffen, also einem Unterbefehlshaber des Varus.
Wahrscheinlich hat die Teilung erst in Folge der Niederlage in den letzten
Jahren des Augustus stattgefunden.



————————————————————————-



Über den Bestand der damaligen Rheinarmee können wir nur etwa sagen, daß die
Armee des Drusus schwerlich stärker, vielleicht geringer war als die, welche
zwanzig Jahre später in Germanien stand, von fünf bis sechs Legionen, etwa
50000 bis 60000 Mann.



Diesen militärischen Einrichtungen am linken Rheinufer sind die am rechten
getroffenen korrelat. Zunächst nahmen die Römer dieses selbst in Besitz. Es
traf dies vor allem die Sugambrer, wobei allerdings die Vergeltung für den
erbeuteten Adler und die ans Kreuz geschlagenen Centurionen mitgewirkt hat. Die
zur Erklärung der Unterwerfung abgesandten Boten, die Vornehmsten der Nation,
wurden gegen das Völkerrecht als Kriegsgefangene behandelt und kamen in den
italischen Festungen elend um. Von der Masse des Volkes wurden 40000 Köpfe aus
ihrer Heimat entfernt und auf dem gallischen Ufer angesiedelt, wo sie später
vielleicht unter dem Namen der Cugerner begegnen. Nur ein geringer und
ungefährlicher Überrest des mächtigen Stammes durfte in den alten Wohnsitzen
bleiben. Auch suebische Haufen sind nach Gallien übergeführt, andere
Völkerschaften weiter landeinwärts gedrängt worden, wie die Marser und ohne
Zweifel auch die Chatten; am Mittelrhein wurde überall die eingeborene
Bevölkerung des rechten Ufers verdrängt oder doch geschwächt. Längs dieses
Rheinufers wurden ferner befestigte Posten, fünfzig an der Zahl, eingerichtet.
Vorwärts Mogontiacum wurde das den Chatten abgenommene Gebiet, seitdem der Gau
der Mattfiaker bei dem heutigen Wiesbaden, in die römischen Linien gezogen und
die Höhe des Taunus stark befestigt ^12. Vor allem aber wurde von Vetera aus
die Lippelinie in Besitz genommen; von der doppelten, von Tagemarsch zu
Tagemarsch mit Kastellen besetzten Militärstraße an den beiden Ufern des
Flusses ist wenigstens die rechtsuferige sicher ebenso das Werk des Drusus wie
dies bezeugt ist von der Festung Aliso im Quellgebiet der Lippe, wahrscheinlich
dem heutigen Dorfe Elsen unweit Paderborn ^13.



———————————————————————-



^12 Das von Drusus in monte Tauno angelegte praesidium (Tac. ann. 1, 56) und
das mit Aliso zusammengestellte (φρούριον εν Χα`αττοις παρ' αυτώ τώ Ρήνω (Dio
54, 33) sind wahrscheinlich identisch, und die besondere Stellung des
Mattiakergaus hängt augenscheinlich mit der Anlage von Mogontiacum zusammen.



^13 Daß das “Kastell am Zusammenfluß des Lupias und des Helison”
bei Dio 54, 33 identisch ist mit dem öfter genannten Aliso und dies an der
oberen Lippe gesucht werden muß, ist keinem Zweifel unterworfen, und daß das
römische Winterlager an den Lippequellen (ad caput Lupiae, Vell. 2, 105),
unseres Wissens das einzige derartige auf germanischem Boden, eben dort zu
suchen ist, wenigstens sehr wahrscheinlich. Daß die beiden an der Lippe hin
laufenden Römerstraßen und deren befestigte Marschlager wenigstens bis in die
Gegend von Lippstadt führten, haben namentlich Hölzermanns Untersuchungen
dargetan. Die obere Lippe hat nur einen namhaften Zufluß, die Alme, und da
unweit der Mündung dieser in die Lippe das Dorf Elsen liegt, so darf hier der
Namensähnlichkeit einiges Gewicht beigelegt werden.



Der Ansetzung von Aliso an der Mündung der Glenne (und Liese) in die Lippe,
welche unter andern Schmidt vertritt, steht vornehmlich entgegen, daß das Lager
ad caput Lupiae dann von Aliso verschieden gewesen sein muß, überhaupt dieser
Punkt von der Weserlinie zu weit abliegt, während von Elsen aus der Weg
geradezu durch die Dörenschlucht in das Werretal führt. überhaupt bemerkt
Schmidt (Westfälische Zeitschrift für Gesch. und Alterthumskunde 20, 1862, S.
259), kein Anhänger der Identifikation von Aliso und Elsen, daß die Höhen von
Wever (unweit Elsen) und überhaupt der linke Talrand der Alme der Mittelpunkt
eines Halbkreises sind, welchen die vorliegenden Gebirge bilden, und diese
hochgelegene, trockene, bis zu dem Gebirge eine genaue Übersicht gestattende
Gegend, welche das ganze lippische Land deckt und selbst in der Front durch die
Alme gedeckt ist, sich gut eignet zum Ausgangspunkt eines Zuges gegen die
Weser.



———————————————————————-



Dazu kam der schon erwähnte Kanal von der Rheinmündung zur Zuidersee und ein
von Lucius Domitius Ahenobarbus durch eine längere Sumpfstrecke zwischen der
Eins und dem Unterrhein gezogener Damm, die sogenannten “langen
Brücken”. Außerdem standen durch das ganze Gebiet zerstreut einzelne
römische Posten; dergleichen werden späterhin erwähnt bei den Friesen und den
Chaukern, und in diesem Sinne mag es richtig sein, daß die römischen
Besatzungen bis zur Weser und bis zur Elbe reichten. Endlich lagerte das Heer
wohl im Winter am Rhein, im Sommer aber, auch wenn nicht eigentlich
Expeditionen unternommen wurden, durchgängig im eroberten Lande, in der Regel
bei Aliso.



Aber nicht bloß militärisch richteten die Römer in dem neugewonnenen Gebiet
sich ein. Die Germanen wurden angehalten, wie andere Provinzialen, von dem
römischen Statthalter Recht zu nehmen und die Sommerexpeditionen des Feldherrn
entwickelten sich allmählich zu den üblichen Gerichtsreisen des Statthalters.
Anklage und Verteidigung der Angeschuldigten fand in lateinischer Zunge statt;
die römischen Sachwalter und Rechtsbeistände begannen wie diesseits so jenseits
des Rheines ihre überall schwer empfundene, hier die solcher Dinge ungewohnten
Barbaren tief erbitternde Wirksamkeit. Es fehlte viel zur völligen Durchführung
der provinzialen Einrichtung; an förmliche Umlage der Schatzung, an regulierte
Aushebung für das römische Heer ward noch nicht gedacht. Aber wie der neue
Gauverband eben jetzt in Gallien im Anschluß an die daselbst eingeführte
göttliche Verehrung des Monarchen eingerichtet ward, so wurde eine ähnliche
Einrichtung auch in dem neuen Germanien getroffen; als Drusus für Gallien den
Augustusaltar in Lyon weihte, wurden die zuletzt auf dem linken Rheinufer
angesiedelten Germanen, die Ubier, nicht in diese Vereinigung aufgenommen,
sondern in ihrem Hauptort, der der Lage nach für Germanien ungefähr war, was
Lyon für die drei Gallien, ein gleichartiger Altar für die germanischen Gaue
errichtet, dessen Priestertum im Jahre 9 der junge Cheruskerfürst Segimundus,
des Segestes Sohn, verwaltete.



Den vollen militärischen Erfolg brach oder unterbrach doch die kaiserliche
Familienpolitik. Das Zerwürfnis zwischen Tiberius und seinem Stiefvater führte
dazu, daß jener im Anfang des Jahres 748 (6) das Kommando niederlegte. Das
dynastische Interesse gestattete es nicht, umfassende militärische Operationen
anderen Generalen als Prinzen des kaiserlichen Hauses anzuvertrauen; und nach
Agrippas und Drusus’ Tod und Tiberius’ Rücktritt gab es fähige Feldherrn in
demselben nicht. Allerdings werden in den zehn Jahren, wo Statthalter mit
gewöhnlicher Befugnis in Illyricum und in Germanien schalteten, die
militärischen Operationen daselbst wohl nicht so vollständig unterbrochen
worden sein, wie es uns erscheint, da die höfisch gefärbte Überlieferung über
die mit und die ohne Prinzen geführten Kampagnen nicht in gleicher Weise
berichtet; aber das Stocken ist unverkennbar, und dieses selbst war ein
Rückschritt. Ahenobarbus, der infolge seiner Verschwägerung mit dem
kaiserlichen Hause - seine Gattin war die Schwestertochter Augusts - freiere
Hand hatte als andere Beamte und der in seiner illyrischen Statthalterschaft
die Elbe überschritten hatte, ohne Widerstand zu finden, erntete später als
Statthalter Germaniens dort keine Lorbeeren. Nicht bloß die Erbitterung, auch
der Mut der Germanen waren wieder im Steigen und im Jahre 2 erscheint das Land
wieder im Aufstand, die Cherusker und die Chauker unter den Waffen. Inzwischen
hatte am Kaiserhofe der Tod sich ins Mittel geschlagen und der Wegfall der
jungen Söhne des Augustus diesen und Tiberius ausgesöhnt. Kaum war diese
Versöhnung durch die Annahme an Kindesstatt besiegelt und proklamiert (4), so
nahm Tiberius das Werk da wieder auf, wo es unterbrochen worden war, und führte
abermals in diesem und den beiden folgenden Sommern (5-6) die Heere über den
Rhein. Es war eine Wiederholung und Steigerung der früheren Feldzüge. Die
Cherusker wurden im ersten Feldzug, die Chauker im zweiten zum Gehorsam
zurückgebracht; die den Batavern benachbarten und an Tapferkeit nicht
nachstehenden Cannenefaten, die im Quellgebiet der Lippe und an der Ems
sitzenden Bructerer und andere Gaue mehr unterwarfen sich, ebenso die hier
zuerst erwähnten mächtigen Langobarden, damals hausend zwischen der Weser und
Elbe. Der erste Feldzug führte über die Weser hinein in das Innere; in dem
zweiten standen an der Elbe selbst die römischen Legionen dem germanischen
Landsturm am anderen Ufer gegenüber. Vom Jahre 4 auf 5 nahm, es scheint zum
ersten Mal, das römische Heer das Winterlager auf germanischem Boden bei Aliso.
Alles dies wurde erreicht ohne erhebliche Kämpfe; die umsichtige Kriegführung
brach nicht die Gegenwehr, sondern machte sie unmöglich. Diesem Feldherrn war
es nicht um unfruchtbare Lorbeeren zu tun, sondern um dauernden Erfolg. Nicht
minder wurde die Seefahrt wiederholt; wie die erste Kampagne des Drusus, so ist
die letzte des Tiberius ausgezeichnet durch die Beschiffung der Nordsee. Aber
die römische Flotte gelangte diesmal weiter: die ganze Küste der Nordsee bis
zum Vorgebirge der Kimbrer, das heißt zur jütischen Spitze, ward von ihr
erkundet und sie vereinigte sich dann, die Elbe hinauffahrend, mit dem an
dieser aufgestellten Landheer. Diese zu überschreiten, hatte der Kaiser
ausdrücklich untersagt; aber die Völker jenseits der Elbe, die eben genannten
Kimbrer im heutigen Jütland, die Charuden südlich von ihnen, die mächtigen
Semnonen zwischen Elbe und Oder traten wenigstens in Beziehung zu den neuen
Nachbarn.



Man konnte meinen, am Ziel zu sein. Aber eines fehlte doch noch zur Herstellung
des eisernen Ringes, der Großdeutschland umklammern sollte: es war die
Herstellung der Verbindung zwischen der mittleren Donau und der oberen Elbe,
die Besitznahme des alten Boierheims, das in seinem Bergkranz gleich einer
gewaltigen Festung zwischen Noricum und Germanien sich einschob. Der König
Maroboduus, aus edlem Markomannengeschlecht, aber in jungen Jahren durch
längeren Aufenthalt in Rom eingeführt in dessen straffere Heer- und
Staatsordnung, hatte nach der Heimkehr, vielleicht während der ersten Feldzüge
des Drusus und der dadurch herbeigeführten Übersiedlung der Markomannen vom
Main an die obere Elbe, sich nicht bloß zum Fürsten seines Volkes erhoben,
sondern auch diese seine Herrschaft nicht in der lockeren Weise des
germanischen Königtums, sondern, man möchte sagen, nach dem Muster der
augustischen gestaltet. Außer seinem eigenen Volk gebot er über den mächtigen
Stamm der Lugier (im heutigen Schlesien) und seine Klientel muß sich über das
ganze Gebiet der Elbe erstreckt haben, da die Langobarden und die Semnonen als
ihm untertänig bezeichnet werden. Bisher hatte er den Römern wie den übrigen
Germanen gegenüber völlige Neutralität beobachtet; er gewährte wohl den
flüchtigen Römerfeinden in seinem Lande eine Freistatt, aber tätig mischte er
sich in den Kampf nicht, nicht einmal, als die Hermunduren von dem römischen
Statthalter auf markomannischem Gebiet Wohnsitze angewiesen erhielten und als
das linke Elbufer den Römern botmäßig ward. Er unterwarf sich ihnen nicht, aber
er nahm alle jene Vorgänge hin, ohne darum die freundlichen Beziehungen zu den
Römern zu unterbrechen. Durch diese gewiß nicht großartige und schwerlich auch
nur kluge Politik hatte er erreicht, als der letzte angegriffen zu werden; nach
den vollkommen gelungenen germanischen Feldzügen der Jahre 4 und 5 kam die
Reihe an ihn. Von zwei Seiten her, von Germanien und Noricum aus, rückten die
römischen Heere vor gegen den böhmischen Bergring; den Main hinauf, die dichten
Wälder vom Spessart zum Fichtelgebirge mit Axt und Feuer lichtend, ging Gaius
Sentius Saturninus, von Carnuntum aus, wo die illyrischen Legionen durch den
Winter 5 auf 6 gelagert hatten, Tiberius selbst gegen die Markomannen vor; die
beiden Heere, zusammen zwölf Legionen, waren den Gegnern, deren Streitmacht auf
70000 Mann zu Fuß und 4000 Reiter geschätzt wurde, schon der Zahl nach fast um
das Doppelte überlegen. Die umsichtige Strategik des Feldherrn schien den
Erfolg auch diesmal völlig sichergestellt zu haben, als ein plötzlicher
Zwischenfall den weiteren Vormarsch der Römer unterbrach.



Die dalmatinischen Völkerschaften und die pannonischen wenigstens des
Savegebietes gehorchten seit kurzem den römischen Statthaltern; aber sie
ertrugen das neue Regiment mit immer steigendem Groll, vor allem wegen der
ungewohnten und schonungslos gehandhabten Steuern. Als Tiberius später einen
der Führer nach den Gründen des Abfalls fragte, antwortete ihm dieser, es sei
geschehen, weil die Römer ihren Herden zu Hütern nicht Hunde noch Hirten,
sondern Wölfe setzten. Jetzt waren die Legionen aus Dalmatien an die Donau
geführt und die wehrhaften Leute aufgeboten worden, um eben dahin zur
Verstärkung der Armeen gesendet zu werden. Diese Mannschaften machten den
Anfang und ergriffen die Waffen nicht für, sondern gegen Rom; ihr Führer war
ein Daesitiate (um Serajevo), Bato. Dem Beispiel folgten die Pannonier unter
Führung zweier Breuker, eines anderen Bato und des Pinnes. Mit unerhörter
Schnelligkeit und Einträchtigkeit erhob sich ganz Illyricum; auf 200000 zu Fuß
und 9000 zu Pferde wurde die Zahl der insurgierten Mannschaften geschätzt. Die
Aushebung für die Auxiliartruppen, welche namentlich bei den Pannoniern in
bedeutendem Maße stattfand, hatte die Kunde des römischen Kriegswesens,
zugleich mit der römischen Sprache und selbst der römischen Bildung in weiterem
Umfang verbreitet; diese gedienten römischen Soldaten bildeten jetzt den Kern
der Insurrektion ^14. Die in den insurgierten Gebieten in großer Zahl
angesessenen oder verweilenden römischen Bürger, die Kaufleute und vor allem
die Soldaten, wurden überall aufgegriffen und erschlagen. Wie die provinzialen
Völkerschaften kamen auch die unabhängigen in Bewegung. Die den Römern ganz
ergebenen Fürsten der Thraker führten allerdings ihre ansehnlichen und tapferen
Scharen den römischen Feldherrn zu; aber vom anderen Ufer der Donau brachen die
Daker, mit ihnen die Sarmaten, in Mösien ein. Das ganze weite Donaugebiet
schien sich verschworen zu haben, um der Fremdherrschaft ein jähes Ende zu
bereiten.



————————————————————



^14 Das und nicht mehr sagt Velleius (2, 110): in omnibus Pannoniis non
disciplinae (= Kriegszucht) tantummodo, sed linguae quoque notitia Romanae,
plerisque etiam litterarum Usus et familiaris animorum erat exercitatio. Es
sind das dieselben Erscheinungen, wie sie bei den Cheruskerfürsten begegnen,
nur in gesteigertem Maße; und sie sind vollkommen begreiflich, wenn man sich
der von Augustus aufgestellten pannonischen und breukischen Alen und Kohorten
erinnert.



————————————————————



Die Insurgenten waren nicht gemeint, den Angriff abzuwarten, sondern sie
planten einen Überfall Makedoniens und sogar Italiens. Die Gefahr war ernst;
über die Julischen Alpen hinüber konnten die Aufständischen in wenigen Tagen
wiederum vor Aquileia und Tergeste stehen - sie hatten den Weg dahin noch nicht
verlernt - und in zehn Tagen vor Rom, wie der Kaiser selbst im Senat es
aussprach, allerdings um sich der Zustimmung desselben zu den umfassenden und
drückenden militärischen Veranstaltungen zu versichern. In schleunigster Eile
wurden neue Mannschaften auf die Beine gebracht und die zunächst bedrohten
Städte mit Besatzung versehen; ebenso, was irgendwo von Truppen entbehrlich
war, nach den bedrohten Punkten geschickt. Der erste zur Stelle war der
Statthalter von Mösien, Aulus Caecina Severus, und mit ihm der thrakische König
Rhoemetalkes; bald folgten andere Truppen aus den überseeischen Provinzen nach.
Vor allen Dingen aber mußte Tiberius, statt in Böhmen einzudringen,
zurückkehren nach Illyricum. Hätten die Insurgenten abgewartet, bis die Römer
mit Maroboduus im Kampfe lagen, oder dieser mit ihnen gemeinschaftliche Sache
gemacht, so konnte die Lage für die Römer eine sehr kritische werden. Aber jene
schlugen zu früh los, und dieser, getreu seinem System der Neutralität, ließ
sich dazu herbei, eben jetzt auf der Basis des Status quo mit den Römern
Frieden zu schließen. So mußte Tiberius zwar die Rheinlegionen zurücksenden, da
Germanien unmöglich von Truppen entblößt werden konnte, aber sein illyrisches
Heer konnte er mit den aus Mösien, Italien und Syrien anlangenden Truppen
vereinigen und gegen die Insurgenten verwenden. In der Tat war der Schrecken
größer als die Gefahr. Die Dalmater brachen zwar zu wiederholten Malen in
Makedonien ein und plünderten die Küste bis nach Apollonia hinab; aber zu dem
Einfall in Italien kam es nicht, und bald war der Brand auf seinen
ursprünglichen Herd beschränkt.



Dennoch war die Kriegsarbeit nicht leicht: auch hier wie überall war die
abermalige Niederwerfung der Unterworfenen mühsamer als die Unterwerfung
selbst. Niemals ist in augustischer Zeit eine gleiche Truppenmasse unter
demselben Kommando vereinigt gewesen; schon im ersten Kriegsjahre bestand das
Heer des Tiberius aus zehn Legionen nebst den entsprechenden Hilfsmannschaften,
dazu zahlreichen freiwillig wieder eingetretenen Veteranen und anderen
Freiwilligen, zusammen etwa 120000 Mann; späterhin hatte er fünfzehn Legionen
unter seinen Fahnen vereinigt ^15. Im ersten Feldzug (6) wurde mit sehr
abwechselndem Glück gestritten; es gelang wohl, die großen Ortschaften, wie
Siscia und Sirmium, gegen die Insurgenten zu schützen, aber der Dalmatiner Bato
focht ebenso hartnäckig und zum Teil glücklich gegen den Statthalter von
Pannonien, Marcus Valerius Messalla, des Redners Sohn, wie sein pannonischer
Namensgenosse gegen den von Mösien, Aulus Caecina. Vor allem der kleine Krieg
machte den römischen Truppen viel zu schaffen. Auch das folgende Jahr (7), in
welchem neben Tiberius sein Neffe, der junge Germanicus, auf den
Kriegsschauplatz trat, brachte kein Ende der ewigen Kämpfe. Erst im dritten
Feldzug (8) gelang es, zunächst die Pannonier zu unterwerfen, hauptsächlich,
wie es scheint, dadurch, daß ihr Führer Bato, von den Römern gewonnen, seine
Truppen bewog, am Fluß Bathinus samt und sonders die Waffen zu strecken und den
Kollegen im Oberbefehl, Pinnes, den Römern auslieferte, wofür er von diesen als
Fürst der Breuker anerkannt ward. Zwar traf den Verräter bald die Strafe: sein
dalmatinischer Namensgenosse fing ihn und ließ ihn hinrichten, und noch einmal
flackerte bei den Breukern der Aufstand auf; aber er ward rasch wieder erstickt
und der Dalmater beschränkt auf die Verteidigung der eigenen Heimat. Hier hatte
Germanicus und andere Korpsführer in diesem wie noch im folgenden Jahr (9) in
den einzelnen Gauen heftige Kämpfe zu bestehen; in dem letzteren wurden die
Pirusten (an der epirotischen Grenze) und der Gau, dem der Führer selbst
angehörte, die Daesitiaten bezwungen, ein tapfer verteidigtes Kastell nach dem
andern gebrochen. Noch einmal im Laufe des Sommers erschien Tiberius selbst
wieder im Felde und setzte die gesamten Streitkräfte gegen die Reste der
Insurrektion in Bewegung. Auch Bato, in dem festen Andetrium (Muck, oberhalb
Salome), seiner letzten Zufluchtstau, von dem römischen Heere eingeschlossen,
gab die Sache verloren. Er verließ die Stadt, da er nicht vermochte, die
Verzweifelten zur Unterwerfung zu bestimmen, und unterwarf sich dem Sieger, bei
dem er ehrenvolle Behandlung fand; er ist, als politischer Gefangener
interniert, in Ravenna gestorben. Ohne den Führer setzte die Mannschaft den
vergeblichen Kampf noch eine Zeitlang fort, bis die Römer das Kastell mit
stürmender Hand einnahmen - wahrscheinlich diesen Tag, den 3. August,
verzeichnen die römischen Kalender als den Jahrestag des von Tiberius in
Illyricum erfochtenen Sieges.




———————————————————————-



^15 Nimmt man an, daß von den zwölf Legionen, die gegen Maroboduus im Marsch
waren (Tac. ann. 2, 46), so viele, als wir bald nachher in Germanien finden,
also fünf, auf dieses Heer kommen, so zählte das illyrische Heer des Tiberius
sieben, und die Zahl von zehn (Vell. 2, 113) kann füglich bezogen werden auf
den Zuzug aus Mösien und Italien, die fünfzehn auf den Zuzug aus Ägypten oder
Syrien und auf die weiteren Aushebungen in Italien, von wo die neu ausgehobenen
Legionen zwar nach Germanien, aber die dadurch abgelösten zu Tiberius’ Heer
kamen. Ungenau spricht Velleius (2, 112) gleich im Beginn des Krieges von fünf
durch A. Caecina und Plautius Silvanus ex transmarinis provinciis
herangeführten Legionen; einmal konnten die überseeischen Truppen nicht sofort
zur Stelle sein, und zweitens sind die Legionen des Caecina natürlich die
mösischen. Vgl. meinen Kommentar zum Monumentum Ancyranum (Res gestae divi
Augusti), 2. Aufl. 1883, S. 71.



———————————————————————-



Auch die Daker jenseits der Donau traf die Vergeltung. Wahrscheinlich in dieser
Zeit, nachdem der illyrische Krieg sich zu Gunsten Roms entschieden hatte,
führte Gnaeus Lentulus ein starkes römisches Heer über die Donau, gelangte bis
an den Marisus (Marosch) und schlug sie nachdrücklich in ihrem eigenen Lande,
das damals zuerst eine römische Armee betrat. Fünfzigtausend gefangene Daker
wurden in Thrakien ansässig gemacht.



Die Späteren haben den “Batonischen Krieg” der Jahre 6 bis 9 den
schwersten genannt, den Rom seit dem Hannibalischen gegen einen auswärtigen
Feind zu bestehen gehabt hat. Dem illyrischen Land hat er arge Wunden
geschlagen; in Italien war die Siegesfreude grenzenlos, als der junge
Germanicus die Botschaft des entscheidenden Erfolges nach der Hauptstadt
überbrachte. Lange hat der Jubel nicht gewährt; fast gleichzeitig mit der Kunde
von diesem Erfolg kam die Nachricht von einer Niederlage nach Rom, wie sie
Augustes in seiner fünfzigjährigen Regierung nur einmal erlebt hat und die in
ihren Folgen noch viel bedeutsamer war als in sich selbst.



Die Zustände in der Provinz Germanien sind früher dargelegt worden. Der
Gegenschlag, der auf jede Fremdherrschaft mit der Unvermeidlichkeit eines
Naturereignisses folgt und der soeben in dem illyrischen Lande eingetreten war,
bereitete auch dort, in den mittelrheinischen Gauen, sich vor. Die Reste der
unmittelbar am Rhein sitzenden Stämme waren freilich völlig entmutigt, aber die
weiter zurück wohnenden, vornehmlich die Cherusker, Chatten, Bructerer, Marser,
kaum minder geschädigt und keineswegs ohnmächtig. Wie immer in solchen Lagen,
bildete sich in jedem Gau eine Partei der fügsamen Römerfreunde und eine
nationale, die Wiedererhebung im Verborgenen vorbereitende. Die Seele von
dieser war ein junger, sechsundzwanzigjähriger Mann aus dem Fürstengeschlecht
der Cherusker, Arminius, des Sigimer Sohn; er und sein Bruder Flavus waren vom
Kaiser Augustes mit dem römischen Bürgerrecht und mit Ritterrang beschenkt
worden ^16 und beide hatten als Offiziere in den letzten römischen Feldzügen
unter Tiberius mit Auszeichnung gefochten; der Bruder diente noch im römischen
Heer und hatte sich in Italien eine Heimstatt begründet. Begreiflicherweise
galt auch Arminius den Römern als ein Mann besonderen Vertrauens; die
Anschuldigungen, die sein besser unterrichteter Landsmann Segestes gegen ihn
vorbrachte, vermochten dies Zutrauen bei der wohlbekannten, zwischen beiden
bestehenden Verfeindung nicht zu erschüttern. Von den weiteren Vorbereitungen
haben wir keine Kunde; daß der Adel und vor allem die adlige Jugend auf der
Seite der Patrioten stand, versteht sich von selbst und findet darin deutlichen
Ausdruck, daß Segestes’ eigene Tochter Thusnelda wider das Verbot ihres Vaters
sich dem Arminius vermählte, auch ihr Bruder Segimundus und Segestes’ Bruder
Segimer sowie sein Neffe Sesithacus bei der Insurrektion eine hervorragende
Rolle spielten. Weiten Umfang hat sie nicht gehabt, bei weitem nicht den der
illyrischen Erhebung; kaum darf sie, streng genommen, eine germanische genannt
werden. Die Bataver, die Friesen, die Chauker an der Küste waren nicht daran
beteiligt, ebensowenig was von suebischen Stämmen unter römischer Herrschaft
stand, noch weniger König Marobod; es erhoben sich in der Tat nur diejenigen
Germanen, die einige Jahre zuvor sich gegen Rom konföderiert hatten und gegen
die Drusus’ Offensive zunächst gerichtet gewesen war. Der illyrische Aufstand
hat die Gärung in Germanien ohne Zweifel gefördert, aber von verbindenden Fäden
zwischen den beiden gleichartigen und fast gleichzeitigen Insurrektionen fehlt
jede Spur; auch würden, hätten sie bestanden, die Germanen schwerlich mit dem
Losschlagen gewartet haben, bis der pannonische Aufstand überwältigt war und in
Dalmatien eben die letzten Burgen kapitulierten. Arminius war der tapfere und
verschlagene und vor allen Dingen glückliche Führer in dem Verzweiflungskampf
um die verlorene nationale Unabhängigkeit; nicht weniger, aber auch nicht mehr.



————————————————————————



^16 Das sagt Velleius (2, 118): adsiduus militiae nostrae prioris comes, iure
etiam civitatis Romanae eius equestres consequens gradus; was mit dem ductor
popularium des Tacitus (ann. 2, 10) zusammenfällt. In dieser Zeit müssen
dergleichen Offiziere nicht selten vorgekommen sein; so fochten in dem dritten
Feldzug des Drusus inter primores Chumstinctus et Avectius tribuni ex civitate
Nerviorum (Liv. ep. 141) und unter Germanicus Chariovalda dux Batavorum (Tac.
ann. 2, 11).



————————————————————————



Es war mehr die Schuld der Römer als das Verdienst der Insurgenten, wenn deren
Plan gelang. Insofern hat der illyrische Krieg hier allerdings eingegriffen.
Die tüchtigen Führer und allem Anschein nach auch die erprobten Truppen waren
vom Rhein an die Donau gezogen worden. Vermindert war das germanische Heer, wie
es scheint, nicht, aber der größte Teil desselben bestand aus neuen, während
des Krieges gebildeten Legionen. Schlimmer noch war es um die Führerschaft
bestellt. Der Statthalter Publius Quinctilius Varus ^17 war wohl der Gemahl
einer Nichte des Kaisers und ein Mann von übel erworbenem, aber fürstlichem
Reichtum und von fürstlicher Hoffart, aber von trägem Körper und stumpfem Geist
und ohne jede militärische Begabung und Erfahrung, einer jener vielen
hochgestellten Römer, welche infolge des Festhaltens an der alten
Zusammenwerfung der Administrativ- und der Oberoffiziersstellungen die
Feldherrnschärpe nach dem Muster Ciceros trugen. Er wußte die neuen Untertanen
weder zu schonen noch zu durchschauen; Bedrückung und Erpressung wurden geübt,
wie er es von seiner früheren Statthalterschaft über das geduldige Syrien her
gewohnt war; das Hauptquartier wimmelte von Advokaten und Klienten, und in
dankbarer Demut nahmen insbesondere die Verschworenen bei ihm Urteil und Recht,
während sich das Netz um den hoffärtigen Prätor dichter und dichter
zusammenzog.



—————————————————————



^17 Das Bildnis des Varus zeigt eine Kupfermünze der afrikanischen Stadt
Achulla, geschlagen unter seinem Prokonsulat von Afrika im Jahre 747/48 (7/6)
(L. Müller, Numismatique de l’ancienne Afrique. Kopenhagen 18674, Bd. 2, S. 44,
vgl. S. 52). Die Basis, welche einst die ihm von der Stadt Pergamon gesetzte
Bildsäule trug, haben die Ausgrabungen daselbst wieder ans Licht gebracht; die
Unterschrift lautet: ο δήμος [ετίμησεν] Πόπλιον Κοινκτίλιον Σέξτου υιόν
Ουάρ[ον] πάσης αρετή[ς ένεκα].



—————————————————————



Die Lage der Armee war die damals normale. Es standen mindestens fünf Legionen
in der Provinz, von denen zwei ihr Winterlager in Mogontiacum, drei in Vetera
oder auch in Aliso hatten. Das Sommerlager hatten die letzteren im Jahre 9 an
der Weser genommen. Die natürliche Verbindungsstraße von der oberen Lippe zur
Weser führt über den niederen Höhenzug des Osning und des Lippischen Waldes,
welcher das Tal der Ems von dem der Weser scheidet, durch die Dörenschlucht in
das Tal der Werre, die bei Rehme unweit Minden in die Weser fällt. Hier also
ungefähr lagerten damals die Legionen des Varus. Selbstverständlich war dieses
Sommerlager mit Aliso, dem Stützpunkt der römischen Stellungen am rechten
Rheinufer, durch eine Etappenstraße verbunden. Die gute Jahreszeit ging zu Ende
und man schickte sich zum Rückmarsch an. Da kam die Meldung, daß ein
benachbarter Gau im Aufstand sei, und Varus entschloß sich, statt auf jener
Etappenstraße das Heer zurückzuführen, einen Umweg zu nehmen und unterwegs die
Abgefallenen zum Gehorsam zurückzubringen ^18. So brach man auf; das Heer
bestand nach zahlreichen Detachierungen aus drei Legionen und neun Abteilungen
der Truppen zweiter Klasse, zusammen etwa 20000 Mann ^19. Als nun die Armee
sich von ihrer Kommunikationslinie hinreichend entfernt hatte und tief genug in
das unwegsame Land eingedrungen war, standen in den benachbarten Gauen die
Konföderierten auf, machten die bei ihnen stationierten kleinen
Truppenabteilungen nieder und brachen von allen Seiten aus den Schluchten und
Wäldern gegen das marschierende Heer des Statthalters vor. Arminius und die
namhaftesten Führer der Patrioten waren bis zum letzten Augenblick im römischen
Hauptquartier geblieben, um Varus sicher zu machen; noch am Abend vor dem Tage,
an dem die Insurrektion losbrach, hatten sie im Feldherrnzelt bei Varus
gespeist und Segestes, indem er den bevorstehenden Ausbruch des Aufstandes
ankündigte, den Feldherrn beschworen, ihn selbst sowie die Angeschuldigten
sofort verhaften zu lassen und die Rechtfertigung seiner Anklage von den
Tatsachen zu erwarten. Varus’ Vertrauen war nicht zu erschüttern. Von der Tafel
weg ritt Arminius zu den Insurgenten und stand den anderen Tag vor den Wällen
des römischen Lagers. Die militärische Situation war weder besser noch
schlimmer als die der Armee des Drusus vor der Schlacht bei Arbalo und als sie
unter ähnlichen Verhältnissen oftmals für römische Armeen eingetreten ist; die
Kommunikationen waren für den Augenblick verloren, die mit schwerem Troß
beschwerte Armee in dem pfadlosen Lande und in schlimmer, regnerischer
Herbstzeit durch mehrere Tagemärsche von Aliso getrennt, die Angreifer der Zahl
nach ohne Zweifel den Römern weit überlegen. In solchen Lagen entscheidet die
Tüchtigkeit der Truppe; und wenn die Entscheidung hier einmal zu Ungunsten der
Römer fiel, so wird die Unerfahrenheit der jungen Soldaten und vor allen Dingen
die Kopf- und Mutlosigkeit des Feldherrn dabei wohl das meiste getan haben.
Nach erfolgtem Angriff setzte das römische Heer seinen Marsch, jetzt ohne
Zweifel in der Richtung auf Aliso, noch drei Tage fort, unter stetig steigender
Bedrängnis und steigender Demoralisation. Auch die höheren Offiziere taten
teilweise ihre Schuldigkeit nicht; einer von ihnen ritt mit der gesamten
Reiterei vom Schlachtfeld weg und ließ das Fußvolk allein den Kampf bestehen.
Der erste, der völlig verzagte, war der Feldherr selbst; verwundet im Kampfe,
gab er sich den Tod, ehe die letzte Entscheidung gefallen war, so früh, daß die
Seinigen noch den Versuch machten, die Leiche zu verbrennen und der Verunehrung
durch den Feind zu entziehen. Seinem Beispiel folgte eine Anzahl der
Oberoffiziere. Als dann alles verloren war, kapitulierte der übriggebliebene
Führer und gab auch das aus der Hand, was diesen letzten noch blieb, den
ehrlichen Soldatentod. So ging in einem der Täler der das Münsterland
begrenzenden Höhenzüge im Herbst des Jahres 9 n. Chr. das germanische Heer
Zugrunde ^20. Die Adler fielen alle drei in Feindeshand. Keine Abteilung schlug
sich durch, auch jene Reiter nicht, die ihre Kameraden im Stich gelassen
hatten; nur wenige Vereinzelte und Versprengte vermochten sich zu retten. Die
Gefangenen, vor allem die Offiziere und die Advokaten, wurden ans Kreuz
geschlagen oder lebendig begraben oder bluteten unter dem Opfermesser der
germanischen Priester. Die abgeschnittenen Köpfe wurden als Siegeszeichen an
die Bäume der heiligen Haine genagelt. Weit und breit stand das Land auf gegen
die Fremdherrschaft; man hoffte auf den Anschluß Marobods; die römischen Posten
und Straßen fielen auf dem ganzen rechten Rheinufer ohne weiteres in die Gewalt
der Sieger. Nur in Aliso leistete der tapfere Kommandant Lucius Caedicius, kein
Offizier, aber ein altgedienter Soldat, entschlossenen Widerstand und seine
Schützen wußten den Germanen, die Fernwaffen nicht besaßen, das Lagern vor den
Wällen so zu verleiden, daß sie die Belagerung in eine Blockade umwandelten.
Als die letzten Vorräte der Belagerten erschöpft waren und immer noch kein
Entsatz kam, brach Caedicius in einer finsteren Nacht auf, und dieser Rest des
Heeres erreichte in der Tat, wenn auch beschwert mit zahlreichen Frauen und
Kindern und durch die Angriffe der Germanen starke Verluste erleidend,
schließlich das Lager von Vetera. Dorthin waren auch die beiden in Mainz
stehenden Legionen unter Lucius Nonius Asprenas auf die Nachricht von der
Katastrophe gegangen. Die entschlossene Verteidigung von Aliso und Asprenas
rasches Eingreifen verhinderten die Germanen, ihren Sieg auf dem linken
Rheinufer zu verfolgen, vielleicht die Gallier, sich gegen Rom zu erheben.



————————————————————————-



^18 Der Dionische Bericht, der einzige, der diese Katastrophe in einigem
Zusammenhang überliefert, erklärt den Verlauf derselben in genügender Weise,
wenn man nur, was Dio allerdings nicht hervorhebt, das allgemeine Verhältnis
des Sommer- und des Winterlagers hinzunimmt und die von Ranke (Weltgeschichte.
Leipzig 1881-88. Bd. 3, 2, S. 275) mit Recht gestellte Frage, wie gegen eine
lokale Insurrektion das ganze Heer hat marschieren können, damit beantwortet.
Der Bericht des Florus beruht keineswegs auf ursprünglich anderen Quellen, wie
derselbe Gelehrte annimmt, sondern lediglich auf dem dramatischen
Zusammenrücken der Motive, wie es allen Historikern dieses Schlages eigen ist.
Die friedliche Rechtspflege des Varus und die Erstürmung des Lagers kennt die
bessere Überlieferung beide auch und in ihrem ursächlichen Zusammenhang; die
lächerliche Schilderung, daß, während Varus auf dem Gerichtsstuhl sitzt und der
Herold die Parteien vorladet, die Germanen zu allen Toren in das Lager
einbrechen, ist nicht Überlieferung, sondern aus dieser verfertigtes Tableau.
Daß dieses außer mit der gesunden Vernunft auch mit Tacitus’ Schilderung der
drei Marschlager in unlösbarem Widerspruch steht, leuchtet ein.



^19 Die normale Stärke der drei Alen und der sechs Kohorten ist insofern nicht
genau zu berechnen, als darunter einzelne Doppelabteilungen (miliariae) gewesen
sein können; aber viel über 20000 Mann kann das Heer nicht gezählt haben.
Andererseits liegt keine Ursache vor, eine wesentliche Differenz der effektiven
Stärke von der normalen anzunehmen. Die zahlreichen Detachierungen, deren
Erwähnung geschieht (Dio 56, 19), finden ihren Ausdruck in der verhältnismäßig
geringen Zahl der Auxilien, die immer dafür vorzugsweise verwendet wurden.



^20 Da Germanicus, von der Ems kommend, das Gebiet zwischen Ems und Lippe, das
heißt das Münsterland, verheert, und nicht weit davon der Teutoburgiensis
saltus liegt, wo Varus’ Heer zugrunde ging (Tat. ann. 1, 61), so liegt es am
nächsten, diese Bezeichnung, welche auf das flache Münsterland nicht paßt, von
dem das Münsterland nordöstlich begrenzenden Höhenzug, dem Osning zu verstehen;
aber auch an das etwas weiter nördlich parallel mit dem Osning von Minden zur
Huntequelle streichende Wiehengebirge kann gedacht werden. Den Punkt an der
Weser, an dem das Sommerlager stand, kennen wir nicht; indes ist nach der Lage
von Aliso bei Paderborn und nach den zwischen diesem und der Weser bestehenden
Verbindungen wahrscheinlich dasselbe etwa bei Minden gewesen. Die Richtung des
Rückmarsches kann jede andere, nur nicht die nächste nach Aliso gewesen sein,
und die Katastrophe erfolgte also nicht auf der militärischen Verbindungslinie
zwischen Minden und Paderborn selbst, sondern in größerer oder geringerer
Entfernung von dieser. Varus mag von Minden etwa in der Richtung auf Osnabrück
marschiert sein, dann nach dem Angriff von dort aus nach Paderborn zu gelangen
versucht und auf diesem Marsch in einem jener beiden Höhenzüge sein Ende
gefunden haben. Seit Jahrhunderten ist in der Gegend von Venne an der
Huntequelle eine auffallend große Anzahl von römischen Gold-, Silber- und
Kupfermünzen gefunden worden, wie sie in augustischer Zeit umliefen, während
spätere Münzen daselbst so gut wie gar nicht vorkommen (vgl. die Nachweisungen
bei Paul Höfen Der Feldzug des Germanicus im Jahre 16. Gotha 1884, S. 82 f.).
Einem Münzschatz können diese Funde nicht angehören, wegen des zerstreuten
Vorkommens und der Verschiedenheit der Metalle; einer Handelsstätte auch nicht,
wegen der zeitlichen Geschlossenheit; sie sehen ganz aus wie der Nachlaß einer
großen aufgeriebenen Armee, und die vorliegenden Berichte über die
Varusschlacht lassen sich mit dieser Lokalität vereinigen.



Über das Jahr der Katastrophe hätte nie gestritten werden sollen; die
Verschiebung in das Jahr 10 ist ein bloßes Versehen. Die Jahreszeit wird
einigermaßen dadurch bestimmt, daß zwischen der Anordnung der illyrischen
Siegesfeier und dem Eintreffen der Unglücksbotschaft in Rom nur fünf Tage
liegen und jene wahrscheinlich den Sieg vom 3. August zur Voraussetzung hat
wenn sie auch nicht unmittelbar auf diesen gefolgt ist. Danach wird die
Niederlage etwa im September oder Oktober stattgefunden haben, was auch dazu
stimmt, daß der letzte Marsch des Varus offenbar der Rückmarsch aus dem Sommer-
in das Winterlager gewesen ist.



————————————————————————-



Die Niederlage war insofern bald wieder ausgeglichen, als die Rheinarmee sofort
nicht bloß ergänzt, sondern ansehnlich verstärkt ward. Tiberius übernahm
abermals das Kommando derselben und wenn aus dem auf die Varusschlacht
folgenden Jahr (10) die Kriegsgeschichte Gefechte nicht zu verzeichnen hatte,
so ist wahrscheinlich damals die Besetzung der Rheingrenze mit acht Legionen
und wohl gleichzeitig die Teilung dieses Kommandos in das der oberen Armee mit
dem Hauptquartier Mainz und das der unteren mit dem Hauptquartier Vetera,
überhaupt also diejenige Einrichtung daselbst getroffen worden, die dann durch
Jahrhunderte maßgebend geblieben ist. Man mußte erwarten, daß auf diese
Vermehrung der Rheinarmee die energische Wiederaufnahme der Operationen auf dem
rechten Rheinufer gefolgt wäre. Der römisch-germanische Kampf war nicht ein
Kampf zwischen zwei in politischem Gleichgewicht stehenden Mächten, in welchem
die Niederlage der einen einen ungünstigen Friedensschluß rechtfertigen kann;
es war der Kampf eines zivilisierten und organisierten Großstaates gegen eine
tapfere, aber politisch und militärisch barbarische Nation, in welchem das
schließliche Ergebnis von vornherein feststeht und ein vereinzelter Mißerfolg
in dem vorgezeichneten Plan so wenig etwas ändern darf, wie das Schiff darum
seine Fahrt aufgibt, weil ein Windstoß es aus der Bahn wirft. Aber es kam
anders. Wohl ging Tiberius im folgenden Jahr (11) über den Rhein; aber diese
Expedition glich den früheren nicht. Er blieb den Sommer drüben und feierte
dort des Kaisers Geburtstag, aber die Armee hielt sich in der unmittelbaren
Nähe des Rheins und von Zügen an die Weser und an die Elbe war keine Rede - es
sollte offenbar den Germanen nur gezeigt werden, daß die Römer den Weg in ihr
Land noch zu finden wußten, vielleicht auch diejenigen Einrichtungen am rechten
Rheinufer getroffen werden, welche die veränderte Politik erforderte.



Das große, beide Heere umfassende Kommando blieb und es blieb also auch im
kaiserlichen Hause. Germanicus hatte es schon im Jahre 11 neben Tiberius
geführt; im folgenden (12), wo ihn die Verwaltung des Konsulats in Rom
festhielt, kommandierte Tiberius allein am Rhein; mit dem Anfang des Jahres 13
übernahm Germanicus den alleinigen Oberbefehl. Man betrachtete sich als im
Kriegsstand gegen die Germanen; aber es waren tatenlose Jahre ^21. Ungern
ertrug der feurige und ehrgeizige Erbprinz den ihm auferlegten Zwang, und man
begreift es von dem Offizier, daß er die drei Adler in Feindeshand nicht
vergaß, von dem leiblichen Sohn des Drusus, daß er dessen zerstörten Bau wieder
aufzurichten wünschte. Bald bot sich ihm dazu die Gelegenheit oder er nahm sie.
Am 19. August des Jahres 14 starb Kaiser Augustus. Der erste Thronwechsel in
der neuen Monarchie verlief nicht ohne Krise und Germanicus hatte Gelegenheit,
durch Taten seinem Vater zu beweisen, daß er gesonnen war, ihm die Treue zu
wahren. Darin aber fand er zugleich die Rechtfertigung, die lange gewünschte
Invasion Germaniens auch ungeheißen wieder aufzunehmen; er erklärte, die nicht
unbedenkliche, durch den Thronwechsel bei den Legionen hervorgerufene Gärung
durch diesen frischen Kriegszug ersticken zu müssen. Ob dies ein Grund oder ein
Vorwand war, wissen wir nicht und wußte vielleicht er selber nicht. Dem
Kommandanten der Rheinarmee konnte das Überschreiten der Grenze überall nicht
gewehrt werden, und es hing immer bis zu einem gewissen Grade von ihm ab, wie
weit gegen die Germanen vorgegangen werden sollte. Vielleicht auch glaubte er,
im Sinne des neuen Herrschers zu handeln, der ja wenigstens ebensoviel Anspruch
wie sein Bruder auf den Namen des Besiegers von Germanien hatte und dessen
angekündigtes Erscheinen im Rheinlager wohl so aufgefaßt werden konnte, als
komme er, um die auf Augustus’ Geheiß abgebrochene Eroberung Germaniens wieder
aufzunehmen. Wie dem auch sei, die Offensive jenseits des Rheins begann aufs
neue. Noch im Herbst des Jahres 14 führte Germanicus selbst Detachements aller
Legionen bei Vetera über den Rhein und drang an der Lippe hinauf ziemlich tief
in das Binnenland vor, weit und breit das Land verheerend, die Eingeborenen
niedermachend, die Tempel - so den hochgeehrten der Tanfana - zerstörend. Die
Betroffenen, es waren vornehmlich Bructerer, Tubanten und Usiper, suchten dem
Kronprinzen auf der Heimkehr das Schicksal des Varus zu bereiten; aber an der
energischen Haltung der Legionen prallte der Angriff ab. Da dieser Vorstoß
keinen Tadel fand, vielmehr dem Feldherrn dafür Danksagungen und
Ehrenbezeugungen dekretiert wurden, ging er weiter. Im Frühling des Jahres 15
versammelte er seine Hauptmacht zunächst am Mittelrhein und ging selbst von
Mainz vor gegen die Chatten bis an die oberen Zuflüsse der Weser, während das
untere Heer weiter nordwärts die Cherusker und die Marser angriff. Eine gewisse
Rechtfertigung für dies Vorgehen lag darin, daß die römisch gesinnten
Cherusker, welche unter dem unmittelbaren Eindruck der Katastrophe des Varus
sich den Patrioten hatten anschließen müssen, jetzt wieder mit der viel
stärkeren Nationalpartei in offenem Kampfe lagen und die Intervention des
Germanicus anriefen. In der Tat gelang es, den von seinen Landsleuten hart
bedrängten Römerfreund Segestes zu befreien und dabei dessen Tochter, die
Gattin des Arminius, in die Gewalt zu bekommen; auch des Segestes Bruder
Segimerus, einst neben Arminius der Führer der Patrioten, unterwarf sich; die
inneren Zerwürfnisse der Germanen ebneten einmal mehr der Fremdherrschaft die
Wege. Noch im selben Jahre unternahm Germanicus den Hauptzug nach dem
Emsgebiet; Caecina rückte von Vetera aus an die obere Ems, er selbst ging mit
der Flotte von der Rheinmündung aus eben dorthin; die Reiterei zog die Küste
entlang durch das Gebiet der treuen Friesen. Wieder vereinigt, verwüsteten die
Römer das Land der Bructerer und das ganze Gebiet zwischen Ems und Lippe und
machten von da aus einen Zug nach der Unglücksstätte, wo sechs Jahre zuvor das
Heer des Varus geendigt hatte, um den gefallenen Kameraden das Grabmal zu
errichten. Bei dem weiteren Vormarsch wurde die römische Reiterei von Arminius
und den erbitterten Patriotenscharen in einen Hinterhalt gelockt und wäre
aufgerieben worden, wenn nicht die anrückende Infanterie größeres Unheil
verhindert hätte. Schwerere Gefahren brachte die Heimkehr von der Ems, welche
auf denselben Wegen angetreten ward wie der Hinmarsch. Die Reiterei gelangte
unbeschädigt in das Winterlager. Dafür das Fußvolk der vier Legionen die Flotte
bei der schwierigen Fahrt - es war um die Zeit der Herbstnachtgleiche - nicht
genügte, so schiffte Germanicus zwei derselben wieder aus und ließ sie am
Strande zurückgehen; aber mit dem Verhältnis von Ebbe und Flut in dieser
Jahreszeit ungenügend bekannt, verloren sie ihr Gepäck und gerieten in Gefahr,
massenweise zu ertrinken. Der Rückmarsch der vier Legionen des Caecina von der
Ems zum Rhein glich genau dem des Varus, ja das schwere sumpfige Land bot wohl
noch größere Schwierigkeiten als die Schluchten der Waldgebirge. Die ganze
Masse der Eingeborenen, an ihrer Spitze die beiden Cheruskerfürsten, Arminius
und dessen hochangesehener Oheim Inguiomerus, warf sich auf die abziehenden
Truppen in der sicheren Hoffnung, ihnen das gleiche Schicksal zu bereiten, und
füllte ringsum die Sümpfe und Wälder. Der alte Feldherr aber, in
vierzigjährigem Kriegsdienst erprobt, blieb kaltblütig auch in der äußersten
Gefahr und hielt seine verzagenden und hungernden Mannschaften fest in der
Hand. Dennoch hätte auch er vielleicht das Unheil nicht abwenden können, wenn
nicht nach einem glücklichen Angriff während des Marsches, bei dem die Römer
einen großen Teil ihrer Reiterei und fast das ganze Gepäck einbüßten, die
siegesgewissen und beutelustigen Deutschen gegen Arminius Rat dem anderen
Führer gefolgt wären und statt der weiteren Umstellung des Feindes geradezu den
Sturm auf das Lager versucht hätten. Caecina ließ die Germanen bis an die Wälle
herankommen, brach aber dann aus allen Toren und Pforten mit solcher Gewalt auf
die Stürmenden ein, daß sie eine schwere Niederlage erlitten und infolgedessen
der weitere Rückzug ohne wesentliche Hinderung stattfand. Am Rhein hatte man
die Armee schon verloren gegeben und war im Begriff gewesen, die Brücke bei
Vetera abzuwerfen, um wenigstens das Eindringen der Germanen in Gallien zu
verhindern; nur die entschlossene Einrede einer Frau, der Gattin des
Germanicus, der Tochter Agrippas, hatte den verzagten und schimpflichen
Entschluß vereitelt.



————————————————————-



^21 Den fortdauernden Kriegsstand bezeugen Tacitus (ann. 1, 9) und Dio (56,
26); aber berichtet wird gar nichts aus den nominellen Feldzügen der Sommer 12,
13 und 14, und die Expedition vom Herbst des Jahres 14 erscheint als die erste
von Germanicus unternommene. Allerdings ist Germanicus wahrscheinlich noch bei
Augustus’ Lebzeiten als Imperator ausgerufen worden (Monumentum Ancyranum, S.
17); aber es steht nichts im Wege, dies auf den Feldzug des Jahres 11 zu
beziehen, in dem Germanicus mit prokonsularischer Gewalt neben Tiberius
kommandierte (Dio 56, 25). Im Jahre 12 war er in Rom zur Verwaltung des
Konsulats, welche er das ganze Jahr hindurch behielt und mit welcher es damals
noch ernsthaft genommen wurde; dies erklärt, weshalb Tiberius, wie dies jetzt
erwiesen ist (Hermann Schulz, Quaestiones Ovidianae. Greifswald 1883, S. 15
f.), noch im Jahre 12 nach Germanien ging und sein Rheinkommando erst im Anfang
des Jahres 13 mit der pannonischen Siegesfeier niederlegte.



————————————————————-



Die Wiederaufnahme der Unterwerfung Germaniens begann also nicht gerade mit
Glück. Das Gebiet zwischen Rhein und Weser war wohl wieder betreten und
durchschritten worden, aber entscheidende Erfolge hatten die Römer nicht
aufzuzeigen, und der ungeheure Verlust an Material, namentlich an Pferden,
wurde schwer empfunden, so daß, wie in Scipios Zeiten, die Städte Italiens und
der westlichen Provinzen bei dem Ersatz des Verlorenen mit patriotischen
Beisteuern sich beteiligten.



Germanicus änderte für den nächsten Feldzug (16) seinen Kriegsplan: er
versuchte, die Unterwerfung Germaniens auf die Nordsee und die Flotte zu
stützen, teils weil die Völkerschaften an der Küste, die Bataver, Friesen,
Chauker mehr oder minder zu den Römern hielten, teils um die zeitraubenden und
verlustvollen Märsche vom Rhein zur Weser und zur Elbe und wieder zurück
abzukürzen. Nachdem er dieses Frühjahr wie das vorige zu raschen Vorstößen am
Main und an der Lippe verwendet hatte, schiffte er im Anfang des Sommers auf
der inzwischen fertiggestellten gewaltigen Transportflotte von 1000 Segeln sein
gesamtes Heer an der Rheinmündung ein und gelangte in der Tat ohne Verlust bis
an die der Ems, wo die Flotte blieb, und weiter, vermutlich die Ems hinauf bis
an die Haasemündung und dann an dieser hinauf in das Werretal, durch dieses an
die Weser. Damit war die Durchführung der bis 80000 Mann starken Armee durch
den Teutoburger Wald, welche namentlich für die Verpflegung mit großen
Schwierigkeiten verbunden war, vermieden, in dem Flottenlager für die Zufuhr
ein sicherer Rückhalt gegeben, und die Cherusker auf dem rechten Ufer der Weser
statt von vorn in der Flanke angegriffen. Auf diesem trat den Römern das
Gesamtaufgebot der Germanen entgegen, wiederum geführt von den beiden Häuptern
der Patriotenpartei, Arminius und Inguiomerus; über welche Streitkräfte
dieselben geboten, beweist, daß sie im Cheruskerland zunächst an der Weser
selbst, dann etwas weiter landeinwärts ^22, zweimal kurz nacheinander gegen das
gesamte römische Heer in offener Feldschlacht schlugen und in beiden den Sieg
hart bestritten. Allerdings fiel dieser den Römern zu und von den germanischen
Patrioten blieb ein beträchtlicher Teil auf den Schlachtfeldern - Gefangene
wurden nicht gemacht und von beiden Seiten mit äußerster Erbitterung gefochten;
das zweite Tropaeum des Germanicus sprach von der Niederwerfung aller
germanischen Völker zwischen Rhein und Elbe; der Sohn stellte diese seine
Kampagne neben die glänzenden des Vaters und berichtete nach Rom, daß er im
nächsten Feldzug die Unterwerfung Germaniens vollendet haben werde. Aber
Arminius entkam, obwohl verwundet, und blieb auch ferner an der Spitze der
Patrioten, und ein unvorhergesehenes Unheil verdarb den Waffenerfolg. Auf der
Heimkehr, die von dem größten Teil der Legionen zu Schiff gemacht wurde, geriet
die Transportflotte in die Herbststürme der Nordsee; die Schiffe wurden nach
allen Seiten über die Inseln der Nordsee und bis an die britische Küste hin
geschleudert, ein großer Teil ging zugrunde und die sich retteten, hatten
größtenteils Pferde und Gepäck über Bord werfen und froh sein müssen, das
nackte Leben zu bergen. Der Fahrtverlust kam, wie in den Zeiten der Punischen
Kriege, einer Niederlage gleich; Germanicus selbst, mit dem Admiralschiff
einzeln verschlagen an den öden Strand der Chauker, war in Verzweiflung über
diesen Mißerfolg drauf und dran, seinen Tod in demselben Ozean zu suchen,
dessen Beistand er im Beginn dieses Feldzuges so ernstlich und so vergeblich
angerufen hatte. Wohl erwies sich späterhin der Menschenverlust nicht ganz so
groß, wie es anfänglich geschienen hatte, und einige erfolgreiche Schläge, die
der Feldherr nach der Rückkehr an den Rhein den nächstwohnenden Barbaren
versetzte, hoben den gesunkenen Mut der Truppen. Aber im ganzen genommen
endigte der Feldzug des Jahres 16, verglichen mit dem des vorigen, wohl mit
glänzenderen Siegen, aber auch mit viel empfindlicherer Einbuße.



———————————————————————-



^22 Die Annahme Schmidts (Westfälische Zeitschrift 20, 1862, S. 301), daß die
erste Schlacht auf dem Idistavisischen Feld, etwa bei Bückeburg, geschlagen
sei, die zweite, wegen der dabei erwähnten Sümpfe, vielleicht am Steinhuder
See, bei dem südlich von diesem liegenden Dorf Bergkirchen, wird von der
Wahrheit sich nicht weit entfernen und kann wenigstens als Veranschaulichung
gelten. Auf ein gesichertes Ergebnis muß bei diesem wie bei den meisten
Taciteischen Schlachtberichten verzichtet werden.



———————————————————————-



Germanicus Abberufung war zugleich die Aufhebung des Oberkommandos der
rheinischen Armee. Die bloße Teilung des Kommandos setzte der bisherigen
Kriegführung ein Ziel; daß Germanicus nicht bloß abberufen ward, sondern keinen
Nachfolger erhielt, kam hinaus auf die Anordnung der Defensive am Rhein. So ist
denn auch der Feldzug des Jahres 16 der letzte gewesen, den die Römer geführt
haben, um Germanien zu unterwerfen und die Reichsgrenze vom Rhein an die Elbe
zu verlegen. Daß die Feldzüge des Germanicus dieses Ziel hatten, lehrt ihr
Verlauf selbst und das die Elbgrenze feiernde Tropaeum. Auch die
Wiederherstellung der rechtsrheinischen militärischen Anlagen, der
Taunuskastelle sowohl wie der Festung Aliso und der diese mit Vetera
verbindenden Linie, gehört nur zum Teil zu derjenigen Besetzung des rechten
Rheinufers, wie sie auch mit dem beschränkten Operationsplan nach der
Varusschlacht sich vertrug, zum Teil griff sie weit über denselben hinaus. Aber
was der Feldherr wollte, wollte der Kaiser nicht oder nicht ganz. Es ist mehr
als wahrscheinlich, daß Tiberius die Unternehmungen des Germanicus am Rhein von
Haus aus mehr hat geschehen lassen, und gewiß, daß er durch dessen Abberufung
im Winter 16/17 denselben ein Ziel hat setzen wollen. Ohne Zweifel ist zugleich
ein guter Teil des Erreichten aufgegeben, namentlich aus Aliso die Besatzung
zurückgezogen worden. Wie Germanicus von dem im Teutoburger Walde errichteten
Siegesdenkmal schon das Jahr darauf keinen Stein mehr fand, so sind auch die
Ergebnisse seiner Siege wie ein Schlag ins Wasser verschwunden, und keiner
seiner Nachfolger hat auf diesem Grunde weiter gebaut.



Wenn Augustus das eroberte Germanien nach der Varusschlacht verloren gegeben
hatte, wenn Tiberius jetzt, nachdem die Eroberung abermals in Angriff genommen
worden war, sie abzubrechen befahl, so ist die Frage wohl berechtigt, welche
Motive die beiden bedeutenden Regenten hierbei geleitet haben und was diese
wichtigen Vorgänge für die allgemeine Reichspolitik bedeuten.



Die Varusschlacht ist ein Rätsel, nicht militärisch, aber politisch, nicht in
ihrem Verlauf, aber in ihren Folgen. Augustus hatte nicht unrecht, wenn er
seine verlorenen Legionen nicht von dem Feind oder dem Schicksal, sondern von
dem Feldherrn zurückforderte; es war ein Unglücksfall, wie ungeschickte
Korpsführer sie von Zeit zu Zeit für jeden Staat herbeiführen; schwer begreift
man, daß die Aufreibung einer Armee von 20000 Mann ohne weitere unmittelbare
militärische Konsequenzen der großen Politik eines einsichtig regierten
Weltstaates eine entscheidende Wendung gegeben hat. Und doch haben die beiden
Herrscher jene Niederlage mit einer beispiellosen und für die Stellung der
Regierung, der Armee wie den Nachbarn gegenüber bedenklichen und gefährlichen
Geduld ertragen; doch haben sie den Friedensschluß mit Marobod, der ohne
Zweifel eigentlich nur eine Waffenruhe sein sollte, zu einem definitiven werden
lassen und nicht weiter versucht, das obere Elbtal in die Hand zu bekommen. Es
muß Tiberius nicht leicht angekommen sein, den großen, mit dem Bruder
gemeinschaftlich begonnenen, dann nach dessen Tode von ihm fast vollendeten Bau
zusammenstürzen zu sehen; der gewaltige Eifer, womit er, sowie er in das
Regiment wieder eingetreten war, den vor zehn Jahren begonnenen germanischen
Krieg aufgenommen hatte, läßt ermessen, was diese Entsagung ihn gekostet haben
muß. Wenn dennoch nicht bloß Augustus bei derselben beharrte, sondern auch nach
dessen Tode er selbst, so ist dafür ein anderer Grund nicht zu finden, als daß
sie die durch zwanzig Jahre hindurch verfolgten Pläne zur Veränderung der
Nordgrenze als unausführbar erkannten und die Unterwerfung und Behauptung des
Gebietes zwischen dem Rhein und der Elbe ihnen die Kräfte des Reiches zu
übersteigen schien.



Wenn die bisherige Reichsgrenze von der mittleren Donau bis an deren Quelle und
den oberen Rhein und dann rheinabwärts lief, so wurde sie allerdings durch die
Verlegung an die in ihrem Quellgebiet der mittleren Donau sich nähernde Elbe
und an deren ganzen Lauf wesentlich verkürzt und verbessert; wobei
wahrscheinlich außer dem evidenten militärischen Gewinn auch noch das
politische Moment in Betracht kam, daß die möglichst weite Entfernung der
großen Kommandos von Rom und Italien eine der leitenden Maximen der
Augusteischen Politik war und ein Elbheer in der weiteren Entwicklung Roms
schwerlich dieselbe Rolle gespielt haben würde, wie sie die Rheinheere nur zu
bald übernahmen. Die Vorbedingungen dazu, die Niederwerfung der germanischen
Patriotenpartei und des Suebenkönigs in Böhmen, waren keine leichten Aufgaben;
indes man hatte dem Gelingen derselben schon einmal ganz nahe gestanden und bei
richtiger Führung konnten diese Erfolge nicht verfehlt werden. Aber eine andere
Frage war es, ob nach der Einrichtung der Elbgrenze die Truppen aus dem
zwischenliegenden Gebiet weggezogen werden konnten; diese Frage hatte der
dalmatisch-pannonische Krieg in sehr ernster Weise der römischen Regierung
gestellt. Wenn schon das bevorstehende Einrücken der römischen Donauarmee in
Böhmen einen mit Anstrengung aller militärischen Hilfsmittel erst nach
vierjährigem Kampf niedergeworfenen Volksaufstand in Illyricum hervorgerufen
hatte, so durfte weder zur Zeit noch auf lange Jahre hinaus dies weite Gebiet
sich selbst überlassen werden. Ähnlich stand es ohne Zweifel am Rhein. Das
römische Publikum pflegte wohl sich zu rühmen, daß der Staat ganz Gallien in
Unterwürfigkeit halte durch die 1200 Mann starke Besatzung von Lyon; aber die
Regierung konnte nicht vergessen, daß die beiden großen Armeen am Rhein nicht
bloß die Germanen abwehrten, sondern auch für die keineswegs durch Fügsamkeit
sich auszeichnenden gallischen Gaue gar sehr in Betracht kamen. An der Weser
oder gar an der Elbe aufgestellt, hätten sie diesen Dienst nicht in gleichem
Maße geleistet; und sowohl den Rhein wie die Elbe besetzt zu halten, vermochte
man nicht. So mochte Augustus wohl zu dem Schluß kommen, daß mit dem damaligen,
allerdings seit kurzem erheblich verstärkten, aber immer noch tief unter dem
Maß des wirklich Erforderlichen stehenden Heerbestand jene große
Grenzregulierung nicht auszuführen sei; die Frage ward damit aus einer
militärischen zu einer Frage der inneren Politik und insonderheit zu einer
Finanzfrage. Die Kosten der Armee noch weiter zu steigern, hat weder Augustus
noch Tiberius sich getraut. Man kann dies tadeln. Der lähmende Doppelschlag der
illyrischen und der germanischen Insurrektion mit ihren schweren Katastrophen,
das hohe Alter und die erlahmende Kraft des Herrschers, die zunehmende
Abneigung des Tiberius gegen frisches Handeln und große Initiative und vor
allem gegen jede Abweichung von der Politik des Augustus, haben dabei ohne
Zweifel bestimmend mit- und vielleicht zum Nachteil des Staates gewirkt. Man
fühlt es in dem nicht zu billigenden, aber wohl erklärlichen Auftreten des
Germanicus, wie das Militär und die Jugend das Aufgeben der neuen Provinz
Germanien empfanden. Man erkennt in dem dürftigen Versuch, mit Hilfe der paar
linksrheinischen deutschen Gaue wenigstens dem Namen nach das verlorene
Germanien festzuhalten, in den zweideutigen und unsicheren Worten, mit denen
Augustus selbst in seinem Rechenschaftsbericht Germanien als römisch in
Anspruch nimmt oder auch nicht, wie verlegen die Regierung in dieser Sache der
öffentlichen Meinung gegenüber stand. Der Griff nach der Elbgrenze war ein
gewaltiger, vielleicht überkühner gewesen; vielleicht von Augustus, dessen Flug
im allgemeinen so hoch nicht ging, erst nach jahrelangem Zaudern und wohl nicht
ohne den bestimmenden Einfluß des ihm vor allen nahestehenden jüngeren
Stiefsohns unternommen. Aber einen allzu kühnen Schritt zurückzutun ist in der
Regel nicht eine Verbesserung des Fehlers, sondern ein zweiter. Die Monarchie
brauchte die unbefleckte kriegerische Ehre und den unbedingten kriegerischen
Erfolg in ganz anderer Weise als das ehemalige Bürgermeisterregiment; das
Fehlen der seit der Varusschlacht niemals ausgefüllten Nummern 17, 18 und 19 in
der Reihe der Regimenter paßte wenig zu dem militärischen Prestige, und den
Frieden mit Marobod aufgrund des Status quo konnte die loyalste Rhetorik nicht
in einen Erfolg umreden. Anzunehmen, daß Germanicus einem eigentlichen Befehl
seiner Regierung zuwider jene weit aussehenden Unternehmungen begonnen hat,
verbietet seine ganze politische Stellung; aber den Vorwurf, daß er seine
doppelte Stellung als Höchstkommandierender der ersten Armee des Reiches und
als künftiger Thronfolger dazu benutzt hat, um seine politisch-militärischen
Pläne auf eigene Faust durchzuführen, wird man ihm so wenig ersparen können wie
dem Kaiser den nicht minder schweren, zurückgescheut zu sein vielleicht vor dem
Fassen, vielleicht auch nur vor dem klaren Aussprechen und dem scharfen
Durchführen der eigenen Entschlüsse. Wenn Tiberius die Wiederaufnahme der
Offensive wenigstens geschehen ließ, so muß er empfunden haben, wieviel für
eine kräftigere Politik sprach; wie es überbedächtige Leute wohl tun, mag er
wohl sozusagen dem Schicksal die Entscheidung überlassen haben, bis dann der
wiederholte und schwere Mißerfolg des Kronprinzen die Politik der Verzagtheit
abermals rechtfertigte. Leicht war es für die Regierung nicht, einer Armee Halt
zu gebieten, die von den verlorenen drei Adlern zwei zurückgebracht hatte; aber
es geschah. Was immer die sachlichen und die persönlichen Motive gewesen sein
mögen, wir stehen hier an einem Wendepunkt der Völkergeschicke. Auch die
Geschichte hat ihre Flut und ihre Ebbe; hier tritt nach der Hochflut des
römischen Weltregiments die Ebbe ein. Nordwärts von Italien hatte wenige Jahre
hindurch die römische Herrschaft bis an die Elbe gereicht; seit der
Varusschlacht sind ihre Grenzen der Rhein und die Donau. Ein Märchen, aber ein
altes, berichtet, daß dem ersten Eroberer Germaniens, dem Drusus, auf seinem
letzten Feldzug an der Elbe eine gewaltige Frauengestalt germanischer Art
erschienen sei und ihm in seiner Sprache das Wort zugerufen habe
“Zurück!” Es ist nicht gesprochen worden, aber es hat sich erfüllt.



Indes die Niederlage der Augusteischen Politik, wie der Friede mit Maroboduus
und die Hinnahme der Teutoburger Katastrophe wohl bezeichnet werden darf, war
kaum ein Sieg der Germanen. Nach der Varusschlacht muß wohl durch die Gemüter
der Besten die Hoffnung gegangen sein, daß der Nation aus dem herrlichen Sieg
der Cherusker und ihrer Verbündeten und aus dem Zurückweichen des Feindes im
Westen wie im Süden eine gewisse Einigung erwachsen werde. Den sonst sich fremd
gegenüberstehenden Sachsen und Sueben mag vielleicht eben in diesen Krisen das
Gefühl der Einheit aufgegangen sein. Daß die Sachsen vom Schlachtfelde weg den
Kopf des Varus an den Suebenkönig schickten, kann nichts sein als der wilde
Ausdruck des Gedankens, daß für alle Germanen die Stunde gekommen sei, in
gemeinschaftlichem Ansturm sich auf das Römische Reich zu stürzen und des
Landes Grenze und des Landes Freiheit so zu sichern, wie sie allein gesichert
werden können, durch Niederschlagen des Erbfeindes in seinem eigenen Heim. Aber
der gebildete Mann und staatskluge König nahm die Gabe der Insurgenten nur an,
um den Kopf dem Kaiser Augustus zur Beisetzung zu senden; er tat nichts für,
aber auch nichts gegen die Römer und beharrte unerschütterlich in seiner
Neutralität. Unmittelbar nach dem Tode des Augustus hatte man in Rom den
Einbruch der Markomannen in Rätien gefürchtet, aber, wie es scheint, ohne
Ursache, und als dann Germanicus die Offensive gegen die Germanen vom Rhein aus
wieder aufnahm, hatte der mächtige Markomannenkönig untätig zugesehen. Diese
Politik der Feinheit oder der Feigheit in der wild bewegten, von patriotischen
Erfolgen und Hoffnungen trunkenen germanischen Welt grub sich ihr eigenes Grab.
Die entfernteren, nur lose mit dem Reich verknüpften Suebenstämme, die
Semnonen, Langobarden und Gothonen, sagten dem König ab und machten
gemeinschaftliche Sache mit den sächsischen Patrioten; es ist nicht
unwahrscheinlich, daß die ansehnlichen Streitkräfte, über welche Arminius und
Inguiomerus in den Kämpfen gegen Germanicus offenbar geboten, ihnen großenteils
von daher zugeströmt sind. Als bald darauf der römische Angriff plötzlich
abgebrochen ward, wendeten sich die Patrioten (17) zum Angriff gegen
Maroboduus, vielleicht zum Angriff auf das Königtum überhaupt, wenigstens wie
dieser es nach römischem Muster verwaltete ^23. Aber auch unter ihnen selbst
waren Spaltungen eingetreten; die beiden nah verwandten cheruskischen Fürsten,
die in den letzten Kämpfen die Patrioten wenn nicht siegreich, doch tapfer und
ehrenvoll geführt und bisher stets Schulter an Schulter gefochten hatten,
standen in diesem Krieg nicht mehr zusammen. Der Oheim Inguiomerus ertrug es
nicht noch länger, neben dem Neffen der zweite zu sein, und trat bei dem
Ausbruch des Krieges auf Maroboduus’ Seite. So kam es zur Entscheidungsschlacht
zwischen Germanen und Germanen, ja zwischen denselben Stämmen; denn in beiden
Armeen fochten sowohl Sueben wie Cherusker. Lange schwankte der Kampf; beide
Heere hatten von der römischen Taktik gelernt, und auf beiden Seiten war die
Leidenschaft und die Erbitterung gleich. Einen eigentlichen Sieg erfocht
Arminius nicht, aber der Gegner überließ ihm das Schlachtfeld, und da
Maroboduus den kürzeren gezogen zu haben schien, verließen ihn die bisher noch
zu ihm gehalten hatten und fand er sich auf sein eigenes Reich beschränkt. Als
er römische Hilfe gegen die übermächtigen Landsleute erbat, erinnerte ihn
Tiberius an sein Verhalten nach der Varusschlacht und erwiderte, daß jetzt die
Römer ebenfalls neutral bleiben würden. Es ging nun schleunig mit ihm zu Ende.
Schon im folgenden Jahr (18) wurde er von einem Gothonenfürsten Catualda, den
er früher persönlich beleidigt hatte und der dann mit den übrigen
außerböhmischen Sueben von ihm abgefallen war, in seinem Königssitz selbst
überfallen und rettete, von den Seinigen verlassen, mit Not sich zu den Römern,
die ihm die erbetene Freistatt gewährten - als römischer Pensionär ist er viele
Jahre später in Ravenna gestorben.



—————————————————————



^23 Die Angabe des Tacitus (ann. 2, 45), daß dies eigentlich ein Krieg der
Republikaner gegen die Monarchisten gewesen sei, ist wohl nicht frei von
Übertragung hellenisch-römischer Anschauungen auf die sehr verschiedene
germanische Welt. Soweit der Krieg eine ethisch-politische Tendenz gehabt hat,
wird ihn nicht das nomen regis, wie Tacitus sagt, sondern das certum imperium
visque regia des Velleius (2, 108) hervorgerufen haben.



—————————————————————



Also waren Arminius’ Gegner wie seine Nebenbuhler flüchtig geworden, und die
germanische Nation sah auf keinen andern als auf ihn. Aber diese Größe war
seine Gefahr und sein Verderben. Seine eigenen Landsleute, vor allem sein
eigenes Geschlecht schuldigte ihn an, den Weg Marobods zu gehen und nicht bloß
der Erste, sondern auch der Herr und der König der Germanen sein zu wollen - ob
mit Grund oder nicht und ob, wenn er dies wollte, er damit nicht vielleicht das
Rechte wollte, wer vermag es zu sagen? Es kam zum Bürgerkrieg zwischen ihm und
diesen Vertretern der Volksfreiheit; zwei Jahre nach Maroboduus’ Verbannung
fiel auch er, gleich Caesar, durch den Mordstahl ihm nahestehender,
republikanisch gesinnter Adliger. Seine Gattin Thusnelda und sein in der
Gefangenschaft geborener Sohn Thumelicus, den er nie mit Augen gesehen hat,
zogen bei dem Triumph des Germanicus (26. Mai 17) unter den anderen vornehmen
Germanen gefesselt mit auf das Kapitol; der alte Segestes ward für seine Treue
gegen die Römer mit einem Ehrenplatz bedacht, von wo aus er dem Einzug seiner
Tochter und seines Enkels zuschauen durfte. Sie alle sind im Römerreich
gestorben; mit Maroboduus fanden auch Gattin und Sohn seines Gegners im Exil
von Ravenna sich zusammen. Wenn Tiberius bei Abberufung des Germanicus
bemerkte, daß es gegen die Deutschen der Kriegführung nicht bedürfe und daß sie
das für Rom Erforderliche schon weiter selber besorgen würden, so kannte er
seine Gegner; darin allerdings hat die Geschichte ihm recht gegeben. Aber dem
hochsinnigen Mann, der sechsundzwanzigjährig seine sächsische Heimat von der
italischen Fremdherrschaft erlöst hatte, der dann in siebenjährigem Kampfe für
die wiedergewonnene Freiheit Feldherr wie Soldat gewesen war, der nicht bloß
Leib und Leben, sondern auch Weib und Kind für seine Nation eingesetzt hatte,
um dann siebenunddreißigjährig von Mörderhand zu fallen, diesem Mann gab sein
Volk, was es zu geben vermochte, ein ewiges Gedächtnis im Heldenlied.




KAPITEL II.

Spanien


Die Zufälligkeiten der äußeren Politik bewirkten es, daß die Römer früher als
in irgendeinem anderen Teil des überseeischen Kontinents sich auf der
Pyrenäischen Halbinsel festsetzten und hier ein zwiefaches ständiges Kommando
einrichteten. Auch hatte die Republik hier nicht, wie in Gallien und in
Illyricum, sich darauf beschränkt, die Küsten des italischen Meeres zu
unterwerfen, vielmehr gleich von Anfang an, nach dem Vorgang der Barkiden, die
Eroberung der ganzen Halbinsel in das Auge gefaßt. Mit den Lusitanern (in
Portugal und Estremadura) hatten die Römer gestritten, seit sie sich Herren von
Spanien nannten; die “entferntere Provinz” war recht eigentlich
gegen diese und zugleich mit der näheren eingerichtet worden; die Callaeker
(Galicia) wurden ein Jahrhundert vor der Actischen Schlacht den Römern
botmäßig; kurz vor derselben hatte in seinem ersten Feldzug der spätere
Diktator Caesar die römischen Waffen bis nach Brigantium (Coruňa) getragen und
die Zugehörigkeit dieser Landschaft zu der entfernteren Provinz aufs neue
befestigt. Es haben dann in den Jahren zwischen Caesars Tod bis auf Augustus
Einherrschaft die Waffen in Nordspanien niemals geruht: nicht weniger als sechs
Statthalter haben in dieser kurzen Zeit dort den Triumph gewonnen, und
vielleicht erfolgte die Unterwerfung des südlichen Abhangs der Pyrenäen
vorzugsweise in diese Epoche ^1. Die Kriege mit den stammverwandten Aquitanern
an der Nordseite des Gebirges, die in die gleiche Epoche fallen und von denen
der letzte im Jahre 727 (27) siegreich zu Ende ging, werden damit in
Zusammenhang stehen. Bei der Reorganisation der Verwaltung im Jahre 727 (27)
kam die Halbinsel an Augustus, weil dort ausgedehnte militärische Operationen
in Aussicht genommen waren und sie einer dauernden Besatzung bedurfte. Obgleich
das südliche Drittel der entfernteren Provinz, seitdem benannt vom Baetisfluß
(Guadalquivir), dem Regiment des Senats bald zurückgegeben wurde ^2, blieb doch
der bei weitem größere Teil der Halbinsel stets in kaiserlicher Verwaltung,
sowohl der größere Teil der entfernteren Provinz, Lusitanien und Callaekien ^3,
wie die ganze große nähere. Unmittelbar nach Einrichtung der neuen Oberleitung
begab sich Augustus persönlich nach Spanien, um in zweijährigem Aufenthalt
(728, 729 26, 25) die neue Verwaltung zu ordnen und die Okkupation der noch
nicht botmäßigen Landesteile zu leiten. Er tat dies von Tarraco aus, und es
wurde damals überhaupt der Sitz der Regierung der näheren Provinz von
Neukarthago nach Tarraco verlegt, von welcher Stadt diese Provinz auch seitdem
gewöhnlich genannt wird. Wenn es einerseits notwendig erschien, den Sitz der
Verwaltung nicht von der Küste zu entfernen, so beherrschte andererseits die
neue Hauptstadt das Ebrogebiet und die Kommunikationen mit dem Nordwesten und
den Pyrenäen. Gegen die Asturer (in den Provinzen Asturien und Leon) und vor
allem die Kantabrer (im Vaskenland und der Provinz Santander), welche sich
hartnäckig in ihren Bergen behaupteten und die benachbarten Gaue überliefen,
zog sich mit Unterbrechungen, die die Römer Siege nannten, der schwere und
verlustvolle Krieg acht Jahre hin, bis es endlich Agrippa gelang, durch
Zerstörung der Bergstädte und Verpflanzung der Bewohner in die Täler den
offenen Widerstand zu brechen.



—————————————————————



^1 Es triumphierten über Spanien, abgesehen von dem wohl politischen Triumph
des Lepidus, im Jahre 718 (36) Cn. Domitius Calvinus (Konsul 714 40), im Jahre
720 (34) C. Norbanus Flaccus (Konsul 716 38), zwischen 720 (34) und 725 (29) L.
Marcius Philippus (Konsul 716 38) und Appius Claudius Pulcher (Konsul 716 38),
im Jahre 726 (28) C. Calvisius Sabinus (Konsul 715 39), im Jahre 728 (26) Sex.
Appuleius (Konsul 725 29). Die Schriftsteller erwähnen nur den Sieg, den
Calvinus über die Cerretaner (bei Puycerda in den östlichen Pyrenäen) erfocht
(Dio 48, 42; vgl. Vell. 2, 78 und die Münze des Sabinus mit Osca, Eckhel, Bd.
5, S. 203).



^2 Da Augusta Emerita in Lusitanien erst im Jahre 729 (25) Kolonie ward (Dio
53, 26) und diese bei dem Verzeichnis der Provinzen, in denen Augustus Kolonien
gegründet hat (Monumentum Ancyranum, S. 119, vgl. S. 222), nicht füglich
unberücksichtigt geblieben sein kann, so wird die Trennung von Lusitania und
Hispania ulterior erst nach dem kantabrischen Kriege stattgefunden haben.



^3 Callaekien ist nicht bloß von der Ulterior aus eingenommen worden, sondern
muß noch in der früheren Zeit des Augustus zu Lusitanien gehört haben, ebenso
Asturien anfänglich zu dieser Provinz geschlagen worden sein. Sonst ist die
Erzählung bei Dio 54, 5 nicht zu verstehen; T. Carisius, der Erbauer Emeritas,
ist offenbar der Statthalter von Lusitanien, C. Furnius der der Tarraconensis.
Damit stimmt auch die parallele Darstellung bei Florus (epit. 2, 33), denn die
Drigaecini der Handschriften sind sicher die Βριγαικινοί, die Ptolemaeos (2, 6,
29) unter den Asturern aufführt. Darum faßt auch Agrippa in seinen Messungen
Lusitania mit Asturia und Callaecia zusammen (Plin. nat. 4, 22, 118), und
bezeichnet Strabon (3, 4, 20, p. 166) die Callaeker als früher Lusitaner
genannt. Schwankungen in der Abgrenzung der spanischen Provinzen erwähnt
Strabon (3, 4, 19, p. 166).



—————————————————————



Wenn, wie Kaiser Augustus sagt, seit seiner Zeit die Küste des Ozeans von Cadiz
bis zur Elbmündung den Römern gehorchte, so war in diesem Winkel derselben der
Gehorsam recht unfreiwillig und von geringem Verlaß. Zu einer eigentlichen
Befriedung scheint es im nordwestlichen Spanien noch lange nicht gekommen zu
sein. Noch in Neros Zeit ist von Kriegszügen gegen die Asturer die Rede.
Deutlicher noch spricht die Besetzung des Landes, wie Augustus sie angeordnet
hat. Callaekien wurde von Lusitanien getrennt und mit der tarraconensischen
Provinz vereinigt, um den Oberbefehl in Nordspanien in einer Hand zu
konzentrieren. Diese Provinz ist nicht bloß damals die einzige gewesen, welche,
ohne an Feindesland zu grenzen, ein legionares Militärkommando erhalten hat,
sondern es wurden von Augustus nicht weniger als drei Legionen ^4 dorthin
gelegt, zwei nach Asturien, eine nach Kantabrien, und trotz der militärischen
Bedrängnis in Germanien und in Illyricum ward diese Besatzung nicht vermindert.
Das Hauptquartier ward zwischen der alten Metropole Asturiens, Lancia, und der
neuen, Asturica Augusta (Astorga), eingerichtet, in dem noch heute von ihm den
Namen führenden Leon. Mit dieser starken Besetzung des Nordwestens hängen
wahrscheinlich die daselbst in der früheren Kaiserzeit in bedeutendem Umfange
vorgenommenen Straßenanlagen zusammen, obwohl wir, da die Dislokation dieser
Truppen in der augustischen Zeit uns unbekannt ist, den Zusammenhang im
einzelnen nicht nachzuweisen vermögen. So ist von Augustus und Tiberius für die
Hauptstadt Callaekiens Bracara (Braga) eine Verbindung mit Asturica, das heißt
mit dem großen Hauptquartier, nicht minder mit den nördlich, nordöstlich und
südlich benachbarten Städten hergestellt worden. Ähnliche Anlagen machte
Tiberius im Gebiet der Vasconen und in Kantabrien ^5. Allmählich konnte die
Besatzung verringert, unter Claudius eine Legion, unter Nero eine zweite
anderswo verwendet werden. Doch wurden diese nur als abkommandiert angesehen,
und noch zu Anfang der Regierung Vespasians hatte die spanische Besatzung
wieder ihre frühere Stärke; eigentlich reduziert haben sie erst die Flavier,
Vespasian auf zwei, Domitian auf eine Legion. Von da an bis in die
diocletianische Zeit hat eine einzige Legion, die 7. gemina und eine gewisse
Zahl von Hilfskontingenten in Leon garnisoniert.



—————————————————————



^4 Es sind dies die 4. makedonische, die 6. victrix und die 10. gemina. Die
erste von diesen kam in Folge der durch Claudius’ britannische Expedition
veranlaßten Verschiebung der Truppenlager an den Rhein. Die beiden anderen,
obwohl inzwischen mehrfach anderswo verwendet, standen noch im Anfang der
Regierung Vespasians in ihrer alten Garnison und mit ihnen anstatt der 4. die
von Galba neu errichtete 1. adiutrix (Tac. hist. 1, 44). Alle drei wurden in
Veranlassung des Bataverkrieges an den Rhein geschickt, und es kam davon nur
eine zurück. Denn noch im Jahre 88 lagen in Spanien mehrere Legionen (Plin.
paneg. 14; vgl. Hermes 3, 1868, S. 118), von welchen eine sicher die schon vor
dem Jahre 79 in Spanien garnisonierende 7. gemina (CIL II, 2477) ist; die
zweite muß eine von jenen dreien sein und ist wahrscheinlich die 1. adiutrix,
da diese bald nach dem Jahre 88 an den Donaukriegen Domitians sich beteiligt
und unter Traian in Obergermanien steht, was die Vermutung nahelegt, daß sie
eine der mehreren im Jahre 88 von Spanien nach Obergermanien geführten Legionen
gewesen und bei dieser Veranlassung aus Spanien weggekommen ist. In Lusitanien
haben keine Legionen gestanden.



^5 Bei dem Ort Pisoraca (Herrera am Pisuerga, zwischen Palencia und Santander),
der allein auf Inschriften des Tiberius und des Nero, und zwar als
Ausgangspunkt einer Kaiserstraße genannt wird (CIL II, 4883, 4884), dürfte das
Lager der kantabrischen Legion gewesen sein, wie bei Leon das asturische. Auch
Augustobriga (westlich von Saragossa) und Complutum (Alcalá de Henares,
nordwärts von Madrid) werden nicht ihrer städtischen Bedeutung wegen, sondern
als Truppenlager Reichsstraßenzentren gewesen sein.



—————————————————————



Keine Provinz ist unter dem Prinzipat weniger von den äußeren wie von den
inneren Kriegen berührt worden als dieses Land des fernen Westens. Wenn in
dieser Epoche die Truppenkommandos gleichsam die Stelle der rivalisierenden
Parteien übernahmen, so hat das spanische Heer auch dabei durchaus eine
Nebenrolle gespielt; nur als Helfer seines Kollegen trat Galba in den
Bürgerkrieg ein und der bloße Zufall trug ihn an die erste Stelle. Die
vergleichungsweise auch nach der Reduktion noch auffallend starke Besatzung des
Nordwestens der Halbinsel läßt darauf schließen, daß diese Gegend noch im
zweiten und dritten Jahrhundert nicht vollständig botmäßig gewesen ist; indes
vermögen wir über die Verwendung der spanischen Legion innerhalb der Provinz,
die sie besetzt hielt, nichts Bestimmtes anzugeben. Der Krieg gegen die
Kantabrer ist mit Hilfe von Kriegsschiffen geführt worden; nachher haben die
Römer keine Veranlassung gehabt, hier eine dauernde Flottenstation
einzurichten. Erst in der nachdiocletianischen Zeit finden wir die Pyrenäische
Halbinsel, wie die italische und die griechisch-makedonische, ohne ständige
Besatzung.



Daß die Provinz Baetica, wenigstens seit dem Anfang des 2. Jahrhunderts, von
der gegenüberliegenden Küste aus durch die Mauren - die Piraten des Rif -
vielfach heimgesucht wurde, wird in der Darstellung der afrikanischen
Verhältnisse näher auszuführen sei. Vermutlich ist es daraus zu erklären, daß,
obwohl sonst in den Provinzen des Senats kaiserliche Truppen nicht zu stehen
pflegen, ausnahmsweise Italica (bei Sevilla) mit einer Abteilung der Legion von
Leon belegt war ^6. Hauptsächlich aber lag es dem in der Provinz von Tingis
(Tanger) stationierten Kommando ob, das reiche südliche Spanien vor diesen
Einfällen zu schützen. Dennoch ist es vorgekommen, daß Städte wie Italica und
Singili (unweit Antequera) von den Piraten belagert wurden.



————————————————————————-



^6 Damit kann in Verbindung gebracht werden, daß dieselbe Legion auch,
wenngleich nur zeitweise und mit einem Detachement, in Numidien aktiv gewesen
ist.



————————————————————————-



Wenn dem weltgeschichtlichen Werke der Kaiserzeit, der Romanisierung des
Okzidents, von der Republik irgendwo vorgearbeitet war, so war dies in Spanien
geschehen. Was das Schwert begonnen, führte der friedliche Verkehr weiter: das
römische Silbergeld hat in Spanien geherrscht, lange bevor es sonst außerhalb
Italien gangbar ward, und die Bergwerke, der Wein- und Ölbau, die
Handelsbeziehungen bewirkten an der Küste, namentlich im Südwesten, ein
stetiges Einströmen italischer Elemente. Neukarthago, die Schöpfung der
Barkiden und von seiner Entstehung an bis in die augustische Zeit die
Hauptstadt der Diesseitigen Provinz und der erste Handelsplatz Spaniens,
umschloß schon im siebenten Jahrhundert eine zahlreiche römische Bevölkerung;
Carteia, gegenüber dem heutigen Gibraltar, ein Menschenalter vor der
Gracchenzeit gegründet, ist die erste überseeische Stadtgemeinde mit einer
Bevölkerung römischen Ursprungs; die altberühmte Schwesterstadt Karthagos,
Gades, das heutige Cadiz, die erste fremdländische Stadt außerhalb Italien,
welche römisches Recht und römische Sprache annahm. Hatte also an dem größten
Teil der Küste des Mittelländischen Meeres die alteinheimische wie die
phönikische Zivilisation bereits unter der Republik in die Art und Weise des
herrschenden Volkes eingelenkt, so wurde in der Kaiserzeit in keiner Provinz
die Romanisierung so energisch von oben herab gefördert wie in Spanien. Vor
allem die südliche Hälfte der Baetica zwischen dem Baetis und dem Mittelmeer
hat, zum Teil schon unter der Republik oder durch Caesar, zum Teil in den
Jahren 739 (15) und 740 (14) durch Augustur, eine stattliche Reihe von
römischen Vollbürgergemeinden erhalten, die hier nicht etwa vorzugsweise die
Küste, sondern vor allem das Binnenland füllen, voran Hispalis (Sevilla) und
Corduba (Cordoba) mit Kolonialrecht, mit Munizipalrecht Italica (bei Sevilla)
und Gades (Cadiz). Auch im südlichen Lusitanien begegnet eine Reihe
gleichberechtigter Städte, namentlich Olisipo (Lissabon), Pax Iulia (Beja) und
die von Augustur während seines Aufenthalts in Spanien gegründete und zur
Hauptstadt dieser Provinz gemachte Veteranenkolonie Emerita (Merida). In der
Tarraconensis finden sich die Bürgerstädte überwiegend an der Küste, Karthago
nova, Ilici (Elche), Valentia, Dertosa (Tortosa), Tarraco, Barcino (Barcelona);
im Binnenland tritt nur hervor die Kolonie im Ebrotal Caesaraugusta
(Saragossa). Vollbürgergemeinden zählte man in ganz Spanien unter Augustus
fünfzig; gegen fünfzig andere hatten bis dahin latinisches Recht empfangen und
standen hinsichtlich der inneren Ordnung den Bürgergemeinden gleich. Bei den
übrigen hat dann Kaiser Vespasianus bei Gelegenheit der von ihm im Jahre 74
veranstalteten allgemeinen Reichsschätzung die latinische Gemeindeordnung
ebenfalls eingeführt. Die Verleihung des Bürgerrechts ist weder damals noch
überhaupt in der besseren Kaiserzeit viel weiter ausgedehnt worden, als sie in
augustischer Zeit gediehen war ^7, wobei wahrscheinlich hauptsächlich die
Rücksicht auf das den Reichsbürgern gegenüber beschränkte Aushebungsrecht
maßgebend gewesen ist.



———————————————————————————-



^7 Daß “die Iberer Römer genannt werden”, wie Josephus (c. Ap. 2,
4) sich ausdrückt, kann nur auf die Erteilung des latinischen Rechts durch
Vespasian bezogen werden und ist eine inkorrekte Angabe des Fremden.



———————————————————————————-



Die einheimische Bevölkerung Spaniens, welche also teils mit italischen
Ansiedlern vermischt, teils zu italischer Sitte und Sprache hingeleitet ward,
tritt in der Geschichte der Kaiserzeit nirgends deutlich erkennbar hervor.
Wahrscheinlich hat derjenige Stamm, dessen Reste und dessen Sprache sich bis
auf den heutigen Tag in den Bergen Vizcayas, Guipuzcoas und Navarras behaupten,
einstmals die ganze Halbinsel in ähnlicher Weise erfüllt wie die Berber das
nordafrikanische Land. Ihr Idiom, von den indogermanischen grundverschieden und
flexionslos wie das der Finnen und Mongolen, beweist ihre ursprüngliche
Selbständigkeit, und ihre wichtigsten Denkmäler, die Münzen, umfassen in dem
ersten Jahrhundert der Herrschaft der Römer in Spanien die Halbinsel mit
Ausnahme der Südküste von Cadiz bis Granada, wo damals die phönikische Sprache
herrschte, und des Gebietes nördlich von der Mündung des Tajo und westlich von
den Ebroquellen, welches damals wahrscheinlich großenteils faktisch unabhängig
und gewiß durchaus unzivilisiert war; in diesem iberischen Gebiet unterscheidet
sich wohl die südspanische Schrift deutlich von der der Nordprovinz, aber nicht
minder deutlich sind beide Äste eines Stammes. Die phönikische Einwanderung hat
sich hier auf noch engere Grenzen beschränkt als in Afrika und die keltische
Mischung die allgemeine Gleichförmigkeit der nationalen Entwicklung nicht in
einer für uns erkennbaren Weise modifiziert. Aber die Konflikte der Römermit
den Iberern gehören überwiegend der republikanischen Epoche an und sind früher
dargestellt worden. Nach den bereits erwähnten letzten Waffengängen unter der
ersten Dynastie verschwinden die Iberer völlig aus unseren Augen. Auch auf die
Frage, wieweit sie in der Kaiserzeit sich romanisiert haben, gibt die uns
gebliebene Kunde keine befriedigende Antwort. Daß sie im Verkehr mit den
fremden Herren von jeher veranlaßt sein werden, sich der römischen Sprache zu
bedienen, bedarf des Beweises nicht; aber auch aus dem öffentlichen Gebrauch
innerhalb der Gemeinden schwindet unter dem Einfluß Roms die nationale Sprache
und die nationale Schrift. Schon im letzten Jahrhundert der Republik ist die
anfänglich in weitem Umfange gestattete einheimische Prägung in der Hauptsache
beseitigt worden; aus der Kaiserzeit gibt es keine spanische Stadtmünze mit
anderer als lateinischer Aufschrift ^8. Wie die römische Tracht war die
römische Sprache auch bei denjenigen Spaniern, die des italischen Bürgerrechts
entbehrten, in großem Umfang verbreitet, und die Regierung begünstigte die
faktische Romanisierung des Landes ^9. Als Augustus starb, überwog römische
Sprache und Sitte in Andalusien, Granada, Murcia, Valencia, Katalonien,
Arragonien, und ein guter Teil davon kommt auf Rechnung nicht der
Kolonisierung, sondern der Romanisierung. Durch die vorher erwähnte Anordnung
Vespasians ward die einheimische Sprache von Rechts wegen auf den Privatverkehr
beschränkt. Daß sie in diesem sich behauptet hat, beweist ihr heutiges Dasein;
was jetzt auf die Berge sich beschränkt, welche weder die Goten noch die Araber
je besetzt haben, wird in der römischen Zeit sicher über einen großen Teil
Spaniens, besonders den Nordwesten, sich erstreckt haben. Dennoch ist die
Romanisierung in Spanien sicher sehr viel früher und stärker eingetreten als in
Afrika; Denkmäler mit einheimischer Schrift aus der Kaiserzeit sind in Afrika
in ziemlicher Anzahl, in Spanien kaum nachzuweisen, und die Berbersprache
beherrscht heute noch halb Nordafrika, die iberische nur die engen Täler der
Basken. Es konnte das nicht anders kommen, teils weil in Spanien die römische
Zivilisation viel früher und viel kräftiger auftrat als in Afrika, teils weil
die Eingeborenen dort nicht wie hier den Rückhalt an den freien Stämmen hatten.



—————————————————————————-



^8 Das wohl jüngste sicher datierbare Denkmal der einheimischen Sprache ist
eine Münze von Osicerda, welche den während des Gallischen Krieges von Caesar
geschlagenen Denaren mit dem Elefanten nachgeprägt ist, mit lateinischer und
iberischer Aufschrift (Zobel, Estudio histórico de la moneda antigua española.
Bd. 2, S. 11). Unter den ganz oder teilweise epichorischen Inschriften Spaniens
mögen sich manche jüngere befinden; öffentliche Setzung ist bei keiner
derselben auch nur wahrscheinlich.



^9 Es hat eine Zeit gegeben, wo die Peregrinengemeinden das Recht, die
lateinische zur Geschäftssprache zu machen, vom Senat erbitten mußten; aber für
die Kaiserzeit gilt das nicht mehr. Vielmehr ist hier wahrscheinlich häufig das
Umgekehrte eingetreten, zum Beispiel das Münzrecht in der Weise gestattet
worden, daß die Aufschrift lateinisch sein mußte. Ebenso sind öffentliche
Gebäude, die Nichtbürger errichteten, lateinisch bezeichnet; so lautet eine
Inschrift von Ilipa in Andalusien (CIL II, 1087): Urchail Atitta f(ilius)
Chilasurgun portas fornac(es) aedificand(a) curavit de s(ua) p(ecunia). Daß das
Tragen der Toga auch Nichtrömern gestattet und ein Zeichen von loyaler
Gesinnung war, zeigt sowohl Strabons Äußerung über die Tarraconensis togata wie
Agricolas Verhalten in Britannien (Tac. Agr. 21).



—————————————————————————-



Die einheimische Gemeindeverfassung der Iberer war von der gallischen nicht in
einer für uns erkennbaren Weise verschieden. Von Haus aus zerfiel Spanien, wie
das Keltenland dies- und jenseits der Alpen, in Gaubezirke; die Vaccäer und die
Kantabrer unterschieden sich schwerlich wesentlich von den Cenomanen der
Transpadana und den Remern der Belgica. Daß auf den in der früheren Epoche der
Römerherrschaft geschlagenen spanischen Münzen vorwiegend nicht die Städte
genannt werden, sondern die Gaue, nicht Tarraco, sondern die Cessetaner, nicht
Saguntum, sondern die Arsenser, zeigt deutlicher noch als die Geschichte der
damaligen Kriege, daß auch in Spanien einst größere Gauverbände bestanden. Aber
die siegenden Römer behandelten diese Verbände nicht überall in gleicher Weise.
Die transalpinischen Gaue blieben auch unter römischer Herrschaft politische
Gemeinwesen; wie die cisalpinischen sind die spanischen nur geographische
Begriffe. Wie der Distrikt der Cenomanen nichts ist als ein Gesamtausdruck für
die Territorien von Brixia, Bergomum und so weiter, so bestehen die Asturer aus
zweiundzwanzig politisch selbständigen Gemeinden, die allem Anschein nach
rechtlich sich nicht mehr angehen als die Städte Brixia und Bergomum ^10.
Dieser Gemeinden zählte die tarraconensische Provinz in augustischer Zeit 293,
in der Mitte des zweiten Jahrhunderts 275. Es sind also hier die alten
Gauverbände aufgelöst worden. Dabei ist schwerlich bestimmend gewesen, daß die
Geschlossenheit der Vettonen und der Kantabrer bedenklicher für die
Reichseinheit erschien als diejenige der Sequaner und der Treuerer;
hauptsächlich beruht der Unterschied wohl in der Verschiedenheit der Zeit und
der Form der Eroberung. Die Landschaft am Guadalquivir ist anderthalb
Jahrhunderte früher römisch geworden als die Ufer der Loire und der Seine; die
Zeit, wo das Fundament der spanischen Ordnung gelegt wurde, liegt derjenigen
Epoche nicht so gar fern, wo die samnitische Konföderation aufgelöst ward. Hier
waltet der Geist der alten Republik, in Gallien die freiere und mildere
Anschauung Caesars. Die kleineren und machtlosen Distrikte, welche nach
Auflösung der Verbände die Träger der politischen Einheit wurden, die Kleingaue
oder Geschlechter, wandelten sich im Laufe der Zeit hier wie überall in Städte
um. Die Anfänge der städtischen Entwicklung, auch außerhalb der zu italischem
Recht gelangten Gemeinden, gehen weit in die republikanische, vielleicht in die
vorrömische Zeit zurück; später mußte die allgemeine Verleihung des latinischen
Rechts durch Vespasian diese Umwandlung allgemein oder so gut wie allgemein
machen ^11. Wirklich gab es unter den 293 augustischen Gemeinden der Provinz
von Tarraco 114, unter den 275 des zweiten Jahrhunderts nur 27 nicht städtische
Gemeinden.



——————————————————————-



^10 Diese merkwürdigen Ordnungen erhellen namentlich aus den spanischen
Ortsverzeichnissen bei Plinius, und sind von Detlefsen (Philologus 32, 1878, S.
606f.) gut dargelegt worden. Die Terminologie freilich ist schwankend. Da die
Bezeichnungen civitas, populus, gens der selbständigen Gemeinde eigen sind,
kommen sie von Rechts wegen diesen Teilen zu; also wird zum Beispiel gesprochen
von den X civitates der Autrigonen, den XXII populi der Asturer, der gens
Zoelarum (CIL II, 2633), welche eben eine dieser 22 Völkerschaften ist. Das
merkwürdige Dokument, das wir von diesen Zoelae besitzen (CIL II, 2633) lehrt,
daß diese gens wieder in gentilitates zerfiel, welche letzteren auch selbst
gentes hießen, wie eben dieses selbst und andere Zeugnisse (Eph. epigr. II, p.
243) beweisen. Es findet sich auch civis in Beziehung auf einen der
kantabrischen populi (Eph. epigr. II p. 243). Aber auch für den größeren Gau,
der ja einstmals die politische Einheit war, gibt es andere Bezeichnungen nicht
als diese eigentlich retrospektive und inkorrekte; namentlich gens wird dafür
selbst im technischen Stil verwendet (z. B. CIL II, 4233: Intercat(iensis) ex
gente Vaccaeorum). Daß das Gemeinwesen in Spanien auf jenen kleinen Distrikten
ruht, nicht auf den Gauen, erhellt sowohl aus der Terminologie selbst wie auch
daraus, daß Plinius (3, 3, 18) jenen 293 Ortschaften die civitates contributae
aliis gegenüberstellt; ferner zeigt es der Beamte at census accipiendos
civitatium XXIII Vasconum et Vardulorum (CIL VI, 1463) verglichen mit dem
censor civitates Remorum foederatae (CIL XI, 1855 vgl. 2607).



^11 Da die latinische Gemeindeverfassung für eine nicht städtisch organisierte
Gemeinde nicht paßt, so müssen diejenigen spanischen, welche noch nach
Vespasian der städtischen Organisation entbehrten, entweder von der Verleihung
des latinischen Rechts ausgeschlossen oder für sie besondere Modifikationen
eingetreten sein. Das letztere dürfte mehr Wahrscheinlichkeit haben. Latinische
Namensform zeigen nachvespasianische Inschriften auch der gentes, wie CIL II,
2633 und Eph. epigr. II, 322; und wenn einzelne aus dieser Zeit sich finden
sollten mit nichtrömischen Namen, so wird immer noch zu fragen sein, ob hier
nicht bloß faktische Vernachlässigung zugrunde liegt. Indizien nichtrömischer
Gemeindeordnung, in den sparsamen sicher vorvespasianischen Inschriften
verhältnismäßig häufig (CIL II, 172, 1953, 2633, 5048), sind mir in sicher
nachvespasianischen nicht vorgekommen.



——————————————————————-



Über die Stellung Spaniens in der Reichsverwaltung ist wenig zu sagen. Bei der
Aushebung haben die spanischen Provinzen eine hervorragende Rolle gespielt. Die
daselbst garnisonierenden Legionen sind wahrscheinlich seit dem Anfang des
Prinzipats vorzugsweise im Lande selbst ausgehoben worden; als späterhin
einerseits die Besatzung vermindert ward, andererseits die Aushebung mehr und
mehr auf den eigentlichen Garnisonsbezirk sich beschränkte, hat die Baetica,
auch hierin das Los Italiens teilend, das zweifelhafte Glück genossen, gänzlich
vom Wehrdienst ausgeschlossen zu werden. Die auxiliare Aushebung, welcher
namentlich die in der städtischen Entwicklung zurückgebliebenen Landschaften
unterlagen, ist in Lusitanien, Callaekien, Asturien, nicht minder im ganzen
nördlichen und inneren Spanien in großem Maßstab durchgeführt worden; Augustus,
dessen Vater sogar seine Leibwache aus Spaniern gebildet hatte, hat abgesehen
von der Belgica in keinem der ihm unterstellten Gebiete so umfassend rekrutiert
wie in Spanien.



Für die Finanzen des Staates ist dies reiche Land ohne Zweifel eine der
sichersten und ergiebigsten Quellen gewesen; Näheres ist darüber nicht
überliefert.



Auf die Bedeutung des Verkehrs dieser Provinzen gestattet die Fürsorge der
Regierung für das spanische Straßenwesen einigermaßen einen Schluß. Zwischen
den Pyrenäen und Tarraco haben sich römische Meilensteine schon aus der letzten
republikanischen Zeit gefunden, wie sie keine andere Provinz des Okzidents
aufweist. Daß Augustus und Tiberius den Straßenbau in Spanien hauptsächlich aus
militärischen Rücksichten förderten, ist schon bemerkt worden; aber die bei
Karthago nova von Augustur gebaute Straße kann nur des Verkehrs wegen angelegt
sein, und hauptsächlich dem Verkehr diente auch die von ihm benannte und
teilweise regulierte, teilweise neu angelegte durchgehende Reichsstraße ^12,
welche, die italisch-gallische Küstenstraße fortführend und die Pyrenäen bei
dem Paß von Puycerda überschreitend, von da nach Tarraco ging, dann über
Valentia hinaus bis zur Mündung des Jucar ungefähr der Küste folgte, von da
aber quer durch das Binnenland das Tal des Baetis aufsuchte, sodann von dem
Augustusbogen an, der die Grenze der beiden Provinzen bezeichnete und mit dem
eine neue Milienzählung anhob, durch die Provinz Baetica bis an die Mündung des
Flusses lief und also Rom mit dem Ozean verband. Dies ist allerdings die
einzige Reichsstraße in Spanien. Später hat die Regierung für die Straßen
Spaniens nicht viel getan; die Kommunen, welchen dieselben bald wesentlich
überlassen wurden, scheinen, soviel wir sehen, abgesehen von dem inneren
Hochplateau, überall die Kommunikationen in dem Umfang hergestellt zu haben,
wie der Kulturstand der Provinz sie verlangte. Denn gebirgig wie Spanien ist,
und nicht ohne Steppen und Ödland, gehört es doch zu den ertragreichsten
Ländern der Erde, sowohl durch die Fülle der Bodenfrucht wie durch den Reichtum
an Wein und Öl und an Metallen. Hinzu trat früh die Industrie, vorzugsweise in
Eisenwaren und in wollenen und leinenen Geweben. Bei den Schätzungen unter
Augustus hatte keine römische Bürgergemeinde, Patavium ausgenommen, eine solche
Anzahl von reichen Leuten aufzuweisen wie das spanische Gades mit seinen durch
die ganze Welt verbreiteten Großhändlern; und dem entsprach die raffinierte
Üppigkeit der Sitten, die dort heimischen Kastagnettenschlägerinnen und die den
eleganten Römern gleich dem alexandrinischen geläufigen gaditanischen Lieder.
Die Nähe Italiens und der bequeme und billige Seeverkehr gaben für diese Epoche
besonders der spanischen Süd- und Ostküste die Gelegenheit, ihre reichen
Produkte auf den ersten Markt der Welt zu bringen, und wahrscheinlich hat Rom
mit keinem Lande der Welt einen so umfassenden und stetigen Großhandel
betrieben wie mit Spanien.



—————————————————————————-



^12 Die Richtung der via Augusta gibt Strabon (3, 4, 9 p. 160) an; ihr gehören
alle Meilensteine an, die jenen Namen haben, sowohl die aus der Gegend von
Lerida (CIL II, 4920-4928) wie die zwischen Tarragona und Valencia gefundenen
(das. 4949-4954), wie endlich die zahlreichen ab Iano Augusto, qui est ad
Baetem oder ab arcu, unde incipit Baetica, ad oceanum.



—————————————————————————-



Daß die römische Zivilisation Spanien früher und stärker durchdrungen hat als
irgendeine andere Provinz, bestätigt sich nach verschiedenen Seiten,
insbesondere in dem Religionswesen und in der Literatur.



Zwar in dem noch später iberischen, von Einwanderung ziemlich freigebliebenen
Gebiet, in Lusitanien, Callaekien, Asturien, haben die einheimischen Götter mit
ihren seltsamen, meist auf -icus und -ecus ausgehenden Namen, der Endovellicus,
der Eaecus, Vagodonnaegus und wie sie weiter heißen, auch unter dem Prinzipat
noch sich in den alten Stätten behauptet. Aber in der ganzen Baetica ist nicht
ein einziger Votivstein gefunden worden, der nicht ebensogut auch in Italien
hätte gesetzt sein können; und von der eigentlichen Tarraconensis gilt
dasselbe, nur daß von dem keltischen Götterwesen am oberen Duero vereinzelte
Spuren begegnen ^13. Eine gleich energische sakrale Romanisierung weist keine
andere Provinz auf.



————————————————————————————



^13 In Clunia ist eine Dedikation an die Mütter gefunden (CIL II, 2776) - die
einzige spanische dieses bei den westlichen Kelten so weit verbreiteten und so
lange anhaltenden Kults -, in Uxama eine den Lugoves gesetzte (das. 2818),
welche Gottheit bei den Kelten von Aventicum wiederkehrt.



————————————————————————————



Die lateinischen Poeten in Corduba nennt Cicero nur, um sie zu tadeln; und das
augustische Zeitalter der Literatur ist auch noch wesentlich das Werk der
Italiener, wenngleich einzelne Provinzialen daran mithalfen und unter anderen
der gelehrte Bibliothekar des Kaisers, der Philolog Hyginus, als Unfreier in
Spanien geboren war. Aber von da an übernahmen die Spanier darin fast die Rolle
wenn nicht des Führers, so doch des Schulmeisters. Die Cordubenser Marcus
Porcius Latro, der Lehrer und das Muster Ovids, und sein Landsmann und
Jugendfreund Annaeus Seneca, beide nur etwa ein Dezennium jünger als Horaz,
aber längere Zeit in ihrer Vaterstadt als Lehrer der Beredsamkeit tätig, bevor
sie ihre Lehrtätigkeit nach Rom verlegten, sind recht eigentlich die Vertreter
der die republikanische Redefreiheit und Redefrechheit ablösenden
Schulrhetorik. Als der erstere einmal in einem wirklichen Prozeß aufzutreten
nicht umhin konnte, blieb er mit seinem Vortrag stecken und kam erst wieder in
Fluß, als das Gericht dem berühmten Mann zu Gefallen vom Tribunal weg in den
Schulsaal verlegt ward. Auch Senecas Sohn, der Minister Neros und der
Modephilosoph der Epoche, und sein Enkel, der Poet der Gesinnungsopposition
gegen den Prinzipat, Lucanus, haben eine literarisch ebenso zweifelhafte wie
geschichtlich unbestreitbare Bedeutung, die doch auch in gewissem Sinn Spanien
zugerechnet werden darf. Ebenfalls in der frühen Kaiserzeit haben zwei andere
Provinzialen aus der Baetica, Mela unter Claudius, Columella unter Nero, jener
durch seine kurze Erdbeschreibung, dieser durch eine eingehende, zum Teil auch
poetische Darstellung des Ackerbaus einen Platz unter den anerkannten
stilisierenden Lehrschriftstellern gewonnen. Wenn in der domitianischen Zeit
der Poet Canius Rufus aus Gades, der Philosoph Decianus aus Emerita und der
Redner Valerius Licinianus aus Bilbilis (Calatayud, unweit Saragossa) als
literarische Größen neben Vergil und Catull und neben den drei cordubensischen
Sternen gefeiert werden, so geschieht dies allerdings ebenfalls von einem
Bilbilitaner, Valerius Martialis ^14, welcher selbst an Feinheit und Mache,
freilich aber auch an Feilheit und Leere unter den Dichtern dieser Epoche
keinem weicht, und man wird mit Recht dabei die Landsmannschaft in Anrechnung
bringen; doch zeigt schon die bloße Möglichkeit, einen solchen Dichterstrauß zu
binden, die Bedeutung des spanischen Elements in der damaligen Literatur. Aber
die Perle der spanisch-lateinischen Schriftstellerei ist Marcus Fabius
Quintilianus (35 bis 95) aus Calagurris am Ebro. Schon sein Vater hatte als
Lehrer der Beredsamkeit im Rom gewirkt; er selbst wurde durch Galba nach Rom
gezogen und nahm, namentlich unter Domitian, als Erzieher der kaiserlichen
Neffen eine angesehene Stellung ein. Sein Lehrbuch der Rhetorik und bis zu
einem Grade der römischen Literaturgeschichte ist eine der vorzüglichsten
Schriften, die wir aus dem römischen Altertum besitzen, von feinem Geschmack
und sicherem Urteil getragen, einfach in der Empfindung wie in der Darstellung,
lehrhaft ohne Langweiligkeit, anmutig ohne Bemühung, in scharfem und bewußtem
Gegensatz zu der phrasenreichen und gedankenleeren Modeliteratur. Nicht am
wenigsten ist es sein Werk, daß die Richtung sich, wenn nicht besserte, so doch
änderte. Späterhin tritt in der allgemeinen Nichtigkeit der Einfluß der Spanier
nicht weiter hervor. Was bei ihrer lateinischen Schriftstellerei geschichtlich
besonders ins Gewicht fällt, ist das vollständige Anschmiegen dieser
Provinzialen an die literarische Entwicklung des Mutterlandes. Cicero freilich
spottet über das Ungeschick und die Provinzialismen der spanischen
Dichtungsbeflissenen; und noch Latros Latein fand nicht den Beifall des römisch
geborenen, ebenso vornehmen wie korrekten Messalla Corvinus. Aber nach der
augustischen Zeit wird nichts Ähnliches wieder vernommen. Die gallischen
Rhetoren, die großen afrikanischen Kirchenschriftsteller sind auch als
lateinische Schriftsteller einigermaßen Ausländer geblieben; die Seneca und
Martialis würde an ihrem Wesen und Schreiben niemand als solche erkennen; an
inniger Liebe zu der eigenen Literatur und an feinem Verständnis derselben hat
nie ein Italiener es dem calagurritanischen Sprachlehrer zuvorgetan.



————————————————————————————



^14 Die Hinkejamben (1, 61) lauten:



Hoch schätzt des feinen Dichters Lieder Verona;



Des Ivlaro freut sich Mantua.



Pataviums großer Livius macht der Stadt Ruhm aus



Und Stella wie ihr Flaccus auch.



Apollodoren rauscht Beifall des Nils Woge;



Von Nasos Ruhm ist Sulmo voll.



Die beiden Seneca und den einzigen Lucanus



Rühmt das beredte Corduba.



Das lustige Gades wird den Canius sein nennen,



Emerita meinen Decian.



Also wird unser Bilbilis auf dich stolz sein,



Licinian, und auch auf mich.




KAPITEL III.

Die gallischen Provinzen


Wie Spanien war auch das südliche Gallien bereits in republikanischer Zeit ein
Teil des Römischen Reiches geworden, jedoch weder so früh noch so vollständig
wie jenes. Die beiden spanischen Provinzen sind in der hannibalischen, die
Provinz Narbo in der gracchischen Zeit eingerichtet worden; und wenn dort Rom
die ganze Halbinsel an sich nahm, so begnügte es sich hier nicht bloß bis in
die letzte Zeit der Republik mit dem Besitz der Küste, sondern es nahm auch von
dieser unmittelbar nur die kleinere und die entferntere Hälfte. Nicht mit
Unrecht bezeichnete die Republik diesen ihren Besitz als das Stadtgebiet Narbo
(Narbonne); der größere Teil der Küste, etwa von Montpellier bis Nizza, gehörte
der Stadt Massalia. Diese Griechengemeinde war mehr ein Staat als eine Stadt,
und das von alters her bestehende gleiche Bündnis mit Rom erhielt durch ihre
Machtstellung eine reale Bedeutung, wie sie bei keiner zweiten Bundesstadt je
vorgekommen ist. Freilich waren nichtsdestoweniger die Römer für diese
benachbarten Griechen, mehr noch als für die entfernteren des Ostens, der
Schild wie das Schwert. Die Massalioten hatten wohl das untere Rhonegebiet bis
nach Avignon hinauf in ihrem Besitz; aber die ligurischen und die keltischen
Gaue des Binnenlandes waren ihnen keineswegs botmäßig, und das römische
Standlager bei Aquae Sextiae (Aix), einen Tagemarsch nordwärts von Massalia,
ist recht eigentlich zum dauernden Schutz der reichen griechischen Kaufstadt
eingerichtet worden. Es war eine der schwerwiegendsten Konsequenzen des
römischen Bürgerkrieges, daß mit der legitimen Republik zugleich ihre treueste
Verbündete, die Stadt Massalia, politisch vernichtet, aus einem mitherrschenden
Staat umgewandelt ward in eine auch ferner reichsfreie und griechische, aber
ihre Selbständigkeit und ihren Hellenismus in den bescheidenen Verhältnissen
einer provinzialen Mittelstadt bewahrende Gemeinde. In politischer Hinsicht ist
nach der Einnahme im Bürgerkrieg nicht weiter von Massalia die Rede; die Stadt
ist fortan nur für Gallien, was Neapolis für Italien, das Zentrum griechischer
Bildung und griechischer Lehre. Insofern als der größere Teil der späteren
Provinz Narbo erst damals unter unmittelbare römische Verwaltung trat, gehört
auch deren Einrichtung gewissermaßen erst dieser Epoche an.



Wie das übrige Gallien in römische Gewalt kam, ist auch bereits erzählt worden.
Vor Caesars Gallischem Krieg erstreckte die Römerherrschaft sich ungefähr bis
nach Toulouse, Vienne und Genf, nach demselben bis an den Rhein in seinem
ganzen Lauf und an die Küsten des Atlantischen Meeres im Norden wie im Westen.
Allerdings war diese Unterwerfung wahrscheinlich nicht vollständig, im
Nordwesten vielleicht nicht viel weniger oberflächlich gewesen als diejenige
Britanniens. Indes erfahren wir von Ergänzungskriegen hauptsächlich nur
hinsichtlich der Distrikte iberischer Nationalität. Den Iberern gehörte nicht
bloß der südliche, sondern auch der nördliche Abhang der Pyrenäen mit deren
Vorland, Bearn, die Gascogne, das westliche Languedoc ^1; und es ist schon
erwähnt worden, daß, als das nordwestliche Spanien mit den Römern die letzten
Kämpfe bestand, auch auf der nördlichen Seite der Pyrenäen und ohne Zweifel in
Zusammenhang damit, ernsthaft gestritten wurde, zuerst von Agrippa im Jahre 716
(38), dann von Marcus Valerius Messalla, dem bekannten Patron der römischen
Poeten, welcher im Jahre 726 (28) oder 727 (27), also ungefähr gleichzeitig mit
dem Kantabrischen Krieg, in dem altrömischen Gebiet unweit Narbonne die
Aquitaner in offener Feldschlacht überwand. In Betreff der Kelten wird nichts
weiter gemeldet, als daß kurz vor der Actischen Schlacht die Moriner in der
Picardie niedergeworfen wurden; und wenn auch während des zwanzigjährigen, fast
ununterbrochenen Bürgerkrieges unsere Berichterstatter die verhältnismäßig
unbedeutenden gallischen Angelegenheiten aus den Augen verloren haben mögen, so
beweist doch das Schweigen des hier vollständigen Verzeichnisses der Triumphe,
daß keine weiteren militärischen Unternehmungen von Bedeutung im Keltenland
während dieser Zeit stattgefunden haben. Auch nachher, während der langen
Regierung des Augustus und bei allen, zum Teil recht bedenklichen Krisen der
germanischen Kriege, sind die gallischen Landschaften botmäßig geblieben.
Freilich hat die römische Regierung sowohl wie die germanische Patriotenpartei,
wie wir gesehen haben, beständig in Rechnung gezogen, daß ein entscheidender
Erfolg der Deutschen und deren Einrücken in Gallien eine Erhebung der Gallier
gegen Rom im Gefolge haben werde; sicher also kann die Fremdherrschaft damals
noch keineswegs gestanden haben. Zu einer wirklichen Insurrektion kam es im
Jahre 21 unter Tiberius. Es bildete sich unter dem keltischen Adel eine weit
verzweigte Verschwörung zum Sturz des römischen Regiments. Sie kam vorzeitig
zum Ausbruch in den wenig bedeutenden Gauen der Turoner und der Andecaven an
der unteren Loire, und es wurde sogleich nicht bloß die kleine Lyoner
Besatzung, sondern auch ein Teil der Rheinarmee gegen die Aufständischen in
Marsch gesetzt. Dennoch schlossen die angesehensten Distrikte sich an; die
Treuerer unter Führung des Iulius Florus warfen sich haufenweise in die
Ardennen; in der unmittelbaren Nachbarschaft von Lyon erhoben sich unter
Führung des Iulius Sacrovir die Häduer und die Sequaner. Freilich wurden die
geschlossenen Legionen ohne große Mühe der Rebellen Herr; allein der Aufstand,
an dem die Germanen sich in keiner Weise beteiligten, zeigt doch den im Lande
und namentlich bei dem Adel damals noch herrschenden Haß gegen die fremden
Gebieter, welcher durch den Steuerdruck und die Finanznot, die als die Ursachen
der Insurrektion bezeichnet werden, gewiß verstärkt, aber nicht erst erzeugt
war. Eine größere Leistung der römischen Staatskunst, als daß sie Galliens Herr
zu werden vermocht hat, ist es, daß sie verstanden hat, es zu bleiben, und daß
Vercingetorix keinen Nachfolger gefunden hat, obwohl es, wie man sieht, nicht
ganz an Männern fehlte, die gern den gleichen Weg gewandelt wären. Erreicht
ward dies durch kluge Verbindung des Schreckens und des Gewinnens, man kann
hinzusetzen des Teilens. Die Stärke und die Nähe der Rheinarmee ist ohne Frage
das erste und das wirksamste Mittel gewesen, um die Gallier in der Furcht des
Herrn zu erhalten. Wenn dieselbe durch das ganze Jahrhundert hindurch auf der
gleichen Höhe geblieben ist, wie dies in dem folgenden Abschnitt dargelegt
werden wird, so ist dies wahrscheinlich ebenso sehr der eigenen Untertanen
wegen geschehen, als wegen der späterhin keineswegs besonders furchtbaren
Nachbarn. Daß schon die zeitweilige Entfernung dieser Truppen die Fortdauer der
römischen Herrschaft in Frage stellte, nicht weil die Germanen dann den Rhein
überschreiten, sondern weil die Gallier den Römern die Treue aufsagen konnten,
lehrt die Erhebung nach Neros Tod trotz ihrer Haltlosigkeit: nachdem die
Truppen nach Italien abgezogen waren, um ihren Feldherrn zum Kaiser zu machen,
wurde in Trier das selbständige Gallische Reich proklamiert und die
übriggebliebenen römischen Soldaten auf dieses in Eid und Pflicht genommen.
Aber wenn auch diese Fremdherrschaft, wie jede, auf der übermächtigen Gewalt,
der Überlegenheit der geschlossenen und geschulten Truppe über die Menge
zunächst und hauptsächlich beruhte, so beruhte sie doch darauf keineswegs
ausschließlich. Die Kunst des Teilens ist auch hier erfolgreich angewandt
worden. Gallien gehörte nicht den Kelten allein; nicht bloß die Iberer waren im
Süden stark vertreten, sondern auch germanische Stämme am Rhein in
beträchtlicher Zahl angesiedelt und durch ihre hervorragende kriegerische
Tüchtigkeit mehr noch als durch ihre Zahl von Bedeutung. In geschickter Weise
wußte die Regierung den Gegensatz zwischen den Kelten und den linksrheinischen
Germanen zu nähren und auszunutzen. Aber mächtiger wirkte die Politik der
Verschmelzung und der Versöhnung. Welche Maßregeln zu diesem Zwecke ergriffen
wurden, wird weiterhin auseinandergesetzt werden; indem die Gauverfassung
geschont und selbst eine Art nationaler Vertretung bewilligt, gegen das
nationale Priestertum auch, aber allmählich vorgegangen ward, dagegen die
lateinische Sprache von Anfang an obligatorisch und mit jener nationalen
Vertretung die neue Kaiserreligion verschmolzen wurde, überhaupt indem die
Romanisierung nicht in schroffer Weise angefaßt, aber vorsichtig und geduldig
gefördert ward, hörte die römische Fremdherrschaft in dem Keltenland auf, dies
zu sein, da die Kelten selber Römer wurden und sein wollten. Wie weit die
Arbeit bereits nach Ablauf des ersten Jahrhunderts der Römerherrschaft in
Gallien gediehen war, zeigen die eben erwähnten Vorgänge nach Neros Tod, die in
ihrem Gesamtverlauf teils der Geschichte des römischen Gemeinwesens, teils den
Beziehungen desselben zu den Germanen angehören, aber auch in diesem
Zusammenhang wenigstens andeutungsweise erwähnt werden müssen. Der Sturz der
Julisch-Claudischen Dynastie ging von einem keltischen Adligen aus und begann
mit einer keltischen Insurrektion; aber es war dies keine Auflehnung gegen die
Fremdherrschaft wie die des Vercingetorix oder noch des Sacrovir, ihr Ziel
nicht die Beseitigung, sondern die Umgestaltung des römischen Regiments; daß
ihr Führer seine Abstammung von einem Bastard Caesars zu den Adelsbriefen
seines Geschlechts zählte, drückt den halb nationalen, halb römischen Charakter
dieser Bewegung deutlich aus. Einige Monate später proklamierten allerdings,
nachdem die abgefallenen römischen Truppen germanischer Herkunft und die freien
Germanen für den Augenblick die römische Rheinarmee überwältigt hatten, einige
keltische Stämme die Unabhängigkeit ihrer Nation, aber dieser Versuch
scheiterte kläglich, nicht erst durch das Einschreiten der Regierung, sondern
schon an dem Widerspruch der großen Majorität der Keltengaue selbst, die den
Abfall von Rom nicht wollen konnten und nicht wollten. Die römischen Namen der
führenden Adligen, die lateinische Aufschrift der Insurrektionsmünzen, die
durchgehende Travestie der römischen Ordnungen zeigen auf das deutlichste, daß
die Befreiung der keltischen Nation von dem Joch der Fremden im Jahre 70 n.
Chr. deshalb nicht mehr möglich war, weil es eine solche Nation nicht mehr gab
und die römische Herrschaft nach Umständen als ein Joch, aber nicht mehr als
Fremdherrschaft empfunden ward. Wäre eine solche Gelegenheit zur Zeit der
Schlacht bei Philippi oder noch unter Tiberius den Kelten geboten worden, so
wäre der Aufstand wohl auch nicht anders, aber in Strömen Bluts verlaufen;
jetzt verlief er im Sande. Wenn einige Dezennien nach diesen schweren Krisen
die Rheinarmee beträchtlich reduziert ward, so hatten eben sie den Beweis
geliefert, daß die Gallier in ihrer großen Mehrzahl nicht mehr daran dachten,
sich von den Italienern zu scheiden, und die vier Generationen, die seit der
Eroberung sich gefolgt waren, ihr Werk getan hatten. Was später dort vorgeht,
sind Krisen innerhalb der römischen Welt. Als diese auseinanderzubrechen
drohte, sonderte sich für einige Zeit wie der Osten so auch der Westen von dem
Zentrum des Reiches ab; aber der Sonderstaat des Postumus war das Werk der Not,
nicht der Wahl, und auch die Sonderung nur eine faktische; die Imperatoren, die
über Gallien, Britannien und Spanien geboten, haben gerade ebenso auf die
Beherrschung des ganzen Reiches Anspruch gemacht wie ihre italischen
Gegenkaiser. Gewiß blieben genug Spuren des alten keltischen Wesens und auch
der alten keltischen Unbändigkeit. Wie der Bischof Hilarius von Poitiers,
selbst ein Gallier, über das trotzige Wesen seiner Landsleute klagt, so heißen
die Gallier auch in den späteren Kaiserbiographien störrig und unregierlich und
geneigt zur Widersetzlichkeit, so daß ihnen gegenüber Konsequenz und Strenge
des Regiments besonders erforderlich erscheint. Aber an eine Trennung vom
Römischen Reich oder gar an eine Lossagung von der römischen Nationalität,
soweit es überhaupt eine solche damals gab, ist in diesen späteren
Jahrhunderten nirgends weniger gedacht worden als in Gallien; vielmehr füllt
die Entwicklung der römisch-gallischen Kultur, zu welcher Caesar und Augustus
den Grund gelegt haben, die spätere römische Epoche ebenso aus wie das
Mittelalter und die Neuzeit.



—————————————————————-



^1 Das iberische Münzgebiet reicht entschieden über die Pyrenäen hinüber, wenn
auch die einzelnen Münzaufschriften, welche unter anderm auf Perpignan und
Narbonne bezogen werden, nicht sicherer Deutung sind. Da alle diese Prägungen
unter römischer Autorisation stattgefunden haben, so legt dies die Frage nahe,
ob nicht früher, namentlich vor der Gründung von Narbo (636 118), dieser Teil
der späteren Narbonensis unter dem Statthalter des Diesseitigen Spaniens
gestanden hat. Aquitanische Münzen mit iberischer Aufschrift gibt es nicht, so
wenig wie aus dem nordwestlichen Spanien, wahrscheinlich, weil die römische
Oberherrschaft, unter deren Tutel diese Prägung erwachsen ist, solange dieselbe
dauerte, das heißt vielleicht bis zum Numantinischen Krieg, jene Gebiete nicht
umfaßte.



—————————————————————-



Die Regulierung Galliens ist das Werk des Augustus. Bei derjenigen der
Reichsverwaltung nach dem Schluß der Bürgerkriege kam das gesamte Gallien, so
wie es Caesar übertragen oder von ihm hinzugewonnen worden war, nur mit
Ausschluß des inzwischen mit Italien vereinigten Gebiets diesseits der Alpen,
unter kaiserliche Verwaltung. Unmittelbar nachher begab Augustus sich nach
Gallien und vollzog im Jahre 727 (27) in der Hauptstadt Lugudunum die Schatzung
der gallischen Provinz, wodurch die durch Caesar zum Reiche gekommenen
Landesteile zuerst einen geordneten Kataster erhielten und für sie die
Steuerzahlung reguliert ward. Er verweilte damals nicht lange, da die
spanischen Angelegenheiten seine Gegenwart erheischten. Aber die Durchführung
der neuen Ordnung stieß auf große Schwierigkeiten und vielfach auf Widerstand;
es sind nicht bloß militärische Angelegenheiten gewesen, welche Agrippas
Aufenthalt in Gallien im Jahre 735 (19) und den des Kaisers selbst während der
Jahre 738-741 (16-13) veranlaßten; und die dem kaiserlichen Hause angehörigen
Statthalter oder Kommandoführer am Rhein, Augustus’ Stiefsohn Tiberius 738
(16), dessen Bruder Drusus 742-745 (12-9), wieder Tiberius 745-747 (9-7),
757-759 (3-5 n. Chr.), 763-765 (9-11 n. Chr.), dessen Sohn Germanicus 766-769
(12-15 n. Chr.), hatten alle auch die Aufgabe, die Organisation Galliens
weiterzuführen. Das Friedenswerk war sicher nicht minder schwierig und nicht
minder wichtig als die Waffengänge am Rhein; man erkennt dies darin, daß der
Kaiser die Fundamentierung selbst in die Hand nahm und die Durchführung den
nächst- und höchstgestellten Männern des Reiches anvertraute. Die von Caesar im
Drange der Bürgerkriege getroffenen Festsetzungen haben erst in diesen Jahren
diejenige Gestalt bekommen, welche sie dann im wesentlichen behielten. Sie
erstreckten sich über die alte wie über die neue Provinz; indes gab Augustus
das altrömische Gebiet nebst dem von Massalia vom Mittelmeer bis an die
Cevennen schon im Jahre 732 (22) an die senatorische Regierung ab und behielt
nur Neugallien in eigener Verwaltung. Dieses immer noch sehr ausgedehnte Gebiet
wurde dann in drei Verwaltungsbezirke aufgelöst, deren jedem ein selbständiger
kaiserlicher Statthalter vorgesetzt wurde. Diese Einteilung knüpfte an an die
schon von dem Diktator Caesar vorgefundene und auf den nationalen Gegensätzen
beruhende Dreiteilung des Keltenlandes in das von Iberern bewohnte Aquitanien,
das rein keltische Gallien und das keltisch-germanische Gebiet der Bellten;
auch ist wohl beabsichtigt worden, diese den Ausbau der römischen Herrschaft
fördernden Gegensätze einigermaßen in der administrativen Teilung zum Ausdruck
zu bringen. Indes ist dies nur annähernd durchgeführt worden und konnte auch
praktisch nicht anders realisiert werden. Das rein keltische Gebiet zwischen
Garonne und Loire ward zu dem allzu kleinen iberischen Aquitanien hinzugelegt,
das gesamte linksrheinische Ufer vom Lemansee bis zur Mosel mit der Belgica
vereinigt, obwohl die meisten dieser Gaue keltisch waren; überhaupt überwog der
Keltenstamm in dem Grade, daß die vereinigten Provinzen die “drei
Gallien” heißen konnten. Von der Bildung der beiden sogenannten
Germanien, nominell dem Ersatz für die verlorene oder nicht zustande gekommene
wirklich germanische Provinz, der Sache nach der gallischen Militärgrenze, wird
in dem folgenden Abschnitt die Rede sein.



Die rechtlichen Verhältnisse wurden in durchaus verschiedener Weise für die
alte Provinz Gallien und für die drei neuen geordnet: jene wurde sofort und
vollständig latinisiert, in dieser zunächst nur das bestehende nationale
Verhältnis reguliert. Dieser Gegensatz der Verwaltung, welcher weit tiefer
eingreift als die formale Verschiedenheit der senatorischen und der
kaiserlichen Administration, hat wohl die noch heute nachwirkende
Verschiedenheit der Länder der Langue d’oc und der Provence zu denen der Langue
d’oui zunächst und hauptsächlich herbeigeführt.



Soweit wie die Romanisierung Südspaniens war die des gallischen Südens in
republikanischer Zeit nicht vorgeschritten. Die zwischen den beiden Eroberungen
liegenden achtzig Jahre waren nicht rasch einzuholen; die Truppenlager in
Spanien waren bei weitem stärker und stetiger als die gallischen, die Städte
latinischer Art dort zahlreicher als hier. Wohl war auch hier in der Zeit der
Gracchen und unter ihrem Einfluß Narbo gegründet worden, die erste eigentliche
Bürgerkolonie jenseits des Meeres; aber sie blieb vereinzelt und im
Handelsverkehr zwar Rivalin von Massalia, aber allem Anscheine nach an
Bedeutung ihr keineswegs gleich. Aber als Caesar anfing, die Geschicke Roms zu
leiten, wurde vor allem hier, in diesem Lande seiner Wahl und seines Sterns,
das Versäumte nachgeholt. Die Kolonie Narbo wurde verstärkt und war unter
Tiberius die volkreichste Stadt im gesamten Gallien. Dann wurden, hauptsächlich
auf dem von Massalia abgetretenen Gebiet, vier neue Bürgergemeinden angelegt,
darunter die bedeutendsten militärisch Forum Iulii (Fréjus), Hauptstation der
neuen Reichsflotte, für den Verkehr Arelate (Arles) an der Rhonemündung, das
bald, als Lyon sich hob und der Verkehr sich wieder mehr nach der Rhone zog,
Narbo überflügelnd, die rechte Erbin Massalias und das große Emporium des
gallisch-italischen Handels ward. Was er selbst noch und was sein Sohn in
diesem Sinne geschaffen hat, ist nicht bestimmt zu unterscheiden, und
geschichtlich kommt darauf auch wenig an; wenn irgendwo, war hier Augustus
nichts als der Testamentsvollstrecker Caesars. Überall weicht die keltische
Gauverfassung der italischen Gemeinde. Der Gau der Volker im Küstengebiet,
früher den Massalioten untertänig, empfing durch Caesar latinische
Gemeindeverfassung in der Weise, daß die “Prätoren” der Volker dem
ganzen, 24 Ortschaften umfassenden Bezirk vorstanden ^2, bis dann bald darauf
die alte Ordnung auch dem Namen nach verschwand und an die Stelle des Gaus der
Volker die latinische Stadt Nemausus (Nîmes) trat. Ähnlich erhielt der
ansehnlichste aller Gaue dieser Provinz, der der Allobrogen, welche das Land
nördlich der Isère und östlich der mittleren Rhone, von Valence und Lyon bis in
die savoyischen Berge und an den Lemansee in Besitz hatten, wahrscheinlich
bereits durch Caesar eine gleiche städtische Organisation und italisches Recht,
bis dann Kaiser Gaius der Stadt Vienna das römische Bürgerrecht gewährte.
Ebenso wurden in der gesamten Provinz die größeren Zentren durch Caesar oder in
der ersten Kaiserzeit nach latinischem Recht organisiert, so Ruscino
(Roussillon), Avennio (Avignon), Aquae Sextiae (Aix), Apta (Apt). Schon am
Schluß der augustischen Zeit war die Landschaft an beiden Ufern der unteren
Rhone in Sprache und Sitte vollständig romanisiert, die Gauverfassung
wahrscheinlich in der gesamten Provinz bis auf geringe Überreste beseitigt. Die
Bürger der Gemeinden, denen das Reichsbürgerrecht verliehen war, und nicht
minder die Bürger derjenigen latinischen Rechts, welche durch den Eintritt in
das Reichsheer oder durch Bekleidung von Ämtern in ihrer Heimatstadt für sich
und ihre Nachkommen das Reichsbürgerrecht erworben hatten, standen rechtlich
den Italienern vollständig gleich und gelangten gleich ihnen im Reichsdienst zu
Ämtern und Ehren.



——————————————————————————-



^2 Das zeigt die merkwürdige Inschrift von Avignon (Herzog, Galliae Narbonensis
historia, descriptio, institutorum compositio. Leipzig 1864 n. 403): T.
Carisius T. f. pr(aetor) Volcar(um) dar, das älteste Zeugnis für die römische
Ordnung des Gemeinwesens in diesen Gegenden.



——————————————————————————-



Dagegen in den drei Gallien gab es Städte römischen und latinischen Rechts
nicht, oder vielmehr es gab dort nur eine solche ^3, die eben darum auch zu
keiner der drei Provinzen oder zu allen gehörte, die Stadt Lugudunum (Lyon). Am
äußersten Südrand des kaiserlichen Gallien, unmittelbar an der Grenze der
städtisch geordneten Provinz, am Zusammenfluß der Rhone und der Saône, an einer
militärisch wie kommerziell gleich wohlgewählten Stelle war während der
Bürgerkriege, zunächst infolge der Vertreibung einer Anzahl in Vienna
ansässiger Italiener ^4, im Jahre 711 (43) diese Ansiedlung entstanden, nicht
hervorgegangen aus einem Keltengau ^5 und daher auch immer mit eng beschränktem
Gebiet, sondern von Haus aus von Italienern gebildet und im Besitz des vollen
römischen Bürgerrechts, einzig in ihrer Art dastehend unter den Gemeinden der
drei Gallien, den Rechtsverhältnissen nach einigermaßen wie Washington in dem
nordamerikanischen Bundesstaat. Diese einzige Stadt der drei Gallien wurde
zugleich die gallische Hauptstadt. Eine gemeinschaftliche Oberbehörde hatten
die drei Provinzen nicht und von hohen Reichsbeamten hatte dort nur der
Statthalter der mittleren oder der lugudunensischen Provinz seinen Sitz; aber
wenn Kaiser oder Prinzen in Gallien verweilten, residierten sie regelmäßig in
Lyon. Lyon war neben Karthago die einzige Stadt der lateinischen Reichshälfte,
welche nach dem Muster der hauptstädtischen Garnison eine ständige Besatzung
erhielt ^6. Die einzige Münzstätte für Reichsgeld, die wir im Westen für die
frühere Kaiserzeit mit Sicherheit nachweisen können, ist die von Lyon. Hier war
die Zentralstelle des ganz Gallien umfassenden Grenzzolles, hier der
Knotenpunkt des gallischen Straßennetzes. Aber nicht bloß alle
Regierungsanstalten, welche Gallien gemeinschaftlich waren, hatten ihren
geborenen Sitz in Lyon, sondern diese Römerstadt wurde auch, wie wir weiterhin
sehen werden, der Sitz des keltischen Landtags der drei Provinzen und aller
daran sich knüpfenden politischen und religiösen Institutionen, seiner Tempel
und seiner Jahresfeste. Also blühte Lugudunum rasch empor, gefördert durch die
mit der Metropolenstellung verbundene reiche Dotation und die für den Handel
ungemein günstige Lage. Ein Schriftsteller aus Tiberius’ Zeit bezeichnet sie
als die zweite in Gallien nach Narbo; späterhin nimmt sie daselbst den Platz
neben oder vor ihrer Rhoneschwester Arelate. Bei der Feuersbrunst, die im Jahre
64 einen großen Teil Roms in Asche legte, sandten die Lugudunenser den
Abgebrannten eine Beihilfe von 4 Millionen Sesterzen (870000 Mark), und als
ihre eigene Stadt im nächsten Jahr dasselbe Schicksal in noch härterer Weise
traf, steuerte auch ihnen das ganze Reich seinen Beitrag und sandte der Kaiser
die gleiche Summe aus seiner Schatulle. Glänzender als zuvor erstand die Stadt
aus ihren Ruinen, und sie ist fast durch zwei Jahrtausende unter allen
Zeitläuften eine Großstadt geblieben bis auf den heutigen Tag. In der späteren
Kaiserzeit freilich tritt sie zurück hinter Trier. Die Stadt der Treverer,
Augusta genannt wahrscheinlich von dem ersten Kaiser, gewann bald in der
Belgica den ersten Platz; wenn noch in Tiberius’ Zeit Durocortorum der Remer
(Reims) die volkreichste Ortschaft der Provinz und der Sitz der Statthalter
genannt wird, so teilt bereits ein Schriftsteller aus der Zeit des Claudius den
Primat daselbst dem Hauptort der Treverer zu. Aber die Hauptstadt Galliens ^7,
man darf vielleicht sagen des Okzidents, ist Trier erst geworden durch die
Umgestaltung der Reichsverwaltung unter Diocletian. Seit Gallien, Britannien
und Spanien unter einer Oberverwaltung stehen, hat diese ihren Sitz in Trier,
und seitdem ist Trier auch, wenn die Kaiser in Gallien verweilen, deren
regelmäßige Residenz und, wie ein Grieche des 5. Jahrhunderts sagt, die größte
Stadt jenseits der Alpen. Indes die Epoche, wo dieses Rom des Nordens seine
Mauern und seine Thermen empfing, die wohl genannt werden dürfen neben den
Stadtmauern der römischen Könige und den Bädern der kaiserlichen
Reichshauptstadt, liegt jenseits unserer Darstellung. Durch die ersten drei
Jahrhunderte der Kaiserzeit ist Lyon das römische Zentrum des Keltenlandes
geblieben, und nicht bloß, weil es an Volkszahl und Reichtum den ersten Platz
einnahm, sondern weil es, wie keine andere des gallischen Nordens und nur
wenige des Südens, eine von Italien aus gegründete und nicht nur dem Recht,
sondern dem Ursprung und dem Wesen nach römische Stadt war.



———————————————————————



^3 Nur etwa Noviodunum (Nyon am Genfer See) kann in den drei Gallien der Anlage
nach mit Lugudunum zusammengestellt werden; aber da diese Gemeinde später als
civitas Equestrium auftritt (Inscr. Helv. 115), so scheint sie unter die Gaue
eingereiht zu sein, was von Lugudunum nicht gilt.



^4 Die aus Vienna von den Allobrogen früher Vertriebenen (οι εκ Ουιέννης τής
Ναρβονησίας υπό τών Αλλοβρίγων ποτέ εκπεσόντες) bei Dio 46, 50 können nicht
wohl andere gewesen sein als römische Bürger, da die Gründung einer
Bürgerkolonie zu ihren Gunsten nur unter dieser Voraussetzung sich begreift.
Die “frühere” Vertreibung stand wohl in Zusammenhang mit dem
Allobrogenaufstand unter Catugνatus im Jahre 693 (61). Die Erklärung, warum die
Vertriebenen nicht zurückgeführt, sondern anderweitig angesiedelt wurden,
fehlt, aber es lassen sich dafür mancherlei Veranlassungen denken, und die
Tatsache selbst wird dadurch nicht in Zweifel gestellt. Die der Stadt
zufließenden Renten (Tac. hist. 1, 65) mögen ihr wohl auf Kosten von Vienna
verliehen worden sein.



^5 Der Boden gehörte früher den Segusiavern (Plin. nat. 4, 18, 107; Strab. p.
186, 192), einem der kleinen Klientelgaue der Häduer (Caes. Gall. 7, 75); aber
in der Gaueinteilung zählt sie nicht zu diesen, sondern steht für sich als
μητρόπολις (Ptol. geogr. 2, 8, 11 u. 12).



^6 Dies sind die 1200 Soldaten, mit welchen, wie der Judenkönig Agrippa bei
Josephus (bel. Iud. 2, 16, 4) sagt, die Römer das gesamte Gallien in
Botmäßigkeit halten.



^7 Nichts ist so bezeichnend für die Stellung Triers in dieser Zeit als die
Verordnung des Kaisers Gratianus vom Jahre 376 (Cod. Theod. 13, 3, 11), daß den
Professoren der Rhetorik und der Grammatik beider Sprachen in sämtlichen
Hauptstädten der damaligen siebzehn gallischen Provinzen zu ihrem städtischen
Gehalt die gleiche Zulage aus der Staatskasse gegeben, für Trier aber diese
höher bemessen werden solle.



———————————————————————



Wie für die Organisation der Südprovinz die italische Stadt die Grundlage war,
so für die nördliche der Gau, und zwar überwiegend derjenige der keltischen
ehemaligen Staats-, jetzigen Gemeindeordnung. Die Bedeutung des Gegensatzes von
Stadt und Gau ist nicht zunächst abhängig von seinem Inhalt; selbst wenn er ein
bloß rechtlich formaler gewesen wäre, hätte er die Nationalitäten geschieden,
auf der einen Seite das Gefühl der Zugehörigkeit zu Rom, auf der andern Seite
das der Fremdartigkeit geweckt und geschärft. Hoch darf für diese Zeit die
praktische Verschiedenheit der beiden Ordnungen nicht angeschlagen werden, da
die Elemente der Gemeindeordnung, die Beamten, der Rat, die Bürgerversammlung,
dort wie hier dieselben waren und etwa früher vorhandene, tiefer gehende
Gegensätze von der römischen Oberherrschaft schwerlich lange geduldet wurden.
Daher hat auch der Übergang von der Gauordnung zu der städtischen sich häufig
und ohne Anstoß, man kann vielleicht sagen im Laufe der Entwicklung mit einer
gewissen Notwendigkeit von selber vollzogen. Infolgedessen treten die
qualitativen Unterschiede der beiden Rechtsformen in unserer Überlieferung
wenig hervor. Dennoch war der Gegensatz sicher nicht ein bloß nomineller,
sondern es bestanden in den Befugnissen der verschiedenen Gewalten, in
Rechtspflege, Besteuerung, Aushebung, Verschiedenheiten, die für die
Administration, teils an sich, teils infolge der Gewöhnung, von Bedeutung waren
oder doch bedeutend schienen. Bestimmt erkennbar ist der quantitative
Gegensatz. Die Gaue, wenigstens wie sie bei den Kelten und den Germanen
auftreten, sind durchgängig mehr Völkerschaften als Ortschaften; dieses sehr
wesentliche Moment ist allen keltischen Gebieten eigentümlich und selbst durch
die später eintretende Romanisierung oft mehr verdeckt als verwischt.
Mediolanum und Brixia haben ihre weiten Grenzen und ihre dauernde Potenz
wesentlich dem zu danken, daß sie eigentlich nichts sind als die Gaue der
Insubrer und der Cenomanen. Daß das Territorium der Stadt Vienna die Dauphiné
und Westsavoyen umfaßt und die ebenso alten und fast ebenso ansehnlichen
Ortschaften Cularo (Grenoble) und Genava (Genf) bis in die späte Kaiserzeit dem
Rechte nach Dörfer der Kolonie Vienna sind, erklärt sich ebenfalls daraus, daß
dieses der spätere Name der Völkerschaft der Allobrogen ist. In den meisten
keltischen Gauen überwiegt eine Ortschaft so durchaus, daß es einerlei ist, ob
man die Remer oder Durocortorum, die Bituriger oder Burdigala nennt; aber es
kommt auch das Gegenteil vor, wie zum Beispiel bei den Vocontiern Vasio
(Vaison) und Lucus, bei den Carnuten Autricum (Chartres) und Cenabum (Orleans)
sich die Waage halten; und ob die Vorrechte, die nach italischer und
griechischer Ordnung sich selbstverständlich der Flur gegenüber an den
Mauerring knüpfen, bei den Kelten rechtlich oder auch nur tatsächlich in
ähnlicher Weise geordnet waren, ist mehr als fraglich. Das Gegenbild für diesen
Gau im griechisch-italischen Westen ist viel weniger die Stadt als die
Völkerschaft; die Carnuten hat man mit den Böotern zu gleichen, Autricum und
Cenabum mit Tanagra und Thespiae. Die Besonderheit der Stellung der Kelten
unter der römischen Herrschaft gegenüber anderen Nationen, den Iberern zum
Beispiel und den Hellenen, beruht darauf, daß diese größeren Verbände dort als
Gemeinden fortbestanden, hier diejenigen Bestandteile, aus denen sie sich
zusammensetzten, die Gemeinden bildeten. Dabei mögen ältere, der vorrömischen
Zeit angehörige Verschiedenheiten der nationalen Entwicklung mitgewirkt haben;
es mag wohl leichter ausführbar gewesen sein, den Böotern den
gemeinschaftlichen Städtetag zu nehmen, als die Helvetier in ihre vier
Distrikte aufzulösen; politische Verbände behaupten sich auch nach der
Unterwerfung unter eine Zentralgewalt da, wo ihre Auflösung die Desorganisation
herbeiführen würde. Dennoch ist, was in Gallien durch Augustus oder, wenn man
will durch Caesar geschah, nicht durch den Zwang der Verhältnisse herbeigeführt
worden, sondern hauptsächlich durch den freien Entschluß der Regierung, wie er
auch allein zu der übrigens gegen die Kelten geübten Schonung paßt. Denn es gab
in der Tat in der vorrömischen Zeit und noch zur Zeit der Caesarischen
Eroberung eine bei weitem größere Anzahl von Gauen, als wir sie später finden;
namentlich ist es bemerkenswert, daß die zahlreichen, durch Klientel einem
größeren Gau angeschlossenen kleineren in der Kaiserzeit nicht selbständig
geworden, sondern verschwunden sind ^8. Wenn späterhin das Keltenland geteilt
erscheint in eine mäßige Anzahl bedeutender, zum Teil sogar sehr großer
Gaudistrikte, innerhalb deren abhängige Gaue nirgends zum Vorschein kommen, so
ist diese Ordnung freilich durch das vorrömische Klientelwesen angebahnt, aber
erst durch die römische Reorganisation vollständig durchgeführt worden. Dieser
Fortbestand und diese Steigerung der Gauverfassung wird für die weitere
politische Entwicklung Galliens vor allem bestimmend gewesen sein. Wenn die
tarraconensische Provinz in 293 selbständige Gemeinden zerfiel, so zählten die
drei Gallien zusammen, wie wir sehen werden, deren nicht mehr als 64. Die
Einheit und ihre Erinnerungen blieben ungebrochen; die eifrige Verehrung, die
die ganze Kaiserzeit hindurch dem Quellgott Nemausus bei den Volkern gezollt
wurde, zeigt, wie selbst hier, im Süden des Landes und in einem zur Stadt
umgewandelten Gau die traditionelle Zusammengehörigkeit noch immer lebendig
empfunden ward. In dieser Art innerlich fest zusammenhaltende Gemeinden mit
weiten Grenzen waren eine Macht. Wie Caesar die gallischen Gemeinden vorfand,
mit einer in völliger politischer wie ökonomischer Abhängigkeit gehaltenen
Volksmasse und einem übermächtigen Adel, so sind sie im wesentlichen auch unter
römischer Herrschaft geblieben; genau wie in vorrömischer Zeit die großen
Adligen mit ihrem nach Tausenden zählenden Gesinde von Hörigen und
Schuldknechten ein jeder in seiner Heimat die Herren spielten, so schildert uns
Tacitus in Tiberius’ Zeit die Zustände bei den Treverern. Das römische Regiment
gab der Gemeinde weitgehende Rechte, sogar eine gewisse Militärgewalt, so daß
sie unter Umständen Festungen einzurichten und besetzt zu halten befugt war,
wie dies bei den Helvetiern vorkommt, die Beamten die Bürgerwehr aufbieten
konnten und in diesem Falle Offiziersrecht und Offiziersrang hatten. Diese
Befugnis war nicht dieselbe in den Händen des Vorstehers einer kleinen Stadt
Andalusiens und desjenigen eines Bezirkes an der Loire oder der Mosel vom
Umfang einer kleinen Provinz. Die weitherzige Politik Caesars des Vaters, auf
den die Grundzüge dieses Systems notwendig zurückgeführt werden müssen, zeigt
sich hier in ihrer ganzen großartigen Ausdehnung.



—————————————————————-



^8 Bei Caesar erscheinen wohl, im großen und ganzen genommen, dieselben Gaue,
wie sie dann in der augustischen Ordnung vertreten sind, aber zugleich
vielfache Spuren kleinerer Klientelverbände (vgl. 3, 249); so werden als
“Klienten” der Häduer genannt die Segusiaver, die Ambivareten, die
Aulerker Brannoviker und die Brannovier (Caes. Gall. 7, 75), als Klienten der
Treuerer die Condruser (Caes. Gall. 4; 6), als solche der Helvetier die
Tulinger und Latobrigen. Mit Ausnahme der Segusiaver fehlen diese alle auf dem
Lyoner Landtage. Dergleichen kleinere, nicht völlig in die Vororte aufgegangene
Gaue mag es in Gallien zur Zeit der Unterwerfung in großer Zahl gegeben haben.
Wenn nach Josephus (bel. Iud. 2, 16, 4) den Römern 305 gallische Gaue und 1200
Städte gehorchten, so mögen dies die Ziffern sein, die für Caesars
Waffenerfolge herausgerechnet worden sind; wenn die kleinen iberischen Völker
in Aquitanien und die Klientelgaue im Keltenland mitgezählt wurden, konnten
dergleichen Zahlen wohl herauskommen.



—————————————————————-



Aber die Regierung beschränkte sich nicht darauf, die Gauordnung den Kelten zu
lassen; sie ließ oder gab ihnen vielmehr auch eine nationale Verfassung, soweit
eine solche mit der römischen Oberherrschaft sich vereinbaren ließ. Wie der
hellenischen Nation, so verlieh Augustus der gallischen eine organisierte
Gesamtvertretung, welche dort wie hier in der Epoche der Freiheit und der
Zerfahrenheit wohl erstrebt, aber nie erreicht worden war. Unter dem Hügel, den
die Hauptstadt Galliens krönte, da wo die Saône ihr Wasser mit dem der Rhone
mischt, weihte am 1. August des Jahres 742 (12) der kaiserliche Prinz Drusus
als Vertreter der Regierung in Gallien der Roma und dem Genius des Herrschers
den Altar, an welchem fortan jedes Jahr an diesem Tage diesen Göttern von der
Gemeinschaft der Gallier die Festfeier abgehalten werden sollte. Die Vertreter
der sämtlichen Gaue wählten aus ihrer Mitte Jahr für Jahr den “Priester
der drei Gallien”, und dieser brachte am Kaisertag das Kaiseropfer dar
und leitete die dazu gehörigen Festspiele. Diese Landesvertretung hatte nicht
bloß eine eigene Vermögensverwaltung mit Beamten, welche den vornehmen Kreisen
des provinzialen Adels angehörten, sondern auch einen gewissen Anteil an den
allgemeinen Landesangelegenheiten. Von unmittelbarem Eingreifen derselben in
die Politik findet sich allerdings keine andere Spur, als daß bei der ernsten
Krise des Jahres 70 der Landtag der “drei Gallien” die Treverer von
der Auflehnung gegen Rom abmahnte; aber er hatte und gebrauchte das Recht der
Beschwerdeführung über die in Gallien fungierenden Reichs- und Hausbeamten und
wirkte ferner mit wenn nicht bei der Auflegung, so doch bei der Repartition der
Steuern ^9, zumal da diese nicht nach den einzelnen Provinzen, sondern für
Gallien insgemein angelegt wurden. Ähnliche Einrichtungen hat allerdings die
Kaiserregierung in allen Provinzen ins Leben gerufen, in einer jeden nicht bloß
die sakrale Zentralisierung eingeführt, sondern auch, was die Republik nicht
getan hatte, einer jeden ein Organ verliehen, um Bitten und Klagen vor die
Regierung zu bringen. Dennoch hat Gallien in dieser Hinsicht vor allen übrigen
Reichsteilen wenigstens ein tatsächliches Privilegium, wie sich denn diese
Institution auch allein hier voll entwickelt findet ^10. Einmal steht der
vereinigte Landtag der drei Provinzen den Legaten und Prokuratoren einer jeden
notwendig unabhängiger gegenüber als zum Beispiel der Landtag von Thessalonike
dem Statthalter von Makedonien. Sodann aber kommt es bei Institutionen dieser
Art weit weniger auf das Maß der verliehenen Rechte an, als auf das Gewicht der
darin vertretenen Körperschaften; und die Stärke der einzelnen gallischen
Gemeinden übertrug sich ebenso auf den Landtag von Lyon wie die Schwäche der
einzelnen hellenischen auf den von Argos. In der Entwicklung Galliens unter den
Kaisern hat der Landtag von Lyon allem Anschein nach diejenige allgemein
gallische Homogenität, welche daselbst mit der Latinisierung Hand in Hand geht,
wesentlich gefördert.



———————————————————————————-



^9 Darauf führt außer der Inschrift bei Boissieu, Lyon, S. 609, wo die Worte
tot[i]us cens[us Galliarum] mit dem Namen eines der Altarpriester in Verbindung
gebracht werden, die Ehreninschrift, welche die drei Gallien einem kaiserlichen
Beamten a censibus accipiendis setzen (Heuzen 6944); derselbe scheint die
Katasterrevision für das ganze Land geleitet zu haben, eben wie früher Drusus,
während die Schätzung selbst durch Kommissarien für die einzelnen Landschaften
erfolgte. Auch ein sacerdos Romae et Augusti der Tarraconensis wird belobt ob
curam tabulari censualis fideliter administratam (CIL II, 4248); es waren also
mit der Steuerrepartierung wohl die Landtage aller Provinzen befaßt. Die
kaiserliche Finanzverwaltung der drei Gallien war wenigstens der Regel nach so
geteilt, daß die beiden westlichen Provinzen (Aquitanien und Lugudunensis)
unter einem Prokurator standen, Belgica und die beiden Germanien unter einem
andern; doch hat es rechtlich feste Kompetenzen dafür wohl nicht gegeben. Auf
eine regelmäßige Beteiligung bei der Aushebung darf aus der von Hadrian,
offenbar außerordentlicher Weise, mit Vertretern aller spanischen Distrikte
gepflogenen Verhandlung (vita 12) nicht geschlossen werden.



^10 Für die arca Galliarum, den Freigelassenen der drei Gallien (Heuzen 6393),
den adlector arcae Galliarum, inquisitor Galliarum, iudex arcae Galliarum gibt
meines Wissens keine andere Provinz Analogien; und von diesen Einrichtungen
hätten, wenn sie allgemein gewesen wären, die Inschriften sicher auch sonst
Spuren bewahrt. Diese Einrichtungen scheinen auf eine sich selbst verwaltende
und besteuernde Körperschaft zu führen (der in seiner Bedeutung unklare
adlector kommt als Beamter in Kollegien vor CIL VI, 355; Orelli 2406);
wahrscheinlich bestritt diese Kasse die wohl nicht unbeträchtlichen Ausgaben
für die Tempelgebäude und für das Jahrfest. Eine Staatskasse ist die arca
Galliarum nicht gewesen.



———————————————————————————-



Die Zusammensetzung des Landtags, welche uns ziemlich genau bekannt ist ^11,
zeigt, in welcher Weise die Nationalitätenfrage von der Regierung behandelt
ward. Von den sechzig, später vierundsechzig auf dem Landtag vertretenen Gauen
kommen nur vier auf die iberischen Bewohner Aquitaniens, obwohl dieses Gebiet
zwischen der Garonne und den Pyrenäen unter eine sehr viel größere Zahl
durchgängig kleiner Stämme geteilt war, sei es, daß die übrigen von der
Vertretung überhaupt ausgeschlossen waren, sei es, daß jene vier vertretenen
Gaue die Vororte von Gauverbänden sind ^12. Späterhin, wahrscheinlich in
traianischer Zeit, ist der iberische Bezirk von dem Lyoner Landtag abgetrennt
und ihm eine selbständige Vertretung gegeben worden ^13. Dagegen sind die
keltischen Gaue in derjenigen Organisation, die wir früher kennengelernt haben,
im wesentlichen alle auf dem Landtag vertreten und ebenso die halb oder ganz
germanischen ^14, soweit sie zur Zeit der Stiftung des Altars zum Reiche
gehörten; daß für die Hauptstadt Galliens in dieser Gauvertretung kein Platz
war, versteht sich von selbst. Außerdem erscheinen die Ubier nicht auf dem
Landtag von Lyon, sondern opfern an ihrem eigenen Augustus-Altar - es ist dies,
wie wir sahen, ein stehengebliebener Überrest der beabsichtigten Provinz
Germanien.



—————————————————————



^11 Als Gesamtzahl der auf dem Lyoner Altar verzeichneten Gemeinden gibt Strabo
(4, 3, 2, p. 192) sechzig an, als die Zahl der aquitanischen in dem keltischen
Teil, nördlich von der Garonne, vierzehn (4,1, 1, p. 177). Tacitus (ann. 3, 44)
nennt als Gesamtzahl der gallischen Gaue vierundsechzig, ebenso, wenn auch in
unrichtiger Verbindung, der Scholiast zur Aeneis (1, 286). Auf die gleiche
Gesamtzahl führt das Verzeichnis bei Ptolemaeos aus dem zweiten Jahrhundert,
welches für Aquitanien siebzehn, für die Lugudunensis 25, für Belgica 22 Gaue
aufführt. Von seinen aquitanischen Gauen fallen dreizehn auf das Gebiet
zwischen Loire und Garonne, vier auf das zwischen Garonne und Pyrenäen. In dem
späteren aus dem 5. Jahrhundert, das unter dem Namen der Notitia Galliarum
bekannt ist, fallen auf Aquitanien 26, auf die Lugudunensis (ausschließlich
Lyons) 24, auf Belgica 27. Alle diese Zahlen sind vermutlich eine jede für ihre
Zeit richtig; zwischen der Errichtung des Altars im Jahre 742 (12) und der Zeit
des Tacitus (denn auf diese ist seine Angabe wohl zu beziehen) können ebenso
vier Gaue hinzugetreten sein, wie sich die Verschiebung der Zahlen vom 2, bis
zum 5. Jahrhundert auf einzelne, zum guten Teil speziell noch nachweisliche
Änderungen zurückführen läßt.



Bei der Wichtigkeit dieser Ordnungen wird es nicht überflüssig sein, sie
wenigstens für die beiden westlichen Provinzen im speziellen darzulegen. In der
rein keltischen Mittelprovinz stimmen die drei Verzeichnisse bei Plinius (1.
Jahrhundert), Ptolemaeos (2. Jahrhundert) und der Notitia (5. Jahrhundert) in
21 Namen überein: Abrincates - Andecavi - Aulerci Cenomani - Aulerci Diablintes
- Aulerci Eburovici - Baiocasses (Bodiocasses Plin., Vadicasii Ptol.) -
Carnutes - Coriosolites (ohne Zweifel die Samnitae des Ptolemaeos) - Haedui -
Lexovii - Meldae - Namnetes - Osismii - Parisii - Redones - Senones -
Tricassini - Turones - Veliocasses (Rotomagenses) - Veneti - Unelli
(Constantia); in drei weiteren: Caletae - Segusiavi - Viducasses stimmen
Plinius und Ptolemaeos, während sie in der Notitia fehlen, weil inzwischen die
Caletae mit den Veliocasses oder den Rotomagenses, die Viducasses mit den
Baiocasses zusammengelegt und die Segusiavi in Lyon aufgegangen waren. Dagegen
erscheinen hier statt der drei verschwundenen zwei neue durch Teilung
entstandene: Aureliani (Orleans), abgezweigt aus den Carnutes (Chartres), und
Autessiodurum (Auxerre), abgezweigt aus den Senones (Sens). Übrig bleiben bei
Plinius zwei Namen: Boi - Atesui; bei Ptolemaeos einer: Arvii; in der Notitia
einer: Saii.



Für das keltische Aquitanien stimmen die drei Listen in elf Namen überein:



Arverni - Bituriges Cubi - Bituriges Vivisci (Burdigalenses) - Cadurci -
Gabales - Lemovici - Nitiobriges (Aginnenses) - Petrucorii - Pictones - Ruteni
-Sautones; die zweite und dritte in dem zwölften der Vellauni, der bei Plinius
ausgefallen sein wird; Plinius allein hat (abgesehen von den problematischen
Aquitani) zwei Namen mehr: Ambilatri und Anagnutes, Ptolomaeos einen sonst
unbekannten: Datii; vielleicht ist mit zweien von diesen die Strabonische Zahl
der vierzehn voll zu machen. Die Notitia hat außer jenen elf noch zwei auf
Spaltung beruhende, die Albigenses (Albi am Tarn) und die Ecolismenses
(Angoulême).



In ähnlicher Weise verhalten sich die Listen der östlichen Gaue. Obwohl
untergeordnete Differenzen sich ergeben, die hier nicht erörtert werden können,
liegt das Wesen und die Beständigkeit der gallischen Gauteilung deutlich vor.



^12 Die vier vertretenen Völkerschaften sind die Tarbeller, Vasaten, Auscier
und Convener. Außer diesen zählt Plinius im südlichen Aquitanien nicht weniger
als 25 größtenteils sonst unbekannte Völkerschaften auf als rechtlich jenen
vier gleichstehend.



^13 Plinius und, vermutlich auch hier älteren Quellen folgend, Ptolemaeos
wissen von dieser Teilung nichts; aber wir besitzen noch die ungefügen Verse
des Gascogner Bauern (B. Borghesi, (Oeuvres complètes. Paris 1862-79. Bd. 8, S.
544), der dies in Rom auswirkte, ohne Zweifel in Gemeinschaft mit einer Anzahl
seiner Landsleute, obwohl er es vorgezogen hat, dies nicht hinzuzusetzen:



Flamen, item dumvir, quaestor pagiq(ue) magister



Verus ad Augustum legato (so) munere functus



pro novem optinuit populis seiungere Gallos:



urbe redux Genio pagi hanc dedicat aram.



Flamen, auch Zweimann, Schatzmeister und Schulze des Dorfes



Ging den Kaiser ich an, Verus, nach erhaltenem Auftrag;



Wirkte dem Neungau aus von ihm zu scheiden die Galler



Und zurück von Rom weih den Altar ich dem Dorfgeist.



Die älteste Spur der administrativen Trennung des iberischen Aquitaniens von
dem gallischen ist die Nennung des “Bezirks von Lactora” (Lectoure)
neben Aquitanien in einer Inschrift aus traianischer Zeit (CIL V 875:
procurator provinciarum Luguduniensis et Aquitanicae, item Lactorae). Diese
Inschrift beweist allerdings an sich mehr die Verschiedenheit der beiden
Gebiete als die formelle Absonderung des einen von dem andern; aber es läßt
sich anderweitig zeigen, daß bald nach Traian die letztere durchgeführt war.
Denn daß der abgetrennte Bezirk ursprünglich in neun Gaue zerfiel, wie jene
Verse es sagen, bestätigt der seitdem gebliebene Name Novempopulana; unter Pius
aber zählt der Bezirk bereits elf Gemeinden (denn der dilectator er
Apquitanicae XI populos, Boissieu, Lyon, S. 246, gehört gewiß hierher), im
fünften Jahrhundert zwölf; denn so viele zählt die Notitia unter der
Novempopulana auf. Diese Vermehrung erklärt sich ebenso wie die in Anm. 11
erörterte. Auf die Statthalterschaft bezieht die Teilung sich nicht; vielmehr
blieben das keltische und das iberische Aquitanien beide unter demselben
Legaten. Aber die Novempopulana erhielt unter Traian ihren eigenen Landtag,
während die keltischen Distrikte Aquitaniens nach wie vor den Landtag von Lyon
beschickten.



^14 Es fehlen einige kleinere germanische Völkerschaften, wie die Baetasier und
die Sunuker, vielleicht aus ähnlichen Gründen wie die kleineren iberischen;
ferner die Cannenefaten und die Friesen, wahrscheinlich weil diese erst später
reichsuntertänig geworden sind. Die Bataver sind vertreten.



————————————————————————



Wurde die keltische Nation also in dem kaiserlichen Gallien in sich selbst
konsolidiert, so wurde sie auch dem römischen Wesen gegenüber gewissermaßen
garantiert durch das hinsichtlich der Erteilung des Reichsbürgerrechts für
dieses Gebiet eingehaltene Verfahren. Die Hauptstadt Galliens freilich war und
blieb eine römische Bürgerkolonie, und es gehört dies wesentlich mit zu der
eigenartigen Stellung, die sie dem übrigen Gallien gegenüber einnahm und
einnehmen sollte. Aber während die Südprovinz mit Kolonien bedeckt und durchaus
nach italischem Gemeinde recht geordnet ward, hat Augustus in den “drei
Gallien” nicht eine einzige Bürgerkolonie eingerichtet, und
wahrscheinlich ist auch dasjenige Gemeinderecht, welches unter dem Namen des
latinischen eine Zwischenstufe zwischen Bürgern und Nichtbürgern bildet und
seinen angeseheneren Inhabern von Rechts wegen das Bürgerrecht für ihre Person
und ihre Nachkommen gewährt, längere Zeit von Gallien ferngehalten worden. Die
persönliche Verleihung des Bürgerrechts, teils nach allgemeinen Bestimmungen an
den Soldaten bald bei dem Eintritt, bald bei dem Abschied, teils aus besonderer
Gunst an einzelne Personen, konnte allerdings auch dem Gallier zuteil werden;
so weit, wie die Republik gegangen war, dem Helvetier zum Beispiel den Gewinn
des römischen Bürgerrechts ein für allemal zu untersagen, ging Augustus nicht
und konnte es auch nicht, nachdem Caesar das Bürgerrecht an geborene Gallier
vielfach auf diese Weise vergeben hatte. Aber er nahm wenigstens den aus den
“drei Gallien” stammenden Bürgern - mit Ausnahme immer der
Lugudunenser - das Recht der Ämterbewerbung und schloß sie damit zugleich aus
dem Reichssenat aus. Ob diese Bestimmung zunächst im Interesse Roms oder
zunächst in dem der Gallier getroffen war, können wir nicht wissen; gewiß hat
Augustus beides gewollt, einmal dem Eindringen des fremdartigen Elements in das
Römertum wehren und damit dasselbe reinigen und heben, andererseits den
Fortbestand der gallischen Eigenartigkeit in einer Weise verbürgen, die eben
durch verständiges Zurückhalten die schließliche Verschmelzung mit dem
römischen Wesen sicherer förderte, als die schroffe Aufzwingung fremdländischer
Institutionen getan haben würde.



Kaiser Claudius, selbst in Lyon geboren und, wie die Spötter von ihm sagten,
ein richtiger Gallier, hat diese Schranken zum guten Teil beseitigt. Die erste
Stadt in Gallien, welche sicher italisches Recht empfangen hat, ist die der
Ubier, wo der Altar des römischen Germaniens angelegt war; dort im Feldlager
ihres Vaters, des Germanicus, wurde die nachmalige Gemahlin des Claudius
Agrippina geboren, und sie hat im Jahre 50 ihrem Geburtsort das wahrscheinlich
latinische Kolonialrecht erwirkt, dem heutigen Köln. Vielleicht gleichzeitig,
vielleicht schon früher ist dasselbe für die Stadt der Treverer, Augusta,
geschehen, das heutige Trier. Auch noch einige andere gallische Gaue sind in
dieser Weise dem Römertum näher gerückt worden, so der der Helvetier durch
Vespasian, ferner der der Sequaner (Besançon); große Ausdehnung aber scheint
das latinische Recht in diesen Gegenden nicht gefunden zu haben. Noch weniger
ist in der früheren Kaiserzeit in dem kaiserlichen Gallien ganzen Gemeinden das
volle Bürgerrecht beigelegt worden. Wohl aber hat Claudius mit der Aufhebung
der Rechtsbeschränkung den Anfang gemacht, welche die zum persönlichen
Reichsbürgerrecht gelangten Gallier von der Reichsbeamtenlaufbahn ausschloß; es
wurde zunächst für die ältesten Verbündeten Roms, die Häduer, bald wohl
allgemein diese Schranke beseitigt. Damit war wesentlich die Gleichstellung
erreicht. Denn nach den Verhältnissen dieser Epoche hatte das Reichsbürgerrecht
für die durch ihre Lebensstellung von der Ämterlaufbahn ausgeschlossenen Kreise
kaum einen besonderen praktischen Wert und war für vermögende Peregrinen guter
Herkunft, die diese Laufbahn zu betreten wünschten und deshalb seiner
bedurften, leicht zu erlangen; wohl aber war es eine empfindliche
Zurücksetzung, wenn dem römischen Bürger aus Gallien und seinen Nachkommen von
Rechts wegen die Ämterlaufbahn verschlossen blieb.



Wenn in der Organisation der Verwaltung das nationale Wesen der Kelten so weit
geschont ward, als dies mit der Reichseinheit sich irgend vertrug, so ist dies
hinsichtlich der Sprache nicht geschehen. Auch wenn es praktisch ausführbar
gewesen wäre, den Gemeinden die Führung ihrer Verwaltung in einer Sprache zu
gestatten, deren die kontrollierenden Reichsbeamten nur ausnahmsweise mächtig
sein konnten, lag es unzweifelhaft nicht in den Absichten der römischen
Regierung, diese Schranke zwischen den Herrschenden und Beherrschten
aufzurichten. Dementsprechend ist unter den in Gallien unter römischer
Herrschaft geschlagenen Münzen und von Gemeinde wegen gesetzten Denkmälern
keine erweislich keltische Aufschrift gefunden worden. Der Gebrauch der
Landessprache wurde übrigens nicht gehindert; wir finden sowohl in der
Südprovinz wie in den nördlichen Denkmäler mit keltischer Aufschrift, dort
immer mit griechischem ^15, hier immer mit lateinischem Alphabet geschrieben
^16, und wahrscheinlich gehören wenigstens manche von jenen, sicher diese
sämtlich der Epoche der Römerherrschaft an. Daß in Gallien außerhalb der Städte
italischen Rechts und der römischen Lager inschriftliche Denkmäler überhaupt
nur in geringer Zahl auftreten, wird wahrscheinlich hauptsächlich dadurch
herbeigeführt sein, daß die als Dialekt behandelte Landessprache ebenso für
solche Verwendung ungeeignet erschien wie die ungeläufige Reichssprache und
daher das Denksteinsetzen hier überhaupt nicht so wie in den latinisierten
Gegenden in Aufnahme kam; das Lateinische mag in dem größten Teil Galliens
damals ungefähr die Stellung gehabt haben wie nachher im früheren Mittelalter
gegenüber der damaligen Volkssprache. Das energische Fortleben der nationalen
Sprache zeigt am bestimmtesten die Wiedergabe der gallischen Eigennamen im
Latein nicht selten unter Beibehaltung unlateinischer Lautformen. Daß
Schreibungen wie Lousonna und Boudicca mit dem unlateinischen Diphthong ou
selbst in die lateinische Literatur eingedrungen sind und für den aspirierten
Dental, das englische th, sogar in römischer Schrift ein eigenes Zeichen (Đ)
verwendet wird, ferner Epaciatextorigus neben Epasnactus geschrieben wird,
Đirona neben Sirona, machen es fast zur Gewißheit, daß die keltische Sprache,
sei es im römischen Gebiet, sei es außerhalb desselben, in oder vor dieser
Epoche einer gewissen schriftmäßigen Regulierung unterlegen hatte und schon
damals so geschrieben werden konnte, wie sie noch heute geschrieben wird. Auch
an Zeugnissen für ihren fortdauernden Gebrauch in Gallien fehlt es nicht. Als
die Stadtnamen Augustodunum (Autun), Augustonemētum (Clermont), Augustobona
(Troyes) und manche ähnliche aufkamen, sprach man notwendig auch im mittleren
Gallien noch keltisch. Arrian unter Hadrian gibt in seiner Abhandlung über die
Kavallerie für einzelne den Kelten entlehnte Manöver den keltischen Ausdruck
an. Ein geborener Grieche, Eirenaeos, der gegen das Ende des 2. Jahrhunderts
als Geistlicher in Lyon fungierte, entschuldigt die Mängel seines Stils damit,
daß er im Lande der Kelten lebe und genötigt sei, stets in barbarischer Sprache
zu reden. In einer juristischen Schrift aus dem Anfang des 3. Jahrhunderts
wird, im Gegensatz zu der Rechtsregel, daß die letztwilligen Verfügungen im
allgemeinen lateinisch oder griechisch abzufassen sind, für Fideikommisse auch
jede andere Sprache, zum Beispiel die punische und die gallische zugelassen.
Dem Kaiser Alexander wurde sein Ende von einer gallischen Wahrsagerin in
gallischer Sprache angekündigt. Noch der Kirchenvater Hieronymus, der selber in
Ancyra wie in Trier gewesen ist, versichert, daß die kleinasiatischen Galater
und die Treverer seiner Zeit ungefähr die gleiche Sprache redeten, und
vergleicht das verdorbene Gallisch der Asiaten mit dem verdorbenen Punisch der
Afrikaner. Wenn die keltische Sprache sich in der Bretagne, ähnlich wie in
Wales, bis auf den heutigen Tag behauptet hat, so hat die Landschaft zwar ihren
heutigen Namen von den im fünften Jahrhundert dorthin vor den Sachsen
flüchtenden Inselbriten erhalten, aber die Sprache ist schwerlich erst mit
diesen eingewandert, sondern allem Anschein nach hier seit Jahrtausenden von
einem Geschlecht dem andern überliefert. In dem übrigen Gallien hat natürlich
im Laufe der Kaiserzeit das römische Wesen schrittweise Boden gewonnen; ein
Ende gemacht hat aber dem keltischen Idiom hier wohl nicht so sehr die
germanische Einwanderung als die Christianisierung, welche in Gallien nicht,
wie in Syrien und Ägypten, die von der Regierung beiseite geschobene
Landessprache aufnahm und zu ihrem Träger machte, sondern das Evangelium
lateinisch verkündigte.



——————————————————————————-



^15 So hat sich in Nemausus eine in keltischer Sprache geschriebene
Weihinschrift gefunden, gesetzt Ματρεβο Ναμαυσικαβο (CIL XI, p. 383), das
heißt, den örtlichen Müttern.



^16 Beispielsweise liest man auf einem in Néris-les-Bains (Allier) gefundenen
Altarstein (E. Desjardins, Geographie historique et administrative de la Gaule
Romaine. 4 Bde. Paris 1876-93. Bd. 2, S. 476): Bratronos Nantonicn
Epadatextorici Leucullo Suio rebelocitoi. Auf einem andern, den die Pariser
Schiffergilde unter Tiberius dem höchsten besten Jupiter setzte (Mowat im
Bulletin épigraphique de la Gaule 1, S. 25f.), ist die Hauptinschrift
lateinisch, aber über den Reliefs der Seitenflächen, die eine Prozession von
neun bewaffneten Priestern darzustellen scheinen, stehen erklärende
Beischriften: Senani Useiloni . . . und Eurises, die nicht lateinisch sind.
Solches Gemenge begegnet auch sonst, zum Beispiel in einer Inschrift von
Arrenes (Creuse im Bulletin épigraphique de la Gaule 1, S. 38): Sacer Peroco
ieuru (wahrscheinlich = fecit) Duorico v(otum) s(olvit) l(ibens) m(erito).



——————————————————————————-



In dem Vorschreiten der Romanisierung, welche in Gallien, abgesehen von der
Südprovinz, wesentlich der inneren Entwicklung überlassen blieb, zeigt sich
eine bemerkenswerte Verschiedenheit zwischen dem östlichen Gallien und dem
Westen und Norden, die wohl mit, aber nicht allein auf dem Gegensatz der
Germanen und der Gallier beruht. In den Vorgängen bei und nach Neros Sturz
tritt diese Verschiedenheit selbst politisch bestimmend hervor. Die nahe
Berührung der östlichen Gaue mit den Rheinlagern und die hier vorzugsweise
stattfindende Rekrutierung der Rheinlegionen hat dem römischen Wesen hier
früher und vollständiger Eingang verschafft als im Gebiet der Loire und der
Seine. Bei jenen Zerwürfnissen gingen die rheinischen Gaue, die keltischen
Lingonen und Treverer sowohl wie die germanischen Ubier oder vielmehr die
Agrippinenser mit der Römerstadt Lugudunum und hielten fest zu der legitimen
römischen Regierung, während die, wie bemerkt ward, wenigstens in gewissem Sinn
nationale Insurrektion von den Sequanern, Häduern und Arvernern ausgeht. In
einer späteren Phase desselben Kampfes finden wir unter veränderten
Parteiverhältnissen dieselbe Spaltung, jene östlichen Gaue mit den Germanen im
Bunde, während der Landtag von Reims den Anschluß an diese verweigert.



Wurde somit das gallische Land in Betreff der Sprache im wesentlichen ebenso
behandelt wie die übrigen Provinzen, so begegnet wiederum die Schonung seiner
alten Institutionen bei den Bestimmungen über Maß und Gewicht. Allerdings haben
neben der allgemeinen Reichsordnung, welche in dieser Hinsicht von Augustus
erlassen ward, entsprechend dem toleranten oder vielmehr indifferenten
Verhalten der Regierung in dergleichen Dingen, die örtlichen Bestimmungen
vielerorts fortbestanden, aber nur in Gallien hat die örtliche Ordnung
späterhin die des Reiches verdrängt. Die Straßen sind im ganzen Römischen Reich
gemessen und bezeichnet nach der Einheit der römischen Meile (1,48 Kilometer),
und bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts trifft dies auch für diese Provinzen
zu. Aber von Severus an tritt in den “drei Gallien” und den beiden
Germanien an deren Stelle eine zwar der römischen angefügte, aber doch
verschiedene und gallisch benannte Meile, die Leuga (2,22 Kilometer), gleich
anderthalb römischen Meilen. Unmöglich kann Severus damit den Kelten eine
nationale Konzession haben machen wollen; es paßt dies weder für die Epoche,
noch insbesondere für diesen Kaiser, der eben diesen Provinzen in
ausgesprochener Feindseligkeit gegenüberstand; ihn müssen
Zweckmäßigkeitsrücksichten bestimmt haben. Diese können nur darauf beruhen, daß
das nationale Wegemaß, die Leuga oder auch die Doppelleuga, die germanische
Rasta, welche letztere der französischen Lieue entspricht, in diesen Provinzen
nach der Einführung des einheitlichen Wegemaßes in ausgedehnterem Umfang
fortbestanden haben, als dies in den übrigen Reichsländern der Fall war.
Augustus wird die römische Meile formell auf Gallien erstreckt und die
Postbücher und die Reichsstraßen darauf gestellt, aber der Sache nach dem Lande
das alte Wegemaß gelassen haben; und so mag es gekommen sein, daß die spätere
Verwaltung es weniger unbequem fand, die zwiefache Einheit im Postverkehr sich
gefallen zu lassen ^17, als noch länger sich eines praktisch im Lande
unbekannten Wegemaßes zu bedienen.



———————————————————————————



^17 Die Postbücher und Straßentafeln verfehlen nicht bei Lyon und Toulouse
anzumerken, daß hier die Leugen beginnen.



———————————————————————————



Von weit größerer Bedeutung ist das Verhalten der römischen Regierung zu der
Landesreligion; ohne Zweifel hat das gallische Volkstum seinen festesten
Rückhalt an dieser gefunden. Selbst in der Südprovinz muß die Verehrung der
nichtrömischen Gottheiten lange, viel länger als zum Beispiel in Andalusien
sich behauptet haben. Die große Handelsstadt Arelate freilich hat keine anderen
Weihungen aufzuweisen als an die auch in Italien verehrten Götter; aber in
Fréjus, Aix, Nîmes und überhaupt der ganzen Küstenlandschaft sind die alten
keltischen Gottheiten in der Kaiserepoche nicht viel weniger verehrt worden als
im inneren Gallien. Auch in dem iberischen Teil Aquitaniens begegnen zahlreiche
Spuren des einheimischen, von dem keltischen durchaus verschiedenen Kultus.
Indes tragen alle im Süden Galliens zum Vorschein gekommenen Götterbilder einen
minder von dem gewöhnlichen abweichenden Stempel als die Denkmäler des Nordens,
und vor allem war es leichter, mit den nationalen Göttern auszukommen als mit
dem nationalen Priestertum, das uns nur im kaiserlichen Gallien und auf den
britannischen Inseln begegnet, den Druiden. Es würde vergebliche Mühe sein, von
dem inneren Wesen der aus Spekulation und Imagination wunderbar
zusammengestellten Druidenlehre eine Vorstellung geben zu wollen; nur die
Fremdartigkeit und die Fruchtbarkeit derselben sollen einige Beispiele
erläutern. Die Macht der Rede wurde symbolisch dargestellt in einem
kahlköpfigen, runzligen, von der Sonne verbrannten Greis, der Keule und Bogen
führt und von dessen durchbohrter Zunge zu den Ohren des ihm folgenden Menschen
feine goldene Ketten laufen - das heißt, es fliegen die Pfeile und schmettern
die Schläge des redegewaltigen Alten und willig folgen ihm die Herzen der
Menge. Das ist der Ogmius der Kelten; den Griechen erschien er wie ein als
Herakles staffierter Charon. Ein in Paris gefundener Altar zeigt uns drei
Götterbilder mit Beischrift, in der Mitte den Jovis, zu seiner Linken den
Vulcan, ihm zur Rechten den Esus, “den Entsetzlichen mit seinen grausen
Altären”, wie ihn ein römischer Dichter nennt, aber dennoch ein Gott des
Handelsverkehrs und des friedlichen Schaffens ^18; er ist zur Arbeit geschürzt
wie Vulcan, und wie dieser Hammer und Zange führt, so behaut er mit dem Beil
einen Weidenbaum. Eine öfter wiederkehrende Gottheit, wahrscheinlich Cernunnos
genannt, wird kauernd, mit untergeschlagenen Beinen, dargestellt; auf dem Kopf
trägt sie ein Hirschgeweih, an dem eine Halskette hängt, und hält auf dem Schoß
den Geldsack; vor ihr stehen zuweilen Rinder und Hirsche - es scheint, als
solle damit der Erdboden als die Quelle des Reichtums ausgedrückt werden. Die
ungeheure Verschiedenheit dieses aller Reinheit und Schönheit baren, im
barocken und phantastischen Mengen sehr irdischer Dinge sich gefallenden
keltischen Olymp von den einfach menschlichen Formen der griechischen und den
einfach menschlichen Begriffen der römischen Religion gibt eine Ahnung der
Schranke, die zwischen diesen Besiegten und ihren Siegern stand. Daran hingen
weiter sehr bedenkliche praktische Konsequenzen: ein umfassender Geheimmittel-
und Zauberkram, bei dem die Priester zugleich die Ärzte spielten und wo neben
dem Besprechen und Besegnen auch Menschenopfer und Krankenheilung durch das
Fleisch der also Geschlachteten vorkam. Daß direkte Opposition gegen die
Fremdherrschaft in dem Druidentum dieser Zeit gewaltet hat, läßt sich
wenigstens nicht erweisen; aber auch, wenn dies nicht der Fall war, ist es wohl
begreiflich, daß die römische Regierung, welche sonst alle örtlichen
Besonderheiten der Gottesverehrung mit gleichgültiger Duldung gewähren ließ,
diesem Druidenwesen nicht bloß in seinen Ausschreitungen, sondern überhaupt mit
Apprehension gegenüberstand. Die Einrichtung des gallischen Jahrfestes in der
rein römischen Landeshauptstadt und unter Ausschluß aller Anknüpfung an den
nationalen Kultus ist offenbar ein Gegenzug der Regierung gegen die alte
Landesreligion mit ihrem jährlichen Priesterkonzil in Chartres, dem Mittelpunkt
des gallischen Landes. Unmittelbar aber ging Augustus gegen das Druidentum
nicht weiter vor, als daß er jedem römischen Bürger die Beteiligung an dem
gallischen Nationalkult untersagte. Tiberius in seiner energischeren Weise
griff durch und verbot dieses Priestertum mit seinem Anhang von Lehrern und
Heilkünstlern überhaupt; aber es spricht nicht gerade für den praktischen
Erfolg dieser Verfügung, daß dasselbe Verbot abermals unter Claudius erging -
von diesem wird erzählt, daß er einen vornehmen Gallier lediglich deshalb
köpfen ließ, weil er überwiesen ward, für guten Erfolg bei Verhandlungen vor
dem Kaiser das landübliche Zaubermittel in Anwendung gebracht zu haben. Daß die
Besetzung Britanniens, welches von alters her der Hauptsitz dieses
Priestertreibens gewesen war, zum guten Teil beschlossen ward, um damit dieses
an der Wurzel zu fassen, wird weiterhin ausgeführt werden. Trotz alledem hat
noch in dem Abfall, den die Gallier nach dem Sturz der claudischen Dynastie
versuchten, dies Priestertum eine bedeutende Rolle gespielt; der Brand des
Kapitols, so predigten die Druiden, verkünde den Umschwung der Dinge und den
Beginn der Herrschaft des Nordens über den Süden. Indes wenn auch dies Orakel
späterhin in Erfüllung ging, durch diese Nation und zugunsten ihrer Priester
ist es nicht geschehen. Die Besonderheiten der gallischen Gottesverehrung haben
wohl auch später noch ihre Wirkung geübt; als im dritten Jahrhundert für einige
Zeit ein gallisch-römisches Sonderreich ins Leben trat, spielt auf dessen
Münzen die erste Rolle der Herkules, teils in seiner griechisch-römischen
Gestalt, teils auch als gallischer Deusoniensis oder Magusanus. Von den Druiden
aber ist nur noch etwa insofern die Rede, als die klugen Frauen in Gallien bis
in die diocletianische Zeit unter dem Namen der Druidinnen gehen und orakeln,
und daß die alten adligen Häuser noch lange nachher in ihrer Ahnenreihe sich
druidischer Altvordern berühmen. Wohl rascher noch als die Landessprache ging
die Landesreligion zurück und das eindringende Christentum hat kaum noch an
dieser ernstlichen Widerstand gefunden.



————————————————————————-



^18 Die zweite Berner Glosse zu Lucan 1, 445, die den Teutates richtig zum Mars
macht und auch sonst glaubwürdig scheint, sagt von ihm: Hesum Mercurium
credunt, si quidem a mercatoribus colitur.



————————————————————————-



Das südliche Gallien, mehr als irgendeine andere Provinz durch seine Lage jedem
feindlichen Angriff entzogen und gleich Italien und Andalusien ein Land der
Olive und der Feige, gedieh unter dem Kaiserregiment zu hohem Wohlstand und
reicher städtischer Entwicklung. Das Amphitheater und das Sarkophagfeld von
Arles, der “Mutter ganz Galliens”, das Theater von Orange, die in
und bei Nîmes noch heute aufrecht stehenden Tempel und Brücken sind davon bis
in die Gegenwart lebendige Zeugen. Auch in den nördlichen Provinzen stieg der
alte Wohlstand des Landes weiter durch den dauernden Frieden, der, allerdings
mit dem dauernden Steuerdruck, durch die Fremdherrschaft in das Land kam.
“In Gallien”, sagt ein Schriftsteller der vespasianischen Zeit,
“sind die Quellen des Reichtums heimisch und ihre Fülle strömt über die
ganze Erde ^19.” Vielleicht nirgends sind gleich zahlreiche und gleich
prächtige Landhäuser zum Vorschein gekommen, vor allen Dingen im Osten
Galliens, am Rhein und seinen Zuflüssen; man erkennt deutlich den reichen
gallischen Adel. Berühmt ist das Testament des vornehmen Lingonen, welcher
anordnet, ihm das Grabdenkmal und die Bildsäule aus italischem Marmor oder
bester Bronze zu errichten und unter anderem sein sämtliches Gerät für Jagd und
Vogelfang mit ihm zu verbrennen - es erinnert dies an die anderweitig
erwähnten, meilenlangen eingefriedigten Jagdparks im Keltenland und an die
hervorragende Rolle, welche die keltischen Jagdhunde und keltische Waidmannsart
bei dem Xenophon der hadrianischen Zeit spielen, welcher nicht verfehlt
hinzuzufügen, daß dem Xenophon, des Gryllos Sohn, das Jagdwesen der Kelten
nicht habe bekannt sein können. Nicht minder gehört in diesen Zusammenhang die
merkwürdige Tatsache, daß in dem römischen Heerwesen der Kaiserzeit die
Kavallerie eigentlich keltisch ist, nicht bloß insofern diese vorzugsweise aus
Gallien sich rekrutiert, sondern auch, indem die Manöver und selbst die
technischen Ausdrücke zum guten Teil den Kelten entlehnt sind; man erkennt
hier, wie nach dem Hinschwinden der alten Bürgerreiterei unter der Republik die
Kavallerie durch Caesar und Augustus mit gallischen Mannschaften und in
gallischer Weise reorganisiert worden ist. Die Grundlage dieses vornehmen
Wohlstandes war der Ackerbau, auf dessen Hebung auch Augustus selbst energisch
hinwirkte und der in ganz Gallien, etwa abgesehen von der Steppengegend an der
aquitanischen Küste, reichen Ertrag gab. Einträglich war auch die Viehzucht,
besonders im Norden, namentlich die Zucht von Schweinen und Schafen, welche
bald für die Industrie und die Ausfuhr von Bedeutung wurden - die menapischen
Schinken (aus Flandern) und die atrebatischen und nervischen Tuchmäntel (bei
Arras und Tournay) gingen in späterer Zeit in das gesamte Reich. Von besonderem
Interesse ist die Entwicklung des Weinbaus. Weder das Klima noch die Regierung
waren demselben günstig. Der “gallische Winter” blieb lange Zeit
bei den Südländern sprichwörtlich; wie denn in der Tat das Römische Reich nach
dieser Seite hin am weitesten gegen Norden sich ausdehnt. Aber engere Schranken
zog der gallischen Weinkultur die italische Handelskonkurrenz. Allerdings hat
der Gott Dionysos seine Welteroberung überhaupt langsam vollbracht und nur
Schritt vor Schritt ist der aus der Halmfrucht bereitete Trank dem Saft der
Rebe gewichen; aber es beruht auf dem Prohibitivsystem, daß in Gallien das Bier
sich wenigstens im Norden als das gewöhnliche geistige Getränk die ganze
Kaiserzeit hindurch behauptete und noch Kaiser Julianus bei seinem Aufenthalt
in Gallien mit diesem falschen Bacchus in Konflikt kam ^20. So weit freilich,
wie die Republik, welche den Wein- und Ölbau an der gallischen Südküste
polizeilich untersagte, ging das Kaiserregiment nicht; aber die Italiener
dieser Zeit waren doch die rechten Söhne ihrer Väter. Die Blüte der beiden
großen Rhoneemporien Arles und Lyon beruhte zu einem nicht geringen Teil auf
dem Vertrieb des italienischen Weins nach Gallien; daran mag man ermessen,
welche Bedeutung der Weinbau damals für Italien selbst gehabt haben muß. Wenn
einer der sorgfältigsten Verwalter, die das Kaiseramt gehabt hat, Domitianus,
den Befehl erließ, in sämtlichen Provinzen mindestens die Hälfte der Rebstöcke
zu vertilgen ^21, was freilich so nicht zur Ausführung kam, so darf daraus
geschlossen werden, daß die Ausbreitung des Weinbaus allerdings von Regierungs
wegen ernstlich eingeschränkt ward. Noch in augustischer Zeit war er in dem
nördlichen Teil der narbonensischen Provinz unbekannt, und wenn er auch hier
bald in Aufnahme kam, scheint er doch durch Jahrhunderte auf die Narbonensis
und das südliche Aquitanien beschränkt geblieben zu sein; von gallischen Weinen
kennt die bessere Zeit nur den allobrogischen und den biturigischen, nach
unserer Redeweise den Burgunder und den Bordeaux ^22. Erst als die Zügel des
Reiches den Händen der Italiener entfielen, im Laufe des dritten Jahrhunderts,
änderte sich dies, und Kaiser Probus (276-282) gab endlich den Provinzialen den
Weinbau frei. Wahrscheinlich erst infolgedessen hat die Rebe festen Fuß gefaßt
an der Seine wie an der Mosel. “Ich habe”, schreibt Kaiser
Julianus, “einen Winter” (es war der von 357 auf 358) “in dem
lieben Lutetia verlebt, denn so nennen die Gallier das Städtchen der Pariser,
eine kleine Insel im Flusse gelegen und rings ummauert; das Wasser ist dort
trefflich und rein zu schauen und zu trinken. Die Einwohner haben einen
ziemlich milden Winter, und es wächst bei ihnen guter Wein; ja einige ziehen
sogar auch Feigen, indem sie sie im Winter mit Weizenstroh wie mit einem Rocke
zudecken.” Und nicht viel später schildert dann der Dichter von Bordeaux
in der anmutigen Beschreibung der Mosel, wie die Weinberge diesen Fluß an
beiden Ufern einfassen, “gleich wie die eigenen Reben mir kränzen die
gelbe Garonne”.



————————————————————-



^19 Ios. bel. Iud. 2, 16, 4. Ebenda sagt König Agrippa zu seinen Juden, ob sie
sich etwa einbildeten, reicher zu sein als die Gallier, tapferer als die
Germanen, klüger als die Hellenen. Damit stimmen alle anderen Zeugnisse
überein. Nero vernimmt den Aufstand nicht ungern occasione nata spoliandarum
iure belli opulentissimarum provinciarum (Suet. Nero 40; Plut. Galba 5); die
dem Insurgentenheer des Vindex abgenommene Beute ist unermeßlich (Tac. hist. 1,
51). Tacitus (hist. 3, 46) nennt die Häduer pecunia dites et voluptatibus
opulentos. Nicht mit Unrecht sagt der Feldherr Vespasians zu den abgefallenen
Galliern bei Tacitus (bist. 4, 74); regna bellaque per Gallias semper fuere,
donec in nostrum ius concederetis; nos quamquam totiens lacessiti iure
victoriae id solum vobis addidimus quo pacem tueremur, nam neque quies gentium
sine armis neque arma sine stipendiis neque stipendia sine tributis haberi
queunt. Die Steuern drückten wohl schwer, aber nicht so schwer wie der alte
Fehde- und Faustrechtzustand.



^20 Sein Epigramm ‘Auf den Gerstenwein’ ist erhalten (AP 9, 368):



Τίς πόθεν είς, Διόνυσε? Μά γάρ τόν αληθέα Βάκχον



σύσ' επιγιγνώσκω. τόν Διός οίδα μόνον



κείνος νέκταρ οδώδε. σύ δέ τράγου. ή ρά σε Κελτοί



τή πενιή βοτρύων τεύξαν απ' ασταχύων.



τώ σε χρή καλέειν Δημήτριον, ου Διόνυσον



πυρσγένη μάλλον καί βρόμον, ου Βρόμιον.



Du, Dionysos, von wo kommst du? Bei dem richtigen Bacchus!



Ich erkenne dich nicht; Zeus Sohn kenn’ ich allein.



Jener duftet nach Nektar; du riechst nach dem Bocke. Die Kelten,



Denen die Rebe versagt, braueten dich aus dem Halm,



Scheuer-, nicht Feuersohn, Erdkind, nicht Kind dich des Himmels,



Nur für das Futtern gemacht, nicht für den lieblichen Trunk.



Auf einem in Paris gefundenen irdenen Ring (Mowat im Bulletin épigraphique de
la Gaule 2, S. 110; 3, S. 133), der hohl und zum Füllen der Becher eingerichtet
ist, sagt der Trinkende zu dem Wirt: copo, conditu(m) [cnoditu ist
Schreibfehler] abes; est reple(n)da - Wirt, du hast mehr im Keller; die Flasche
ist leer, und zu der Kellnerin: ospita, reple, lagona(m) cervesa - Mädchen,
fülle die Flasche mit Bier.



^21 Suet. Dom. 7. Wenn als Grund angegeben ward, daß die hohen Kornpreise durch
das Umwandeln des Ackerlandes in Weinberge veranlaßt seien, so war das
natürlich ein auf den Unverstand des Publikums berechneter Vorwand.



^22 Wenn noch V. Hehn (Kulturpflanzen und Haustiere. Berlin 1870, S. 76) für
den Weinbau der Arverner und der Sequaner außerhalb der Narbonensis sich auf
Plinius (nat. 14, 1, 18) beruft, so folgt er beseitigten Textinterpolationen.
Es ist möglich, daß das straffere kaiserliche Regiment in den “drei
Gallien” den Weinbau mehr zurückhielt als das schlaffe senatorische in
der Narbonensis.



————————————————————-



Der innere Verkehr so wie der mit den Nachbarländern, besonders mit Italien,
muß ein sehr reger gewesen sein und das Straßennetz entwickelt und gepflegt.
Die große Reichsstraße von Rom nach der Mündung des Baetis, deren bei Spanien
gedacht ward, war die Hauptader für den Landhandel der Südprovinz; die ganze
Strecke, in republikanischer Zeit von den Alpen bis zur Rhone durch die
Massalioten, von da bis zu den Pyrenäen durch die Römer instand gehalten, wurde
von Augustus neu chaussiert. Im Norden führten die Reichsstraßen hauptsächlich
teils nach der gallischen Hauptstadt, teils nach den großen Rheinlagern; doch
scheint auch außerdem für die übrige Kommunikation in ausreichender Weise
gesorgt gewesen zu sein.



Wenn die Südprovinz in der älteren Zeit auf dem geistigen Gebiet zu dem
hellenischen Kreise gehörte, so hat der Rückgang von Massalia und das gewaltige
Vordringen des Römertums im südlichen Gallien darin freilich eine Änderung
herbeigeführt; dennoch aber ist dieser Teil Galliens immer, wie Kampanien, ein
Sitz hellenischen Wesens geblieben. Daß Nemausus, eine der Teilerben von
Massalia, auf seinen Münzen aus augustischer Zeit alexandrinische Jahreszahlen
und das Wappen Ägyptens zeigt, ist nicht ohne Wahrscheinlichkeit darauf bezogen
worden, daß durch Augustus selbst in dieser, dem Griechentum nicht fremd
gegenüberstehenden Stadt Veteranen aus Alexandreia angesiedelt worden sind. Es
darf wohl auch mit dem Einfluß Massalias in Verbindung gebracht werden, daß
dieser Provinz, wenigstens der Abstammung nach, derjenige Historiker angehörte,
welcher, es scheint im bewußten Gegensatz zu der nationalrömischen
Geschichtschreibung und gelegentlich mit scharfen Ausfällen gegen deren
namhafteste Vertreter, Sallustius und Livius, die hellenische vertrat, der
Vocontier Pompeius Trogus, Verfasser einer von Alexander und den
Diadochenreichen ausgehenden Weltgeschichte, in welcher die römischen Dinge nur
innerhalb dieses Rahmens oder anhangsweise dargestellt werden. Ohne Zweifel gab
er damit nur wieder, was eigentlich der literarischen Opposition des
Hellenismus angehörte; immer bleibt es bemerkenswert, daß diese Tendenz ihren
lateinischen Vertreter, und einen geschickten und sprachgewandten Vertreter,
hier in augustischer Zeit fand. Aus späterer ist erwähnenswert Favorinus, aus
einem angesehenen Bürgerhaus von Arles, einer der Hauptträger der Polymathie
der hadrianischen Zeit; Philosoph mit aristotelischer und skeptischer Tendenz,
daneben Philolog und Kunstredner, Schüler des Dion von Prusa, Freund des
Plutarchos und des Herodes Atticus, polemisch auf dem wissenschaftlichen Gebiet
angegriffen von Galenus, feuilletonistisch von Lucian, überhaupt in lebhaften
Beziehungen mit den namhaften Gelehrten des zweiten Jahrhunderts und nicht
minder mit Kaiser Hadrian. Seine mannigfaltigen Forschungen, unter anderm über
die Namen der Genossen des Odysseus, die die Scylla verschlang, und über den
des ersten Menschen, der zugleich ein Gelehrter war, lassen ihn als den rechten
Vertreter des damals beliebten gelehrten Kleinkrams erscheinen, und seine
Vorträge für ein gebildetes Publikum über Thersites und das Wechselfieber sowie
seine zum Teil uns aufgezeichneten Unterhaltungen über alles und noch etwas
mehr gewähren kein erfreuliches, aber ein charakteristisches Bild des damaligen
Literatentreibens. Hier ist hervorzuheben, was er selbst unter die
Merkwürdigkeiten seines Lebenslaufes rechnete, daß er geborener Gallier und
zugleich griechischer Schriftsteller war. Obwohl die Literaten des Okzidents
häufig nebenbei auch griechisch speziminierten, so haben doch nur wenige sich
dieser als ihrer eigentlichen Schriftstellersprache bedient; hier wird dies mit
durch die Heimat des Gelehrten bedingt sein. Im übrigen war Südgallien an der
augustischen Literaturblüte insofern beteiligt, als einige der namhaftesten
Gerichtsredner der späteren augustischen Zeit, Votienus Montanus († 27 n. Chr.)
aus Narbo - der Ovid der Redner genannt - und Gnaeus Domitius Afer (Konsul 39
n. Chr.) aus Nemausus, dieser Provinz angehörten. überhaupt erstreckt die
römische Literatur ihre Kreise natürlich auch über diese Landschaft; die
Dichter der domitianischen Zeit sandten ihre Freiexemplare den Freunden in
Tolosa und Vienna. Plinius unter Traian ist erfreut, daß seine kleinen
Schriften auch in Lugudunum nicht bloß günstige Leser, sondern auch Buchhändler
finden, die sie vertreiben. Einen besonderen Einfluß aber, wie ihn die Baetica
in der früheren, das nördliche Gallien in der späteren Kaiserzeit auf die
geistige und literarische Entwicklung Roms ausgeübt hat, vermögen wir für den
Süden nicht nachzuweisen. Wein und Früchte gediehen in dem schönen Land; aber
weder Soldaten noch Denker sind dem Reiche von dorther gekommen.



Das eigentliche Gallien ist im Gebiet der Wissenschaft das gelobte Land des
Lehrens und des Lernens; vermutlich geht dies zurück auf die eigentümliche
Entwicklung und den mächtigen Einfluß des nationalen Priestertums. Das
Druidentum war keineswegs ein naiver Volksglaube, sondern eine hoch entwickelte
und anspruchsvolle Theologie, die nach guter Kirchensitte alle Gebiete des
menschlichen Denkens und Tuns, Physik und Metaphysik, Rechts- und Heilkunde
bestrebt war zu erleuchten oder doch zu beherrschen, die von ihren Schülern
unermüdliches, man sagt zwanzigjähriges Studium forderte und diese ihre Schüler
vor allem in den adligen Kreisen suchte und fand. Die Unterdrückung der Druiden
durch Tiberius und seine Nachfolger muß in erster Reihe diese Priesterschulen
betroffen und deren wenigstens öffentliche Beseitigung herbeigeführt haben;
aber wirksam konnte dies nur dann geschehen, wenn der nationalen Jugendbildung
die römisch-griechische ebenso gegenübergestellt ward, wie dem carnutischen
Druidenkonzil der Roma-Tempel in Lyon. Wie früh dies, ohne Frage unter dem
bestimmenden Einfluß der Regierung, in Gallien eingetreten ist, zeigt die
merkwürdige Tatsache, daß bei dem früher erwähnten Aufstand unter Tiberius die
Insurgenten vor allen Dingen versuchten, sich der Stadt Augustodunum (Autun) zu
bemächtigen, um die dort studierende vornehme Jugend in ihre Gewalt zu bekommen
und dadurch die großen Familien zu gewinnen oder zu schrecken. Zunächst mögen
wohl diese gallischen Lyzeen trotz ihres keineswegs nationalen Bildungskursus
dennoch ein Ferment des spezifisch gallischen Volkstums gewesen sein;
schwerlich zufällig hat das damals bedeutendste derselben nicht in dem
römischen Lyon seinen Sitz, sondern in der Hauptstadt der Häduer, des
vornehmsten unter den gallischen Gauen. Aber die römisch-hellenische Bildung,
wenn auch vielleicht der Nation aufgenötigt und zunächst mit Opposition
aufgenommen, drang, wie allmählich der Gegensatz sich verschliff, in das
keltische Wesen so sehr ein, daß mit der Zeit die Schüler sich ihr eifriger
zuwandten als die Lehrmeister. Die Gentlemanbildung, etwa in der Art, wie sie
heute in England besteht, ruhend auf dem Studium des Lateinischen und in
zweiter Reihe des Griechischen und in der Entwicklung der Schulrede mit ihren
Schnitzelpointen und Glanzphrasen lebhaft an neuere, demselben Boden
entstammende literarische Erscheinungen erinnernd, ward allmählich im Okzident
eine Art Privilegium der Galloromanen. Besser bezahlt als in Italien wurden
dort die Lehrer wohl von jeher, und vor allen Dingen auch besser behandelt.
Schon Quintilianus nennt mit Achtung unter den hervorragenden Gerichtsrednern
mehrere Gallier; und nicht ohne Absicht macht Tacitus in dem feinen Dialog über
die Redekunst den gallischen Advokaten Marcus Aper zum Verteidiger der modernen
Beredsamkeit gegen die Verehrer Ciceros und Caesars. Den ersten Platz unter den
gallischen Universitäten nahm späterhin Burdigala ein, wie denn überall
Aquitanien hinsichtlich der Bildung dem mittleren und nördlichen Gallien weit
voran war - in einem dort geschriebenen Dialog aus dem Anfang des 5.
Jahrhunderts wagt einer der Mitsprechenden, ein Geistlicher aus
Chalon-sur-Saône, kaum den Mund aufzutun vor dem gebildeten aquitanischen
Kreise. Hier wirkte der früher erwähnte, von Kaiser Valentinianus zum Lehrer
seines Sohnes Grabanus (geb. 359) berufene Professor Ausonius, der in seinen
vermischten Gedichten einer großen Anzahl seiner Kollegen ein Denkmal gestiftet
hat; und als sein Zeitgenosse Symmachus, der berühmteste Redner dieser Epoche,
für seinen Sohn einen Hofmeister suchte, ließ er in Erinnerung an seinen alten,
an der Garonne heimischen Lehrer sich einen aus Gallien kommen. Daneben ist
Augustodunum immer einer der großen Mittelpunkte der gallischen Studien
geblieben; wir haben noch die Reden, welche wegen der Wiederherstellung dieser
Lehranstalt bittend und dankend vor dem Kaiser Konstantin gehalten worden sind.



Die literarische Vertretung dieser eifrigen Schultätigkeit ist untergeordneter
Art und geringen Wertes: Prunkreden, die namentlich durch die spätere
Umwandlung von Trier in eine kaiserliche Residenz und das häufige Verweilen des
Hofes im gallischen Land gefördert worden sind, und Gelegenheitsgedichte
mannigfaltiger Art. Wie die Redeleistung war das Versemachen ein notwendiges
Attribut des Lehramts und der öffentliche Lehrer der Literatur zugleich nicht
gerade geborener, aber doch bestallter Dichter. Wenigstens die Geringschätzung
der Poesie, welche der übrigens gleichartigen hellenischen Literatur der
gleichen Epoche eigen ist, hat sich auf diese Okzidentalen nicht übertragen. In
den Versen herrscht die Schulreminiszenz und das Pedantenkunststück vor ^23 und
nur selten begegnen, wie in der Moselfahrt des Ausonius, lebendige und
empfundene Schilderungen. Die Reden, die wir freilich nur nach einigen späten,
am kaiserlichen Hoflager gehaltenen Vorträgen zu beurteilen in der Lage sind,
sind Musterstücke in der Kunst, mit vielen Worten wenig zu sagen und die
unbedingte Loyalität in gleich unbedingter Gedankenlosigkeit zum Ausdruck zu
bringen. Wenn eine vermögende Mutter ihren Sohn, nachdem er die Fülle und den
Schmuck der gallischen Rede sich angeeignet hat, weiter nach Italien schickt,
um auch die römische Würde ^24 zu gewinnen, so war diesen gallischen Rhetoren
allerdings diese schwieriger abzulernen als der Wortpomp. Für das frühe
Mittelalter sind diese Leistungen bestimmend gewesen; durch sie ist in der
ersten christlichen Zeit Gallien die eigentliche Stätte der frommen Verse und
doch auch der letzte Zufluchtsort der Schulliteratur geworden, während die
große geistige Bewegung innerhalb des Christentums ihre Hauptvertreter nicht
hier gefunden hat.



———————————————————-



^23 Eines der Professorengedichte des Ausonius ist vier griechischen
Grammatikern gewidmet: “Alle fleißig walteten sie des Lehramts; Schmal
nur war der Sold ja und dünn der Vortrag; Aber da sie lehrten zu meinen Zeiten,
Will ich sie nennen.” Dies ist um so verdienstlicher, da er nichts
Rechtes bei ihnen gelernt hat: “Wohl, weil mich gehindert die allzu
schwache Fassungskraft des Geistes und mich von Hellas Bildung fernhielt leider
damals des Knaben trauriger Irrtum.” Diese Gedanken sind öfter, aber
selten in sapphischem Maße vorgetragen worden.



^24 Romana gravitas: Hier. epist. 125 p. 929 Vall.



———————————————————-



In dem Kreise der bauenden und der bildenden Künste rief schon das Klima manche
Erscheinung hervor, welche der eigentliche Süden nicht oder nur in den Anfängen
kennt; so ist die in Italien nur bei Bädern gebräuchliche Luftheizung und der
dort ebenfalls wenig verbreitete Gebrauch der Glasfenster in der gallischen
Baukunst in umfassender Weise zur Anwendung gekommen. Aber auch von einer
diesem Gebiet eigenen Kunstentwicklung darf vielleicht insofern gesprochen
werden, als die Bildnisse und in weiterer Entwicklung die Darstellung der
Szenen des täglichen Lebens in dem keltischen Gebiet relativ häufiger auftreten
als in Italien und die abgenutzten mythologischen Darstellungen durch
erfreulichere ersetzen. Wir können diese Richtung auf das Reale und das Genre
allerdings fast nur an den Grabmonumenten erkennen, aber sie hat wohl in der
Kunstübung überhaupt vorgeherrscht. Der Bogen von Arausio (Orange) aus der
frühen Kaiserzeit mit seinen gallischen Waffen und Feldzeichen, die bei Vetera
gefundene Bronzestatue des Berliner Museums, wie es scheint, den Ortsgott mit
Gerstenähren im Haar darstellend, das wahrscheinlich zum Teil aus gallischen
Werkstätten hervorgegangene Hildesheimer Silbergerät beweisen eine gewisse
Freiheit in der Aufnahme und Umbildung der italischen Motive. Das Juliergrabmal
von St. Remy bei Avignon, ein Werk augustischer Zeit, ist ein merkwürdiges
Zeugnis für die lebendige und geistreiche Rezeption der hellenischen Kunst im
südlichen Gallien, sowohl in seinem kühnen architektonischen Aufbau zweier
quadratischer Stockwerke, welche ein Säulenkreis mit konischer Kuppel krönt,
wie auch in seinen Reliefs, welche, im Stil den pergamenischen nächst verwandt,
figurenreiche Kampf- und Jagdszenen, wie es scheint, dem Leben der Geehrten
entnommen, in malerisch bewegter Ausführung darstellen. Merkwürdigerweise liegt
der Höhepunkt dieser Entwicklung neben der Südprovinz in der Gegend der Mosel
und der Maas; diese Landschaft, nicht so völlig unter römischem Einfluß stehend
wie Lyon und die rheinischen Lagerstädte und wohlhabender und zivilisierter als
die Gegenden an der Loire und der Seine, scheint diese Kunstübung einigermaßen
aus sich selbst erzeugt zu haben. Das unter dem Namen der Igeler Säule bekannte
Grabdenkmal eines vornehmen Trierers gibt ein deutliches Bild der hier
einheimischen turmartigen, mit spitzem Dach gekrönten, auf allen Seiten mit
Darstellungen aus dem Leben des Verstorbenen bedeckten Denkmäler. Häufig sehen
wir auf denselben den Gutsherrn, dem seine Kolonen Schafe, Fische, Geflügel,
Eier darbringen. Ein Grabstein aus Arlon bei Luxemburg zeigt außer den Porträts
der beiden Gatten auf der einen Seite einen Karren und eine Frau mit einem
Fruchtkorb, auf der andern über zwei auf dem Boden hockenden Männern einen
Äpfelverkauf. Ein anderer Grabstein aus Neumagen bei Trier hat die Form eines
Schiffes: in diesem sitzen sechs Schiffer, die Ruder führend; die Ladung
besteht aus großen Fässern, neben denen der lustig blickende Steuermann, man
möchte meinen, sich des darin geborgenen Weines zu freuen scheint. Wir dürfen
sie wohl in Verbindung bringen mit dem heiteren Bilde, das der Poet von
Bordeaux uns vom Moseltal bewahrt hat mit den prächtigen Schlössern, den
lustigen Rebgeländen und dem regen Fischer- und Schiffertreiben, und den Beweis
darin finden, daß in diesem schönen Lande bereits vor anderthalb Jahrtausenden
friedliche Tätigkeit, heiterer Genuß und warmes Leben pulsiert hat.




KAPITEL IV.

Das römische Germanien und die freien Germanen


Die beiden römischen Provinzen Ober- und Untergermanien sind das Ergebnis
derjenigen Niederlage der römischen Waffen und der römischen Staatskunst unter
der Regierung des Augustus, welche früher geschildert worden ist. Die
ursprüngliche Provinz Germanien, die das Land vom Rhein bis zur Elbe umfaßte,
hat nur zwanzig Jahre, vom ersten Feldzug des Drusus (742 12 v. Chr.) bis zur
Varusschlacht und dem Falle Alisos (762 9 n. Chr.) bestanden; da sie aber
einerseits die Militärlager auf dem linken Rheinufer, Vindonissa, Mogontiacum,
Vetera in sich schloß, andererseits auch nach jener Katastrophe mehr oder
minder beträchtliche Teile des rechten Ufers römisch blieben, so wurden durch
jene Katastrophe die Statthalterschaft und das Kommando nicht eigentlich
aufgehoben, obwohl sie sozusagen in der Luft standen. Die innere Ordnung der
drei Gallien ist früher dargelegt worden; sie umfaßten das gesamte Gebiet bis
an den Rhein, ohne Unterschied der Abstammung -nur etwa die erst während der
letzten Krisen nach Gallien übergesiedelten Ubier gehörten nicht zu den 64
Gauen, wohl aber die Helvetier, die Triboker und überhaupt die sonst von den
rheinischen Truppen besetzt gehaltenen Distrikte. Es war die Absicht gewesen,
die germanischen Gaue zwischen Rhein und Elbe zu einer ähnlichen Gemeinschaft
unter römischer Hoheit zusammenzufassen, wie dies mit den gallischen geschehen
war, und denselben in dem Augustusaltar der Ubierstadt, dem Keim des heutigen
Köln, einen ähnlichen exzentrischen Mittelpunkt zu verleihen, wie der
Augustusaltar von Lyon ihn für Gallien bildete; für die fernere Zukunft war
wohl auch die Verlegung der Hauptlager auf das rechte Rheinufer und die
Rückgabe des linken, wenigstens im wesentlichen, an den Statthalter der Belgica
in Aussicht genommen. Allein diese Entwürfe gingen mit den Legionen des Varus
zugrunde; der germanische Augustusaltar am Rhein ward oder blieb der Altar der
Ubier; die Legionen behielten dauernd ihre Standquartiere in dem Gebiet,
welches eigentlich zur Belgica gehörte, aber, da eine Trennung der Militär- und
Zivilverwaltung nach der römischen Ordnung ausgeschlossen war, so lange, als
die Truppen hier standen, auch administrativ unter den Kommandanten der beiden
Heere gelegt war. Denn, wie schon früher angegeben worden ist, Varus ist
wahrscheinlich der letzte Kommandant der vereinigten Rheinarmee gewesen ^1; bei
der Vermehrung der Armee auf acht Legionen, welche diese Katastrophe im Gefolge
gehabt hat, ist allem Anschein nach auch deren Teilung eingetreten. Es sind
also in diesem Abschnitt nicht eigentlich die Zustände einer römischen
Landschaft zu schildern, sondern die Geschicke einer römischen Armee, und, was
damit aufs engste zusammenhängt, die der Nachbarvölker und der Gegner, soweit
sie in die Geschichte Roms verflochten sind.



———————————————————————————-



^1 Diese Teilung einer Provinz unter drei Statthalter ist in der römischen
Verwaltung sonst ohne Beispiel; das Verhältnis von Afrika und Numidien bietet
wohl eine äußere Analogie, ist aber politisch bedingt durch die Stellung des
senatorischen Statthalters zu dem kaiserlichen Militärkommandanten, während die
drei Statthalter der Belgica gleichmäßig kaiserlich sind und gar nicht
abzusehen ist, warum den beiden germanischen Sprengel innerhalb der Belgica
statt eigener angewiesen werden. Nur das Zurücknehmen der Grenze unter
Beibehaltung des bisherigen Namens - ähnlich wie das transdanuvianische Dakien
späterhin als cisdanuvianisches dem Namen nach fortbestand - erklärt diese
Seltsamkeit.



———————————————————————————-



Die beiden Hauptquartiere der Rheinarmee waren von jeher Vetera bei Wesel und
Mogontiacum, das heutige Mainz, beide wohl älter als die Teilung des Kommandos
und eine der Ursachen, daß dieselbe eintrat. Die beiden Armeen zählten jede im
ersten Jahrhundert n. Chr. vier Legionen, also ungefähr 30000 Mann ^2; in oder
zwischen jenen beiden Punkten lag die Hauptmasse der römischen Truppen,
außerdem eine Legion bei Noviomagus (Nimwegen), eine andere in Argentoratum
(Straßburg), eine dritte bei Vindonissa (Windisch, unweit Zürich), nicht weit
von der rätischen Grenze. Zu dem unteren Heere gehörte die nicht
unbeträchtliche Rheinflotte. Die Grenze zwischen der oberen und der unteren
Armee liegt zwischen Andernach und Remagen bei Brohl ^3, so daß Koblenz und
Bingen in das obere, Bonn und Köln in das untere Militärgebiet fielen. Auf dem
linken Ufer gehörten zu dem obergermanischen Verwaltungsbezirk die Distrikte
der Helvetier (Schweiz), der Sequaner (Besançon), der Lingonen (Langres), der
Rauriker (Basel), der Triboker (Elsaß), der Nemeter (Speyer) und der Vangionen
(Worms); zu dem beschränkteren untergermanischen der Distrikt der Ubier oder
vielmehr die Kolonie Agrippina (Köln), der Tungrer (Tongern), der Menapier
(Brabant) und der Bataver, während die weiter westlich gelegenen Gaue mit
Einschluß von Metz und Trier unter den verschiedenen Statthaltern der drei
Gallien standen. Wenn diese Scheidung nur administrative Bedeutung hat, so
fällt dagegen die wechselnde Ausdehnung der beiden Sprengel auf dem rechten
Ufer mit den wechselnden Beziehungen zu den Nachbarn und der dadurch bedingten
Vor- und Zurückschiebung der Grenzen der römischen Herrschaft zusammen. Diesen
Nachbarn gegenüber sind die unterrheinischen und die oberrheinischen
Verhältnisse in so verschiedener Weise geordnet worden und die Ereignisse in so
durchaus anderer Richtung verlaufen, daß hier die provinziale Trennung
geschichtlich von der eingreifendsten Bedeutung wurde. Betrachten wir zunächst
die Entwicklung der Dinge am Unterrhein.



———————————————————————-



^2 Die Stärke der Auxilien der oberen Armee läßt sich für die
domitianisch-traianische Epoche mit ziemlicher Sicherheit auf etwa 10000 Mann
bestimmen. Eine Urkunde vom Jahre 90 zählt vier Alen und vierzehn Kohorten
dieser Armee auf; zu diesen kommt wenigstens eine Kohorte (I Germanorum), die
nachweislich, sowohl im Jahre 82 wie im Jahre 116, daselbst garnisonierte; ob
zwei Alen, die im Jahre 82, und mindestens drei Kohorten, die im Jahre 116
daselbst sich befanden und die in der Liste vom Jahre 90 fehlen, im Jahr 90
dort garnisonierten oder nicht, ist zweifelhaft, die meisten derselben aber
sind wohl vor 90 aus der Provinz weg oder erst nach 90 in dieselbe gekommen.
Von jenen neunzehn Auxilien ist eine sicher (coh. I Damascenorum), eine andere
(ala I Flavia gemina) vielleicht eine Doppelabteilung. Im Minimum also ergibt
sich als Normaletat der Auxilien dieses Heeres die oben bezeichnete Ziffer, und
bedeutend kann sie nicht überschritten sein. Wohl aber mögen die Auxilien von
Untergermanien, dessen Garnisonen weniger ausgedehnt waren, an Zahl geringer
gewesen sein.



^3 An der Grenzbrücke über den Abrinca-, jetzt Vinxtbach, der alten Grenze der
Erzdiözesen Köln und Trier, standen zwei Altäre, der auf der Seite von Remagen
den Grenzen, dem Ortsgeist und dem Jupiter (Finibus et Genio loci et Iovi
optimo maximo) gewidmet von Soldaten der 30. niedergermanischen Legion, der auf
der Seite von Andernach dem Jupiter, dem Ortsgott und der Juno geweiht von
einem Soldaten der 8. obergermanischen (Brambach 649, 650).



———————————————————————-



Es ist früher dargestellt worden, wieweit die Römer zu beiden Seiten des
Unterrheins die Germanen sich unterworfen hatten. Die germanischen Bataver sind
nicht durch Caesar, aber nicht lange nachher, vielleicht durch Drusus, auf
friedlichem Wege mit dem Reiche vereinigt worden. Sie saßen im Rheindelta, das
heißt auf dem linken Rheinufer und auf den durch die Rheinarmee gebildeten
Inseln aufwärts bis wenigstens an den Alten Rhein, also etwa von Antwerpen bis
Utrecht und Leiden in Seeland und dem südlichen Holland, auf ursprünglich
keltischem Gebiet - wenigstens sind die Ortsnamen überwiegend keltisch; ihren
Namen führt noch die Betuwe, die Niederung zwischen Waal und Leck mit der
Hauptstadt Noviomagus, jetzt Nimwegen. Sie waren, insbesondere verglichen mit
den unruhigen und störrigen Kelten, gehorsame und nützliche Untertanen und
nahmen daher im römischen Reichsverband und namentlich im Heerwesen eine
Sonderstellung ein. Sie blieben gänzlich steuerfrei, wurden aber dagegen so
stark wie kein anderer Gau bei der Rekrutierung angezogen; der eine Gau stellte
zu dem Reichsheer 1000 Reiter und 9000 Fußsoldaten; außerdem wurden die
kaiserlichen Leibwächter vorzugsweise aus ihnen genommen. Das Kommando dieser
batavischen Abteilungen wurde ausschließlich an geborene Bataver vergeben. Die
Bataver galten unbestritten nicht bloß als die besten Reiter und Schwimmer der
Armee, sondern auch als das Muster treuer Soldaten, wobei allerdings der gute
Sold der batavischen Leibwächter sowohl wie der bevorzugte Offiziersdienst der
Adligen die Loyalität erheblich befestigte. Diese Germanen waren denn auch bei
der Varuskatastrophe weder vorbereitend noch nachfolgend beteiligt; und wenn
Augustus unter dem ersten Eindruck der Schreckensnachricht seine batavischen
Leibwächter verabschiedete, so überzeugte er sich bald selbst von der
Grundlosigkeit seines Argwohns, und die Truppe wurde kurze Zeit darauf wieder
hergestellt.



Am anderen Ufer des Rheins wohnten den Batavern zunächst, im heutigen
Kennemerland (Nordholland über Amsterdam), die ihnen eng verwandten, aber
weniger zahlreichen Cannenefaten; sie werden nicht bloß unter den durch
Tiberius unterworfenen Völkerschaften genannt, sondern sind auch in der
Stellung von Mannschaften wie die Bataver behandelt worden.



Die weiterhin sich anschließenden Friesen in dem noch heute nach ihnen
benannten Küstenland bis zu der unteren Ems unterwarfen sich dem Drusus und
erhielten eine ähnliche Stellung wie die Bataver; es wurde ihnen, anstatt der
Steuer, nur die Ablieferung einer Anzahl von Rindshäuten für die Bedürfnisse
des Heeres auferlegt; dagegen hatten auch sie verhältnismäßig zahlreiche
Mannschaften für den römischen Dienst zu stellen. Sie waren seine so wie später
des Germanicus treueste Bundesgenossen, ihm nützlich sowohl bei dem Kanalbau
wie besonders nach den unglücklichen Nordseefahrten.



Auf sie folgen östlich die Chauker, ein weitausgedehntes Schiffer- und
Fischervolk an der Nordseeküste zu beiden Seiten der Weser, vielleicht von der
Ems bis zur Elbe; sie wurden durch Drusus zugleich mit den Friesen, aber nicht
wie diese ohne Gegenwehr, den Römern botmäßig.



Alle diese germanischen Küstenvölker fügten sich entweder durch Vertrag oder
doch ohne schweren Kampf der neuen Herrschaft, und wie sie an dem
Cheruskeraufstand keinen Teil gehabt haben, blieben sie nach der Varusschlacht
gleichfalls in den früheren Verhältnissen zum Römischen Reich; selbst aus den
entfernter liegenden Gauen der Friesen und der Chauker sind die Besatzungen
damals nicht herausgezogen worden, und noch zu den Feldzügen des Germanicus
haben die letzteren Zuzug gestellt. Bei der abermaligen Räumung Germaniens im
Jahre 17 scheint allerdings das arme und ferne, schwer zu schützende
Chaukerland aufgegeben worden zu sein; wenigstens gibt es für die Fortdauer der
römischen Herrschaft daselbst keine späteren Belege, und einige Dezennien
nachher finden wir sie unabhängig. Aber alles Land westwärts der unteren Ems
blieb bei dem Reiche, dessen Grenze also die heutigen Niederlande einschloß.
Die Verteidigung dieses Teils der Reichsgrenze gegen die nicht zum Reich
gehörigen Germanen blieb in der Hauptsache den botmäßigen Seegauen selber
überlassen.



Weiter stromaufwärts wurde anders verfahren; hier ward eine Grenzstraße
abgesteckt und das Zwischenland entvölkert. An die in größerer oder geringerer
Entfernung vom Rhein gezogene Grenzstraße, den Limes ^4, knüpfte sich die
Kontrolle des Grenzverkehrs, indem die Überschreitung dieser Straße zur
Nachtzeit überhaupt, am Tage den Bewaffneten untersagt und den übrigen in der
Regel nur unter besonderen Sicherheitsmaßregeln und unter Erlegung der
vorgeschriebenen Grenzzölle gestattet war. Eine solche Straße hat gegenüber dem
unterrheinischen Hauptquartier im heutigen Münsterland Tiberius nach der
Varusschlacht gezogen, in einiger Entfernung vom Rhein, dazwischen ihr und dem
Fluß der seiner Lage nach nicht näher bekannte “Caesische Wald”
sich erstreckte. Ähnliche Anstalten müssen gleichzeitig in den Tälern der Ruhr
und der Sieg bis zu dem der Wied hin, wo die unterrheinische Provinz endigte,
getroffen worden sein. Militärisch besetzt und zur Verteidigung eingerichtet
brauchte diese Straße nicht notwendig zu sein, obwohl natürlich die
Grenzverteidigung und die Grenzbefestigung immer darauf hinausgingen, die
Grenzstraße möglichst sicher zu stellen. Ein hauptsächliches Mittel für den
Grenzschutz war die Entvölkerung des Landstrichs zwischen dem Fluß und der
Straße. “Vom rechten Rheinufer”, sagt ein kundiger Schriftsteller
der tiberischen Zeit, “haben teils die Römer die Völkerschaften auf das
linke übergeführt, teils diese selbst sich in das Innere zurückgezogen.”
Dies traf im heutigen Münsterland die daselbst früher ansässigen germanischen
Stämme der Usiper, Tencterer, Tubanten. In den Zügen des Germanicus erscheinen
dieselben vom Rhein abgedrängt, aber noch in der Gegend der Lippe, später,
wahrscheinlich eben infolge jener Expeditionen, weiter südwärts, Mainz
gegenüber. Ihr altes Heim lag seitdem öde und bildete das ausgedehnte, für die
Herden der niedergermanischen Armee reservierte Triftland, auf welchem im Jahre
58 erst die Friesen und dann die heimatlos irrenden Amsivarier sich
niederzulassen gedachten, ohne dazu die Erlaubnis der römischen Behörden
auswirken zu können. Weiter südwärts blieb von den Sugambrern, die ebenfalls
zum großen Teil derselben Behandlung unterlagen, wenigstens ein Teil am rechten
Ufer ansässig ^5, während andere kleinere Völkerschaften ganz verdrängt wurden.
Die spärliche innerhalb des Limes geduldete Bevölkerung war selbstverständlich
reichsuntertänig, wie dies die bei den Sugambrern stattfindende römische
Aushebung bestätigt.



———————————————————————————-



^4 Limes (von limus quer) ist ein unseren Rechtsverhältnissen fremder und daher
auch in unserer Sprache nicht wiederzugebender technischer Ausdruck, davon
hergenommen, daß die römische Ackerteilung, die alle Naturgrenzen ausschließt,
die Quadrate, in welche der im Privateigentum stehende Boden geteilt wird,
durch Zwischenwege von einer bestimmten Breite trennt; diese Zwischenwege sind
die limites, und insofern bezeichnet das Wort immer zugleich sowohl die von
Menschenhand gezogene Grenze wie die von Menschenhand gebaute Straße. Diese
Doppelbedeutung behält das Wort auch in der Anwendung auf den Staat (unrichtig
Rudorff); limes ist nicht jede Reichsgrenze, sondern nur die von Menschenhand
abgesteckte und zugleich zum Begehen und Postenstellen für die
Grenzverteidigung eingerichtete (vita Hadriani 12: locis in quibus barbari non
fluminibus, sed limitibus dividuntur), wie wir sie in Germanien und in Afrika
finden. Darum werden auch auf die Anlage dieses Limes die für den Straßenbau
dienenden Bezeichnungen angewandt aperire (Vell. 2, 121, was nicht, wie
Müllenhoff in der Zeitschrift für deutsches Altertum, N. F. 2, S. 32 will, so
zu verstehen ist wie unser öffnen des Schlagbaums), munire, agere (Frontin.
straf. 1, 3, 10: limitibus per CXX m. p. actis). Darum ist der Limes nicht bloß
eine Längenlinie, sondern auch von einer gewissen Breite (Tac. ann. 1, 50:
castra in limite locat). Daher verbindet sich die Anlage des limes oft mit
derjenigen des agger, das heißt des Straßendammes (Tac. ann. 2, 7: cuncta novis
limitibus aggeribusque permunita) und die Verschiebung desselben mit der
Verlegung der Grenzposten (Tac. Germ. 29: limite acto promotisque praesidiis).
Der Limes ist also die Reichsgrenzstraße, bestimmt zur Regulierung des
Grenzverkehrs dadurch, daß ihre Überschreitung nur an gewissen, den Brücken der
Flußgrenze entsprechenden Punkten gestattet, sonst untersagt wird. Zunächst ist
dies ohne Zweifel herbeigeführt worden durch Abpatrouillierung der Linie, und
solange dies geschah blieb der Limes ein Grenzweg. Er blieb dies auch, wenn er
an beiden Seiten befestigt ward, wie dies in Britannien und an der Donaumündung
geschah; auch der britannische Wall heißt limes. Es konnten aber auch an den
gestatteten Überschreitungspunkten Posten aufgestellt und die Zwischenstrecken
der Grenzwege in irgendeiner Weise unwegsam gemacht werden, In diesem Sinne
sagt der Biograph in der oben angeführten Steile von Hadrian, daß an den
limites er stipitibus magnis in modum muralis saepis funditus iactis atque
conexis barbaros separavit. Damit verwandelt sich die Grenzstraße in eine mit
gewissen Durchgängen versehene Grenzbarrikade, und das ist der Limes
Obergermaniens in der entwickelten, weiterhin darzulegenden Gestalt. Übrigens
wird das Wort in diesem Werte in republikanischer Zeit nicht gebraucht und ist
ohne Zweifel dieser Begriff des limes erst entstanden mit der Einrichtung der
den Staat, wo Naturgrenzen fehlen, umschließenden Postenkette, welcher
Reichsgrenzschutz der Republik fremd, aber das Fundament des Augusteischen
Militär- und vor allem des Augusteischen Zollsystems ist.



^5 Die auf das linke Ufer übergesiedelten Sugambrer werden unter diesem Namen
nachher nicht erwähnt und sind wahrscheinlich die unterhalb Köln am Rhein
wohnenden Cugerner. Aber daß die Sugambrer auf dem rechten Ufer, welche Strabo
erwähnt, wenigstens noch zu Claudius’ Zeit bestanden, zeigt die nach diesem
Kaiser benannte, also sicher unter ihm und zwar aus Sugambrern errichtete
Kohorte (CIL III p. 877); und sie, sowie die vier anderen, wahrscheinlich
augustischen Kohorten dieses Namens bestätigen, was eigentlich auch Strabon
sagt, daß diese Sugambrer zum Römischen Reich gehörten. Sie sind wohl, wie die
Mattiaker, erst in den Stürmen der Völkerwanderung verschwunden.



———————————————————————————-



In dieser Weise wurden nach dem Aufgeben der weiter greifenden Entwürfe die
Verhältnisse am Unterrhein geordnet, immer also noch ein nicht unbeträchtliches
Gebiet am rechten Ufer von den Römern gehalten. Aber es knüpften sich daran
mancherlei unbequeme Verwicklungen. Gegen das Ende der Regierung des Tiberius
(28) fielen die Friesen infolge der unerträglichen Bedrückung bei der Erhebung
der an sich geringen Abgabe vom Reiche ab, erschlugen die bei der Erhebung
beschäftigten Leute und belagerten den hier fungierenden römischen Kommandanten
mit dem Reste der im Gebiet verweilenden römischen Soldaten und Zivilpersonen
in dem Kastell Flevum, da, wo vor der im Mittelalter erfolgten Ausdehnung der
Zuidersee die östlichste Rheinmündung war, bei der heutigen Insel Vlieland
neben dem Texel. Der Aufstand nahm solche Verhältnisse an, daß beide Rheinheere
gemeinschaftlich gegen die Friesen marschierten; aber der Statthalter Lucius
Apronius richtete dennoch nichts aus. Die Belagerung des Kastells gaben die
Friesen auf, als die römische Flotte die Legionen herantrug; aber ihnen selbst
war in dem durchschnittenen Lande schwer beizukommen; mehrere römische
Heerhaufen wurden vereinzelt aufgerieben und die römische Vorhut so gründlich
geschlagen, daß selbst die Leichen der Gefallenen in der Gewalt des Feindes
blieben. Zu einer entscheidenden Aktion kam es nicht, aber auch nicht zu
rechter Unterwerfung; größeren Unternehmungen, die dem kommandierenden
Feldherrn eine Machtstellung gaben, war Tiberius, je älter er wurde, immer
weniger geneigt. Damit steht in Zusammenhang, daß in den nächsten Jahren die
Nachbarn der Friesen, die Chauker, den Römern sehr unbequem wurden, im Jahre 41
der Statthalter Publius Gabinius Secundus gegen sie eine Expedition unternehmen
mußte und sechs Jahre später (47) sie sogar unter Führung des römischen
Überläufers Gannascus, eines geborenen Cannenefaten, mit ihren leichten
Piratenschiffen die gallische Küste weithin brandschatzten. Gnaeus Domitius
Corbulo, von Claudius zum Statthalter Niedergermaniens ernannt, legte mit der
Rheinflotte diesen Vorgängern der Sachsen und Normannen das Handwerk und
brachte dann die Friesen energisch zum Gehorsam zurück, indem er ihr
Gemeinwesen neu ordnete und römische Besatzung dorthin legte. Er hatte die
Absicht, weiter die Chauker zu züchtigen; auf sein Anstiften wurde Gannascus
aus dem Wege geräumt - gegen den Überläufer hielt er sich auch dazu berechtigt
-, und er war im Begriff, die Ems überschreitend in das Chaukerland
einzurücken, als er nicht bloß Gegenbefehl von Rom erhielt, sondern die
römische Regierung überhaupt ihre Stellung am Unterrhein vollständig änderte.
Kaiser Claudius wies den Statthalter an, alle römischen Besatzungen vom rechten
Ufer wegzunehmen. Es ist begreiflich, daß der kaiserliche General die freien
Feldherren des ehemaligen Rom mit bitteren Worten glücklich pries; es wurde
allerdings damit die nach der Varusschlacht nur halb gezogene Konsequenz der
Niederlage vervollständigt. Wahrscheinlich ist diese durch keine unmittelbare
Nötigung veranlaßte Einschränkung der römischen Okkupation Germaniens
hervorgerufen worden durch den eben damals gefaßten Entschluß, Britannien zu
besetzen, und findet darin ihre Rechtfertigung, daß die Truppen beidem zugleich
nicht genügten. Daß der Befehl ausgeführt ward und es auch später dabei blieb,
beweist das Fehlen der römischen Militärinschriften am ganzen rechten
Unterrhein ^6. Nur einzelne Übergangspunkte und Ausfallstore, wie insbesondere
Deutz gegenüber Köln, machen Ausnahmen von dieser allgemeinen Regel. Auch die
Militärstraße hält sich hier auf dem linken Ufer und streng an den Rheinlauf,
während der hinter derselben herlaufende Verkehrsweg, die Krümmungen
abschneidend, die gerade Verbindung verfolgt. Auf dem rechten Rheinufer sind
hier nirgends, weder durch aufgefundene Meilensteine noch anderweitig, römische
Militärstraßen bezeugt.



——————————————————————-



^6 Das Kastell von Niederbiber, unweit der Mündung der Wied in den Rhein, sowie
das von Arzbach bei Montabaur im Lahngebiet gehören schon zu Obergermanien. Die
besondere Bedeutung jener Festung, des größten Kastells in Obergermanien,
beruht darauf, daß sie die römischen Linien auf dem rechten Rheinufer
militärisch abschloß.



——————————————————————-



Einen eigentlichen Verzicht auf den Besitz des rechten Ufers in dieser Provinz
schließt die Zurückziehung der Besatzungen nicht ein. Dasselbe galt den Römern
seitdem etwa wie dem Festungskommandanten das unter seinen Kanonen liegende
Terrain. Die Cannenefaten und wenigstens ein Teil der Friesen ^7 sind nach wie
vor reichsuntertänig gewesen. Daß auch später noch im Münsterland die Herden
der Legionen weideten und den Germanen nicht gestattet wurde, sich dort
niederzulassen, ist schon bemerkt worden. Aber die Regierung hat seitdem für
den Schutz des Grenzgebietes auf dem rechten Ufer, das es in dieser Provinz
auch ferner gab, im Norden sich auf die Cannenefaten und die Friesen verlassen,
weiter stromaufwärts im wesentlichen der Ödgrenze vertraut und auch die
römische Ansiedelung hier, wenn nicht geradezu untersagt, doch nicht aufkommen
lassen. Der in Altenberg (Kreis Mülheim) am Dhünfluß gefundene Altarstein eines
Privaten ist fast das einzige Zeugnis römischer Einwohnerschaft in diesen
Gegenden. Es ist dies um so bemerkenswerter, als das Aufblühen von Köln, wenn
hier nicht besondere Hindernisse im Wege gestanden hätten, die römische
Zivilisation von selber weithin auf das andere Ufer getragen haben würde. Oft
genug werden römische Truppen diese ausgedehnten Gebiete betreten, vielleicht
selbst die gerade hier in augustischer Zeit zahlreich angelegten Straßen
einigermaßen gangbar gehalten, auch wohl neue angelegt haben; spärliche
Ansiedler, teils Überreste der alten germanischen Bevölkerung, teils Kolonisten
aus dem Reich, werden hier gesessen haben, ähnlich wie wir sie bald in der
früheren Kaiserzeit am rechten Ufer des Oberrheins finden werden; aber den
Wegen wie den Besitzungen fehlte der Stempel der Dauerhaftigkeit. Man wollte
hier nicht eine Arbeit von gleicher Ausdehnung und gleicher Schwierigkeit
unternehmen, wie wir sie weiterhin in der oberen Provinz kennenlernen werden,
nicht hier, wie es dort geschah, die Reichsgrenze militärisch schützen und
befestigen. Darum hat den Unterrhein wohl die römische Herrschaft, aber nicht,
wie den Oberrhein, auch die römische Kultur überschritten.



—————————————————————



^7 Dies fordern die Aushebungen (Eph. epigr. V, p. 274), während die Friesen,
wie sie im Jahre 58 (Tac. ann. 13, 54) auftreten, eher unabhängig erscheinen;
auch der ältere Plinius (nat. 25, 3, 22) unter Vespasian nennt sie im Rückblick
auf die Zeit des Germanicus gens tum fida. Wahrscheinlich hängt dies zusammen
mit der Unterscheidung der Frisii und Frisiavones bei Plinius (nat. 4, 15, 101)
und der Frisii maiores und minores bei Tacitus (Germ. 34). Die römisch
gebliebenen Friesen werden die westlichen sein, die freien die östlichen; wenn
die Friesen überhaupt bis zur Ems reichen (Ptol. geogr. 3, 11, 7), so mögen die
später römischen etwa westwärts der Yssel gesessen haben. Anderswo als an der
noch heute ihren Namen tragenden Küste darf man sie nicht ansetzen; die Nennung
bei Plinius (nat. 4, 17, 106) steht vereinzelt und ist ohne Zweifel fehlerhaft.



—————————————————————



Ihrer doppelten Aufgabe, das benachbarte Gallien in Gehorsam und die Germanen
des rechten Rheinufers von Gallien abzuhalten, hatte die Armee am Unterrhein
auch nach dem Verzicht auf Besetzung des rechtsrheinischen Gebietes ausreichend
genügt; und es wäre die Ruhe nach außen und innen voraussichtlich nicht
unterbrochen worden, wenn nicht der Sturz der Julisch-Claudischen Dynastie und
der dadurch hervorgerufene Bürger- oder vielmehr Korpskrieg in diese
Verhältnisse in verhängnisvoller Weise eingegriffen hätte. Die Insurrektion des
Keltenlandes unter Führung des Vindex wurde zwar von den beiden germanischen
Armeen niedergeschlagen; aber Neros Sturz erfolgte dennoch, und als sowohl das
spanische Heer wie die Kaisergarde in Rom ihm einen Nachfolger bestellten,
taten auch die Rheinarmeen das gleiche, und im Anfang des Jahres 69 überschritt
der größte Teil dieser Truppen die Alpen, um auf den Schlachtfeldern Italiens
auszumachen, ob dessen Herrscher Marcus oder Aulus heißen werde. Im Mai
desselben Jahres folgte der neue Kaiser Vitellius, nachdem die Waffen für ihn
entschieden hatten, begleitet von dem Rest der guten kriegsgewohnten
Mannschaften. Durch eilig in Gallien ausgehobene Rekruten waren allerdings die
Lücken in den Rheinbesatzungen notdürftig ausgefüllt worden; aber daß es nicht
die alten Legionen waren, wußte das ganze Land, und bald zeigte es sich auch,
daß jene nicht zurückkamen. Hätte der neue Herrscher die Armee, die ihn auf den
Thron gesetzt hatte, in seiner Gewalt gehabt, so hätte gleich nach der
Niederwerfung Othos im April wenigstens ein Teil derselben an den Rhein
zurückkehren müssen; aber mehr noch die Unbotmäßigkeit der Soldaten als die
bald eintretende neue Verwicklung mit dem im Osten zum Kaiser ausgerufenen
Vespasian hielt die germanischen Legionen in Italien zurück.



Gallien war in der furchtbarsten Aufregung. Die Insurrektion des Vindex war,
wie früher bemerkt ward, an sich nicht gegen die Herrschaft Roms, sondern gegen
den dermaligen Herrscher gerichtet; aber darum war sie nicht weniger eine
Kriegführung gewesen zwischen den Rheinarmeen und dem Landsturm der großen
Mehrzahl der keltischen Gaue, und diese nicht weniger gleich Besiegten
geplündert und mißhandelt worden. Die Stimmung, die zwischen den Provinzialen
und den Soldaten bestand, zeigt zum Beispiel die Behandlung, welche der Gau der
Helvetier bei dem Durchmarsch der nach Italien bestimmten Truppen erfuhr: weil
hier ein von den Vitellianern nach Pannonien abgesandter Kurier aufgegriffen
worden war, rückten die Marschkolonnen von der einen Seite, von der anderen die
in Rätien in Garnison stehenden Römer in den Gau ein, plünderten weit und breit
die Ortschaften, namentlich das heutige Baden bei Zürich, jagten die in die
Berge Flüchtenden aus ihrem Versteck auf und machten sie zu Tausenden nieder
oder verkauften die Gefangenen nach Kriegsrecht. Obwohl die Hauptstadt
Aventicum (Avenches bei Murten) sich ohne Gegenwehr unterwarf, forderten die
Agitatoren der Armee ihre Schleifung und alles, was der Feldherr gewährte, war
die Verweisung der Frage nicht etwa an den Kaiser, sondern an die Soldaten des
großen Hauptquartiers; diese saßen über das Schicksal der Stadt zu Gericht und
nur der Umschlag ihrer Laune rettete den Ort vor der Zerstörung. Dergleichen
Mißhandlungen brachten die Provinzialen aufs äußerste; noch bevor Vitellius
Gallien verließ, trat ein gewisser Mariccus aus dem von den Häduern abhängigen
Gau der Boier auf, ein Gott auf Erden, wie er sagte, und bestimmt, die Freiheit
der Kelten wieder herzustellen; und scharenweise strömten die Leute unter seine
Fahnen. Indes kam auf die Erbitterung im Keltenland nicht allzu viel an. Eben
der Aufstand des Vindex hatte auf das deutlichste gezeigt, wie völlig unfähig
die Gallier waren, sich der römischen Umklammerung zu entwinden. Aber die
Stimmung der zu Gallien gerechneten germanischen Distrikte in den heutigen
Niederlanden, der Bataver, der Cannenefaten, der Friesen, deren Sonderstellung
schon hervorgehoben ward, hatte etwas mehr zu bedeuten; und es traf sich, daß
eben diese einerseits aufs äußerste erbittert worden waren, andererseits ihre
Kontingente zufällig sich in Gallien befanden. Die Masse der batavischen
Truppen, 8000 Mann, der 14. Legion beigegeben, hatte längere Zeit mit dieser
bei dem oberen Rheinheere gestanden und war dann unter Claudius bei der
Besetzung Britanniens nach dieser Insel gekommen, wo dieses Korps kurz zuvor
die entscheidende Schlacht unter Paullinus durch seine unvergleichliche
Tapferkeit für die Römer gewonnen hatte; von diesem Tag an nahm dasselbe unter
allen römischen Heeresabteilungen unbestritten den ersten Platz ein. Eben
dieser Auszeichnung wegen von Nero abberufen, um mit ihm zum Kriege in den
Orient abzugehen, hatte die in Gallien ausbrechende Revolution ein Zerwürfnis
zwischen der Legion und ihren Hilfsmannschaften herbeigeführt: jene, dem Nero
treu ergeben, eilte nach Italien, die Bataver dagegen weigerten sich zu folgen.
Vielleicht hing dies damit zusammen, daß zwei ihrer angesehensten Offiziere,
die Brüder Paulus und Civilis, ohne jeden Grund und ohne Rücksicht auf
vieljährige treue Dienste und ehrenvolle Wunden, kurz vorher als des
Hochverrats verdächtig in Untersuchung gezogen, der erstere hingerichtet, der
zweite gefangengesetzt worden war. Nach Neros Sturz, zu welchem der Abfall der
batavischen Kohorten wesentlich beigetragen hatte, gab Galba den Civilis frei
und sandte die Bataver in ihr altes Standquartier nach Britannien zurück.
Während sie auf dem Marsch dahin bei den Lingonen (Langres) lagerten, fielen
die Rheinlegionen von Galba ab und riefen den Vitellius zum Kaiser aus. Die
Bataver schlossen nach längerem Schwanken schließlich sich an; dieses Schwanken
vergab ihnen Vitellius nicht, doch wagte er nicht, den Führer des mächtigen
Korps geradezu zur Verantwortung zu ziehen. So waren die Bataver mit den
Legionen von Untergermanien nach Italien marschiert und hatten mit gewohnter
Tapferkeit in der Schlacht von Betriacum für Vitellius gefochten, während ihre
alten Legionskameraden ihnen in dem Heere Othos gegenüberstanden. Aber der
Übermut dieser Germanen erbitterte ihre römischen Siegesgenossen, wie sehr sie
ihre Tapferkeit im Kampf anerkannten; auch die kommandierenden Generale trauten
ihnen nicht und machten sogar einen Versuch, durch Detachierung sie zu teilen,
was freilich in diesem Krieg, in dem die Soldaten kommandierten und die
Generale gehorchten, nicht durchzuführen war und fast dem General das Leben
gekostet hätte. Nach dem Siege wurden sie beauftragt, ihre feindlichen
Kameraden von der 14. Legion nach Britannien zu eskortieren; aber da es
zwischen beiden in Turin zum Handgemenge gekommen war, gingen diese allein
dorthin und sie selbst nach Germanien. Inzwischen war im Orient Vespasianus zum
Kaiser ausgerufen worden, und während infolgedessen Vitellius sowohl den
batavischen Kohorten Marschbefehl nach Italien gab wie auch bei den Batavern
neue umfassende Aushebungen anordnete, knüpften Vespasians Beauftragte mit den
batavischen Offizieren an, um diesen Abmarsch zu verhindern und in Germanien
selbst einen Aufstand hervorzurufen, der die Truppen dort festhielte. Civilis
ging darauf ein. Er begab sich in seine Heimat und gewann leicht die Zustimmung
der Seinigen, sowie der benachbarten Cannenefaten und Friesen. Bei jenen brach
der Aufstand aus; die beiden Kohortenlager in der Nähe wurden überfallen und
die römischen Posten aufgehoben; die römischen Rekruten schlugen sich schlecht;
bald warf Civilis mit seiner Kohorte, die er hatte nachkommen lassen, um sie
angeblich gegen die Insurgenten zu gebrauchen, sich selbst offen in die
Bewegung, sagte mit den drei germanischen Gauen dem Vitellius auf und forderte
die übrigen, eben damals von Mainz zum Abmarsch nach Italien aufbrechenden
Bataver und Cannenefaten auf, sich ihm anzuschließen.



Das alles war mehr ein Soldatenaufstand als eine Insurrektion der Provinz oder
gar ein germanischer Krieg. Wenn damals die Rheinlegionen mit denen von der
Donau und weiter mit diesen und der Euphratarmee schlugen, so war es nur
folgerichtig, daß auch die Soldaten zweiter Klasse, und vor allem die
angesehenste Truppe derselben, die batavische, selbständig in diesen Korpskrieg
eintrat. Wer diese Bewegung bei den Kohorten der Bataver und den
linksrheinischen Germanen mit der Insurrektion der rechtsrheinischen unter
Augustus zusammenstellt, der darf nicht übersehen, daß in jener die Alen und
Kohorten die Rolle des Landsturms der Cherusker übernahmen; und wenn der
treulose Offizier des Varus seine Nation aus der Römerherrschaft erlöste, so
handelte der batavische Führer im Auftrag Vespasians, ja vielleicht auf geheime
Anweisung des im stillen Vespasian geneigten Statthalters seiner Provinz, und
richtete sich der Aufstand zunächst lediglich gegen Vitellius. Freilich war die
Lage der Dinge von der Art, daß dieser Soldatenaufstand jeden Augenblick in
einen Germanenkrieg gefährlichster Art sich verwandeln konnte. Dieselben
römischen Truppen, die den Rhein gegen die Germanen des rechten Ufers deckten,
standen infolge der Korpskriege den linksrheinischen Germanen feindlich
gegenüber; die Rollen waren solcher Art, daß es fast leichter schien, sie zu
wechseln als sie durchzuführen. Civilis selbst mag es wohl auf den Erfolg haben
ankommen lassen, ob die Bewegung auf einen Kaiserwechsel oder auf die
Vertreibung der Römer aus Gallien durch die Germanen hinauslaufen werde.



Das Kommando über die beiden Rheinarmeen führte damals, nachdem der Statthalter
von Untergermanien Kaiser geworden war, sein bisheriger Kollege in
Obergermanien Hordeonius Flaccus, ein hochbejahrter podagrischer Mann, ohne
Energie und ohne Autorität, dazu entweder in der Tat im geheimen zu Vespasian
haltend oder doch bei den eifrig dem Kaiser ihrer Mache anhängenden Legionen
solcher Treulosigkeit sehr verdächtig. Es zeichnet ihn und seine Stellung, daß
er, um sich von dem Verdacht des Verrats zu reinigen, Befehl gab, die
einlaufenden Regierungsdepeschen uneröffnet den Adlerträgern der Legionen
zuzustellen und diese sie zunächst den Soldaten vorlasen, bevor sie dieselben
an ihre Adresse beförderten. Von den vier Legionen des unteren Heeres, das
zunächst mit den Aufständischen zu tun hatte, standen zwei, die 5. und die 15.,
unter dem Legaten Munius Lupercus im Hauptquartier zu Vetera, die 16. unter
Numisius Rufus in Novaesium (Neuß), die 1. unter Herennius Gallus in Bonna
(Bonn). Von dem oberen Heer, das damals nur drei Legionen zählte ^8, blieb die
eine, die 21., in ihrem Standquartier Vindonissa diesen Vorgängen fern, wenn
sie nicht vielmehr ganz nach Italien gezogen worden war; die beiden anderen,
die 4. makedonische und die 22., standen im Hauptquartier Mainz, wo auch
Flaccus sich befand und faktisch der tüchtige Legat des letzteren, Dillius
Vocula, den Oberbefehl führte. Die Legionen hatten durchgängig nur die Hälfte
der vollen Zahl, und die meisten Soldaten waren Halbinvalide oder Rekruten.



————————————————————————-



^8 Die 4. obergermanische Legion war im Jahre 58 nach Kleinasien geschickt,
wegen des Armenisch-Parthischen Krieges (Tac. ann. 13, 35).



————————————————————————-



Civilis, an der Spitze einer kleinen Zahl regulärer Truppen, aber des
Gesamtaufgebots der Bataver, Cannenefaten und Friesen, ging aus der Heimat zum
Angriff vor. Zunächst am Rhein stieß er auf Reste der aus den nördlichen Gauen
vertriebenen römischen Besatzungen und eine Abteilung der römischen
Rheinflotte; als er angriff, lief nicht bloß die großenteils aus Batavern
bestehende Schiffsmannschaft zu ihm über, sondern auch eine Kohorte der Tungrer
- es war der erste Abfall einer gallischen Abteilung; was von italischen
Mannschaften dabei war, wurde erschlagen oder gefangen. Dieser Erfolg brachte
endlich die rechtsrheinischen Germanen in Bewegung. Was sie seit langem
vergeblich gehofft hatten, die Erhebung der römischen Untertanen auf dem
anderen Ufer, ging nun in Erfüllung und sowohl die Chauker und die Friesen an
der Küste wie vor allem die Bructerer zu beiden Seiten der oberen Ems bis hinab
zur Lippe, und am Mittelrhein, Köln gegenüber, die Tencterer, in minderem Maße
die südlich an diese sich anschließenden Völkerschaften, Usiper, Mattiaker,
Chatten, warfen sich in den Kampf. Als auf Befehl des Flaccus die beiden
schwachen Legionen von Vetera gegen die Insurgenten ausrückten, konnten ihnen
diese schon mit zahlreichem überrheinischem Zuzug entgegentreten; und die
Schlacht endigte wie das Gefecht am Rhein mit einer Niederlage der Römer durch
den Abfall der batavischen Reiterei, welche zu der Garnison von Vetera gehörte,
und durch die schlechte Haltung der Reiter der Ubier wie der Treverer. Die
insurgierten wie die zuströmenden Germanen schritten dazu, das Hauptquartier
des unteren Heeres zu umstellen und zu belagern. Während dieser Belagerung
erreichte die Kunde der Vorgänge am Unterrhein die übrigen batavischen Kohorten
in der Nähe von Mainz; sie machten sofort kehrt gegen Norden. Statt sie
zusammenhauen zu lassen, ließ der schwachmütige Oberfeldherr sie ziehen, und
als der Legionskommandant in Bonn sich ihnen entgegenwarf, unterstützte Flaccus
diesen nicht, wie er es gekonnt und sogar anfänglich zugesagt hatte. So
sprengten die tapferen Germanen die Bonner Legion auseinander und gelangten
glücklich zu Civilis, fortan der geschlossene Kern seines Heeres, in welchem
jetzt die römischen Kohortenfahnen neben den Tierstandarten aus den heiligen
Hainen der Germanen standen. Noch immer aber hielt der Bataver, wenigstens
angeblich, an Vespasian; er schwur die römischen Truppen auf dessen Namen ein
und forderte die Besatzung von Vetera auf, sich mit ihm für diesen zu erklären.
Indes diese Mannschaften sahen darin, vermutlich mit Recht, nur einen Versuch
der Überlistung und wiesen diesen ebenso entschlossen ab wie die anstürmenden
Scharen der Feinde, die bald durch die überlegene römische Taktik sich
gezwungen sahen, die Belagerung in eine Blockade zu verwandeln. Aber da die
römische Heerleitung durch diese Vorgänge überrascht worden war, waren die
Vorräte knapp und baldiger Entsatz dringend geboten. Um diesen zu bringen,
brachen Flaccus und Vocula mit ihrer gesamten Mannschaft von Mainz auf, zogen
unterwegs die beiden Legionen aus Bonna und Novaesium sowie die auf den
erhaltenen Befehl zahlreich sich einstellenden Hilfstruppen der gallischen Gaue
an sich und näherten sich Vetera. Aber statt sofort die gesamte Macht von innen
und außen auf die Belagerer zu werfen, mochte deren Überzahl noch so gewaltig
sein, schlug Vocula sein Lager bei Gelduba (Gellep am Rhein, unweit Krefeld),
einen starken Tagemarsch entfernt von Vetera, während Flaccus weiter
zurückstand. Die Nichtigkeit des sogenannten Feldherrn und die immer steigende
Demoralisation der Truppen, vor allem das oft bis zu Mißhandlungen und
Mordanschlägen sich steigernde Mißtrauen gegen die Offiziere kann allein dies
Einhalten wenigstens erklären. Also zog sich das Unheil immer dichter von allen
Seiten zusammen. Ganz Germanien schien sich an dem Krieg beteiligen zu wollen;
während die belagernde Armee beständig neuen Zuzug von dort erhielt, gingen
andere Schwärme über den in diesem trocknen Sommer ungewöhnlich niedrigen Rhein
teils in den Rücken der Römer in die Gaue der Ubier und der Treverer, das
Moseltal zu brandschatzen, teils unterhalb Vetera in das Gebiet der Maas und
der Schelde; weitere Haufen erschienen vor Mainz und machten Miene, dies zu
belagern. Da kam die Nachricht von der Katastrophe in Italien. Auf die Kunde
von der zweiten Schlacht bei Betriacum im Herbst des Jahres 69 gaben die
germanischen Legionen die Sache des Vitellius verloren und schwuren, wenn auch
widerwillig, dem Vespasian; vielleicht in der Hoffnung, daß Civilis, der ja
auch den Namen Vespasians auf seine Fahnen geschrieben hatte, dann seinen
Frieden machen werde. Aber die germanischen Schwärme, die inzwischen über ganz
Nordgallien sich ergossen hatten, waren nicht gekommen, um die Flavische
Dynastie einzusetzen; selbst wenn Civilis dies einmal gewollt hatte, jetzt
hätte er es nicht mehr gekonnt. Er warf die Maske weg und sprach es offen aus,
was freilich längst feststand, daß die Germanen Nordgalliens sich mit Hilfe der
freien Landsleute der römischen Herrschaft zu entwinden gedachten.



Aber das Kriegsglück schlug um. Civilis versuchte das Lager von Gelduba zu
überrumpeln; der Überfall begann glücklich und der Abfall der Kohorten der
Nervier brachte Voculas kleine Schar in eine kritische Lage. Da fielen
plötzlich zwei spanische Kohorten den Germanen in den Rücken; die drohende
Niederlage verwandelte sich in einen glänzenden Sieg; der Kern der angreifenden
Armee blieb auf dem Schlachtfeld. Vocula rückte zwar nicht sofort gegen Vetera
vor, was er wohl gekonnt hätte, aber drang einige Tage später, nach einem
abermaligen heftigen Gefecht mit den Feinden, in die belagerte Stadt. Freilich
Lebensmittel brachte er nicht; und da der Fluß in der Gewalt des Feindes war,
mußten diese auf dem Landweg von Novaesium herbeigeschafft werden, wo Flaccus
lagerte. Der erste Transport kam durch; aber die inzwischen wieder gesammelten
Feinde griffen die zweite Proviantkolonne unterwegs an und nötigten sie, sich
nach Gelduba zu werfen. Zu ihrer Unterstützung ging Vocula mit seinen Truppen
und einem Teil der alten Besatzung von Vetera dorthin ab. In Gelduba angelangt,
weigerten sich die Mannschaften, nach Vetera zurückzukehren und die Leiden der
abermals in Aussicht stehenden Belagerung weiter auf sich zu nehmen; statt
dessen marschierten sie nach Novaesium, und Vocula, welcher den Rest der alten
Garnison von Vetera einigermaßen verproviantiert wußte, mußte wohl oder übel
folgen. In Novaesium war inzwischen die Meuterei zum Ausbruch gelangt. Die
Soldaten hatten in Erfahrung gebracht, daß ein von Vitellius für sie bestimmtes
Donativ an den Feldherrn gelangt sei und erzwangen dessen Verteilung auf den
Namen Vespasians. Kaum hatten sie es, so brach in den wüsten Gelagen, welche
die Spende im Gefolge hatte, der alte Soldatengroll wieder hervor; sie
plünderten das Haus des Feldherrn, der die Rheinarmee an den General der
syrischen Legionen verraten hatte, erschlugen ihn und hätten auch dem Vocula
das gleiche Schicksal bereitet, wenn dieser nicht in Vermummung entkommen wäre.
Darauf riefen sie abermals den Vitellius zum Kaiser aus, nicht wissend, daß
dieser schon tot war. Als diese Kunde ins Lager kam, kam der bessere Teil der
Soldaten, namentlich die beiden obergermanischen Legionen, einigermaßen zur
Besinnung; sie vertauschten an ihren Standarten das Bildnis des Vitellius
wieder mit dem Vespasians und stellten sich unter Voculas Befehle; dieser
führte sie nach Mainz, wo er den Rest des Winters 69/70 verblieb. Civilis
besetzte Gelduba und schnitt damit Vetera ab, das aufs neue eng blockiert ward;
die Lager von Novaesium und Bonna wurden noch gehalten.



Bisher hatte das gallische Land, abgesehen von den wenigen insurgierten
germanischen Gauen im Norden, fest an Rom gehalten. Allerdings ging die
Parteiung durch die einzelnen Gaue; unter den Tungrern zum Beispiel hatten die
Bataver starken Anhang, und die schlechte Haltung der gallischen
Hilfsmannschaften während des ganzen Feldzugs wird wohl zum Teil durch
dergleichen römerfeindliche Stimmungen hervorgerufen sein. Aber auch unter den
Insurgierten gab es eine ansehnliche römisch gesinnte Partei; ein vornehmer
Bataver, Claudius Labeo, führte gegen seine Landsleute in seiner Heimat und der
Nachbarschaft einen Parteigängerkrieg nicht ohne Erfolg und Civilis’
Schwestersohn Iulius Briganticus fiel in einem dieser Gefechte an der Spitze
einer römischen Reiterschar. Dem Befehl, Zuzug zu senden, hatten alle
gallischen Gaue ohne weiteres Folge geleistet; die Ubier, obwohl germanischer
Herkunft, waren auch in diesem Kriege lediglich ihres Römerrums eingedenk und
sie, wie die Treverer, hatten den in ihr Gebiet einbrechenden Germanen tapferen
und erfolgreichen Widerstand geleistet. Es war das begreiflich. Die Dinge lagen
in Gallien noch so wie in den Zeiten Caesars und Ariovists; eine Befreiung der
gallischen Heimat von der römischen Herrschaft durch diejenigen Schwärme,
welche, um dem Civilis landsmannschaftlichen Beistand zu leisten, eben damals
das Mosel-, Maas- und Scheldetal ausraubten, war ebensosehr eine Auslieferung
des Landes an die germanischen Nachbarn; in diesem Krieg, der aus einer Fehde
zwischen zwei römischen Truppenkorps zu einem römisch-germanischen sich
entwickelt hatte, waren die Gallier eigentlich nichts als der Einsatz und die
Beute. Daß die Stimmung der Gallier, trotz aller wohlbegründeten allgemeinen
und besonderen Beschwerden über das römische Regiment, überwiegend
antigermanisch war und für jene aufflammende und rücksichtslose nationale
Erhebung, wie sie vor Zeiten wohl durch das Volk gegangen war, in diesem
inzwischen halb romanisierten Gallien der Zündstoff fehlte, hatten die
bisherigen Vorgänge auf das deutlichste gezeigt. Aber unter den beständigen
Mißerfolgen der römischen Armee wuchs allmählich den römerfeindlichen Galliern
der Mut, und ihr Abfall vollendete die Katastrophe. Zwei vornehme Treverer,
Iulius Classicus, der Befehlshaber der treverischen Reiterei, und Iulius Tutor,
der Kommandant der Uferbesatzungen am Mittelrhein, der Lingone Iulius Sabinus,
Nachkomme, wie er wenigstens sich berühmte, eines Bastards Caesars, und einige
andere gleichgesinnte Männer aus verschiedenen Gauen glaubten in der fahrigen
keltischen Weise zu erkennen, daß der Untergang Roms in den Sternen geschrieben
und durch den Brand des Kapitols (Dezember 69) der Welt verkündigt sei. So
beschlossen sie, die Römerherrschaft zu beseitigen und ein Gallisches Reich zu
errichten. Dazu gingen sie den Weg des Arminius. Vocula ließ sich wirklich
durch gefälschte Rapporte dieser römischen Offiziere bestimmen, mit den unter
ihrem Kommando stehenden Kontingenten und einem Teil der Mainzer Besatzung im
Frühjahr 70 nach dem Unterrhein aufzubrechen, um mit diesen Truppen und den
Legionen von Bonna und Novaesium das hart bedrängte Vetera zu entsetzen. Auf
dem Marsch von Novaesium nach Vetera verließen Classicus und die mit ihm
einverstandenen Offiziere das römische Heer und proklamierten das neue
Gallische Reich. Vocula führte die Legionen zurück nach Novaesium; unmittelbar
davor schlug Classicus sein Lager auf. Vetera konnte sich nicht mehr lange
halten; die Römer mußten erwarten, nach dessen Fall die gesamte Macht des
Feindes sich gegenüber zu finden. Dies vor Augen, versagten die römischen
Truppen und kapitulierten mit den abgefallenen Offizieren. Vergeblich versuchte
Vocula noch einmal die Bande der Zucht und der Ehre anzuziehen; die Legionen
Roms ließen es geschehen, daß ein römischer Überläufer von der ersten Legion
auf Befehl des Classicus den tapferen Feldherrn niederstieß und lieferten
selbst die übrigen Oberoffiziere gefesselt an den Vertreter des Reiches Gallien
aus, der dann die Soldaten auf dieses Reich in Eid und Pflicht nahm. Denselben
Schwur leistete in die Hände der eidbrüchigen Offiziere die Besatzung von
Vetera, die, durch Hunger bezwungen, sofort sich ergab, und ebenso die
Besatzung von Mainz, wo nur wenige einzelne der Schande sich durch Flucht oder
Tod entzogen. Das ganze stolze Rheinheer, die erste Armee des Reiches, hatte
vor seinen eigenen Auxilien, Rom vor Gallien kapituliert.



Es war ein Trauerspiel und zugleich eine Posse. Das Gallische Reich verlief,
wie es mußte. Civilis und seine Germanen ließen es zunächst sich wohl gefallen,
daß der Zwist im römischen Lager ihnen die eine wie die andere Hälfte der
Feinde in die Hände lieferte, aber er dachte nicht daran, jenes Reich
anzuerkennen, und noch weniger seine rechtsrheinischen Genossen.



Ebenso wenig wollten die Gallier selbst davon etwas wissen, wobei allerdings
der schon bei dem Aufstand des Vindex hervorgetretene Riß zwischen den
östlichen Distrikten und dem übrigen Lande mit ins Gewicht fiel. Die Treverer
und die Lingonen, deren leitende Männer jene Lagerverschwörung angezettelt
hatten, standen zu ihren Führern, aber sie blieben so gut wie allein, nur die
Vangionen und Triboker schlossen sich an. Die Sequaner, in deren Gebiet die
benachbarten Lingonen einrückten, um sie zum Beitritt zu bestimmen, schlugen
dieselben kurzweg zum Lande hinaus. Die angesehenen Remer, der führende Gau in
der Belgica, riefen den Landtag der drei Gallien ein, und obwohl es an
politischen Freiheitsrednern auf demselben nicht mangelte, so beschloß derselbe
lediglich, die Treverer von der Auflehnung abzumahnen.



Wie die Verfassung des neuen Reiches ausgefallen sein würde, wenn es zustande
gekommen wäre, ist schwer zu sagen; wir erfahren nur, daß jener Sabinus, der
Urenkel der Kebse Caesars, sich auch Caesar nannte und in dieser Eigenschaft
sich von den Sequanern schlagen ließ, Classicus dagegen, dem solche Aszendenz
nicht zu Gebote stand, die Abzeichen der römischen Magistratur anlegte, also
wohl den republikanischen Prokonsul spielte. Dazu paßt eine Münze, die von
Classicus oder seinen Anhängern geschlagen sein muß, welche den Kopf der Gallia
zeigt, wie die Münzen der römischen Republik den der Roma, und daneben das
Legionssymbol mit der recht verwegenen Umschrift der “Treue”
(fides).



Zunächst am Rhein freilich hatten die Reichsmänner in Gemeinschaft mit den
insurgierten Germanen freie Hand. Die Reste der beiden Legionen, die in Vetera
kapituliert hatten, wurden gegen die Kapitulation und gegen Civilis’ Willen
niedergemacht, die beiden von Novaesium und Bonna nach Trier geschickt, die
sämtlichen römischen Rheinlager, große und kleine, mit Ausnahme von Mogontiacum
niedergebrannt. In der schlimmsten Lage fanden sich die Agrippinenser. Die
Reichsmänner hatten sich allerdings darauf beschränkt, von ihnen den Treueid zu
fordern; aber ihnen vergaßen es die Germanen nicht, daß sie eigentlich die
Ubier waren. Eine Botschaft der Tencterer vom rechten Rheinufer - es war dies
einer der Stämme, deren alte Heimat die Römer ödegelegt hatten und als
Viehtrift benutzten, und die infolgedessen sich andere Wohnsitze hatten suchen
müssen - forderte die Schleifung dieses Hauptsitzes der germanischen Apostaten
und die Hinrichtung aller ihrer Bürger römischer Herkunft. Dies wäre auch wohl
beschlossen worden, wenn nicht sowohl Civilis, der ihnen persönlich
verpflichtet war, wie auch die germanische Prophetin, Veleda im Bructerergau,
welche diesen Sieg vorhergesagt hatte und deren Autorität das ganze
Insurgentenheer anerkannte, ihr Fürwort eingelegt hätten.



Lange Zeit blieb den Siegern nicht, über die Beute zu streiten. Die
Reichsmänner versicherten allerdings, daß der Bürgerkrieg in Italien
ausgebrochen, alle Provinzen vom Feinde überzogen und Vespasianus
wahrscheinlich tot sei; aber der schwere Arm Roms wurde bald genug empfunden.
Das neu befestigte Regiment konnte die besten Feldherren und zahlreiche
Legionen an den Rhein entsenden, und es bedurfte allerdings hier einer
imposanten Machtentwicklung. Annius Gallus übernahm das Kommando in der oberen,
Petillius Cerialis in der unteren Provinz, der letztere, ein ungestümer und oft
unvorsichtiger, aber tapferer und fähiger Offizier, die eigentliche Aktion.
Außer der 21. Legion von Vindonissa kamen fünf aus Italien, drei aus Spanien,
eine nebst der Flotte aus Britannien, dazu ein weiteres Korps von der rätischen
Besatzung. Dieses und die 21. Legion trafen zuerst ein. Die Reichsmänner hatten
wohl davon geredet, die Alpenpässe zu sperren; aber geschehen war nichts und
das ganze oberrheinische Land bis nach Mainz lag offen da. Die beiden Mainzer
Legionen hatten zwar dem gallischen Reich geschworen und leisteten anfänglich
Widerstand; aber sowie sie erkannten, daß eine größere römische Armee ihnen
gegenüberstand, kehrten sie zum Gehorsam zurück und ihrem Beispiel folgten
sofort die Vangionen und die Triboker. Sogar die Lingonen unterwarfen sich ohne
Schwertstreich, bloß gegen Zusage milder Behandlung, ihrer 70000 waffenfähigen
Männer ^9. Fast hätten die Treverer selbst das gleiche getan; doch wurden sie
daran durch den Adel verhindert. Die beiden von der niederrheinischen Armee
übriggebliebenen Legionen, die hier standen, hatten auf die erste Kunde von dem
Annahen der Römer die gallischen Insignien von ihren Feldzeichen gerissen und
rückten ab zu den treugebliebenen Mediomatrikern (Metz), wo sie sich der Gnade
des neuen Feldherrn unterwarfen. Als Cerialis bei dem Heer eintraf, fand er
schon ein gutes Stück der Arbeit getan. Die Insurgentenführer freilich boten
das Äußerste auf - damals sind auf ihr Geheiß die bei Novaesium ausgelieferten
Legionslegaten umgebracht worden -, aber militärisch waren sie ohnmächtig und
ihr letzter politischer Schachzug, dem römischen Feldherrn selber die
Herrschaft des Gallischen Reiches anzutragen, des Anfangs würdig. Nach kurzem
Gefecht besetzte Cerialis die Hauptstadt der Treverer, nachdem die Führer und
der ganze Rat zu den Germanen geflüchtet waren; das war das Ende des Gallischen
Reiches.



——————————————————————————



^9 Frontin strat. 4, 3, 14. In ihrem Gebiet müssen die einrückenden Truppen
eine Reservestellung und ein Depot angelegt haben; nach kürzlich bei
Mirabeau-sur-Bèze, 22 Kilometer nordöstlich von Dijon, gefundenen Ziegeln haben
Mannschaften von wenigstens fünf der einrückenden Legionen hier Bauten
ausgeführt (Heymes 19, 1884, S. 437).



——————————————————————————



Ernster war der Kampf mit den Germanen. Civilis überfiel mit seiner gesamten
Streitmacht, den Batavern, dem Zuzug der Germanen und den landflüchtigen
Scharen der gallischen Insurgenten die viel schwächere römische Armee in Trier
selbst; schon war das römische Lager in seiner Gewalt und die Moselbrücke von
ihm besetzt, als seine Leute, statt den gewonnenen Sieg zu verfolgen, vorzeitig
zu plündern begannen und Cerialis, seine Unvorsichtigkeit durch glänzende
Tapferkeit wiedergutmachend, den Kampf wiederherstellte und schließlich die
Germanen aus dem Lager und der Stadt hinausschlug. Es gelang nichts mehr von
Bedeutung. Die Agrippinenser schlugen sich sofort wieder zu den Römern und
brachten die bei ihnen weilenden Germanen in den Häusern um; eine ganze dort
lagernde germanische Kohorte wurde eingesperrt und in ihrem Quartier verbrannt.
Was in der Belgica noch zu den Germanen hielt, brachte die aus Britannien
eintreffende Legion zum Gehorsam zurück; ein Sieg der Cannenefaten über die
römischen Schiffe, die die Legion gelandet hatten, andere einzelne Erfolg der
tapferen germanischen Haufen und vor allem der zahlreicheren und besser
geführten germanischen Schiffe änderten die allgemeine Kriegslage nicht. Auf
den Ruinen von Vetera bot Civilis dem Feind die Stirn; aber dem inzwischen
verdoppelten römischen Heere mußte er weichen, dann endlich auch die eigene
Heimat nach verzweifelter Gegenwehr dem Feind überlassen. Wie immer stellte im
Gefolge des Unglücks die Zwietracht sich ein; Civilis war seiner eigenen Leute
nicht mehr sicher und suchte und fand Schutz vor ihnen bei den Feinden. Im
Spätherbst des Jahres 70 war der ungleiche Kampf entschieden; die Auxilien
kapitulierten nun ihrerseits vor den Bürgerlegionen und die Priesterin Veleda
kam als Gefangene nach Rom.



Blicken wir zurück auf diesen Krieg, einen der seltsamsten und einen der
entsetzlichsten aller Zeiten, so ist kaum je einer Armee eine gleich schwere
Aufgabe gestellt worden wie den beiden römischen Rheinheeren in den Jahren 69
und 70: im Laufe weniger Monate Soldaten Neros, dann des Senats, dann Galbas,
dann des Vitellius, dann Vespasians; die einzige Stütze der Herrschaft Italiens
über die zwei mächtigen Nationen der Gallier und der Germanen, und die Soldaten
der Auxilien fast ganz, die der Legionen großenteils aus eben diesen Nationen
genommen; ihrer besten Mannschaften beraubt, meist ohne Löhnung und oft
hungernd und über alle Maßen elend geführt, ist ihnen allerdings innerlich wie
äußerlich Übermenschliches zugemutet worden. Sie haben die schwere Probe übel
bestanden. Es ist dieser Krieg weniger einer gewesen zwischen zwei Armeekorps,
wie die anderen Bürgerkriege dieser entsetzlichen Zeit, als ein Krieg der
Soldaten und vor allem der Offiziere zweiter Klasse gegen die der ersten,
verbunden mit einer gefährlichen Insurrektion und Invasion der Germanen und
einer beiläufigen und unbedeutenden Auflehnung einiger keltischer Distrikte. In
der römischen Militärgeschichte sind Cannae und Karrhä und der Teutoburger Wald
Ruhmesblätter, verglichen mit der Doppelschmach von Novaesium; nur wenige
einzelne Männer, keine einzige Truppe hat in der allgemeinen Verunehrung sich
reinen Schild bewahrt. Die grauenhafte Zerrüttung des Staats- und vor allem des
Heerwesens, welche bei dem Untergang der Julisch-Claudischen Dynastie uns
entgegentritt, erscheint deutlicher noch als in der führerlosen Schlacht von
Betriacum in diesen Vorgängen am Rhein, derengleichen die Geschichte Roms nie
vorher und nie nachher aufweist.



Bei dem Umfang und der Allgemeinheit dieser Frevel war ein entsprechendes
Strafgericht unmöglich. Es verdient Anerkennung, daß der neue Herrscher, der
glücklicherweise persönlich all diesen Vorgängen fern geblieben war, in echt
staatsmännischer Weise das Vergangene vergangen sein ließ und nur bemüht war,
der Wiederholung ähnlicher Auftritte vorzubeugen. Daß die hervorragenden
Schuldigen, sowohl aus den Reihen der Truppen wie aus den Insurgenten, für ihre
Verbrechen zur Rechenschaft gezogen wurden, versteht sich von selbst; man mag
das Strafgericht daran messen, daß, als fünf Jahre später einer der gallischen
Insurgentenführer in einem Versteck aufgefunden wurde, in dem seine Gattin ihn
bis dahin verborgen gehalten hatte, Vespasian ihn wie sie dem Henker übergab.
Aber man gestattete den abtrünnigen Legionen, mit gegen die Deutschen zu
kämpfen und in den heißen Schlachten bei Trier und bei Vetera ihre Schuld
einigermaßen zu sühnen. Allerdings wurden nichtsdestoweniger die vier Legionen
des unterrheinischen Heeres alle, und von den beiden beteiligten
oberrheinischen die eine kassiert - gern möchte man glauben, daß die 22.
verschont ward in ehrender Erinnerung an ihren tapferen Legaten. Auch von den
batavischen Kohorten ist wahrscheinlich eine beträchtliche Anzahl von dem
gleichen Schicksal betroffen worden, nicht minder, wie es scheint, das
Reiterregiment der Treverer und vielleicht noch manche andere besonders
hervorgetretene Truppe. Noch viel weniger als gegen die abtrünnigen Soldaten
konnte gegen die insurgierten keltischen und germanischen Gaue mit der vollen
Schärfe des Gesetzes eingeschritten werden; daß die römischen Legionen die
Schleifung der treverischen Augustuskolonie forderten, diesmal nicht der Beute,
sondern der Rache wegen, ist wenigstens ebenso begreiflich wie die von den
Germanen begehrte Zerstörung der Ubierstadt; aber wie Civilis diese, so
schützte jene Vespasian. Selbst den linksrheinischen Germanen wurde ihre
bisherige Stellung im ganzen gelassen. Wahrscheinlich aber trat - wir sind hier
ohne sichere Überlieferung - in der Aushebung und der Verwendung der Auxilien
eine wesentliche Änderung ein, welche die in dem Auxilienwesen liegende Gefahr
minderte. Den Batavern blieb die Steuerfreiheit und ein immer noch bevorzugtes
Dienstverhältnis; hatte doch ein nicht ganz geringer Teil derselben die Sache
der Römer mit den Waffen verfochten. Aber die batavischen Truppen wurden
beträchtlich verringert, und wenn ihnen bisher, wie es scheint von Rechts
wegen, die Offiziere aus dem eigenen Adel gesetzt worden waren, und auch
gegenüber den sonstigen germanischen und keltischen das gleiche wenigstens
häufig geschehen war, so werden die Offiziere der Alen und Kohorten späterhin
überwiegend aus dem Stande genommen, dem Vespasian selber entstammte, aus dem
guten städtischen Mittelstand Italiens und der italisch geordneten
Provinzialstädte. Offiziere von der Stellung des Cheruskers Arminius, des
Batavers Civilis, des Treverers Classicus begegnen seitdem nicht wieder. Die
bisherige Geschlossenheit der aus dem gleichen Gau ausgehobenen Truppen findet
sich später ebensowenig, sondern die Leute dienen ohne Unterschied ihrer
Herkunft in den verschiedensten Abteilungen; es ist das wahrscheinlich eine
Lehre, welche die römische Militärverwaltung sich aus diesem Kriege gezogen
hat. Eine andere durch diesen Krieg gewiesene Änderung wird es sein, daß, wenn
bis dahin die in Germanien verwendeten Auxilien der Mehrzahl nach aus den
germanischen und den benachbarten Gauen genommen waren, seitdem eben, wie die
dalmatischen und pannonischen infolge des Batonischen Krieges, fortan auch die
germanischen Auxiliartruppen überwiegend außerhalb ihrer Heimat Verwendung
fanden. Vespasian war ein einsichtiger und erfahrener Militär; es ist
wahrscheinlich zum guten Teil sein Verdienst, wenn von Auflehnung der Auxilien
gegen ihre Legionen kein späteres Beispiel begegnet.



Daß die eben berichtete Insurrektion der linksrheinischen Germanen, obwohl sie,
infolge der zufälligen Vollständigkeit der darüber erhaltenen Berichte, allein
uns einen deutlichen Einblick in die politischen und militärischen Verhältnisse
am Unterrhein und Galliens überhaupt gewährt und darum auch eine ausführliche
Erzählung verdiente, dennoch mehr durch äußere und zufällige Ursachen als durch
die innere Notwendigkeit der Dinge hervorgerufen wurden, beweist die nun
folgende, anscheinend vollständige Ruhe daselbst und der, soviel wir sehen,
ununterbrochene Status quo eben in dieser Gegend. Die römischen Germanen sind
in dem Reiche nicht minder vollständig aufgegangen als die römischen Gallier;
von Insurrektionsversuchen jener ist nie wieder die Rede. Am Ausgang des
dritten Jahrhunderts wird von den über den Unterrhein in Gallien einbrechenden
Franken auch das batavische Gebiet mit erfaßt; doch haben sich die Bataver in
ihren alten, wenn auch geschmälerten Sitzen und ebenso die Friesen selbst
während der Wirren der Völkerwanderung behauptet und, soviel wir wissen, auch
dem baufälligen Reichsganzen die Treue bewahrt.



Wenden wir uns von den römischen zu den freien Germanen östlich vom Rhein, so
ist für diese mit ihrer Beteiligung an jener batavischen Insurrektion das
offensive Vorgehen nicht minder vorbei, wie mit den Expeditionen des Germanicus
die Versuche der Römer zu Ende sind, eine Grenzveränderung im großen Stil in
diesen Gebieten herbeizuführen.



Unter den freien Germanen sind die dem römischen Gebiet nächstwohnenden die
Bructerer an beiden Ufern der mittleren Ems und in dem Quellgebiet der Ems und
der Lippe, weshalb sie auch vor allen übrigen Germanen sich an der batavischen
Insurrektion beteiligten. Aus ihrem Gau war das Mädchen Veleda, die ihre
Landsleute in den Krieg gegen Rom entsandte und ihnen den Sieg verhieß, deren
Ausspruch über das Schicksal der Ubierstadt entschied, zu deren hohem Turm die
gefangenen Senatoren und das erbeutete Admiralschiff der Rheinflotte gesendet
wurden. Die Niederwerfung der Bataver traf auch sie, vielleicht noch ein
besonderer Gegenschlag der Römer, da jene Jungfrau späterhin gefangen nach Rom
geführt ward. Diese Katastrophe sowie Fehden mit den benachbarten Völkern
brachen ihre Macht; unter Nerva ist ihnen ein König, den sie nicht wollten, von
ihren Nachbarn unter passiver Assistenz des römischen Legaten mit den Waffen
aufgezwungen worden.



Die Cherusker im oberen Wesergebiet, zu Augustus’ und Tiberius’ Zeit der
führende Gau in Mitteldeutschland, werden seit Armins Tode selten genannt,
immer aber als in guten Beziehungen zu den Römern stehend. Als der Bürgerkrieg,
der bei ihnen auch nach Arminius’ Fall weiter gewütet haben muß, ihr ganzes
Fürstengeschlecht hingerafft, erbaten sie sich den letzten des Hauses, den in
Italien lebenden Brudersohn Armins, Italicus, von der römischen Regierung zum
Herrscher; freilich entzündete die Heimkehr des tapferen, aber mehr seinem
Namen als seiner Herkunft entsprechenden Mannes die Fehde abermals und, von den
Seinen vertrieben, setzten ihn noch einmal die Langobarden auf den wankenden
Herrschersitz. Einer seiner Nachfolger, der König Chariomerus, ergriff in dem
Chattenkrieg Domitians so ernstlich für die Römer Partei, daß er nach dessen
Beendigung, von den Chatten vertrieben, zu den Römern flüchtete und deren
Intervention, freilich vergebens, anrief. Durch diese ewigen inneren und
äußeren Fehden ward das Cheruskervolk so geschwächt, daß es seitdem aus der
aktiven Politik verschwindet. Der Name der Marser wird seit den Zügen des
Germanicus überhaupt nicht mehr gefunden. Daß die weiter östlich an der Elbe
wohnenden Völkerschaften, wie alle entfernteren Germanen, an den Kämpfen der
Bataver und ihrer Genossen in den Jahren 69 und 70 sich so wenig beteiligt
haben wie diese an den germanischen Kriegen unter Augustus und Tiberius, darf
bei der Ausführlichkeit des Berichtes als sicher bezeichnet werden. Wo sie
späterhin einmal begegnen, erscheinen sie nie in feindlicher Haltung gegen die
Römer. Daß die Langobarden den römischen Cheruskerkönig wieder einsetzten,
wurde schon erwähnt. Der König der Semnonen, Masuus, und merkwürdigerweise mit
ihm die Prophetin Ganna, welche bei diesem, wegen besonderer Gläubigkeit
berühmten Stamme in hohem Ansehen stand, besuchten den Kaiser Domitianus in Rom
und wurden an dessen Hofe freundlich aufgenommen. Es mag in den Gegenden von
der Weser bis zur Elbe in diesen Jahrhunderten manche Fehde getobt, manche
Machtstellung sich verschoben, mancher Gau den Namen gewechselt oder sich
anderer Verbindung eingefügt haben; den Römern gegenüber trat, nachdem der
feste Verzicht derselben auf Unterwerfung dieser Landschaft allgemein empfunden
ward, ein dauernder Grenzfriede ein. Auch Invasionen aus dem fernen Osten
können denselben in dieser Epoche nicht wesentlich gestört haben; denn der
Rückschlag davon auf die römische Grenzwacht hätte nicht ausbleiben können und
von ernsteren Krisen auf diesem Gebiet würde die Kunde nicht fehlen. Zu allem
diesem gibt das Siegel die Reduktion der niederrheinischen Armee auf die Hälfte
des früheren Bestandes, welche, wir wissen nicht genau wann, aber in dieser
Epoche eingetreten ist. Das niederrheinische Heer, mit welchem Vespasian zu
kämpfen hatte, zählte vier Legionen, das der traianischen Zeit vermutlich die
gleiche Zahl, mindestens drei ^10; wahrscheinlich schon unter Hadrian, gewiß
unter Marcus, standen daselbst nicht mehr als zwei, die 1. minervische und die
30. Traians.



———————————————————————-



^10 Unter dem Legaten Q. Acutius Nerva, welcher wahrscheinlich der Konsul des
Jahres 100 ist, also nach diesem Jahre Untergermanien verwaltete, standen nach
Inschriften von Brohl (Brambach 660, 662, 679, 680) in dieser Provinz vier
Legionen, die 1. Minervia, 6. victrix, 10. gemina, 22. primigenia. Da jede
dieser Inschriften nur zwei oder drei nennt, so kann die Besatzung damals nur
aus drei Legionen bestanden haben, wenn während Acutius’ Statthalterschaft die
1. Minervia für die anderswohin abgegebene 22. primigenia eintrat. Aber bei
weitem wahrscheinlicher ist es, da bei den Detachierungen in die Steinbrüche
bei Brohl nicht immer alle Legionen beteiligt waren, daß jene vier Legionen
gleichzeitig in Untergermanien garnisonierten. Diese vier Legionen sind
wahrscheinlich eben die, welche bei der Reorganisation der germanischen Heere
durch Vespasian nach Untergermanien kamen, nur daß die 1. Minervia von Domitian
an die Stelle der wahrscheinlich von ihm aufgelösten 21. gesetzt ist.



———————————————————————-



In anderer Weise entwickelten sich die germanischen Verhältnisse in der oberen
Provinz. Von den linksrheinischen Germanen, die dieser angehörten, den
Tribokern, Nemetern, Vangionen, ist geschichtlich nichts hervorzuheben als daß
sie, seit langem unter den Kelten ansässig, die Schicksale Galliens teilten.
Die hauptsächliche Verteidigungslinie der Römer ist auch hier der Rhein immer
geblieben. Alle Standlager der Legionen finden sich zu aller Zeit auf dem
linken Rheinufer; nicht einmal das von Argentoratum ist auf das rechte verlegt
worden, als das ganze Neckargebiet römisch war. Aber wenn in der unteren
Provinz die römische Herrschaft auf dem rechten Rheinufer im Laufe der Zeit
beschränkt wird, so wird sie umgekehrt hier erweitert. Die von Augustus
beabsichtigte Verknüpfung der Rheinlager mit denen an der Donau durch
Vorschiebung der Reichsgrenze in östlicher Richtung, welche, wenn sie zur
Ausführung gekommen wäre, mehr Ober- als Untergermanien erweitert haben würde,
ist in diesem Kommando wohl niemals völlig aufgegeben und späterhin, wenn auch
in bescheidenerem Maßstabe, wieder aufgenommen worden. Die Überlieferung
gestattet uns nicht, die in diesem Sinne durch Jahrhunderte fortgeführten
Operationen, die dazu gehörigen Straßen- und Wallbauten, die deshalb geführten
Kriege in ihrem Zusammenhang darzulegen; und auch der noch vorhandene große
Militärbau, dessen gleichfalls Jahrhunderte umfassende Entstehung einen guten
Teil jener Geschichte in sich schließen muß, ist bisher nicht so, wie es wohl
geschehen könnte, von militärisch geschärften Augen in seiner Gesamtheit
untersucht worden - die Hoffnung, daß das geeinigte Deutschland sich auch zu
der Erforschung dieses seines ältesten geschichtlichen Gesamtdenkmals
vereinigen werde, ist fehlgeschlagen. Was zur Zeit aus den Trümmern der
römischen Annalen oder der römischen Kastelle darüber ans Licht gekommen ist,
soll hier versucht werden zusammenzufassen.



Auf dem rechten Ufer legt sich, nicht weit von dem nördlichen Ende der Provinz,
dem ebenen oder hügeligen niederrheinischen Land in westöstlicher Richtung die
Taunuskette vor, die gegenüber Bingen auf den Rhein stößt. Diesem Bergzug
parallel, auf der anderen Seite abgeschlossen durch die Ausläufer des
Odenwaldes, erstreckt sich die Ebene des unteren Maintales, der rechte Zugang
zum inneren Deutschland, beherrscht von der Schlüsselstellung an der Mündung
des Mains in den Rhein, Mogontiacum oder Mainz, seit Drusus’ Zeit bis zum
Ausgang Roms der Ausfallsburg der Römer aus Gallien gegen Germanien ^11 wie
heutzutage dem rechten Riegel Deutschlands gegen Frankreich. Hier behielten die
Römer, auch nachdem sie auf die Herrschaft im überrheinischen Land im
allgemeinen verzichtet hatten, nicht bloß den Brückenkopf am anderen Ufer, das
castellum Mogontiacense (Kastel), sondern jene Mainebene selbst in ihrem
Besitz; und in diesem Gebiet durfte auch die römische Zivilisation sich
festsetzen. Es war dies ursprünglich chattisches Land und ein chattischer
Stamm, die Mattiaker, sind auch unter römischer Herrschaft hier ansässig
geblieben; aber nachdem die Chatten diesen Distrikt an Drusus hatten abtreten
müssen, ist derselbe ein Teil des Reiches geblieben. Die warmen Quellen in der
nächsten Nähe von Mainz (aquae Mattiacae, Wiesbaden) wurden erweislich in
Vespasians Zeit, und sicher schon lange vorher, von den Römern benutzt; unter
Claudius wurde hier auf Silber gebaut; die Mattiaker haben schon früh wie
andere Untertanendistrikte Truppen zur Armee gestellt. An der allgemeinen
Auflehnung der Germanen unter Civilis nahmen sie Anteil; aber nach der
Besiegung stellten die früheren Verhältnisse sich wieder her. Seit dem Ende des
zweiten Jahrhunderts finden wir die Gemeinde der taunensischen Mattiaker unter
römisch geordneten Behörden ^12.



———————————————————————



^11 Nach Zangemeisters (Korrespondenzblatt der Westdeutschen Zeitschrift 3,
1884, S. 307ff.) schönen Entzifferungen steht es fest, daß eine Militärstraße
am linken Rheinufer von Mainz bis an die Grenze der obergermanischen Provinz
schon unter Claudius angelegt ward.



^12 Der volle Name c(ivitas) M(attiacorum) Ta(unensium) erscheint auf der
Inschrift von Kastel (Brambach 1330); als civitas Mattiacorum oder civitas
Taunensium kommt sie öfter vor, mit Duovirn Ädilen, Decurionen, Sacerdotalen
Sevirn; eigentümlich und für die Grenzstadt bezeichnend sind die wahrscheinlich
als Munizipalmiliz zu fassenden hastiferi civitatis Mattiacorum (Brambach
1336). Das älteste datierte Dokument dieser Gemeinde ist vom Jahre 198
(Brambach 956).



———————————————————————



Die Chatten, obwohl also vom Rhein abgedrängt, erscheinen in der folgenden Zeit
als der mächtigste Stamm unter denen des germanischen Binnenlandes, die mit den
Römern in Beziehung kamen; die Führung, die unter Augustur und Tiberius die
Cherusker an der mittleren Weser gehabt hatten, ging in der stetigen Fehde mit
diesen, ihren stammverwandten südlichen Nachbarn auf die letzteren über. Alle
Kriege zwischen Römern und Germanen, von denen wir aus der Zeit nach Arminius’
Tod bis auf die beginnende Völkerverschiebung am Ende des 3. Jahrhunderts Kunde
haben, sind gegen die Chatten geführt worden; so im Jahre 41 unter Claudius
durch den späteren Kaiser Galba, im Jahre 50 unter demselben Kaiser durch den
als Dichter gefeierten Publius Pomponius Secundus. Dies waren die üblichen
Grenzeinfälle, und an dem großen Batavischen Kriege waren die Chatten zwar
auch, aber nur nebenbei beteiligt. Aber in dem Feldzug, den der Kaiser
Domitianus im Jahre 83 unternahm, waren die Römer die Angreifenden, und dieser
Krieg führte zwar nicht zu glänzenden Siegen, aber wohl zu einer bedeutenden
und folgenreichen Vorschiebung der römischen Grenze ^13. Damals wird die
Grenzlinie so, wie wir sie seitdem gezogen finden, geordnet und in dieselbe,
welche in ihrem nördlichsten Stück sich nicht weit vom Rhein entfernte, hier
ein großer Teil des Taunus und das Maingebiet bis oberhalb Friedberg
hineingezogen worden sein. Die Usiper, die nach ihrer schon berichteten
Vertreibung aus dem Lippegebiet um die Zeit Vespasians in der Nähe von Mainz
auftreten und östlich von den Mattiakern an der Kinzig oder im Fuldischen neue
Sitze gefunden haben mögen, sind damals zum Reiche gezogen worden, und zugleich
mit ihnen eine Anzahl kleinerer, von den Chatten abgesprengter Völkerschaften.
Als dann im Jahre 88 unter dem Statthalter Lucius Antonius Saturninus das
obergermanische Heer gegen Domitian sich erhob, hätte fast der Krieg sich
erneuert; die abgefallenen Truppen machten gemeinschaftliche Sache mit den
Chatten ^14 und nur die Unterbrechung der Kommunikationen, indem das Eis auf
dem Rhein aufging, machte den treu gebliebenen Regimentern möglich, mit den
abgefallenen fertigzuwerden, bevor der gefährliche Zuzug eintraf. Es wird
berichtet, daß die römische Herrschaft von Mainz landeinwärts 80 Leugen weit,
also noch über Fulda hinaus, sich erstreckt hat ^15; und diese Nachricht
erscheint glaubwürdig, wenn dabei in Betracht gezogen wird, daß die
militärische Grenzlinie, die allerdings nicht weit über Friedberg
hinausgegangen zu sein scheint, sich wohl auch hier innerhalb der Gebietsgrenze
hielt.



^13 Die Berichte über diesen Krieg sind verloren gegangen; Zeit und Ort lassen
sich bestimmen. Da die Münzen dem Domitian den Titel Germanicus seit dem Anfang
des Jahres 84 geben (Eckhel, Bd. 6, S. 378, 397), so fällt der Feldzug in das
Jahr 83. Dazu stimmt die in eben dieses Jahr fallende Aushebung der Usiper und
ihr verzweifelter Fluchtversuch (Tac. Agr. 28; vgl. Matt. 6, 60). Es war ein
Angriffskrieg (Suet. Dom. 6: expeditio sponte suscepta; Zon. 11, 19: λε πλτήας
τινά τών πέραν Ρήνου τών εσπόνδων}). Die Verlegung der Postenlinie bezeugt
Frontmus, der den Krieg mitgemacht hat (strat. 2, 11, 7): cum in finibus
Cubiorum (Name unbekannt und wohl verdorben) castella poneret und (strat. 1, 3,
10): limitibus per CXX m. p. actis, was hier mit den militärischen Operationen
in unmittelbare Verbindung gebracht wird, daher auch von dem Chattenkrieg
selbst nicht getrennt und nicht auf die längst in römischer Gewalt stehenden
agri decumates bezogen werden darf. Auch ist das Maß von 177 Kilometern wohl
denkbar für die Militärlinie, die Domitian am Taunus angelegt hat (nach v.
Cohausens Ansetzungen - Der römische Grenzwall in Deutschland. Wiesbaden 1884,
S. 8 - stellt sich der spätere Limes vom Rhein um den Taunus herum bis zum Main
auf 237½ Kilometer), aber viel zu klein, um auf die Verbindungslinie von da bis
Regensburg bezogen werden zu können.



———————————————————————



^14 Die Germanen (Suet. Dom. 6) können nur die Chatten und deren frühere
Verbündete sein, vielleicht zunächst eben die Usiper und ihre
Schicksalsgenossen. Ausgebrochen ist der Aufstand in Mainz, das allein ein
Doppellager zweier Legionen war. Saturninus wurde von Rätien aus angegriffen
durch die Truppen des L. Appius Maximus Korbanus. Denn anders kann das Epigramm
Martials 9, 84 um so weniger gefaßt werden, als sein Besiegen senatorischen
Standes wie er war, ein reguläres Kommando in Rätien und Vindelicien nicht
verwalten und nur durch einen Kriegsfall in diese Landschaft geführt werden
konnte, wie denn auch die sacrilegi furores deutlich auf den Aufstand weisen.
Die Ziegel desselben Appius, die in den Provinzen Obergermanien und Aquitanien
sich gefunden haben, berechtigen nicht, ihn zum Legaten der Lugdunensis zu
machen, wie Asbach (Korrespondenzblatt der Westdeutschen Zeitschrift 3, 1884,
S. 9) vorschlägt, sondern müssen auf die Epoche nach der Überwindung des
Antonius bezogen werden (Heymes 19, 1884, S. 438). Wo die Schlacht geliefert
ward, bleibt zweifelhaft; am nächsten liegt die Gegend von Vindonissa, bis
wohin Saturninus dem Norbanus entgegen gegangen sein kann. Wäre Norbanus erst
bei Mainz auf die Aufständischen gestoßen, was an sich auch denkbar erscheint,
so hatten diese den Rheinübergang in der Gewalt und konnte der Zuzug der
Germanen durch das Aufgehen des Rheines nicht verhindert werden.




^15 Die abgerissene Notiz findet sich hinter dem Veroneser
Provinzialverzeichnis (Notitia dignitatum, ed. Seeck, p. 253): nomina civitatum
trans Renum fluvium quae sunt: Usiphorum (schr. Usiporum) - Tuvanium (schr.
Tubantum) - Nictrensium - Novarii - Casuariorum: istae omnes civitates trans
Renum in formulam Belgicae primae redactae trans castellum .Montiacese: nam
LXXX leugas trans Renum Romani possederunt. Istae civitates sub Gallieno
imperatore a barbaris occupatae sunt. Daß die Usiper später in dieser Gegend
gewohnt haben, bestätigt Tacitus (hist. 4, 37; Germ. 32); daß sie im Jahre 83
zum Reich gehört haben, vielleicht aber erst kurz vorher unterworfen waren,
geht aus der Erzählung Agr. 28 hervor. Die Tubanten und Chasuarier stellt
Ptolemaeos (geogr. 2, 11, 11) in die Nähe der Chatten; daß sie das Schicksal
der Usiper teilten, ist demnach wahrscheinlich. Eine sichere Identifikation der
anderen beiden verdorbenen Namen ist bisher nicht gefunden; vielleicht standen
die Tencterer hier oder einige der kleinen, nur bei Ptolemaeos (geogr. 2, 11,
6) mit diesen genannten Stämme. Die Notiz nannte in ihrer ursprünglichen Form
die Belgica schlechthin, da die Provinz erst durch Diocletian geteilt worden
ist, und diese insofern mit Recht, als die beiden Germanien geographisch zu
Belgica gehörten.



Das angegebene Maß führt, wenn man das Kinzigtal nach Nordosten verfolgt, über
Fulda hinaus nahezu bis Hersfeld. Auch Inschriftenfunde reichen hier östlich
weit über den Rhein hinaus, bis in die Wetterau; Friedberg und Butzbach waren
stark belegte Militärpositionen; in Altenstadt zwischen Friedberg und Büdingen
ist eine auf Grenzschutz deutende (collegium iuventutis) Inschrift vom Jahre
242 (CIRh 1410) gefunden worden.



———————————————————-



Aber nicht bloß das untere Maintal vorwärts Mainz ist in die militärische
Grenzlinie hineingezogen worden; auch im südwestlichen Deutschland wurde die
Grenze noch in größerem Maßstab vorgeschoben. Das Neckargebiet, einst von den
keltischen Helvetiern eingenommen, dann lange Zeit streitiges Grenzland
zwischen diesen und den vordringenden Germanen und darum das helvetische Ödland
genannt, späterhin vielleicht teilweise von den Markomannen besetzt, bevor
diese nach Böhmen zurückwichen, kam bei der Regulierung der germanischen
Grenzen nach der Varusschlacht in die gleiche Verfassung wie der größte Teil
des rechten unterrheinischen Ufers. Es wird auch hier schon damals eine
Grenzlinie bezeichnet worden sein, innerhalb deren germanische Ansiedlungen
nicht geduldet wurden. Wie auf nicht eingedeichter Marsch ließen dann einzelne,
meist gallische Einwanderer, die nicht viel zu verlieren hatten, in diesen
fruchtbaren, aber wenig geschützten Strichen, dem damals sogenannten
Dekumatenland sich nieder ^16. Dieser vermutlich von der Regierung nur
geduldeten privaten Okkupation folgte die förmliche Besetzung wahrscheinlich
unter Vespasian. Da schon um das Jahr 74 von Straßburg aus eine Chaussee auf
das rechte Rheinufer wenigstens bis nach Offenburg geführt worden ist ^17, so
wird um diese Zeit in diesem Gebiet ein ernstlicherer Grenzschutz eingerichtet
worden sein, als ihn das bloße Verbot germanischer Siedelung gewährte. Was der
Vater begonnen hatte, führten die Söhne durch. Vielleicht ist sogar, sei es von
Vespasian, sei es von Titus oder Domitian, durch die Anlegung der
“Flavischen Altäre” ^18 an der Neckarquelle bei dem heutigen
Rottweil, von welcher Ansiedlung wir freilich nichts als den Namen kennen, für
das rechtsrheinische neue Obergermanien ein ähnlicher Mittelpunkt geschaffen
worden, wie es früher der ubische Altar für Großgermanien hatte werden sollen
und bald nachher für das neu eroberte Dakien der Altar von Sarmizegetusa wurde.
Die erste Einrichtung der weiterhin zu schildernden Grenzwehr, durch welche das
Neckartal in die römische Linie hineingezogen wurde, ist also das Werk der
Flavier, hauptsächlich wohl Domitians ^19, welcher damit die Anlage am Taunus
weiterführte. Die rechtsrheinische Militärstraße von Mogontiacum über
Heidelberg und Baden in der Richtung auf Offenburg, die notwendige Konsequenz
dieser Einziehung des Neckargebiets, ist, wie wir jetzt wissen ^20, im Jahre
100 von Traian angelegt und ein Teil der von demselben Kaiser hergestellten
direkteren Verbindung Galliens mit der Donaulinie. Die Soldaten sind bei diesen
Werken tätig gewesen, aber schwerlich die Waffen; germanische Völkerschaften
wohnten im Neckargebiet nicht, und noch weniger kann der schmale Streifen am
linken Ufer der Donau, welcher dadurch mit in die Grenzlinie gezogen ward,
ernstliche Kämpfe gekostet haben. Das nächste namhafte germanische Volk
daselbst, die Hermunduren, waren den Römern freundlich gesinnt wie kein anderes
und führten in der Vindelikerstadt Augusta mit ihnen lebhaften Handelsverkehr;
daß bei ihnen diese Vorschiebung keinen Widerstand gefunden hat, davon werden
wir weiterhin die Spuren finden. Unter den folgenden Regierungen, des Hadrian,
des Pius, des Marcus, ist dann an diesen militärischen Einrichtungen
weitergebaut worden.



————————————————————



^16 Was die nur bei Tacitus (Germ. 29) vorkommende Benennung agri decumates
denn mit agri wird das letztere Wort doch zu verbinden sein) bedeutet, ist
ungewiß; möglich ist es, daß das in der früheren Kaiserzeit gewiß als Eigentum
des Staats oder vielmehr des Kaisers betrachtete Gebiet, wie der alte ager
occupatorius der Republik, von dem zuerst Besitz Ergreifenden gegen Abgabe des
Zehnten benutzt werden konnte; aber weder ist es sprachlich erwiesen, daß
decumas “zehntpflichtig” heißen kann, noch kennen wir derartige
Einrichtungen der Kaiserzeit. Übrigens sollte man nicht übersehen, daß die
Schilderung des Tacitus sich auf die Zeit vor der Einrichtung der Neckarlinie
bezieht; auf die spätere paßt sie so wenig wie die zwar nicht klare, aber doch
sicher mit dem früheren Rechtsverhältnis zusammenhängende Benennung.



^17 Dies hat Zangemeister (a. a.O., S. 246) erwiesen.



^18 Daß hier mehrere Altäre dediziert wurden, während sonst bei diesen
Zentralheiligtümern nur einer genannt wird, erklärt sich vielleicht durch das
Zurücktreten des Romakults neben dem der Kaiser. Wenn gleich zu Anfang mehrere
Altäre errichtet wurden, was wahrscheinlich ist, so hat einer der Söhne sowohl
dem oder den verstorbenen flavischen Kaisern wie auch seinem eigenen Genius
Altäre setzen lassen.



^19 Daß die Verlegung stattfand, kurz bevor Tacitus im Jahre 98 die ‘Germania’
schrieb, sagt er, und daß Domitian der Urheber ist, folgt auch daraus, daß er
den Urheber nicht nennt.



^20 Auch dies hat Karl Zangemeister (a.a.O., S. 237f.) urkundlich festgestellt.



————————————————————



Den Grenzschutz zwischen Rhein und Donau, wie er zum großen Teil in seinen
Fundamenten noch heute besteht, vermögen wir nicht in seiner
Entstehungsgeschichte zu verfolgen, wohl aber zu erkennen nicht bloß, wie er
lief, sondern auch, wozu er diente. Die Anlage ist nach Art und Zweck eine
andere in Obergermanien und eine andere in Rätien. Der obergermanische
Grenzschutz, in der Gesamtlänge von etwa 250 römischen Milien (368 Kilometer)
^21, beginnt unmittelbar an der Nordgrenze der Provinz, umfaßt, wie schon
gesagt ward, den Taunus und die Mainebene bis in die Gegend von Friedberg und
wendet sich von da südwärts dem Main zu, auf welchen er bei Großkrotzenburg,
oberhalb Hanau, trifft. Dem Main von da bis Wörth folgend, schlägt er hier die
Richtung nach dem Neckar ein, den er etwas unterhalb Wimpfen erreicht und nicht
wieder verläßt. Später ist der südlichen Hälfte dieser Grenzlinie eine zweite
vorgelegt worden, die dem Main über Wörth hinaus bis nach Miltenberg folgt und
von da, zum größeren Teil in schnurgerader Richtung, auf Lorch, zwischen
Stuttgart und Aalen, geführt ist. Hier schließt an den obergermanischen der
rätische Grenzschutz an von nur 120 Milien (174 Kilometer) Länge; er verläßt
die Donau bei Kelheim, oberhalb Regensburg, und läuft von da, zweimal die
Altmühl überschreitend, im Bogen nach Westen zu, ebenfalls bis Lorch.



———————————————————————



^21 Dies Maß gilt für die Kastellinie von Rheinbrohl bis Lorch (v. Cohausen,
Der römische Grenzwall, S. 7f.). Für den Erdwall kommt die Mainstrecke von
Miltenberg bis Großkrotzenburg von etwa 30 römischen Milien in Abzug. Bei der
älteren Neckarlinie ist der Erdwall beträchtlich kürzer, da statt desjenigen
von Miltenberg bis Lorch hier der viel kürzere des Odenwaldes von Wörth bis
Wimpfen ein tritt.



———————————————————————



Der obergermanische Limes besteht aus einer Reihe von Kastellen, die höchstens
einen halben Tagemarsch (15 Kilometer) voneinander entfernt sind. Wo die
Verbindungslinien zwischen den Kastellen nicht durch den Main oder den Neckar,
wie angegeben, gesperrt sind, ist eine künstliche Sperrung angebracht, anfangs
vielleicht bloß durch Verhaue ^22, späterhin durch einen fortlaufenden Wall von
mäßiger Höhe mit außen vorgelegtem Graben und in kurzen Entfernungen auf der
inneren Seite eingebauten Wachttürmen. ^23 Die Kastelle sind in den Wall nicht
eingezogen, aber unmittelbar hinter ihm angelegt, nicht leicht über einen
halben Kilometer von ihm entfernt.



—————————————————————-



^22 Wenn, wie dies wahrscheinlich ist, die Angabe, daß Hadrian die
Reichsgrenzstraßen durch Verhaue gegen die Barbaren sperrte, mit und vielleicht
zunächst auf die obergermanische sich bezieht, so ist der Wall, dessen Reste
vorhanden sind, sein Werk nicht; mag dieser Pallisaden getragen haben oder
nicht, kein Bericht würde diese erwähnen und den Wallbau übergehen. Daß Hadrian
die Grenzverteidigung im ganzen Reiche revidierte, sagt Dio 69, 9.



Die Benennung des Pfahls oder Pfahlgrabens kann nicht römisch sein; römisch
heißen die Pfähle, welche, in den Lagerwall eingerammt, auf demselben eine
Pallisadenkette bilden, nicht pali, sondern valli oder sudes, ebenso der Wall
selbst nie anders als vallum. Wenn die, wie es scheint, auf der ganzen Linie
bei den Germanen dafür von jeher übliche Bezeichnung wirklich von den
Pallisaden entlehnt ist, so muß sie germanischen Ursprungs sein und kann nur
aus der Zeit herstammen, wo dieser Wall ihnen in seiner Integrität und seiner
Bedeutung vor Augen stand. Ob die “Gegend” Palas, die Ammian (18,
2, 15) erwähnt, damit zusammenhängt, ist zweifelhaft.



^23 In einem solchen, kürzlich zwischen den Kastellen von Schlossau und
Hesselbach, 1700 Meter von dem ersteren, vier bis fünf Kilometer von dem
letzteren, aufgedeckten hat sich eine Weihinschrift (Korrespondenzblatt der
Westdeutschen Zeitschrift, 1. Juli 1884) gefunden, welche die Truppe, die ihn
erbaut hat, ein Detachement der 1. Kohorte der Sequaner und Rauriker unter
Kommando eines Centurionen der 22. Legion, gesetzt hat als Danksagung ob burgum
explic(itum). Diese Türme also waren burgi.



—————————————————————-



Der rätische Grenzschutz ist eine bloße, durch Aufschüttung von Bruchsteinen
bewirkte Sperrung; Graben und Wachttürme fehlen und die hinter dem Limes ohne
regelrechte Folge und in ungleichen Abständen (keines näher als 4 bis 5
Kilometer) angelegten Kastelle stehen mit der Sperrlinie in keiner
unmittelbaren Verbindung. Über die zeitliche Folge der Anlagen fehlen bestimmte
Zeugnisse; erwiesen ist, daß die obergermanische Neckarlinie unter Pius ^24,
die ihr vorgelegte von Miltenberg nach Lorch unter Marcus ^25 bestand.
Gemeinschaftlich ist beiden sonst so verschiedenen Anlagen die Grenzsperrung;
daß in dem einen Fall die Erdaufschüttung vorgezogen ist, durch welche der
Graben sich meistens von selber ergab, in dem andern die Steinschichtung,
beruht wahrscheinlich nur auf der Verschiedenartigkeit des Bodens und des
Baumaterials. Gemeinschaftlich ist ihnen ferner, daß weder die eine noch die
andere angelegt ist zur Gesamtverteidigung der Grenze. Nicht bloß ist das
Hindernis, welches die Erd- oder Steinschüttung dem Angreifer entgegenstellt,
an sich geringfügig, sondern es begegnen auf der Linie überall überhöhende
Stellungen, hinterliegende Sümpfe, Verzicht auf den Ausblick in das Vorland und
ähnliche deutliche Spuren davon, daß bei deren Trassierung an Kriegszwecke
überhaupt nicht gedacht ist. Die Kastelle sind natürlich jedes für sich zur
Verteidigung eingerichtet, aber sie sind nicht durch chaussierte Querstraßen
verbunden; also stützte die einzelne Besatzung sich nicht auf die der
benachbarten Kastelle, sondern auf den Rückhalt, zu welchem die Straße führte,
welche eine jede besetzt hielt. Es waren ferner diese Besatzungen nicht
eingefügt in ein militärisches System der Grenzverteidigung, mehr befestigte
Stellungen für den Notfall als strategisch gewählte für die Okkupation des
Gebiets, wie denn auch schon die Ausdehnung der Linie selbst, verglichen mit
der disponiblen Truppenzahl, die Möglichkeit einer Gesamtverteidigung
ausschließt. ^26 Also haben diese ausgedehnten militärischen Anlagen nicht den
Zweck gehabt, wie der Britannische Wall, dem Feinde den Einbruch zu wehren. Es
sollten vielmehr, wie an den Flußgrenzen die Brücken, so an den Landgrenzen die
Straßen durch die Kastelle beherrscht werden, im übrigen aber, wie an den
Wassergrenzen der Fluß, so an den Landgrenzen der Wall die nicht kontrollierte
Überschreitung der Grenzen hindern. Anderweitige Benutzung mochte sich damit
verbinden; die oft hervortretende Bevorzugung der geradlinigen Richtung deutet
auf Verwendung für Signale, und gelegentlich mag die Anlage auch geradezu für
Kriegszwecke benutzt worden sein. Aber der eigentliche und nächste Zweck der
Anlage war die Verhinderung der Grenzüberschreitung. Daß dabei nicht an der
rätischen, wohl aber an der obergermanischen Grenze Wachtposten und Forts
eingerichtet worden sind, erklärt sich aus dem verschiedenen Verhältnis zu den
Nachbarn, dort den Hermunduren, hier den Chatten. Die Römer standen in
Obergermanien ihren Nachbarn nicht so gegenüber wie den britannischen
Hochländern, gegen die die Provinz sich stets im Belagerungsstand befand; aber
die Abwehr räuberischer Einbrecher sowie die Erhebung der Grenzzölle forderten
doch bereite und nahe militärische Hilfe. Man konnte die obergermanische Armee
und dementsprechend die Besatzungen am Limes allmählich reduzieren, aber
entbehrlich ward das römische Pilum im Neckarlande nie. Wohl aber war es
entbehrlich gegenüber den Hermunduren, welchen in traianischer Zeit allein von
allen Germanen das überschreiten der Reichsgrenze ohne besondere Kontrolle und
der freie Verkehr im römischen Gebiet, namentlich in Augsburg, freistand, und
mit denen, soviel wir wissen, niemals Grenzkollisionen stattgefunden haben. Es
war also für diese Zeit zu einer ähnlichen Anlage an der rätischen Grenze keine
Veranlassung; die Kastelle nordwärts der Donau, welche erweislich bereits in
traianischer Zeit bestandenem ^27, genügten hier für den Schutz der Grenze und
die Kontrolle des Grenzverkehrs. Dem kommt die Wahrnehmung entgegen, daß der
rätische Limes, wie er uns vor Augen steht, allein mit der jüngeren, vielleicht
erst unter Marcus angelegten obergermanischen Sperrlinie korrespondiert. Damals
fehlte dazu die Veranlassung nicht. Die Chattenkriege ergriffen, wie wir sehen
werden, in dieser Zeit auch Rätien; auch die Verstärkung der Besatzung der
Provinz kann füglich mit der Einrichtung dieses Limes in Verbindung stehen,
welcher, wie wenig er für militärische Zwecke eingerichtet ist, doch wohl
ebenfalls einer wenn auch milderen Grenzsperre wegen angelegt wurde ^28.



————————————————————————————



^24 Das älteste datierte Zeugnis für diese sind zwei Inschriften der Besatzung
von Böckingen, gegenüber Heilbronn am linken Ufer des Neckar, vom Jahre 148
(Brambach CIRh, 1583, 1590).



^25 Das älteste datierte Zeugnis für die Existenz dieser Linie ist die
Inschrift von vicus Aurelii (Öhringen) vom Jahre 169 (Brambach CIRh, 1558),
zwar nur privat, aber gewiß nicht gesetzt vor der Anlage dieses zu der Linie
Miltenberg-Lorch gehörenden Kastells; wenig jünger die von dem ebenfalls dazu
gehörigen Jagsthausen vom Jahre 179 (CIRh, 1618). Danach dürfte vicus Aurelii
seinen Namen von Marcus führen, nicht von Caracalla, wenn auch von diesem
bezeugt ist, daß er manche Kastelle in diesen Gegenden anlegte und nach sich
benannte (Dio 77, 13).



^26 Über die Dislokation der obergermanischen Truppen fehlt es zwar an
genügender Kunde, doch nicht ganz an Anhaltspunkten. Von den beiden
Hauptquartieren in Obergermanien ist das von Straßburg nach der Einrichtung der
Neckarlinie erweislich nur schwach belegt und wahrscheinlich mehr
administratives als militärisches Zentrum gewesen (Korrespondenzblatt der
Westdeutschen Zeitschrift, 3,1884, S. 132). Dagegen hat die Besatzung von Mainz
immer einen beträchtlichen Teil der Gesamtstärke in Anspruch genommen, um so
mehr, als dieselbe wahrscheinlich der einzige größere, geschlossene
Truppenkörper in ganz Obergermanien war. Die übrigen Truppen verteilen sich
teils auf den Limes, dessen Kastelle nach v. Cohausens (Der römische Grenzwall,
S. 335) Schätzung durchschnittlich acht Kilometer voneinander entfernt, also
insgesamt gegen 50 waren, teils auf die inneren Kastelle, insbesondere an der
Odenwaldlinie von Gundelsheim bis Wörth; daß die letzteren wenigstens zum Teil
auch nach Anlegung des äußeren Limes besetzt blieben, ist mindestens
wahrscheinlich. Bei der ungleichen Größe der noch meßbaren Kastelle ist es
schwer zu sagen, welche Truppenzahl erforderlich war, um sie verteidigungsfähig
zu machen. Cohausen (S. 340) rechnet auf ein mittelgroßes Kastell
einschließlich der Reserve 720 Mann. Da die gewöhnliche Kohorte der Legion wie
der Auxilien 500 Mann zählt und die Kastenbauten notwendig auf diese Zahl haben
Rücksicht nehmen müssen, wird die Besatzung des Kastells für den Fall der
Belagerung durchschnittlich mindestens auf diese Zahl angesetzt werden müssen.
Unmöglich hat nach der Reduktion die obergermanische Armee die Kastelle auch
nur des Limes gleichzeitig in dieser Stärke besetzen können. Noch weit weniger
konnte sie, selbst vor der Reduktion, mit ihren 30000 Mann die zwischen den
Kastellen befindlichen Linien auch nur besetzt halten; wenn aber dies nicht
möglich war, so hatte die gleichzeitige Besetzung auch der sämtlichen Kastelle
in der Tat keinen Zweck. Allem Anschein nach ist wohl jedes Kastell in der
Weise angelegt worden, daß es, gehörig besetzt, gehalten werden konnte, aber
der Regel nach - und an dieser Grenze war der Friedensstand Regel - war das
einzelne Kastell nicht nach Kriegsfuß, sondern nur insoweit mit Truppen belegt,
daß die Posten in den Wachttürmen ausgesetzt und die Straßen sowie die
Schleichwege unter Aufsicht gehalten werden konnten. Die ständigen Besatzungen
der Kastelle sind vermutlich sehr viel schwächer gewesen, als gewöhnlich
angenommen wird. Wir besitzen aus dem Altertum ein einziges Verzeichnis einer
derartigen Besatzung; es ist vom Jahre 155 und betrifft das Kastell von
Kutlowitza, nördlich von Sofia (Eph. epigr. IV, p. 524), wofür die Armee von
Untermösien, und zwar die 11. Legion, die Besatzung stellte. Diese Truppe
zählte damals außer dem kommandierenden Centurionen nur 76 Mann.



Die rätische Armee war, wenigstens vor Marcus, noch viel weniger imstande,
ausgedehnte Linien zu besetzen: sie zählte damals höchstens 10000 Mann und
hatte außer dem rätischen Limes noch die Donaulinie von Regensburg bis Passau
zu belegen.



^27 Dies beweist die bei Weißenburg gefundene Urkunde Traians vom Jahre 107.



^28 Die bisherigen Untersuchungen über den rätischen Limes haben die Bestimmung
dieser Anlage noch wenig aufgeklärt; ausgemacht ist nur, daß sie weniger als
die analoge obergermanische auf militärische Besetzung eingerichtet war. Eine
derartige schwächere Grenzsperrung kann füglich schon vor dem Markomannenkrieg
den Hermunduren gegenüber beliebt worden sein; auch schließt, was Tacitus über
deren Verkehr in Augusta Vindelicum berichtet, die damalige Existenz eines
rätischen Limes keineswegs aus. Nur müßte man dann erwarten, daß er nicht in
Lorch endigte, sondern sich an die Neckarlinie anschloß; einigermaßen tut er
dies auch, insofern bei Lorch an die Stelle des Limes die Rems tritt, welche
bei Cannstatt in den Neckar einmündet.



————————————————————————————



Militärisch wie politisch ist die verlegte Grenze oder vielmehr der verstärkte
Grenzschutz eingreifend und nützlich gewesen. Wenn früher die römische
Postenkette in Obergermanien und Rätien wahrscheinlich rheinaufwärts über
Straßburg nach Basel und an Vindonissa vorbei an den Bodensee, dann von da zu
der oberen Donau gegangen war, so wurden jetzt das obergermanische
Hauptquartier in Mainz und das rätische in Regensburg und überhaupt die beiden
Hauptarmeen des Reiches einander beträchtlich genähert. Das Legionslager von
Vindonissa (Windfisch bei Zürich) wurde dadurch überflüssig. Das oberrheinische
Heer konnte, wie das benachbarte, nach einiger Zeit auf die Hälfte seines
früheren Bestandes herabgesetzt werden. Die anfängliche Zahl von vier Legionen,
welche während des batavischen Krieges nur zufällig auf drei vermindert war,
bestand allerdings wahrscheinlich noch unter Traian ^29; unter Marcus aber war
die Provinz nur mit zwei Legionen besetzt, der achten und der
zweiundzwanzigsten, von denen die erste in Straßburg stand, die zweite in dem
Hauptquartier Mainz, während die meisten Truppen, in kleinere Posten aufgelöst,
an dem Grenzwall lagerten. Innerhalb der neuen Linie blühte das städtische
Leben auf fast wie links vom Rheinland: Sumelocenna (Rottenburg am Neckar),
Aquae (civitas Aurelia Aquensis, Baden), Lopodunum (Ladenburg) hatten, wenn man
von Köln und Trier absieht, in römisch-städtischer Entwicklung den Vergleich
mit keiner Stadt der Belgica zu scheuen. Das Emporkommen dieser Ansiedlungen
ist hauptsächlich das Werk Traians, welcher sein Regiment mit dieser
Friedenstat eröffnete ^30; “den auf beiden Ufern römischen Rhein”
fleht ein römischer Dichter an, den noch nicht gesehenen Herrscher ihnen bald
zuzusenden. Die große und fruchtbare Landschaft, die auf diese Weise unter den
Schutz der Legionen gestellt ward, war dieses Schutzes bedürftig, aber auch
wert gewesen. Wohl bezeichnet die Varusschlacht die beginnende Ebbe der
römischen Macht, aber nur insofern, als das Vorschreiten damit ein Ende hat und
die Römer seitdem sich im allgemeinen begnügten, das damals Festgehaltene
stärker und dauernder zu schirmen.



————————————————————————-



^29 Von den sieben Legionen, die bei Neros Tode in den beiden Germanien
standen, löste Vespasian fünf auf; es blieben die 21. und die 22., wozu dann
die zur Niederwerfung des Aufstandes eingerückten sieben oder acht Legionen,
die 1. adiutrix, 2. adiutrix, 6. victrix, 8., 10. gemina, 11., 13. (?) und 14.
hinzutraten. Von diesen ist nach Beendigung des Krieges die 1. adiutrix
wahrscheinlich nach Spanien, die 2. adiutrix wahrscheinlich nach Britannien,
die 13. gemina (wenn diese überhaupt nach Germanien kam) nach Pannonien gesandt
worden; die anderen sieben blieben, und zwar in der unteren Provinz die 6.,
10., 21. und 22., in der oberen die 8., 11, und 14. Zu den letzteren trat
wahrscheinlich im Jahre 88 die aus Spanien abermals nach Obergermanien gesandte
1. adiutrix hinzu. Daß unter Traian die 1. adiutrix und die 11. in
Obergermanien standen beweist die Inschrift von Baden-Baden, Brambach 1666. Die
8. und die 14. sind erwiesenermaßen beide mit Cerialis nach Germanien gekommen
und haben beide längere Zeit daselbst garnisoniert.



^30 Traianus ward von Nerva im Jahre 96 oder 97 als Legat nach Germanien
gesandt, wahrscheinlich dem oberen, da dem unteren damals Vestricius Spurinna
vorgestanden zu haben scheint. Hier im Oktober des Jahres 97 zum Mitregenten
ernannt, erhielt er die Nachricht von Nervas Tode und seiner Ernennung zum
Augustus im Februar 98 in Köln. Den Winter und den folgenden Sommer mag er dort
geblieben sein; im Winter 98/99 war er an der Donau. Die Worte des Eutropius
(8, 2): urbes trans Rhenum in Germania reparavit (woraus die oft gemißbrauchte
Notiz bei Orosius, hist. 7, 12, 2, abgeschrieben ist), welche nur auf die obere
Provinz bezogen werden können, aber natürlich nicht dem Legaten, sondern dem
Caesar oder dem Augustur gelten, erhalten eine Bestätigung durch die civitas
Ulpia s(altus?) N(icerini?) Lopodunum der Inschriften. Die
“Wiederherstellung” dürfte im Gegensatz stehen nicht zu den
Einrichtungen Domitians, sondern zu den ungeordneten Anfängen städtischer
Anlagen im Decumatenland vor der Verlegung der Militärgrenze. Auf kriegerische
Vorgänge unter Traian führt keine Spur; daß er ein castellum in Alamannorum
solo, nach dem Zusammenhang am Main unweit Mainz, anlegte und nach seinem Namen
nannte (Amm. 17, 1, 11), beweist dafür ebenso wenig, wie daß ein später Dichter
(Sidon. carm. 7, 115), Altes und Neues vermengend, Agrippina unter ihm den
Schrecken der Sugambrer, das heißt in seinem Sinn der Franken nennt.



————————————————————————-



Bis in den Anfang des 3. Jahrhunderts zeigt die römische Macht am Rhein keine
Spuren des Schwankens. Während des Markomannenkrieges unter Marcus blieb in der
unteren Provinz alles ruhig. Wenn ein Legat der Belgica damals den Landsturm
gegen die Chauker aufbieten mußte, so ist dies vermutlich ein Piratenzug
gewesen, wie sie die Nordküste oftmals, in dieser Zeit ebenso wie früher und
später, heimgesucht haben. An die Donauquellen und selbst bis in das
Rheingebiet reichte der Wellenschlag der großen Völkerbewegung; aber die
Fundamente erschütterte er hier nicht. Die Chatten, das einzige bedeutende
germanische Volk an der obergermanisch-rätischen Grenzwacht, brachen in beiden
Richtungen vor und sind wahrscheinlich damals selbst unter den in Italien
einfallenden Germanen gewesen, wie dies weiterhin bei der Darstellung dieses
Krieges gezeigt werden soll. Auf jeden Fall kann die von Marcus damals verfügte
Verstärkung der rätischen Armee und ihre Umwandlung in ein Kommando erster
Klasse mit Legion und Legaten nur erfolgt sein, um den Angriffen der Chatten zu
steuern, und beweist, daß man sie auch für die Zukunft nicht leicht nahm. Die
schon erwähnte Verstärkung der Grenzverteidigung wird damit ebenfalls in
Verbindung stehen. Für das nächste Menschenalter müssen diese Maßregeln
ausgereicht haben.



Unter Antoninus, dem Sohn des Severus, brach (213) abermals in Rätien ein neuer
und schwererer Krieg aus. Auch dieser ist gegen die Chatten geführt worden;
aber neben ihnen wird ein zweites Volk genannt, das hier zum erstenmal
begegnet, das der Alamannen. Woher sie kamen, wissen wir nicht. Einem wenig
später schreibenden Römer zufolge war es zusammengelaufenes Mischvolk; auf
einen Gemeindebund scheint auch die Benennung hinzuweisen sowie, daß später
noch die verschiedenen, unter diesem Namen zusammengefaßten Stämme mehr als bei
den sonstigen großen germanischen Völkern in ihrer Besonderheit hervortreten,
und die Juthungen, die Lentienser und andere Alamannenvölker nicht selten
selbständig handeln. Aber daß es nicht die Germanen dieser Gegend sind, welche
unter dem neuen Namen verbündet und durch den Bund verstärkt hier auftreten,
zeigt sowohl die Nennung der Alamannen neben den Chatten wie die Meldung von
der ungewohnten Geschicklichkeit der Alamannen im Reitergefecht. Vielmehr sind
es der Hauptsache nach sicher aus dem Osten nachrückende Scharen gewesen, die
dem fast erloschenen Widerstand der Germanen am Rhein neue Kraft verliehen
haben; es ist nicht unwahrscheinlich, daß die in früherer Zeit an der mittleren
Elbe hausenden mächtigen Semnonen, deren seit dem Ende des 2. Jahrhunderts
nicht wieder gedacht wird, zu den Alamannen ein starkes Kontingent gestellt
haben. Das stetig sich steigernde Mißregiment im Römischen Reich hat natürlich
auch, wenngleich nur in zweiter Reihe, zu der Machtverschiebung seinen Teil
beigetragen. Der Kaiser zog persönlich gegen die neuen Feinde ins Feld; im
August des Jahres 213 überschritt er die römische Grenze und ein Sieg über sie
am Main wurde erfochten oder wenigstens gefeiert; es wurden noch Kastelle
angelegt; die Völkerschaften von der Elbe und der Nordsee beschickten den
römischen Herrscher und verwunderten sich, wenn er sie in ihrer eigenen Tracht
empfing, in silberbeschlagener Jacke und Haar und Bart nach deutscher Art
gefärbt und geordnet. Aber von da an hören die Kriege am Rhein nicht auf, und
die Angreifer sind die Germanen; die sonst so fügsamen Nachbarn waren wie
ausgetauscht. Zwanzig Jahre später wurden an der Donau wie am Rhein die
Einfälle der Barbaren so stetig und so ernsthaft, daß Kaiser Alexander deswegen
den weniger unmittelbar gefährlichen Persischen Krieg abbrechen und sich
persönlich in das Lager von Mainz begeben maßte, nicht so sehr, um das Gebiet
zu verteidigen, als um von den Deutschen den Frieden durch hohe Geldsummen zu
erkaufen. Die Erbitterung der Soldaten darüber führte zu seiner Ermordung (235)
und damit zu dem Untergang der Severischen Dynastie, der letzten, die es bis
auf die Regeneration des Staats überhaupt gegeben hat. Sein Nachfolger
Maximinus, ein roher, aber tapferer, vom gemeinen Soldaten aufgedienter
Thraker, machte das feige Verhalten seines Vorgängers wieder gut durch einen
nachdrücklichen Feldzug tief in Germanien hinein. Noch wagten die Barbaren
nicht, einem starken und wohlgeführten Römerheere die Spitze zu bieten; sie
wichen in ihre Wälder und Sümpfe, und auch dahin ihnen folgend, focht im
Handgemenge der tapfere Kaiser allen voran. Von diesen Kämpfen, die ohne
Zweifel von Mainz aus zunächst gegen die Alamannen sich richteten, durfte er
mit Recht sich Germanicus nennen; und auch für die Zukunft hat die Expedition
vom Jahre 236, auf lange hinaus der letzte große Sieg, den die Römer am Rhein
gewannen, wohl einiges gefruchtet. Obwohl die stetigen und blutigen
Thronwechsel und die schweren Katastrophen im Osten und an der Donau die Römer
nicht zu Atem kommen ließen, ist doch durch die nächsten zwanzig Jahre am Rhein
wenn nicht eigentlich die Ruhe erhalten worden, doch eine größere Katastrophe
nicht eingetreten. Es scheint sogar damals eine der obergermanischen Legionen
nach Afrika geschickt worden zu sein, ohne daß dafür Ersatz kam, also
Obergermanien als wohl gesichert gegolten zu haben. Aber als im Jahre 253
wieder einmal die verschiedenen Feldherren Roms um die Kaiserwürde
untereinander schlugen und die Rheinlegionen nach Italien marschierten, um
ihren Kaiser Valerianus gegen den Aemilianus der Donauarmee durchzufechten,
scheint dies das Signal gewesen zu sein ^31 für das Vorbrechen der Germanen
namentlich auch gegen den Unterrhein ^32. Diese Germanen sind die hier zuerst
auftretenden Franken, allerdings vielleicht nur dem Namen nach neue Gegner;
denn obwohl die schon im späteren Altertum begegnende Identifikation derselben
mit früher am Unterrhein genannten Völkerschaften, teils den neben den
Bructerern sitzenden Chamavern, teils den früher genannten, den Römern
untertänigen Sugambrern, unsicher und mindestens unzulänglich ist, so hat es
hier größere Wahrscheinlichkeit als bei den Alamannen, daß die bisher von Rom
abhängigen Germanen am rechten Rheinufer und die früher vom Rhein abgedrängten
germanischen Stämme damals unter dem Gesamtnamen der “Freien”
gemeinschaftlich die Offensive gegen die Römer ergriffen haben. Solange
Gallienus selbst am Rhein blieb, hielt er, trotz der geringen, ihm zur
Verfügung stehenden Streitkräfte, die Gegner einigermaßen im Zaum, verhinderte
sie am Überschreiten des Flusses oder schlug die Eingedrungenen wieder hinaus,
räumte auch wohl einem der germanischen Führer einen Teil des begehrten
Ufergebietes ein unter der Bedingung, die römische Herrschaft anzuerkennen und
seinen Besitz gegen seine Landsleute zu verteidigen, was freilich schon fast
auf eine Kapitulation hinauskam. Aber als der Kaiser, abgerufen durch die noch
gefährlichere Lage der Dinge an der Donau, sich dorthin begab und in Gallien
als Repräsentanten seinen noch im Knabenalter stehenden älteren Sohn
zurückließ, ließ einer der Offiziere, denen er die Verteidigung der Grenze und
die Hut seines Sohnes anvertraut hatte, Marcus Cassianius Latinius Postumus
^33, sich von seinen Leuten zum Kaiser ausrufen und belagerte in Köln den Hüter
des Kaisersohnes Silvanus. Es gelang ihm, die Stadt einzunehmen und seinen
früheren Kollegen sowie den kaiserlichen Knaben in seine Gewalt zu bekommen,
worauf er beide hinrichten ließ. Aber während dieser Wirren brachen die Franken
über den Rhein und überschwemmten nicht bloß ganz Gallien, sondern drangen auch
in Spanien ein, ja plünderten selbst die afrikanische Küste. Bald nachher,
nachdem Valerians Gefangennahme durch die Perser das Maß des Unheils voll
gemacht hatte, ging in der oberrheinischen Provinz alles römische Land auf dem
linken Rheinufer verloren, ohne Zweifel an die Alamannen, deren Einbruch in
Italien in den letzten Jahren des Gallienus diesen Verlust notwendig
voraussetzt. Dieser ist der letzte Kaiser, dessen Name auf rechtsrheinischen
Denkmälern gefunden wird. Seine Münzen feiern ihn wegen fünf großer Siege über
die Germanen, und nicht minder sind die seines Nachfolgers in der gallischen
Herrschaft, des Postumus, voll des Preises der deutschen Siege des Retters von
Gallien. Gallienus hatte in seinen früheren Jahren nicht ohne Energie den Kampf
am Rhein aufgenommen, und Postumus war sogar ein vorzüglicher Offizier und wäre
gern auch ein guter Regent gewesen. Aber bei der Meisterlosigkeit, welche
damals in dem römischen Staat oder vielmehr in der römischen Armee waltete,
nützte Talent und Tüchtigkeit des Einzelnen weder ihm noch dem Gemeinwesen.
Eine Reihe blühender römischer Städte wurde damals von den einfallenden
Barbaren ödegelegt, und das rechte Rheinufer ging den Römern auf immer
verloren.



———————————————————————



^31 Nicht bloß der ursächliche Zusammenhang, sondern selbst die zeitliche Folge
dieser wichtigen Vorgänge liegen im unklaren. Der relativ beste Bericht bei
Zosimus (hist. 1, 29) bezeichnet den germanischen Krieg als die Ursache,
weshalb Valerianus gleich bei seiner Thronbesteigung 253 seinen Sohn zum
Mitherrscher gleichen Rechts gemacht habe; und den Titel Germanicus maximus
führt Valerian schon im Jahre 256 (CIL VIII, 2380; ebenso 259 CIL XI, 826),
vielleicht sogar, wenn der Münze Cohen n. 54 zu trauen ist, den Titel
Germanicus maximus ter.



^32 Daß die Germanen, gegen die Gallienus zu streiten hatte, wenigstens
hauptsächlich am Unterrhein zu suchen sind, zeigt die Residenz seines Sohnes in
Agrippina, wo er doch nur als nomineller Repräsentant des Vaters
zurückgeblieben sein kann. Auch der Biograph (c. 8) nennt die Franken.



^33 Von dem Grade der Geschichtsfälschung, welche in einem Teil der
Kaiserbiographien herrscht, macht man sich schwer eine Vorstellung; es wird
nicht unnütz sein, hier an dem Bericht über Postumus dies beispielsweise zu
zeigen. Er heißt hier (freilich in einer Einlage) Iulius Postumus (tyr. 6), auf
den Münzen und Inschriften al. Cassianius Latinius Postumus, im epitomierten
Victor 32 Cassius Labienus Postemus.



Er regiert sieben Jahre (Gall. 4; tyr. 3 und 5); Münzen nennen seine tr. p. X,
und zehn Jahre gibt ihm Eutropius (9, 10).



Sein Gegner heißt Lollianus, nach den Münzen Ulpius Cornelias Laelianus,
Laelianus bei Eutropius (9, 9; nach der einen Handschriftenklasse, während die
andere der Interpolation der Biographen folgt) und bei Victor (c. 33), Aelianus
in der Victorianischen Epitome.



Postumus und Victorinus herrschen nach dem Biographen gemeinschaftlich; aber es
gibt keine beiden gemeinschaftliche Münzen, und somit bestätigen diese den
Bericht bei Victor und Eutropius, daß Victorinus der Nachfolger des Postumus
gewesen ist.



Es ist eine Besonderheit dieser Kategorie von Fälschungen, daß sie in den
eingelegten Urkunden gipfeln. Das Kölner Epitaphium der beiden Victorinus (tyr.
7): hic duo Victorini tyranni(!) siti sunt kritisiert sich selbst. Das
angebliche Patent Valerians (tyr. 3), womit dieser den Galliern die Ernennung
des Postumus mitteilt, rühmt nicht bloß prophetisch des Postumus
Herrschergaben, sondern nennt auch verschiedene unmögliche Ämter: einen
Transrhenani limitis dux et Galliae praeses hat es zu keiner Zeit gegeben und
kann Postumus αρχήν εν Κέλτοίς στρατιωτών εμπεπιστευμένος ;Zos. hist. 1, 38)
nur praeses einer der beiden Germanien oder, wenn sein Kommando ein
außerordentliches war, dux per Germanias gewesen sein. Ebenso unmöglich ist in
derselben Quasi-Urkunde der tribunatus Vocontiorum des Sohnes, eine offenbare
Nachbildung der Tribunate, wie sie in der Notitia dignitatum aus der Zeit des
Honorius auftreten.



Gegen Postumus und Victorinus, unter denen die Gallier und die Franken fechten,
zieht Gallienus mit Aureolus, später seinem Gegner, und dem späteren Kaiser
Claudius; er selbst wird durch einen Pfeilschuß verwundet, siegt aber, ohne daß
durch den Sieg sich etwas ändert. Von diesem Kriege wissen die anderen Berichte
nichts. Postumus fällt in dem von dem sogenannten Lollianus angezettelten
Militäraufstand, während nach dem Bericht bei Victor und Eutropius Postumus
dieser Mainzer Insurrektion Herr wird, aber dann die Soldaten ihn erschlagen,
weil er ihnen Mainz nicht zur Plünderung überliefern will. Über die Erhebung
des Postumus steht neben der im wesentlichen mit der gewöhnlichen
übereinstimmenden Erzählung, daß Postumus den seiner Hut anvertrauten Sohn des
Gallienus treulos beseitigt habe, eine andere, offenbar als Rettung erfundene,
wonach das Volk in Gallien dies tat und dann dem Postumus die Krone antrug. Die
enkomiastische Tendenz für den, der Gallien das Schicksal der Donauländer und
Asiens erspart und es vor den Germanen gerettet habe, tritt hier und überall
(am offenbarsten tyr. 5) zutage; womit denn zusammenhängt, daß dieser Bericht
den Verlust des rechten Rheinufers und die Züge der Franken nach Gallien,
Spanien und Afrika nicht kennt. Bezeichnend ist noch, daß der angebliche
Stammvater des konstantinischen Hauses auch hier mit einer ehrenvollen
Nebenrolle bedacht wird. Diese nicht zerrüttete, sondern durchgefälschte
Erzählung wird völlig beseitigt werden müssen; die Berichte einerseits bei
Zosimus, andererseits der aus einer gemeinschaftlichen Quelle schöpfenden
Lateiner Victor und Eutropius, kurz und zerrüttet wie sie sind, können allein
in Betracht kommen.



———————————————————————



Die Wiederherstellung der Ruhe und Ordnung in Gallien hing zunächst ab von dem
Zusammenhalten des Reichs überhaupt; solange die italischen Kaiser ihre Truppen
in der Narbonensis aufstellten, um den gallischen Rivalen zu beseitigen und
dieser wieder Miene machte, die Alpen zu überschreiten, war eine wirksame
Operation gegen die Germanen von selber ausgeschlossen. Erst nachdem um das
Jahr 272 ^34 der damalige Herrscher Galliens, Tetricus, seiner undankbaren
Rolle müde, selbst dazu getan hatte, daß seine Truppen sich dem vom römischen
Senat anerkannten Kaiser Aurelianus unterwarfen, konnte wieder daran gedacht
werden, den Germanen zu wehren. Den Zügen der Alamannen, die fast ein Jahrzehnt
hindurch das obere Italien bis nach Ravenna hinab heimgesucht hatten, setzte
derselbe tüchtige Herrscher, der Gallien wieder zum Reich gebracht hatte, für
lange Zeit ein Ziel und schlug an der oberen Donau nachdrücklich einen ihrer
Stämme, die Juthungen. Hätte sein Regiment Dauer gehabt, so würde er wohl auch
in Gallien den Grenzschutz erneuert haben; nach seinem baldigen und jähen Ende
(275) überschritten die Germanen abermals den Rhein und verheerten weit und
breit das Land. Sein Nachfolger Probus (seit 276), auch ein tüchtiger Soldat,
warf sie nicht bloß wieder hinaus - siebzig Städte soll er ihnen abgenommen
haben -, sondern ging auch wieder angreifend vor, überschritt den Rhein und
trieb die Deutschen über den Neckar zurück; aber die Linien der früheren Zeit
erneuerte er nicht ^35, sondern begnügte sich, an den wichtigeren
Rheinpositionen Brückenköpfe auf dem anderen Ufer einzurichten und zu besetzen
- das heißt, er kam etwa auf die Einrichtungen zurück, wie sie hier vor
Vespasian bestanden hatten. Gleichzeitig wurden durch seine Feldherren in der
nördlichen Provinz die Franken niedergeschlagen. Große Massen der überwundenen
Germanen wurden als gezwungene Ansiedler nach Gallien und vor allem nach
Britannien gesandt. In dieser Weise wurde die Rheingrenze wieder gewonnen und
auf das spätere Kaiserreich übertragen. Freilich war wie die Herrschaft am
rechten Rheinufer so auch der Friede am linken unwiderbringlich dahin. Drohend
standen die Alamannen gegenüber Basel und Straßburg, die Franken gegenüber
Köln. Daneben melden sich andere Stämme. Daß auch die Burgundionen, einst
jenseits der Elbe seßhaft, westwärts vorrückend bis an den oberen Main, Gallien
bedrohen, davon ist zuerst unter Kaiser Probus die Rede; wenige Jahre später
beginnen die Sachsen in Gemeinschaft mit den Franken ihre Angriffe zur See auf
die gallische Nordküste wie auf das römische Britannien. Aber unter den
größtenteils tüchtigen und fähigen Kaisern des Diocletianisch-Konstantinischen
Hauses und noch unter den nächsten Nachfolgern hielt der Römer die drohende
Völkerflut in gemessenen Schranken.



——————————————————



^34 Postumus Herrschaft dauerte zehn Jahre. Daß im Jahre 259 der ältere Sohn
des Gallienus bereits tot war, lehrt die Inschrift von Modena CIL XI, 826; also
fällt Postumus Abfall sicher in oder vor dieses Jahr. Da die Gefangennahme des
Tetricus nicht wohl später als 272, unmittelbar nach der zweiten Expedition
gegen Zenobia, angesetzt werden kann und die drei gallischen Herrscher Postumus
zehn, Victorinus zwei (Eutr. 9, 9), Tetricus zwei (Aur. Vict. Caes. 35) Jahre
regiert haben, so bringt dies Postumus Abfall etwa auf 259; doch sind
dergleichen Zahlen häufig etwas verschoben. Wenn die Dauer der Germanenzüge in
Spanien unter Gallienus auf zwölf Jahre bestimmt wird (Oros. hist. 7, 41, 2),
so scheint dies nach der Hieronymischen Chronik oberflächlich berechnet zu
sein. Die üblichen genauen Zahlen sind unbeglaubigt und täuschend.



^35 Nach dem Biographen (c. 14, 15) hat Probus die Germanen des rechten
Rheinufers in Abhängigkeit gebracht, so daß sie den Römern tributpflichtig sind
und die Grenze für sie verteidigen (omnes iam barbari vobis arant, vobis iam
serviunt et contra interiores gentes militant); das Recht der Waffenführung
wird ihnen vorläufig gelassen, aber daran gedacht, bei weiteren Erfolgen die
Grenze vorzuschieben und eine Provinz Germanien einzurichten. Auch als freie
Phantasien eines Römers des vierten Jahrhunderts - mehr ist es nicht - haben
diese Äußerungen ein gewisses Interesse.



——————————————————



Die Germanen in ihrer nationalen Entwicklung darzustellen, ist nicht die
Aufgabe des Geschichtschreibers der Römer; für ihn erscheinen sie nur hemmend
oder auch zerstörend. Eine Durchdringung der beiden Nationalitäten und eine
daraus hervorgehende Mischkultur, wie das romanisierte Keltenland, hat das
römische Germanien nicht aufzuweisen oder sie fällt für unsere Auffassung mit
der römisch-gallischen um so mehr zusammen, als die längere Zeit in römischem
Besitz gebliebenen germanischen Gebiete auf dem linken Rheinufer durchaus mit
keltischen Elementen durchsetzt waren und auch die auf dem rechten, ihrer
ursprünglichen Bevölkerung größtenteils beraubt, die Mehrzahl der neuen
Ansiedler aus Gallien erhielten. Dem germanischen Element fehlten die
kommunalen Zentren, wie sie das Keltentum zahlreich besaß. Teils deswegen,
teils infolge äußerer Umstände konnte, wie schon hervorgehoben worden ist, in
dem germanischen Osten das römische Element sich eher und voller entwickeln als
in den keltischen Gegenden. Von wesentlichstem Einfluß darauf sind die
Heerlager der Rheinarmee geworden, die alle auf das römische Germanien fallen.
Die größeren derselben erhielten teils durch die Handelsleute, die dem Heere
sich anschlossen, teils und vor allem durch die Veteranen, die in ihren
gewohnten Quartieren auch nach der Entlassung verblieben, einen städtischen
Anhang, eine von den eigentlichen Militärquartieren gesonderte Budenstadt
(canabae); überall und namentlich in Germanien sind aus diesen bei den
Legionslagern und besonders den Hauptquartieren mit der Zeit eigentliche Städte
erwachsen. An der Spitze steht die römische Ubierstadt, ursprünglich das
zweitgrößte Lager der niederrheinischen Armee, dann seit dem Jahre 50 römische
Kolonie und von bedeutendster Wirksamkeit für die Hebung der römischen
Zivilisation im Rheinland. Hier wich die Lagerstadt der römischen Pflanzstadt;
späterhin erhielten, ohne Verlegung der Truppen, Stadtrecht die zu den beiden
großen unterrheinischen Lagern gehörenden Ansiedlungen Ulpia Noviomagus im
Bataverland und Ulpia Traiana bei Vetera durch Traianus, im dritten Jahrhundert
die Militärhauptstadt Obergermaniens Mogontiacum. Freilich haben diese
Zivilstädte neben den davon unabhängigen militärischen Verwaltungszentren immer
eine untergeordnete Stellung behalten.



Blicken wir über die Grenze hinüber, wo diese Erzählung abschließt, so begegnet
uns allerdings anstatt der Romanisierung der Germanen gewissermaßen eine
Germanisierung der Romanen. Die letzte Phase des römischen Staats ist
bezeichnet durch dessen Barbarisierung und speziell dessen Germanisierung; und
die Anfänge reichen weiter zurück. Sie beginnt mit der Bauernschaft in dem
Kolonat, geht weiter zu der Truppe, wie Kaiser Severus sie gestaltete, erfaßt
dann die Offiziere und Beamte und endigt mit den römisch-germanischen
Mischstaaten der Westgoten in Spanien und Gallien, der Vandalen in Afrika, vor
allem dem Italien Theoderichs. Für das Verständnis dieser letzten Phase bedarf
es allerdings der Einsicht in die staatliche Entwicklung der einen wie der
anderen Nation. Freilich steht in dieser Beziehung die germanische Forschung
sehr im Nachteil. Die staatlichen Einrichtungen, in welche diese Germanen
dienend oder mitherrschend eintraten, sind wohlbekannt, weit besser als die
pragmatische Geschichte der gleichen Epoche; aber über den germanischen
Anfängen liegt ein Dunkel, mit dem verglichen die Anfänge von Rom und von
Hellas lichte Klarheit sind. Während die nationale Gottesverehrung der antiken
Welt relativ erkennbar ist, ist die Kunde des deutschen Heidentums, vom fernen
Norden abgesehen, vor der historischen Zeit untergegangen. Die Anfänge der
staatlichen Entwicklung der Germanen schildert uns teils die schillernde und in
der Gedankenschablone des sinkenden Altertums befangene, die eigentlich
entscheidenden Momente nur zu oft auslassende Darstellung des Tacitus, teils
müssen wir sie den auf ehemals römischem Boden entstandenen, überall mit
römischen Elementen durchsetzten Zwitterstaaten entnehmen. Wie die germanischen
Worte hier überall fehlen und wir fast ausschließlich auf lateinische,
notwendig inadäquate Bezeichnungen angewiesen sind, so versagen auch
durchgängig die scharfen Grundanschauungen, derer unsere Kunde des klassischen
Altertums nicht entbehrt. Es gehört zur Signatur unserer Nation, daß es ihr
versagt geblieben ist, sich aus sich selbst zu entwickeln; und dazu gehört es
mit, daß deutsche Wissenschaft vielleicht weniger vergeblich bemüht gewesen
ist, die Anfänge und die Eigenart anderer Nationen zu erkennen als die der
eigenen.




KAPITEL V.

Britannien


Siebenundneunzig Jahre waren vergangen, seitdem römische Truppen das große
Inselland im nordwestlichen Ozean betreten und unterworfen und wiederum
verlassen hatten, bevor die römische Regierung sich entschloß, die Fahrt zu
wiederholen und Britannien bleibend zu besetzen. Allerdings war Caesars
britannische Expedition nicht bloß, wie seine Züge gegen die Germanen, ein
defensiver Vorstoß gewesen. So weit sein Arm reichte, hatte er die einzelnen
Völkerschaften reichsuntertänig gemacht und ihre Jahresabgabe an das Reich hier
wie in Gallien geordnet. Auch die führende Völkerschaft, welche durch ihre
bevorzugte Stellung fest an Rom geknüpft und somit der Stützpunkt der römischen
Herrschaft werden sollte, war gefunden: die Trinovanten (Essex) sollten auf der
keltischen Insel dieselbe, mehr vorteilhafte als ehrenvolle Rolle übernehmen
wie auf dem gallischen Kontinent die Häduer und die Reiner. Die blutige Fehde
zwischen dem Fürsten Cassivellaunus und dem Fürstenhaus von Camalodunum
(Colchester) hatte unmittelbar die römische Invasion herbeigeführt; dieses
wieder einzusetzen, war Caesar gelandet, und der Zweck ward für den Augenblick
erreicht. Ohne Zweifel hat Caesar sich nie darüber getäuscht, daß jene Tribute
ebenso wie diese Schutzherrschaft zunächst nur Worte waren; aber diese Worte
waren ein Programm, das die bleibende Besetzung der Insel durch römische
Truppen herbeiführen maßte und herbeiführen sollte.



Caesar selbst kam nicht dazu, die Verhältnisse der unterworfenen Insel bleibend
zu ordnen; und für seine Nachfolger war Britannien eine Verlegenheit. Die
reichsuntertänig gewordenen Briten entrichteten den schuldigen Tribut gewiß
nicht lange, vielleicht überhaupt niemals; das Protektorat über die Dynastie
von Camalodunum wird noch weniger respektiert worden sein und hatte lediglich
zur Folge, daß Fürsten und Prinzen dieses Hauses wieder und wieder in Rom
erschienen und die Intervention der römischen Regierung gegen Nachbarn und
Rivalen anriefen - so kam König Dubnovellaunus, wahrscheinlich der Nachfolger
des von Caesar bestätigten Trinovantenfürsten, als Flüchtling nach Rom zu
Kaiser Augustas, so später einer der Prinzen desselben Hauses zu Kaiser Gaius
^1.



—————————————————————————————



^1 Allem Anschein nach sind die politischen Relationen zwischen Rom und
Britannien in der Zeit vor der Eroberung wesentlich auf das von Caesar
wiederhergestellte und garantierte (Gall. 5, 22) Fürstentum der Trinovanten zu
beziehen. Daß König Dubnovellaunus, der nebst einem anderen ganz unbekannten
Britannerfürsten bei Augustas Schutz suchte, hauptsächlich in Essex herrschte,
zeigen seine Münzen (mein Monumentum Ancyranum. 2. Aufl. 1883, S. 138f.). Die
britannischen Fürsten, die den Augustus beschickten und seine Oberherrschaft
anerkannten (denn so scheint Strab. 4, 5, 3, p. 200 gefaßt werden zu müssen;
vgl. Tac. ann. 2, 24), haben wir auch zunächst dort zu suchen. Cunobelinus,
nach den Münzen der Sohn des Königs Tasciovanus, von dem die Geschichte
schweigt, gestorben, wie es scheint, bejahrt, zwischen 40 und 43, im Regiment
also wahrscheinlich dem späteren des Augustus und denen des Tiberius und Gaius
parallel gehend, residierte in Camalodunum (Dio 60, 21); um ihn und um seine
Söhne dreht sich die Vorgeschichte der Invasion. Wohin Bericus, der zum
Claudias kam (Dio 60, 19), gehört, wissen wir nicht, und es mögen auch andere
brittische Dynasten dem Beispiel derer von Colchester gefolgt sein; aber an der
Spitze stehen diese.



—————————————————————————————



In der Tat war die Expedition nach Britannien ein notwendiger Teil der
Caesarischen Erbschaft; es hatte auch schon während der Zweiherrschaft Caesar
der Sohn zu einer solchen einen Anlauf genommen und nur davon abgesehen wegen
der dringenderen Notwendigkeit, in Illyricum Ruhe zu schaffen, oder auch wegen
des gespannten Verhältnisses zu Antonius, das zunächst den Parthern sowohl wie
den Britannern zustatten kam. Die höfischen Poeten aus Augustus’ früheren
Jahren haben die britannische Eroberung vielfach antizipierend gefeiert; das
Programm Caesars also nahm der Nachfolger an und auf. Als dann die Monarchie
feststand, erwartete ganz Rom, daß der Beendigung des Bürgerkrieges die
britannische Expedition auf dem Fuße folgen werde; die Klagen der Poeten über
den schrecklichen Hader, ohne welchen längst die Britanner im Siegeszug zum
Kapitol geführt worden wären, verwandelten sich in die stolze Hoffnung auf die
neu zum Reich hinzutretende Provinz Britannien. Die Expedition wurde auch zu
wiederholten Malen angekündigt (727, 728 27, 26); dennoch stand Augustus, ohne
das Unternehmen förmlich fallenzulassen, bald von der Durchführung ab, und
Tiberius hielt, seiner Maxime getreu, auch in dieser Frage an dem System des
Vaters fest ^2. Die nichtigen Gedanken des letzten Julischen Kaisers schweiften
wohl auch über den Ozean hinüber; aber ernste Dinge vermochte er nicht einmal
zu planen. Erst die Regierung des Claudius nahm den Plan des Diktators wieder
auf und führte ihn durch.



———————————————————



^2 Tac. Agr. 13: consilium id divus Augustas vocabat, Tiberius praeceptum.



———————————————————



Welche Motive nach der einen wie nach der andern Seite hin bestimmend waren,
läßt sich teilweise wenigstens erkennen. Augustus selbst hat geltend gemacht,
daß die Besetzung der Insel militärisch nicht nötig sei, da ihre Bewohner nicht
imstande seien, die Römer auf dem Kontinent zu belästigen, und für die Finanzen
nicht vorteilhaft; was aus Britannien zu ziehen sei, fließe in Form des
Einfuhr- und Ausfuhrzolles der gallischen Häfen in die Kasse des Reiches; als
Besatzung werde wenigstens eine Legion und etwas Reiterei erforderlich sein und
nach Abzug der Kosten derselben von den Tributen der Insel nicht viel übrig
bleiben ^3. Dies alles war unbestreitbar richtig, ja noch keineswegs genug; die
Erfahrung erwies später, daß eine Legion bei weitem nicht ausreichte, um die
Insel zu halten. Hinzuzunehmen ist, was die Regierung zu sagen allerdings keine
Veranlassung hatte, daß bei der Schwäche des römischen Heeres, wie sie durch
die innere Politik Augusts einmal herbeigeführt war, es sehr bedenklich
erscheinen mußte, einen erheblichen Bruchteil desselben ein für allemal auf
eine ferne Insel des Nordmeers zu bannen. Man hatte vermutlich nur die Wahl,
von Britannien abzusehen oder deswegen das Heer zu vermehren; und bei Augustus
hat die Rücksicht auf die innere Politik stets die auf die äußere überwogen.



————————————————————————-



^3 Die Auseinandersetzung bei Strabon (2, 5, 8, p. 115; 4, 5, 3, p. 200) gibt
offenbar die gouvernementale Version. Daß nach Einziehung der Insel der freie
Verkehr und damit der Ertrag der Zölle sinken werde, muß wohl als Eingeständnis
des Satzes genommen werden, daß die römische Herrschaft und die römischen
Tribute den Wohlstand der Untertanen herabdrückten.



————————————————————————-



Aber dennoch muß die Überzeugung von der Notwendigkeit der Unterwerfung
Britanniens bei den römischen Staatsmännern vorgewogen haben. Caesars Verhalten
würde unbegreiflich sein, wenn man sie nicht bei ihm voraussetzt. Augustus hat
das von Caesar gesteckte Ziel trotz seiner Unbequemlichkeit zuerst förmlich
anerkannt und niemals förmlich verleugnet. Gerade die weitsichtigsten und
folgerichtigsten Regierungen, die des Claudius, des Nero, des Domitian, haben
zu der Eroberung Britanniens den Grund gelegt oder sie erweitert; und sie ist,
nachdem sie erfolgt war, nie betrachtet worden wie etwa die Traianische von
Dakien und Mesopotamien. Wenn die sonst so gut wie unverbrüchlich festgehaltene
Regierungsmaxime, daß das Römische Reich seine Grenzen nur zu erfüllen, nicht
aber auszudehnen habe, allein in betreff Britanniens dauernd beiseite gesetzt
worden ist, so liegt die Ursache darin, daß die Kelten so, wie Roms Interesse
es erheischte, auf dem Kontinent allein nicht unterworfen werden konnten. Diese
Nation war allem Anschein nach durch den schmalen Meeresarm, der England und
Frankreich trennt, mehr verbunden als geschieden; dieselben Völkernamen
begegnen hüben und drüben; die Grenzen der einzelnen Staaten griffen öfter über
den Kanal hinüber; der Hauptsitz des hier mehr wie irgendwo sonst das ganze
Volkstum durchdringenden Priestertums waren von jeher die Inseln der Nordsee.
Den römischen Legionen das Festland Galliens zu entreißen, vermochten diese
Insulaner freilich nicht; aber wenn der Eroberer Galliens selbst, und weiter
die römische Regierung in Gallien andere Zwecke verfolgte als in Syrien und
Ägypten, wenn die Kelten der italischen Nation angegliedert werden sollten, so
war diese Aufgabe wohl unausführbar, solange das unterworfene und das freie
Keltengebiet über das Meer hin sich berührten und der Römerfeind wie der
römische Deserteur in Britannien eine Freistatt fand ^4. Zunächst genügte dafür
schon die Unterwerfung der Südküste, obwohl die Wirkung natürlich sich
steigerte, je weiter das freie Keltengebiet zurückgeschoben ward. Claudius’
besondere Rücksicht auf seine gallische Heimat und seine Kenntnis gallischer
Verhältnisse mag auch hierbei mit im Spiel gewesen sein ^5. Den Anlaß zum
Kriege gab, daß eben dasjenige Fürstentum, welches von Rom in einer gewissen
Abhängigkeit stand, unter der Führung seines Königs Cunobelinus - es ist dies
Shakespeares Cymbeline - seine Herrschaft weit ausbreitete ^6 und sich von der
römischen Schutzherrschaft emanzipierte. Einer der Söhne desselben, Adminius,
der gegen den Vater sich aufgelehnt hatte, kam schutzbegehrend zum Kaiser
Gaius, und darüber, daß dessen Nachfolger sich weigerte, dem britischen
Herrscher diese seine Untertanen auszuliefern, entspann sich der Krieg zunächst
gegen den Vater und die Brüder dieses Adminius. Der eigentliche Grund desselben
freilich war der unerläßliche Abschluß der Unterwerfung einer bisher nur halb
besiegten, eng zusammenhaltenden Nation.



————————————————————————-



^4 Als Ursache des Krieges gibt Sueton (Claud. 17) an: Britanniam tunc
tumultuantem ob non redditos transfugas; was O. Hirschfeld mit Recht in
Verbindung bringt mit Gai. 44: Adminio Cunobellini Britannorum regis filio, qui
pulsus a patre cum exigua mani transfugerat, in deditionem recepto. Mit dem
tumultuari werden wohl wenigstens beabsichtigte Plünderfahrten nach der
gallischen Küste gemeint sein. Um den Bericus (Dio 60, 19) ist der Krieg gewiß
nicht geführt worden.



^5 Ebenso war Mona nachher receptaculum perfugarum (Tac. ann. 14, 29).



^6 Tac. ann. 12, 37: pluribus gentibus imperitantem.



————————————————————————-



Daß die Besetzung Britanniens nicht erfolgen könne ohne gleichzeitige
Vermehrung des stehenden Heeres, war auch die Ansicht derjenigen Staatsmänner,
die sie veranlaßten; es wurden drei der Rhein-, eine der Donaulegionen dazu
bestimmt ^7, gleichzeitig aber zwei neu errichtete Legionen den germanischen
Heeren zugeteilt. Zum Führer dieser Expedition und zugleich zum ersten
Statthalter der Provinz wurde ein tüchtiger Soldat, Aulus Plautius, ausersehen;
sie ging im Jahre 43 nach der Insel ab. Die Soldaten zeigten sich schwierig,
wohl mehr wegen der Verbannung auf die ferne Insel als aus Furcht vor dem
Feinde. Einer der leitenden Männer, vielleicht die Seele des Unternehmens, der
kaiserliche Kabinettssekretär Narcissus, wollte ihnen Mut einsprechen - sie
ließen den Sklaven vor höhnendem Zuruf nicht zu Worte kommen, aber taten, wie
er wollte, und schifften sich ein.



————————————————————————-



^7 Die drei Legionen vom Rhein sind die 2. Augusta, die 14. und die 20.; aus
Pannonien kam die 9. spanische. Dieselben vier Legionen standen dort noch zu
Anfang der Regierung Vespasians; dieser rief die 14. ab zum Kriege gegen
Civilis, und diese kam nicht zurück, dafür aber wahrscheinlich die 2. adiutrix.
Diese ist vermutlich unter Domitian nach Pannonien verlegt, unter Hadrian die
9. aufgelöst und durch die 6. victrix ersetzt worden. Die beiden anderen
Legionen, 2. Augusta und 20., haben vom Anfang bis zum Ende der Römerherrschaft
in England gestanden.



————————————————————————-



Besondere Schwierigkeit hatte die Besetzung der Insel nicht. Die Eingeborenen
standen politisch wie militärisch auf derselben niedrigen Entwicklungsstufe,
welche Caesar auf der Insel vorgefunden hatte. Könige oder Königinnen regierten
in den einzelnen Gauen, die kein äußeres Band zusammenschloß und die in ewiger
Fehde miteinander lagen. Die Mannschaften waren wohl von ausdauernder
Körperkraft und von todesverachtender Tapferkeit und namentlich tüchtige
Reiter. Aber der homerische Streitwagen, der hier noch eine Wirklichkeit war
und auf dem die Fürsten des Landes selber die Zügel führten, hielt den
geschlossenen römischen Reiterschwadronen ebensowenig stand, wie der
Infanterist ohne Panzer und Helm, nur durch den kleinen Schild verteidigt, mit
seinem kurzen Wurfspieß und seinem breiten Schwert im Nahkampf dem kurzen
römischen Messer gewachsen war oder gar dem schweren Pilum des Legionärs und
dem Schleuderblei und dem Pfeil der leichten römischen Truppen. Der Heermasse
von etwa 40000 wohlgeschulten Soldaten hatten die Eingeborenen überall keine
entsprechende Abwehr entgegenzustellen. Die Ausschiffung traf nicht einmal auf
Widerstand; die Briten hatten Kunde von der schwierigen Stimmung der Truppen
und die Landung nicht mehr erwartet. König Cunobelinus war kurz vorher
gestorben; die Gegenwehr führten seine beiden Söhne, Caratacus und Togodumnus.
Der Marsch des Invasionsheeres ward sofort auf Camalodunum gerichtet ^8 und in
raschem Siegeslauf gelangte es bis an die Themse; hier wurde Halt gemacht,
vielleicht hauptsächlich, um dem Kaiser die Gelegenheit zu geben, den leichten
Lorbeer persönlich zu pflücken. Sobald er eintraf, ward der Fluß überschritten,
das britische Aufgebot geschlagen, wobei Togodumnus den Tod fand, Camalodunum
selber genommen. Wohl setzte der Bruder Caratacus den Widerstand hartnäckig
fort und gewann sich, siegend oder geschlagen, einen stolzen Namen bei Freund
und Feind; aber das Vorschreiten der Römer war dennoch unaufhaltsam. Ein Fürst
nach dem andern ward geschlagen und abgesetzt - elf britische Könige nennt der
Ehrenbogen des Claudius als von ihm besiegt; und was den römischen Waffen nicht
erlag, das ergab sich den römischen Spenden. Zahlreiche vornehme Männer nahmen
die Besitzungen an, die auf Kosten ihrer Landsleute der Kaiser ihnen verlieh;
auch manche Könige fügten sich in die bescheidene Lehnsstellung, wie denn der
der Regner (Chichester), Cogidumnus, und der der Icener (Norfolk), Prasutagus,
eine Reihe von Jahren als Lehnsfürsten die Herrschaft geführt haben. Aber in
den meisten Distrikten der bis dahin durchgängig monarchisch regierten Insel
führten die Eroberer ihre Gemeindeverfassung ein und gaben, was noch zu
verwalten blieb, den örtlichen Vornehmen in die Hand; was denn freilich
schlimme Parteiungen und innere Zerwürfnisse im Gefolge hatte. Noch unter dem
ersten Statthalter scheint das gesamte Flachland bis etwa zum Humber hinauf in
römische Gewalt gekommen zu sein; die Icener zum Beispiel haben bereits ihm
sich ergeben. Aber nicht bloß mit dem Schwert bahnten die Römer sich den Weg.
Unmittelbar nach der Einnahme wurden nach Camalodunum Veteranen geführt und die
erste Stadt römischer Ordnung und römischen Bürgerrechts, die “Claudische
Siegeskolonie”, in Britannien gegründet, bestimmt zur Landeshauptstadt.
Unmittelbar nachher begann auch die Ausbeutung der britannischen Bergwerke,
namentlich der ergiebigen Bleigruben; es gibt britannische Bleibarren aus dem
sechsten Jahre nach der Invasion. Offenbar hat in gleicher Schleunigkeit der
Strom römischer Kaufleute und Industrieller sich über das neu geschlossene
Gebiet ergossen; wenn Camalodunum römische Kolonisten empfing, so bildeten
anderswo im Süden der Insel, namentlich an den warmen Quellen der Sulis (Bath),
in Verulamium (St. Albans, nordwestlich von London) und vor allem in dem
natürlichen Emporium des Großverkehrs, in Londinium an der Themsemündung, bloß
infolge des freien Verkehrs und der Einwanderung sich römische Ortschaften, die
bald auch formell städtische Organisation erhielten. Die vordringende
Fremdherrschaft machte nicht bloß in den neuen Abgaben und Aushebungen, sondern
vielleicht mehr noch in Handel und Gewerbe überall sich geltend. Als Plautius
nach vierjähriger Verwaltung abberufen ward, zog er, der letzte Private, der zu
solcher Ehre gelangt ist, triumphierend in Rom ein, und Ehren und Orden
strömten herab auf die Offiziere und Soldaten der siegreichen Legionen; dem
Kaiser wurden in Rom und danach in anderen Städten Triumphbogen errichtet wegen
des “ohne irgendwelche Verluste” errungenen Sieges; der kurz vor
der Invasion geborene Kronprinz erhielt anstatt des großväterlichen den Namen
Britannicus. Man wird hierin die unmilitärische, der Siege mit Verlust
entwöhnte Zeit und die der politischen Altersschwäche angemessene
Überschwenglichkeit erkennen dürfen; aber wenn die Invasion Britanniens vom
militärischen Standpunkt aus nicht viel bedeuten will, so muß doch den
leitenden Männern das Zeugnis gegeben werden, daß sie das Werk in energischer
und folgerichtiger Weise angriffen und die peinliche und gefahrvolle Zeit des
Übergangs von der Unabhängigkeit zur Fremdherrschaft in Britannien eine
ungewöhnlich kurze war.



—————————————————————————-



^8 Die nur auf bedenkliche Emendationen gestützte Identifikation der Boduner
und Catuellaner bei Dio 60, 20 mit Völkerschaften ähnlichen Namens bei
Ptolemaeos kann nicht richtig sein; diese ersten Kämpfe müssen zwischen der
Küste und der Themse stattgefunden haben.



—————————————————————————-



Nach dem ersten raschen Erfolg freilich entwickelten auch hier sich die
Schwierigkeiten und selbst die Gefahren, welche die Besetzung der Insel nicht
bloß den Eroberten brachte, sondern auch den Eroberern.



Des Flachlandes war man Herr, aber nicht der Berge noch des Meeres. Vor allem
der Westen machte den Römern zu schaffen. Zwar im äußersten Südwest, im
heutigen Cornwall, hielt sich das alte Volkstum wohl mehr, weil die Eroberer
sich um diese entlegene Ecke wenig kümmerten, als weil es geradezu sich gegen
sie auflehnte. Aber die Siluren im Süden des heutigen Wales und ihre nördlichen
Nachbarn, die Ordoviker, trotzten beharrlich den römischen Waffen; die den
letzteren anliegende Insel Mona (Anglesey) war der rechte Herd der nationalen
und religiösen Gegenwehr. Nicht die Bodenverhältnisse allein hemmten das
Vordringen der Römer; was Britannien für Gallien gewesen, das war jetzt für
Britannien, und insbesondere für diese Westküste, die große Insel Ivernia; die
Freiheit drüben ließ die Fremdherrschaft hüben nicht feste Wurzel fassen.
Deutlich erkennt man an der Anlegung der Legionslager, daß die Invasion hier
zum Stehen kam. Unter Plautius’ Nachfolger wurde das Lager für die vierzehnte
Legion am Einfluß des Tern in den Severn bei Viroconium (Wroxeter, unweit
Shrewsbury ^9) angelegt, vermutlich um dieselbe Zeit südlich davon das von Isca
(Caerleon = castra legionis) für die zweite, nördlich das von Deva (Chester =
castra) für die zwanzigste; diese drei Lager schlossen das walisische Gebiet ab
gegen Süden, Norden und Westen und schützten also das befriedete Land gegen das
frei gebliebene Gebirge. Dorthin warf sich, nachdem seine Heimat römisch
geworden war, der letzte Fürst von Camalodunum, Caratacus. Er wurde von dem
Nachfolger des Plautius, Publius Ostorius Scapula, im Ordovikergebiet
geschlagen und bald darauf von den geschreckten Briganten, zu denen er
geflüchtet war, den Römern ausgeliefert (51) und mit all den Seinen nach
Italien geführt. Verwundert fragte er, als er die stolze Stadt sah, wie es die
Herren solcher Paläste nach den armen Hütten seiner Heimat verlangen könne.
Aber damit war der Westen keineswegs bezwungen; die Siluren vor allem
verharrten in hartnäckiger Gegenwehr, und daß der römische Feldherr ankündigte,
sie bis auf den letzten Mann ausrotten zu wollen, trug auch nicht dazu bei, sie
fügsamer zu machen. Der unternehmende Statthalter Gaius Suetonius Paullinus
versuchte einige Jahre später (61), den Hauptsitz des Widerstandes, die Insel
Mona, in römische Gewalt zu bringen, und trotz der wütenden Gegenwehr, welche
ihn hier empfing und in der die Priester und die Weiber vorangingen, fielen die
heiligen Bäume, unter denen mancher römische Gefangene geblutet hatte, unter
den Äxten der Legionäre. Aber aus der Besetzung dieses letzten Asyls der
keltischen Priesterschaft entwickelte sich eine gefährliche Krise in dem
unterworfenen Gebiete selbst, und die Eroberung Monas zu vollenden, war dem
Statthalter nicht beschieden.



——————————————————————————



^9 Tac. ann. 12, 31: (P. Ostorius) cuncta castris ad . . . ntonam (überliefert
ist castris antonam) et Sabrinam fluvios cohibere parat. So ist hier
herzustellen, nur daß der sonst nicht überlieferte Name des Flusses Tern nicht
ergänzt werden kann. Die einzigen in England gefundenen Inschriften von
Soldaten der 14. Legion, die unter Nero England verließ, sind in Wroxeter, dem
sogenannten “englischen Pompeii” zum Vorschein gekommen. Da dort
sich auch die Grabschrift eines Soldaten der 20. gefunden hat, war das von
Tacitus bezeichnete Lager vielleicht anfänglich beiden Legionen gemeinsam und
ist die 20. erst später nach Deva gekommen. Daß das Lager bei Isca gleich nach
der Invasion angelegt ward, geht aus Tac. ann. 12, 32 u. 38 hervor.



——————————————————————————



Auch in Britannien hatte die Fremdherrschaft die Probe der nationalen
Insurrektion zu bestehen. Was Mithradates in Kleinasien, Vercingetorix bei den
Kelten des Kontinents, Civilis bei den unterworfenen Germanen unternahmen, das
versuchte bei den Inselkelten eine Frau, die Gattin eines jener von Rom
bestätigten Vasallenfürsten, die Königin der Icener, Boudicca. Ihr verstorbener
Gatte hatte, um seiner Frau und seiner Töchter Zukunft zu sichern, seine
Herrschaft dem Kaiser Nero vermacht, sein Vermögen zwischen ihm und den
Seinigen geteilt. Der Kaiser nahm die Erbschaft an, aber was ihm nicht zufallen
sollte, dazu; die fürstlichen Vettern wurden in Ketten gelegt, die Witwe
geschlagen, die Töchter in schändlicherer Weise mißhandelt. Dazu kam andere
Unbill des späteren Neronischen Regiments. Die in Camalodunum angesiedelten
Veteranen jagten die früheren Besitzer von Haus und Hof, wie es ihnen beliebte,
ohne daß die Behörden dagegen einschritten. Die vom Kaiser Claudius verliehenen
Geschenke wurden als widerrufliche Gaben eingezogen. Römische Minister, die
zugleich Geldgeschäfte machten, trieben auf diesem Wege die britannischen
Gemeinden eine nach der anderen zum Bankrott. Der Moment war günstig. Der mehr
tapfere als vorsichtige Statthalter Paullinus befand sich, wie gesagt wurde,
mit dem Kern der römischen Armee auf der entlegenen Insel Mona, und dieser
Angriff auf den heiligsten Sitz der nationalen Religion erbitterte ebenso die
Gemüter, wie er dem Aufstande den Weg ebnete. Der alte gewaltige Keltenglaube,
der den Römern so viel zu schaffen gemacht, loderte noch einmal, zum letzten
Mal, in mächtiger Flamme empor. Die geschwächten und weitgetrennten
Legionslager im Westen und im Norden gewährten dem ganzen Südosten der Insel
mit seinen aufblühenden römischen Städten keinen Schutz. Vor allem die
Hauptstadt Camalodunum war völlig wehrlos, eine Besatzung nicht vorhanden, die
Mauern nicht vollendet, wohl aber der Tempel ihres kaiserlichen Stifters, des
neuen Gottes Claudius. Der Westen der Insel, wahrscheinlich niedergehalten
durch die dort stehenden Legionen, scheint sich bei der Schilderhebung nicht
beteiligt zu haben und ebensowenig der nicht botmäßige Norden; aber, wie das
bei keltischen Aufständen öfter vorgekommen ist, es erhob sich im Jahre 61 auf
die vereinbarte Losung das ganze übrige unterworfene Gebiet auf einen Schlag
gegen die Fremden, voran die aus ihrer Hauptstadt vertriebenen Trinovanten. Der
zweite Befehlshaber, der zur Zeit den Statthalter vertrat, der Prokurator
Decianus Catus, hatte im letzten Augenblick, was er von Soldaten hatte, dieser
zum Schutz gesandt: es waren 200 Mann. Sie wehrten sich mit den Veteranen und
den sonstigen waffenfähigen Römern zwei Tage im Tempel; dann wurden sie
überwältigt und was in der Stadt römisch war, umgebracht bis auf den letzten.
Das gleiche Schicksal erfuhr das Hauptemporium des römischen Handels,
Londinium, und eine dritte aufblühende römische Stadt, Verulamium (St. Albans,
nordwestlich von London), nicht minder die auf der Insel zerstreuten Ausländer
- es war eine nationale Vesper, gleich jener Mithradatischen und die Zahl der
Opfer - angeblich 70000 - nicht geringer. Der Prokurator gab die Sache Roms
verloren und flüchtete nach dem Kontinent. Auch die römische Armee ward in die
Katastrophe verwickelt. Eine Anzahl zerstreuter Detachements und Besatzungen
erlag den Angriffen der Insurgenten. Quintus Petillius Cerialis, der im Lager
von Lindum den Befehl führte, marschierte auf Camalodunum mit der neunten
Legion; zur Rettung kam er zu spät und verlor, von ungeheurer Übermacht
angegriffen, in der Feldschlacht sein gesamtes Fußvolk; das Lager erstürmten
die Briganten. Es fehlte nicht viel, daß den obersten Feldherrn das gleiche
Schicksal erreichte. Eilig zurückkehrend von der Insel Mona, rief er die bei
Isca stehende zweite Legion heran; aber sie gehorchte dem Befehle nicht und mit
nur etwa 10000 Mann mußte Paullinus den ungleichen Kampf gegen das zahllose und
siegreiche Insurgentenheer aufnehmen. Wenn je der Soldat die Fehler der Führung
gutgemacht hat, so war es an dem Tage, wo dieser kleine Haufen, hauptsächlich
die seitdem gefeierte vierzehnte Legion, wohl zu seiner eigenen Überraschung
den vollen Sieg erfocht und die römische Herrschaft in Britannien abermals
festigte; viel fehlte nicht, daß Paullinus Name neben dem des Varus genannt
worden wäre. Aber der Erfolg entscheidet, und hier blieb er den Römern ^10. Der
schuldige Kommandant der ausgebliebenen Legion kam dem Kriegsgericht zuvor und
stürzte sich in sein Schwert. Die Königin Boudicca trank den Giftbecher. Der
übrigens tapfere Feldherr wurde zwar nicht in Untersuchung gezogen, wie anfangs
die Absicht der Regierung zu sein schien, aber bald unter einem schicklichen
Vorwand abgerufen.



——————————————————————————



^10 Eine schlechtere Relation als die des Tacitus über diesen Krieg (14, 31-39)
ist selbst bei diesem unmilitärischsten aller Schriftsteller kaum aufzufinden.
Wo die Truppen standen und wo die Schlachten geliefert wurden, hören wir nicht
dafür aber von Zeichen und Wundern genug und leere Worte nur zu viel. Die
wichtigen Tatsachen, die im Leben des Agricola (31) erwähnt werden, fehlen im
Hauptbericht insonderheit die Erstürmung des Lagers. Daß Paullinus, von Mona
kommend, nicht bedacht ist, die Römer im Südosten zu retten, sondern seine
Truppen Zu vereinigen, begreift sich, aber nicht, warum er, wenn er Londinium
aufopfern wollte, deswegen dahin marschiert. Ist er wirklich dorthin gekommen,
so kann er nur mit einer persönlichen Bedeckung, ohne das Korps, das er auf
Mona bei sich gehabt, dort erschienen sein; was freilich auch keinen Sinn hat.
Das Gros der römischen Truppen, sowohl der von Mona zurückgeführten wie der
sonst noch vorhandenen, kann nach Rufreibung der 9. Legion nur auf der Linie
Deva - Viroconium - Isca gestanden haben; Paullinus schlug die Schlacht mit den
beiden in den beiden ersten dieser Lager stehenden Legionen der 14. und der
(unvollständigen) 20. Daß Paullinus schlug, weil er schlagen maßte, sagt Dio
(62, 1-12), und wenngleich dessen Erzählung sonst auch nicht gebraucht werden
kann, um die des Tacitus zu bessern, so scheint dies durch die Sachlage selbst
gefordert.



——————————————————————————



Die Unterwerfung der westlichen Teile der Insel wurde von Paullinus Nachfolgern
nicht sogleich fortgesetzt. Erst der tüchtige Feldherr Sextus Iulius Frontinus
unter Vespasian zwang die Siluren zur Anerkennung der römischen Herrschaft;
sein Nachfolger Gnaeus Iulius Agricola führte nach harten Kämpfen mit den
Ordovikern das aus, was Paullinus nicht erreicht hatte, und besetzte im Jahre
78 die Insel Mona. Nachher ist von aktivem Widerstand in diesen Gegenden nicht
die Rede; das Lager von Viroconium konnte, wahrscheinlich um diese Zeit,
aufgehoben, die dadurch frei gewordene Legion im nördlichen Britannien
verwendet werden. Aber die anderen beiden Legionslager von Isca und von Deva
sind noch bis in die diocletianische Zeit an Ort und Stelle geblieben und erst
in dem späteren Besatzungsstand verschwunden. Wenn dabei auch politische
Rücksichten mitgewirkt haben mögen, so ist doch der Widerstand des Westens
wahrscheinlich, vielleicht gestützt auf Verbindungen mit Ivernia, auch später
noch fortgeführt worden. Dafür spricht ferner das völlige Fehlen römischer
Spuren in dem inneren Wales und das daselbst bis auf den heutigen Tag sich
behauptende keltische Volkstum.



Im Norden bildete den Mittelpunkt der römischen Stellung, östlich von
Viroconium das Lager der neunten spanischen Legion in Lindum (Lincoln).
Zunächst mit diesem berührte sich in Nordengland das mächtigste Fürstentum der
Insel, das der Briganten (Yorkshire); es hatte sich nicht eigentlich
unterworfen, aber die Königin Cartimandus suchte doch mit den Eroberern Frieden
zu halten und erwies sich ihnen gefügig. Die Partei der Römerfeinde hatte hier
im Jahre 50 loszuschlagen versucht, aber der Versuch war rasch unterdrückt
worden. Caratacus, im Westen geschlagen, hatte gehofft, seinen Widerstand im
Norden fortführen zu können, aber die Königin lieferte ihn, wie schon gesagt
ward, den Römern aus. Diese inneren Zwistigkeiten und häuslichen Händel müssen
dann in dem Aufstand gegen Paullinus, bei dem wir die Briganten in einer
führenden Stellung fanden und der eben die Legion des Nordens mit seiner ganzen
Schwere traf, mit im Spiel gewesen sein. Indes war die römische Partei der
Briganten einflußreich genug, um nach Niederwerfung des Aufstandes die
Wiederherstellung des Regiments der Cartimandus zu erlangen. Aber einige Jahre
nachher bewirkte die Patriotenpartei daselbst, getragen durch die Losung des
Abfalles von Rom, welche während des Bürgerkrieges nach Neros Katastrophe den
ganzen Westen erfüllte, eine neue Schilderhebung der Briganten gegen die
Fremdherrschaft, an deren Spitze Cartimandus’ früherer, von ihr beseitigter und
beleidigter Gemahl, der kriegserfahrene Venutius stand; erst nach längeren
Kämpfen bezwang Petillius Cerialis das mächtige Volk, derselbe, der unter
Paullinus nicht glücklich gegen eben diese Briten gefochten hatte, jetzt einer
der namhaftesten Feldherren Vespasians und der erste von ihm ernannte
Statthalter der Insel. Der allmählich nachlassende Widerstand des Westens
machte es möglich, die eine der drei bisher dort stationierten Legionen mit der
in Lindum stehenden zu vereinigen und das Lager selbst von Lindum nach dem
Hauptort der Briganten, Eburacum (York), vorzuschieben. Indes so lange der
Westen ernstliche Gegenwehr leistete, geschah im Norden nichts weiter für die
Ausdehnung der römischen Grenze; am Kaledonischen Walde, sagt ein
Schriftsteller vespasianischer Zeit stocken seit dreißig Jahren die römischen
Waffen. Erst Agricola griff, nachdem er im Westen fertig war, die Unterwerfung
auch des Nordens energisch an. Er schuf vor allem sich eine Flotte, ohne welche
die Verpflegung der Truppen in diesen, wenige Hilfsmittel darbietenden Gebirgen
unmöglich gewesen sein würde. Gestützt auf diese gelangte er unter Titus (80)
bis an die Tava-Bucht (Firth of Tay) in die Gegend von Perth und Dundee und
wandte die drei folgenden Feldzüge daran, die weiten Landstriche zwischen
dieser Bucht und der bisherigen römischen Grenze an beiden Meeren genau zu
erkunden, den örtlichen Widerstand überall zu brechen und an den geeigneten
Stellen Verschanzungen anzulegen, wobei namentlich die natürliche
Verteidigungslinie, welche durch die beiden tief einschneidenden Buchten Clota
(Firth of Clyde) bei Glasgow und Bodotria (Firth of Forth) bei Edinburgh
gebildet wird, zum Rückhalt ausersehen ward. Dieser Vorstoß rief das gesamte
Hochland unter die Waffen; aber die gewaltige Schlacht, welche die vereinigten
kaledonischen Stämme den Legionen zwischen den beiden Buchten Forth und Tay an
den Graupischen Bergen lieferten, endigte mit dem Siege Agricolas. Nach seiner
Ansicht mußte die Unterwerfung der Insel, einmal begonnen, auch vollendet, ja
auch auf Ivernia ausgedehnt werden; und es ließ sich dafür mit Rücksicht auf
das römische Britannien geltend machen, was mit Rücksicht auf Gallien die
Besetzung der Insel herbeigeführt hatte; hinzu kam, daß bei energischer
Durchführung der Besetzung des gesamten Inselkomplexes der Aufwand an Menschen
und Geld für die Zukunft wahrscheinlich sich verringert haben würde.



Die römische Regierung folgte diesen Ratschlägen nicht. Wieweit bei der
Rückberufung des siegreichen Feldherrn im Jahre 85, der übrigens länger, als
sonst der Fall zu sein pflegte, im Amte geblieben war, persönliche und
gehässige Motive mitgewirkt haben, muß dahingestellt bleiben; das
Zusammentreffen der letzten Siege des Generals in Schottland und der ersten
Niederlagen des Kaisers im Donauland war allerdings in hohem Grade peinlich.
Aber für das Einstellen der Operationen in Britannien ^11 und für die, wie es
scheint, damals erfolgte Abberufung einer der vier Legionen, mit denen Agricola
seine Feldzüge ausgeführt hatte, nach Pannonien, gibt die damalige militärische
Lage des Staats, die Ausdehnung der römischen Herrschaft auf dem rechten
Rheinufer in Obergermanien und der Ausbruch der gefährlichen Kriege in
Pannonien, eine völlig hinreichende Erklärung. Das freilich ist damit nicht
erklärt, warum hiermit dem Vordringen gegen Norden überhaupt ein Ziel gesetzt
und Nordschottland sowohl wie Irland sich selber überlassen wurden. Daß seitdem
die Regierung, nicht wegen Zufälligkeiten der augenblicklichen Lage, sondern
ein für allemal von der Vorschiebung der Reichsgrenze absah und daran bei allem
Wechsel der Persönlichkeiten festhielt, lehrt die gesamte spätere Geschichte
der Insel und lehren insbesondere die gleich zu erwähnenden mühsamen und
kostspieligen Wallbauten. Ob sie im rechten Interesse des Staates auf die
Vollendung der Eroberung verzichtet hat, ist eine andere Frage. Daß die
Reichsfinanzen bei dieser Erweiterung der Grenzen nur einbüßen würden, wurde
auch jetzt ebenso geltend gemacht ^12, wie früher gegen die Besetzung der Insel
selbst, konnte aber freilich nicht entscheiden. Militärisch durchführbar war
die Besetzung so, wie Agricola sie gedacht hatte, ohne Zweifel ohne wesentliche
Schwierigkeit. Aber ins Gewicht mochte die Erwägung fallen, daß die
Romanisierung der noch freien Gebiete große Schwierigkeit bereitet haben würde
wegen der Stammesverschiedenheit. Die Kelten im eigentlichen England gehörten
durchaus zu denen des Festlands; Volksname, Glaube, Sprache waren beiden
gemeinsam. Wenn die keltische Nationalität des Kontinents einen Rückhalt an der
Insel gefunden hatte, so griff umgekehrt die Romanisierung Galliens notwendig
auch nach England hinüber, und diesem vornehmlich verdankte es Rom, daß in so
überraschender Schnelligkeit Britannien sich gleichfalls romanisierte. Aber die
Bewohner Irlands und Schottlands gehörten einem anderen Stamme an und redeten
eine andere Sprache; ihr Gadhelisch verstand der Brite wahrscheinlich so wenig
wie der Germane die Sprache der Skandinaven. Als Barbaren wildester Art werden
die Kaledonier - mit den Ivernern haben die Römer sich kaum berührt - durchaus
geschildert. Andererseits waltete der Eichenpriester (Derwydd, Druida) seines
Amtes an der Rhone wie in Anglesey, aber nicht auf der Insel des Westens noch
in den Bergen des Nordens. Wenn die Römer den Krieg hauptsächlich geführt
hatten, um das Druidengebiet ganz in ihre Gewalt zu bringen, so war dieses Ziel
einigermaßen erreicht. Ohne Frage hätten in anderer Zeit alle diese Erwägungen
die Römer nicht vermocht, auf die so nahe gerückte Seegrenze im Norden zu
verzichten und wenigstens Kaledonien wäre besetzt worden. Aber weitere
Landschaften mit römischem Wesen zu durchdringen, vermochte das damalige Rom
nicht mehr; die zeugende Kraft und der vorschreitende Volksgeist waren aus ihm
entwichen. Wenigstens diejenige Eroberung, die nicht durch Verordnungen und
Märsche erzwungen werden kann, wäre, wenn man sie versucht hätte, schwerlich
gelungen.



————————————————————————————————-



^11 Tac. hist. I, 2 faßt das Resultat zusammen in die Worte perdomita Britannia
et statim missa.



^12 Der kaiserliche Finanzbeamte unter Pius, Appian (prooem. 5), bemerkt, daß
die Römer den besten Teil (τό κράτιστον) der britischen Insel besetzt hätten
οιδέν τής άλλης δεόμενοι. ου' γάρ εύφορος αυτοίς εστίν ουδ' ήν έχουσιν. Das ist
die Antwort der Gouvernementalen an Agricola und seine Meinungsgenossen.



————————————————————————————————-



Es kam also darauf an, die Nordgrenze für die Verteidigung in geeigneter Weise
einzurichten; und darum dreht sich fortan hier die militärische Arbeit. Der
militärische Mittelpunkt blieb Eburacum. Das weite, von Agricola besetzte
Gebiet wurde festgehalten und mit Kastellen belegt, die als vorgeschobene
Posten für das zurückliegende Hauptquartier dienten; wahrscheinlich ist der
größte Teil der nicht legionären Truppen zu diesem Zweck verwendet worden.
Später folgte die Anlage zusammenhängender Befestigungslinien. Die erste der
Art rührt von Hadrian her und ist auch insofern merkwürdig, als sie in gewissem
Sinn bis auf den heutigen Tag noch besteht und vollständiger bekannt ist als
irgendeine andere der großen militärischen Bauten der Römer. Es ist genau
genommen eine von Meer zu Meer in der Länge von etwa 16 deutschen Meilen
westlich an den Solway Firth, östlich an die Mündung der Tyne führende, nach
beiden Seiten hin festungsmäßig geschützte Heerstraße. Die Verteidigung bildet
nördlich eine gewaltige ursprünglich mindestens 16 Fuß hohe und 8 Fuß dicke, an
beiden Außenseiten aus Quadersteinen erbaute, dazwischen mit Bruchsteinen und
Mörtel ausgefüllte Mauer, vor welcher ein nicht minder imponierender, 9 Fuß
tiefer, oben bis 34 Fuß und mehr breiter Graben sich hinzieht. Gegen Süden ist
die Straße geschützt durch zwei parallele, noch jetzt 6 bis 7 Fuß hohe
Erddämme, zwischen denen ein 7 Fuß tiefer Graben mit einem nach Süden
aufgehöhten Rande sich hinzieht, so daß die Anlage von Damm zu Damm eine
Gesamtbreite von 24 Fuß hat. Zwischen der Steinmauer und den Erddämmen, auf der
Straße selbst, liegen die Lagerplätze und Wachthäuser, nämlich in der
Entfernung einer kleinen Meile voneinander die Kohortenlager, angelegt als
selbständig wehrfähige Kastelle mit Toröffnungen nach allen vier Seiten;
zwischen je zweien derselben eine kleinere Anlage ähnlicher Art mit
Ausfallstoren nach Norden und Süden; zwischen je zweien von diesen vier
kleinere Wachthäuser in Rufweite voneinander. Diese Anlage von großartiger
Solidität, welche als Besatzung 10000 bis 12000 Mann erfordert haben muß,
bildete seitdem das Fundament der militärischen Operationen im nördlichen
England. Eigentlicher Grenzwall war sie nicht; vielmehr haben nicht bloß die
schon seit Agricolas Zeit weit darüber hinaus vorgeschobenen Posten daneben
fortbestanden, sondern es ist späterhin, zuerst unter Pius, dann in
umfassenderer Weise unter Severus gleichsam als Vorposten für den Hadrianswall
^13 die schon von Agricola mit einer Postenreihe besetzte, um die Hälfte
kürzere Linie vom Firth of Clyde zum Firth of Forth in ähnlicher, aber
schwächerer Weise befestigt worden. Der Anlage nach war diese Linie von der
Hadrianischen nur insofern verschieden, als sie sich auf einen ansehnlichen
Erdwall, mit Graben davor und Straße dahinter, beschränkte, nach Süden also
nicht zur Verteidigung eingerichtet war; im übrigen schloß auch sie eine Anzahl
kleinerer Lager in sich. An dieser Linie endigten die römischen Reichsstraßen
^14, und obwohl auch jenseits dieser noch römische Posten standen - der
nördlichste Punkt, auf dem der Grabstein eines römischen Soldaten sich gefunden
hat, ist Ardoch zwischen Stirling und Perth -, kann die Grenze der Züge
Agricolas, der Firth of Tay, auch später noch als die Grenze des Römischen
Reiches angesehen werden.



————————————————————————



^13 Die Meinung, daß der nördliche Wall an die Stelle des südlichen getreten
sei, ist ebenso verbreitet wie unhaltbar; die Kohortenlager am Hadrianswall,
wie sie uns die Inschriften des 2. Jahrhunderts zeigen, bestanden im
wesentlichen unverändert noch am Ende des 3. (denn dieser Epoche gehört der
betreffende Abschnitt der Notitia an). Beide Anlagen haben nebeneinander
bestanden, seit die jüngere hinzugetreten war; auch zeigt die Masse der
Denkmäler am Severuswall mit Evidenz, daß er bis zum Ende der römischen
Herrschaft in Britannien besetzt geblieben ist.



Der Bau des Severus kann nur auf die nördliche Anlage bezogen werden. Einmal
war die Anlage des Hadrian von der Art, daß eine etwaige Wiederherstellung
unmöglich, wie dies von der Severischen gesagt wird, als Neubau aufgefaßt
werden konnte; aber die Anlage des Pius war ein bloßer Erddamm (murus
cespiticius, vita c. 5) und unterliegt hier die gleiche Annahme minderem
Bedenken. Zweitens paßt die Länge des Severuswalles von 32 Milien (Aur. Vict.
epit. 20; die unmögliche Zahl 132 ist ein Schreibfehler unserer Handschriften
des Eutropius 8, 19 - wo Paulus das Richtige bewahrt hat -, der dann von Hier.
chron. a. Abr. 2221, Oros. hist. 7, 17, 7 und Cassiod. chron. zum Jahre 207
übernommen worden ist) nicht auf den Hadrianswall von 80 Milien; aber die
Anlage des Pius, die nach den inschriftlichen Erhebungen etwa 40 Milien lang
war, kann wohl gemeint sein, da die Endpunkte der Severischen Anlage an den
beiden Meeren recht wohl andere und näher gelegene gewesen sein können. Wenn
endlich nach Dio 76,12 von der Mauer, welche die Insel in zwei Teile teilt,
nördlich die Kaledonien südlich die Maeaten wohnen, so sind zwar die Wohnsitze
der letzteren sonst nicht bekannt (vgl. Dio 75, 5), können aber unmöglich auch
nach der Schilderung, die Dio von ihrer Gegend macht, südlich vom Hadrianswall
angesetzt und die der Kaledonier bis an diesen erstreckt werden. Also ist hier
die Linie Glasgow-Edinburgh gemeint.



^14 A limite id est a vallo heißt es im Itinerarium, p. 464.



————————————————————————



Weniger als von diesen imponierenden Verteidigungsanlagen wissen wir von der
Anwendung, die sie gefunden haben und überhaupt den späteren Ereignissen auf
diesem fernen Kriegsschauplatz. Unter Hadrian ist eine schwere Katastrophe hier
eingetreten, allem Anschein nach ein Überfall des Lagers von Eburacum und die
Vernichtung der dort stehenden Legion ^15, derselben neunten, die im
Boudiccakrieg so unglücklich gefochten hatte. Wahrscheinlich ist diese nicht
durch feindlichen Einfall herbeigeführt, sondern durch den Abfall der
nördlichen als reichsuntertänig geltenden Völkerschaften, insbesondere der
Briganten. Damit wird in Verbindung zu bringen sein, daß der Hadrianswall
ebenso gegen Süden wie gegen Norden Front macht; offenbar war er auch dazu
bestimmt, das nur oberflächlich unterworfene Nordengland niederzuhalten. Auch
unter Hadrians Nachfolger Pius haben hier Kämpfe stattgefunden, an denen die
Briganten wieder beteiligt waren; doch läßt sich Genaueres nicht erkennen ^16.
Der erste ernstliche Angriff auf diese Reichsgrenze und die erste nachweisliche
Überschreitung der Mauer - ohne Zweifel derjenigen des Pius - erfolgte unter
Marcus und weiter unter Commodus; wie denn auch Commodus der erste Kaiser ist,
der den Siegesbeinamen des Britannikers angenommen hat, nachdem der tüchtige
General Ulpius Marcellus die Barbaren zu Paaren getrieben hatte. Aber das
Sinken der römischen Macht tritt seitdem hier ebenso hervor wie an der Donau
und am Euphrat. In den unruhigen Anfangsjahren des Severus hatten die
Kaledonier ihre Zusage, sich nicht mit den römischen Untertanen einzulassen,
gebrochen, und, auf sie gestützt, ihre südlichen Nachbarn, die Maeaten, den
römischen Statthalter Lupus genötigt, gefangene Römer mit großen Summen zu
lösen. Dafür traf sie Severus’ schwerer Arm nicht lange vor seinem Tode; er
drang in ihr eigenes Gebiet ein und zwang sie zur Abtretung beträchtlicher
Strecken ^17, aus welchen freilich, nachdem der alte Kaiser im Jahre 211 im
Lager von Eburacum gestorben war, seine Söhne die Besatzungen sofort freiwillig
zurückzogen, um der lästigen Verteidigung überhoben zu sein.



———————————————————————-



^15 Der Hauptbeweis dafür liegt in dem unzweifelhaft bald nach dem Jahre 108
(CIL VII, 241) eintretenden Verschwinden dieser Legion und ihrer Ersetzung
durch die 6. victrix. Die beiden Notizen, welche auf dies Ereignis hindeuten
(Fronto p. 217 Naher: Hadriano imperium obtinente quantum militum a Britannis
caesum? Vita 5: Britanni teneri sub Romana dicione non poterant) sowie die
Anspielung bei Iuvenal (14, 196: castella Brigantum) führen auf einen Aufstand,
nicht auf einen Einfall.



^16 Wenn Pius nach Pausanias (8, 43, 4) απετέμετο τών εν Βριταννία Βριγάντων
τήν πολλήν ότι επεσβαίνειν καί ούτοι σύν όπλοις ήρξαν εις τήν Γενουνίαν μοίραν
(unbekannt, vielleicht, wie O. Hirschfeld vorschlägt, die Brigantenstadt
Vinovia) υπκόους Ρωμαίων, so folgt daraus nicht, daß es auch Briganten in
Kaledonien gab, sondern daß die Briganten in Nordengland damals das befriedete
Brittenland heimsuchten und darum ein Teil ihres Gebiets konfisziert ward.



^17 Daß er die Absicht gehabt hat, den ganzen Norden in römische Gewalt zu
bringen (Dio 76, 13), verträgt sich weder recht mit der Abtretung (a. a. O.)
noch mit dem Mauerbau und ist wohl ebenso fabelhaft wie der römische Verlust
von 50000 Mann, ohne daß es auch nur zum Kampfe kam.



———————————————————————-



Aus dem dritten Jahrhundert wird von den Schicksalen der Insel kaum etwas
gemeldet. Da keiner der Kaiser, bis auf Diocletian und seine Kollegen, den
Siegernamen von der Insel geführt hat, mögen ernstere Kämpfe hier nicht
stattgefunden haben, und wenn auch in dem Landstrich zwischen den Wällen des
Pius und des Hadrianus das römische Wesen wohl nie festen Fuß gefaßt hat,
scheint doch wenigstens der Hadrianswall was er sollte, auch damals geleistet
und hinter ihm die fremdländische Zivilisation gesichert sich entwickelt zu
haben. In der Zeit Diocletians finden wir den Bezirk zwischen beiden Wällen
geräumt, aber den Hadrianswall nach wie vor besetzt und das übrige römische
Heer zwischen ihm und dem Hauptquartier Eburacum kantonierend zur Abwehr der
seitdem oft erwähnten Raubzüge der Kaledonier, oder wie sie jetzt gewöhnlich
heißen, der Tätowierten (picti) und der von Ivernia her einströmenden Skoten.



Eine ständige Flotte haben die Römer in Britannien gehabt; aber wie das
Seewesen immer die schwache Seite der römischen Wehrordnung geblieben ist, war
auch die britische Flotte nur unter Agricola vorübergehend von Bedeutung.



Wenn, wie dies wahrscheinlich ist, die Regierung darauf gerechnet hatte, nach
erfolgter Besetzung der Insel den größten Teil der dorthin gesandten Truppen
zurücknehmen zu können, so erfüllte diese Hoffnung sich nicht: nur eine der
entsendeten vier Legionen ist, wie wir sahen, unter Domitian abberufen worden;
die drei anderen müssen unentbehrlich gewesen sein, denn es ist nie der Versuch
gemacht worden, sie zu verlegen. Dazu kamen die Auxilien, die zu dem wenig
einladenden Dienst auf der abgelegenen Nordseeinsel dem Anschein nach im
Verhältnis stärker als die Bürgertruppen herangezogen wurden. In der Schlacht
am Graupischen Berge im Jahre 84 fochten außer den vier Legionen 8000 zu Fuß
und 3000 zu Pferde von den Hilfssoldaten. Für die Zeit von Traian und Hadrian,
wo von diesen in Britannien sechs Alen und 21 Kohorten, zusammen etwa 15000
Mann standen, wird man das gesamte britannische Heer auf etwa 30000 Mann
anzuschlagen haben. Britannien war von Haus aus ein Kommandobezirk ersten
Ranges, den beiden rheinischen und dem syrischen vielleicht im Rang, aber nicht
an Bedeutung nachstehend, gegen das Ende des zweiten Jahrhunderts
wahrscheinlich die angesehenste aller Statthalterschaften. Es lag nur an der
weiten Entfernung, daß die britannischen Legionen in der Korpsparteiung der
früheren Kaiserzeit in zweiter Reihe erscheinen; bei dem Korpskrieg nach dem
Erlöschen des Antoninischen Hauses fochten sie in der ersten. Darum aber war es
auch eine der Konsequenzen des Sieges des Severus, daß die Statthalterschaft
geteilt ward. Seitdem standen die beiden Legionen von Isca und Deva unter dem
Legaten der oberen, die eine von Eburacum und die Truppen an den Wällen, also
die Hauptmasse der Auxilien, unter dem der unteren Provinz ^18. Wahrscheinlich
ist die Verlegung der ganzen Besatzung nach dem Norden, die, wie oben bemerkt
ward, nach bloß militärischen Rücksichten wohl zweckmäßig gewesen sein würde,
mit deswegen unterblieben, weil sie einem Statthalter drei Legionen in die Hand
gegeben hätte.



—————————————————————



^18 Die Teilung ergibt sich aus Dio 55, 23.



—————————————————————



Daß finanziell die Provinz mehr kostete, als sie eintrug, kann hiernach nicht
verwundern. Für die Wehrkraft des Reiches dagegen kam Britannien erheblich in
Betracht; das Kompensationsverhältnis von Besteuerung und Aushebung wird auch
für die Insel in Anwendung gekommen sein und die britischen Truppen galten
neben den illyrischen für die besten der Armee. Gleich anfänglich sind dort
sieben Kohorten aus den Eingeborenen aufgestellt und diese weiter bis auf
Hadrian stetig vermehrt worden; nachdem dieser das System aufgebracht hatte,
die Truppen möglichst aus ihren Garnisonsbezirken zu rekrutieren, scheint
Britannien dies für seine starke Besatzung wenigstens zum großen Teil geleistet
zu haben. Es war ein ernster und tapferer Sinn in den Leuten; sie trugen die
Steuern und die Aushebung willig, nicht aber Hoffart und Brutalität der
Beamten.



Für die innere Ordnung Britanniens bot als Grundlage sich die dort zur Zeit der
Eroberung bestehende Gauverfassung, welche, wie schon bemerkt ward, von
derjenigen der Kelten des Kontinents sich nur darin wesentlich entfernte, daß
die einzelnen Völkerschaften der Insel, es scheint sämtlich, unter Fürsten
standen. Aber diese Ordnung scheint nicht beibehalten und der Gau (civitas) in
Britannien, wie in Spanien, ein geographischer Begriff geworden zu sein;
wenigstens ist es kaum anders zu erklären, daß die britannischen Völkerschaften
genau genommen verschwinden, sowie sie unter römische Herrschaft geraten, und
von den einzelnen Gauen nach ihrer Unterwerfung so gut wie gar nicht die Rede
ist. Wahrscheinlich sind die einzelnen Fürstentümer, wie sie unterworfen und
eingezogen wurden, in kleinere Gemeinden zerschlagen worden; es ward dies
dadurch erleichtert, daß auf der Insel sich nicht, wie auf dem Kontinent, eine
ohne monarchische Spitze geordnete Gauverfassung vorfand. Damit hängt auch wohl
zusammen, daß, während die gallischen Gaue eine gemeinsame Hauptstadt und in
dieser eine politische und religiöse Gesamtvertretung besessen haben, von
Britannien nichts ähnliches gemeldet wird. Gefehlt hat der Provinz ein
Concilium und ein gemeinsamer Kaiserkultus nicht; aber wäre der Altar des
Claudius in Camalodunum ^19 auch nur annähernd gewesen, was der des Augustus in
Lugudunum, so würde davon wohl etwas verlauten. Die freie und große politische
Gestaltung, welche dem gallischen Lande von Caesar gewährt und von seinem Sohne
bestätigt worden war, paßt in den Rahmen der späteren Kaiserpolitik nicht mehr.



———————————————————————————-



^19 Auf ihn geht wohl das Epigramm des Seneca (vol. 4, p. 69 Bährens): oceanus
que tuas ultra se respicit aras. Auch der Tempel, der nach der Spottschrift
desselben Seneca (8, 3) dem Claudius bei Lebzeiten in Britannien errichtet
ward, und der damit sicher identische Tempel des Gottes Claudius in Camalodunum
(Tac. ann. 14, 31) ist wohl nicht als städtisches Heiligtum zu fassen, sondern
nach Analogie der Augustusheiligtümer von Lugudunum und Tarraco. Die delecti
sacerdotes, welche specie religionis omnes fortunas effundebant, sind die
bekannten Provinzialpriester und Spielgeber.



———————————————————————————-



Von der mit der Invasion ziemlich gleichzeitigen Gründung der Kolonie
Camalodunum war schon die Rede, wie es auch bereits hervorgehoben wurde, daß
die italische Stadtverfassung früh in einer Reihe britannischer Ortschaften
eingeführt worden ist. Auch hierin ist Britannien mehr nach dem Muster Spaniens
als nach dem des keltischen Kontinents behandelt worden.



Die inneren Zustände Britanniens müssen, trotz der allgemeinen Gebrechen des
Reichsregiments, wenigstens im Vergleich mit anderen Gebieten, nicht ungünstige
gewesen sein. Kannte man im Norden nur Jagd und Weide und waren hier die
Einwohner wie die Anwohner zu Fehde und Raub jederzeit bei der Hand, so
entwickelte sich der Süden in dem ungestörten Friedensstand vor allem durch
Ackerbau, daneben durch Viehzucht und Bergwerksbetrieb zu mäßiger Wohlfahrt:
die gallischen Redner der diocletianischen Zeit preisen den Reichtum der
fruchtbaren Insel, und oft genug haben die Rheinlegionen ihr Getreide aus
Britannien empfangen.



Das Straßennetz der Insel, das ungemein entwickelt ist und für das namentlich
Hadrian in Verbindung mit seinem Wallbau viel getan hat, hat natürlich zunächst
militärischen Zwecken gedient; aber neben, ja vor den Legionslagern nimmt
Londinium darin einen Platz ein, welcher seine leitende Stellung im Verkehr
deutlich vor Augen bringt. Nur in Wales gab es Reichsstraßen allein in der
nächsten Nähe der römischen Lager, von Isca nach Nidum (Neath) und von Deva zur
Überfahrt nach Mona.



Zu der Romanisierung verhielt sich das römische Britannien ähnlich wie das
nördliche und mittlere Gallien. Die nationalen Gottheiten, der Mars
Belatucadrus oder Cocidius, die der Minerva gleichgesetzte Göttin Sulis, nach
welcher die heutige Stadt Bath hieß, sind auch in lateinischer Sprache noch
vielfach auf der Insel verehrt worden. Ein exotisches Gewächs ist die aus
Italien eindringende Sprache und Sitte auf der Insel noch mehr gewesen als auf
dem Kontinent; noch gegen das Ende des ersten Jahrhunderts lehnten die
angesehenen Familien dort sowohl die lateinische Sprache ab wie die römische
Tracht. Die großen städtischen Zentren, die eigentlichen Herde der neuen
Kultur, sind in Britannien schwächer entwickelt; wir wissen nicht bestimmt,
welche englische Stadt für das Concilium der Provinz und die gemeinschaftliche
Kaiserverehrung als Sitz gedient und in welchem der drei Legionslager der
Statthalter der Provinz residiert hat; wenn, wie es scheint, die
Zivilhauptstadt Britanniens Camalodunum gewesen ist, die Militärhauptstadt
Eburacum ^20, so kann dieses sich so wenig mit Mainz messen wie jenes mit Lyon.
Die Trümmerstätten auch der namhaften Ortschaften, der Claudischen
Veteranenstadt Camalodunum und der volkreichen Kaufstadt Londinium, nicht
minder die vielhundertjährigen Legionslager von Deva, Isca, Eburacum haben
Inschriftsteine nur in geringfügiger Zahl, namhafte Städte römischen Rechts wie
die Kolonie Glevum (Gloucester), das Municipium Verulamium bis jetzt nicht
einen einzigen ergeben; die Sitte des Denksteinsetzens, auf deren Ergebnisse
wir für solche Fragen großenteils angewiesen sind, hat in Britannien nie recht
durchgeschlagen. Im inneren Wales und in anderen weniger zugänglichen Strichen
sind römische Denkmäler überhaupt nicht zum Vorschein gekommen. Daneben aber
stehen deutliche Zeugen des von Tacitus hervorgehobenen regen Handels und
Verkehrs, so die zahllosen Trinkschalen, die aus den Ruinen Londons
hervorgegangen sind, und das Londoner Straßennetz. Wenn Agricola bemüht war,
den munizipalen Wetteifer in der Ausschmückung der eigenen Stadt durch Bauten
und Denkmäler, wie er von Italien sich auf Afrika und Spanien übertragen hatte,
auch nach Britannien zu verpflanzen, und die vornehmen Insulaner zu bestimmen,
in ihrer Heimat die Märkte zu schmücken und Tempel und Paläste zu errichten,
wie dies anderswo üblich war, so ist ihm das für die Gemeindebauten nur in
geringem Umfang gelungen. Aber in der Privatwirtschaft ist es anders; die
stattlichen, römisch angelegten und geschmückten Landhäuser, von denen jetzt
nur noch die Mosaikfußböden übrig geblieben sind, finden sich im südlichen
Britannien bis in die Gegend von York hinauf ^21 ebenso häufig wie im
Rheinland. Die höhere schulmäßige Jugendbildung drang von Gallien aus
allmählich in Britannien ein. Unter Agricolas administrativen Erfolgen wird
angeführt, daß der römische Hofmeister in die vornehmen Häuser der Insel
anfange, seinen Weg zu finden. In hadrianischer Zeit wird Britannien als ein
von den gallischen Schulmeistern erobertes Gebiet bezeichnet, und “schon
spricht Thule davon, sich einen Professor zu mieten”. Diese Schulmeister
waren zunächst Lateiner, aber es kamen auch Griechen; Plutarchos erzählt von
einer Unterhaltung, die er in Delphi pflog mit einem aus Britannien
heimkehrenden griechischen Sprachlehrer aus Tarsos. Wenn im heutigen England,
abgesehen von Wales, und bis vor kurzem von Cornwall, die alte Landessprache
verschwunden ist, so ist sie nicht den Angeln oder den Sachsen, sondern dem
römischen Idiom gewichen; und wie es in Grenzländern zu geschehen pflegt, in
der späteren Kaiserzeit stand keiner treuer zu Rom als der britannische Mann.
Nicht Britannien hat Rom aufgegeben, sondern Rom Britannien - das letzte, was
wir von der Insel erfahren, sind die flehentlichen Bitten der Bevölkerung bei
Kaiser Honorius um Schutz gegen die Sachsen, und dessen Antwort, daß sie sich
selber helfen möchten, wie sie könnten.



————————————————————————



^20 Das hier stationierte Kommando war wenigstens in späterer Zeit ohne Frage
das wichtigste unter den britannischen; und es wird auch dort (denn an Eburacum
ist hier ohne Zweifel gedacht) ein Palatium erwähnt (vita Severi 22). Das
praeto rium, unterhalb Eburacum wohl an der Küste gelegen (Irin. Anton. Aug.,
p. 466), mag der Sommersitz des Statthalters gewesen sein.



^21 Nördlich von Aldborough und Easingwold (beide etwas nördlich von York)
haben sich keine gefunden (J. C. Bruce, Description of the Roman wall. 3. Aufl.
1867, S. 61).




KAPITEL VI.

Die Donauländer und die Kriege an der Donau


Wie die Rheingrenze Caesars, so ist die Donaugrenze das Werk des Augustus. Als
er an das Ruder kam, waren die Römer auf der italischen Halbinsel kaum Herren
der Alpen, auf der griechischen kaum des Haemus (Balkan) und der Küstenstreifen
am Adriatischen und am Schwarzen Meer; nirgends reichte ihr Gebiet an den
mächtigen Strom, der das südliche Europa vom nördlichen scheidet; sowohl das
nördliche Italien wie auch die illyrischen und pontischen Handelsstädte und
mehr noch die zivilisierten Landschaften Makedoniens und Thrakiens waren den
Raubzügen der rohen und unruhigen Nachbarstämme stetig ausgesetzt. Als Augustus
starb, waren an die Stelle der einen, kaum zu selbständiger Verwaltung
gelangten Provinz Illyricum fünf große römische Verwaltungsbezirke getreten,
Rätien, Noricum, Unterillyrien oder Pannonien, Oberillyrien oder Dalmatien und
Mösien, und die Donau in ihrem ganzen Lauf, wenn nicht überall die
militärische, doch die politische Reichsgrenze geworden. Die verhältnismäßig
leichte Unterwerfung dieser weiten Gebiete sowie die schwere Insurrektion der
Jahre 6 bis 9 und das dadurch veranlaßte Aufgeben der früher beabsichtigten
Verlegung der Grenzlinie von der oberen Donau nach Böhmen und an die Elbe sind
früher dargestellt worden. Es bleibt übrig, die Entwicklung dieser Landschaften
in der Zeit nach Augustus und die Beziehungen der Römer zu den jenseits der
Donau wohnhaften Stämmen darzustellen.



Die Schicksale Rätiens sind mit denen der Obergermanischen Provinz so eng
verflochten, daß dafür auf die frühere Darstellung verwiesen werden kann. Die
römische Zivilisation hat hier, im ganzen genommen, sich wenig entwickelt. Das
Hochland der Alpen mit den Tälern des oberen Inn und des oberen Rhein umschloß
eine schwache und eigenartige Bevölkerung, wahrscheinlich diejenige, die
einstmals die östliche Hälfte der norditalischen Ebene besessen hatte,
vielleicht den Etruskern verwandt. Von dort zurückgedrängt durch die Kelten und
vielleicht auch die Illyriker, behauptete sie sich in den nördlichen Gebirgen.
Während die nach Süden sich öffnenden Täler, wie das der Etsch, zu Italien
gezogen wurden, boten jene den Südländern wenig Platz und noch weniger Reiz zur
Ansiedelung und Städtegründung. Weiter nördlich, auf der Hochebene zwischen dem
Bodensee und dem Inn, welche von den keltischen Stämmen der Vindeliker
eingenommen war, wäre wohl für römische Kultur Raum und Stätte gewesen; aber es
scheint in diesem Gebiet, das nicht so wie das norische unmittelbare
Fortsetzung Italiens werden konnte und das, gleich dem angrenzenden sogenannten
Decumatenland, wohl zunächst nur als Scheide gegen die Germanen für die Römer
von Wert war, die Politik der früheren Kaiserzeit die Kultur vielmehr
zurückgehalten zu haben. Es ist schon darauf hingewiesen worden, daß gleich
nach der Eroberung man bedacht war, die Landschaft zu entvölkern. Diesem geht
zur Seite, daß in der früheren Kaiserzeit keine römisch organisierte Gemeinde
hier entstanden ist. Zwar von der Anlage der großen Straße, die gleich mit der
Eroberung selbst von dem älteren Drusus durch die Hochalpen an die Donau
geführt ward, war die Gründung der Augusta der Vindeliker, des heutigen
Augsburg, ein notwendiger Teil; aber es war und blieb dieser rasch aufblühende
Ort über ein Jahrhundert ein Marktflecken, bis endlich Hadrian auch in dieser
Hinsicht die von Augustus vorgezeichnete Bahn verließ und die Landschaft der
Vindeliker in die Romanisierung des Nordens hineinzog. Die Verleihung des
römischen Stadtrechts an den Vorort der Vindeliker durch Hadrian wird damit
zusammengestellt werden dürfen, daß ungefähr um dieselbe Zeit die Militärgrenze
am Oberrhein vorgeschoben ward und römische Städte im ehemaligen Decumatenland
entstanden; indes ist in Rätien auch später Augusta der einzige größere
Mittelpunkt römischer Zivilisation geblieben. Auch die militärischen
Einrichtungen haben auf das Zurückhalten derselben eingewirkt. Die Provinz
stand von Anfang an unter kaiserlicher Verwaltung und konnte nicht ohne
Besatzung gelassen werden; aber besondere Rücksichten nötigten, wie dies früher
gezeigt ward, die Regierung, nach Rätien lediglich Truppen zweiter Klasse zu
legen, und wenn diese auch der Zahl nach nicht unbeträchtlich waren, so haben
doch die kleineren Standlager der Alen und Kohorten nicht die zivilisierende
und städtebildende Wirkung ausüben können wie die Legionslager. Unter Marcus
ist allerdings infolge des Markomannischen Krieges das rätische Hauptquartier,
die castra Regina, das heutige Regensburg, mit einer Legion belegt worden; aber
selbst dieser Ort scheint in römischer Zeit bloß Militärniederlassung geblieben
zu sein und kaum mit den Lagern zweiten Ranges am Rhein, wie zum Beispiel
Bonna, in der städtischen Entwicklung auf einer Linie gestanden zu haben.



Daß die Grenze Rätiens schon zu Traianus’ Zeit von Regensburg westlich eine
Strecke über die Donau hinaus vorgeschoben war, ist früher bemerkt und daselbst
auch ausgeführt worden, daß dieses Gebiet wahrscheinlich ohne Anwendung von
Waffengewalt, ähnlich wie das Decumatenland, zum Reiche gezogen worden ist. Es
wurde ebenfalls schon erwähnt, daß die Befestigung dieses Gebiets vielleicht
mit den unter Marcus bis hierher sich erstreckenden Einfällen der Chatten
zusammenhängt, sowie daß diese und später die Alamannen im dritten Jahrhundert
sowohl dies Vorland wie Rätien selbst heimsuchten und schließlich unter
Gallienus den Römern entrissen.



Die Nachbarprovinz Noricum ist wohl in der provinzialen Einrichtung ähnlich wie
Rätien behandelt worden, aber hat sich sonst anders entwickelt. Nach keiner
Richtung hin ist Italien für den Landverkehr so wie gegen Nordosten
aufgeschlossen; die Handelsbeziehungen Aquileias sowohl durch das Friaul nach
der oberen Donau und zu den Eisenwerken von Noreia wie über die Julische Alpe
zum Savetal haben hier der augustischen Grenzerweiterung vorgearbeitet wie
nirgends sonst im Donaugebiet. Nauportus (Oberlaibach), jenseits des Passes,
war ein römischer Handelsflecken schon in republikanischer Zeit, Emona
(Laibach) eine später förmlich Italien einverleibte, der Sache nach seit ihrer
Gründung durch Augustus zu Italien gehörige römische Bürgerkolonie. Daher
genügte, wie früher schon hervorgehoben ward, für die Umwandlung dieses
“Königreichs” in eine römische Provinz wahrscheinlich die bloße
Ankündigung. Die ursprünglich wohl illyrische, später zum guten Teil keltische
Bevölkerung zeigt keine Spur von demjenigen Festhalten an der nationalen Weise
und Sprache, welche wir bei den Kelten des Westens wahrnehmen. Römische Sprache
und römische Sitte muß hier früh Eingang gefunden haben, und von Kaiser
Claudius wurde dann das gesamte Gebiet, selbst der nördliche, durch die
Tauernkette vom Drautal getrennte Teil, nach italischer Gemeindeverfassung
organisiert. Während in den Nachbarländern Rätien und Pannonien die Denkmäler
römischer Sprache entweder fehlen oder doch nur in den größeren Zentren
erscheinen, sind die Täler der Drau, der Mut und der Salzach und ihrer
Nebenflüsse bis in das hohe Gebirge hinauf erfüllt mit Zeugnissen der hier tief
eingedrungenen Romanisierung. Noricum ward ein Vorland und gewissermaßen ein
Teil Italiens; bei der Aushebung für die Legion und für die Garde ist, so lange
hier die Italiker überhaupt bevorzugt wurden, diese Bevorzugung auf keine
andere Provinz so völlig erstreckt worden wie auf diese.



Hinsichtlich der militärischen Belegung gilt von Noricum dasselbe wie von
Rätien. Aus den schon entwickelten Gründen gab es auch in Noricum während der
ersten zwei Jahrhunderte der Kaiserzeit nur Alen- und Kohortenlager; Carnuntum
(Petronell bei Wien), das in der augustischen Zeit zu Noricum gehörte, ist, als
die illyrischen Legionen dorthin gelegt wurden, eben darum zu Pannonien gezogen
worden. Die kleineren norischen Standlager an der Donau und selbst das von
Marcus, der auch in diese Provinz eine Legion legte, für diese eingerichtete
Lager von Lauriacum (bei Enns) sind für die städtische Entwicklung von keiner
Bedeutung gewesen; die großen Ortschaften Noricums, wie Celeia (Cilli) im
Sanntal, Aguontum (Lienz), Teurnia (unweit Spittal), Virunum (Zollfeld bei
Klagenfurt), im Norden Iuvavum (Salzburg) sind rein aus bürgerlichen Elementen
hervorgegangen.



Illyricum, das heißt das römische Gebiet zwischen Italien und Makedonien, wurde
in republikanischer Zeit zum kleineren Teil mit der griechisch-makedonischen
Statthalterschaft vereinigt, zum größeren als Nebenland von Italien und, nach
der Einrichtung der Statthalterschaft des Cisalpinischen Galliens, als ein Teil
von dieser verwaltet. Das Gebiet deckt sich bis zu einem gewissen Grade mit dem
weitverbreiteten Stamm, von dem es die Römer benannt haben: es ist derjenige,
dessen dürftiger Rest an dem südlichen Ende seines ehemals weitgedehnten
Besitzes unter dem Namen der Skipetaren, welchen sie sich selbst beilegen,
oder, wie ihre Nachbarn sie heißen, der Arnauten oder Albanesen noch heute
seine alte Nationalität und seine eigene Sprache bewahrt hat. Es ist derselbe
ein Glied der indogermanischen Familie und innerhalb derselben wohl am nächsten
dem griechischen Kreise verwandt, wie dies auch den örtlichen Verhältnissen
angemessen ist; aber er steht neben diesem wenigstens ebenso selbständig wie
der lateinische und der keltische. In ihrer ursprünglichen Ausdehnung erfüllte
diese Nation die Küste des Adriatischen Meeres von der Mündung des Po durch
Istrien, Dalmatien und Epirus bis gegen Akarnanien und Ätolien, ferner im
Binnenlande das obere Makedonien sowie das heutige Serbien und Bosnien und das
ungarische Gebiet auf dem rechten Ufer der Donau; sie grenzt also östlich an
die thrakischen Völkerschaften, westlich an die keltischen, von welchen
letzteren Tacitus sie ausdrücklich unterscheidet. Es ist ein kräftiger Schlag
südländischer Art, mit schwarzem Haar und dunklen Augen, sehr verschieden von
den Kelten und mehr noch von den Germanen, nüchterne, mäßige, unerschrockene,
stolze Leute, vortreffliche Soldaten, aber bürgerlicher Entwicklung wenig
zugänglich, mehr Hirten als Ackerbauer. Zu einer größeren politischen
Entwicklung ist er nicht gelangt. An der italischen Küste traten ihnen
wahrscheinlich zunächst die Kelten entgegen; die wahrscheinlich illyrischen
Völkerschaften daselbst, insbesondere die Veneter, wurden durch die Rivalität
mit den Kelten früh zu fügsamen Untertanen der Römer. Am Ende des 6.
Jahrhunderts der Stadt engte die Gründung von Aquileia und die Unterwerfung der
Halbinsel Istrien weiter ihre Grenzen ein. An der Ostküste des Adriatischen
Meeres waren die wichtigeren Inseln und die Südhäfen des Kontinents seit langem
von den kühnen hellenischen Schiffern okkupiert. Als dann in Skodra (Scutari),
gewissermaßen in alter Zeit wie heutzutage dem Zentralpunkt des illyrischen
Landes, die Herrscher anfingen, sich zu eigener Macht zu entwickeln und
besonders auf dem Meere die Griechen zu befehden, schlug Rom schon vor dem
Hannibalischen Kriege sie mit gewaltiger Hand nieder und nahm die ganze Küste
unter seine Schutzherrschaft, welche bald, nachdem der Herr von Skodra mit dem
König Perseus von Makedonien den Krieg und die Niederlage geteilt hatte, die
völlige Auflösung dieses Fürstentums herbeiführte. Am Ende des 6. Jahrhunderts
der Stadt und in der ersten Hälfte des siebenten wurde in langjährigen Kämpfen
auch die Küste zwischen Istrien und Skodra von den Römern besetzt. Im
Binnenland wurden die Illyrier in republikanischer Zeit von den Römern wenig
berührt; dafür aber müssen, von Westen her vordringend, die Kelten einen guten
Teil ursprünglich illyrischen Gebiets in ihre Gewalt gebracht haben, so das
späterhin überwiegend keltische Noricum. Kelten sind auch die Latobiker im
heutigen Krain; und in dem gesamten Gebiet zwischen Save und Drau, ebenso im
Raabtal saßen die beiden großen Stämme im Gemenge, als Caesar Augustus die
südlichen Distrikte Pannoniens der römischen Herrschaft unterwarf.
Wahrscheinlich hat diese starke Mischung mit keltischen Elementen neben der
ebenen Bodenbeschaffenheit zu dem frühen Untergang der illyrischen Nation in
den pannonischen Landschaften ihren Teil beigetragen. In die südliche Hälfte
der von Illyriern bewohnten Landschaften dagegen sind von den Kelten nur die
Skordisker vorgedrungen, deren Festsetzung an der unteren Save bis zur Morawa
und deren Streifereien bis in die Nähe von Thessalonike früher erwähnt worden
sind. Die Griechen aber haben hier ihnen gewissermaßen den Platz geräumt; das
Sinken der makedonischen Macht und die Verödung von Epirus und Ätolien müssen
die Ausbreitung der illyrischen Nachbarn gefördert haben. Bosnien, Serbien, vor
allem Albanien sind in der Kaiserzeit illyrisch gewesen, und Albanien ist es
noch heute.



Es ist früher erzählt worden, daß Illyricum schon nach der Absicht des
Diktators Caesar als eigene Statthalterschaft konstituiert werden sollte und
diese Absicht bei der Teilung der Provinzen zwischen Augustus und dem Senat zur
Ausführung kam; daß diese anfangs dem Senat überwiesene Statthalterschaft wegen
der daselbst notwendigen Kriegführung auf den Kaiser überging; daß Augustus
diese Statthalterschaft teilte und die bis dahin im ganzen nur nominelle
Herrschaft über das Binnenland sowohl in Dalmatien wie im Savegebiet effektiv
machte; daß er endlich die gewaltige nationale Insurrektion, die bei den
dalmatischen wie bei den pannonischen Illyriern im Jahre 6 n. Chr. ausbrach,
nach schwerem vierjährigem Kampf überwältigte. Es bleibt übrig, die ferneren
Schicksale zunächst der südlichen Provinz zu berichten.



Nach den bei der Insurrektion gemachten Erfahrungen schien es erforderlich,
nicht bloß die in Illyricum ausgehobenen Mannschaften statt wie bisher in ihrer
Heimat, vielmehr auswärts zu verwenden, sondern auch die Dalmater wie die
Pannonier durch ein Kommando ersten Ranges in Botmäßigkeit zu halten. Dasselbe
hat seinen Zweck rasch erfüllt. Der Widerstand, den die Illyriker unter
Augustus der ungewohnten Fremdherrschaft entgegensetzten, hat sich ausgetobt
mit dem einen gewaltigen Sturm; späterhin verzeichnen unsere Berichte keine
ähnliche auch nur partielle Bewegung. Für das südliche oder, nach dem römischen
Ausdruck, das obere Illyricum, die Provinz Dalmatien, wie sie seit der Zeit der
Flavier gewöhnlich heißt, begann mit dem Kaiserregiment eine neue Epoche. Die
griechischen Kaufleute hatten wohl auf der ihnen nächst liegenden Küste die
beiden großen Emporien Apollonia (bei Valona) und Dyrrachium (Durazzo)
gegründet; eben darum war dieser Teil schon unter der Republik der griechischen
Verwaltung überwiesen worden. Aber weiter nordwärts hatten die Hellenen nur auf
den vorliegenden Inseln Issa (Lissa), Pharos (Lesina), Schwarz-Kerkyra
(Curzola) sich angesiedelt und von da aus den Verkehr mit den Eingeborenen,
namentlich an der Küste von Narona und in den Salonae vorliegenden Ortschaften,
unterhalten. Unter der römischen Republik hatten die italischen Händler, welche
hier die Erbschaft der griechischen antraten, in den Haupthäfen Epitaurum
(Ragusa vecchia), Narona, Salonae, Iader (Zara) sich in solcher Zahl
niedergelassen, daß sie in dem Kriege zwischen Caesar und Pompeius eine nicht
unwesentliche Rolle spielen konnten. Aber Verstärkung durch dort angesiedelte
Veteranen und, was die Hauptsache war, städtisches Recht empfingen diese
Ortschaften erst durch Augustus, und zugleich kam teils die energische
Unterdrückung der auf den Inseln noch bestehenden Piratenschlupfwinkel, teils
die Unterwerfung des Binnenlandes und die Vorschiebung der römischen Grenze
gegen die Donau insbesondere diesen auf der Ostküste des Adriatischen Meeres
angesiedelten Italikern zugute. Vor allem die Hauptstadt des Landes, der Sitz
des Statthalters und der gesamten Verwaltung, Salonae, blühte rasch auf und
überflügelte weit die älteren griechischen Ansiedlungen Apollonia und
Dyrrachium, obwohl in die letztere Stadt, ebenfalls unter Augustus, italische
Kolonisten, freilich nicht Veteranen, sondern expropriierte Italiker, gesendet
und die Stadt als römische Bürgergemeinde eingerichtet wurde. Vermutlich hat
bei dem Aufblühen Dalmatiens und dem Verkümmern der illyrisch-makedonischen
Küste der Gegensatz des kaiserlichen und des Senatsregimentes eine wesentliche
Rolle gespielt, die bessere Verwaltung sowohl wie die Bevorzugung bei dem
eigentlichen Machthaber. Damit wird weiter zusammenhängen, daß die illyrische
Nationalität sich in dem Bereich der makedonischen Statthalterschaft besser
behauptet hat als in dem der dalmatischen: in jenem lebt sie heute noch fort
und es muß in der Kaiserzeit, abgesehen von dem griechischen Apollonia und der
italischen Kolonie Dyrrachium, neben den beiden Reichssprachen im Binnenland,
die des Volkes, die illyrische, geblieben sein. In Dalmatien dagegen wurden die
Küste und die Inseln, soweit sie irgend sich eigneten - die unwirtliche Strecke
nordwärts von Iader blieb in der Entwicklung notwendig zurück -, nach
italischer Ordnung kommunalisiert, und bald sprach die ganze Küste lateinisch,
etwa wie heutzutage venezianisch. Dem Vordringen der Zivilisation in das
Binnenland traten örtliche Schwierigkeiten entgegen. Dalmatiens bedeutende
Ströme bilden mehr Wasserfälle als Wasserstraßen; und auch die Herstellung der
Landstraßen stößt bei der Beschaffenheit seines Bergnetzes auf ungewöhnliche
Schwierigkeiten. Die römische Regierung hat ernstliche Anstrengungen gemacht,
das Land aufzuschließen. Unter dem Schutz des Legionslagers von Burnum
entwickelte im Kerkatal, in dem der Cettina unter dem des Lagers von Delminium,
welche Lager auch hier die Träger der Zivilisierung und der Latinisierung
gewesen sein werden, sich die Bodenbestellung nach italischer Art, auch die
Pflanzung der Rebe und der Olive und überhaupt italische Ordnung und Gesittung.
Dagegen jenseits der Wasserscheide, zwischen dem Adriatischen Meer und der
Donau, sind die auch für den Ackerbau wenig günstigen Täler von der Kulpa bis
zum Drin in römischer Zeit in ähnlichen primitiven Verhältnissen verblieben,
wie sie das heutige Bosnien aufweist. Kaiser Tiberius allerdings hat durch die
Soldaten der dalmatinischen Lager von Salonae bis in die Täler Bosniens
verschiedene Chausseen geführt; aber die späteren Regierungen ließen, wie es
scheint, die schwierige Aufgabe fallen. An der Küste und in den der Küste
nähergelegenen Strichen bedurfte Dalmatien bald keiner weiteren militärischen
Hut; die Legionen des Kerka- und des Cettinatales konnte schon Vespasian von
dort wegziehen und anderweitig verwenden. Unter dem allgemeinen Verfall des
Reiches im dritten Jahrhundert hat Dalmatien verhältnismäßig wenig gelitten, ja
Salonae wohl erst damals seine höchste Blüte erreicht. Freilich ist dies zum
Teil dadurch veranlaßt, daß der Regenerator des römischen Staates, Kaiser
Diocletianus, ein geborener Dalmatiner war und sein auf die Dekapitalisierung
Roms gerichtetes Streben der Hauptstadt seines Heimatlandes vorzugsweise zugute
kommen ließ: er baute neben derselben den gewaltigen Palast, von dem die
heutige Hauptstadt der Provinz den Namen Spalato trägt, innerhalb dessen sie
zum größten Teil Platz gefunden hat und dessen Tempel ihr heute als Dom und als
Baptisterium ^1 dienen. Aber zur Großstadt hat nicht erst Diocletian Salonae
gemacht, sondern, weil sie es war, sie für seine Privatresidenz gewählt; Handel
und Schiffahrt und Gewerbe müssen damals in diesen Gewässern vorzugsweise in
Aquileia und in Salonae sich konzentriert haben und die Stadt eine der
volkreichsten und wohlhabendsten des Okzidents gewesen sein. Die reichen
Eisengruben Bosniens waren, wenigstens in der späteren Kaiserzeit, in starkem
Betrieb; ebenso lieferten die Wälder der Provinz massenhaftes und vorzügliches
Bauholz; auch von der blühenden Textilindustrie des Landes bewahrt die
priesterliche Dalmatica noch heute eine Erinnerung. Überhaupt ist die
Zivilisierung und die Romanisierung Dalmatiens eine der eigensten und eine der
bedeutendsten Erscheinungen der Kaiserzeit. Die Grenze Dalmatiens und
Makedoniens ist zugleich die politische und die sprachliche Scheide des
Okzidents und des Orients. Bei Skodra berühren sich, wie die Herrschaftsgebiete
Caesars und Marc Antons, so auch nach der Reichsteilung des vierten
Jahrhunderts die von Rom und Byzanz. Hier grenzt die lateinische Provinz
Dalmatien mit der griechischen Provinz Makedonien; und kräftig emporstrebend
und überlegen, mit gewaltig treibender Propaganda, steht hier die jüngere neben
der älteren Schwester.



—————————————————————————



^1 Das Baptisterium ist vielleicht das Grabmal des Kaisers.



—————————————————————————



Wenn die südliche illyrische Provinz und ihr Friedensregiment bald in
geschichtlicher Beziehung nicht ferner hervortritt, so bildet das nördliche
Illyricum oder, wie es gewöhnlich heißt, Pannonien in der Kaiserzeit eines der
großen militärischen und somit auch politischen Zentren. In dem Donauheer haben
die pannonischen Lager die führende Stellung wie im Westen die rheinischen, und
die dalmatischen und die mösischen schließen ihnen in ähnlicher Weise sich an
und ordnen ihnen sich unter wie den rheinischen die Legionen Spaniens und
Britanniens. Die römische Zivilisation steht und bleibt hier unter dem Einfluß
der Lager, die in Pannonien nicht, wie in Dalmatien, nur einige Generationen
hindurch, sondern dauernd verblieben. Nach der Überwältigung des Batonischen
Aufstandes belief die regelmäßige Besatzung der Provinz sich zuerst auf drei,
später, wie es scheint, nur auf zwei Legionen, und durch deren Standlager und
ihre Vorschiebung ist die weitere Entwicklung bedingt. Wenn Augustus nach dem
ersten Kriege gegen die Dalmater Siscia an der Mündung der Kulpa in die Save
zum Hauptwaffenplatz ausersehen hatte, so waren, nachdem Tiberius Pannonien
mindestens bis an die Drau unterworfen hatte, die Lager an diese vorgeschoben
worden, und wenigstens eines der pannonischen Hauptquartiere befand sich
seitdem in Poetovio (Pettau) an der norischen Grenze. Die Ursache, weshalb die
pannonische Armee ganz oder zum Teil im Drautal verblieb, kann nur die gleiche
gewesen sein, welche zu der Anlage der dalmatinischen Legionslager geführt hat:
man brauchte hier die Truppen, um die Untertanen sowohl in dem nahen Noricum
wie vor allem im Draugebiet selbst in Gehorsam zu halten. Auf der Donau hielt
die römische Flotte Wacht, die schon im Jahre 50 erwähnt wird und vermutlich
mit der Einrichtung der Provinz entstanden war. Legionslager gab es am Flusse
selbst unter der Julisch-Claudischen Dynastie vielleicht noch nicht ^2, wobei
in Betracht kommt, daß der zunächst der Provinz vorliegende Suebenstaat von Rom
damals vollständig abhängig war und für die Grenzdeckung einigermaßen genügte.
Wie die dalmatinischen, hat dann, wie es scheint, Vespasian auch die Lager an
der Drau aufgehoben und sie an die Donau selbst verlegt; seitdem ist das große
Hauptquartier der pannonischen Armee das früher norische Carnuntum (Petronell
östlich von Wien) und daneben Vindobona (Wien).



————————————————————————————



^2 Daß im Jahre 50 noch keine Legionen an der Donau selbst standen, folgt aus
Tac. ann. 12, 29; sonst wäre es nicht nötig gewesen, zur Aufnahme der
übertretenden Sueben eine Legion dorthin zu schicken. Auch die Anlage des
claudischen Savaria paßt besser, wenn die Stadt damals norisch war, als wenn
sie schon zu Pannonien gehörte; und da die Zuteilung dieser Stadt zu Pannonien
mit der gleichen Abtrennung von Carnuntum und mit der Verlegung der Legion
dahin sicher der Zeit nach zusammengehört, so dürfte dies alles erst in
nachclaudischer Zeit stattgefunden haben. Auch die geringe Zahl der in den
Donaulagern gefundenen Inschriften von Italikern (Eph. epigr. 5, p. 225) deutet
auf spätere Entstehung. Allerdings haben sich in Carnuntum einige Grabschriften
von Soldaten der 15. Legion gefunden, die nach der äußeren Form und nach dem
Fehlen des Cognomen älter zu sein scheinen (O. Hirschfeld in
Ärchäologisch-epigraphische Mittheilungen 5, 1881, S. 217). Derartige
Zeitbestimmungen können, wo es sich um ein Dezennium handelt, volle Sicherheit
nicht in Anspruch nehmen; indes muß eingeräumt werden, daß auch jene Argumente
keinen vollen Beweis machen und die Translokation früher, etwa unter Nero,
begonnen haben kann. Für die Anlegung oder Erweiterung dieses Lagers durch
Vespasian spricht die einen derartigen Bau bezeugende Inschrift von Carnuntum
aus dem Jahre 73 (Hirschfeld a. a. O.).



————————————————————————————



Die bürgerliche Entwicklung, wie wir sie in Noricum und an der Küste Dalmatiens
fanden, zeigt in Pannonien in gleicher Weise sich nur in einigen, an der
norischen Grenze gelegenen und zum Teil ursprünglich zu Noricum gehörigen
Distrikten; Emona und das obere Savetal stehen mit Noricum gleich, und wenn
Savaria (Steinamanger) zugleich mit den norischen Städten italische
Stadtverfassung empfangen hat, so wird, solange Carnuntum eine norische Stadt
war, wohl auch jener Ort zu Noricum gehört haben. Erst seitdem die Truppen an
der Donau standen, ging die Regierung daran, das Hinterland städtisch zu
organisieren. In dem westlichen, ursprünglich norischen Gebiet erhielt
Scarbantia (Ödenburg am Neusiedler See) unter den Flaviern Stadtrecht, während
Vindobona und Carnuntum von selbst zu Lagerstädten wurden. Zwischen Save und
Drau empfingen Siscia und Sirmium unter den Flaviern, an der Drau Poetovio
(Pettau) unter Traianus Stadtrecht, Mursa (Eszeg) unter Hadrian Kolonialrecht,
um hier nur der Hauptorte zu gedenken. Daß die überwiegend illyrische, aber zum
guten Teil auch keltische Bevölkerung der Romanisierung keinen energischen
Widerstand entgegensetzte, ist schon ausgesprochen worden; die alte Sprache und
die alte Sitte schwanden, wo die Römer hinkamen, und hielten sich nur in den
entfernteren Bezirken. Die weiten, aber wenig zur Ansiedelung einladenden
Striche östlich vom Raabfluß und nördlich der Drau bis zur Donau sind wohl
schon seit Augustus zum Reiche gerechnet worden, aber vielleicht in nicht viel
anderer Weise als Germanien vor der Varusschlacht; hier hat die städtische
Entwicklung weder damals noch später rechten Boden gefunden, und auch
militärisch ist dieses Gebiet lange Zeit wenig oder gar nicht belegt worden.
Dies hat sich erst infolge der Einverleibung Dakiens unter Traian einigermaßen
geändert; die dadurch herbeigeführte Vorschiebung der pannonischen Lager gegen
die Ostgrenze der Provinz und die weitere innere Entwicklung Pannoniens wird
besser im Zusammenhang mit den Traianischen Kriegen geschildert.



Das letzte Stück des rechten Donauufers, das Bergland zu beiden Seiten des
Margus (Morawa) und das zwischen dem Haemus und der Donau lang sich
hinstreckende Flachland, war bewohnt von thrakischen Völkerschaften; und es
erscheint zunächst erforderlich, auf diesen großen Stamm als solchen einen
Blick zu werfen. Er geht dem illyrischen in gewissem Sinne parallel. Wie die
Illyrier einst die Landschaften vom Adriatischen Meer bis zur mittleren Donau
erfüllten, so saßen ehemals die Thraker östlich von ihnen, vom Ägäischen Meer
bis zur Donaumündung und nicht minder einerseits auf dem linken Donauufer
namentlich in dem heutigen Siebenbürgen, andererseits jenseits des Bosporus
wenigstens in Bithynien und bis nach Phrygien; nicht mit Unrecht nennt Herodot
die Thraker das größte der ihm bekannten Völker nach den Indern. Wie der
illyrische ist auch der thrakische Stamm zu keiner vollen Entwicklung gelangt
und erscheint mehr gedrängt und verdrängt als in eigener, geschichtliche
Erinnerung hinterlassender Entwicklung. Aber während Sprache und Sitte der
Illyrier sich in einer wenngleich im Laufe der Jahrhunderte verschlissenen Form
bis auf den heutigen Tag erhalten haben und wir mit einigem Recht das Bild der
Palikaren aus der neueren Geschichte in die der römischen Kaiserzeit
übertragen, so gilt das gleiche von den thrakischen Stämmen nicht. Vielfach und
sicher ist es bezeugt, daß die Völkerschaften des Gebiets, welchem infolge der
römischen Provinzialteilung schließlich der Name Thrakien geblieben ist, sowie
die mösischen zwischen dem Balkan und der Donau, und nicht minder die Geten
oder Daker am anderen Donauufer alle eine und dieselbe Sprache redeten. Es
hatte diese Sprache in dem römischen Kaiserreich eine ähnliche Stellung wie die
der Kelten und der Syrer. Der Historiker und Geograph der augustischen Zeit,
Strabo, erwähnt die Gleichheit der Sprache der genannten Völker; in botanischen
Schriften der Kaiserzeit werden von einer Anzahl Pflanzen die dakischen
Benennungen angegeben ^3. Als seinem Zeitgenossen, dem Poeten Ovidius
Gelegenheit gegeben wurde, über seinen allzu flotten Lebenswandel fern in der
Dobrudscha nachzudenken, benutzte er seine Muße, um getisch zu lernen, und
wurde fast ein Getenpoet:



Und ich schrieb, o weh! ein Gedicht in getischer Sprache,



Gratulierst du mir nicht, daß ich den Geten gefiel?



—————————————————————-



^3 Thrakischer, getischer, dakischer Orts- und Personennamen kennen wir ganze
Reihen; sprachlich bemerkenswert ist eine mit -centhus zusammengesetzte Gruppe
von Personennamen: Bithicenthus, Zipacenthus, Disacenthus, Tracicenthus,
Linicenthus (BCH 6, 1882, S. 179), von denen die ersten beiden in ihrer anderen
Hälfte (Bithus, Zipa) auch isoliert häufig begegnen. Eine ähnliche Gruppe
bilden die Composita mit -poris, wie Mucaporis (Thraker BCH, a. a. O., Daker
zahlreich), Cetriporis, Rhaskyporis, Bithoporis, Dirdiporis.



—————————————————————-



Aber wenn die irischen Barden, die syrischen Missionare, die Bergtäler
Albaniens anderen Idiomen der Kaiserzeit eine gewisse Fortdauer gewahrt haben,
so ist das thrakische unter dem Völkergewoge des Donaugebiets und dem
übermächtigen Einfluß Konstantinopels verschollen, und wir vermögen nicht
einmal die Stelle zu bestimmen, welche ihm in dem Völkerstammbaum zukommt. Die
Schilderungen von Sitten und Gebräuchen einzelner dazugehöriger Völkerschaften,
über welche mancherlei Notizen sich erhalten haben, ergeben keine für den
ganzen Stamm gültigen individuellen Züge und heben meistens nur Einzelheiten
hervor, wie sie bei allen Völkern auf niederer Kulturstufe sich zeigen. Aber
ein Soldatenvolk sind sie gewesen und geblieben, als Reiter nicht minder
brauchbar wie für die leichte Infanterie, von den Zeiten des Peloponnesischen
Krieges und Alexanders bis hinab in die der römischen Caesaren, mochten sie
gegen diese sich stemmen oder später für sie fechten. Auch die wilde, aber
großartige Weise der Götterverehrung darf vielleicht als ein diesem Stamm
eigentümlicher Grundzug aufgefaßt werden, der gewaltige Ausbruch der Frühlings-
und der Jugendlust, die nächtlichen Bergfeste fackelschwingender Mädchen, die
rauschende, sinnverwirrende Musik, der strömende Wein und das strömende Blut,
der in Aufregung aller sinnlichen Leidenschaften zugleich rasende Taumel der
Feste. Dionysos, der herrliche und der schreckliche, ist ein thrakischer Gott,
und was der Art in dem hellenischen und dem römischen Kult besonders
hervortritt, knüpft an thrakische oder phrygische Sitte an.



Während die illyrischen Völkerschaften in Dalmatien und Pannonien nach der
Niederwerfung der großen Insurrektion in den letzten Jahren des Augustus die
Entscheidung der Waffen nicht wieder gegen die Römer angerufen haben, gilt von
den thrakischen Stämmen nicht das gleiche; der oft bewiesene
Unabhängigkeitssinn und die wilde Tapferkeit dieser Nation verleugnete auch in
ihrem Untergang sich nicht. In dem Thrakien südlich vom Haemus blieb das alte
Fürstenrum unter römischer Oberhoheit. Das einheimische Herrscherhaus der
Odrysen, mit der Residenz Bizye (Wiza) zwischen Adrianopel und der Küste des
Schwarzen Meeres, tritt schon in der früheren Zeit unter den thrakischen
Fürstengeschlechtern am meisten hervor; nach der Triumviralzeit ist von anderen
thrakischen Königen als denen dieses Hauses nicht ferner die Rede, so daß die
übrigen Fürsten durch Augustus zu Vasallen gemacht oder beseitigt zu sein
scheinen und mit dem thrakischen Königtum fortan nur Glieder dieses Geschlechts
belehnt worden sind. Es geschah dies wahrscheinlich deshalb, weil während des
ersten Jahrhunderts, wie weiterhin zu zeigen sein wird, an der unteren Donau
keine römischen Legionen standen; den Grenzschutz an der Donaumündung erwartete
Augustus von dem thrakischen Vasallen. Rhoemetalkes, welcher in der zweiten
Hälfte der Regierung des Augustus als römischer Lehnskönig das gesamte Thrakien
beherrschte ^4, und seine Kinder und Enkel spielten denn auch in diesem Lande
ungefähr dieselbe Rolle wie Herodes und seine Nachkommen in Palästina:
unbedingte Ergebenheit gegen den Oberherrn, entschiedene Hinneigung zu
römischem Wesen, Verfeindung mit den eigenen, die nationale Unabhängigkeit
festhaltenden Landsleuten bezeichnen die Stellung des thrakischen
Herrscherhauses. Die große, früher erzählte thrakische Insurrektion der Jahre
741-743 (13-11) richtete sich zunächst gegen diesen Rhoemetalkes und seinen
Bruder und Mitherrscher Kotys, der dabei umkam, und wie er damals den Römern
die Wiedereinsetzung in seine Herrschaft verdankte, so trug er ihnen einige
Jahre später seinen Dank ab, indem er bei dem Aufstand der Dalmater und der
Pannonier, dem seine dakischen Stammesgenossen sich anschlossen, treu zu den
Römern hielt und an der Niederwerfung desselben wesentlichen Anteil hatte. Sein
Sohn Kotys war mehr Römer oder vielmehr Grieche als Thraker; er führte seinen
Stammbaum zurück auf Eumolpos und Erichthonios und gewann die Hand einer
Verwandten des kaiserlichen Hauses, der Urenkelin des Triumvirn Antonius; nicht
bloß die griechischen und die lateinischen Poeten seiner Zeit sangen ihn an,
sondern er selbst war ebenfalls und nicht getischer Dichter ^5. Der letzte der
thrakischen Könige, des früh gestorbenen Kotys Sohn Rhoemetalkes, war in Rom
aufgewachsen und gleich dem Herodeer Agrippa des Kaisers Gaius Jugendgespiele.
Die thrakische Nation aber teilte keineswegs die römischen Neigungen des
regierenden Hauses, und die Regierung überzeugte sich allmählich in Thrakien
wie in Palästina, daß der schwankende, nur durch beständiges Eingreifen der
Schutzmacht aufrecht erhaltene Vasallenthron weder für sie noch für das Land
von Nutzen und die Einführung der unmittelbaren Verwaltung in jeder Hinsicht
vorzuziehen sei. Kaiser Tiberius benutzte die in dem thrakischen Königshause
entstandenen Zerwürfnisse, um in der Form der Vormundschaftsführung über die
unmündigen Prinzen im Jahre 19 einen römischen Statthalter, Titus Trebellenus
Rufus, nach Thrakien zu schicken. Doch vollzog sich diese Okkupation nicht ohne
freilich erfolglosen, aber ernstlichen Widerstand des Volkes, das namentlich in
den Bergtälern sich um die von Rom gesetzten Herrscher wenig kümmerte, und
dessen Mannschaften, von ihren Stammhäuptern geführt, sich kaum als königliche,
noch weniger als römische Soldaten fühlten. Die Sendung des Trebellenus rief im
Jahre 21 einen Aufstand hervor, an dem nicht bloß die angesehensten thrakischen
Völkerschaften sich beteiligten, sondern der größere Verhältnisse anzunehmen
drohte; Boten der Insurgenten gingen über den Haemus, um in Mösien und
vielleicht noch weiter hin den Nationalkrieg zu entfachen. Indes die mösischen
Legionen erschienen rechtzeitig, um Philippopolis, das die Aufständischen
belagerten, zu entsetzen und die Bewegung zu unterdrücken. Aber als einige
Jahre später (25) die römische Regierung in Thrakien Aushebungen anordnete,
weigerten sich die Mannschaften, außerhalb des eigenen Landes zu dienen. Da
keine Rücksicht darauf genommen wurde, stand das ganze Gebirge auf und es
folgte ein Verzweiflungskampf, in welchem die Insurgenten, endlich durch Durst
und Hunger bezwungen, zum großen Teil teils in die Schwerter der Feinde, teils
in die eigenen sich stürzten und lieber dem Leben entsagten als der
altgewohnten Freiheit. Das unmittelbare Regiment dauerte in der Form der
Vormundschaftsführung in Thrakien bis zum Tode des Tiberius; und wenn Kaiser
Gaius bei dem Antritt der Regierung dem thrakischen Jugendfreund ebenso wie dem
jüdischen die Herrschaft zurückgab, so machte wenige Jahre darauf, im Jahre 46,
die Regierung des Claudius ihr definitiv ein Ende. Auch diese schließliche
Einziehung des Königreichs und Umwandlung in einen römischen Bezirk traf noch
auf eine gleich hoffnungslose und gleich hartnäckige Gegenwehr. Aber mit der
Einführung der unmittelbaren Verwaltung ist der Widerstand gebrochen. Eine
Legion hat der Statthalter, anfangs von Ritter-, seit Traian von Senatorenrang,
niemals gehabt; die in das Land gelegte Besatzung, wenn sie auch nicht stärker
war als 2000 Mann nebst einem kleinen bei Perinthos stationierten Geschwader,
genügte in Verbindung mit den sonst von der Regierung getroffenen
Vorsichtsmaßregeln, um die Thraker niederzuhalten. Mit der Anlegung der
Militärstraßen wurde gleich nach der Einziehung begonnen; wir finden, daß die
bei dem Zustand des Landes erforderlichen Stationsgebäude für die Unterkunft
der Reisenden bereits im Jahre 61 von der Regierung eingerichtet und dem
Verkehr übergeben wurden. Thrakien ist seitdem eine gehorsame und wichtige
Reichsprovinz; kaum hat irgendeine andere für alle Teile der Kriegsmacht,
insbesondere auch für die Reiterei und die Flotte, so zahlreiche Mannschaften
gestellt wie dieses alte Heimatland der Fechter und der Lohnsoldaten.



———————————————————————-



^4 Das sagt Tac. ann. 2, 64 ausdrücklich. Freie Thraker, vom römischen
Standpunkt aus betrachtet, gab es damals nicht; wohl aber behauptete das
thrakische Gebirge, namentlich die Rhodope der Besser, auch im Friedensstand
den von Rom eingesetzten Fürsten gegenüber eine kaum als Untertänigkeit zu
bezeichnende Stellung; sie erkannten wohl den König an, gehorchten ihm aber,
wie Tacitus (a. a. O. und 4, 46 u. 51) sagt, nur, wenn es ihnen paßte.



^5 Wir haben noch ein Kotys gewidmetes griechisches Epigramm des Antipater von
Thessalonike (Anthol. Planud. 4, 75), desselben Dichters, der auch den
Thrakersieger Piso feierte, und eine an Kotys gerichtete lateinische Epistel in
Versen des Ovidius (Pont. 2, 9).



———————————————————————-



Die ernsten Kämpfe, welche die Römer auf dem sogenannten thrakischen Ufer, in
der Landschaft zwischen dem Balkan und der Donau mit derselben Nation zu
bestehen hatten und welche zu der Einrichtung des mösischen Kommandos führten,
bilden einen wesentlichen Bestandteil der Regulierung der Nordgrenze in
augustischer Zeit und sind in ihrem Zusammenhang bereits geschildert worden.
Von ähnlichem Widerstand, wie die Thraker ihn den Römern entgegensetzten, wird
aus Mösien nichts berichtet; die Stimmung daselbst mag nicht anders gewesen
sein, aber in dem ebenen Lande und unter dem Druck der bei Viminacium lagernden
Legionen trat der Widerstand nicht offen hervor.



Die Zivilisation kam den thrakischen Völkerschaften, wie den illyrischen, von
zwei Seiten: von der Küste her und von der makedonischen Grenze die der
Hellenen, von der dalmatischen und pannonischen die lateinische. Über jene wird
zweckmäßiger zu handeln sein, wo wir versuchen, die Stellung der europäischen
Griechen unter der Kaiserherrschaft zu bezeichnen; hier genügt es im
allgemeinen hervorzuheben, daß dieselbe auch hier nicht bloß das Griechentum,
wo sie es fand, geschützt hat und die gesamte Küste, auch die dem Statthalter
von Mösien untergebene, stets griechisch geblieben ist, sondern daß die Provinz
Thrakien, deren Zivilisation ernstlich erst von Traian begonnen und durchaus
ein Werk der Kaiserzeit ist, nicht in die römische Bahn gelenkt, sondern
hellenisiert ward. Selbst die nördlichen Abhänge des Haemus, obwohl
administrativ zu Mösien gehörig, sind in diese Hellenisierung hineingezogen,
Nikopolis an der Jantra und Markianopolis unweit Varna, beides Gründungen
Traians, nach griechischem Schema organisiert worden.



Von der lateinischen Zivilisation Mösiens gilt das gleiche wie von der des
angrenzenden dalmatischen und pannonischen Binnenlandes; nur tritt dieselbe,
wie natürlich, um so viel später, schwächer und unreiner auf, je weiter sie von
ihrem Ausgangspunkt sich entfernt. Überwiegend ist sie hier den Legionslagern
gefolgt und mit diesen nach Osten hin vorgedrungen, ausgehend von den
wahrscheinlich ältesten Mösiens bei Singidunum (Belgrad) und Viminacium
(Kostolatz) ^6. Freilich hat sie, der Beschaffenheit ihrer bewaffneten Apostel
entsprechend, auch in Obermösien sich auf sehr niedriger Stufe gehalten und den
primitiven Zuständen noch Spielraum genug gelassen. Viminacium hat durch
Hadrian italisches Stadtrecht erhalten. Niedermösien zwischen dem Balkan und
der Donau ist in der früheren Kaiserzeit wohl durchaus in der Verfassung
geblieben, welche die Römer vorfanden; erst als die Legionslager an der unteren
Donau bei Novae, Durostorum und Troesmis gegründet wurden, was, wie weiter
unten dargelegt werden wird, wohl erst im Anfang des 2. Jahrhunderts geschah,
ist auch dieser Teil des rechten Donauufers eine Stätte derjenigen italischen
Zivilisation geworden, welche mit der Lagerordnung sich vertrug. Seitdem sind
hier auch bürgerliche Ansiedlungen entstanden, namentlich an der Donau selbst
zwischen den großen Standlagern die nach italischem Muster eingerichteten
Städte Ratiaria unweit Widin und Oescus am Einfluß der Iskra in die Donau, und
allmählich näherte sich die Landschaft dem Niveau der damals noch bestehenden,
freilich in sich verfallenden römischen Kultur. Für den Wegebau in Untermösien
sind seit Hadrian, von dem die ältesten bisher daselbst gefundenen Meilensteine
herrühren, die Regenten vielfach tätig gewesen.



——————————————————————————-



^6 Es ist eine der empfindlichsten Lücken der römischen Kaisergeschichte, daß
die Standlager der beiden Legionen, welche unter den Julisch-Claudischen
Kaisern die Besatzung von Mösien bildeten, der 4. Scythica und der 5.
Macedonica (wenigstens standen diese dort im Jahre 33: CIL III, 1698) sich bis
jetzt nicht mit Sicherheit nachweisen lassen. Wahrscheinlich waren es
Viminacium und Singidunum in dem späteren Obermösien. Unter den Legionslagern
Niedermösiens, von denen namentlich das von Troesmis zahlreiche Monumente
aufzuweisen hat, scheint keines älter zu sein als Hadrian; die Überreste der
obermösischen sind bis jetzt so sparsam, daß sie wenigstens nicht hindern,
deren Entstehung ein Jahrhundert weiter zurück zu legen. Wenn der König von
Thrakien im Jahre 18 gegen Bastarner und Skythen rüstet (Tac. ann. 2, 65), so
hätte dies auch als Vorwand nicht geltend gemacht werden können, wenn
niedermösische Legionslager schon damals bestanden hätten. Eben diese Erzählung
zeigt, daß die Kriegsmacht dieses Lehnsfürsten nicht unbedeutend war, und die
Beseitigung eines unfügsamen Königs von Thrakien Vorsicht erheischte.



——————————————————————————-



Wenden wir uns von der Übersicht der römischen Herrschaft, wie sie seit
Augustus in den Ländern am rechten Ufer der Donau sich gestaltet hatte, zu den
Verhältnissen und den Anwohnern des linken, so ist, was über die westliche
Landschaft zu bemerken wäre, im wesentlichen schon bei der Schilderung
Obergermaniens zur Sprache gekommen und namentlich hervorgehoben worden, daß
die zunächst an Rätien angrenzenden Germanen, die Hermunduren, unter den
sämtlichen Nachbarn der Römer die friedfertigsten gewesen und, soviel uns
bekannt, niemals mit denselben in Konflikt geraten sind.



Daß das Volk der Markomannen oder, wie die Römer sie in früherer Zeit
gewöhnlich nennen, der Sueben, nachdem es in augustischer Zeit in dem alten
Boierland, dem heutigen Böhmen, neue Sitze gefunden und durch den König
Maroboduus eine festere staatliche Organisation sich gegeben hatte, während der
römisch-germanischen Kriege zwar Zuschauer blieb, aber doch durch die
Dazwischenkunft der rheinischen Germanen vor der drohenden römischen Invasion
bewahrt ward, ist bereits erzählt worden; nicht minder, daß der Rückschlag des
abermaligen Abbruchs der römischen Offensive am Rhein diesen allzu neutralen
Staat über den Haufen warf. Die Vormachtstellung, welche die Markomannen unter
Maroboduus über die entfernteren Völker im Elbegebiet gewonnen hatten, ging
damit verloren, und der König selbst ist als vertriebener Mann auf römischer
Erde gestorben. Die Markomannen und ihre stammverwandten östlichen Nachbarn,
die Quaden in Mähren, gerieten insofern in römische Klientel, als hier,
ungefähr wie in Armenien, die um die Herrschaft streitenden Prätendenten sich
teilweise auf die Römer stützten und diese das Belehnungsrecht in Anspruch
nahmen und je nach Umständen auch ausübten. Der Gotonenfürst Catualda, der
zunächst den Maroboduus gestürzt hatte, konnte als dessen Nachfolger sich nicht
lange behaupten, zumal da der König der benachbarten Hermunduren, Vibilius,
gegen ihn eintrat; auch er mußte auf römisches Gebiet übertreten und, gleich
Maroboduus, die kaiserliche Gnade anrufen. Tiberius bewirkte dann, daß ein
vornehmer Quade, Vannius, an seine Stelle kam; dem zahlreichen Gefolge der
beiden verbannten Könige, das auf dem rechten Donauufer nicht bleiben durfte,
verschaffte Tiberius Sitze auf dem linken im Marchtal ^7 und dem Vannius die
Anerkennung von Seiten der mit Rom befreundeten Hermunduren. Nach
dreißigjähriger Herrschaft wurde dieser im Jahre 50 gestürzt durch seine beiden
Schwestersöhne Vangio und Sido, die sich gegen ihn auflehnten und die
Nachbarvölker, die Hermunduren im Fränkischen, die Lugier in Schlesien, für
sich gewannen. Die römische Regierung, die Vannius um Unterstützung anging,
blieb der Politik des Tiberius getreu: sie gewährte dem gestürzten König das
Asylrecht, intervenierte aber nicht, da zumal die Nachfolger, die das Gebiet
unter sich teilten, bereitwillig die römische Oberherrschaft anerkannten. Der
neue Suebenfürst Sido und sein Mitherrscher Italicus, vielleicht der Nachfolger
Vangios, fochten in der Schlacht, die zwischen Vitellius und Vespasian
entschied, mit der römischen Donauarmee auf der Seite der Flavianer. In den
großen Krisen der römischen Herrschaft an der Donau unter Domitian und Marcus
werden wir ihren Nachfolgern wieder begegnen. Zum Römischen Reich haben die
Donausueben nicht gehört; die wahrscheinlich von denselben geschlagenen Münzen
zeigen wohl lateinische Aufschriften, aber nicht römischen Fuß, geschweige denn
das Bildnis des Kaisers; eigentliche Abgaben und Aushebungen für Rom haben hier
nicht stattgefunden. Aber in dem Machtbereich Roms ist, namentlich im ersten
Jahrhundert, der Suebenstaat in Böhmen und Mähren einbegriffen gewesen und, wie
schon bemerkt ward, ist dies auch auf die Aufstellung der römischen Grenzwacht
nicht ohne Einfluß geblieben.



———————————————————————————



^7 Daß das regnum Vannianum (Plin. nat. 4, 12, 81), der Suebenstaat (Tac. ann.
12, 29; hist. 3, 5 u. 21) nicht bloß, wie es nach Tacitus ann. 2, 63 scheinen
könnte, auf die Wohnsitze der mit Maroboduus und Catualda übergetretenen Leute,
sondern auf das ganze Gebiet der Markomannen und Quaden bezogen werden muß,
zeigt deutlich der zweite Bericht ann. 12, 29 u. 30, da hier als Gegner des
Vannius neben seinen eigenen insurgierten Untertanen die westlich und nördlich
an Böhmen angrenzenden Völker, die Hermunduren und Lugier, erscheinen. Als
Grenze gegen Osten bezeichnet Plinius (a. a. O.) die Gegend von Carnuntum
(Germanorum ibi confinium), genauer den Fluß Marus oder Duria, der die Sueben
und das regnum Vannianum von ihren östlichen Nachbarn scheidet, mag man nun das
dirimens eos mit Müllenhoff (SB Berlin 1883, S. 871) auf die Jazygen oder, was
näher liegt, auf die Bastarner beziehen. Sachlich grenzten wohl beide, die
Jazygen südlich, die Bastarner nördlich, mit den Quaden des Marchtals. Demnach
ist der Marus die March und die Scheide machen die zwischen dem March- und dem
Waagtal sich erstreckenden kleinen Karpaten. Wenn also jene Gefolgschaften
inter flumen Marum et Cusum angesiedelt werden, so ist der sonst nicht genannte
Cusus, falls die Angabe genau ist, nicht die Waag oder gar, wie Müllenhoff
meinte, die, unterhalb Gran in die Donau fallende Eipel, sondern ein Zufluß der
Donau westlich der March, etwa der Gusen bei Linz. Auch fordert die Erzählung
bei Tacitus (ann. 12, 29 u. 30), daß das Gebiet des Vannius westlich noch über
die March hinausgereicht hat. Die Subskription unter dem ersten Buch der
Betrachtungen des Kaisers Marcus εν Κουάδοις πρός τώ Γρανοία beweist wohl, daß
damals der Quadenstaat sich bis zum Granfluß erstreckte; aber dieser Staat
deckt sich nicht mit dem regnum Vannianum.



———————————————————————————



In der Ebene zwischen Donau und Theiß, ostwärts von dem römischen Pannonien,
hat zwischen dieses und die thrakischen Daker sich ein Splitter geschoben des
wahrscheinlich zum medisch-persischen Stamm gehörigen Volkes der Sarmaten, das,
nomadisch lebend als Hirten- und Reitervolk, die weite osteuropäische Ebene zum
großen Teil füllte; es sind dies die Jazygen, die “ausgewanderten”
(μετανάσται) genannt zum Unterschied von dem am Schwarzen Meer
zurückgebliebenen Hauptstamm. Die Benennung zeigt, daß sie erst verhältnismäßig
spät in diese Gegenden vorgedrungen sind; vielleicht gehört ihre Einwanderung
mit zu den Stößen, unter denen um die Zeit der Actischen Schlacht das
Dakerreich des Burebista zusammenbrach. Uns begegnen sie hier zuerst unter
Kaiser Claudius; dem Suebenkönig Vannius stellten die Jazygen für seine Kriege
die Reiterei. Die römische Regierung war auf der Hut vor den flinken und
räuberischen Reiterscharen, stand aber übrigens zu ihnen nicht in feindlichen
Beziehungen. Als die Donaulegionen im Jahre 70 nach Italien marschierten, um
Vespasian auf den Thron zu setzen, lehnten sie den von den Jazygen angebotenen
Reiterzuzug ab und führten nur in schicklicher Form eine Anzahl der Vornehmsten
mit sich, damit diese inzwischen für die Ruhe an der entblößten Grenze bürgten.



Ernstlicher und dauernder Wacht bedurfte es weiter abwärts an der unteren
Donau. Jenseits des mächtigen Stromes, der jetzt des Reiches Grenze war, saßen
hier in den Ebenen der Walachei und dem heutigen Siebenbürgen die Daker, in dem
östlichen Flachland, in der Moldau, Bessarabien und weiter hin zunächst die
germanischen Bastarner, alsdann sarmatische Stämme, wie die Roxolaner, ein
Reitervolk gleich den Jazygen, anfänglich zwischen Dnjepr und Don, dann am
Meerufer entlang vorrückend. In den ersten Jahren des Tiberius verstärkte der
Lehnsfürst von Thrakien seine Truppen, um die Bastarner und Skythen abzuwehren;
in Tiberius’ späteren Jahren wurde unter anderen Beweisen seines mehr und mehr
alles gehen lassenden Regiments geltend gemacht, daß er die Einfälle der Daker
und der Sarmaten ungestraft hinnehme. Wie es in den letzten Jahren Neros
diesseits und jenseits der Donaumündung zuging, zeigt ungefähr der zufällig
erhaltene Bericht des damaligen Statthalters von Mösien, Tiberius Plautius
Silvanus Aelianus. Dieser “führte über 100000 jenseits der Donau
wohnhafte Männer mit ihren Weibern und Kindern und ihren Fürsten oder Königen
über den Fluß, so daß sie der Steuerentrichtung unterlagen. Eine Bewegung der
Sarmaten unterdrückte er, bevor sie zum Ausbruch kam, obwohl er einen großen
Teil seiner Truppen zur Kriegführung in Armenien (an Corbulo) abgegeben hatte.
Eine Anzahl bis dahin unbekannter oder mit den Römern in Fehde stehender Könige
führte er über auf das römische Ufer und nötigte sie, vor den römischen
Feldzeichen den Fußfall zu tun. Den Königen der Bastarner und der Roxolaner
sandte er die gefangenen oder den Feinden wieder abgenommenen Söhne, denen der
Daker die gefangenen Brüder zurück ^8 und nahm von mehreren derselben Geiseln.
Dadurch wurde der Friedensstand der Provinz sowohl befestigt wie weiter
erstreckt. Auch den König der Skythen bestimmte er, abzustehen von der
Belagerung der Stadt Chersonesos (Sevastopol) jenseits des Borysthenes. Es war
der erste, der durch große Getreidesendungen aus dieser Provinz das Brot in Rom
wohlfeiler machte”. Man erkennt hier deutlich sowohl den unter der
Julisch-Claudischen Dynastie am linken Donauufer gärenden Völkerstrudel, wie
auch den starken Arm der Reichsgewalt, der selbst über den Strom hinüber die
Griechenstädte am Dnjepr und in der Krim noch zu schützen suchte und
einigermaßen auch zu schützen vermochte, wie dies bei der Darstellung der
griechischen Verhältnisse weiter dargelegt werden wird.



———————————————————-



^8 Regibus Bastarnarum et Roxolanorum filios, Dacorum fratrum captos aut
hostibus ereptos remisit (Orelli 750) ist verschrieben; es muß Fratres heißen
oder allenfalls fratrum filios. Ebenso ist nachher per quaezu lesen für per
quem und rege statt regem.



———————————————————-



Indes die Streitkräfte, über welche Rom hier verfügte, waren mehr als
unzulänglich. Die geringfügige Besatzung Kleinasiens und die ebenfalls geringe
Flotte auf dem Schwarzen Meer kamen höchstens für die griechischen Anwohner der
nördlichen und der westlichen Küste desselben in Betracht. Dem Statthalter von
Mösien, der mit seinen beiden Legionen das Donauufer von Belgrad bis zur
Mündung zu schirmen hatte, war eine sehr schwierige Aufgabe gestellt; und die
Beihilfe der wenig botmäßigen Thraker war unter Umständen eine Gefahr mehr.
Insbesondere nach der Mündung der Donau zu mangelte ein genügendes Bollwerk
gegen die hier mit steigender Wucht andrängenden Barbaren. Der zweimalige Abzug
der Donaulegionen nach Italien in den Wirren nach Neros Tod rief mehr noch an
der Donaumündung als am Unterrhein Einfälle der Nachbarvölker hervor, zuerst
der Roxolaner, dann der Daker, dann der Sarmaten, das heißt wohl der Jazygen.
Es waren schwere Kämpfe; in einem dieser Gefechte, wie es scheint gegen die
Jazygen, blieb der tapfere Statthalter von Mösien, Gaius Fonteius Agrippa.
Dennoch schritt Vespasian nicht zu einer Vermehrung der Donauarmee ^9; die
Notwendigkeit, die asiatischen Garnisonen zu verstärken, muß noch dringender
erschienen sein und die damals besonders gebotene Sparsamkeit verbot jede
Erhöhung der Gesamtarmee. Er begnügte sich, wie es die Befriedung des
Binnenlandes erlaubte und die an der Grenze bestehenden Verhältnisse sowie die
durch die Einziehung Thrakiens herbeigeführte Auflösung der thrakischen Truppen
gebieterisch verlangten, die großen Lager der Donauarmee an die Reichsgrenze
vorzuschieben. So kamen die pannonischen von der Drau weg dem Suebenreich
gegenüber nach Carnuntum und Vindobona und die dalmatischen von der Kerka und
der Cettina an die mösischen Donauufer ^10, so daß der Statthalter von Mösien
seitdem über die doppelte Zahl von Legionen verfügte.



—————————————————————



^9 In Pannonien standen um das Jahr 70 zwei Legionen, die 13. gemina und die
15. Apollinaris, für welche letztere während ihrer Beteiligung am Armenischen
Krieg einige Zeit die 7. gemina eintrat (CIL III, p. 482). Von den beiden
später hinzugetretenen Legionen, 1. adiutrix und 2. adiutrix, lag die erste
noch im Anfang der Regierung Traians in Obergermanien und kann erst unter
diesem nach Pannonien gekommen sein; die zweite unter Vespasian in Britannien
stationierte ist wahrscheinlich erst unter Domitian nach Pannonien gekommen.
Auch das mösische Heer zählte nach der Vereinigung mit dem dalmatischen unter
Vespasian wahrscheinlich nur vier Legionen, also soviel wie bisher beide Heere
zusammen, die späteren obermösischen 4. Flavia und 7. Claudia und die späteren
untermösischen 1. Italica und 5. Macedonica. Die durch die Hin- und Hermärsche
des Vierkaiserjahres verschobenen Stellungen (Marquardt, Römische
Staatsverwaltung, Bd. 2, S. 435), welche zeitweilig drei Legionen nach Mösien
brachten, dürfen nicht täuschen. Die spätere dritte untermösische Legion, die
11., stand noch unter Traian in Obergermanien.



^10 Ios. bel. Iud. 7, 4, 3: πλείοσι καί μείζοσι φυλακαίς τόν τόπον διέλαβεν, ως
είναι τοίς βαρβάροιςτήν διάβασιν τελέως αδύνατον. Damit scheint die Verlegung
der beiden dalmatischen Legionen nach Mφsien gemeint. Wohin sie gelegt wurden,
wissen wir nicht. Nach der sonstigen römischen Weise ist es wahrscheinlicher,
daß sie in dem Umkreis des bisherigen Hauptquartiers Viminacium stationiert
worden sind als in der entfernten Gegend der Donaumündungen. Die Entstehung der
dortigen Lager ist wohl erst erfolgt bei der Teilung des mösischen Kommandos
und bei Einrichtung der selbständigen Provinz Untermösien unter Domitian.



————————————————————



Eine Verschiebung der Machtverhältnisse zu Ungunsten Roms trat unter Domitian
ein ^11, oder es wurden vielmehr damals die Konsequenzen der ungenügenden
Grenzverteidigung gezogen. Nach dem wenigen, was wir darüber wissen, knüpfte
die Wandlung der Dinge, ganz wie die gleiche in Caesars Zeit, an einen
einzelnen dakischen Mann an; was König Burebista geplant hatte, schien König
Decebalus ausführen zu sollen. Wie sehr in seiner Persönlichkeit die
eigentliche Triebfeder lag, beweist die Erzählung, daß der Dakerkönig Duras, um
den rechten Mann an die rechte Stelle zu bringen, zu Gunsten des Decebalus von
seinem Amt zurücktrat. Daß Decebalus, um zu schlagen, vor allem organisierte,
beweisen die Berichte über seine Einführung der römischen Disziplin bei der
dakischen Armee und die Anwerbung tüchtiger Leute unter den Römern selbst, und
selbst die nach dem Siege von ihm den Römern gestellte Bedingung, ihm zur
Unterweisung der Seinigen in den Handwerken des Friedens wie des Krieges die
nötigen Arbeiter zu liefern. In welchem großen Stil er sein Werk ergriff,
beweisen die Verbindungen, die er nach Westen und Osten anknüpfte, mit den
Sueben und den Jazygen und sogar mit den Parthern. Die Angreifenden waren die
Daker. Der Statthalter der Provinz Mösien, der ihnen zuerst entgegentrat,
Oppius Sabinus, ließ sein Leben auf dem Schlachtfelde. Eine Reihe kleinerer
Lager wurde erobert, die großen bedroht, der Besitz der Provinz selbst stand in
Frage. Domitianus selbst begab sich zu der Armee und sein Stellvertreter - er
selbst war kein Feldherr und blieb zurück -, der Gardekommandant Cornelias
Fuscus, führte das Heer über die Donau; aber er büßte das unbedachte Vorgehen
mit einer schweren Niederlage, und auch er, der zweite Höchstkommandierende,
blieb vor dem Feind. Sein Nachfolger Iulianus, ein tüchtiger Offizier, schlug
die Daker in ihrem eigenen Gebiet in einer großen Schlacht bei Tapae und war
auf dem Wege, dauernde Erfolge zu erreichen. Aber während der Kampf gegen die
Daker schwebte, hatte Domitianus die Sueben und die Jazygen mit Krieg
überzogen, weil sie es unterlassen hatten, ihm Zuzug gegen jene zu senden; die
Boten, die dies zu entschuldigen kamen, ließ er hinrichten ^12. Auch hier
verfolgte das Mißgeschick die römischen Waffen. Die Markomannen erfochten einen
Sieg über den Kaiser selbst; eine ganze Legion ward von den Jazygen umzingelt
und niedergehauen. Durch diese Niederlage erschüttert, schloß Domitian trotz
der von Iulianus über die Daker gewonnenen Vorteile mit diesen voreilig einen
Frieden, der ihn zwar nicht hinderte, dem Vertreter des Decebalus in Rom,
Diegis, gleich als wäre dieser Lehnsträger der Römer, die Krone zu verleihen
und als Sieger auf das Kapitol zu ziehen, der aber in Wirklichkeit einer
Kapitulation gleich kam. Wozu Decebalus bei dem Einrücken des römischen Heeres
in Dakien sich höhnisch erboten hatte, jeden Mann, für den ihm eine jährliche
Zahlung von 2 Assen zugesichert werde, ungeschädigt nach Hause zu entlassen,
das wurde beinahe wahr; in dem Frieden wurden mit einer jährlich zu
entrichtenden Abstandssumme die Einfälle in Mösien abgekauft.



————————————————————



^11 Die Chronologie des dakischen Krieges liegt sehr im Ungewissen. Daß er
bereits vor dem Chattenkrieg (83) begonnen hat, lehrt die karthagische
Inschrift CIL VIII, 1082 eines dreimal von Domitian, im dakischen, im
germanischen und wieder im dakischen Kriege dekorierten Soldaten. Eusebius
setzt den Ausbruch des Krieges oder vielmehr den ersten großen Kampf in das
Jahr Abrahams 2101 oder 2102 = n. Chr. 85 (genauer 1. Oktober 84-30. September
85) oder 86, den Triumph in das Jahr 2106 = 90; auf völlige Zuverlässigkeit
haben diese Zahlen freilich keinen Anspruch. Mit einiger Wahrscheinlichkeit
wird der Triumph in das Jahr 89 gesetzt (W. Henzen, Acta fratrum Arvalium.
Berlin 1874, S. 116).



^12 Das Fragment Dio 67, 7, 1 Dind. steht in der Folge der Ursinischen Exzerpte
vor 67, 5, 1 bis 3 und gehört auch nach der Folge der Ereignisse vor die
Verhandlung mit den Lugiern. Vgl. Hermes 3, 1868, S. 115.



————————————————————



Hier mußte Wandel geschafft werden. Auf Domitian, der wohl ein guter
Reichsverwalter, aber stumpf für die Forderungen der militärischen Ehre war,
folgte nach dem kurzen Regiment Nervas Kaiser Traianus, der, zuerst und vor
allem Soldat, nicht bloß jenen Vertrag zerriß, sondern auch die Maßregeln
danach traf, daß ähnliche Dinge sich nicht wiederholten. Der Krieg gegen die
Sueben und Sarmaten, der bei Domitians Tod (96) noch dauerte, ward, wie es
scheint, unter Nerva im Jahre 97 glücklich beendigt. Der neue Kaiser ging, noch
bevor er in die Hauptstadt des Reiches seinen Einzug hielt, vom Rhein an die
Donau, wo er im Winter 98/99 verweilte, aber nicht, um sofort die Daker
anzugreifen, sondern um den Krieg vorzubereiten; in diese Zeit gehört die an
die Straßenbauten in Obergermanien anschließende Anlage der am rechten
Donauufer, in der Gegend von Orsowa, im Jahre 100 vollendeten Straße. Zum
Kriege gegen die Daker, in dem er wie in allen seinen Feldzügen selbst
kommandierte, ging er erst im Frühjahr 101 ab. Er überschritt die Donau
unterhalb Viminacium und rückte gegen die nicht weit davon entfernte Hauptstadt
des Königs Sarmizegetusa vor. Decebalus mit seinen Verbündeten - die Barer und
andere nordwärts wohnende Stämme beteiligten sich an diesem Kampf - leistete
entschlossenen Widerstand, und nur mit heftigen und blutigen Gefechten bahnten
die Römer sich den Weg; die Zahl der Verwundeten war so groß, daß der Kaiser
seine eigene Garderobe den Ärzten zur Verfügung stellte. Aber der Sieg
schwankte nicht. Eine feste Burg nach der anderen fiel; die Schwester des
Königs, die Gefangenen aus dem vorigen Krieg, die den Heeren Domitians
abgenommenen Feldzeichen fielen den Römern in die Hände; durch Traianus selbst
und durch den tapferen Lusius Quietus in die Mitte genommen, blieb dem König
nichts übrig als vollständige Ergebung (102). Auch verlangte Traianus nichts
geringeres als den Verzicht auf die souveräne Gewalt und den Eintritt des
Dakischen Reiches in die römische Klientel. Die Überläufer, die Waffen, die
Kriegsmaschinen, die einst für diese von Rom gestellten Arbeiter maßten
abgeliefert werden und der König persönlich vor dem Sieger den Fußfall tun; er
begab sich des Rechts auf Krieg und Frieden und versprach die Heerfolge; die
Festungen wurden entweder geschleift oder den Römern ausgeliefert und in
diesen, vor allem in der Hauptstadt, blieb römische Besatzung. Die mächtige
steinerne Brücke, die Traian bei Drobetae (gegenüber Turnu Severinului) über
die Donau schlagen ließ, stellte die Verbindung auch in der schlimmen
Jahreszeit sicher und gab den dakischen Besatzungen an den nahen Legionen
Obermösiens einen Rückhalt. Aber die dakische Nation und vor allem der König
selbst wußten sich in die Abhängigkeit nicht so zu fügen, wie es die Könige von
Kappadokien und Mauretanien verstanden hatten, oder hatten vielmehr das Joch
nur auf sich genommen in der Hoffnung, bei erster Gelegenheit sich desselben
wieder zu entledigen. Die Anzeichen dafür traten bald hervor. Ein Teil der
auszuliefernden Waffen wurde zurückgehalten, die Kastelle nicht, wie es
bedungen war, übergeben, römischen Überläufern auch ferner noch eine Freistatt
gewährt, den mit den Dakern verfeindeten Jazygen Gebietsstücke entrissen oder
vielleicht auch nur deren Grenzverletzungen nicht hingenommen, mit den
entfernteren, noch freien Nationen ein lebhafter und bedenklicher Verkehr
unterhalten. Traianus mußte sich überzeugen, daß er halbe Arbeit gemacht, und
kurz entschlossen, wie er war, erklärte er, ohne auf weitere Verhandlungen sich
einzulassen, drei Jahre nach dem Friedensschluß (105) dem König abermals den
Krieg. Gern hätte dieser ihn abgewandt; aber die Forderung, sich gefangen zu
geben, sprach allzu deutlich. Es blieb nichts als der Kampf der Verzweiflung,
und dazu waren nicht alle bereit; ein großer Teil der Daker unterwarf sich ohne
Gegenwehr. Der Aufruf an die Nachbarvölker, in die Abwehr für die auch ihrer
Freiheit und ihrem Volkstum drohende Gefahr mit einzutreten, verhallte ohne
Wirkung; Decebalus und die ihm treugebliebenen Daker standen in diesem Krieg
allein. Die Versuche, den kaiserlichen Feldherrn durch Überläufer aus dem Wege
zu schaffen, oder mit der Losgebung eines gefangengenommenen hohen Offiziers
erträgliche Bedingungen zu erkaufen, scheiterten ebenfalls. Der Kaiser zog
abermals als Sieger in die feindliche Hauptstadt ein und Decebalus, der bis zum
letzten Augenblick mit dem Verhängnis gerungen hatte, gab, als alles verloren
war, sich selber den Tod (107). Diesmal machte Traianus ein Ende; der Krieg
galt nicht mehr der Freiheit des Volkes, sondern seiner Existenz. Aus dem
besten Teile des Landes wurde die eingeborene Bevölkerung ausgetrieben und
diese Striche mit einer, für die Bergwerke aus den Gebirgen Dalmatiens, sonst
überwiegend, wie es scheint, aus Kleinasien herangezogenen nationslosen
Bevölkerung wiederbesetzt. In manchen Gegenden freilich blieb dennoch die alte
Bevölkerung und behauptete sich sogar die Landessprache ^13; diese Daker sowohl
wie die außerhalb der Grenzen hausenden Splitter haben auch nachher noch, zum
Beispiel unter Commodus und Maximinus, den Römern zu schaffen gemacht; aber sie
standen vereinzelt und verkamen. Die Gefahr, mit der der kräftige Thrakerstamm
mehrmals die römische Herrschaft bedroht hatte, durfte nicht wiederkehren, und
dies Ziel hat Traianus erreicht. Das traianische Rom war nicht mehr das der
hannibalischen Zeit; aber es war immer noch gefährlich, die Römer besiegt zu
haben.



—————————————————————————-



^13 Arr. takt. 44 erwähnt unter den Änderungen, die Hadrian bei der Kavallerie
einführte, daß er den einzelnen Abteilungen ihre nationalen Schlachtrufe
gestattet habe, Κελτικούς μέν τοίς Κελτοίς ιππεύσιν, Γετικούς δέ τοίς Γέταις,
Ραίτικους δέ όσοι εκ Ραίτων.



—————————————————————————-



Die stattliche Säule, welche sechs Jahre darauf dem Kaiser von dem Reichssenat
auf dem neuen Traiansmarkt der Hauptstadt errichtet ward und die ihn heute noch
schmückt, ist ein Zeugnis der verwüsteten Geschichtsüberlieferung der römischen
Kaiserzeit, wie wir kein zweites besitzen. In ihrer ganzen Höhe von genau 100
römischen Fuß ist sie bedeckt mit einzelnen Darstellungen - man zählt deren
124; ein gemeißeltes Bilderbuch der dakischen Kriege, zu welchem uns fast
überall der Text fehlt. Wir sehen die Wachttürme der Römer mit ihrem spitzen
Dach, ihrem pallisadierten Hof, ihrem oberen Umgang, ihren Feuersignalen. Die
Stadt am Ufer des Donaustroms, dessen Flußgott den römischen Kriegern zuschaut,
wie sie unter ihren Feldzeichen auf der Schiffbrücke entlangziehen. Den Kaiser
selbst im Kriegsrat, dann vor den Wällen des Lagers am Altar opfernd. Es wird
erzählt, daß die den Dakern verbündeten Burer den Traian vom Kriege abmahnten
in einem lateinischen, auf einen gewaltigen Pilz geschriebenen Spruch: man
meint, diesen Pilz zu erkennen, auf ein Saumtier geladen, von dem gestürzt ein
Barbar mit der Keule, auf dem Boden liegend, dem heranschreitenden Kaiser mit
dem Finger den Pilz weist. Wir sehen das Lager schlagen, die Bäume fällen,
Wasser holen, die Brücke legen. Die ersten gefangenen Daker, leicht kenntlich
an ihren langärmligen Kitteln und ihren weiten Hosen, werden, die Hände auf den
Rücken gebunden und an ihrem langen Haarbusch von den Soldaten gefaßt, vor den
Kaiser geführt. Wir sehen die Gefechte, die Speer- und Steinschleuderer, die
Sichelträger, die Bogenschützen zu Fuß, die auch den Bogen führenden schweren
Panzerreiter, die Drachenfahne der Daker, die feindlichen Offiziere, geschmückt
mit dem Zeichen ihres Ranges, der runden Mütze, den Fichtenwald, in den die
Daker ihre Verwundeten tragen, die abgehauenen Köpfe der Barbaren, vor dem
Kaiser niedergelegt. Wir sehen das dakische Pfahldorf mitten im See, in dessen
runde Hütten mit spitzem Dach die Brandfackeln fliegen. Frauen und Kinder
flehen den Kaiser um Gnade an. Die Verwundeten werden gepflegt und verbunden,
Ehrenzeichen an Offiziere und Soldaten ausgeteilt. Dann geht es weiter im
Kampf: die feindlichen Verschanzungen, teils von Holz, teils Steinmauern,
werden angegriffen, das Belagerungsgeschütz fährt auf, die Leitern werden
herangetragen, unter dem Schilderdach greift die Sturmkolonne an. Endlich liegt
der König mit seinem Gefolge zu den Füßen Traians; die Drachenfahnen sind in
Römerhand; die Truppen begrüßen jubelnd den Imperator; vor den aufgetürmten
Waffen der Feinde steht die Victoria und beschreibt die Tafel des Sieges.. Es
folgen die Bilder des zweiten Krieges, im ganzen der ersten Reihe gleichartig;
bemerkenswert ist eine große Darstellung, welche, nachdem die Königsburg in
Flammen aufgegangen ist, die Fürsten der Daker zu zeigen scheint, sitzend um
einen Kessel und einer nach dem andern den Giftbecher leerend; eine andere, wo
des tapferen Dakerkönigs Haupt auf einer Schüssel dem Kaiser gebracht wird;
endlich das Schlußbild, die lange Reihe der Besiegten mit Frauen, Kindern und
Herden aus der Heimat abziehend. Die Geschichte dieses Krieges hat der Kaiser
selbst geschrieben, wie Friedrich der Große die des Siebenjährigen, und nach
ihm viele andere; uns ist alles dies verloren, und wie niemand es wagen würde,
nach Menzels Bildern die Geschichte des Siebenjährigen Krieges zu erfinden, so
bleibt auch uns nur mit dem Einblick in halb verständliche Einzelheiten die
schmerzliche Empfindung einer bewegten und großen, auf ewig verblaßten und
selbst für die Erinnerung vergangenen geschichtlichen Katastrophe.



Die Grenzverteidigung im Donaugebiet wurde infolge der Verwandlung Dakiens in
eine römische Provinz nicht in dem Grade verschoben, wie man wohl erwarten
sollte; eine eigentliche Veränderung der Verteidigungslinie trat nicht ein,
sondern es wurde die neue Provinz im ganzen als eine exzentrische Position
behandelt, die nur nach Süden hin, an der Donau selbst, unmittelbar mit dem
römischen Gebiet zusammenhing, nach den anderen drei Seiten in das barbarische
Land hineinragte. Die zwischen Pannonien und Dakien sich erstreckende
Theißebene blieb auch ferner den Jazygen; es haben sich wohl Reste alter Wälle
gefunden, die von der Donau über die Theiß weg bis an das dakische Gebirge
führen und das Jazygengebiet nördlich begrenzen, aber über die Zeit und die
Urheber dieser Verschanzungen ist nichts Sicheres ermittelt. Auch Bessarabien
wird von einer doppelten Sperrlinie durchschnitten, welche, vom Prut zum
Dnjestr laufend, bei Tyra endigt, und nach den darüber bis jetzt vorliegenden,
ungenügenden Berichten von den Römern herzurühren scheint ^14. Ist dies der
Fall, so sind die Moldau und die südliche Hälfte von Bessarabien sowie die
gesamte Walachei dem Römischen Reich einverleibt gewesen. Aber mag dies auch
nominell geschehen sein, effektiv hat die Römerherrschaft sich schwerlich auf
diese Länder erstreckt; wenigstens fehlt es an sicheren Beweisen römischer
Ansiedlung bis jetzt sowohl in der östlichen Walachei wie in der Moldau und in
Bessarabien völlig. Auf alle Fälle blieb hier viel mehr noch als in Germanien
der Rhein die Donau die Grenze der römischen Zivilisation und der eigentliche
Stützpunkt der Grenzverteidigung. Die Positionen an dieser wurden erheblich
verstärkt. Es war ein Glücksfall für Rom, daß, während die Völkerbrandung an
der Donau stieg, sie am Rhein sank und die dort entbehrlich gewordenen Truppen
anderweitig verfügbar wurden. Wenn noch unter Vespasian wahrscheinlich nicht
mehr als sechs Legionen an der Donau standen, so ist deren Zahl durch
Domitianus und Traianus später auf zehn gesteigert, womit zusammenhängt, daß
die bisherigen beiden Oberkommandanturen von Mösien und Pannonien, die erstere
unter Domitian, die zweite unter Traian, geteilt wurden und, indem weiter die
dakische hinzutrat, die Gesamtzahl der Kommandanturen an der unteren Donau sich
auf fünf stellte. Anfänglich scheint man freilich die Ecke, welche dieser Strom
unterhalb Durostorum (Silistria) macht, die heutige Dobrudscha, abgeschnitten
und von dem heutigen Ort Rassowa an, wo der Fluß bis auf sieben deutsche Meilen
sich dem Meere nähert, um dann fast im rechten Winkel nach Norden abzubiegen,
die Flußlinie durch eine befestigte Straße nach Art der britannischen ersetzt
zu haben, welche bei Tomis die Küste erreichte ^15. Indes diese Ecke ist
wenigstens seit Hadrian in die römische Grenzbefestigung eingezogen worden;
denn von da an finden wir Untermösien, das vor Traian wahrscheinlich gar keine
größeren ständigen Besatzungen gehabt hatte, belegt mit den drei Legionslagern
von Novae (bei Svischtova), Durostorum (Silistria) und Troesmis (Iglitza bei
Galatz), von welchen das letzte eben jener Donauecke vorliegt. Gegen die
Jazygen wurde die Stellung dadurch verstärkt, daß zu den obermösischen Lagern
bei Singidunuum und Viminacium das unterpannonische an der Mündung der Theiß in
die Donau bei Acumincum hinzutrat. Dakien selbst ist damals nur schwach besetzt
worden. Die Hauptstadt, jetzt traianische Kolonie Sarmizegetusa, lag nicht weit
von den Hauptübergängen über die Donau in Obermösien; hier und an dem mittleren
Marisus sowie jenseits desselben, in dem Bezirk der Goldgruben, haben die Römer
vorzugsweise sich ansässig gemacht; auch die eine seit Traian in Dakien
garnisonierende Legion hat ihr Hauptquartier wenigstens bald nachher in dieser
Gegend bei Apulum (Karlsburg) erhalten. Weiter nördlich sind Potaissa (Thorda)
und Napoca (Klausenburg) wohl auch sofort von den Römern in Besitz genommen
worden, aber erst allmählich schoben die großen pannonisch-dakischen
Militärzentren sich weiter gegen Norden vor. Die Verlegung der
unterpannonischen Legion von Acumincum nach Aquincum, dem heutigen Ofen, und
die Okkupierung dieser militärisch beherrschenden Position fällt nicht später
als Hadrian und wahrscheinlich unter ihn; wohl gleichzeitig ist die eine der
oberpannonischen Legionen nach Brigetio (gegenüber Komorn) gekommen. Unter
Commodus wurde an der Nordgrenze Dakiens in der Breite von einer deutschen
Meile jede Ansiedelung untersagt, was mit den später zu erwähnenden
Grenzordnungen nach dem Markomannenkrieg zusammenhängen wird. Damals mögen auch
die befestigten Linien entstanden sein, welche diese Grenze, ähnlich wie die
obergermanische, sperrten. Unter Severus kam eine der bisher niedermösischen
Legionen an die dakische Nordgrenze nach Potaissa (Thorda). Aber auch nach
diesen Verlegungen bleibt Dakien eine von Bergen und Schanzen gedeckte,
vorgeschobene Stellung am linken Ufer, bei der es wohl zweifelhaft sein mochte,
ob sie die allgemeine Defensivstellung der Römer mehr förderte oder mehr
beschwerte. Hadrianus hat in der Tat daran gedacht, dies Gebiet aufzugeben,
also dessen Einverleibung als einen Fehler betrachtet; nachdem sie einmal
geschehen war, überwog allerdings die Rücksicht, wenn nicht auf die
einträglichen Goldgruben des Landes, so doch auf die rasch sich entwickelnde
römische Zivilisation im Marisusgebiet. Aber wenigstens den Oberbau der
steinernen Donaubrücke ließ er entfernen, da ihm die Besorgnis vor der
Benutzung derselben durch die Feinde schwerer wog als die Rücksicht auf die
dakische Besatzung. Die spätere Zeit hat von dieser Ängstlichkeit sich
freigemacht; aber die exzentrische Stellung Dakiens zu der übrigen
Grenzverteidigung ist geblieben.



————————————————————————



^14 Die Wälle, welche 3 Meter hoch, 2 Meter dick, mit breitem Außengraben und
vielen Resten von Kastellen in zwei fast parallelen Linien, teils in der Länge
vor. 150 Kilometern vom linken Ufer des Pruth über Tabak und Tatarbunar zum
Dnjestr-Liman zwischen Akerman und dem Schwarzen Meer, teils in der Länge von
100 Kilometern von Leowa am Pruth zum Dnjestr unterhalb Bendery ziehen
(Petermanns Geographische Mittheilungen 1857, S. 129), mögen wohl auch römisch
sein; aber es fehlt bis jetzt an jeder genaueren Feststellung.



^15 Nach v. Vinckes Aufnahme (Monatsberichte über die Verhandlungen der
Gesellschaft für Erdkunde in Berlin 1, 1839/40, S. 179 f.; vgl. in v. Moltkes
Briefen über Zustände in der Türkei den vom 2. November 1837) sowie nach den
mir mitgeteilten Aufzeichnungen und Plänen des Herrn Dr. C. Schuchhardt sind
hier drei Sperrungen angelegt. Die südlichste, wahrscheinlich älteste, ist ein
einfacher Erdwall mit (auffallender Weise) gegen Süden vorliegendem Graben; ob
römischen Ursprungs, kann zweifelhaft sein. Die beiden anderen Linien sind ein
jetzt noch vielfach bis 3 Meter hoher Erd- und ein niederigerer einst mit
Steinen gefütterter Wall, die oft dicht nebeneinander her, anderswo wieder
stundenweit voneinander entfernt laufen. Man möchte sie für die beiden
Verteidigungslinien einer befestigten Straße halten, wenn auch in der östlichen
Hälfte der Erdwall, in der südlicheren der Steinwall der nördlichere ist und
sie in der Mitte sich kreuzen. An einer Stelle bildet der (hier südlichere)
Erdwall die Hinterseite eines hinter dem Steinwall angelegten Kastells. Der
Erdwall ist auf der Nordseite von einem tiefen, auf der Südseite von einem
flachen Graben gedeckt; jeden Graben schließt ein Aufwurf ab. Dem Steinwall
liegt auch nördlich ein Graben vor. Hinter dem Erdwall, und meist an ihn
angelehnt, finden sich je 750 Meter voneinander entfernt Kastelle; andere in
unregelmäßigen Entfernungen desgleichen hinter dem Steinwall. Alle Linien
halten sich hinter den Karasu-Seen als der natürlichen Verteidigungsstütze; von
da, wo diese aufhört, bis zum Meer sind sie mit geringer Rücksicht auf die
Terrainverhältnisse geführt. Die Stadt Tomis liegt außerhalb des Walls und
nördlich davon; es sind aber ihre Festungsmauern durch einen besonderen Wall
mit der Sperrbefestigung in Verbindung gesetzt.




————————————————————————-



Die sechzig Jahre nach den Dakerkriegen Traians sind für die Donauländer eine
Zeit des Friedens und der friedlichen Entwicklung gewesen. Ganz zur Ruhe kam es
freilich, namentlich an den Donaumündungen, nie, und auch das bedenkliche
Hilfsmittel von den angrenzenden, unruhigen Nachbarn, ähnlich wie es mit
Decebalus geschehen war, durch Aussetzung jährlicher Gratiale die
Grenzsicherheit zu erkaufen, ist ferner angewandt worden ^16; dennoch zeigen
die Reste des Altertums eben in dieser Zeit überall das Aufblühen städtischen
Lebens, und nicht wenige Gemeinden namentlich Pannoniens nennen als ihren
Stifter Hadrian oder Pius. Aber auf diese Stille folgte ein Sturm, wie das
Kaisertum noch keinen bestanden hatte, und der, obwohl eigentlich auch nur ein
Grenzkrieg, durch seine Ausdehnung über eine Reihe von Provinzen und durch
seine dreizehnjährige Dauer das Reich selbst erschütterte.



————————————————————



^16 Vita Hadriani 6: cum rege Roxolanorum qui de imminutis stipendiis
querebatur cognito negotio pacem composuit.



————————————————————



Den nach den Markomannen benannten Krieg hat nicht eine einzelne Persönlichkeit
vom Schlage des Hannibal und des Decebalus angefacht. Ebensowenig haben
Übergriffe römischerseits diesen Krieg heraufbeschworen; Kaiser Pius verletzte
keinen Nachbarn, weder den mächtigen, noch den geringen, und hielt den Frieden
fast mehr als billig hoch. Das Reich des Maroboduus und des Vannius hatte sich
seitdem, vielleicht infolge der Teilung unter Vangio und Sido, in das Königtum
der Markomannen im heutigen Böhmen und das der Quaden in Mähren und Oberungarn
geschieden. Konflikte mit den Römern scheinen hier nicht stattgefunden zu
haben; das Lehnsverhältnis der Quadenfürsten wurde sogar unter Pius’ Regierung
durch die erbetene Bestätigung in förmlicher Weise anerkannt.
Völkerverschiebungen, die jenseits des römischen Horizonts liegen, sind die
nächste Ursache des großen Krieges gewesen. Bald nach Pius’ Tode (161)
erschienen Haufen von Germanen, namentlich Langobarden von der Elbe her, aber
auch Markomannen und andere Mannschaften in Pannonien, es scheint, um neue
Wohnsitze am rechten Ufer zu gewinnen. Gedrängt von den römischen Truppen, die
ihnen entgegengeschickt wurden, entsandten sie den Markomannenfürsten
Ballomarius und mit ihm je einen Vertreter der zehn beteiligten Stämme, um ihre
Bitte um Landanweisung zu erneuern. Aber der Statthalter ließ es bei dem
Bescheid und zwang sie, über die Donau zurückzugehen. Dies ist der Anfang des
großen Donaukrieges ^17. Auch der Statthalter von Obergermanien, Gaius Aufidius
Victorinus, der Schwiegersohn des literarisch bekannten Fronto, hatte bereits
um das Jahr 162 einen Ansturm der Chatten abzuschlagen, welcher ebenfalls durch
nachdrängende Völkerschaften von der Elbe her veranlaßt sein mag. Wäre gleich
energisch eingeschritten worden, so hätte größerem Unheil vorgebeugt werden
können. Aber eben damals hatte der Armenische Krieg begonnen, in den bald die
Parther eintraten; wenn auch die Truppen nicht gerade von der bedrohten Grenze
weg nach dem Osten geschickt wurden, wofür wenigstens keine Beweise vorliegen
^18, so fehlte es doch an Mannschaft, um den zweiten Krieg sofort energisch
aufzunehmen. Dies Temporisieren hat sich schwer gerächt. Eben als in Rom über
die Könige des Ostens triumphiert ward, brachen an der Donau die Chatten, die
Markomannen, die Quaden, die Jazygen wie mit einem Schlag ein in das römische
Gebiet. Rätien, Noricum, beide Pannonien, Dakien waren im selben Augenblick
überschwemmt; im dakischen Grubendistrikt können noch wir die Spuren dieses
Einbruchs verfolgen. Welche Verheerungen sie in diesen Landschaften, die seit
langem keinen Feind gesehen hatten, damals anrichteten, zeigt die Tatsache, daß
mehrere Jahre später die Quaden erst 13000, dann noch 50000, die Jazygen gar
100000 römische Gefangene zurückgaben. Es blieb nicht einmal bei der Schädigung
der Provinzen. Es geschah, was seit drei Jahrhunderten nicht geschehen war und
anfing als unmöglich zu gelten: die Barbaren durchbrachen den Alpenwall und
fielen in Italien selbst ein; von Rätien aus zerstörten sie Opitergium
(Oderzo), die Scharen von der Julischen Alpe berannten Aquileia ^19.
Niederlagen einzelner römischer Armeekorps müssen mehrfach stattgefunden haben;
wir erfahren nur, daß einer der Gardekommandanten, Victorinus, vor dem Feind
blieb und die Reihen der römischen Heere sich in arger Weise lichteten.



———————————————————————-



^17 Vita Marci 14: gentibus quae pulsae a superioribus barbaris fugerant nisi
reciperentur bellum ireferentibus. Dio bei Petrus Patricius fr. 6: Λαγγιβάρδων
καί Οβίων (sonst unbekannt) εξακισχιλίων Ίστρων περαιωθέντων τών περί Βίνδικα
(vielleicht schon damals praef. praetorio, in welchem Fall die Garde wegen
dieses Vorganges ausmarschiert wäre) ιππέων εξελασάντων καί τών αμφί Κάνδιδον
πεζών επιφθασάντων εις παντελή φυγήν οι βάρβαροι ετράποντο. εφ'οίσ ούτω
πραχθήσιν εν δέει καταστάντες εκ πρώτησ επιχειρήςεως οι βάρβαροι πρέσβεις παρά
Αίλιον Βάσσον τήν Παιονίαν διέποντα στέλλουσι Βαλλομάριόν τε τον βασιλέα
Μαρκομάνων καί ετέρους δέκα, κατ' έθνος επιλεξάμενοι ένα. καί όρκοις τήν
ειρήνην οι πρέσβεις πιστωσάμενοι οίκαδε χωρούσιν. Daß dieser Vorfall vor den
Ausbruch des Krieges fällt, zeigt seine Stellung; fr. 7 des Patricius ist
Exzerpt aus Dio 71, 11, 2.



^18 Das mösische Heer gab Soldaten zum Armenischen Krieg ab (O. Hirschfeld,
Archäologisch-epigraphische Mittheilungen 6, S. 41); aber hier war die Grenze
nicht gefährdet.



^19 Die Beteiligung der rechtsrheinischen Germanen bezeugt Dio 71, 3, und nur
dadurch erklären sich die Maßregeln, die Marcus für Raetia und Noricum traf.
Auch die Lage von Oderzo spricht dafür, daß diese Angreifer über den Brenner
kamen.



———————————————————————-



Der schwere Angriff traf den Staat zur unglücklichsten Stunde. Zwar der
orientalische Krieg war beendigt; aber in seinem Gefolge hatte eine Seuche sich
in Italien und dem ganzen Westen verbreitet, die dauernder als der Krieg und in
entsetzlicherem Maße die Menschen hinraffte. Wenn die Truppen, wie es notwendig
war, zusammengezogen wurden, so fielen der Pest die Opfer nur um so
zahlreicher. Wie zu der Pestilenz immer die teure Zeit gehört, so erschien auch
hier mit ihr Mißwachs und Hungersnot und schwere Finanzkalamität - die Steuern
gingen nicht ein, und im Laufe des Krieges sah sich der Kaiser veranlaßt, die
Kleinodien seines Palastes in öffentlicher Auktion zu veräußern. Es fehlte an
einem geeigneten Leiter. Eine so ausgedehnte und so verwickelte
militärisch-politische Aufgabe konnte, wie die Dinge in Rom lagen, kein
beauftragter Feldherr, sondern allein der Herrscher selbst auf sich nehmen.
Marcus hatte, in richtiger und bescheidener Erkenntnis dessen, was ihm abging,
bei der Thronbesteigung sich seinen jüngeren Adoptivbruder Lucius Verus
gleichberechtigt zur Seite gestellt, in der wohlwollenden Voraussetzung, daß
der flotte junge Mann, wie er ein tüchtiger Fechter und Jäger war, so auch zum
fähigen Feldherrn sich entwickeln werde. Aber den scharfen Blick des
Menschenkenners besaß der ehrliche Kaiser nicht; die Wahl war so unglücklich
wie möglich ausgefallen; der eben beendigte Parthische Krieg hatte den
nominellen Feldherrn als eine wüste Persönlichkeit und einen unfähigen Offizier
gezeigt. Verus’ Mitregentschaft war nichts als eine Kalamität mehr, die
freilich durch seinen, nicht lange nach dem Ausbruch des Markomannischen
Krieges erfolgten Tod (169) in Wegfall kam. Marcus, seinen Neigungen nach mehr
reflektiv als dem praktischen Leben zugewandt und ganz und gar kein Soldat,
überhaupt keine hervorragende Persönlichkeit, übernahm die ausschließliche und
persönliche Leitung der erforderlichen Operationen. Er mag dabei im einzelnen
Fehler genug gemacht haben, und vielleicht geht die lange Dauer der Kämpfe
darauf mit zurück; aber die Einheit des Oberbefehls, die klare Einsicht in den
Zweck der Kriegführung, die Folgerichtigkeit des staatsmännischen Handelns, vor
allem die Rechtschaffenheit und Festigkeit des seines schweren Amtes mit
selbstvergessener Treue waltenden Mannes haben schließlich den gefährlichen
Ansturm gebrochen. Es ist dies ein um so höheres Verdienst, als der Erfolg mehr
dem Charakter als dem Talent verdankt wird.



Worauf man sich gefaßt machte, zeigt die Tatsache, daß die Regierung, trotz des
Mangels an Menschen und an Geld, in dem ersten Jahre dieses Krieges mit ihren
Soldaten und auf ihre Kosten die Mauern der Hauptstadt Dalmatiens, Salonae, und
der Hauptstadt Thrakiens, Philippopolis, herstellen ließ; sicher sind dies
nicht vereinzelte Anordnungen gewesen. Man mußte sich darauf vorbereiten, die
Nordländer überall die großen Städte des Reiches berennen zu sehen; die
Schrecken der Gotenzüge pochten schon an die Pforten und wurden vielleicht für
diesmal nur dadurch abgewandt, daß die Regierung sie kommen sah. Die
unmittelbare Oberleitung der militärischen Operationen und die durch die
Sachlage geforderte Regulierung der Beziehungen zu den Grenzvölkern und
Reformierung der bestehenden Ordnungen an Ort und Stelle durfte weder fehlen
noch dem charakterlosen Bruder oder Einzelführern überlassen werden. In der Tat
änderte sich die Lage der Dinge, sowie die beiden Kaiser in Aquileia eintrafen,
um von dort mit dem Heer nach dem Kriegsschauplatz abzugehen. Die Germanen und
Sarmaten, wenig in sich geeinigt und ohne gemeinschaftliche Leitung, fühlten
sich solchem Gegenschlag nicht gewachsen. Die eingedrungenen Haufen zogen
überall sich zurück; die Quaden sandten den kaiserlichen Statthaltern ihre
Unterwerfung ein, und vielfach büßten die Führer der gegen die Römer
gerichteten Bewegung diesen Rückschlag mit dem Leben. Lucius meinte, daß der
Krieg Opfer genug gefordert habe und riet zur Rückkehr nach Rom. Aber die
Markomannen verharrten in trotzigem Widerstand, und die Kalamität, die über Rom
gekommen war, die Hunderttausende der weggeschleppten Gefangenen, die von den
Barbaren errungenen Erfolge forderten gebieterisch eine kräftigere Politik und
die offensive Fortsetzung des Krieges. Marcus’ Schwiegersohn Tiberius Claudius
Pompeianus übernahm außerordentlicherweise das Kommando in Rätien und Noricum;
sein tüchtiger Unterbefehlshaber, der spätere Kaiser Publius Helvius Pertinax,
säuberte ohne Schwierigkeit mit der aus Pannonien herbeigerufenen ersten
Hilfslegion das römische Gebiet. Trotz der Finanznot wurden namentlich aus
illyrischen Mannschaften, bei deren Aushebung freilich mancher bisherige
Straßenräuber zum Landesverteidiger gemacht ward, zwei neue Legionen gebildet
und, wie schon früher angegeben ward, die bisher geringfügige Grenzwacht dieser
beiden Provinzen durch die neuen Legionslager von Regensburg und Enns
verstärkt. In die oberpannonischen Lager begaben sich die Kaiser selbst. Vor
allen Dingen kam es darauf an, den Herd des Kriegsfeuers einzuschränken. Die
von Norden kommenden Barbaren, die ihre Hilfe anboten, wurden nicht
zurückgewiesen und fochten in römischem Sold, soweit sie nicht, was auch
vorkam, ihr Wort brachen und mit dem Feind gemeinschaftliche Sache machten. Den
Quaden, welche um Frieden und um die Bestätigung des neuen Königs Furtius
baten, wurde diese bereitwillig zugestanden und nichts gefordert als Rückgabe
der Überläufer und der Gefangenen. Es gelang einigermaßen, den Krieg auf die
beiden Hauptgegner, die Markomannen und die von alters her ihnen verbündeten
Jazygen, zu beschränken. Gegen diese beiden Völker wurde in den folgenden
Jahren in schweren Kämpfen und nicht ohne Niederlage gestritten. Wir wissen
davon nur Einzelheiten, die sich nicht in festen Zusammenhang bringen lassen.
Marcus Claudius Fronto, dem die außerordentlicherweise vereinigten Kommandos
von Obermösien und Dakien anvertraut waren, fiel um das Jahr 171 im Kampfe
gegen Germanen und Jazygen. Ebenso fiel vor dem Feind der Gardekommandant
Marcus Macrinius Vindex. Sie und andere hochgestellte Offiziere erhielten in
diesen Jahren Ehrendenkmäler in Rom an der Säule Traians, weil sie in
Verteidigung des Vaterlandes den Tod gefunden hatten. Die barbarischen Stämme,
die sich für Rom erklärt hatten, fielen zum Teil wieder ab, so die Cotiner und
vor allem die Quaden, welche den flüchtigen Markomannen eine Freistatt
gewährten und ihren Vasallenkönig Furtius vertrieben, worauf Kaiser Marcus auf
den Kopf seines Nachfolgers Ariogaesus einen Preis von 1000 Goldstücken setzte.
Erst im sechsten Kriegsjahr (172) scheint die völlige Überwindung der
Markomannen erreicht worden zu sein und danach Marcus den wohlverdienten
Siegestitel Germanicus angenommen zu haben. Es folgte dann die Niederwerfung
der Quaden, endlich im Jahre 175 die der Jazygen, infolge deren der Kaiser den
weiteren Beinamen des Sarmatensiegers empfing. Die Bedingungen, welche den
überwundenen Völkerschaften gestellt wurden, zeigen, daß Marcus nicht zu
strafen beabsichtigte, sondern zu unterwerfen. Den Markomannen und den Jazygen,
wahrscheinlich auch den Quaden, wurde auferlegt, einen Grenzstreifen am Flusse
in der Breite von zwei, nach späterer Milderung von einer deutschen Meile zu
räumen. In die festen Plätze am rechten Donauufer wurden römische Besatzungen
gelegt, die allein bei den Markomannen und Quaden zusammen sich auf nicht
weniger als 20000 Mann beliefen. Alle Unterworfenen hatten Zuzug zum römischen
Heer zu stellen, die Jazygen zum Beispiel 8000 Reiter. Wäre der Kaiser nicht
durch die Insurrektion Syriens abgerufen worden, so hätte er die letzteren ganz
aus ihrer Heimat getrieben, wie Traianus die Daker. Daß Marcus die abgefallenen
Transdanuvianer nach diesem Muster zu behandeln gedachte, bestätigt der weitere
Verlauf. Kaum war jenes Hindernis beseitigt, so ging der Kaiser wieder an die
Donau und begann, eben wie Traianus, im Jahre 178 den zweiten, abschließenden
Krieg. Die Motivierung dieser Kriegserklärung ist nicht bekannt; der Zweck wird
ohne Zweifel richtig dahin angegeben, daß er zwei neue Provinzen, Marcomania
und Sarmatia, einzurichten gedachte. Den Jazygen, die sich den Absichten des
Kaisers fügsam gezeigt haben werden, wurden die lästigen Auflagen größtenteils
erlassen, ja ihnen für den Verkehr mit ihren östlich von Dakien hausenden
Stammverwandten, den Roxolanern, der Durchgang durch Dakien unter angemessener
Aufsicht gewährt - wahrscheinlich auch nur, weil sie schon als römische
Untertanen betrachtet wurden. Die Markomannen wurden durch Schwert und Hunger
fast aufgerieben. Die verzweifelnden Quaden wollten nach Norden auswandern und
bei den Semnonen sich Sitze suchen; aber auch dies wurde ihnen nicht gestattet,
da sie die Äcker zu bestellen hatten, um die römischen Besatzungen zu
versorgen. Nach vierzehnjähriger, fast ununterbrochener Waffenarbeit stand der
Kriegsfürst wider Willen am Ziel und die Römer zum zweiten Mal vor der
Gewinnung der oberen Elbe; jetzt fehlte in der Tat nur die Ankündigung, das
Gewonnene festhalten zu wollen. Da starb er, noch nicht sechzig Jahre alt, im
Lager von Vindobona am 17. März 180.



Man wird nicht bloß die Entschlossenheit und die Konsequenz des Herrschers
anerkennen, sondern auch einräumen müssen, daß er tat, was die richtige Politik
gebot. Die Eroberung Dakiens durch Traian war ein zweifelhafter Gewinn, obwohl
eben in dem Markomannischen Krieg der Besitz Dakiens nicht bloß ein
gefährliches Element aus den Reihen der Gegner Roms entfernt, sondern
wahrscheinlich auch bewirkt hat, daß der Völkerschwarm an der unteren Donau,
die Bastarner, die Roxolaner und andere mehr in den Markomannenkrieg nicht
eingegriffen haben. Aber nachdem der gewaltige Ansturm der Transdanuvianer
westlich von Dakien die Niederwerfung derselben zur Notwendigkeit gemacht
hatte, konnte diese nur in abschließender Weise ausgeführt werden, indem
Böhmen, Mähren und die Theißebene in die römische Verteidigungslinie eingezogen
wurden, wenn auch diesen Gebieten wohl nur, wie Dakien, eine Vorpostenstellung
zugedacht war und die strategische Grenzlinie sicher die Donau bleiben sollte.



Des Marcus Nachfolger, Kaiser Commodus, war im Lager anwesend, als der Vater
starb und trat, da er die Krone schon seit mehreren Jahren dem Namen nach mit
dem Vater teilte, mit dessen Tode sofort in den Besitz der unumschränkten
Gewalt. Nur kurze Zeit ließ der neunzehnjährige Nachfolger die Vertrauensmänner
des Vaters, seinen Schwager Pompeianus und andere, die mit Marcus die schwere
Last des Krieges getragen hatten, im Sinne desselben schalten. Commodus war in
jeder Hinsicht das Gegenteil seines Vaters; kein Gelehrter, sondern ein
Fechtmeister, so feig und charakterschwach, wie dieser entschlossen und
konsequent, so träge und pflichtvergessen wie dieser tätig und gewissenhaft. Er
gab nicht bloß die Einverleibung des gewonnenen Gebiets auf, sondern gewährte
auch den Markomannen freiwillig Bedingungen, wie sie sie nicht hatten hoffen
dürfen. Die Regulierung des Grenzverkehrs unter römischer Kontrolle und die
Verpflichtung, ihre den Römern befreundeten Nachbarn nicht zu schädigen,
verstanden sich von selbst; aber die Besatzungen wurden aus ihrem Lande
zurückgezogen und nur das Gebot, den Grenzstreifen nicht zu besiedeln,
festgehalten. Die Leistung von Abgaben und die Stellung von Rekruten wurde wohl
ausbedungen, aber jene bald erlassen und diese sicher nie gestellt. Ähnlich
ward mit den Quaden abgeschlossen und wird mit den übrigen Transdanuvianern
abgeschlossen worden sein. Damit waren die gemachten Eroberungen aufgegeben,
und die vieljährige Kriegsarbeit war umsonst; wenn man nicht mehr wollte, so
war eine ähnliche Ordnung der Dinge schon viel früher zu erreichen. Dennoch hat
der Markomannische Krieg die Suprematie Roms in diesen Landschaften für die
Folgezeit sichergestellt, trotzdem Rom den Siegespreis aus der Hand gab. Nicht
von den Stämmen, welche dabei beteiligt waren, ist der Stoß geführt worden, dem
die römische Weltmacht erlag.



Eine andere bleibende Folge dieses Krieges hängt zusammen mit den durch
denselben veranlaßten Oberführungen der Transdanuvianer in das Römische Reich.
An sich waren derartige Umsiedlungen zu aller Zeit vorgekommen; die unter
Augustus nach Gallien verpflanzten Sugambrer, die nach Thrakien gesandten Daker
waren nichts als neue, zu den früher vorhandenen hinzutretende Untertanen oder
Untertanengemeinden, und etwas anderes sind wohl auch die 3000 Naristen nicht
gewesen, denen Marcus gestattete, ihre Sitze westlich von Böhmen mit solchen im
Reich zu vertauschen, während den sonst unbekannten Astingern an der dakischen
Nordgrenze die gleiche Bitte abgeschlagen ward. Aber die nicht bloß im
Donauland, sondern in Italien selbst, bei Ravenna, von ihm angesiedelten
Germanen waren weder freie Untertanen noch eigentlich unfreie Leute; es sind
dies die Anfänge der römischen Leibeigenschaft, des Kolonats, dessen Eingreifen
in die Bodenwirtschaft des gesamten Staats in anderem Zusammenhang darzulegen
ist. Jene ravennatische Ansiedlung hat indes keinen Bestand gehabt; die Leute
lehnten sich auf und mußten wieder weggeschafft werden, so daß der neue Kolonat
zunächst auf die Provinzen, namentlich die Donaulandschaften, beschränkt blieb.



Wiederum folgte auf den großen Krieg an der mittleren Donau eine fast
sechzigjährige Friedenszeit, deren Segen durch das während derselben stetig
steigende innere Mißregiment nicht vollständig aufgehoben werden konnte. Wohl
zeigt manche vereinzelte Nachricht, daß die Grenze, namentlich die am meisten
exponierte dakische, nicht ohne Anfechtung blieb; aber vor allem das straffe
Militärregiment des Severus tat hier seine Schuldigkeit, und wenigstens
Markomannen und Quaden erscheinen auch unter dessen nächsten Nachfolgern in
unbedingter Abhängigkeit, so daß der Sohn des Severus einen Quadenfürsten vor
sich zitieren und ihm den Kopf vor die Füße legen konnte. Auch die in dieser
Epoche an der unteren Donau gelieferten Kämpfe sind von untergeordnetem Belang.
Aber wahrscheinlich hat in dieser Zeit eine umfassende Völkerverschiebung von
Nordosten her gegen das Schwarze Meer stattgefunden und die römische Grenzwacht
an der unteren Donau neuen und gefährlicheren Gegnern gegenübergestellt. Bis
auf diese Zeit hatten den Römern dort vorzugsweise sarmatische Völkerschaften
gegenüber gestanden, unter denen sich die Roxolaner mit den Römern am nächsten
berührten; von Germanen saßen damals hier nur die seit langem in dieser Gegend
heimischen Bastarner. Jetzt verschwinden die Roxolaner, vielleicht unter den
dem Anschein nach, ihnen stammverwandten Carpern, welche fortan an der unteren
Donau, etwa in den Tälern des Sereth und Pruth, die nächsten Nachbarn der Römer
sind. Neben die Carper, ebenfalls als unmittelbare Nachbarn der Römer an der
Donaumündung, tritt das Volk der Goten. Dieser germanische Stamm ist nach der
einheimischen Erzählung, die uns erhalten ist, von Skandinavien über die Ostsee
nach der Weichselgegend und aus dieser zum Schwarzen Meer gewandert; damit
übereinstimmend kennen die römischen Geographen des 2. Jahrhunderts sie an der
Weichset und die römische Geschichte seit dem ersten Drittel des dritten an der
nordwestlichen Küste des Schwarzen Meeres. Von da an erscheinen sie hier in
stetigem Anschwellen; die Reste der Bastarner sind unter Kaiser Probus, die
Reste der Carper unter Kaiser Diocletian vor ihnen auf das rechte Donauufer
gewichen, während ohne Zweifel ein großer Teil dieser wie jener sich unter die
Goten mischten und ihnen sich anschlossen. überall darf diese Katastrophe nur
in dem Sinne als die des Gotenkrieges bezeichnet werden, wie die unter Marcus
eingetretene von den Markomannen heißt; die ganze Masse der durch den
Wanderstrom vom Nordosten zum Schwarzen Meer in Bewegung gesetzten
Völkerschaften ist daran beteiligt, und um so mehr beteiligt, als diese
Angriffe ebenso zu Lande über die untere Donau, wie zu Wasser von der Nordküste
des Schwarzen Meeres aus in einer unentwirrbaren Verschlingung der Land- und
der Seepiraterie erfolgten. Nicht unpassend nennt darum der gelehrte Athener,
der in ihm gefochten und ihn erzählt hat, diesen Krieg vielmehr den
Skythischen, indem er unter diesem, gleich dem pelasgischen die Verzweiflung
der Historiker machenden Namen alle germanischen und nichtgermanischen
Reichsfeinde zusammenfaßt. Was über diese Züge zu berichten ist, soll, soweit
die der Verwirrung dieser schrecklichen Zeiten nur zu sehr entsprechende
Verwirrung der Überlieferung es gestattet, hier zusammengefaßt werden.



Das Jahr 238, auch ein Vierkaiserjahr des Bürgerkriegs, wird bezeichnet als
dasjenige, in dem der Krieg gegen die hier zuerst genannten Goten begann ^20.
Da die Münzen von Tyra und Olbia mit Alexander († 235) aufhören, so sind diese
außerhalb der Reichsgrenze gelegenen römischen Besitzungen wohl schon einige
Jahre früher eine Beute der neuen Feinde geworden. In jenem Jahr überschritten
sie zuerst die Donau, und die nördlichste der mösischen Küstenstädte, Istros,
war das erste Opfer. Gordian, der aus den Wirren dieser Zeit als Herrscher
hervorging, wird als Besieger der Goten bezeichnet; gewisser ist es, daß die
römische Regierung, wenn nicht schon früher, so doch unter ihm, sich dazu
verstand, die gotischen Einfälle abzukaufen ^21. Begreiflicherweise forderten
die Carper das gleiche, was der Kaiser den schlechteren Goten bewilligt habe;
als die Forderung nicht gewährt ward, fielen sie im Jahre 245 in das römische
Gebiet ein. Kaiser Philippus - Gordianus war damals schon tot - schlug sie
zurück, und eine energische Aktion mit der vereinigten Kraft des großen Reiches
würde den Barbaren wohl hier Halt geboten haben. Aber in diesen Jahren fand der
Kaisermörder so sicher den Thron wie wiederum seinen Mörder und Nachfolger;
eben in den gefährdeten Donaulandschaften rief die Armee gegen Kaiser Philippus
erst den Marinus Pacatianus und nach dessen Beseitigung den Traianus Decius
aus, welcher letztere in der Tat in Italien seinen Gegner überwand und als
Herrscher anerkannt ward. Er war ein tüchtiger und tapferer Mann, nicht unwert
der beiden Namen, die er trug, und trat, sowie er konnte, entschlossen in die
Kämpfe an der Donau ein; aber was der inzwischen geführte Bürgerkrieg verdorben
hatte, ließ sich nicht mehr einbringen. Während die Römer miteinander schlugen,
hatten die Goten und die Carper sich geeinigt und waren unter dem Gotenfürsten
Cniva in das von Truppen entblößte Mösien eingefallen. Der Statthalter der
Provinz, Trebonianus Gallus, warf sich mit seiner Mannschaft nach Nikopolis am
Haemus und wurde hier von den Goten belagert; diese raubten zugleich Thrakien
aus und belagerten dessen Hauptstadt, das große und feste Philippopolis; ja sie
gelangten bis nach Makedonien und berannten Thessalonike, wo der Statthalter
Priscus eben diesen Moment geeignet fand, um sich zum Kaiser ausrufen zu
lassen. Als Decius anlangte, um zugleich den Nebenbuhler und den Landesfeind zu
bekämpfen, wurde wohl jener ohne Mühe beseitigt und gelang auch der Entsatz von
Nikopolis, wo 30000 Goten gefallen sein sollen. Aber die nach Thrakien
zurückweichenden Goten siegten ihrerseits bei Beroe (Alt-Zagora), warfen die
Römer nach Mösien zurück und bezwangen sowohl Nikopolis daselbst wie in
Thrakien Anchialos und sogar Philippopolis, wo 100000 Menschen in ihre Gewalt
gekommen sein sollen. Darauf zogen sie nordwärts, um die ungeheure Beute in
Sicherheit zu bringen. Decius entwarf den Plan, dem Feind bei dem Übergang über
die Donau einen Schlag zu versetzen. Er stellte eine Abteilung unter Gallus am
Ufer auf und hoffte, diese auf die Goten werfen und ihnen den Rückzug
abschneiden zu können. Aber bei dem mösischen Grenzort Abrittus entschied das
Kriegsglück oder auch der Verrat des Gallus gegen ihn; Decius kam mit seinem
Sohn um, und Gallus, der als sein Nachfolger ausgerufen ward, begann sein
Regiment damit, den Goten die jährlichen Geldzahlungen abermals zuzusichern
(251) ^22. Diese völlige Niederlage der römischen Waffen wie der römischen
Politik, der Fall des Kaisers, des ersten, der im Kampf gegen die Barbaren das
Leben verlor, eine Kunde, welche selbst in dieser, in der Gewohnheit des
Unheils erschlaffenden Zeit tief die Gemüter erregte, die darauf folgende
schimpfliche Kapitulation, stellte in der Tat die Integrität des Reiches in
Frage. Ernste Krisen an der mittleren Donau, wahrscheinlich der drohende
Verlust Dakiens müssen die nächste Folge gewesen sein. Noch einmal ward dieser
abgewandt: der Statthalter von Pannonien, Marcus Aemilius Aemilianus, ein guter
Soldat, errang einen bedeutenden Waffenerfolg und trieb die Feinde über die
Grenze. Aber die Nemesis waltete. Die Konsequenz dieses auf Gallus’ Namen
erfochtenen Sieges war, daß die Armee dem Verräter des Decius den Gehorsam
aufkündigte und ihren Feldherrn zu seinem Nachfolger erkor. Abermals ging also
der Bürgerkrieg der Grenzverteidigung vor, und während Aemilianus in Italien
zwar den Gallus überwand, aber bald darauf dem Feldherrn desselben, Valerianus,
unterlag (254), ging Dakien, wie und an wen, wissen wir nicht ^23, dem Reiche
verloren. Die letzte von dieser Provinz geschlagene Münze und die jüngste dort
gefundene Inschrift sind vom Jahre 255, die letzte Münze des benachbarten
Viminacium in Obermösien vom folgenden Jahre; in den ersten Jahren Valerians
und Galliens also besetzten die Barbaren das römische Gebiet am linken Ufer der
Donau und drangen sicher auch hinüber auf das rechte.



——————————————————————-



^20 Die angebliche erste Erwähnung der Goten in der Biographie Caracallas c. 10
beruht auf Mißverständnis. Wenn wirklich ein Senator sich den boshaften Scherz
gestattet hat, dem Mörder Getas den Namen Geticus beizulegen, weil er auf
seinem Zug von der Donau nach dem Orient einige Getenschwärme (tumultuariis
proeliis) besiegt habe, so meinte er Daker, nicht die damals schwerlich dort
wohnenden und dem römischen Publikum kaum bekannten Goten, deren Gleichung mit
den Geten auch gewiß erst später erfunden ward.



Übrigens führt noch weiter zurück die Angabe, daß Kaiser Maximinus (235-238)
der Sohn eines in das benachbarte Thrakien übergesiedelten Goten gewesen sei;
doch wird auch darauf nicht viel zu geben sein.



^21 Petrus Patricius fr. 8. Die Verwaltung des hier genannten Legaten von
Untermösien, Tullius Menophilus, ist durch Münzen sicher auf die Zeit Gordians
und mit Wahrscheinlichkeit auf 238-240 bestimmt (B. Borghesi, Oeuvres
complètes. Bd. 2, S. 227). Da der Anfang des Gotenkrieges und die Zerstörung
von Istros durch Dexippos (vita Max. et Balb. 16) auf 238 festgestellt ist, so
liegt es nahe, die Übernahme des Tributs damit in Zusammenhang zu bringen; auf
jeden Fall ist er damals erneuert worden. Die vergeblichen Belagerungen von
Markianopolis und Philippopolis durch die Goten (Dexippus fr. 18, 19) mögen auf
die Einnahme von Istros gefolgt sein. Iordanes (Get. 16, 92) setzt die erstere
unter Philippus, ist aber in chronologischen Fragen kein gültiger Zeuge.



^22 Die Berichte über diese Vorgänge bei Zosimus (bist. 1, 21-24), Zonaras (12,
20), Ammian (31, 5, 16 u. 17) (welche Nachrichten bis zu der Philippopolis
betreffenden dadurch, daß diese bei Zosimus wiederkehrt, als hierher gehörig
fixiert werden), obwohl alle fragmentarisch oder zerrüttet, dürften aus dem
Bericht des Dexippus, wovon fr. 16 u. 19 erhalten sind, geflossen sein und
lassen sich einigermaßen vereinigen. Dieselbe Quelle liegt auch den
Kaiserbiographien und Iordanes zu Grunde; beide aber haben sie in dem Grade
entstellt und verfälscht, daß von ihren Angaben nur mit großer Vorsicht
Gebrauch gemacht werden kann. Unabhängig ist Aur. Vict. Caes. 29.



^23 Vielleicht bezieht sich darauf der Einbruch der Markomannen bei Zos. hist.
1, 29.



——————————————————————-



Bevor wir die Entwicklung der Dinge an der unteren Donau weiter verfolgen,
erscheint es notwendig, einen Blick zu werfen auf die Piraterie, wie sie in der
östlichen Hälfte des Mittelmeeres damals im Gange war, und die daraus
hervorgegangenen Seezüge der Goten und ihrer Genossen.



Daß auf dem Schwarzen Meer die römische Flotte zu keiner Zeit entbehrlich, die
Piraterie daselbst wahrscheinlich nie ausgerottet worden ist, liegt im Wesen
der Römerherrschaft, wie sie an seinen Küsten sich gestaltet hatte. In festem
Besitz waren sie nur etwa von der Donaumündung abwärts bis Trapezunt. Römisch
waren freilich auch einerseits Tyra, an der Mündung des Dnjestr, und Olbia, an
der Bucht der Dnjeprmündung, andererseits die kaukasischen Hafenorte in der
Gegend des heutigen Suchum-Kaleh, Dioskurias und Pityus. Auch das
dazwischenliegende Bosporanische Königreich auf der Krim stand in römischem
Schutz und hatte römische, dem Statthalter von Mösien unterstehende Besatzung.
Aber es waren an diesen größtenteils wenig einladenden Gestaden nur jene
Hafenplätze entweder als alte griechische Ansiedlungen oder als römische
Festungen in festem Besitz, die Küste selbst öde oder in den Händen der das
Binnenland erfüllenden Eingeborenen, die unter dem allgemeinen Namen der
Skythen zusammengefaßt, meistens sarmatischer Abkunft, den Römern niemals
botmäßig wurden noch werden sollten; man war zufrieden, wenn sie sich nicht
geradezu an den Römern oder deren Schutzbefohlenen vergriffen. Danach ist es
nicht zu verwundern, daß schon in Tiberius’ Zeit die Piraten der Ostküste nicht
bloß das Schwarze Meer unsicher machten, sondern auch landeten und die Dörfer
und die Städte der Küste brandschatzten. Wenn unter Pius oder Marcus eine Schar
der an dem nordwestlichen Ufer hausenden Kostoboker die im Herzen von Phokis
gelegene Binnenstadt Elateia überfiel und unter deren Mauern mit den Bürgern
sich herumschlug, so zeigt dieser gewiß nur zufällig für uns einzeln dastehende
Vorgang, daß dieselben Erscheinungen, welche dem Sturz des Senatsregiments
voraufgingen, jetzt sich erneuerten und noch bei äußerlich unerschüttert
aufrecht stehender Reichsgewalt nicht bloß einzelne Piratenschiffe, sondern
Piratengeschwader im Schwarzen und selbst im Mittelmeere kreuzten. Das nach dem
Tode des Severus und vor allem nach dem Ausgang der letzten Dynastie deutlich
erkennbare Sinken des Regiments offenbarte sich dann, wie billig, vor allem in
dem weiteren Verfall der Seepolizei. Die im einzelnen wenig zuverlässigen
Berichte melden bereits in der Zeit vor Decius das Erscheinen einer großen
Piratenflotte im Ägäischen Meer; dann unter Decius die Plünderung der
pamphylischen Küste und der griechisch-asiatischen Inseln, unter Gallus
Piratenstreifereien in Kleinasien bis nach Pessinus und Ephesos ^24. Dies waren
Räuberzüge. Diese Gesellen plünderten die Küsten weit und breit, und machten
auch, wie man sieht, dreiste Züge in das Binnenland; aber von zerstörten
Städten wird nichts gemeldet, und die Piraten vermieden es, mit den römischen
Truppen zusammenzustoßen; vorzugsweise richtete sich der Angriff gegen solche
Landschaften, in denen keine Truppen standen.



———————————————————————



^24 Amm. Marc. 31, 5, 15: duobus navium milibus perrupto Bosporo et litoribus
Propontidis Scythicarum gentium catervae transgressae ediderunt quidem acerbas
terra marique strages: sed amissa suorum parte maxima reverterunt, worauf die
Katastrophe der Decier erzählt und in diese die weitere Notiz eingeflochten
wird: obsessae Pamphyliae civitates (dahin wird die Belagerung von Side
gehören, bei Dexippus selbst fr. 23), insulae populatae complures, ebenso die
Belagerung von Kyzikos. Wenn in diesem Rückblick nicht alles verwirrt ist, was
bei Ammian doch nicht wohl angenommen werden kann, so fällt dies vor diejenigen
Seefahrten, die mit der Belagerung von Pityus beginnen und mehr ein Teil der
Völkerwanderung sind als Piratenzüge. Die Zahl der Schiffe freilich dürfte
durch Gedächtnisfehler von dem Zug des Jahres 269 hierher übertragen sein. In
denselben Zusammenhang gehört die Notiz bei Zosimus (hist. 1, 28) über die
Skythenzüge in Asien und Kappadokien bis Ephesos und Pessinus. Die Nachricht
über Ephesos in der Biographie Gallienus’ c. 6 ist dieselbe, aber der Zeit nach
verschoben.



———————————————————————



Unter Valerianus nehmen diese Expeditionen einen anderen Charakter an. Die Art
der Züge weicht von den früheren so sehr ab, daß der an sich nicht besonders
wichtige Zug der Boraner gegen Pityus unter Valerianus von kundigen
Berichterstattern geradezu als der Anfang dieser Bewegung bezeichnet werden
konnte ^25 und daß die Piraten eine Zeitlang in Kleinasien mit dem Namen dieser
uns sonst nicht bekannten Völkerschaft genannt wurden. Nicht mehr von den alten
einheimischen Anwohnern des Schwarzen Meeres gehen diese Züge aus, sondern von
den nachdrängenden Schwärmen. Was bis dahin Seeraub gewesen war, fängt an, ein
Stück derjenigen Völkerverschiebung zu werden, welcher das Vordringen der Goten
an die untere Donau angehört. Die beteiligten Völker sind sehr mannigfach und
zum Teil wenig bekannt; bei den späteren Zügen scheinen die germanischen
Heruler, damals Anwohner der Maeotis, eine führende Rolle gespielt zu haben.
Beteiligt sind auch die Goten, indes soweit es sich um eigentliche Seefahrten
handelt und über diese leidlich genaue Berichte vorliegen, nicht in
hervorragender Weise; recht eigentlich diese Züge heißen richtiger skythische
als gotische. Der maritime Mittelpunkt dieser Angriffe ist die Dnjestrmündung,
der Hafen von Tyra ^26. Die griechischen Städte des Bosporus, durch den
Bankrott der Reichsgewalt schutzlos den andrängenden Haufen preisgegeben und
der Belagerung durch dieselben gewärtig, ließen halb gezwungen, halb freiwillig
sich dazu herbei, die unbequemen neuen Nachbarn auf ihren Schiffen und durch
ihre Seeleute nach den nächstgelegenen römischen Besitzungen an der Nordküste
des Pontus überzuführen, wofür diesen selbst die nötigen Mittel und das nötige
Geschick mangelte. So kam jene Expedition gegen Pityus zustande. Die Boraner
wurden gelandet und sandten, auf den Erfolg vertrauend, die Schiffe zurück.
Aber der entschlossene Befehlshaber von Pityus, Successianus, wies den Angriff
ab und die Angreifer, den Anmarsch der übrigen römischen Besatzungen
befürchtend, zogen eilig ab, wozu sie mühsam die nötigen Fahrzeuge beschafften.
Aufgegeben aber war der Plan nicht; im nächsten Jahr kamen sie wieder, und da
der Kommandant inzwischen gewechselt war, ergab sich die Festung. Die Boraner,
welche diesmal die bosporanischen Schiffe festgehalten hatten und aus gepreßten
Schiffsleuten und gefangenen Römern deren Bemannung beschafften, bemächtigten
sich weithin der Küste und gelangten bis nach Trapezunt. In diese gut
befestigte und stark besetzte Stadt hatte alles sich geflüchtet und zu einer
wirklichen Belagerung waren die Barbaren nicht imstande. Aber die Führung der
Römer war schlecht und die Kriegszucht so verfallen, daß nicht einmal die Mauer
besetzt wurde; so erstiegen die Barbaren dieselbe bei Nachtzeit, ohne auch nur
Gegenwehr zu finden, und in der großen und reichen Stadt fiel ungeheure Beute,
darunter auch eine Anzahl von Schiffen, in ihre Hände. Glücklich kehrten sie
aus dem fernen Lande zurück an die Maeotis.



—————————————————————————-



^25 Bei Zosimus selbst wird man völliges Verständnis dafür nicht erwarten; aber
sein Gewährsmann Dexippus, der Zeitgenosse und Beteiligte, wußte wohl, warum er
die bithynische Expedition die δευτέρα έφοδος nannte (Zos. hist. 1, 35); und
auch bei Zosimus noch erkennt man deutlich den von Dexippus beabsichtigten
Gegensatz der Expedition der Boraner gegen Pityus und Trapezunt zu den
hergebrachten Piratenfahrten. In der Biographie des Gallienus wird die c. 11
unter dem Jahre 264 erzählte skythische Expedition nach Kappadokien die
trapezuntische sein sowie die damit verknüpfte bithynische die, welche Zosimus
die zweite nennt; verwirrt ist hier freilich alles.



^26 Dies sagt Zosimus (hist. 1, 42) und folgt auch aus dem Verhältnis der
Bosporaner zu dem ersten (1, 32) und dem des ersten zu dem zweiten Zug (1, 34).



—————————————————————————-



Ein zweiter, durch diesen Erfolg angeregter Zug anderer, aber benachbarter
skythischer Haufen im folgenden Winter richtete sich gegen Bithynien; es ist
bezeichnend für die zerrütteten Verhältnisse, daß der Anstifter dieses Zuges
ein Grieche aus Nikomedeia, Chrysogonos, war, und daß er für den glücklichen
Erfolg von den Barbaren hochgeehrt ward. Diese Expedition wurde, da die nötige
Zahl von Schiffen nicht zu beschaffen war, teils zu Lande, teils zu Wasser
unternommen; erst in der Nähe von Byzanz gelang es den Piraten, sich einer
beträchtlichen Zahl von Fischerbooten zu bemächtigen, und so gelangten sie an
die asiatische Küste nach Kalchedon, dessen starke Besatzung auf diese Kunde
davonlief. Nicht bloß diese Stadt geriet in ihre Hand, sondern auch an der
Küste Nikomedeia, Kios, Apameia, im Binnenland Nikaea und Prusa; Nikomedeia und
Nikaea brannten sie nieder und gelangten bis zum Rhyndakos. Von da aus fuhren
sie heim, beladen mit den Schätzen des reichen Landes und seiner ansehnlichen
Städte.



Schon der Zug gegen Bithymen war zum Teil auf dem Landweg unternommen worden;
um so mehr setzten die Angriffe, die gegen das europäische Griechenland
gerichtet wurden, sich aus Land- und Seeraubfahrten zusammen. Wenn Mösien und
Thrakien auch nicht dauernd von den Goten besetzt wurden, so kamen und gingen
sie doch hier, gleich als wären sie zu Hause, und streiften von da aus weit
nach Makedonien hinein. Selbst Achaia erwartete unter Valerianus von dieser
Seite her den Einbruch; die Thermopylen und der Isthmos wurden verrammelt und
die Athener gingen daran, ihre seit Sullas Belagerung in Trümmern liegenden
Mauern wiederherzustellen. Damals und auf diesem Wege kamen die Barbaren nicht.
Aber unter Gallienus erschien eine Flotte von 500 Segeln, diesmal vornehmlich
Heruler, vor dem Hafen von Byzanz, das indes seine Wehrhaftigkeit noch nicht
eingebüßt hatte; die Schiffe der Byzantier schlugen glücklich die Räuber ab.
Diese fuhren weiter, zeigten sich an der asiatischen Küste vor dem früher nicht
angegriffenen Kyzikos und gelangten von da über Lemnos und Imbros nach dem
eigentlichen Griechenland. Athen, Korinth, Argos, Sparta wurden geplündert und
zerstört. Es war immer etwas, daß, wie in den Zeiten der Perserkriege, die
Bürger des zerstörten Athen, 2000 an der Zahl, den abziehenden Barbaren einen
Hinterhalt legten und unter Führung ihres ebenso gelehrten wie tapferen
Vormanns Publius Herennius Dexippus aus dem altadligen Geschlecht der Keryken,
mit Unterstützung der römischen Flotte, den Piraten einen namhaften Verlust
beibrachten. Auf der Heimkehr, die zum Teil auf dem Landweg erfolgte, griff
Kaiser Gallienus sie in Thrakien am Fluß Nestos an und tötete ihnen eine
beträchtliche Anzahl Leute ^27.



—————————————————————



^27 Dexippus’ Bericht über diesen Zug geben im Auszug Synkellos (p. 717) (wo
ανελόντος für ανελόντες gelesen werden muß), Zosimus (hist. 1, 39) und der
Biograph des Gallienus (c. 13). Ein Bruchstück seiner eigenen Erzählung ist fr.
22. Bei dem Fortsetzer des Dio, von dem Zonaras abhängt, ist der Vorgang unter
Claudius gesetzt, durch Irrtum oder durch Fälschung, die dem Gallienus diesen
Sieg nicht gönnte. Die Biographie des Gallienus erzählt den Vorgang, wie es
scheint, zweimal, zuerst kurz c. 6 unter dem Jahre 262, dann besser unter oder
nach 265 (c. 13).



—————————————————————



Um das Maß des Unheils vollständig zu übersehen, muß man hinzunehmen, daß in
diesem in Scherben gehenden Reiche und vor allem in den vom Feind
überschwemmten Provinzen ein Offizier nach dem andern nach der Krone griff, die
es kaum noch gab. Es lohnt der Mühe nicht, die Namen dieser ephemeren
Purpurträger zu verzeichnen; die Lage zeichnet, daß nach der Verwüstung
Bithyniens durch die Piraten Kaiser Valerian es unterließ, einen
außerordentlichen Kommandanten dorthin zu schicken, weil ihm jeder General,
nicht ohne Grund, als Rivale galt. Dies hat mitgewirkt bei dem fast durchaus
passiven Verhalten der Regierung gegenüber dieser schweren Not. Doch ist
andererseits unzweifelhaft ein guter Teil dieser unverantwortlichen Passivität
auf die Persönlichkeit der Herrscher zurückzuführen; Valerianus war schwach und
bejahrt, Gallienus fahrig und wüst, und der Lenkung des Staatsschiffs im Sturme
weder jener noch dieser gewachsen. Marcianus, dem Gallienus nach dem Einfall in
Achaia das Kommando in diesen Gegenden übertragen hatte, operierte nicht ohne
Erfolg; aber zu einer wirklichen Wendung zum Besseren kam es nicht, solange
Gallienus den Thron einnahm.



Nach Gallienus’ Ermordung (268), vielleicht auf die Kunde von dieser,
unternahmen die Barbaren, wieder unter Führung der Heruler, aber diesmal mit
vereinigten Kräften, einen Ansturm gegen die Reichsgrenzen, wie er also noch
nicht dagewesen war, mit einer mächtigen Flotte und wahrscheinlich gleichzeitig
zu Lande, von der Donau aus ^28. Die Flotte hatte in der Propontis viel von
Stürmen zu leiden; dann teilte sie sich und es gingen die Goten teils gegen
Thessalien und Griechenland vor, teils gegen Kreta und Rhodos; die Hauptmasse
begab sich nach Makedonien und drang von da in das Binnenland ein, ohne Zweifel
in Verbindung mit den in Thrakien eingerückten Haufen. Aber den oft belagerten,
jetzt bis aufs äußerste gebrachten Thessalonikern brachte Kaiser Claudius, der
persönlich mit starker Macht heranrückte, endlich Entsatz; er trieb die Goten
vor sich her das Tal des Axios (Vardar) hinauf und weiter über die Berge
hinüber nach Obermösien; nach mancherlei Kämpfen mit wechselndem Kriegsglück
erfocht er hier im Moravatal bei Naissus einen glänzenden Sieg, in welchem
50000 Feinde gefallen sein sollen. Die Goten wichen in Auflösung zurück, in der
Richtung erst auf Makedonien, dann durch Thrakien zum Haemus, um die Donau
zwischen sich und den Feind zu bringen. Fast hätte ihnen ein Zwist im römischen
Lager, diesmal zwischen Infanterie und Reiterei, noch einmal Luft gemacht; aber
als es zum Schlagen kam, ertrugen die Reiter es doch nicht, ihre Kameraden im
Stich zu lassen und so siegte die vereinigte Armee abermals. Eine schwere
Seuche, welche in all den Jahren der Not, aber besonders damals in diesen
Gegenden und vor allem in den Heeren wütete, tat zwar auch den Römern großen
Schaden - Kaiser Claudius selbst erlag ihr -, aber das große Heer der
Nordländer wurde völlig aufgerieben und die zahlreichen Gefangenen in die
römischen Heere eingereiht oder zu Leibeigenen gemacht. Auch die Hydra der
Militärrevolutionen wurde einigermaßen gebändigt; Claudius und nach ihm
Aurelianus waren in anderer Weise Herren im Reich, als dies von Gallienus
gesagt werden kann. Die Erneuerung der Flotte, wozu unter Gallienus ein Anfang
gemacht worden war, wird nicht gefehlt haben. Das traianische Dakien war und
blieb verloren; Aurelianus zog die dort sich noch haltenden Posten heraus und
gab den vertriebenen oder zur Auswanderung geneigten Besitzern neue Wohnstätten
auf dem mösischen Ufer. Aber Thrakien und Mösien, die eine Zeitlang mehr den
Goten als den Römern gehört hatten, kehrten unter römische Herrschaft zurück,
und wenigstens die Donaugrenze ward wieder befestigt.



———————————————————————-



^28 In unserer Überlieferung erscheint dieser Zug als eine reine Seefahrt,
unternommen mit (wahrscheinlich) 2000 Schiffen (so die Biographie des Claudius;
die Zahlen 6000 und 900, zwischen denen die Überlieferung bei Zos. hist. 1, 42,
schwankt, sind wohl beide verdorben) und 320000 Menschen. Indes ist es wenig
glaublich daß Dexippus, auf den diese Angaben zurückgehen müssen die letztere
Ziffer in dieser Weise hat setzen können. Andererseits ist bei der Richtung des
Zuges zunächst gegen Tomis und Markianopolis es mehr als wahrscheinlich, daß
dabei das von Zos. hist. 1, 34 beschriebene Verfahren befolgt ward und ein Teil
zu Lande marschierte, und unter dieser Voraussetzung mochte auch ein
Zeitgenosse die Zahl der Angreifer wohl auf jene Ziffer schätzen. Auch zeigt
der Verlauf des Feldzugs, namentlich der Ort der Entscheidungsschlacht, daß man
es keineswegs bloß mit einer Flotte zu tun hatte.



———————————————————————-



Man wird diesen Goten- und Skythenzügen zu Lande und zur See, welche die
zwanzig Jahre 250 bis 269 ausfüllen, nicht die Bedeutung beilegen dürfen, daß
die ausschwärmenden Haufen darauf bedacht gewesen wären, die Landschaften, die
sie betraten, in bleibenden Besitz zu nehmen. Ein solcher Plan ist nicht einmal
für Mösien und Thrakien nachweisbar, geschweige denn für die entfernteren
Küsten; schwerlich waren auch die Angreifer zahlreich genug, um eigentliche
Invasionen zu unternehmen. Wie das schlechte Regiment der letzten Herrscher und
vor allem die Unzuverlässigkeit der Truppen viel mehr als die Übermacht der
Barbaren die Überflutung des Gebietes durch Land- und Seeräuber hervorriefen,
so zog die Wiederherstellung der inneren Ordnung und das energische Auftreten
der Regierung von selbst die Befreiung desselben nach sich. Noch konnte der
römische Staat nicht gebrochen werden, wenn er nicht sich selber brach. Immer
aber war es ein großes Werk, das Regiment so wieder zusammenzunehmen, wie
Claudius es getan hat. Wir wissen noch etwas weniger von ihm, als von den
meisten Regenten dieser Zeit, da die wahrscheinlich fiktive Zurückführung des
konstantinischen Stammbaumes auf ihn sein Bild nach der platten
Vollkommenheitsschablone übermalt hat; aber diese Anknüpfung selbst, sowie die
zahllosen nach seinem Tode ihm zu Ehren geschlagenen Münzen beweisen, daß er
der nächsten Generation als der Retter des Staates galt, und sie wird darin
nicht geirrt haben. Ein Vorspiel der späteren Völkerwanderung sind diese
Skythenzüge allerdings; und die Städtezerstörung, welche sie vor den
gewöhnlichen Piratenfahrten auszeichnet, hat damals in einem Umfang
stattgefunden, daß der Wohlstand wie die Bildung Griechenlands und Kleinasiens
sich niemals davon erholt haben.



An der wiederhergestellten Donaugrenze befestigte Aurelianus den erfochtenen
Sieg, indem er die Defensive wiederum offensiv führte und die Donau an ihrer
Mündung überschreitend, jenseits derselben sowohl die Carper schlug, die
seitdem zu den Römern im Schutzverhältnis standen, wie auch die Goten unter
ihrem König Canabaudes. Sein Nachfolger Probus nahm, wie schon angegeben ward,
die Überreste der von den Goten bedrängten Bastarner herüber auf das römische
Ufer, ebenso im Jahre 295 Diocletian die Reste der Carper. Dies deutet darauf
hin, daß jenseits des Flusses das Reich der Goten sich konsolidierte; aber
weiter kamen sie auch nicht. Die Grenzbefestigungen wurden verstärkt;
Gegen-Aquincum (contra Aquincum, Pest) ist im Jahre 294 angelegt worden. Die
Piratenfahrten verschwanden nicht völlig. Unter Tacitus zeigten sich Schwärme
von der Maeotis in Kilikien. Die Franken, die Probus am Schwarzen Meer
angesiedelt hatte, verschafften sich Fahrzeuge und fuhren heim nach ihrer
Nordsee, nachdem sie unterwegs an der sizilischen und der afrikanischen Küste
geplündert hatten. Auch zu Lande ruhten die Waffen nicht, wie denn die
zahlreichen Sarmatensiege Diocletians alle, und ein Teil seiner germanischen,
auf die Donaugegenden fallen werden; aber erst unter Konstantin kam es wieder
zu einem ernsthaften Kriege mit den Goten, der glücklich verlief. Das
Übergewicht Roms stand seit Claudius’ gotischem Siege wieder so fest wie
vorher.



Die eben entwickelte Kriegsgeschichte blieb auf die innere Ordnung des
römischen Staats- und Heerwesens nicht ohne allgemeine und bleibende
militärisch-politische Rückwirkung. Es ist bereits darauf hingewiesen worden,
daß die Rheinheere, in der frühen Kaiserzeit die führenden in der Armee, ihren
Primat schon unter Traian an die Donaulegionen abgaben. Wenn unter Augustus
sechs Legionen im Donau- und acht im Rheinland standen, so zählten nach den
dakischen Kriegen Domitians und Traians im 2. Jahrhundert die Rheinlager nur
vier, die Donaulager zehn, nach dem Markomannischen sogar zwölf Legionen.
Nachdem seit Hadrian aus der Armee, abgesehen von den Offizieren, das italische
Element verschwunden war und im ganzen genommen jedes Regiment sich in der
Gegend, in welcher es lagerte, auch rekrutierte, waren die meisten Soldaten der
Donauarmee und nicht weniger die aus dem Gliede hervorgegangenen Centurionen in
Pannonien, Dakien, Mösien, Thrakien zu Hause. Auch die neuen, unter Marcus
gebildeten Legionen gingen aus Illyricum hervor, und die außerordentlichen
Ergänzungen, deren die Truppen damals bedurften, wurden wahrscheinlich
ebenfalls vorzugsweise aus den Gegenden genommen, in denen die Heere standen.
Also war der Primat der Donauarmeen, den der Dreikaiserkrieg der severischen
Zeit feststellte und steigerte, zugleich ein Primat der illyrischen Soldaten;
und es kam dies bei der Reform der Garde unter Severus zu sehr energischem
Ausdruck. In die höheren Kreise des Regiments griff dieser Primat nicht
eigentlich ein, solange die Offizierstellung noch mit der Reichsbeamtenstellung
zusammenfiel, obwohl die ritterliche Laufbahn dem gemeinen Soldaten durch das
Zwischenglied des Centurionats zu allen Zeiten zugänglich war und also die
Illyriker auch in jene schon früh eindrangen, wie denn bereits im Jahre 235 ein
geborener Thraker, Gaius Iulius Verus Maximinus, im Jahre 248 ein geborener
Pannonier, Traianus Decius, auf diesem Wege sogar zum Purpur gelangt sind. Aber
als dann Gallienus in allerdings nur zu gerechtfertigtem Mißtrauen die
Rangklasse der Senatoren von dem Offizierdienst ausschloß, erstreckte sich
notwendigerweise, was bisher von den Soldaten galt, auch auf die Offiziere. Es
ist also nur in der Ordnung, daß die der Donauarmee angehörigen, meistens aus
den illyrischen Gegenden herstammenden Soldaten seitdem auch im Regiment die
erste Rolle spielen und, soweit die Armee die Kaiser machte, diese ebenfalls
der Mehrzahl nach Illyriker sind. Also folgen auf Gallienus der Dardaner
Claudius, Aurelianus aus Mösien, Probus aus Pannonien, Diocletianus aus
Dalmatien, Maximianus aus Pannonien, Constantius aus Dardanien, Galerius aus
Serdica; von den letztgenannten hebt ein unter der konstantinischen Dynastie
schreibender Schriftsteller die Herkunft aus Illyricum hervor und fügt hinzu,
daß sie mit wenig Bildung, aber guter Vorschulung durch Feldarbeit und
Kriegsdienst treffliche Herrscher gewesen seien. Was die Albanesen lange Zeit
dem Türkischen Reich gewesen sind, das haben ihre Vorfahren dem römischen
Kaiserstaat, als dieser bei ähnlicher Zerrüttung und ähnlicher Barbarei
angelangt war, in gleicher Weise geleistet. Nur darf die illyrische
Regeneration des römischen Kaisertums nicht etwa als eine nationale
Reorganisation aufgefaßt werden; es war lediglich die soldatische Stützung
eines durch das Mißregiment vornehm geborener Herrscher völlig herabgekommenen
Reiches. Die Demilitarisierung Italiens war vollständig geworden, und
Herrscherrecht ohne kriegerische Kraft erkennt die Geschichte nicht an.




KAPITEL VII.

Das griechische Europa


Mit der allgemeinen geistigen Entwicklung der Hellenen hatte die politische
ihrer Republiken sich nicht im Gleichgewicht gehalten, oder vielmehr die
Überschwenglichkeit jener hatte, wie die allzu volle Blüte den Kelch sprengt,
keinem einzelnen Gemeinwesen verstattet, diejenige Ausdehnung und Stetigkeit zu
gewinnen, welche für die staatliche Ausgestaltung vorbedingend ist. Die
Kleinstaaterei der einzelnen Städte oder Städtebünde mußte in sich verkümmern
oder den Barbaren verfallen; nur der Panhellenismus verbürgte, wie den
Fortbestand der Nation, so ihre Weiterentwicklung gegenüber den stammfremden
Umwohnern. Er ward verwirklicht durch den Vertrag, den König Philipp von
Makedonien, der Vater Alexanders, in Korinth mit den Staaten von Hellas
abschloß. Es war dies dem Namen nach ein Bundesvertrag, in der Tat die
Unterwerfung der Republiken unter die Monarchie, aber eine Unterwerfung, welche
nur dem Ausland gegenüber sich vollzog, indem die unumschränkte Feldherrnschaft
gegen den Nationalfeind von fast allen Städten des griechischen Festlandes dem
makedonischen Feldherrn übertragen, sonst ihnen die Freiheit und die Autonomie
gelassen ward, und es war, wie die Verhältnisse lagen, dies die einzig mögliche
Realisierung des Panhellenismus und die im wesentlichen für die Zukunft
Griechenlands maßgebende Form. Philipp und Alexander gegenüber hat sie Bestand
gehabt, wenn auch die hellenischen Idealisten wie immer das realisierte Ideal
als solches anzuerkennen sich sträubten. Als dann Alexanders Reich zerfiel, war
es wie mit dem Panhellenismus selbst, so auch mit der Einigung der griechischen
Städte unter der monarchischen Vormacht vorbei und rieben diese in
Jahrhunderten ziellosen Ringens ihre letzte geistige und materielle Macht auf,
hin- und hergezogen zwischen der wechselnden Herrschaft der übermächtigen
Monarchien und vergeblichen Versuchen, unter dem Schutz des Haders derselben
den alten Partikularismus zu restaurieren.



Als dann die mächtige Republik des Westens in den bisher einigermaßen
gleichgewogenen Kampf der Monarchien des Ostens eintrat und bald sich mächtiger
als jeder der dort miteinander ringenden griechischen Staaten erwies, erneuerte
sich mit der festen Vormachtstellung auch die panhellenische Politik. Hellenen
im vollen Sinn des Worts waren weder die Makedonier noch die Römer; es ist nun
einmal der tragische Zug der griechischen Entwicklung, daß das attische
Seereich mehr eine Hoffnung als eine Wirklichkeit war und das Einigungswerk
nicht aus dem eigenen Schoß der Nation hat hervorgehen dürfen. Wenn in
nationaler Hinsicht die Makedonier den Griechen näher standen als die Römer, so
war das Gemeinwasen Roms den hellenischen politisch bei weitem mehr
wahlverwandt als das makedonische Erbkönigtum. Was aber die Hauptsache ist, die
Anziehungskraft des griechischen Wesens ward von den römischen Bürgern
wahrscheinlich nachhaltiger und tiefer empfunden als von den Staatsmännern
Makedoniens, eben weil jene ihm ferner standen als diese. Das Begehren, sich
wenigstens innerlich zu hellenisieren, der Sitte und der Bildung, der Kunst und
der Wissenschaft von Hellas teilhaftig zu werden, auf den Spuren des großen
Makedoniers Schild und Schwert der Griechen des Ostens sein und diesen Osten
nicht italisch, sondern hellenistisch weiter zivilisieren zu dürfen, dieses
Verlangen durchdringt die späteren Jahrhunderte der römischen Republik und die
bessere Kaiserzeit mit einer Macht und einer Idealität, welche fast nicht
minder tragisch ist als jenes nicht zum Ziel gelangende politische Mühen der
Hellenen. Denn auf beiden Seiten wird Unmögliches erstrebt: dem hellenischen
Panhellenismus ist die Dauer versagt und dem römischen Hellenismus der
Vollgehalt. Indes hat er darum nicht weniger die Politik der römischen Republik
wie die der Kaiser wesentlich bestimmt. Wie sehr auch die Griechen, namentlich
im letzten Jahrhundert der Republik, den Römern es bewiesen, daß ihre
Liebesmühe eine verlorene war, es hat dies weder an der Mühe noch an der Liebe
etwas geändert.



Die Griechen Europas waren von der römischen Republik zu einer einzigen, nach
dem Hauptlande Makedonien benannten Statthalterschaft zusammengefaßt worden.
Wenn diese mit dem Beginn der Kaiserzeit administrativ aufgelöst ward, so wurde
damals gleichzeitig dem gesamten griechischen Harnen eine religiöse
Gemeinschaft verliehen, die sich anschloß an die alte, des Gottesfriedens wegen
eingeführte und dann zu politischen Zwecken mißbrauchte Delphische
Amphiktyonie. Unter der römischen Republik war dieselbe im wesentlichen auf die
ursprünglichen Grundlagen zurückgeführt worden: Makedonien sowohl wie Ätolien,
die sich beide usurpatorisch eingedrängt hatten, wurden wieder ausgeschieden
und die Amphiktyonie umfaßte abermals nicht alle, aber die meisten
Völkerschaften Thessaliens und des eigentlichen Griechenlands. Augustus
veranlaßte die Erstreckung des Bundes auf Epirus und Makedonien und machte ihn
dadurch im wesentlichen zum Vertreter des hellenischen Landes in dem weiteren,
dieser Epoche allein angemessenen Sinne. Eine bevorzugte Stellung nahmen in
diesem Verein neben dem altheiligen Delphi die beiden Städte Athen und
Nikopolis ein, jene die Kapitale des alten, diese nach Augustus’ Absicht die
des neuen kaiserlichen Hellenentums ^1. Diese neue Amphiktyonie hat eine
gewisse Ähnlichkeit mit der Landesversammlung der drei Gallien; in ähnlicher
Weise wie für diese der Kaiseraltar bei Lyon war der Tempel des pythischen
Apollon der religiöse Mittelpunkt der griechischen Provinzen. Indes während
jenem daneben eine geradezu politische Wirksamkeit zugestanden hat, so
besorgten die Amphiktyonen dieser Epoche außer der eigentlich religiösen Feier
lediglich die Verwaltung des delphischen Heiligtums und seiner immer noch
beträchtlichen Einkünfte ^2. Wenn ihr Vorsteher sich in späterer Zeit die
“Helladarchie” zuschreibt, so ist diese Herrschaft über
Griechenland lediglich ein idealer Begriff. ^3 Immer aber bleibt die offizielle
Konservierung der griechischen Nationalität ein Kennzeichen der Haltung, welche
das neue Kaisertum gegen dieselbe einnimmt, und seines den republikanischen
weit überbietenden Philhellenismus.



—————————————————————



^1 Die Ordnung der Delphischen Amphiktyonie unter der römischen Republik
erhellt namentlich aus der delphischen Inschrift CIL III, p. 987 (vgl. BCH
7,1883, S. 427f.). Den Verein bildeten damals siebzehn Völkerschaften mit
zusammen 24 Stimmen, sämtlich dem eigentlichen Griechenland oder Thessalien
angehörig; Ätolien, Epirus, Makedonien fehlen. Nach der Umgestaltung durch
Augustus (Paus. 10, 8) blieb diese Organisation im übrigen bestehen, nur daß
durch Beschränkung der unverhältnismäßig zahlreichen thessalischen die Stimmen
der bisher vertretenen Völkerschaften auf achtzehn herabgemindert wurden; dazu
traten neu Nikopolis in Epirus mit sechs und Makedonien ebenfalls mit sechs
Stimmen. Ferner sollten die sechs Stimmen von Nikopolis ein für allemal geführt
werden, ebenso wie dies blieb für die zwei von Delphi und die eine von Athen,
die übrigen Stimmen dagegen von den Verbänden, so daß zum Beispiel die eine
Stimme der peloponnesischen Dorier wechselte zwischen Argos, Sikyon, Korinth
und Megara. Eine Gesamtvertretung der europäischen Hellenen waren die
Amphiktyonen insofern auch jetzt nicht, als die früher ausgeschlossenen
Völkerschaften im eigentlichen Griechenland, ein Teil der Peloponnesier und die
nicht zu Nikopolis gezogenen Ätoler, darin nicht repräsentiert waren.



^2 Die stehenden Zusammenkünfte in Delphi und an den Thermopylen währten fort
(Paus. 7, 24, 3; Vita Apoll. 4, 23) und natürlich auch die Ausrichtung der
Pythischen Spiele nebst der Erteilung der Preise durch das Kollegium der
Amphiktyonen (vit. soph. 2, 27); dasselbe hat die Verwaltung der “Zinsen
und Einkünfte” des Tempels (Inschrift von Delphi, Rheinisches Museum, N.
F. 2, 1843, S. 111) und legt aus denselben, zum Beispiel in Delphi, eine
Bibliothek an (Lebas-Foucart II, S. 845) oder setzt daselbst Bildsäulen.



^3 Die Mitglieder des Kollegiums der Αμψικτίονεσ oder, wie sie in dieser Epoche
heißen, Αμψικτύονεσ, werden von den einzelnen Städten in der früher
bezeichneten Weise bald von Fall zu Fall (Iteration: CIG 1085), bald auf
Lebenszeit (Plut. an seni 20) bestellt; was wohl davon abhängt, ob die Stimme
ständig war oder alternierend (Wilamowitz). Ihr Vorsteher heißt in früherer
Zeit επιμελητής τού κοινού τών Αμψικτυόνων (Inschriften von Delphi, Rheinisches
Museum, N. F. 2, 1843, S. 111; CIG 1713), später Ελλαδάρχης τών Αμψικτυόνων
(CIG 1124).



—————————————————————



Hand in Hand mit der sakralen Einigung der europäischen Griechen ging die
administrative Auflösung der griechisch-makedonischen Statthalterschaft der
Republik. An der Teilung der Reichsverwaltung unter Kaiser und Senat hing sie
nicht, da dieses gesamte Gebiet und nicht minder die vorliegenden
Donaulandschaften bei der ursprünglichen Teilung dem Senat zugewiesen wurden;
ebensowenig haben militärische Rücksichten hier eingegriffen, da die ganze
Halbinsel bis hinauf zur thrakischen Grenze, als gedeckt teils durch diese
Landschaft, teils durch die Besatzungen an der Donau, immer dem befriedeten
Binnenlande zugerechnet worden ist. Wenn der Peloponnes und das
attisch-böotische Festland damals seinen eigenen Prokonsul erhielt und von
Makedonien getrennt ward, was wohl schon Caesar beabsichtigt haben mag, so war
dabei, neben der allgemeinen Tendenz, die senatorischen Statthalterschaften
nicht zu groß zu nehmen, vermutlich die Rücksicht maßgebend, das rein
hellenische Gebiet von dem halb hellenischen zu scheiden. Die Grenze der
Provinz Achaia war anfänglich der Oeta, und auch nachdem die Ätoler später dazu
gelegt worden ^4, ist sie nicht hinausgegangen über den Acheloos und die
Thermopylen.



———————————————————————————————



^4 Die ursprünglichen Grenzen der Provinz bezeichnet Strabon (17, 3, 25 p. 840)
in der Aufzählung der senatorischen Provinzen: Αχαία μέχρι Θετταλίας καί
Αιτωλών καί Ακαρνάνων καί τινων Ηπειρωτικών εθνών όσα τή Μακεδονία προσώριστο,
wobei der übrige Teil von Epirus der (von Strabon hier, für seine Zeit irrig,
den senatorischen zugezählten) Provinz Illyricum zugeteilt zu werden scheint.
Μέχρι einschließend zu nehmen geht, von sachlichen Erwägungen abgesehen, schon
deswegen nicht an, weil nach den Schlußworten die vorher genannten Gebiete
“Makedonien zugeteilt sind”. Späterhin finden wir die Ätoler zu
Achaia gelegt (Ptol. geogr. 3, 14). Daß Epirus eine Zeitlang auch dazu gehört
hat, ist möglich, nicht so sehr wegen der Angabe bei Dio 53, 12, die weder für
Augustus’ Zeit noch für diejenige Dios verteidigt werden kann, sondern weil
Tacitus zum Jahre 17 (ann. 2, 53) Nikopolis zu Achaia rechnet. Aber wenigstens
seit Traian bildet Epirus mit Akarnanien eine eigene prokuratorische Provinz
(Ptol. geogr. 3, 13; CIL III, 536; Marquardt, Römische Staatsverwaltung, Bd. 1,
S. 331). Thessalien und alles Land nördlich vom Oeta ist stets bei Makedonien
geblieben.



———————————————————————————————



Diese Ordnungen betrafen die Landschaft im ganzen. Wir wenden uns zu der
Stellung, welche den einzelnen Stadtgemeinden unter der römischen Herrschaft
gegeben ward.



Die ursprüngliche Absicht der Römer, die Gesamtheit der griechischer.
Stadtgemeinden in ähnlicher Weise an das eigene Gemeinwesen anzuschließen, wie
dies mit den italischen geschehen war, hatte infolge des Widerstandes, auf den
diese Einrichtungen trafen, insbesondere infolge der Auflehnung des Achäischen
Bundes im Jahre 608 (146) und des Abfalls der meisten Griechenstädte zu König
Mithradates im Jahre 666 (88) wesentliche Einschränkungen erfahren. Die
Städtebünde, das Fundament aller Machtentwicklung in Hellas wie in Italien, und
von den Römern anfänglich akzeptiert, waren sämtlich, namentlich der wichtigste
der Peloponnesier oder, wie er sich nannte, der Achäer, aufgelöst und die
einzelnen Städte angehalten worden, ihr Gemeinwesen für sich zu ordnen. Es
wurden ferner für die einzelnen Gemeindeverfassungen von der Vormacht gewisse
allgemeine Normen aufgestellt und nach diesem Schema dieselben in
antidemokratischer Tendenz reorganisiert. Nur innerhalb dieser Schranken blieb
der einzelnen Gemeinde die Autonomie und die eigene Magistratur. Es blieben ihr
auch die eigenen Gerichte; aber daneben stand der Grieche von Rechts wegen
unter den Ruten und Beilen des Prätors, und wenigstens konnte wegen eines jeden
Vergehens, das als Auflehnung gegen die Vormacht sich betrachten ließ, von den
römischen Beamten auf Geldbuße oder Ausweisung oder auch Lebensstrafe erkannt
werden ^5. Die Gemeinden besteuern sich selbst; aber sie hatten durchgängig
eine bestimmte, im ganzen, wie es scheint, nicht hoch gegriffene Summe nach Rom
zu entrichten. Besatzungen wurden nicht so, wie einst in makedonischer Zeit, in
die Städte gelegt, da die in Makedonien stehenden Truppen nötigenfalls in der
Lage waren, auch in Griechenland einzuschreiten. Aber schwerer als die
Zerstörung Thebens auf dem Andenken Alexanders, lastet auf der römischen
Aristokratie die Schleifung Korinths. Die übrigen Maßregeln, wie gehässig und
erbitternd sie auch teilweise waren, namentlich als von der Fremdherrschaft
oktroyiert, mochten im ganzen genommen unvermeidlich sein und vielfach heilsam
wirken; sie waren die unvermeidliche Palinodie der ursprünglichen, zum Teil
recht unpolitischen römischen Politik des Verzeihens und Verziehens gegenüber
den Hellenen. Aber in der Behandlung Korinths hatte sich der kaufmännische
Egoismus in unheimlicher Weise mächtiger erwiesen als alles Philhellenentum.



———————————————————————-



^5 Nichts gibt von der Lage der Griechen des letzten Jahrhunderts der römischen
Republik ein deutlicheres Bild als das Schreiben eines dieser Statthalter an
die achäische Gemeinde Dyme (CIG 1543). Weil diese Gemeinde sich Gesetze
gegeben hat, welche der im allgemeinen den Griechen geschenkten Freiheit (η
αποδεδομένη κατά κοινόν τοίς 'Ελλησιν ελευθερία) und der von den Römern den
Achäern gegebenen Ordnung (η αποδευθείσα τοίς Αχαιοίς υπό Ρωμαίων πολιτεια;
wahrscheinlich unter Mitwirkung des Polybios Paus. 8, 30, 9) zuwiderliefen,
worüber es allerdings auch zu Aufläufen gekommen war, zeigt der Statthalter der
Gemeinde an, daß er die beiden Rädelsführer habe hinrichten, lassen und ein
minder schuldiger Dritter nach Rom exiliert sei.



———————————————————————-



Bei allem dem war der Grundgedanke der römischen Politik, die griechischen
Städte dem italischen Städtebund anzugliedern, nie vergessen worden; gleich wie
Alexander niemals Griechenland hat beherrschen wollen wie Illyrien und Ägypten,
so haben auch seine römischen Nachfolger das Untertanenverhältnis nie
vollständig auf Griechenland angewandt und schon in republikanischer Zeit von
dem strengen Recht des den Römern aufgezwungenen Krieges wesentlich
nachgelassen. Insbesondere geschah dies gegenüber Athen. Keine griechische
Stadt hat vom Standpunkt der römischen Politik aus so schwer gegen Rom gefehlt
wie diese; ihr Verhalten im Mithradatischen Kriege hätte bei jedem anderen
Gemeinwesen unvermeidlich die Schleifung herbeigeführt. Aber vom
philhellenischen Standpunkt aus freilich war Athen das Meisterstück der Weit,
und es knüpften sich an dasselbe für die vornehme Welt des Auslandes ähnliche
Neigungen und Erinnerungen wie für unsere gebildeten Kreise an Pforta und an
Bonn; dies überwog damals wie früher. Athen hat nie unter den Beilen des
römischen Statthalters gestanden und niemals nach Rom gesteuert, hat immer mit
Rom beschworenes Bündnis gehabt und nur außerordentlicher und, wenigstens der
Form nach, freiwilliger Weise den Römern Beihilfe gewährt. Die Kapitulation
nach der Sullanischen Belagerung führte wohl eine Änderung der
Gemeindeverfassung herbei, aber das Bündnis ward erneuert, ja sogar alle
auswärtigen Besitzungen zurückgegeben; selbst die Insel Delos, welche, als
Athen zu Mithradates übertrat, sich losgemacht und als selbständiges
Gemeinwesen konstituiert hatte und zur Strafe für ihre Treue gegen Rom von der
pontischen Flotte ausgeraubt und zerstört worden war ^6.



——————————————————————————————



^6 Die delischen Ausgrabungen der letzten Jahre haben die Beweise geliefert,
daß die Insel, nachdem die Römer sie einmal an Athen gegeben hatten, beständig
athenisch geblieben ist und sich zwar infolge des Abfalls der Athener von Rom
als Gemeinde der “Delier” konstituierte (Eph, epigr. V, p. 604),
aber schon sechs Jahre nach der Kapitulation Athens wieder athenisch war (Ep h.
epigr. V, n. 184; Homolle im BCH 8, 1884, S. 142).



——————————————————————————————



Mit ähnlicher Rücksicht, und wohl auch zum guten Teil seines großen Namens
wegen, ist Sparta behandelt worden. Auch einige andere Städte der später zu
nennenden befreiten Gemeinden hatten diese Stellung bereits unter der Republik.
Wohl kamen dergleichen Ausnahmen in jeder römischen Provinz vor; aber dem
griechischen Gebiet ist dies von Haus aus eigen, daß eben die beiden
namhaftesten Städte desselben außerhalb des Untertanenverhältnisses standen und
dieses demnach nur die geringeren Gemeinwesen traf.



Auch für die untertänigen Griechenstädte traten schon unter der Republik
Milderungen ein. Die anfänglich untersagten Städtebünde lebten allmählich
wieder auf, insbesondere die kleineren und machtlosen, wie der böotische, sehr
bald ^7; mit der Gewöhnung an die Fremdherrschaft schwanden die oppositionellen
Tendenzen, welche ihre Aufhebung herbeigeführt hatten, und ihre enge
Verknüpfung mit dem sorgfältig geschonten, althergebrachten Kultus wird ihnen
weiter zugute gekommen sein, wie denn schon bemerkt worden ist, daß die
römische Republik die Amphiktyonie in ihren ursprünglichen nicht politischen
Funktionen wiederherstellte und schützte. Gegen das Ende der republikanischen
Zeit scheint die Regierung den Böotern sogar gestattet zu haben, mit den
kleinen nördlich angrenzenden Landschaften und der Insel Euböa eine
Gesamtverbindung einzugehen ^8.



————————————————————————————



^7 Ob das κοινόν τών Αχαιών, das in der eigentlich republikanischen Zeit
natürlicherweise nicht vorkommt, schon am Ende derselben oder erst nach
Einführung der kaiserlichen Provinzialordnung rekonstruiert worden ist, ist
zweifelhaft. Inschriften wie die olympische des Proquästors Q. Ancharius Q. f.
(Archäologische Zeitung 36, 1878, S. 38, n. 114) sprechen mehr für die erstere
Annahme; doch kann sie nicht mit Gewißheit als voraugustisch bezeichnet werden.
Das älteste sichere Zeugnis für die Existenz dieser Vereinigung ist die von ihr
dem Augustus in Olympia gesetzte Inschrift (Archäologische Zeitung 35, 1877, S.
36, n. 33). Vielleicht sind dies Ordnungen des Diktators Caesar und im
Zusammenhang mit dem unter ihm begegnenden Statthalter
“Griechenlands”, wahrscheinlich des Achaia der Kaiserzeit (Cic. ad
fam. 6, 6, 10).



Übrigens haben sicher auch unter der Republik, nach Ermessen des jedesmaligen
Statthalters, mehrere Gemeinden für einen bestimmten Gegenstand durch
Deputierte zusammentreten und Beschlüsse fassen können; wie das κοινόν der
Sikelioten also dem Verres eine Statue dekretierte (Cic. Verr. 1, 2, 46, 114),
wird ähnliches auch in Griechenland unter der Republik vorgekommen sein. Aber
die regelmäßigen provinzialen Landtage mit ihren festen Beamten und Priestern
sind eine Einrichtung der Kaiserzeit.



^8 Dies ist das κοινόν Βοιωτών Ευβοέων Λοκρών Φωκέων Δωριέων merkwürdigen,
wahrscheinlich kurz vor der Attischen Schlacht gesetzten Inschrift CIA III,
568. Unmöglich kann mit Dittenberger (Archäologische Zeitung 34, 1876, S. 220)
auf diesen Bund die Meldung des Pausanias (7, 16, 10) bezogen werden, daß die
Römer “nicht viele Jahre” nach der Zerstörung Korinths sich der
Hellenen erbarmt und ihnen die landschaftlichen Vereinigungen (συνέδρια κατά
εθνος εκάστοις) wieder gestattet hätten; dies geht auf die kleineren
Einzelbünde.



————————————————————————————



Den Schlußstein der republikanischen Epoche macht die Sühnung der Schleifung
Korinths durch den größten aller Römer und aller Philhellenen, den Diktatar
Caesar, und die Erneuerung des Sternes von Hellas in der Form einer
selbständigen Gemeinde römischer Bürger, der neuen “julischen
Ehre”.



Diese Verhältnisse fand das eintretende Kaiserregiment in Griechenland vor, und
diese Wege ist es weiter gegangen. Die von dem unmittelbaren Eingreifen der
Provinzialregierung und von der Steuerzahlung an das Reich befreiten Gemeinden,
denen die Kolonien der römischen Bürger in vieler Hinsicht gleichstehen,
begreifen weitaus den größten und besten Teil der Provinz Achaia: im Peloponnes
Sparta, mit seinem zwar geschmälerten, aber doch jetzt wieder die nördliche
Hälfte Lakoniens umfassenden Gebiet ^9, immer noch das Gegenbild Athens, sowohl
in den versteinerten altfränkischen Institutionen wie in der wenigstens
äußerlich bewahrten Ordnung und Haltung; ferner die achtzehn Gemeinden der
freien Lakonen, die südliche Hälfte der lakonischen Landschaft, einst
spartanische Untertanen, nach dem Kriege gegen Nabis von den Römern als
selbständiger Städtebund organisiert und von Augustus gleich Sparta mit der
Freiheit beliehen ^10; endlich in der Landschaft der Achäer außer Dyme, das
schon von Pompeius mit Piratenkolonisten belegt worden war und dann durch
Caesar neue römische Ansiedler empfangen hatte ^11, vor allem Patrae, aus einem
herabgekommenen Flecken von Augustus, seiner für den Handel günstigen Lage
wegen, teils durch Zusammenziehung der umliegenden kleinen Ortschaften, teils
durch Ansiedelung zahlreicher italischer Veteranen zu der volkreichsten und
blühendsten Stadt der Halbinsel umgeschaffen und als römische Bürgerkolonie
konstituiert, unter die auch auf der gegenüberliegenden lokrischen Küste
Naupaktos (italienisch Lepanto) gelegt ward. Auf dem Isthmos war Korinth, wie
es einst das Opfer der Gunst seiner Lage geworden war, so jetzt nach seiner
Wiederherstellung, ähnlich wie Karthago, rasch emporgekommen und die gewerb-
und volkreichste Stadt Griechenlands, überdies der regelmäßige Sitz der
Regierung. Wie die Korinther die ersten Griechen gewesen waren, welche die
Römer als Landsleute anerkannt hatten durch Zulassung zu den Isthmischen
Spielen, so leitete dieselbe Stadt jetzt, obgleich römische Bürgergemeinde,
dieses hohe griechische Nationalfest. Auf dem Festlande gehörten zu den
befreiten Distrikten nicht bloß Athen mit seinem ganz Attika und zahlreiche
Inseln des Ägäischen Meeres umfassenden Gebiet, sondern auch Tanagra und
Thespiae, damals die beiden ansehnlichsten Städte der böotischen Landschaft,
ferner Plataeae ^12; in Phokis Delphi, Abae, Elateia, sowie die ansehnlichste
der lokrischen Städte, Amphissa. Was die Republik begonnen hatte, das
vollendete Augustus in der eben dargelegten, wenigstens in den Hauptzügen von
ihm festgestellten und auch später im wesentlichen festgehaltenen Ordnung.
Wenngleich die dem Prokonsul unterworfenen Gemeinden der Provinz der Zahl nach
gewiß und vielleicht auch nach der Gesamtbevölkerung überwogen, so sind in echt
philhellenischem Geiste die durch materielle Bedeutung oder durch große
Erinnerungen ausgezeichnetsten Städte Griechenlands befreite ^13.



——————————————————-



^9 Dazu gehörte nicht bloß das nahe Amyklae, sondern auch Kardmyle (durch
Schenkung Augusts, Paus. 3, 26, 7), Pherae (Paus. 4, 30, 2), Thuria (das. 4,
31, 1) und eine Zeitlang auch Korone (CIG 1258; vgl. Lebas-Foucart II, S. 305)
am Messenischen Busen, ferner die Insel Kythera (Dio 54, 7).



^10 In republikanischer Zeit erscheint dieser Distrikt als τό κοινόν τών
Λακεδαιμονίων (Lebas-Foucart II, S. 110); Pausanias (3, 21, 6) irrt also, wenn
er ihn erst durch Augustus von Sparta lösen läßt. Aber Ελευθερολάκονες nennen
sie sich erst seit Augustus, und die Erteilung der Freiheit wird also mit Recht
auf diesen zurückgeführt.



^11 Es gibt Münzen dieser Stadt mit der Aufschrift c(olonia) I(ulia) D(ume)und
dem Kopf Caesars, andere mit der Aufschrift c(olonia) I(ulia) A(ugusta) Du m(e)
und dem Kopf Augusts neben dem des Tiberius (F. Imhoof-Blumer, Monnaies
Grècques. Leipzig 1883, S. 165). Daß Augustus Dyme der Kolonie Patrae zugeteilt
hat, ist wohl ein Irrtum des Pausanias (7,17, 5); möglich bleibt es freilich,
daß Augustus in seinen späteren Jahren diese Vereinigung verfügt hat.



^12 Dies zeigt, wenigstens für die Zeit des Pius, die afrikanische Inschrift
CIL VIII, 7059 (vgl. Plut. Arist. 21). Die Schriftstellernachrichten über die
befreiten Gemeinden geben überhaupt keine Gewähr für die Vollständigkeit der
Liste. Wahrscheinlich gehört zu denselben auch Elis, das von der Katastrophe
der Achäer nicht betroffen ward und auch später noch nach Olympiaden, nicht
nach der Ära der Provinz datierte; überdies ist es unglaublich, daß die Stadt
der olympischen Feier nicht bestes Recht gehabt hat.



^13 Scharf drückt dies Aristeides aus in der Lobrede auf Rom (or. p. 224 Jebb):
διατελείτε τών μέν Ελλήνων ώσπερ τροφέων επιμελόμενοι … τούς μέν αρίστους καί
πάλαι ηγεμόνας (Athen und Sparta) ελευθέρους καί αυτονόμους αφεικότεσ αυτών,
τών δ'άλλων μετρίως … εξηγούμενοι, τούς δέ βαρβάρους πρός τήν εκάστοις αυτών
ούσαν φύσιν παιδύοντες.



——————————————————-



Weiter, als in dieser Richtung Augustus gegangen war, ging der letzte Kaiser
des Claudischen Hauses, einer vom Schlage der verdorbenen Poeten und insofern
allerdings ein geborener Philhellene. Zum Dank für die Anerkennung, die seine
künstlerischen Leistungen in dem Heimatlande der Musen gefunden hatten, sprach
Nero, wie einst Titus Flamininus und wieder in Korinth bei den Isthmischen
Spielen, die sämtlichen Griechen des römischen Regiments ledig, frei von
Tributen und gleich den Italikern keinem Statthalter untertan. Sofort
entstanden in ganz Griechenland Bewegungen, welche Bürgerkriege gewesen sein
würden, wenn diese Leute mehr hätten fertig bringen können als Schlägereien;
und nach wenigen Monaten stellte Vespasian mit der trockenen Bemerkung, daß die
Griechen verlernt hätten, frei zu sein, die Provinzialverfassung wieder her
^14, so weit sie reichte.



————————————————————————-



^14 Aber dankbar blieben die hellenischen Literaten ihrem Kollegen und Patron.
In dem Apolloniusroman schlägt der große Weise aus Kappadokien Vespasian die
Ehre seiner Begleitung ab, weil er die Hellenen zu Sklaven gemacht habe, wie
sie eben im Begriff waren, wieder ionisch und dorisch zu reden, und schreibt
ihm verschiedene Billets von ergötzlicher Grobheit. Ein Mann aus Soloi, der den
Hals brach und dann wieder auflebte und bei dieser Gelegenheit alles sah, was
Dante schaute, berichtete, daß er Neros Seele getroffen habe, in welche die
Arbeiter des Weltgerichts Flammennägel getrieben hatten und beschäftigt waren
sie in eine Natter umzugestalten; allein eine himmlische Stimme habe Einspruch
getan und geboten, den Mann wegen seines irdischen Philhellenismus in eine
minder abscheuliche Bestie zu verwandeln (Plut. de Sera num. vind. a. E.).



————————————————————————-



Die Rechtsstellung der befreiten Gemeinden blieb im wesentlichen dieselbe wie
unter der Republik. Soweit nicht römische Bürger in Frage kamen, behielten sie
die volle Justizhoheit; nur scheinen die allgemeinen Bestimmungen über die
Appellationen an den Kaiser einer- und die Senatsbehörden andererseits auch die
freien Städte eingeschlossen zu haben ^15. Vor allem behielten sie die volle
Selbstbestimmung und Selbstverwaltung. Athen zum Beispiel hat in der Kaiserzeit
das Prägerecht geübt, ohne je einen Kaiserkopf auf seine Münzen zu setzen, und
auch auf spartanischen Münzen der ersten Kaiserzeit fehlt derselbe häufig. In
Athen blieb auch die alte Rechnung nach Drachmen und Obolen, nur daß freilich
die örtliche attische Drachme dieser Zeit nichts als lokale Scheidemünze war
und dem Wert nach als Obol der attischen Reichsdrachme oder des römischen
Denars kursierte. Selbst die formale Ausübung des Rechts über Krieg und Frieden
war in einzelnen Verträgen dergleichen Staaten gewahrt ^16. Zahlreiche der
italischen Gemeindeordnung völlig widerstreitende Institutionen blieben
bestehen, wie der jährliche Wechsel der Ratsmitglieder und die Tagegelder
dieser und der Geschworenen, welche, wenigstens in Rhodos, noch in der
Kaiserzeit gezahlt worden sind. Selbstverständlich übte die römische Regierung
nichtsdestoweniger auf die Konstituierung auch der befreiten Gemeinden
fortwährend einen maßgebenden Einfluß. So ist zum Beispiel die athenische
Verfassung, sei es am Ausgang der Republik, sei es durch Caesar oder Augustus,
in der Weise modifiziert worden, daß nicht mehr jedem Bürger, sondern, wie nach
römischer Ordnung, nur bestimmten Beamten das Recht zustand, einen Antrag an
die Bürgerschaft zu bringen; und unter der großen Zahl der bloß figurierenden
Beamten wurde einem einzigen, dem Strategen, die Geschäftsleitung in die Hand
gelegt. Sicher sind auf diesem Wege noch mancherlei weitere Reformen
durchgeführt worden, deren Eintreten in dem abhängigen wie unabhängigen
Griechenland wir überall erkennen, ohne daß Zeit und Anlaß der Reform sich
bestimmen läßt. So ist das Recht oder vielmehr das Unrecht der Asyle, welche
als Überreste einer rechtlosen Zeit jetzt fromme Schlupfwinkel für schlechte
Schuldner und Verbrecher geworden waren, gewiß auch in dieser Provinz wenn
nicht beseitigt, so doch eingeschränkt worden. Das Institut der Proxenie,
ursprünglich eine unseren ausländischen Konsulaten vergleichbare zweckmäßige
Einrichtung, aber durch die Verleihung voller bürgerlicher Rechte und oft auch
noch des Privilegiums der Steuerfreiheit an den befreundeten Ausländer,
besonders bei der Ausdehnung, in der es gewährt ward, politisch bedenklich, ist
durch die römische Regierung, wie es scheint erst im Anfang der Kaiserzeit,
beseitigt worden; wofür dann nach italischer Weise das mit dem Steuerwesen sich
nicht berührende inhaltlose Stadtpatronat an die Stelle trat. Endlich hat die
römische Regierung, als Inhaberin der obersten Souveränität über diese
abhängigen Republiken ebenso wie über die Klientelfürsten, immer es als ihr
Recht betrachtet und geübt, die freie Verfassung im Fall des Mißbrauchs
aufzuheben und die Stadt in eigene Verwaltung zu nehmen. Indes teils der
beschworene Vertrag, teils die Machtlosigkeit dieser nominell verbündeten
Staaten hat diesen Verträgen eine größere Stabilität gegeben, als sie in dem
Verhältnis zu den Klientelfürsten wahrgenommen wird.



————————————————————————-



^15 Wenigstens wird in der Verordnung Hadrians über die den athenischen
Grundbesitzern obliegenden Öllieferungen an die Gemeinde (CIA III, 18) die
Entscheidung zwar der Bule und der Ekklesia gegeben, aber Appellation an den
Kaiser oder den Prokonsul gestattet.



^16 Was Strabon (14, 3, 3, p. 665) von dem zu seiner Zeit autonomen Lykischen
Städtebund berichtet, daß ihm das Kriegs- und Friedens- und das Bündnisrecht
fehle, außer wenn die Römer dasselbe gestatten oder es zu ihrem Nutzen
geschieht, wird ohne weiteres auch auf Athen bezogen werden dürfen.



————————————————————————-



Wenn den befreiten Gemeinden Achaias ihre bisherige Rechtsstellung unter dem
Kaisertum blieb, so hat Augustus denen der Provinz, welchen die Freiheit nicht
gewährt war oder ward, eine neue und bessere Rechtsstellung verliehen. Wie er
in der reorganisierten Delphischen Amphiktyonie den Griechen Europas einen
gemeinsamen Mittelpunkt gegeben hatte, gestattete er auch den sämtlichen
Städten der Provinz Achaia, soweit sie unter römischer Verwaltung standen, sich
als Gesamtverband zu konstituieren und jährlich in Argos, der bedeutendsten
Stadt des unfreien Griechenlands, zur Landesversammlung zusammenzutreten ^17.
Damit wurde der nach dem achäischen Kriege aufgelöste Achäische Bund nicht bloß
rekonstituiert, sondern ihm auch die früher erwähnte, erweiterte böotische
Vereinigung eingefügt. Wahrscheinlich ist eben durch die Zusammenlegung dieser
beiden Gebiete die Abgrenzung der Provinz Achaia herbeigeführt worden. Der neue
Verband der Achäer, Böoter, Lokrer, Phokier, Dorer und Euböer ^18 oder, wie er
gewöhnlich gleich wie die Provinz bezeichnet wird, der Verband der Achäer hat
vermutlich weder mehr noch weniger Rechte gehabt, als die sonstigen
Provinziallandtage des Kaiserreichs. Eine gewisse Kontrolle der römischen
Beamten wird dabei beabsichtigt gewesen und werden darum auch die dem Prokonsul
nicht unterstellten Städte, wie Athen und Sparta, von demselben ausgeschlossen
worden sein. Daneben wird diese Tagsatzung, wie alle ähnlichen, hauptsächlich
in dem gemeinschaftlichen, das ganze Land umfassenden Kultus den Mittelpunkt
ihrer Tätigkeit gefunden haben. Aber wenn in den übrigen Provinzen dieser
Landeskult überwiegend an Rom anknüpfte, so wurde der Landtag von Achaia
vielmehr ein Brennpunkt des Hellenismus und sollte es vielleicht werden. Schon
unter den julischen Kaisern betrachtete er sich als den rechten Vertreter der
griechischen Nation und legte seinem Vorstand den Namen des Helladarchen bei,
sich selbst sogar den der Panhellenen ^19. Die Versammlung entfernte sich also
von ihrer provinzialen Grundlage, und ihre bescheidenen administrativen
Befugnisse traten in den Hintergrund.



————————————————————————



^17 Allerdings sind die bis jetzt bekannten Vorsteher des κοινόν τών Αχαιών,
deren Heimat feststeht, aus Argos, Messene, Korone in Messenien (Lebas-Foucart
II, S. 305) und haben sich darunter bisher nicht bloß keine Bürger der
befreiten Gemeinden, wie Athen und Sparta, sondern auch keine der zu der
Konföderation der Böoter und Genossen gehörigen (Anm. 8) gefunden. Vielleicht
beschränkte sich dies κοινόν rechtlich auf das Gebiet, das die Römer die
Republik Achaia nannten, das heißt das des Achäischen Bundes bei seinem
Untergang, und sind die Böoter und Genossen mit dem eigentlichen κοινόν der
Achäer zu demjenigen weiteren Bunde vereinigt, dessen Vorhandensein und Tagen
in Argos die Inschriften von Akraephia (Anm. 18) dokumentieren. Übrigens
bestand neben diesem κοινόν der Achäer noch ein engeres der Landschaft Achaia
im eigentlichen Sinn, dessen Vertreter in Aegion zusammentraten (Paus. 7, 24,
4), eben wie das κοινόν τών Αρκάδων (Archäologische Zeitung 37, 1879, S. 139,
n. 274) und zahlreiche andere. Wenn nach Paus. 5, 12, 6 in Olympia dem Traian
οι πάντες Έλληνες, dem Hadrian αι εσ τό Αχαικόν τελούσαι Bildsäulen gesetzt
hatten und hier kein Mißverständnis untergelaufen ist, so wird die letztere
Dedikation auf dem Landtag von Aegion stattgefunden haben.



^18 So (nur daß die Dorer fehlen; vgl. Anm. 8) heißt der Verein auf der
Inschrift von Akraephia (Keil, Sylloge Inscriptionum Boeoticarum, n. 31). Eben
diese Urkunde aber nebst der gleichzeitigen CIG 1625 liefert den Beweis, daß
der Verein unter Kaiser Gaius statt dieser wohl eigentlich offiziellen
Benennung sich auch einerseits als Verein der Achäer bezeichnet, andererseits
als τό κοινόν τών Πανελλήνων oder η σύνοδος τών Ελλήνων, auch τό τών Αχαιών καί
Πανελλήνων συνέδριον. Diese Ruhmredigkeit tritt anderswo nicht so grell hervor
wie in jenem böotischen Landstädtchen; aber auch in Olympia, wo der Verein
seine Denkmäler vorzugsweise aufstellte nennt er sich zwar meistens τό κοινόν
τών Αχαιών, aber zeigt oft genug dieselbe Tendenz, zum Beispiel wenn τό κοινόν
τών Αχαιών Π. Αίλιο Αρίστονα … συνπάντες οι Έλληνες ανέστεσαν (Archäologische
Zeitung 38, 1880, S. 86, n. 344). Ebenso setzen in Sparta dem Caesar Marcus οι
Έλληνες eine Bildsäule από τού κοινού τών Αχαιών (CIG 1318).



^19 Auch in Asia, Bithynien, Niedermösien heißt der Vorsteher der der
betreffenden Provinz angehörigen Griechenstädte Ελλαδάρχης, ohne daß damit mehr
aus gedrückt würde als der Gegensatz gegen die Nichtgriechen. Aber wie der
Hellenenname in Griechenland verwendet wird, in einem gewissen Gegensatz zu dem
eigentlich korrekten der Achäer, ist dies sicher von derselben Tendenz
eingegeben die in den Panhellenea von Argos am deutlichsten sich zeichnete. So
findet sich στρατηγός τού κοινού τών Αχαιών καί προστάτης διά βίου τών Ελλήνων
(Archäologische Zeitung 35, 1877, S. 192, n. 98) oder auf einem anderen
Dokument desselben προστάτης διά βίου τών Ελλήνων τού κοινού τών Αχαιών Mannes
προστάτης διά βίου τού κοινού τών Αχαιών (Lebas-Foucart, n. 305); ein
(Archäologische Zeitung 35, 1877, S. 195, n. 106), στρατηγός ασυνκρίτως άρξας
της Ελλάδος (das. S. 40, n. 42), στρατηγός καί Ελλαδάρχης (das. 34, 1876, S. 8,
S. 226), alle ebenfalls auf Inschriften des κοινόν τών Αχαιών. Daß in diesem,
mag es auch vielleicht bloß auf den Peloponnes bezogen werden (Anm. 17), die
panhellenische Tendenz darum nicht weniger sich geltend machte, ist
begreiflich.



————————————————————————



Diese Panhellenen nannten sich mißbräuchlich also und wurden von der Regierung
nur toleriert. Aber Hadrian schuf wie ein neues Athen, so auch ein neues
Hellas. Unter ihm durften die Vertreter der sämtlichen autonomen oder nicht
autonomen Städte der Provinz Achaia in Athen sich als das vereinigte
Griechenland, als die Panhellenen ^20 konstituieren. Die in besseren Zeiten oft
geträumte und nie erreichte nationale Einigung war damit geschaffen, und was
die Jugend gewünscht, das besaß das Alter in kaiserlicher Fülle. Freilich,
politische Befugnisse erhielt das neue Panhellenion nicht; aber was Kaisergunst
und Kaisergold gewähren konnte, daran war kein Mangel. Es erhob sich in Athen
der Tempel des neuen Zeus Panhellenios, und glänzende Volksfeste und Spiele
wurden mit dieser Stiftung verbunden, deren Ausrichtung dem Kollegium der
Panhellenen zustand, und zwar zunächst dem Priester des Hadrian als des
stiftenden lebendigen Gottes. Einen der Akte, welche dieselben alljährlich
begingen, war das dem Zeus-Befreier dargebrachte Opfer in Plataeae zum
Gedächtnis der hier im Kampf gegen die Perser gefallenen Hellenen am Jahrestag
der Schlacht, dem 4. Boedromion; dies zeichnet seine Tendenz ^21. Noch
deutlicher zeigt dieselbe sich darin, daß Griechenstädten außerhalb Hellas’,
welche der nationalen Gemeinschaft würdig erschienen, von der Versammlung in
Athen ideale Bürgerbriefe des Hellenismus ausgestellt wurden ^22.



———————————————————-



^20 Die hadrianischen Panhellenen nennen sich τό κοινόν συνέδριον τών Ελλήνων
τών εις Πλατηάς συνιόντων (Theben: Keil, Sylloge lnscriptionum Boeoticarum, n.
31, vgl. Plut. Arist. 19 u. 21), κοινόν της Ελλάδος (CIG 5852), τό ων (ebenda).
Ihr Vorsteher heißt ο αρχών τών Πανελλήνων (CIA III, 681, 682; CIG 3832, vgl.
CIA III, 10: α[ντ[άρχων τού ιερωτάτου α[γώνος τού Π]αν[ελ]ληνίου), der einzelne
Deputierte Πανέλλην (z. B. CIA III, 534; CIG 1124). Daneben treten auch in
nachhadrianischer Zeit noch das κοινόν τών Αχαιών und dessen στρατηγός oder
Ελλαδάρχης auf, welche wohl von jenen zu scheiden sein werden, obwohl letzterer
seine Ehrendekrete jetzt nicht bloß in Olympia aufstellt, sondern auch in Athen
(CIA 18; zweites Exemplar in Olympia, Archäologische Zeitung 37, 1879, S. 52).



^21 Daß die Bemerkung Dions von Prusa (or. 38, p. 148 R.) über den Streit der
Athener und der Lakedämonier υπέρ τής προπομπείας sich auf das Fest in Plataeae
bezieht, ergibt sich aus (Lucian) Έρωτες 18: ως περί προπομπείας αγωνιούμενοι
Πλαταιάσιν. Auch der Sophist Irenäos schrieb (Suidas u. d. W.) und Hermogenes
(id. II p. 373 Walz) gibt als Redestoff Αυηναίοι καί Λακεδαιμόνιοι περί τής
προπομπείας κατά τά Μηδικά (Mitteilung von Wilamowitz).



^22 Es haben sich zwei derselben erhalten, für Kibyra in Phrygien (CIG 5882),
ausgestellt vom κοινόν τής Ελλάδος durch ein δόγμα τού Πανελληνίου und für
Magnesia am Mäandros (CIA III, 16). In beiden wird die gut hellenische
Abstammung der betreffenden Körperschaften nebst den sonstigen Verdiensten um
die Hellenen hervorgehoben. Charakteristisch sind auch die Empfehlungsbriefe,
welche diese Panhellenen einem um ihr Gemeinwesen wohlverdienten Mann an seine
Heimatgemeinde Aezani in Phrygien, an den Kaiser Pius und an die Hellenen in
Asia insgemein mitgeben (CIG 3832, 3833, 3834).



———————————————————-



Wenn die Kaiserherrschaft in dem ganzen weiten Reich die Verwüstungen eines
zwanzigjährigen Bürgerkrieges vorfand und vielerorts die Folgen desselben
niemals völlig verwunden wurden, so ist wohl kein Gebiet davon so schwer
betroffen worden wie die griechische Halbinsel. Das Schicksal hatte es so
gefügt, daß die drei großen Entscheidungsschlachten dieser Epoche, Pharsalos,
Philippi, Aktion auf ihrem Boden oder an ihrer Küste geschlagen wurden; und die
militärischen Operationen, welche bei beiden Parteien dieselben einleiteten,
hatten ihre Opfer von Menschenleben und Menschenglück hier vor allem gefordert.
Noch dem Plutarch erzählte sein Ältervater, wie die Offiziere des Antonius die
Bürger von Chaeroneia gezwungen hätten, da sie Sklaven und Lasttiere nicht mehr
besaßen, ihr letztes Getreide auf den eigenen Schultern nach dem nächsten
Hafenort zu schleppen zur Verschiffung für das Heer; und wie dann, als eben der
zweite Transport abgehen sollte, die Nachricht von der Actischen Schlacht wie
eine erlösende Freudenbotschaft eingetroffen sei. Das erste, was nach diesem
Siege Caesar tat, war die Verteilung der in seine Gewalt geratenen feindlichen
Getreidevorräte unter die hungernde Bevölkerung Griechenlands. Dieses schwerste
Maß des Leidens traf auf vorzugsweise schwache Widerstandskraft. Schon mehr als
ein Jahrhundert vor der Actischen Schlacht hatte Polybios ausgesprochen, daß
über ganz Griechenland in seiner Zeit Unfruchtbarkeit der Ehen und Einschwinden
der Bevölkerung gekommen sei, ohne daß Seuchen oder schwere Kriege das Land
betroffen hätten. Nun hatten diese Geißeln in furchtbarer Weise sich
eingestellt; und Griechenland blieb verödet für alle Folgezeit. Im ganzen
Römerreich, meint Plutarch, sei infolge der verwüstenden Kriege die Bevölkerung
zurückgegangen, am meisten aber in Griechenland, das jetzt nicht imstande sei,
aus den besseren Kreisen der Bürgerschaften die 3000 Hopliten zu stellen, mit
denen einst die kleinste der griechischen Landschaften, Megara, bei Plataeae
gestritten hatte ^23. Caesar und Augustus haben versucht, dieser auch für die
Regierung erschreckenden Entvölkerung durch Entsendung italischer Kolonisten
aufzuhelfen, und in der Tat sind die beiden blühendsten Städte Griechenlands
eben diese Kolonien; die späteren Regierungen haben solche Entsendungen nicht
wiederholt. Zu der anmutigen euböischen Bauernidylle des Dion von Prusa bildet
den Hintergrund eine entvölkerte Stadt, in der zahlreiche Häuser leer stehen,
die Herden am Rathaus und am Stadtarchiv weiden, zwei Drittel des Gebiets aus
Mangel an Händen unbestellt liegen; und wenn dies der Erzähler als
Selbsterlebtes berichtet, so schildert er damit sicher zutreffend die Zustände
zahlreicher kleiner griechischer Landstädte in der Zeit Traians. “Theben
in Böotien”, sagt Strabon in der augustischen Zeit, “ist jetzt kaum
noch ein stattliches Dorf zu nennen, und mit Ausnahme von Tanagra und Thespiae
gilt dasselbe von sämtlichen böotischen Städten.” Aber nicht bloß der
Zahl nach schwanden die Menschen zusammen, auch der Schlag verkam. Schöne
Frauen gibt es wohl noch, sagt einer der feinsten Beobachter um das Ende des
ersten Jahrhunderts, aber schöne Männer sieht man nicht mehr; die olympischen
Sieger der neueren Zeit erscheinen, verglichen mit den älteren, niedrig und
gemein, zum Teil freilich durch die Schuld der Künstler, aber hauptsächlich,
weil sie eben sind, wie sie sind. Die körperliche Ausbildung der Jugend ist in
diesem gelobten Lande der Epheben und Athleten in einer Ausdehnung gefördert
worden, als ob es der Zweck der Gemeindeverfassung sei, die Knaben zu Turnern
und die Männer zu Boxern zu erziehen; aber wenn keine Provinz so viele
Ringkünstler besaß, so stellte auch keine so wenig Soldaten zur Reichsarmee.
Selbst aus dem athenischen Jugendunterricht, der in älterer Zeit das
Speerwerfen, das Bogenschießen, die Geschützbedienung, das Ausmarschieren und
das Lagerschlagen einschloß, verschwindet jetzt dieses Soldatenspiel der
Knaben. Die griechischen Städte des Reiches werden überhaupt bei der Aushebung
so gut wie gar nicht berücksichtigt, sei es, weil diese Rekruten physisch
untauglich erschienen, sei es, weil dieses Element im Heere bedenklich
erschien; es war ein kaiserlicher Launscherz, daß der karikierte Alexander,
Severus Antoninus, die römische Armee für den Kampf gegen die Perser durch
einige Lochen Spartiaten verstärkte ^24. Was für die innere Ordnung und
Sicherheit überhaupt geschah, muß von den einzelnen Gemeinden ausgegangen sein,
da römische Truppen in der Provinz nicht standen; Athen zum Beispiel unterhielt
Besatzung auf der Insel Delos, und wahrscheinlich lag eine Milizabteilung auch
auf der Burg ^25. In den Krisen des dritten Jahrhunderts haben der Landsturm
von Elateia und derjenige von Athen die Kostoboker und die Goten tapfer
zurückgeschlagen und in würdigerer Weise, als die Enkel der Kämpfer von
Thermopylae in Caracallas Perserkrieg, haben in dem gotischen die Enkel der
Marathonsieger ihren Namen zum letzten Mal in die Annalen der alten Geschichte
eingezeichnet. Aber wenn auch dergleichen Vorgänge davon abhalten müssen, die
Griechen dieser Epoche schlechtweg zu dem verkommenen Gesindel zu werfen, so
hat das Sinken der Bevölkerung an Zahl wie an Kraft auch in der besseren
Kaiserzeit stetig angehalten, bis dann seit dem Ende des zweiten Jahrhunderts
die diese Landschaften ebenfalls schwer heimsuchenden Seuchen, die namentlich
die Ostküste treffenden Einfälle der Land- und Seepiraten, endlich das
Zusammenbrechen der Reichsgewalt in der gallienischen Zeit das chronische
Leiden zur akuten Katastrophe steigerten.



————————————————————



^23 Ohne Zweifel will Plutarch mit diesen Worten (de defectu orac. 8) nicht
sagen, daß Griechenland überhaupt nicht 3000 Waffenfähige zu stellen vermöge,
sondern daß, wenn Bürgerheere nach alter Art gebildet würden, man nicht
imstande sein würde, 3000 “Hopliten” aufzustellen. In diesem Sinn
mag die Äußerung wohl soweit richtig sein, als dies bei dergleichen allgemeinen
Klagen überhaupt erwartet werden kann. Die Zahl der Gemeinden der Provinz
beläuft sich ungefähr auf hundert.



^24 Davon erzählt Herodian (4, 8, 3; c. 9, 4) und wir haben die Inschriften
zweier dieser Spartiaten, des Nikokles στρατευμένός δίς κατά Περσών (CIG 1253)
und des Dioskoras απελθών εις τήν ευτυχεστάτην συμμαχίαν (= expeditio) τήν κατά
Περσών (CIG 1495).



^25 Das φρούριον (CIA III, 826) kann nicht wohl anders verstanden werden.



————————————————————



In ergreifender Weise tritt das Sinken von Hellas und treten die Stimmungen,
die dasselbe bei den Besten hervorrief, uns entgegen in der Ansprache, die
einer von diesen, der Bithyner Dion, um die Zeit Vespasians an die Rhodier
richtete. Diese galten, nicht mit Unrecht, als die trefflichsten unter den
Hellenen. In keiner Stadt war besser für die niedere Bevölkerung gesorgt und
trug diese Fürsorge mehr den Stempel nicht des Almosens, sondern des
Arbeitgebens. Als nach dem großen Bürgerkriege Augustus im Orient alle
Privatschulden klaglos machte, wiesen allein die Rhodier die bedenkliche
Vergünstigung zurück. War auch die große Epoche des rhodischen Handels vorüber,
so gab es dort immer noch zahlreiche blühende Geschäfte und vermögende Häuser
^26. Aber viele Mißstände waren auch hier eingerissen, und deren Abstellung
fordert der Philosoph, nicht so sehr, wie er sagt, um der Rhodier willen, als
um der Hellenen insgemein. “Einst ruhte die Ehre von Hellas auf vielen
und viele mehrten seinen Ruhm, ihr, die Athener, die Lakedämonier, Theben, eine
Zeitlang Korinth, in ferner Zeit Argos. Nun aber ist es mit den anderen nichts;
denn einige sind gänzlich heruntergekommen und zerstört, andere führen sich,
wie ihr wißt, und sind entehrt und ihres alten Ruhmes Zerstörer. Ihr seid
übrig; ihr allein seid noch etwas und werdet nicht völlig verachtet; denn wie
es jene treiben, wären längst alle Hellehen tiefer gesunken als die Phryger und
die Thraker. Wie wenn ein großes und reiches Geschlecht auf zwei Augen steht
und was dieser letzte des Hauses sündigt, alle Vorfahren mit entehrt, so stehet
ihr in Hellas. Glaubt nicht die ersten der Hellehen zu sein; ihr seid die
einzigen. Sieht man auf jene erbärmlichen Schandbuben, so werden selbst die
großen Geschicke der Vergangenheit unbegreiflich: die Steine und die
Städtetrümmer zeigen deutlicher den Stolz und die Größe von Hellas als diese
nicht einmal mysischer Ahnen würdigen Nachfahren; und besser als den von diesen
bewohnten ist es den Städten ergangen, welche in Trümmern liegen, denn deren
Andenken bleibt in Ehren und ihr wohlerworbener Ruhm unbefleckt - besser die
Leiche verbrennen, als sie faulend liegen lassen.”



———————————————————————-



^26 “An Mitteln”, sagt Diodor. 31, p. 566), “fehlt es euch
nicht, und Tausende und aber Tausende gibt es hier, denen es nützlich wäre,
minder reich zu sein”; und weiterhin (p. 620): “ihr seid reich, wie
sonst niemand in Hellas. Mehr als ihr besaßen eure Vorfahren auch nicht. Die
Insel ist nicht schlechter geworden; ihr zieht die Nutzung von Karien und einem
Teil Lykiens; eine Anzahl Städte sind euch steuerpflichtig; stets empfängt die
Stadt reiche Gaben von zahlreichen Bürgern.” Er führt weiter aus, daß
neue Ausgaben nicht hinzugetreten, wohl aber die früheren für Heer und Flaue
fast weggefallen seien; nur ein oder zwei kleine Schiffe hätten sie jährlich
nach Korinth (zur römischen Flotte also) zu stellen.



———————————————————————-



Man wird diesem hohen Sinn eines Gelehrten, welcher die kleine Gegenwart an der
großen Vergangenheit maß und, wie dies nicht ausbleiben kann, jene mit
widerwilligen Augen, diese in der Verklärung des Dagewesenseins anschaute,
nicht zu nahe treten mit dem Hinweis darauf, daß die alte gute hellenische
Sitte damals und noch lange nachher denn doch nicht bloß in Rhodos zu finden,
vielmehr in vieler Hinsicht noch allerorts Lebendig war. Die innerliche
Selbständigkeit, das wohlberechtigte Selbstgefühl der immer noch an der Spitze
der Zivilisation stehenden Nation ist bei aller Schmiegsamkeit des Untertanen-
und aller Demut des Parasitenrums den Hellenen auch dieser Zeit nicht abhanden
gekommen. Die Römer entlehnen die Götter von den alten Hellenen und die
Verwaltungsform von den Alexandrinern; sie suchen sich der griechischen Sprache
zu bemächtigen und die eigene in Maß und Stil zu hellenisieren. Die Hellenen
auch der Kaiserzeit tun nicht das gleiche; die nationalen Gottheiten Italiens,
wie Silvanus und die Laren, werden in Griechenland nicht verehrt und keiner
griechischen Stadtgemeinde ist es je in den Sinn gekommen, die von ihrem
Polybios als die beste gefeierte politische Ordnung bei sich einzuführen.
Insofern die Kenntnis des Lateinischen für die höhere wie die niedere
Ämterlaufbahn bedingend war, haben die Griechen, die diese betraten, sich
dieselbe angeeignet; denn wenn es auch praktisch nur dem Kaiser Claudius
einfiel, den Griechen, die kein Lateinisch verstanden, das römische Bürgerrecht
zu entziehen, so war allerdings die wirkliche Ausübung der mit diesem
verknüpften Rechte und Pflichten nur dem möglich, der der Reichssprache mächtig
war. Aber von dem öffentlichen Leben abgesehen, ist nie in Griechen land so
lateinisch gelernt worden wie in Rom griechisch; Plutarchos, der
schriftstellerisch die beiden Reichshälften gleichsam vermählte und dessen
Parallelbiographien römischer und griechischer berühmter Männer, vor allem
durch diese Nebeneinanderstellung, sich empfahlen und wirkten, verstand nicht
sehr viel mehr lateinisch als Diderot russisch, und beherrschte wenigstens, wie
er selbst sagt, die Sprache nicht; die des Lateinischen wirklich mächtigen
griechischen Literaten waren entweder Beamte, wie Appianus und Cassius Dion,
oder Neutrale, wie König Juba. In der Tat war Griechenland in sich selbst weit
weniger verändert als in seiner äußeren Stellung. Das Regiment von Athen war
recht schlecht, aber auch in der Zeit von Athens Größe war es gar nicht
musterhaft gewesen. “Es ist”, sagt Plutarchos, “derselbe
Volksschlag, dieselben Unruhen, der Ernst und der Scherz, die Anmut und die
Bosheit wie bei den Vorfahren.” Auch diese Epoche weist in dem Leben des
griechischen Volkes noch einzelne Züge auf, die seines zivilisatorischen
Prinzipats würdig sind. Die Fechterspiele, die von Italien aus sich überall
hin, namentlich auch nach Kleinasien und Syrien verbreiteten, haben am
spätesten von allen Landschaften in Griechenland Eingang gefunden; längere Zeit
beschränkten sie sich auf das halb italische Korinth, und als die Athener, um
hinter diesen nicht zurückzustehen, sie auch bei sich einführten, ohne auf die
Stimme eines ihrer Besten zu hören, der sie fragte, ob sie nicht zuvor dem
Gotte des Erbarmens einen Altar setzen möchten, da wandten manche der Edelsten
unwillig sich weg von der sich selber entehrenden Vaterstadt. In keinem Lande
der antiken Welt sind die Sklaven mit solcher Humanität behandelt worden wie in
Hellas; nicht das Recht, aber die Sitte verbot dem Griechen, seine Sklaven an
einen nicht griechischen Herrn zu verkaufen und verbannte somit aus dieser
Landschaft den eigentlichen Sklavenhandel. Nur hier finden wir in der
Kaiserzeit bei den Bürgerschmäusen und den Ölspenden an die Bürgerschaft auch
die unfreien Leute mit bedachte ^27. Nur hier konnte ein unfreier Mann, wie
Epiktetos unter Traian, in seiner mehr als bescheidenen äußeren Existenz in dem
epirotischen Nikopolis mit angesehenen Männern senatorischen Standes in der
Weise verkehren wie Sokrates mit Kritias und Alkibiades, so daß sie seiner
mündlichen Belehrung wie Schüler dem Meister lauschten und die Gespräche
aufzeichneten und veröffentlichten. Die Milderungen der Sklaverei durch das
Kaiserrecht gehen wesentlich zurück auf den Einfluß der griechischen
Anschauungen, zum Beispiel bei Kaiser Marcus, der zu jenem nikopolitanischen
Sklaven wie zu seinem Meister und Muster emporsah. Unübertrefflich schildert
der Verfasser eines unter den lukianischen erhaltenen Dialogs das Verhalten des
feinen athenischen Stadtbürgers in seinen engen Verhältnissen gegenüber dem
vornehmen und reichen, reisenden Publikum zweifelhafter Bildung oder auch
unzweifelhafter Rohen: wie man es dem reichen Ausländer abgewöhnt, im
öffentlichen Bade mit einem Heer von Bedienten aufzuziehen, als ob er seines
Lebens in Athen nicht ohnehin sicher und nicht Frieden im Lande sei, wie man es
ihm abgewöhnt, auf der Straße mit dem Purpurgewand sich zu zeigen, indem die
Leute sich freundlich erkundigen, ob es nicht das seiner Mama sei. Er zieht die
Parallele zwischen römischer und athenischer Existenz: dort die beschwerlichen
Gastereien und die noch beschwerlicheren Bordelle, die unbequeme Bequemlichkeit
der Bedientenschwärme und des häuslichen Luxus, die Lästigkeiten der
Liederlichkeit, die Qualen des Ehrgeizes, all das Übermaß, die Vielfältigkeit,
die Unruhe des hauptstädtischen Treibens; hier die Anmut der Armut, die freie
Rede im Freundeskreis, die Muse für geistigen Genuß, die Möglichkeit des
Lebensfriedens und der Lebensfreude - “wie konntest du”, fragt ein
Grieche in Rom den andern, “das Licht der Sonne, Hellas und sein Glück
und seine Freiheit, um dieses Gedränges willen verlassen?” In diesem
Grundakkord begegnen sich alle feiner und reiner organisierten Naturen dieser
Epoche; eben die besten Hellenen mochten nicht mit den Römern tauschen. Kaum
gibt es etwas gleich Erfreuliches in der Literatur der Kaiserzeit wie Dions
schon erwähnte euböische Idylle: sie schildert die Existenz zweier
Jägerfamilien im einsamen Walde, deren Vermögen acht Ziegen sind, eine Kuh ohne
Horn und ein schönes Kalb, vier Sicheln und drei Jagdspeere, welche weder von
Geld noch von Steuern etwas wissen, und die dann, vor die tobende
Bürgerversammlung der Stadt gestellt, von dieser schließlich unbehelligt
entlassen werden zum Freuen und zum Freien. Die reale Durchführung dieser
poetisch verklärten Lebensauffassung ist Plutarchos von Chaeroneia, einer der
anmutigsten und belesensten und nicht minder einer der wirksamsten
Schriftsteller des Altertums. Einer vermögenden Familie jener kleinen
böotischen Landstadt entsprossen und erst daheim, dann in Athen und in
Alexandreia in die volle hellenische Bildung eingeführt, auch durch seine
Studien und vielfältige persönliche Beziehungen sowie durch Reisen in Italien
mit römischen Verhältnissen wohlvertraut, verschmähte er es, nach der üblichen
Weise der begabten Griechen in den Staatsdienst zu treten oder die
Professorenlaufbahn einzuschlagen; er blieb seiner Heimat treu, mit der
trefflichen Frau und den Kindern und mit den Freunden und Freundinnen des
häuslichen Lebens im schönsten Sinne des Wortes genießend, sich bescheidend mit
den Ämtern und Ehren, die sein Böotien ihm zu bieten vermochte, und mit dem
mäßigen angeerbten Vermögen. In diesem Chaeroneer drückt der Gegensatz der
Hellenen und der Hellenisierten sich aus; ein solches Griechentum war weder in
Smyrna möglich noch in Antiocheia; es gehörte zum Boden wie der Honig vom
Hymettos. Es gibt genug mächtigere Talente und tiefere Naturen, aber schwerlich
einen zweiten Schriftsteller, der mit so glücklichem Maß sich in das Notwendige
mit Heiterkeit zu finden und so wie er den Stempel seines Seelenfriedens und
seines Lebensglückes seinen Schriften aufzuprägen gewußt hat.



————————————————————



^27 Bei den Volksfesten, die in Tiberius’ Zeit ein reicher Mann in Akraephia in
Böotien ausrichtete, lud er die erwachsenen Sklaven, seine Gattin die
Sklavinnen mit den Freien zu Gaste (CIG 1625). In einer Stiftung zur Verteilung
von Öl in der Turnanstalt (γυμνάσιον) von Gytheion in Lakonien wird
festgesetzt, daß an sechs Tagen im Jahr auch die Sklaven daran Anteil haben
sollen (Lebas-Foucart, n. 243 a). Ähnliche Spenden begegnen in Argos (CIG 1122,
1123).



————————————————————



Die Selbstbeherrschung des Hellenismus kann auf dem Boden des öffentlichen
Lebens sich nicht in der Reinheit und Schönheit offenbaren wie in der stillen
Heimstatt, nach der die Geschichte und sie nach der Geschichte glücklicherweise
nicht fragt. Wenden wir uns den öffentlichen Verhältnissen zu, so ist mehr vom
Mißregiment als vom Regiment zu berichten, sowohl der römischen Regierung wie
der griechischen Autonomie. An gutem Willen fehlte es dort insofern nicht, als
der römische Philhellenismus die Kaiserzeit noch viel entschiedener beherrscht
als die republikanische. Er äußert sich überall im Großen wie im Kleinen, in
der Fortführung der Hellenisierung der östlichen Provinzen und der Anerkennung
der doppelten offiziellen Reichssprache wie in den höflichen Formen, in welchen
die Regierung auch mit der kleinsten griechischen Gemeinde verkehrt und ihre
Beamten zu verkehren anhält ^28. Auch haben es die Kaiser an Gaben und Bauten
zu Gunsten dieser Provinz nicht fehlen lassen; und wenn auch das meiste der Art
nach Athen kam, so baute doch Hadrian eine große Wasserleitung zum Besten von
Korinth, Plus die Heilanstalt von Epidauros. Aber die rücksichtsvolle
Behandlung der Griechen insgemein und die besondere Huld, welche dem
eigentlichen Hellas von der kaiserlichen Regierung zuteil wurde, weil es in
gewissem Sinn gleich wie Italien als Mutterland galt, sind weder dem Regiment
noch der Landschaft recht zum Vorteil ausgeschlagen. Der jährliche Wechsel der
Oberbeamten und die schlaffe Kontrolle der Zentralstelle ließen alle
senatorischen Provinzen, soweit das Statthalterregiment reichte, mehr den Druck
als den Segen einheitlicher Verwaltung empfinden, und diese doppelt bei ihrer
Kleinheit und ihrer Armut. Noch unter Augustus selbst machten diese Mißstände
sich in dem Grade geltend, daß es eine der ersten Regierungshandlungen seines
Nachfolgers war, sowohl Griechenland wie Makedonien in eigene Verwaltung zu
nehmen ^29, wie es hieß vorläufig, in der Tat auf die ganze Dauer seiner
Regierung. Es war sehr konstitutionell, aber vielleicht nicht ebenso weise, daß
Kaiser Claudius, als er zur Gewalt gelangte, die alte Ordnung wiederherstellte.
Seitdem hat es dann bei dieser sein Bewenden gehabt und ist Achaia nicht von
ernannten, sondern von erlosten Beamten verwaltet worden, bis diese
Verwaltungsform überhaupt abkam.



—————————————————————



^28 Auf eine der unzähligen Beschwerden, mit welchen die kleinasiatischen
Städte wegen ihrer Titel- und Rangstreitigkeiten die Regierung belästigten,
antwortete Pius den Ephesiern (W. H. Waddington, Aristide, S. 51), erhöre gern,
daß die Pergamener ihnen die neue Titulatur gegeben hätten; die Smyrnäer hätten
es wohl nur zufällig unterlassen und würden sicher in Zukunft gutwillig das
Richtige tun, wenn auch sie, die Ephesier, ihnen ihre rechten Titel beilegen
würden. Einer kleinen lykischen Stadt, welche um Bestätigung eines von ihr
gefaßten Beschlusses bei dem Prokonsul einkommt, erwidert dieser (O. Benndorf,
Reisen in Lykien und Karien. Wien 1884, Bd. 1, S. 71), treffliche Anordnungen
verlangten nur Lob, keine Bestätigung; diese liege in der Sache. Die
Rhetorenschulen dieser Epoche liefern auch die Konzipienten für die kaiserliche
Kanzlei; aber dies tut es nicht allein. Es gehört zum Wesen des Prinzipals, das
Untertanverhältnis nicht äußerlich zu akzentuieren, und namentlich nicht gegen
Griechen.



^29 Eine formale Änderung der Steuerordnung folgt an sich aus diesem Wechsel
nicht und ist auch bei Tacitus (ann. 1, 76) nicht angedeutet; wenn die
Einrichtung getroffen wird, weil die Provinzialen über Steuerdruck klagen
(onera deprecantes), so konnten bessere Statthalter durch zweckmäßige
Repartierung, eventuell durch Erwirkung von Remission, den Provinzen aufhelfen.
Daß die Beförderung der Reichspost besonders in dieser Provinz als drückende
Last empfunden ward, zeigt das Edikt des Claudius aus Tegea (Eph. epigr. V, p.
69).



—————————————————————



Aber bei weitem übler noch stand es um die von dem Statthalterregiment
eximierten Gemeinden Griechenlands. Die Absicht, diese Gemeinwesen zu
begünstigen, durch die Befreiung von Tribut und Aushebung wie nicht minder
durch die möglichst geringe Beschränkung der Rechte des souveränen Staates,
hat, wenigstens in vielen Fällen, zu dem Gegenteil geführt. Die innere
Unwahrheit der Institutionen rächte sich. Zwar bei den weniger bevorrechteten
oder besser verwalteten Gemeinden mag die kommunale Autonomie ihren Zweck
erfüllt haben; wenigstens vernehmen wir nicht, daß es mit Sparta, Korinth,
Patrae besonders übel bestellt gewesen sei. Aber Athen war nicht geschaffen,
sich selbst zu verwalten, und bietet das abschreckende Bild eines von der
Obergewalt verhätschelten und finanziell wie sittlich verkommenen Gemeinwesens.
Von Rechts wegen hätte dasselbe in blühendem Zustande sich befinden müssen.
Wenn es den Athenern mißlang, die Nation unter ihrer Hegemonie zu vereinigen,
so ist diese Stadt doch die einzige Griechenlands wie Italiens gewesen, welche
die landschaftliche Einigung vollständig durchgeführt hat; ein eigenes Gebiet,
wie es die Attike ist, von etwa 40 Quadratmeilen, der doppelten Größe der Insel
Rügen, hat keine Stadt des Altertums sonst besessen. Aber auch außerhalb
Attikas blieb ihnen, was sie besaßen, sowohl nach dem Mithradatischen Kriege
durch Sullas Gnade wie nach der Pharsalischen Schlacht, in der sie auf Seiten
des Pompeius gestanden hatten, durch die Gnade Caesars - er fragte sie nur, wie
oft sie noch sich selber zugrunde richten und dann durch den Ruhm ihrer
Vorfahren retten lassen wollten. Der Stadt gehörte immer noch nicht bloß das
ehemals haliartische Gebiet in Böotien, sondern auch an ihrer eigenen Küste
Salamis, der alte Ausgangspunkt ihrer Seeherrschaft, im Thrakischen Meer die
einträglichen Inseln Skyros, Lemnos und Imbros sowie im Ägäischen Delos;
freilich war diese Insel seit dem Ende der Republik nicht mehr das zentrale
Emporium des Handels mit dem Osten, nachdem der Verkehr sich von da weg nach
den Häfen der italischen Westküste gezogen hatte, und es war dies für die
Athener ein unersetzlicher Verlust. Von den weiteren Verleihungen, die sie
Antonius abzuschmeicheln gewußt hatten, nahm ihnen Augustas, gegen den sie
Partei ergriffen hatten, allerdings Aegina und Eretria auf Euböa, aber die
kleineren Inseln des Thrakischen Meeres, Ikos, Peparethos, Skiathos, ferner
Keos vor der Sunischen Landspitze durften sie behalten; und Hadrian gab ihnen
weiter den besten Teil der großen Insel Kephallenia im Ionischen Meer. Erst
durch den Kaiser Severus, der ihnen nicht wohlwollte, wurde ihnen ein Teil
dieser auswärtigen Besitzungen entzogen. Hadrian gewährte ferner den Athenern
die Lieferung eines gewissen Quantums von Getreide auf Kosten des Reiches und
erkannte durch die Erstreckung dieses, bisher der Reichshauptstadt
vorbehaltenen Privilegiums Athen gleichsam an als eine der Reichsmetropolen.
Nicht minder wurde das segensreiche Institut der Alimentarstiftungen, dessen
Italien sich seit Traian erfreute, von Hadrian auf Athen ausgedehnt und das
dazu erforderliche Kapital sicher aus seiner Schatulle den Athenern geschenkt.
Eine Wasserleitung, die er ebenfalls seinem Athen widmete, wurde erst nach
seinem Tode von Pius vollendet. Dazu kam der Zusammenfluß der Reisenden und der
Studierenden und die in immer steigender Zahl von den römischen Großen und den
auswärtigen Fürsten der Stadt verliehenen Stiftungen. Dennoch war die Gemeinde
in stetiger Bedrängnis. Mit dem Bürgerrecht wurde nicht bloß das überall
übliche Geschäft auf Nehmen und Geben, sondern förmlich und offenkundig
Schacher getrieben, so daß Augustas mit einem Verbot dagegen einschritt. Einmal
über das andere beschloß der Rat von Athen, diese oder jene seiner Inseln zu
verkaufen, und nicht immer fand sich ein opferwilliger Reicher gleich dem
Iulius Nikanor, der unter Augustas den bankrotten Athenern die Insel Salamis
zurückkaufte und dafür von dem Rat derselben den Ehrentitel des “neuen
Themistokles” sowie, da er auch Verse machte, nebenbei den des
“neuen Homer” und mit den edlen Ratsherren zusammen von dem
Publikum den wohlverdienten Hohn erntete. Die prachtvollen Bauten, mit denen
Athen fortfuhr sich zu schmücken, erhielt es ohne Ausnahme von den Fremden,
unter anderen von den reichen Königen Antiochos von Kommagene und Herodes von
Judäa, vor allen aber von dem Kaiser Hadrian, der eine völlige
“Neustadt” (novae Athenae) am Ilisos anlegte und außer zahllosen
anderen Gebäuden, darunter dem schon erwähnten Panhellenion, das Wunder der
Welt, den von Peisistratos begonnenen Riesenbau des Olympieion mit seinen 120,
zum Teil noch stehenden Säulen, den größten von allen, die heute aufrecht sind,
sieben Jahrhunderte nach seinem Beginn in würdiger Weise abschloß. Selbst hatte
diese Stadt kein Geld, nicht bloß für ihre Hafenmauern, die jetzt allerdings
entbehrlich waren, sondern nicht einmal für den Hafen. Zu Augusts Zeit war der
Peiräeus ein geringes Dorf von wenigen Häusern, nur besucht wegen der
Meisterwerke der Malerei in den Tempelhallen. Handel und Industrie gab es in
Athen fast nicht mehr, oder für die Bürgerschaft insgemein wie für den
einzelnen Bürger nur ein einziges blühendes Gewerbe, den Bettel. Auch blieb es
nicht bei der Finanzbedrängnis. Die Welt hatte wohl Frieden, aber nicht die
Straßen und Plätze von Athen. Noch unter Augustas hat ein Aufstand in Athen
solche Verhältnisse angenommen, daß die römische Regierung gegen die Freistadt
einschreiten mußte ^30; und wenn auch dieser Vorgang vereinzelt steht, so
gehörten Aufläufe auf der Gasse wegen der Brotpreise und aus anderen
geringfügigen Anlässen in Athen zur Tagesordnung. Viel besser wird es in
zahlreichen anderen Freistädten nicht ausgesehen haben, von denen weniger die
Rede ist. Einer solchen Bürgerschaft die Kriminaljustiz unbeschränkt in die
Hand zu geben, war kaum zu verantworten; und doch stand dieselbe den zu
internationaler Föderation zugelassenen Gemeinden, wie Athen und Rhodos, von
Rechts wegen zu. Wenn der athenische Areopag in augustischer Zeit sich
weigerte, einen wegen Fälschung verurteilten Griechen auf die Verwendung eines
vornehmen Römers hin von der Strafe zu entbinden, so wird er in seinem Recht
gewesen sein; aber daß die Kyzikener unter Tiberius römische Bürger
einsperrten, unter Claudius gar die Rhodier einen römischen Bürger ans Kreuz
schlugen, waren auch formale Rechtsverletzungen, und ein ähnlicher Vorgang hat
unter Augustus den Thessalern ihre Autonomie gekostet. Übermut und Übergriff
wird durch die Machtlosigkeit nicht ausgeschlossen, nicht selten von den
schwachen Schutzbefohlenen eben daraufhin gewagt. Bei aller Achtung für große
Erinnerungen und beschworene Verträge mußten doch jeder gewissenhaften
Regierung diese Freistaaten nicht viel minder als ein Bruch in die allgemeine
Rechtsordnung erscheinen, wie das noch viel altheiligere Asylrecht der Tempel.



——————————————————————————-



^30 Der athenische Aufstand unter Augustus ist sicher beglaubigt durch die aus
Africanus geflossene Notiz bei Eusebius zum Jahre Abrahams 2025 (daraus Oros.
hist. 6, 22, 2). Die Aufläufe gegen den Strategen werden oft erwähnt: Plut. q.
sympos. 8, 3 z. A.; (Lucian) Demonax 11, 64; vit. soph. 1, 23. 2, 1, 11.



——————————————————————————-



Schließlich griff die Regierung durch und stellte die freien Städte
hinsichtlich ihrer Wirtschaft unter die Oberaufsicht von Beamten kaiserlicher
Ernennung, die allerdings zunächst als außerordentliche Kommissarien “zur
Korrektur der bei den Freistädten eingerissenen Übelstände”
charakterisiert werden und davon späterhin die Bezeichnung Korrektoren als
titulare führen. Die Anfänge derselben lassen sich bis in die traianische Zeit
verfolgen; als stehende Beamte finden wir sie in Achaia im dritten Jahrhundert.
Diese, neben den Prokonsuln fungierenden, vom Kaiser bestellten Beamten finden
in keinem Teil des Römischen Reichs so früh sich ein und sind in keinem so früh
ständig geworden sie in dem halb aus Freistädten bestehenden Achaia.



Das an sich wohlberechtigte und durch die Haltung der römischen Regierung wie
vielleicht noch mehr durch die des römischen Publikums genährte Selbstgefühl
der Hellenen, das Bewußtsein des geistigen Primats rief daselbst einen Kultus
der Vergangenheit ins Leben, der sich zusammensetzt aus dem treuen Festhalten
an den Erinnerungen größerer und glücklicherer Zeiten und dem barocken
Zurückdrehen der gereiften Zivilisation auf ihre zum Teil sehr primitiven
Anfänge. Zu den ausländischen Kulten, wenn man absieht von dem schon früher
durch die Handelsverbindungen eingebürgerten Dienst der ägyptischen Gottheiten,
namentlich der Isis, haben die Griechen im eigentlichen Hellas sich durchgehend
ablehnend verhalten; wenn dies von Korinth am wenigsten gilt, so ist dies auch
die am wenigsten griechische Stadt von Hellas. Die alte Landesreligion schützt
nicht der innige Glaube, von dem diese Zeit sich längst gelöst hatte ^31; aber
die heimische Weise und das Gedächtnis der Vergangenheit haften vorzugsweise an
ihr und darum wird sie nicht bloß mit Zähigkeit festgehalten, sondern sie wird
auch, zum guten Teil durch gelehrte Repristination, im Laufe der Zeit immer
starrer und altertümlicher, immer mehr ein Sonderbesitz der Studierten.



—————————————————————————-



^31 Dem Beamten, auch dem gebildeten, das heißt dem Freidenker, wird angeraten,
die Spenden, die er mache, an die religiösen Feste anzuknüpfen; denn die Menge
werde in ihrem Glauben bestärkt, wenn sie sehe, daß auch die Vornehmen der
Stadt auf die Götterverehrung etwas geben und sogar dafür etwas aufwenden
(Plut. praec. ger. reip. 30).



—————————————————————————-



Ähnlich verhält es sich mit dem Kultus der Stammbäume, in welchem die Hellenen
dieser Zeit ungemeines geleistet und die adelsstolzesten Römer weit hinter sich
gelassen haben. In Athen spielt das Geschlecht der Eumolpiden eine
hervorragende Rolle bei der Reorganisierung des Eleusinischen Festes unter
Marcus. Dessen Sohn Commodus verlieh dem Haupt des Geschlechtes der Keryken das
römische Bürgerrecht, und aus demselben stammt der tapfere und gelehrte
Athener, der, .fast wie Thukydides, mit den Goten schlug und dann den
Gotenkrieg beschrieb. Des Marcus Zeitgenosse, der Professor und Konsular
Herodes Atticus, gehörte ebendiesem Geschlechte an, und sein Hofpoet singt von
ihm, daß dem hochgeborenen Athener, dem Nachkommen des Hermes und der
Kekropstochter Herse, der rote Schuh des römischen Patriziats wohl angestanden
habe, während einer seiner Lobredner in Prosa ihn als Aeakiden feiert und
zugleich als Abkömmling von Miltiades und Kimon. Aber auch Athen wurde hierin
noch weit überboten von Sparta; mehrfach begegnen Spartiaten, die sich der
Herkunft von den Dioskuren, dem Herakles, dem Poseidon und des seit vierzig und
mehr Generationen in ihrem Hause erblichen Priestertums dieser Altvordern
berühmen. Es ist charakteristisch für dieses Adelsrum, daß es sich
hauptsächlich erst mit dem Ende des zweiten Jahrhunderts einstellt; die
Heraldiker, welche diese Geschlechtstafeln entwarfen, werden für die
Beweisstücke weder in Athen noch in Sparta die Goldwaage angewandt haben.



Dieselbe Tendenz zeigt sich in der Behandlung der Sprache oder vielmehr der
Dialekte. Während in dieser Zeit in den sonstigen griechisch redenden Ländern
und auch in Hellas im gewöhnlichen Verkehr das sogenannte gemeine, im
wesentlichen aus der attischen Mundart heraus verschliffene Griechisch
vorherrscht, strebt die Schriftsprache dieser Epoche nicht bloß nach der
Beseitigung der eingerissenen Sprachfehler und Neuerungen, sondern vielfach
werden dialektische Besonderheiten, dem Sprachgebrauch entgegen, wieder
aufgenommen und hier, wo er am wenigsten berechtigt war, der alte
Partikularismus in scheinhafter Weise zurückgeführt. Den Standbildern, welche
die Thespier den Musen im Hain des Helikon setzten, wurden auf gut böotisch die
Namen Orania und Thalea beigeschrieben, während die dazu gehörigen Epigramme,
verfaßt von einem Poeten römischen Namens, sie auf gut ionisch Uranie und
Thaleie nannten, und die nicht gelehrten Böoter, wenn sie sie kannten, sie
nannten, wie alle anderen Griechen, Urania und Thaleia. Von den Spartanern vor
allem ist darin Unglaubliches geleistet und nicht selten mehr für den Schatten
des Lykurgos als für die zur Zeit lebenden Aelier und Aurelier geschrieben
worden ^32. Daneben kommt der korrekte Gebrauch der Sprache in dieser Zeit auch
in Hellas allmählich ins Schwanken; Archaismen und Barbarismen gehen in den
Dokumenten der Kaiserzeit häufig friedlich nebeneinander her. Athens sehr mit
Fremden gemischte Bevölkerung hat in dieser Hinsicht sich zu keiner Zeit
besonders ausgezeichnet ^33, und obwohl die städtischen Urkunden sich
verhältnismäßig rein halten, macht doch seit Augustus die allgemein einreißende
Sprachverderbnis auch hier sich fühlbar. Die strengen Grammatiker der Zeit
haben ganze Bücher gefüllt mit den Sprachschnitzern, die der eben erwähnte,
viel gefeierte Rhetor Herodes Atticus und die übrigen berühmten Schulredner des
zweiten Jahrhunderts sich zuschulden kommen ließen ^34, ganz abgesehen von der
verzwickten Künstelei und der manierierten Pointierung ihrer Rede. Die
eigentliche Verwilderung aber in Sprache und Schrift reißt in Athen und ganz
Griechenland, eben wie in Rom, ein mit Septimius Severus ^35.




——————————————————————-



^32 Ein Musterstück ist die Inschrift (Lebas-Foucart II, S. 142, n. 162) des
Μ(άρκωρ) Αυρ(ήλιορ) Ζεύξιππου ο καί Κλεάνδρορ Φιλομοίσω, eines Zeitgenossen
also des Pius und Marcus, welcher war ιερεύς Λεθκιππίδων καί Τινδαριδάν, der
Dioskuren und ihrer Gattinnen, der Töchter des Leukippos, aber, damit zu dem
Alten das Neue nicht fehle, auch αρχιερέος τώ Σεβαστώ καί τώον θείων προγόνων
ωτώ. Er war in seiner Jugend ferner gewesen βουαγόρ μικκιχιδδομένων, wörtlich
Stierführer der Kleinen, nämlich Anführer der dreijährigen Knaben - die
lykurgischen Knabenherden gingen mit dem siebenten Jahr an, aber seine
Nachfahren hatten das Fehlende nachgeholt und von den Einjährigen an alle
eingeherdet und mit “Führern” versehen. Dieser selbe Mann siegte
(νεικάαρ = νικήσας) κασσηρατοριν, μωαν καί λωαν; was das heißt, weiß vielleicht
Lykurgos.



^33 “Das innere Attika”, sagt ein Bewohner desselben bei
Philostratos (vit. soph. 2, 7), “ist eine gute Schule für den, der
sprechen lernen will; die Stadtbewohner dagegen von Athen, welche den aus
Thrakien und dem Pontus und andern barbarischen Landschaften herbeiströmenden
jungen Leuten Wohnungen vermieten, lassen mehr durch sie ihre Sprache sich
verderben als daß sie ihnen das gute Sprechen beibringen. Aber im Binnenland,
dessen Bewohner nicht mit Barbaren vermischt sind, ist die Aussprache und die
Rede gut”.



^34 Karl Keil (RE 1, z. Aufl., S. 2100) weist hin auf τινός für ής τινός und τά
χωρία γέγοναν der Inschrift der Gattin des Herodes (CIL VI, 1342).



^35 Dittenberger in Hermes 1, 1866, S. 414. Dahin gehört auch, was der plumpe
Vertreter des Apollonios seinen Helden an die alexandrinischen Professoren
schreiben läßt (ep. 34), daß er Argos, Sikyon, Megara, Phokis, Lokris verlassen
habe, um nicht, wenn er länger in Hellas verweile, völlig zum Barbaren zu
werden.



——————————————————————-



Die Schadhaftigkeit der hellenischen Existenz lag in der Beschränktheit ihres
Kreises: es mangelte dem hohen Ehrgeiz an dem entsprechenden Ziel und darum
überwucherte die niedere und erniedrigende Ambition. Auch in Hellas fehlte es
nicht an einheimischen Familien von großem Reichtum und bedeutendem Einfluß
^36. Das Land war wohl im ganzen arm, aber es gab doch Häuser von ausgedehntem
Grundbesitz und altbefestigtem Wohlstand. In Sparta zum Beispiel hat das des
Lachares von Augustus bis wenigstens in die hadrianische Zeit eine Stellung
eingenommen, welche tatsächlich von dem Fürstentum nicht allzuweit abstand. Den
Lachares hatte Antonius wegen Erpressung hinrichten lassen. Dafür war dessen
Sohn Eurykles einer der entschiedensten Parteigänger Augusts und einer der
tapfersten Kapitäne in der entscheidenden Seeschlacht, der fast den besiegten
Feldherrn persönlich zum Gefangenen gemacht hätte; er empfing von dem Sieger
unter anderen reichen Gaben als Privateigentum die Insel Kythere (Cerigo).
Später spielte er eine hervorragende und bedenkliche Rolle, nicht bloß in
seinem Heimatland, über welches er eine dauernde Vorstandschaft ausgeübt haben
muß, sondern auch an den Höfen von Jerusalem und Caesarea, wobei das dem
Spartiaten von den Orientalen gezollte Ansehen nicht wenig mitwirkte. Deswegen
von dem Kaisergericht mehrfach zur Verantwortung gezogen, wurde er schließlich
verurteilt und ins Exil gesandt; aber der Tod entzog ihn rechtzeitig den Folgen
des Urteilsspruches und sein Sohn Lakon trat in das Vermögen und wesentlich
auch, wenngleich in vorsichtigerer Form, in die Machtstellung des Vaters ein.
Ähnlich stand in Athen das Geschlecht des oft genannten Herodes; wir können
dasselbe aufsteigend durch vier Generationen bis in die Zeit Caesars
zurückverfolgen, und über des Herodes Großvater ist, ähnlich wie über den
Spartaner Eurykles, wegen seiner übergreifenden Machtstellung in Athen die
Konfiskation verhängt worden. Die ungeheuren Latifundien, welche der Enkel in
seiner armen Heimat besaß, die zu Grabzwecken seiner Lustknaben verwendeten
weiten Flächen erregten den Unwillen selbst der römischen Statthalter.
Derartige mächtige Familien gab es vermutlich in den meisten Landschaften von
Hellas, und wenn sie auf dem Landtag der Provinz in der Regel entschieden, so
waren sie auch in Rom nicht ohne Verbindungen und Einfluß. Aber obwohl
diejenigen rechtlichen Schranken, welche den Gallier und den Alexandriner noch
nach erlangtem Bürgerrecht vom Reichssenat ausschlossen, diesen vornehmen
Griechen schwerlich entgegenstanden, vielmehr unter den Kaisern diejenige
politische und militärische Laufbahn, welche dem Italiker sich darbot, von
Rechts wegen dem Hellenen gleichfalls offenstand, so sind dieselben doch
tatsächlich erst in später Zeit und in beschränktem Umfang in den Staatsdienst
eingetreten, zum Teil wohl, weil die römische Regierung der früheren Kaiserzeit
die Griechen als Ausländer ungern zuließ, zum Teil, weil diese selbst die mit
dem Eintritt in diese Laufbahn verknüpfte Übersiedlung nach Rom scheuten und es
vorzogen, statt einer mehr unter den vielen Senatoren daheim die ersten zu
sein. Erst des Lachares Urenkel Herklanos ist in traianischer Zeit, und in der
Familie des Herodes wahrscheinlich zuerst dessen Vater um dieselbe Zeit in den
römischen Senat eingetreten ^37.



—————————————————————————-



^36 Tacitus (zum Jahre 62 ann. 15, 20) charakterisiert einen dieser reichen und
einflußreichen Provinzialen, den Claudius Timarchides aus Kreta, der in seinem
Kreis allmächtig ist (ut solent praevalidi provincialium et opibus nimiis ad
iniurias minorum elati) und über den Landtag, also auch über das obligate, aber
für den abgehenden Prokonsul mit Rücksicht auf die möglichen
Rechenschaftsklagen sehr wünschenswerte Danksagungsdekret desselben verfügt (in
sua potestate situm, an proconsulibus, qui Cretam obtinuissent, grates
agerentur). Die Opposition beantragt die Untersagung dieser Dankdekrete, aber
es gelingt ihr nicht, den Antrag zur Abstimmung zu bringen. Von einer andern
Seite schildert Plutarch (praec. ger. reip. 19, 3) diese vornehmen Griechen.



^37 Herodes war εξ υπάτων (vit. soph. 1, 25, 5, p. 536), ετέλει εκ πατέρων εσ
τούς δισυπάτους (das. 2 z. A., p. 545). Sonst ist von Konsulaten seiner Ahnen
nichts bekannt; aber sicher ist der Großvater Hipparchos nicht Senator gewesen.
Möglicherweise handelt es sich sogar nur um kognatische Aszendenten. Das
römische Bürgerrecht hat die Familie nicht unter den Juliern (vgl. CIA III,
489), sondern erst unter den Claudiern empfangen.



—————————————————————————-



Die andere Laufbahn, welche erst in der Kaiserzeit sich auftat, der persönliche
Dienst des Kaisers, gab wohl im günstigen Fall Reichtum und Einfluß und ist
auch früher und häufiger von den Griechen betreten worden; aber da die meisten
und wichtigsten dieser Stellungen an den Offizierdienst geknüpft waren, scheint
auch für diese längere Zeit ein faktischer Vorzug der Italiker bestanden zu
haben und war der gerade Weg auch hier den Griechen einigermaßen verlegt. In
untergeordneten Stellungen sind Griechen am kaiserlichen Hofe von jeher und in
großer Anzahl verwendet worden und auf Umwegen oftmals zu Vertrauen und Einfluß
gelangt; aber dergleichen Persönlichkeiten kamen mehr aus den hellenisierten
Landschaften als aus Hellas selbst und am wenigsten aus den besseren
hellenischen Häusern. Für die legitime Ambition des jungen Mannes von Herkunft
und Vermögen gab es, wenn er ein Grieche war, im römischen Kaiserreich nur
beschränkten Spielraum.



Es blieb ihm die Heimat, und in dieser für das gemeine Wohl tätig zu sein, war
allerdings Pflicht und Ehre. Aber es waren sehr bescheidene Pflichten und noch
viel bescheidenere Ehren. “Eure Aufgabe”, sagt Dion weiter seinen
Rhodiern, “ist eine andere, als die der Vorfahren war. Sie konnten ihre
Tüchtigkeit nach vielen Seiten hin entwickeln, nach dem Regiment streben, den
Unterdrückten beistehen, Bundesgenossen gewinnen, Städte gründen, kriegen und
siegen; von allem dem vermögt ihr nichts mehr zu tun. Es bleibt euch die
Führung des Hauswesens, die Verwaltung der Stadt, die Verleihung von Ehren und
Auszeichnungen mit Wahl und Maß, der Sitz im Rat und im Gericht, der
Gottesdienst und die Feier der Feste; in allem diesem könnt ihr euch vor andern
Städten auszeichnen. Auch das ist nichts Geringes, die anständige Haltung, die
Sorgfalt für Haar und Bart, der gesetzte Gang auf der Straße, so daß bei euch
selbst die anders gewöhnten Fremden sich es abgewöhnen zu rennen, die
schickliche Tracht, sogar, wenn es auch lächerlich erscheinen mag, der schmale
und knappe Purpursaum, die Ruhe im Theater, das Maßhalten im Klatschen: das
alles macht die Ehre eurer Stadt, und mehr als in euren Häfen und Mauern und
Docks zeigt sich hierin das gute alte hellenische Wesen und erkennt hierin auch
der Barbar, der den Namen der Stadt nicht weiß, daß er in Griechenland ist und
nicht in Syrien oder Kilikien.” Das traf alles zu; aber wenn es jetzt
nicht mehr von dem Bürger verlangt ward, für die Vaterstadt zu sterben, so war
doch die Frage nicht ohne Berechtigung, ob es noch der Mühe wert sei, für diese
Vaterstadt zu leben. Es gibt von Plutarchos eine Auseinandersetzung über die
Stellung der griechischen Gemeindebeamten zu seiner Zeit, worin er mit der ihm
eigenen Billigkeit und Umsicht diese Verhältnisse erörtert. Die alte
Schwierigkeit, die gute Verwaltung der öffentlichen Angelegenheiten zu führen
mittels der Majoritäten der unsicheren, launenhaften, oft mehr den eigenen
Vorteil als den des Gemeinwesens bedenkenden Bürgerschaft oder auch der sehr
zahlreichen Ratsversammlung - die athenische zählte in der Kaiserzeit erst 600,
dann 500, später 750 Stadträte -, bestand wie früher, so auch jetzt; es ist die
Pflicht des tüchtigen Beamten zu verhindern, daß das “Volk” nicht
dem einzelnen Bürger Unrecht tut, nicht das Privatvermögen unerlaubterweise an
sich zieht, nicht das Gemeindegut unter sich verteilt - Aufgaben, die dadurch
nicht leichter werden, daß der Beamte kein Mittel dafür hat als die verständige
Ermahnung und die Kunst des Demagogen, daß ihm ferner geraten wird, in kleinen
Dingen nicht allzu spröde zu sein und wenn bei einem Stadtfest eine mäßige
Spende an die Bürgerschaft in Antrag kommt, es nicht solcher Kleinigkeit wegen
mit den Leuten zu verderben. Im übrigen aber hatten die Verhältnisse sich
völlig verändert, und es muß der Beamte in die gegenwärtigen sich schicken
lernen. Vor allem hat er die Machtlosigkeit der Hellenen sich selbst wie den
Mitbürgern jeden Augenblick gegenwärtig zu halten. Die Freiheit der Gemeinde
reicht soweit die Herrscher sie gestatten, und ein Mehr würde auch wohl vom
Übel sein. Wenn Perikles die Amtstracht anlegte, so rief er sich zu, nicht zu
vergessen, daß er über Freie und Griechen herrsche; heute hat der Beamte sich
zu sagen, daß er unter einem Herrscher herrsche, über eine den Prokonsuln und
den kaiserlichen Prokuratoren untergebene Stadt, daß er nichts sein könne und
dürfe als das Organ der Regierung, daß ein Federstrich des Statthalters genüge,
um jedes seiner Dekrete zu vernichten. Darum ist es die erste Pflicht eines
guten Beamten, sich mit den Römern in gutes Einvernehmen zu setzen und
womöglich einflußreiche Verbindungen in Rom anzuknüpfen, damit diese der Heimat
zugute kommen. Freilich warnt der rechtschaffene Mann eindringlich vor der
Servilität; nötigenfalls soll der Beamte mutig dem schlechten Statthalter
entgegentreten, und als die höchste Leistung erscheint die entschlossene
Vertretung der Gemeinde in solchen Konflikten in Rom vor dem Kaiser. In
bezeichnender Weise tadelt er scharf diejenigen Griechen, die - ganz wie in den
Zeiten des Achäischen Bundes - bei jedem örtlichen Hader die Intervention des
römischen Statthalters herbeiführen, und mahnt dringend, die
Gemeindeangelegenheiten lieber innerhalb der Gemeinde zu erledigen, als durch
Appellation sich nicht so sehr der Oberbehörde, als den bei ihr tätigen
Sachwaltern und Advokaten in die Hände zu liefern. Alles dieses ist verständig
und patriotisch, so verständig und so patriotisch wie einstmals die Politik des
Polybios, auf die auch ausdrücklich hingewiesen wird. In dieser Epoche des
völligen Weltfriedens, wo es weder einen Griechen- noch einen Barbarenkrieg
irgendwo gibt, wo die städtischen Kommandos, die städtischen Friedensschlüsse
und Bündnisse lediglich der Geschichte angehören, war der Rat sehr am Platze,
Marathon und Plataeae den Schulmeistern zu überlassen und nicht die Köpfe der
Ekklesia mit dergleichen großen Worten zu erhitzen, vielmehr in dem engen
Kreise der noch gestatteten freien Bewegung sich zu bescheiden. Aber die Welt
gehört nicht dem Verstande, sondern der Leidenschaft. Der hellenische Bürger
konnte auch jetzt noch gegen das Vaterland seine Pflicht tun; aber für den
rechten politischen, nach Großem ringenden Ehrgeiz, für die Perikleische und
Alkibiadische Leidenschaft war in diesem Hellas, vom Schreibtisch etwa
abgesehen, nirgends ein Raum, und in der Lücke wucherten die Giftkräuter, die
da, wo das hohe Streben erstickt ist, die Menschenbrust versehren und das
Menschenherz vergiften.



Darum ist Hellas auch das Mutterland der heruntergekommenen, inhaltlosen
Ambition, unter den vielen schweren Schäden der sinkenden antiken Zivilisation
vielleicht des am meisten allgemeinen, und sicher eines der verderblichsten.
Dabei stehen in erster Reihe die Volksfeste mit ihrer Preiskonkurrenz. Die
olympischen Wettkämpfe stehen dem jugendlichen Volk der Hellenen wohl an; das
allgemeine Turnerfest der griechischen Stämme und Städte und der nach dem
Spruch der “Hellasrichter” dem tüchtigsten Wettläufer aus den
Zweigen des Ölbaums geflochtene Kranz ist der unschuldige und einfache Ausdruck
der Zusammengehörigkeit der jungen Nation. Aber die politische Entwicklung
hatte bald über diese Morgenröte hinausgeführt. Schon in den Tagen des
Athenischen Seebundes und gar erst der Alexandermonarchie war jenes
Hellenenfest ein Anachronismus, ein im Mannesalter fortgeführtes Kinderspiel;
daß der Besitzer jenes Ölkranzes wenigstens sich und seinen Mitbürgern als
Inhaber des nationalen Primats galt, kam ungefähr darauf hinaus, wie wenn man
in England die Sieger der Studentenregatten mit Pitt und Beaconsfield in eine
Linie stellen wollte. Die Ausdehnung der hellenischen Nation durch
Kolonisierung und Hellenisierung fand in ihrer idealen Einheit und realen
Zerfahrenheit in diesem traumhaften Reich des Olivenkranzes ihren rechten
Ausdruck; und die griechische Realpolitik der Diadochenzeit hat sich denn auch
um dasselbe, wie billig, wenig bekümmert. Aber als die Kaiserzeit in ihrer
Weise den panhellenischen Gedanken aufnahm und die Römer in die Rechte und die
Pflichten der Hellenen eintraten, da blieb oder ward für das römische Allhellas
Olympia das rechte Symbol; erscheint doch unter Augustus der erste römische
Olympionike, und zwar kein geringerer als Augustus’ Stiefsohn, der spätere
Kaiser Tiberius ^38. Das nicht reinliche Ehebündnis, welches das Allhellenentum
mit dem Dämon des Spiels einging, machte aus diesen Festen eine ebenso mächtige
und dauernde wie im allgemeinen und besonders für Hellas schädliche
Institution. Die gesamte hellenische und hellenisierende Welt beteiligte sich
daran, sie beschickend und sie nachahmend; überall sprangen ähnliche, für die
ganze griechische Welt bestimmte Feste aus dem Boden und die eifrige
Anteilnahme der breiten Massen, das allgemeine Interesse für den einzelnen
Wettkämpfer, der Stolz des Siegers nicht bloß, sondern seines Anhangs und
seiner Heimat ließen fast vergessen, um welche Dinge eigentlich gestritten
ward. Die römische Regierung ließ diesem Wetturnen und den sonstigen
Wettkämpfen nicht bloß freien Lauf, sondern beteiligte das Reich an denselben;
das Recht der feierlichen Einholung des Siegers in seine Heimatstadt hing in
der Kaiserzeit nicht von dem Belieben der betreffenden Bürgerschaft ab, sondern
wurde den einzelnen Spielinstituten durch kaiserliches Privilegium verliehen
^39 und in diesem Fall auch die dem Sieger zustehende jährliche Pension
(σίτησις) auf die Reichskasse übernommen, die bedeutenderen Spielinstitute also
geradezu als Reichseinrichtungen behandelt. Dieses Spielwesen erfaßte wie das
Reich selbst so alle Provinzen; immer aber war das eigentliche Griechenland der
ideale Mittelpunkt solcher Kämpfe und Siege, hier ihre Heimat am Alpheios, hier
der Sitz der ältesten Nachbildungen, der noch der großen Zeit des hellenischen
Namens angehörigen und von ihren klassischen Dichtern verherrlichten Pythien,
Isthmien und Nemeen, nicht minder einer Anzahl jüngerer, aber reich
ausgestatteter, ähnlicher Feste, der Eurykleen, die der oben erwähnte Herr von
Sparta unter Augustus gegründet, der athenischen Panathenaeen, der von Hadrian
mit kaiserlicher Munifizenz dotierten, ebenfalls in Athen gefeierten
Panhellenien. Man durfte sich verwundern, daß die ganze Welt des weiten Reiches
sich um diese Turnfeste zu drehen schien, aber nicht darüber, daß an diesem
seltsamen Zauberbecher vor allem die Hellenen sich berauschten, und daß das
politische Stilleben, das ihre besten Männer ihnen anempfahlen, durch die
Kränze und die Statuen und die Privilegien der Festsieger in schädlichster
Weise verwirrt ward.



————————————————————————-



^38 Der erste römische Olympionike, von dem wir wissen, ist Ti. Claudius Ti. f.
Nero, ohne Zweifel der spätere Kaiser, mit dem Viergespann (Archäologische
Zeitung 38, 1880, S. 53); es fällt dieser Sieg wahrscheinlich Ol. 195 (n. Chr.
1), nicht Ol. 199 (n. Chr. 17), wie die Liste des Africanus angibt (Eus. thron.
1, p. 214 Schöne). In diesem Jahre siegte vielmehr sein Sohn Germanicus,
ebenfalls mit dem Viergespann (Archäologische Zeitung 37, 1879, S. 36). Unter
den eponymen Olympioniken, den Siegern im Stadium, findet sich kein Römer;
diese Verletzung des griechischen Nationalgefühls scheint vermieden worden zu
sein.



^39 Ein also privilegiertes Spielinstitut heißt αγών ιερός, certamen sacrum
(das heißt mit Pensionierung: Dio Sl, 1) oder αγών εισελαστικός, certamen
iselasticum (vgl. unter anderen Plin. ep. ad Trai. 118, 119; CIL X, 515). Auch
die Xystarchie wird, wenigstens in gewissen Fällen, vom Kaiser verliehen
(Dittenberger in Heymes 12, 1877, S. 17f.). Nicht mit Unrecht nennen diese
Institute sich “Weltspiele” (αγών οικουμενικός).



————————————————————————-



Einen ähnlichen Weg gingen die städtischen Institutionen, allerdings im ganzen
Reich, aber wiederum vorzugsweise in Hellas. Als es dort noch große Ziele und
einen Ehrgeiz gab, hatte in Hellas, eben wie in Rom, die Bewerbung um die
Gemeindeämter und die Gemeindeehren den Mittelpunkt des politischen Wetteifers
gebildet und neben vielem Leeren, Lächerlichen, Bösartigen auch die tüchtigsten
und edelsten Leistungen hervorgerufen. Jetzt war der Kern verschwunden, die
Schale geblieben; in Panopeus im Phokischen standen zwar die Häuser ohne Dach
und wohnten die Bürger in Hütten, aber es war noch eine Stadt, ja ein Staat,
und bei dem Aufzug der phokischen Gemeinden fehlten die Panopeer nicht. Diese
Städte trieben mit ihren Ämtern und Priestertümern, mit den Belobigungsdekreten
durch Heroldsruf und den Ehrensitzen bei den öffentlichen Versammlungen, mit
dem Purpurgewand und dem Diadem, mit den Statuen zu Fuß und zu Roß ein
Eitelkeits- und Geldgeschäft schlimmer als der kleinste Duodezfürst der neueren
Zeit mit seinen Orden und Titeln. Es wird ja auch in diesen Vorgängen das
wirkliche Verdienst und die ehrliche Dankbarkeit nicht gefehlt haben; aber
durchgängig war es ein Handel auf Geben und Nehmen oder, mit Plutarch zu reden,
ein Geschäft wie zwischen der Kurtisane und ihren Kunden. Wie heutzutage die
private Munifizenz im Positiv den Orden und im Superlativ den Adel bewirkt, so
verschaffte sie damals den priesterlichen Purpur und die Bildsäule auf dem
Markt; und nicht ungestraft treibt der Staat mit seinen Ehren Falschmünzerei.
In der Massenhaftigkeit derartiger Prozeduren und der Roheit ihrer Formen
stehen die heutigen Leistungen hinter denen der alten Welt beträchtlich zurück,
wie natürlich, da die durch den Staatsbegriff nicht genügend gebändigte
scheinhafte Autonomie der Gemeinde auf diesem Gebiet ungehindert schaltete und
die dekretierenden Behörden durchgängig die Bürgerschaften oder die Räte von
Kleinstädten waren. Die Folgen waren nach beiden Seiten verderblich: die
Gemeindeämter wurden mehr nach der Zahlungsfähigkeit als nach der Tüchtigkeit
der Bewerber vergeben; die Schmäuse und Spenden machten die Beschenkten nicht
reicher und den Schenker oftmals arm; an dem Zunehmen der Arbeitsscheu und dem
Vermögensverfall der guten Familien trägt diese Unsitte ihren vollgemessenen
Anteil. Auch die Wirtschaft der Gemeinden selbst litt schwer unter dem
Umsichgreifen der Adulation. Zwar waren die Ehren, mit welchen die Gemeinde dem
einzelnen Wohltäter dankte, großenteils nach demselben verständigen Prinzip der
Billigkeit bemessen, welches heutzutage die ähnlichen dekorativen
Vergünstigungen beherrscht; und wo das nicht der Fall war, fand häufig der
Wohltäter sich bereit, zum Beispiel die ihm zu setzende Bildsäule selber zu
bezahlen. Aber nicht dasselbe gilt von den Ehrenbezeugungen, welche die
Gemeinde vornehmen Ausländern, vor allem den Statthaltern und den Kaisern wie
den Gliedern des kaiserlichen Hauses erwies. Die Richtung der Zeit auf
Wertschätzung auch der inhaltlosen und obligaten Huldigung beherrschte den
kaiserlichen Hof und die römischen Senatoren nicht so wie die Kreise des
kleinstädtischen Ehrgeizes, aber doch auch in sehr fühlbarer Weise; und
selbstverständlich wuchsen die Ehren und die Huldigungen einmal im Laufe der
Zeit durch die ihnen eigene Vernutzung, und ferner in demselben Maß, wie die
Geringhaltigkeit der regierenden oder an der Regierung beteiligten
Persönlichkeiten. Begreiflicherweise war in dieser Hinsicht das Angebot immer
stärker als die Nachfrage und diejenigen, die solche Huldigungen richtig
würdigten, um davon verschont zu bleiben, genötigt, sie abzuwehren, was im
einzelnen Fall oft genug ^40, aber konsequenterweise selten geschehen zu sein
scheint - für Tiberius darf die geringe Anzahl der ihm errichteten Bildsäulen
vielleicht unter seinen Ruhmestiteln verzeichnet werden. Die Ausgaben für
Ehrendenkmäler, die oft weit über die einfache Statue hinausgingen, und für
Ehrengesandtschaften ^41 sind ein Krebsschaden gewesen und immer mehr geworden
an dem Gemeindehaushalt aller Provinzen. Aber keine wohl hat im Verhältnis zu
ihrer geringen Leistungsfähigkeit so große Summen unnütz aufgewandt wie die
Provinz von Hellas, das Mutterland wie der Festsieger- so auch der
Gemeindeehren und in einem Prinzipat in dieser Zeit unübertroffen, in dem der
Bedientendemut und untertänigen Huldigung.



—————————————————————



^40 Kaiser Gaius zum Beispiel verbittet sich in seinem Schreiben an den Landtag
von Achaia die “große Zahl” der ihm zuerkannten Bildsäulen und
begnügt sich mit den vier von Olympia, Nemea, Delphi und dem Isthmos (Keil,
Sylloge Inscriptionum Boeoticarum, n. 31). Derselbe Landtag beschließt, dem
Kaiser Hadrian in jeder seiner Städte eine Bildsäule zu setzen, von welchen die
Basis der in Abea in Messenien aufgestellten sich erhalten hat (CIG 1307).
Kaiserliche Autorisation ist für solche Setzungen von jeher gefordert worden.



^41 Bei der Revision der Stadtrechnungen von Byzantion fand Plinius, daß
jährlich 12000 Sesterzen (2500 Mark) für den dem Kaiser und 3000 Sesterzen (650
Mark) für den dem Statthalter von Mösien durch eine besondere Deputation zu
überreichenden Neujahrsglückwunsch angesetzt waren. Plinius weist die Behörden
an, diese Glückwünsche fortan nur schriftlich einzusenden, was Traian billigt
(ep. ad Trai. 43, 44).



—————————————————————



Daß die wirtschaftlichen Zustände Griechenlands nicht günstig waren, braucht
kaum noch besonders ausgeführt zu werden. Das Land, im ganzen genommen, ist nur
von mäßiger Fruchtbarkeit, die Ackerfluren von beschränkter Ausdehnung, der
Weinbau auf dem Kontinent nicht von hervorragender Bedeutung, mehr die Kultur
der Olive. Da die Brüche des berühmten Marmors, des glänzend weißen attischen
wie des grünen karystischen, wie die meisten übrigen zum Domanialbesitz
gehörten, kam deren Ausbeutung durch die kaiserlichen Sklaven der Bevölkerung
wenig zugute.



Die gewerbfleißigste der griechischen Landschaften war die der Achäer, wo die
seit langem bestehende Fabrikation von Wollenstoffen sich behauptete und in der
wohlbevölkerten Stadt Patrae zahlreiche Spinnereien den feinen elischen Flachs
zu Kleidern und Kopfnetzen verarbeiteten. Die Kunst und das Kunsthandwerk
blieben auch jetzt noch vorzugsweise den Griechen, und von den Massen besonders
pentelischen Marmors, welche die Kaiserzeit verbraucht hat, muß ein nicht
geringer Teil an Ort und Stelle verarbeitet worden sein. Überwiegend aber übten
die Griechen beide im Ausland; von dem früher so bedeutenden Export des
griechischen Kunstgewerbes ist in dieser Zeit wenig die Rede. Den regsten
Verkehr hatte die Stadt der beiden Meere, Korinth, die allen Hellenen
gemeinsame, stets von Fremden wimmelnde Metropole, wie ein Redner sie
bezeichnet. In den beiden römischen Kolonien Korinth und Patrae, und außerdem
in dem stets von schauenden und lernenden Ausländern gefüllten Athen
konzentrierte sich das größere Bankiergeschäft der Provinz, welches in der
Kaiserzeit wie in der republikanischen zum großen Teil in den Händen dort
ansässiger Italiker lag. Auch in Plätzen zweiten Ranges, wie in Argos, Elis,
Mantineia im Peloponnes, bilden die ansässigen römischen Kaufleute eigene,
neben der Bürgerschaft stehende Genossenschaften. Im allgemeinen lag in Achaia
Handel und Verkehr darnieder, namentlich seit Rhodos und Delos aufgehört
hatten, Stapelplätze für den Zwischenverkehr zwischen Asien und Europa zu sein
und dieser sich nach Italien gezogen hatte. Die Piraterie war gebändigt und
auch die Landstraßen wohl leidlich sicher ^42; aber damit kehrte die alte
glückliche Zeit noch nicht zurück. Der Verödung des Peiräeus wurde schon
gedacht; es war ein Ereignis, wenn eines der großen ägyptischen Getreideschiffe
sich einmal dorthin verirrte. Nauplia, der Hafen von Argos, nach Patrae der
bedeutendsten Küstenstadt des Peloponnes, lag ebenso wüst ^43.



————————————————————————



^42 Daß die Landstraßen in Griechenland besonders unsicher gewesen seien,
erfahren wir nicht; der Aufstand in Achaia unter Pius (vita 5, 4) ist seiner
Art nach völlig dunkel. Wenn der Räuberhauptmann überhaupt - nicht eben gerade
der griechische - in der geringen Literatur der Epoche eine hervorragende Rolle
spielt, so ist dies Vehikel den schlechten Romanschreibern aller Zeiten gemein.
Das euböische Ödland des feineren Dion ist nicht ein Räubernest, sondern es
sind die Trümmer einer großen Gutswirtschaft, deren Inhaber seines Reichtums
wegen vom Kaiser verurteilt worden ist und die seitdem wüst liegt. Übrigens
zeigt sich hier, was freilich wenigstens für Nicht-Gelehrte keines Beweises
bedarf, daß diese Geschichte gerade ebenso wahr ist wie die meisten, welche
damit anfangen, daß der Erzähler sie selbst von dem Beteiligten habe; wäre die
Konfiskation historisch, so würde der Besitz an den Fiskus gekommen sein, nicht
an die Stadt, welche der Erzähler denn auch sich wohl hütet zu nennen.



^43 Des ägyptischen Kaufmanns aus Constantius Zeit naive Schilderung Achaias
mag hier noch Platz finden: “Das Land Achaia, Griechenland und Lakonien
hat viel Gelehrsamkeit, aber für die übrigen Bedürfnisse ist es unzulänglich:
denn es ist eine kleine und gebirgige Provinz und kann nicht viel Getreide
liefern, erzeugt aber etwas Öl und den attischen Honig, und kann mehr wegen der
Schulen und der Beredsamkeit gepriesen werden, nicht aber so in den meisten
übrigen Beziehungen. Von Städten hat es Korinth und Athen. Korinth hat viel
Handel und ein schönes Gebäude, das Amphitheater, Athen aber die alten Bilder
(historias antiquas) und ein erwähnenswertes Werk, die Burg, wo viele
Bildsäulen stehen und wunderbar die Kriegstaten der Vorfahren darstellen (ubi
multis statuis stantibus mirabile est videre dicendum antiquorum bellum).
Lakonien soll allein den Marmor von Krokeae aufzuweisen haben, den man den
lakedämonischen nennt.” Die Barbarei des Ausdrucks kommt nicht auf
Rechnung des Schreibers, sondern auf die des viel späteren Übersetzers.



————————————————————————



Dem entspricht es, daß für die Straßen dieser Provinz in der Kaiserzeit so gut
wie nichts geschehen ist; römische Meilensteine haben sich nur in der nächsten
Nähe von Patrae und von Athen gefunden und auch diese gehören den Kaisern aus
dem Ende des dritten und dem vierten Jahrhundert; offenbar haben die früheren
Regierungen darauf verzichtet, hier Kommunikationen herzustellen. Nur Hadrian
unternahm es, wenigstens die so wichtige wie kurze Landverbindung zwischen
Korinth und Megara über den schlimmen skironischen Klippenpaß durch gewaltige,
ins Meer geworfene Dämme zu einer fahrbaren Straße zu machen.



Der seit langem verhandelte Plan, die korinthische Landenge zu durchstechen,
den der Diktator Caesar aufgefaßt hatte, ist späterhin erst von Kaiser Gaius,
dann von Nero in Angriff genommen worden. Letzterer hat sogar bei seinem
Aufenthalt in Griechenland persönlich zu dem Kanal den ersten Stich getan und
eine Reihe von Monaten hindurch 6000 jüdische Kriegsgefangene an demselben
arbeiten lassen. Bei den in unseren Tagen wieder aufgenommenen
Durchsticharbeiten sind bedeutende Reste dieser Bauten zum Vorschein gekommen,
welche zeigen, daß die Arbeiten ziemlich weit vorgeschritten waren, als man sie
abbrach, wahrscheinlich nicht infolge der einige Zeit nachher im Westen
ausbrechenden Revolution, sondern weil man hier, eben wie bei dem ähnlichen
ägyptischen Kanal, infolge des irrigerweise vorausgesetzten verschiedenen
Höhestandes der beiden Meere bei Vollendung des Kanals den Untergang der Insel
Aegina und weiteres Unheil befürchtete. Freilich würde dieser Kanal, wenn er
vollendet worden wäre, wohl den Verkehr zwischen Asien und Italien abgekürzt
haben, aber Griechenland selbst nicht vorwiegend zugute gekommen sein.



Daß die Landschaften nördlich von Hellas, Thessalien und Makedonien und,
wenigstens seit Traian, auch Epirus, in der Kaiserzeit administrativ von
Griechenland getrennt wurden, ist schon bemerkt worden. Von diesen hat die
kleine epirotische Provinz, die von einem kaiserlichen Statthalter zweiten
Ranges verwaltet wurde, sich niemals von der Verwüstung erholt, welche im
Verlauf des Dritten makedonischen Krieges über sie ergangen war. Das bergige
und arme Binnenland besaß keine namhafte Stadt und eine dünn gesäte
Bevölkerung. Die nicht minder verödete Küste war Augustus zu heben bemüht durch
eine doppelte Städteanlage, durch die Vollendung der schon von Caesar
beschlossenen Kolonie römischer Bürger in Buthrotum, Kerkyra gegenüber, die
indes zu keiner rechten Blüte gelangte, und durch die Gründung der griechischen
Stadt Nikopolis an eben der Stelle, wo vor der Aktischen Entscheidungsschlacht
das Hauptquartier gestanden hatte, an dem südlichsten Punkte von Epirus,
anderthalb Stunden nördlich von Prevesa, nach Augustus’ Absicht zugleich ein
dauerndes Denkmal des großen Seesiegs und der Mittelpunkt neu aufblühenden
hellenischen Lebens. Diese Gründung ist in ihrer Art als römische neu.



An Ambrakias Statt und des amphilochischen Argos,



an Thyreions und an Anaktorions Statt,



auch an Leukas Statt und was von Städten noch ringsum



rasend des Ares Speer weiter zu Boden gestreckt,



gründet die Siegsstadt Caesar, die heilige, also dem König



Phoebos Apollon mit ihr dankend den aktischen Sieg.



Diese Worte eines gleichzeitigen griechischen Dichters sprechen einfach aus,
was Augustus hier getan hat: das ganze umliegende Gebiet, das südliche Epirus,
die gegenüberliegende Landschaft Akarnanien mit der Insel Leukas, selbst einen
Teil von Ätolien vereinigte er zu einem Stadtgebiet und siedelte die in den
dort vorhandenen, verkümmernden Ortschaften noch übrigen Bewohner über nach der
neuen Stadt Nikopolis, der gegenüber auf dem akarnanischen Ufer der alte Tempel
des aktischen Apollon in prachtvoller Weise erneuert und erweitert ward. Eine
römische Stadt ist nie in dieser Weise gegründet worden; dies ist der
Synoekismos der Alexandriden. Ganz in derselben Weise haben König Kassandros
die makedonischen Städte Thessalonike und Kassandreia, Demetrios der
Städtebezwinger die thessalische Stadt Demetrias, Lysimachos die Stadt
Lysimacheia auf dem Thrakischen Chersones aus einer Anzahl umliegender, ihrer
Selbständigkeit entkleideter Ortschaften zusammengelegt. Dem griechischen
Charakter der Gründung entsprechend sollte Nikopolis nach der Absicht seines
Stifters eine griechische Großstadt werden ^44. Sie erhielt Freiheit und
Autonomie wie Athen und Sparta und sollte, wie bereits angegeben ward, in der
das gesamte Hellas vertretenden Amphiktyonie den fünften Teil der Stimmen
führen und zwar, wie Athen, ohne mit anderen Städten zu wechseln. Das neue
aktische Apolloheiligtum war völlig nach dem Muster von Olympia eingerichtet,
mit einem Vierjahrfest, das selbst den Namen des olympischen neben dem eigenen
führte, gleichen Rang und gleiche Privilegien, auch seine Aktfaden wie jenes
seine Olympiaden hatte ^45; die Stadt Nikopolis verhielt sich dazu wie die
Stadt Elis zu dem olympischen Tempel ^46. Sorgfältig ward bei der städtischen
Einrichtung sowohl wie bei den religiösen Ordnungen alles eigentlich Italische
vermieden, so nahe es lag, die mit der Reichsbegründung so innig verknüpfte
Siegesstadt in römischer Weise zu gestalten. Wer die Augustischen Ordnungen in
Hellas im Zusammenhang erwägt und namentlich diesen merkwürdigen Schlußstein,
wird sich der Überzeugung nicht verschließen können, daß Augustus eine
Reorganisation von Hellas unter dem Schutz des römischen Prinzipats ausführbar
geglaubt hat und hat ausführen wollen. Die Örtlichkeit wenigstens war dafür
wohl gewählt, da es damals, vor der Gründung von Patrae, an der ganzen
griechischen Westküste keine größere Stadt gab. Aber was Augustus im Anfang
seiner Alleinherrschaft hoffen mochte, hat er nicht erreicht, vielleicht selbst
schon späterhin aufgegeben, als er Patrae die Form der römischen Kolonie gab.
Nikopolis blieb, wie die ausgedehnten Ruinen und die zahlreichen Münzen
beweisen, verhältnismäßig bevölkert und blühend ^47, aber seine Bürger scheinen
weder im Handel und Gewerbe noch anderweitig hervorragend eingegriffen zu
haben. Das nördliche Epirus, welches, ähnlich wie das angrenzende, zu
Makedonien gelegte Illyricum, zum größeren Teil von albanesischen
Völkerschaften bewohnt war und nicht unter Nikopolis gelegt ward, ist in der
Kaiserzeit in seinen einigermaßen noch heute fortbestehenden primitiven
Verhältnissen verblieben. “Epirus und Illyricum”, sagt Strabon,
“ist zum großen Teil eine Einöde; wo sich Menschen finden, wohnen sie in
Dörfern und in Trümmern früherer Städte; auch das” - im Mithradatischen
Kriege von den Thrakern verwüstete - “Orakel von Dodona ist erloschen wie
das übrige alles.” ^48



—————————————————————————-



^44 Wenn Tacitus (arm. 5, 10) Nikopolis eine colonia Romana nennt, so ist das
zwar mißverständlich, aber nicht gerade unrichtig, irrig aber des Plinius (nat.
4, 1, 5) colonia Augusti Actium cum .. . civitate libera Nicopolitana, da
Aktion Stadt so wenig gewesen ist wie Olympia.



^45 Ο αγών Ολύμπιος τά Άκτια: Strab. 7, 7, 6, p. 325; Ακτιάς: Ios. bel. Iud. 1,
20, 4; Ακτιονίκης öfter. Wie die vier großen griechischen Landesfeste
bekanntlich η περίοδος heißen, der in allen vier gekrönte Sieger, περιοδονίκης,
so wird CIG 4472 auch den Spielen von Nikopolis beigefügt τής περιόδου und jene
Periodos als die alte (αρχαία) bezeichnet. Wie die Wettspiele öfter ισολύμπια
heißen, so findet sich auch αγών ισάκτιος (CIG 4472) oder certamen ad exemplar
Actiacae religionis (Tac. ann. 15, 23).



^46 So nennt sich ein Nikopolit άρχων τής ιεράς Ακτιακής βουλής (Delphi;
Rheinisches Museum N. F. 2, 1843, S. 111), wie in Elis es heißt η πόλις Ηλείων
καί η Ολυμπική βουλή (Archäologische Zeitung 34, 1876, S. 57; ähnlich daselbst
35, 1877, S. 40 und 41 und sonst). übrigens erhielten die Spartaner, als die
einzigen an dem Aktischen Siege mitbeteiligten Hellenen, die Leitung
(επιμέλεια) der Aktischen Spiele (Strab. 7, 7, 6, p. 325); ihr Verhältnis zu
der βουλή Ακτιακή von Nikopolis kennen wir nicht.



^47 Die Schilderung seines Verfalls in der Zeit des Constantius (Paneg. 11, 9)
beweist für die frühere Kaiserzeit vielmehr das Gegenteil.



^48 Die Ausgrabungen in Dodona haben dies bestätigt; alle Fundstücke gehören
der vorrömischen Epoche an, mit Ausnahme einiger Münzen. Allerdings hat ein
Restaurationsbau stattgefunden, dessen Zeit sich nicht bestimmen läßt;
vielleicht ist er ganz spät. Wenn Hadrian, der Ζεύς Δωδωναίος genannt wird (CIG
1822), Dodona besucht hat (Dürr, Reisen Hadrians, S. 56), so tat er es als
Archäologe. Eine Befragung des Orakels in der Kaiserzeit wird nur, und auch
nicht in glaubwürdigster Weise, berichtet von Kaiser Julian (Theodoretus hist.
eccl. 3, 21).



—————————————————————————-



Thessalien, an sich eine rein hellenische Landschaft so gut wie Ätolien und
Akarnanien, war in der Kaiserzeit administrativ von der Provinz Achaia getrennt
und stand unter dem Statthalter von Makedonien. Was von Nordgriechenland gilt,
trifft auch auf Thessalien zu. Die Freiheit und Autonomie, welche Caesar den
Thessalern allgemein zugestanden oder vielmehr nicht entzogen hatte, scheint
ihnen wegen Mißbrauchs von Augustus genommen worden zu sein, so daß späterhin
nur Pharsalos diese Rechtsstellung behalten hat ^49; römische Kolonisten sind
in der Landschaft nicht angesiedelt worden. Ihren besonderen Landtag in Larisa
behielt sie, und auch die städtische Selbstverwaltung ist, wie den abhängigen
Griechen in Achaia, so den Thessalern geblieben. Thessalien ist weitaus die
fruchtbarste Landschaft der ganzen Halbinsel und führte noch im vierten
Jahrhundert Getreide aus; nichtsdestoweniger sagt Dion von Prusa, daß auch der
Peneios durch wüstes Land fließe, und es ist in der Kaiserzeit in dieser
Landschaft nur in sehr geringem Umfang gemünzt worden. Um die Herstellung von
Landstraßen haben Hadrian und Diocletian sich bemüht, aber auch, soviel wir
sehen, von den römischen Kaisern sie allein.



—————————————————————————-



^49 Die Verfügung Caesars bezeugen Appian (civ. 2, 88) und Plutarch (Caes. 48),
und sie stimmt zu seinem eigenen Bericht (civ. 3, 80) recht gut; dagegen nennt
Plinius (nat. 4, 8, 29) nur Pharsalos als freie Stadt. Zu Augustus’ Zeit wurde
ein vornehmer Thessaler Petraeos (wahrscheinlich der Caesarianer, civ. 3, 35)
lebendig verbrannt (Plut. praec. ger. reip. 19), ohne Zweifel nicht durch ein
Privatverbrechen, sondern nach Beschluß des Landtags, und es wurden die
Thessaler vor das Kaisergericht gestellt (Suet. Tib. 8). Vermutlich gehören
beide Vorgänge und ebenso der Verlust der Freiheit zusammen.



—————————————————————————-



Makedonien als römischer Verwaltungsbezirk der Kaiserzeit ist, verglichen mit
dem Makedonien der Republik, wesentlich verkleinert. Allerdings reicht es wie
dieses von Meer zu Meer, indem die Küste sowohl des Ägäischen Meeres von der zu
Makedonien gehörigen Landschaft Thessalien an bis zur Mündung des Nestos
(Mesta), wie auch die des Adriatischen vom Aoos ^50 bis zum Drilon (Drin)
diesem Distrikt zugerechnet wurden; das letztere Gebiet, nicht eigentlich
makedonisches, sondern illyrisches Land, aber schon in republikanischer Zeit
dem Statthalter Makedoniens zugewiesen, ist auch in der Kaiserzeit bei der
Provinz geblieben. Aber daß Griechenland südlich vom Oeta davon getrennt ward,
wurde schon gesagt. Die Nordgrenze gegen Mösien und die Ostgrenze gegen
Thrakien blieben zwar insofern unverändert, als die Provinz in der Kaiserzeit
so weit reichte, wie auch das eigentliche Makedonien der Republik gereicht
hatte, das heißt nördlich etwa bis zum Tal des Erigon, östlich bis zum Flusse
Nestos; aber wenn in republikanischer Zeit die Dardaner und die Thraker und
sämtliche dem makedonischen Gebiet benachbarte Völkerschaften des Nordens und
des Nordostens in ihren friedlichen wie in ihren kriegerischen Berührungen mit
diesem Statthalter zu tun hatten und insofern gesagt werden konnte, daß die
makedonische Grenze so weit reiche wie die römischen Lanzen, so gebot der
makedonische Statthalter der Kaiserzeit nur über den ihm angewiesenen, nirgends
mehr mit halb oder ganz unabhängigen Nachbarn grenzenden Bezirk. Da der
Grenzschutz zunächst auf das in römische Botmäßigkeit gelangte Thrakerreich und
bald auf den Statthalter der neuen Provinz Mösien überging, so wurde der von
Makedonien seines Kommandos von vornherein enthoben. Es ist auch auf
makedonischem Boden in der Kaiserzeit kaum gefochten worden; nur die
barbarischen Dardaner am oberen Axios (Vardar) brandschatzten zuweilen noch die
friedliche Nachbarprovinz. Auch von örtlichen Auflehnungen wird aus dieser
Provinz nichts berichtet.



—————————————————————————————



^50 In der Zeit der Republik scheint Skodra zu Makedonien gehört zu haben; in
der Kaiserzeit sind dies und Lissus dalmatische Städte und macht die Grenze an
der Küste die Mündung des Drin.



—————————————————————————————



Von den südlicheren griechischen Landschaften entfernt sich diese nördlichste
sowohl in dem nationalen Fundament wie in der Stufe der Zivilisation. Wenn die
eigentlichen Makedonier an dem Unterlauf des Haliakmon (Vistritza) und des
Axios (Vardar) bis zum Strymon ein ursprünglich griechischer Stamm sind, dessen
Verschiedenheit von den südlicheren Hellenen für die gegenwärtige Epoche keine
Bedeutung mehr hat, und wenn die hellenische Kolonisation beide Küsten in ihren
Kreis hineingezogen hat, im Westen mit Apollonia und Dyrrhachion, im Osten
namentlich mit den Ortschaften der Halbinsel Chalkidike, so ist dagegen das
Binnenland der Provinz von einem Gewimmel ungriechischer Völker erfüllt, das
von den heutigen Zuständen auf dem gleichen Gebiet mehr in seinen Elementen als
in seinem Ergebnis sich unterschieden haben wird. Nachdem die bis in diese
Gegend vorgedrungenen Kelten, die Skordisker, von den Feldherren der römischen
Republik zurückgedrängt worden waren, teilten sich in das innere Makedonien
insbesondere illyrische Stämme im Westen und Norden, thrakische im Osten. Von
beiden ist schon früher gesprochen worden; hier kommen sie nur insofern in
Betracht, als die griechische Ordnung, wenigstens die städtische, bei diesen
Stämmen wohl wie in der früheren ^51 so auch in der Kaiserzeit nur in
beschränktem Maße eingeführt worden ist. Überall ist ein energischer Zug
städtischer Entwicklung nie durch das makedonische Binnenland gegangen, die
entlegeneren Landschaften sind wenigstens der Sache nach kaum über die
Dorfwirtschaft hinausgekommen.



———————————————————————————



^51 Die städtischen Gründungen in diesen Gegenden außerhalb des eigentlichen
Makedoniens tragen ganz den Charakter eigentlicher Kolonien: so die von
Philippi im Thrakerland und besonders die von Derriopos in Paeonien (Liv. 39
53), für welchen letzteren Ort auch die spezifisch makedonischen Politarchen
inschriftlich bezeugt sind. Inschrift vom Jahre 197 n. Chr.: τών περί
Αλεξάνδρον Φιλίππου εν Δερριόπω πολιταρχών (Duchesne und Bayet, Mission au mont
Athos, S. 103).



———————————————————————————



Die griechische Politie selbst ist in diesem Königsland nicht so wie in dem
eigentlichen Hellas aus sich selber erwachsen, sondern durch die Fürsten
eingeführt worden, die mehr Hellenen waren als ihre Untertanen. Welche Gestalt
sie gehabt hat, ist wenig bekannt; doch läßt die in Thessalonike, Edessa, Lete
gleichmäßig wiederkehrende, anderswo nicht begegnende Stadtvorstandschaft der
Politarchen auf eine merkliche und ja auch an sich wahrscheinliche
Verschiedenheit der makedonischen Stadtverfassung von der sonst in Hellas
üblichen schließen. Die griechischen Städte, welche die Römer vorfanden, haben
ihre Organisation und ihre Rechte behalten, die bedeutendste derselben,
Thessalonike, auch die Freiheit und die Autonomie. Es bestand ein Bund und ein
Landtag (κοινόν) der makedonischen Städte, ähnlich wie in Achaia und
Thessalien. Erwähnung verdient als ein Zeugnis für die nachwirkende Erinnerung
der alten großen Zeit, daß noch in der Mitte des dritten Jahrhunderts nach
Christus der Landtag von Makedonien und einzelne makedonische Städte Münzen
geprägt haben, auf denen der Kopf und der Name des regierenden Kaisers durch
den Alexanders des Großen ersetzt sind. Die ziemlich zahlreichen Kolonien
römischer Bürger, welche Augustus in Makedonien eingerichtet hat, Byllis unweit
Apollonia, Dyrrachium am Adriatischen Meer, an der anderen Küste Dium, Pella,
Cassandrea, in dem eigentlich thrakischen Gebiet Philippi, sind sämtlich ältere
griechische Städte, welche nur eine Anzahl Neubürger und eine andere
Rechtsstellung erhielten, und zunächst ins Leben gerufen durch das Bedürfnis,
die ausgedienten italischen Soldaten, für die in Italien selbst kein Platz mehr
war, in einer zivilisierten und nicht stark bevölkerten Provinz unterzubringen.
Auch die Gewährung des italischen Rechts erfolgte gewiß nur, um den Veteranen
die Ansiedelung im Ausland zu vergolden. Daß ein Hineinziehen Makedoniens in
die italische Kulturentwicklung niemals beabsichtigt ward, dafür zeugt, von
allem andern abgesehen, daß Thessalonike griechisch und die Hauptstadt des
Landes blieb. Daneben gedieh Philippi, eigentlich eine der nahen Goldbergwerke
wegen angelegte Grubenstadt, von den Kaisern begünstigt als Stätte der die
Monarchie definitiv begründenden Schlacht und wegen der zahlreichen an
derselben beteiligten und nachher dort angesiedelten Veteranen. Römische, nicht
koloniale Gemeindeverfassung hat bereits in der ersten Kaiserzeit Stobi
erhalten, die schon erwähnte nördlichste Grenzstadt Makedoniens gegen Mösien am
Einfluß des Erigon in den Axios, kommerziell wie militärisch eine wichtige
Position und vermutlich schon in makedonischer Zeit zu griechischer Politie
gelangt.



In wirtschaftlicher Hinsicht ist für Makedonien auch unter den Kaisern von
Staats wegen wenig geschehen; wenigstens tritt eine besondere Fürsorge
derselben für diese nicht unter ihrer eigenen Verwaltung stehende Provinz
nirgends hervor. Um die schon unter der Republik angelegte Militärstraße quer
durch das Land von Dyrrachium nach Thessalonike, eine der wichtigsten
Verkehrsadern des ganzen Reiches, haben sich, so viel wir wissen, erst die
Kaiser des dritten Jahrhunderts, zuerst Severus Antoninus, wieder bemüht; die
ihr anliegenden Städte Lychnidos am Ochrida-See und Herakleia Lynkestis
(Bitolia) haben nie viel bedeutet. Dennoch war Makedonien wirtschaftlich besser
bestellt als Griechenland. Es übertrifft dasselbe weitaus an Fruchtbarkeit; wie
noch heute die Provinz von Thessalonike relativ gut bebaut und wohlbevölkert
ist, so wird auch in der Reichsbeschreibung aus Constantius’ Zeit, allerdings
als Konstantinopel schon bestand, Makedonien zu den besonders wohlhabenden
Bezirken gerechnet. Wenn für Achaia und Thessalien unsere die römische
Aushebung betreffenden Dokumente schlechthin versagen, so ist dagegen
Makedonien dabei, namentlich auch für die Kaisergarde, in bedeutendem Umfang,
stärker als die meisten griechischen Landschaften, in Anspruch genommen worden,
wobei freilich die Gewöhnung der Makedonier an den regelmäßigen Kriegsdienst
und ihre vorzügliche Qualifikation für denselben, wohl auch die relativ geringe
Entwicklung des städtischen Wesens in dieser Provinz in Anschlag zu bringen
sind. Thessalonike, die Metropole der Provinz und deren volkreichste und
gewerbreichste Stadt dieser Zeit, gleichfalls in der Literatur mehrfach
vertreten, hat auch in der politischen Geschichte durch den tapferen
Widerstand, den seine Bürgerin den schrecklichen Zeiten der Goteneinfälle den
Barbaren entgegensetzten, sich einen Ehrenplatz gesichert.



Wenn Makedonien ein halb griechisches, so war Thrakien ein nicht griechisches
Land. Von dem großen, aber für uns verschollenen thrakischen Stamm ist früher
gesprochen worden. In seinen Bereich ist der Hellenismus lediglich von außen
gelangt; und es wird nicht überflüssig sein, zunächst rückblickend darzulegen,
wie oft der Hellenismus an die Pforten der südlichsten Landschaft, welche
dieser Stamm inne hatte und die wir noch nach ihm nennen, bis dahin gepocht und
wie wenig er bis dahin im Binnenland erreicht hatte, um deutlich zu machen, was
Rom hier nachzuholen blieb und was es nachgeholt hat. Zuerst Philippos, der
Vater Alexanders, unterwarf Thrakien und gründete nicht bloß Kalybe in der Nähe
von Byzantion, sondern im Herzen des Landes die Stadt, die seitdem seinen Namen
trägt. Alexander, auch hier der Vorläufer der römischen Politik, gelangte an
und über die Donau und machte diesen Strom zur Nordgrenze seines Reiches; die
Thraker in seinem Heere haben bei der Unterwerfung Asiens nicht die letzte
Rolle gespielt. Nach seinem Tode schien der Hellespont einer der großen
Mittelpunkte der neuen Staatenbildung, das weite Gebiet von dort bis an die
Donau ^52 die nördliche Hälfte eines griechischen Reiches werden zu sollen, der
Residenz des ehemaligen Statthalters von Thrakien, Lysimachos, der auf dem
Thrakischen Chersones neugegründeten Stadt Lysimacheia eine ähnliche Zukunft zu
winken wie den Residenzen der Marschälle von Syrien und Ägypten. Indes es kam
dazu nicht; die Selbständigkeit dieses Reiches überdauerte den Fall seines
ersten Herrschers (473 281) nicht. In dem Jahrhundert, welches von da bis auf
die Begründung der Vormachtstellung Roms im Orient verging, versuchten bald die
Seleukiden, bald die Ptolemäer, bald die Attaliden die europäischen Besitzungen
des Lysimachos in ihre Gewalt zu bringen, aber sämtlich ohne dauernden Erfolg.
Das Reich von Tylis im Haemus, welches die Kelten nicht lange nach dem Tode
Alexanders, ungefähr gleichzeitig mit ihrer bleibenden Niederlassung in
Kleinasien, im mösisch-thrakischen Gebiet gegründet hatten, vernichtete die
Saat griechischer Zivilisation in seinem Bereich und erlag selber während des
Hannibalischen Krieges den Angriffen der Thraker, die diese Eingedrungenen bis
auf den letzten Mann ausrotteten. Seitdem gab es in Thrakien eine führende
Macht überhaupt nicht; die zwischen den griechischen Küstenstädten und den
Fürsten der einzelnen Stämme bestehenden Verhältnisse, die ungefähr denen vor
Alexander entsprechen mochten, erläutert die Schilderung, die Polybios von der
bedeutendsten dieser Städte gibt: wo die Byzantier gesät haben, da ernten die
thrakischen Barbaren, und es hilft gegen diese weder das Schwert noch das Geld;
schlagen die Bürger einen der Fürsten, so fallen dafür drei andere in ihr
Gebiet, und kaufen sie einen ab, so verlangen fünf mehr den gleichen Jahrzins.
Dem Bestreben der späteren makedonischen Herrscher, in Thrakien wieder festen
Fuß zu fassen und namentlich die griechischen Städte der Südküste in ihre
Gewalt zu bringen, traten die Römer entgegen, teils um Makedoniens
Machtentwicklung überhaupt niederzuhalten, teils um nicht die wichtige, nach
dem Orient führende “Königsstraße”, diejenige, auf der Xerxes nach
Griechenland, die Scipionen gegen Antiochos marschierten, in ihrer ganzen
Ausdehnung in makedonische Hand kommen zu lassen. Schon nach der Schlacht bei
Kynoskephalae wurde die Grenzlinie ungefähr so gezogen, wie sie seitdem
geblieben ist. öfter versuchten die beiden letzten makedonischen Herrscher,
sich dennoch in Thrakien sei es geradezu festzusetzen, sei es dessen einzelne
Fürsten durch Verträge an sich zu knüpfen; der letzte Philippos hat sogar
Philippopolis abermals gewonnen und Besatzung hineingelegt, die die Odrysen
freilich bald wieder vertrieben. Zu dauernder Festsetzung gelangte weder er
noch sein Sohn, und die nach der Auflösung Makedoniens den Thrakern von Rom
eingeräumte Selbständigkeit zerstörte, was dort etwa von hellenischen Anfängen
noch übrig sein mochte. Thrakien selbst wurde zum Teil schon in
republikanischer, entschiedener in der Kaiserzeit römisches Lehnsfürstentum,
dann im Jahre 46 n. Chr. römische Provinz; aber die Hellenisierung des Landes
war nicht hinausgekommen über den Saum griechischer Pflanzstädte, welcher in
frühester Zeit sich auch um diese Küste gelegt hatte, und im Lauf der Zeit eher
gesunken als gestiegen. So mächtig und bleibend die makedonische Kolonisation
den Osten ergriffen, so schwach und vergänglich hat sie Thrakien berührt;
Philipp und Alexander selbst scheinen die Ansiedelungen in diesem Lande
widerwillig vorgenommen und geringgeschätzt zu haben ^53. Bis weit in die
Kaiserzeit hinein ist das Land den Eingeborenen, sind die an der Küste
übriggebliebenen, fast alle heruntergekommenen Griechenstädte ohne griechisches
Hinterland geblieben.



——————————————————————————



^52 Daß auch für Lysimachos die Donau Reichsgrenze war, geht hervor aus Paus.
1,9,6.



^53 Kalybe bei Byzantion entstand nach Strabon (7, 6, 2, p. 320) Φιλίππου τού
Αμύντου τούς πονηρατότους ενταύθα ιδρύσαντος. Philippopolis soll sogar nach dem
Bericht Theopomps (fr. 122 Müller) als Πονηρόπολις gegründet sein und die
entsprechenden Kolonisten empfangen haben. Wie wenig Vertrauen diese Angaben
auch verdienen, so drücken sie doch in ihrem Zusammentreffen den
Botany-Bay-Charakter dieser Gründungen aus.



——————————————————————————



Dieser von der makedonischen Grenze an bis zum Taurischen Chersonesos sich
erstreckende Kranz hellenischer Städte ist sehr ungleich geflochten. Im Süden
ist er dicht geschlossen von Abdera an bis nach Byzantion an den Dardanellen;
doch hat keine dieser Städte in späterer Zeit eine hervorragende Bedeutung
gehabt, mit Ausnahme von Byzantion, das durch die Fruchtbarkeit seines
Gebietes, die einträgliche Thunfischerei, die ungemein günstige Handelslage,
den Gewerbefleiß und die durch die exponierte Lage nur gesteigerte und
gestählte Tüchtigkeit seiner Bürger auch den schwersten Zeiten der hellenischen
Anarchie zu trotzen gewußt hatte. Bei weitem dürftiger hatte die Ansiedlung
sich an der Westküste des Schwarzen Meeres entwickelt; an der später zur
römischen Provinz Thrakien gehörigen war nur Mesembria von einiger Bedeutung,
an der später mösischen Odessos (Varna) und Tomis (Küstendsche). Jenseits der
Donaumündung und der römischen Reichsgrenze an dem Nordgestade des Pontus lagen
mitten im Barbarenland Tyra ^54 und Olbia; weiterhin machten die alten und
großen griechischen Kaufstädte auf der heutigen Krim, Herakleia oder
Chersonesos und Pantikapäon, einen stattlichen Schlußstein. Alle diese
Ansiedlungen genossen des römischen Schutzes, seit die Römer überhaupt die
Vormacht auf dem griechisch-asiatischen Kontinent geworden waren, und der
starke Arm, der das eigentliche hellenische Land oft schwer traf, verhinderte
hier wenigstens Katastrophen wie die Zerstörung von Lysimacheia. Die
Beschützung dieser Griechen gehörte in republikanischer Zeit zu den
Obliegenheiten teils des Statthalters von Makedonien, teils des von Bithymen,
seit auch dies römisch war; Byzantion ist später bei Bithynien geblieben ^55.
Im übrigen ging in der Kaiserzeit nach Einrichtung der Statthalterschaft von
Mösien und später derjenigen von Thrakien die Schutzleistung auf diese über.



———————————————————————



^54 Doch reicht die nördliche bessarabische Linie, die vielleicht römisch ist,
bis nach Tyra.



^55 Daß Byzantion noch in traianischer Zeit unter dem Statthalter von Bithynien
stand, folgt aus Plin. ep. ad Trai. 43. Aus den Gratulationen der Byzantier an
die Legaten von Mösien kann die ihrer Lage nach kaum mögliche Zugehörigkeit zu
dieser Statthalterschaft nicht geschlossen werden; die Beziehungen zu dem
Statthalter von Mösien erklären sich aus den Handelsverbindungen der Stadt mit
den mösischen Hafenplätzen. Daß Byzanz auch im Jahre 53 unter dem Senat stand,
also nicht zu Thrakien gehörte, geht aus Tacitus ann. 12, 62 hervor.
Zugehörigkeit zu Makedonien unter der Republik bezeugt Cicero (Pis. 35, 86;
prov. 4, 6) nicht, da die Stadt damals frei war. Diese Freiheit scheint, wie
bei Rhodos, oft gegeben und oft genommen zu sein. Cicero, a. a. O., spricht sie
ihr zu; im Jahre 53 ist sie tributpflichtig; Plinius (nat. 4, 11, 46) führt sie
als freie Stadt auf; Vespasian entzieht ihr die Freiheit (Suet. Vesp. 8).



———————————————————————



Schutz und Gunst gewährte diesen Griechen Rom von jeher; aber um die Ausdehnung
des Hellenismus hat weder die Republik noch die frühere Kaiserzeit sich bemüht
^56. Nachdem Thrakien römisch geworden war, ist es in Landkreise eingeteilt
worden ^57; und bis fast an das Ende des ersten Jahrhunderts ist dort keine
Stadtanlage zu verzeichnen, mit Ausnahme zweier Pflanzstädte des Claudius und
des Vespasianus, Apri im Binnenland, nicht weit von Perinthos, und Deultus an
der nördlichsten Küste ^58. Domitian hat damit begonnen, griechische
Stadtverfassung im Binnenland einzuführen, zuerst für die Landeshauptstadt
Philippopolis. Unter Traianus erhielten eine Reihe anderer thrakischer
Ortschaften das gleiche Stadtrecht: Topeiros unweit Abdera, Nikopolis am
Nestos, Plotinopolis am Hebros, Pautalia bei Köstendil, Serdica jetzt Sofia,
Augusta Traiana bei Alt-Zagora, ein zweites Nikopolis am nördlichen Abhang des
Haemus ^59 außerdem an der Küste Traianopolis an der Hebrosmündung; ferner
unter Hadrian Adrianopolis, das heutige Adrianopel. Alle diese Städte waren
nicht Kolonien von Ausländern, sondern nach dem von Augustus in dem
epirotischen Nikopolis aufgestellten Muster zusammengefaßte, griechisch
organisierte Poliden; es war eine Zivilisierung und Hellenisierung der Provinz
von oben herab. Ein thrakischer Landtag bestand seitdem in Philippopolis ebenso
wie in den eigentlich griechischen Landschaften. Dieser letzte Trieb des
Hellenismus ist nicht der schwächste. Das Land ist reich und anmutig - eine
Münze der Stadt Pautalia preist den vierfachen Segen der Ähren, der Trauben,
des Silbers und des Goldes; und Philippopolis sowie das schöne Tal der Tundja
sind die Heimat der Rosenzucht und des Rosenöls - und die Kraft des thrakischen
Schlages war nicht gebrochen. Es entwickelte sich hier eine dichte und
wohlhabende Bevölkerung; der starken Aushebung in Thrakien wurde schon gedacht
und in der Tätigkeit der städtischen Münzstätten stehen für diese Epoche wenige
Gebiete Thrakien gleich. Als Philippopolis im Jahre 251 den Goten erlag, soll
es hunderttausend Einwohner gezählt haben. Auch die energische Parteinahme der
Byzantier für den Kaiser des griechischen Ostens, Pescennius Niger, und der
mehrjährige Widerstand, den die Stadt noch nach dessen Untergang dem Sieger
entgegenstellte, zeigen die Mittel und den Mut dieser thrakischen Städter. Wenn
die Byzantier auch hier unterlagen und sogar eine Zeitlang ihr Stadtrecht
einbüßten, so sollte bald die durch den Aufschwung des thrakischen Landes sich
vorbereitende Zeit eintreten, wo Byzantion das neue hellenische Rom und die
Hauptresidenz des umgewandelten Reiches ward.



—————————————————————————-



^56 Dies verbürgt das Fehlen von Münzen der thrakischen Binnenstädte, welche
nach Metall und Stil in die ältere Zeit gesetzt werden könnten. Daß eine Anzahl
thrakischer, besonders odrysischer Fürsten zum Teil schon in recht früher Zeit
geprägt haben, beweist nur, daß sie über Küstenplätze mit griechischer oder
halbgriechischer Bevölkerung geboten. Ebenso wird auch zu urteilen sein über
die ganz vereinzelt stehenden Tetradrachmen der “Thraker” (A. v.
Sallet in Zeitschrift für Numismatik 3, 1876, S. 241).



Auch die im thrakischen Binnenland gefundenen Inschriften sind durchgängig aus
römischer Zeit. Das in Bessapara, jetzt Tatar Bazardjik, westlich von
Philippopolis, von Dumont (Inscriptions de la Thrace, S. 7) gefundene Dekret
einer nicht genannten Stadt wird freilich in gute makedonische Zeit gesetzt,
aber nur nach dem Charakter der Schrift, welcher vielleicht trügt.



^57 Die fünfzig Strategien Thrakiens (Plin. nat. 4,11, 40; Ptol. geogr. 3, 11,
6) sind nicht Militärbezirke, sondern, wie dies namentlich bei Ptolemaeos
deutlich hervortritt, Landkreise, die sich mit den Stämmen decken (στρατηγίη
Μαιδική, Βεσσική u.s.w.) und Gegensatz zu den Städten bilden. Die Bezeichnung
στρατηγός hat, ebenso wie praetor, ihren ursprünglich militärischen Wert später
eingebüßt. Hier liegt wohl zunächst die Analogie von Ägypten zu Grunde, das
ebenso in Stadtgebiete unter städtischen Magistraten und in Landkreise unter
Strategen zerfiel. Ein στρατηγός περί Πέρινθον aus römischer Zeit: Eph. epigr.
II, p. 252.



^58 In Deultus, der colonia Flavia Pacis Deultensium, wurden Veteranen der 8.
Legion versorgt (CIL VI, 3828). Flaviopolis auf dem Chersones, das alte Coela,
ist gewiß nicht Kolonie gewesen (Plin, nat. 4, 11, 47), sondern gehört zu der
eigenartigen Ansiedelung des Kaisergesindes auf diesem Domanialbesitz (Eph.
epigr. V, p. 82).



^59 Diese Stadt Νικόπολις η περί Αίμων des Ptolemaeos (geogr. 3, 11, 7),
Νικόπολις πρός Ίστρον der Münzen, das heutige Nikup an der Jantra, gehört
geographisch zu Untermösien und, wie die Statthalternamen der Münzen zeigen,
seit Severus auch administrativ; aber nicht bloß führt Ptolemaeos es bei
Thrakien auf, sondern die Fundorte der hadrianischen Terminalsteine (CIL III,
736, vgl. p. 992) scheinen es ebenfalls zu Thrakien zu stellen. Da diese
griechische Binnenstadt weder zu den lateinischen Stadtgemeinden Untermösiens
noch zu dem κοινόν des mösischen Pontus paßte, ist sie bei der ersten Ordnung
der Verhältnisse dem κοινόν der Thraker zugewiesen worden. Später muß sie
freilich einem oder dem andern jener mösischen Verbände angeschlossen worden
sein.



—————————————————————————-



In der benachbarten Provinz Untermösien hat sich, freilich in geringerem Maße,
eine ähnliche Entwicklung vollzogen. Die griechischen Küstenstädte, deren
Metropole wenigstens in römischer Zeit Tomis war, wurden, wahrscheinlich bei
Konstituierung der römischen Provinz Mösien, zusammengefaßt als
“Fünfstädtebund des linken Ufers des Schwarzen Meeres” oder, wie er
auch sich nennt, “der Griechen”, das heißt der Griechen dieser
Provinz. Später ist als sechste Stadt die unweit der Küste an der thrakischen
Grenze von Traian angelegte und gleich den thrakischen griechisch geordnete
Stadt Markianopolis diesem Bund angeschlossen worden ^60. Daß die Lagerstädte
am Donauufer und überhaupt die im Binnenland von Rom ins Leben gerufenen
Ortschaften nach italischem Muster eingerichtet wurden, ist früher bemerkt
worden; Untermösien ist die einzige durch die Sprachgrenze durchschnittene
römische Provinz, indem der tomitanische Städtebund dem griechischen, die
Donaustädte wie Durostorum und Oescus dem lateinischen Sprachgebiet angehören.
Im übrigen gilt von diesem mösischen Städtebund wesentlich das gleiche, was
über Thrakien bemerkt ward. Wir haben eine Schilderung von Tomis aus den
letzten Jahren des Augustus, freilich von einem dahin zur Strafe Verbannten,
aber sicher im wesentlichen getreu. Die Bevölkerung besteht zum größeren Teil
aus Geten und Sarmaten; sie tragen, wie die Daker auf der Traianssäule, Pelze
und Hosen, langes flatterndes Haar und den Bart ungeschoren, erscheinen auf der
Straße zu Pferde und mit dem Bogen bewaffnet, den Köcher auf der Schulter, das
Messer im Gürtel. Die wenigen Griechen, die unter ihnen sich finden, haben die
barbarische Sitte angenommen mit Einschluß der Hosen und wissen ebensogut oder
besser getisch als griechisch sich auszudrücken; der ist verloren, der sich
nicht auf getisch verständlich machen kann, und kein Mensch versteht ein Wort
lateinisch. Vor den Toren hausen räuberische Scharen der verschiedensten Völker
und ihre Pfeile fliegen nicht selten über die schützende Stadtmauer; wer seinen
Acker zu bestellen wagt, der tut es mit Lebensgefahr, und pflügt bewaffnet -
war doch um die Zeit von Caesars Diktatur bei dem Zuge des Burebista die Stadt
den Barbaren in die Hände gefallen und wenige Jahre, bevor jener Verbannte nach
Tomis kam, während der dalmatisch-pannonischen Insurrektion über diese Gegend
abermals die Kriegsfurie hingebraust. Zu diesen Erzählungen passen die Münzen
und die Inschriften derselben Stadt insofern wohl, als die Metropole des
linkspontischen Städtebundes in der vorrömischen Zeit kein Silber geschlagen
hat, was manche andere dieser Städte taten, und daß überhaupt Münzen wie
Inschriften aus der Zeit vor Traian nur vereinzelt begegnen. Aber im 2. und 3.
Jahrhundert ist sie umgewandelt und kann ziemlich mit demselben Recht eine
Gründung Traians heißen wie das ebenfalls rasch zu bedeutender Entwicklung
gelangte Markianopolis. Die früher erwähnte Sperrung in der Dobrudscha diente
zugleich als Schutzmauer für die Stadt Tomis. Hinter dieser bluten daselbst
Handel und Schiffahrt auf. Es gab in der Stadt eine Genossenschaft
alexandrinischer Kaufleute mit ihrer eigenen Serapiskapelle ^61; in munizipaler
Freigebigkeit und munizipaler Ambition steht die Stadt hinter keiner
griechischen Mittelstadt zurück; zweisprachig ist sie auch jetzt noch, aber in
der Weise, daß neben der auf den Münzen immer festgehaltenen griechischen
Sprache hier an der Grenze der beiden Reichssprachengebiete auch die
lateinische vielfach selbst auf öffentlichen Denkmälern angewendet wird.



——————————————————————————-



^60 Das κοινόν τής Πενταπόλεως findet sich auf einer Inschrift von Odessos (CIG
2056 c) die füglich der früheren Kaiserzeit angehören kann, die pontische
Hexapolis auf zwei Inschriften von Tomis wahrscheinlich des 2. Jahrhunderts n.
Chr. (Marquardt, Römische Staatsverwaltung, Bd. 1, z. Aufl., S. 305; Hirschfeld
in Archäologisch-epigraphische Mittheilungen 6, 1882, S. 22). Die Hexapolis muß
auf jeden Fall und danach wahrscheinlich auch die Pentapolis, mit den römischen
Provinzialgrenzen in Einklang gebracht werden, das heißt die griechischen
Städte Untermösiens in sich schließen. Diese finden sich auch, wenn man den
sichersten Führern, den Münzen der Kaiserzeit, folgt. Münzstätten (von
Nikopolis abgesehen, Anm. 59) gibt es in Untermösien sechs: Istros, Tomis,
Kallatis, Dionysopolis, Odessos und Markianopolis, und da die letzte Stadt von
Traian gegründet ward, so erklärt sich damit zugleich die Pentapolis. Tyra und
Olbia haben schwerlich dazu gehört; wenigstens zeigen die zahlreichen und
redseligen Denkmäler der letzteren Stadt nirgends eine Anknüpfung an diesen
Städtebund. Κοινόν τών Ελλήνων heißt derselbe auf einer Inschrift von Tomis,
welche ich hier wiederhole, da sie nur in der athenischen Pandora vom 1. Juni
1868 gedruckt ist: Αγαθή τύχη. Κατά τά δόξαντα τή κρατήστη βουλή καί τώ
λαμπροτάτω δήμω τής λαμπροτάτης μετροπόλεως καί α τοί επονύμου Πόντου Τόμεως
τόν Ποντάρχην Πρείσκιον Αννιανόν άρξαντα τοί κοινού τών Ελλήνων καί τής
μετροπόλεως τήν α' αρχήν αγνώς, καί αρχιερασάμενον, τήν διόπλων κυνεγησίων
ενδόξως φιλοτειμίαν μή διαλιπόντα, αλλά καί βουλευτήν καί τών πρωτευόντων
Φλαβίας Νέας πόλεως, καί τήν αρχιέρειαν σύμβιον αυτού Ιουλίαν Απολαίστην πάσης
τειμής χάρειν.



^61 Das zeigt die merkwürdige Inschrift bei Allard, La Bulgarie Orientale.
Paris 1863, S. 263: Θεώ μεγάλω Σαραπ{ίδι καί} τοίς συνναίοις θεοίς καί τώ
αυτοκράτορι Τ. Αιλίω Αδριανώ Αντωνείνω Σεβαστώ Ευσεβεί καί Μ. Αυρηλίω Ουήρω
Καίσαρι Καρπίων Ανουβίωνος τώ οικώ Αλεξανδρέων τόν βωμόν εκ τών ιδίων ανέθηκεν
έτους κγ' μηνός Φαρμουθί α' επί ιερέων Κορνουτου τού καί Σαραπίωνος Πολύμνου
τού καί Λονγείνου. Die Schiffergilde von Tomis begegnet mehrfach in den
Inschriften der Stadt.



——————————————————————————-



Jenseits der Reichsgrenze, zwischen der Donaumündung und der Krim, hatte der
griechische Kaufmann die Küste wenig besiedelt; es gab hier nur zwei namhafte
griechische Städte, beide von Miletos aus in ferner Zeit gegründet, Tyra an der
Mündung des gleichnamigen Flusses, des heutigen Dnjestr, und Olbia an dem
Busen, in welchen der Borysthenes (Dnjepr) und der Hypanis (Bug) fallen. Die
verlorene Stellung dieser Hellenen unter den sie umdrängenden Barbaren in der
Diadochenzeit sowohl wie während der Vorherrschaft der römischen Republik ist
früher geschildert worden. Die Kaiser brachten Hilfe. Im Jahre 56, also in dem
musterhaften Anfang der Neronischen Regierung, ist Tyra zur Provinz Mösien
gezogen worden. Von dem entfernteren Olbia besitzen wir eine Schilderung aus
traianischer Zeit ^62: die Stadt blutete noch aus ihren alten Wunden; die
elenden Mauern umschlossen gleich elende Häuser und das damals bewohnte
Quartier füllte einen kleinen Teil des alten ansehnlichen Stadtringes, von dem
einzelne übriggebliebene Türme weit hinaus auf dem wüsten Felde standen; in den
Tempeln gab es kein Götterbild, das nicht die Spuren der Barbarenfäuste trug;
die Bewohner hatten ihr Hellenentum nicht vergessen, aber sie trugen und
schlugen sich nach Art der Skythen, mit denen sie täglich im Gefecht lagen.
Ebenso oft wie mit griechischen nennen sie sich mit skythischen Namen, das
heißt mit denen der den Iraniern verwandten sarmatischen Stämme ^63; ja im
Königshause selbst ward Sauromates ein gewöhnlicher Name. Ihr Fortbestehen
selbst hatten diese Städte wohl weniger der eigenen Kraft zu danken als dem
guten Willen oder vielmehr dem eigenen Interesse der Eingeborenen. Die an
dieser Küste sitzenden Völkerschaften waren weder imstande, den auswärtigen
Handel aus eigenen Emporien zu führen, noch mochten sie ihn entbehren; in den
hellenischen Küstenstädten kauften sie Salz, Kleidungstücke, Wein, und die
zivilisierteren Fürsten schützten einigermaßen die Fremden gegen die Angriffe
der eigentlichen Wilden. Die früheren Regenten Roms müssen Bedenken getragen
haben, den schwierigen Schutz dieser entlegenen Niederlassung zu übernehmen;
dennoch sandte Pius, als die Skythen sie wieder einmal belagerten, ihnen
römische Hilfstruppen und zwang die Barbaren, Frieden zu bieten und Geiseln zu
stellen. Durch Severus, von dem an Olbia Münzen mit dem Bildnis der römischen
Herrscher schlug, muß die Stadt dem Reiche geradezu einverleibt worden sein.
Selbstverständlich erstreckte sich diese Annektierung nur auf die Stadtgebiete
selbst und ist nie daran gedacht worden, die barbarischen Umwohner Tyras und
Olbias unter das römische Szepter zu bringen. Es ist schon bemerkt worden, daß
diese Städte die ersten waren, welche, vermutlich unter Alexander ( † 235), dem
beginnenden Gotensturm erlagen.



——————————————————————————



^62 Das stets bekriegte und oft zerstörte Olbia erlitt nach der Angabe Dios
(Borysth. p. 75 R.) etwa 150 Jahre vor seiner Zeit das heißt etwa vor dem Jahre
100 n. Chr., also wahrscheinlich bei dem Zug des Burebista, die letzte und
schwerste Eroberung (τήν τελευταίαν καί μεγίστην άλωσιν). Είλον δέ, fährt Dion
fort, καί ταύτην Γέται καί τας αλλας τάς εν τοίς αριστεροίς τού Πόντου πόλεις
μέχρι Απολλωνίας (Sozopolis oder Sizebolu, die letzte namhafte Griechenstadt an
der pontischen Westküste) όθεν δή καί σφόδρα ταπεινά τά πράγματα κατέστη τών
ταύτη Ελλήνων, τών μέν ουκέτι συοικισθείσων πόλεων, τών δέ φαύλως καί τών
πλείστων βαρβάρων εις αυτάς συρρυέντων. Der junge vornehme Stadtbürger
ausgeprägter ionischer Physiognomie, dem Dion dann begegnet, welcher zahlreiche
Sarmaten erschlagen oder gefangen hat, und zwar den Phokylides nicht kennt,
aber den Homer auswendig weiß, trägt Mantel und Hosen nach Skythenart und das
Messer im Gurt. Die Stadtbürger alle tragen langes Haar und langen Bart und nur
einer beides geschoren, was ihm als Zeichen serviler Haltung gegen die Römer
verdacht wird. Also ein Jahrhundert später sah es dort ganz so aus, wie Ovidius
Tomis schildert.



^63 Ganz gewöhnlich heißt der Vater skythisch, der Sohn griechisch, oder auch
umgekehrt; zum Beispiel verzeichnet eine unter oder nach Traian gesetzte
Inschrift von Olbia (CIG 2074) sechs Strategen: M. Ulpius Pyrrhus Sohn des
Arseuaches, Demetrios Sohn des Xessagaros, Zoilos Sohn des Arsakes, Badakes
Sohn des Radanpson, Epikrates Sohn des Koxuros, Ariston Sohn des Vargadakes.



——————————————————————————



Wenn auf dem Kontinent im Norden des Pontus die Griechen sich nur spärlich
angesiedelt hatten, so war die große, aus dieser Küste vorspringende Halbinsel,
der Taurische Chersonesos, die heutige Krim, seit langem zum großen Teil in
ihren Händen. Getrennt durch die Gebirge, welche die Taurier innehatten, waren
die beiden Mittelpunkte der griechischen Niederlassung auf ihr am westlichen
Ende die dorische freie Stadt Herakleia oder Chersonesos (Sevastopol), am
östlichen das Fürstenrum von Pantikapäon oder Bosporus (Kertsch). König
Mithradates hatte auf der Höhe seiner Macht beide vereinigt und hier sich ein
zweites Nordreich gegründet, das dann nach dem Zusammenbruch seiner Herrschaft
als einziger Überrest derselben seinem Sohn und Mörder Pharnakes verblieb. Als
dieser während des Krieges zwischen Caesar und Pompeius versuchte, die
väterliche Herrschaft in Kleinasien wieder zu gewinnen, hatte Caesar ihn
besiegt und ihn auch des Bosporanischen Reiches verlustig erklärt. In diesem
hatte inzwischen der von Pharnakes daselbst zurückgelassene Statthalter
Asandros dem König den Gehorsam aufgekündigt, in der Hoffnung, durch diesen
Caesar erwiesenen Dienst selbst das Königtum zu erlangen. Als Pharnakes nach
der Niederlage in sein Bosporanisches Reich zurückkam, bemächtigte er zwar
zunächst sich wieder seiner Hauptstadt, unterlag aber schließlich und fiel
tapfer fechtend in der letzten Schlacht, als Soldat wenigstens seinem Vater
nicht ungleich. Um die Nachfolge stritten Asandros, der tatsächlich Herr des
Landes war, und Mithradates von Pergamon, ein tüchtiger Offizier Caesars, den
dieser mit dem bosporanischen Fürstenrum belehnt hatte; beide suchten zugleich
Anlehnung an die bisher im Bosporus herrschende Dynastie und den großen
Mithradates, indem Asandros sich mit der Tochter des Pharnakes, Dynamis,
vermählte, Mithradates, einem pergamenischen Bürgerhaus entsprossen, ein
Bastardsohn des großen Mithradates Eupator zu sein behauptete, sei es nun, daß
dieses Gerede die Auswahl bestimmte, sei es, daß es zur Rechtfertigung der
Auswahl in Umlauf gesetzt ward. Da Caesar selbst zunächst durch wichtigere
Aufgaben in Anspruch genommen war, so entschieden zwischen dem legitimen und
dem illegitimen Caesarianer die Waffen, und zwar wieder zu Gunsten des
letzteren; Mithradates fiel im Gefecht und Asandros blieb Herr im Bosporus. Er
vermied es anfänglich, ohne Zweifel, weil ihm die Bestätigung des Lehnsherrn
fehlte, sich den Königsnamen beizulegen, und begnügte sich mit dem auch von den
älteren Fürsten von Pantikapäon geführten Archontentitel; aber bald,
wahrscheinlich noch von Caesar selbst, erwirkte er die Bestätigung seiner
Herrschaft und den königlichen Titel ^64. Bei seinem Tode (737/38 17/16)
hinterließ er sein Reich der Gemahlin Dynamis. So stark war immer noch die
Macht der Erbfolge und des Mithradatischen Namens, daß sowohl ein gewisser
Scribonianus, der zunächst Asandros’ Stelle einzunehmen versuchte, wie nach ihm
der König Polemon von Pontus, dem Augustus das Bosporanische Reich zusprach,
mit der Übernahme der Herrschaft ein Ehebündnis mit der Dynamis verbanden;
überdies behauptete jener, selber ein Enkel des Mithradates zu sein, während
König Polemon bald nach dem Tode der Dynamis eine Enkelin des Antonius und
somit eine Verwandte des Kaiserhauses heiratete. Nach seinem frühen Tode - er
fiel im Kampfe gegen die Aspurgianer an der asiatischen Küste - folgten seine
unmündigen Kinder ihm nicht und auch seinem gleichnamigen Enkel, den Kaiser
Gaius trotz seines Knabenalters im Jahre 38 in die beiden Fürstenrömer seines
Vaters wieder einsetzte, blieb das bosporanische nicht lange. An seiner Stelle
berief Kaiser Claudius einen wirklichen oder angeblichen Nachkommen des
Mithradates Eupator, und diesem Hause ist, wie es scheint, das Fürstenrum von
da an verblieben ^65.




———————————————————————



^64 Da Asandros sein Archontat wahrscheinlich schon von seinem Abfall von
Pharnakes, also vom Sommer des Jahres 707 (47) gezählt hat und bereits im
vierten Jahre seiner Regierung den Königstitel annimmt, so kann dieses Jahr
füglich auf Herbst 709/710 (45/44) gesetzt werden, die Bestätigung also von
Caesar erfolgt sein. Antonius kann sie nicht wohl erteilt haben, da er erst
Ende 712 (42) nach Asien kam; noch weniger ist an Augustus zu denken, den
Pseudo-Lukianos (macrob. 15) nennt, Vater und Sohn verwechselnd.



^65 Mithradates den Claudius im Jahre 41 zum König des Bosporus machte, führte
sein Geschlecht auf Eupator zurück (Dio 60, 8; Tac. ann. 12, 18) und ihm folgte
sein Bruder Kotys (Tac. a. a. O.). Ihr Vater heißt Aspurgos (CIG II, p. 95),
braucht aber darum kein Aspurgianer (Strab. 11, 2, 19, p. 415) gewesen zu sein.
Von einem späteren Dynastiewechsel wird nicht berichtet; König Eupator in Pius
Zeit (Lukian. Alex. 57; vita Pii 9) weist auf das gleiche Haus. Wahrscheinlich
haben übrigens diese späteren bosporanischen Könige so wie die uns nicht einmal
dem Namen nach bekannten nächsten Nachfolger Polemons auch zu den Polemoniden
in verwandtschaftlichen Beziehungen gestanden, wie denn der erste Polemon
selbst eine Enkelin des Eupator zur Frau gehabt hatte. Die thrakischen
Königsnamen, wie Kotys und Rhaskuporis, die in dem bosporanischen Königshaus
gewöhnlich sind, knüpfen wohl an den Schwiegersohn des Polemon, den thrakischen
König Kotys, an. Die Benennung Sauromates, welche seit dem Ende des 1.
Jahrhunderts häufig auftritt, ist ohne Zweifel durch Verschwägerung mit
sarmatischen Fürstenhäusern aufgekommen, beweist aber natürlich nicht, daß ihre
Träger selber Sarmaten waren. Wenn Zosimos (hist. 1, 31) den nach Erlöschendes
alten Königsgeschlechts zur Regierung gelangten geringen und unwürdigen Fürsten
die Schuld daran zuschreibt, daß die Goten unter Valerian auf bosporanischen
Schiffen ihre Piratenzüge ausführen konnten, so mag das seine Richtigkeit haben
und zunächst Phareanses gemeint sein, von dem es Münzen aus den Jahren 254 und
255 gibt. Aber auch diese sind mit dem Bildnis des römischen Kaisers
bezeichnet, und später finden sich wieder die alten Geschlechtsnamen (alle
bosporanischen Könige sind Tiberii Iulii) und die alten Beinamen wie Sauromates
und Rhaskuporis. Im ganzen genommen sind die alten Traditionen wie die römische
Schutzherrschaft auch damals hier noch festgehalten worden.



———————————————————————



Während im römischen Staat sonst das Klientelfürstentum nach dem Ausgang der
ersten Dynastie schwindet und seit Traianus das Prinzip des unmittelbaren
Regiments im ganzen Umfang des Römischen Reiches durchgeführt ist, bestand das
bosporanische Königtum unter römischer Oberherrschaft bis in das vierte
Jahrhundert hinein. Erst nachdem der Schwerpunkt des Reiches nach
Konstantinopel verlegt war, ging dieser Staat in das Hauptreich auf ^66, um
dann bald von diesem aufgegeben und, wenigstens zum größeren Teil, die Beute
der Hunnen zu werden ^67. Indes ist der Bosporus der Sache nach mehr eine Stadt
als ein Königreich gewesen und geblieben und hat mehr Ähnlichkeit mit den
Stadtbezirken von Tyra und Olbia als mit den Königreichen Kappadokien und
Numidien. Auch hier haben die Römer nur die hellenische Stadt Pantikapäon
geschützt und Grenzerweiterung und Unterwerfung des Binnenlandes so wenig
erstrebt wie in Tyra und Olbia. Zu dem Gebiet des Fürsten von Pantikapäon
gehörten zwar die griechischen Ansiedlungen von Theudosia auf der Halbinsel
selbst und Phanagoria (Taman) auf der gegenüberliegenden asiatischen Küste,
aber Chersonesos nicht ^68 oder nur etwa wie Athen zum Sprengel des
Statthalters von Achaia. Die Stadt hatte von den Römern die Autonomie erhalten
und sah in dem Fürsten den nächsten Beschützer, nicht den Landesherrn; sie hat
auch in der Kaiserzeit als freie Stadt niemals weder mit Königs- noch mit
Kaiserstempeln geprägt. Auf dem Kontinent stand nicht einmal die Stadt, welche
die Griechen Tanais nennen, ein lebhaftes Emporium an der Mündung des Don, aber
schwerlich eine griechische Gründung, dauernd unter der Botmäßigkeit der
römischen Lehnsfürsten ^69. Von den mehr oder minder barbarischen Stämmen auf
der Halbinsel selbst und an der europäischen und asiatischen Küste südlich vom
Tanais befanden sich wohl nur die nächsten in festem Abhängigkeitsverhältnis
^70.



———————————————————————



^66 Die letzte bosporanische Münze ist vom Jahre 631 der Archämenidenära, 335
n. Chr.; sicher hängt dies zusammen mit der eben in dieses Jahr fallenden
Einsetzung des Neffen Konstantins L, Hanniballianus, zum “König”,
obwohl dies Königtum hauptsächlich das östliche Kleinasien umfaßte und zur
Residenz Caesa rea in Kappadokien hatte. Nachdem in der blutigen Katastrophe
nach Konstantins Tode dieser König und sein Königtum zugrunde gegangen war,
steht der Bosporus unmittelbar unter Konstantinopel.



^67 Noch im Jahre 366 war der Bosporus in römischem Besitz (Amm. 26, 10, 6);
bald nachher müssen die Griechen am Nordufer des Schwarzen Meeres sich selbst
überlassen worden sein, bis dann Justinian die Halbinsel wieder besetzte (Prok.
Goth. 4, 5). In der Zwischenzeit ging Pantikapäon in den Hunnenstürmen
zugrunde.



^68 Die Münzen der Stadt Chersonesos aus der Kaiserzeit haben die Aufschrift
Χερσονήσου ελευθέρας, einmal sogar βασιλευούσης, und weder Königs- noch
Kaisernamen oder Kopf (A. v. Sauet in Zeitschrift für Numismatik 1, 1874, S.
27; 4, 1877, S. 273). Die Unabhängigkeit der Stadt dokumentiert sich auch
darin, daß sie nicht minder als die Könige des Bosporus in Gold münzt. Da die
Ära der Stadt richtig auf das Jahr 36 v. Chr. bestimmt scheint (CIG 8621), in
welchem ihr, vermutlich von Antonius, die Freiheit verliehen ward, so ist die
vom Jahre 109 datierte Goldmünze der “regierenden Stadt” im Jahre
75 n. Chr. geschlagen.



^69 Nach Strabons Darstellung (11, 2, 11, p. 495) stehen die Herren von Tanais
selbständig neben denen von Pantikapäon und hängen die Stämme südlich vom Don
bald von diesen, bald von jenen ab; wenn er hinzufügt, daß manche der
pantikapäischen Fürsten bis zum Tanais geboten, und namentlich die letzten,
Pharnakes, Asandros, Polemon, so scheint dies mehr Ausnahme als Regel. In der
Anm. 70 angeführten Inschrift stehen die Tanaiten unter den untertänigen
Stämmen und eine Reihe von tanaitischen Inschriften bestätigen dies für die
Zeit von Marcus bis Gordian; aber die Ελληνες καί Ταναείται neben den άρχαντες
Ταναειτών und den öfter genannten Ελληνάρχαι bestätigen, daß die Stadt auch
damals eine nicht griechische blieb.



^70 In der einzigen lebendigen Erzählung aus der bosporanischen Geschichte, die
wir besitzen, der des Tacitus (arm. 12, 15-21) von den beiden rivalisierenden
Brüdern Mithradates und Kotys, stehen die benachbarten Stämme, die Dandariden
Shaker, Aorser unter eigenen, von dem römischen Fürsten von Pantikapäon nicht
rechtlich abhängigen Herren.



In der Titulatur pflegen die älteren pantikapaeischen Fürsten sich Archonten
des Bosporus, das heißt von Pantikapäon, und von Theudosia und Könige der
Sinder und sämtlicher Maiter und anderer nicht griechischer Völkerschaften zu
nennen. Ebenso nennt die meines Wissens unter den Königsinschriften der
römischen Epoche älteste den Aspurgos, Sohn des Asandrochos (Stephani, Comptes
rendus de la commission pour 1866, S. 128) βασιλεύοντα παντός Βοσπόρου.
Θεοδοσίης καί Σίνδων καί Μαιτών καί Τορετών Ψήσων τε καί Ταναειτών. Θηοστάσαντα
Σκύθας καί Ταυρούς. Auf den Umfang des Gebietes wird aus der vereinfachten
Titulatur kein Schluß gezogen werden dürfen.



In den Inschriften der späteren Zeit findet sich einmal unter Traian die wohl
adulatorische Titulatur βασιλεύς βασιλέων μέγας τού πάντος Βοσπόρου(CIG 2123).
Die Münzen kennen überhaupt von Asandros an keinen Titel als βασιλεύς, während
doch Pharnakes sich βασιλεύς βασιλέων μέγας nennt. Ohne Zweifel ist dies
Einwirkung der römischen Suzeränität, mit der sich ein über andere Fürsten
gesetzter Lehnsfürst nicht recht vertrug.



———————————————————————



Das Gebiet von Pantikapäon war zu ausgedehnt und besonders für den
kaufmännischen Verkehr zu wichtig, um, wie Olbia und Tyra, der Verwaltung
wechselnder Gemeindebeamten und eines weit entfernten Statthalters überlassen
zu werden; deshalb wurde es erblichen Fürsten anvertraut, was weiter sich
dadurch empfahl, daß es nicht geraten scheinen mochte, die mit dieser
Landschaft verknüpften Verhältnisse zu den Umwohnern unmittelbar auf das Reich
zu übertragen. Als Griechenfürsten haben die des bosporanischen Hauses, trotz
ihres achämenidischen Stammbaumes und ihrer achämenidischen Jahreszählung, sich
durchaus empfunden und ihren Ursprung, nach gut hellenischer Art, auf Herakles
und die Eumolpiden zurückgeführt. Die Abhängigkeit dieser Griechen von Rom, der
königlichen in Pantikapäon wie der republikanischen in Chersonesos, war durch
die Natur der Dinge gegeben, und nie haben sie daran gedacht, gegen den
schützenden Arm des Reiches sich aufzulehnen; wenn einmal unter Kaiser Claudius
die römischen Truppen gegen einen unbotmäßigen Fürsten des Bosporus marschieren
mußten ^71, so hat dagegen diese Landschaft selbst in der entsetzlichen
Verwirrung in der Mitte des 3. Jahrhunderts, welche vorzugsweise sie traf, von
dem Reich, auch von dem zerfallenden, niemals gelassen ^72. Die wohlhabenden
Kaufstädte, inmitten eines barbarischen Völkergewoges militärischen Schutzes
dauernd bedürftig, hielten an Rom wie die Vorposten an dem Hauptheer. Die
Besatzung ist wohl hauptsächlich in dem Lande selbst aufgestellt worden, und
sie zu schaffen und zu führen, war ohne Zweifel die Hauptaufgabe des Königs des
Bosporus. Die Münzen, welche wegen der Investitur eines solchen geschlagen
wurden, zeigen wohl den kurulischen Sessel und die sonstigen bei solcher
Belehnung üblichen Ehrengeschenke, aber daneben auch Schild, Helm, Degen,
Streitaxt und das Schlachtroß; es war kein Friedensamt, das dieser Fürst
überkam. Auch blieb der erste derselben, den Augustus bestellte, im Kampf mit
den Barbaren, und von seinen Nachfolgern stritt zum Beispiel König Sauromates,
des Rhoemetalkes Sohn, in den ersten Jahren des Severus mit den Sirakern und
den Skythen - vielleicht nicht ganz ohne Grund hat er seine Münzen mit den
Taten des Herakles bezeichnet. Auch zur See hatte er tätig zu sein, vor allem
das auf dem Schwarzen Meer nie aufhörende Piratenwesen niederzuhalten: jenem
Sauromates wird gleichfalls nachgerühmt, daß er die Taurier zur Ordnung
gebracht und die Piraterie gebändigt habe. Indes lagen auf der Halbinsel auch
römische Truppen, vielleicht eine Abteilung der pontischen Flotte, sicher ein
Detachement der mösischen Armee; bei geringer Zahl zeigte doch ihre Anwesenheit
den Barbaren, daß der gefürchtete Legionär auch hinter diesen Griechen stand.
Noch in anderer Weise schützte sie das Reich; wenigstens in späterer Zeit sind
den Fürsten des Bosporus regelmäßig Geldsummen aus der Reichskasse gezahlt
worden, deren sie auch insofern bedurften, als das Abkaufen der feindlichen
Einfälle durch stehende Jahrgelder hier, in dem nicht unmittelbaren
Reichslande, wahrscheinlich noch früher stehend geworden ist als anderswo ^73.



————————————————————————



^71 Es war dies der im Jahre 41 von Claudius eingesetzte König Mithradates,
welcher einige Jahre später abgesetzt und durch seinen Bruder Kotys ersetzt
ward; er lebte nachher in Rom und kam in den Wirren des Vierkaiserjahres um
(Plut. Galba 13 u. 15). Indes wird weder aus den Andeutungen bei Tacitus (ann.
12, 15; vgl. Plin. nat. 6, 5, 17) noch aus dem (durch Verwechslung der beiden
Mithradates von Bosporus und von Iberien verwirrten) Bericht bei Petrus
Patricius (fr. 3) der Sachverhalt deutlich. Die chersonesitischen Märchen bei
dem späten Constantinus Porphyrogenitus (de adm. imp. c. 53) kommen natürlich
nicht in Betracht. Der böse bosporanische König Sauromates Κρισκονόρου (nicht
Ρησκοπόρου) υιός der mit den Sarmaten gegen Kaiser Diocletianus und Constantius
sowie gegen das reichstreue Cherson Krieg führt, ist offenbar hervorgegangen
aus einer Verwirrung des bosporanischen Königs- und des Volksnamens und
geradeso historisch wie die Variation auf die Geschichte von David und Goliath,
die Erlegung des gewaltigen Königs der Bosporaner Sauromates durch den kleinen
Chersonesiten Pharnakos. Die Königsnamen allein, zum Beispiel außer den
genannten der nach dem Erlöschen des Geschlechts der Sauromaten eintretende
Asandros, genügen. Die städtischen Privilegien und die Örtlichkeiten der Stadt,
zu deren Erklärung diese Mirabilien erfunden sind, verdienen allerdings
Beachtung.



^72 Es gibt keine bosporanischen Gold- oder Pseudogoldmünzen ohne den römischen
Kaiserkopf, und es ist dies immer der des vom römischen Senat anerkannten
Herrschers. Daß in den Jahren 263 und 265, wo im Reiche sonst nach Valerians
Gefangennehmung Gallienus offiziell als Alleinherrscher galt, hier zwei Köpfe
auf den Münzen erscheinen, ist vielleicht nur Unkunde; doch mag der Bosporus
damals unter den vielen Prätendenten eine andere Wahl getroffen haben. Die
Namen werden in dieser Zeit nicht beigesetzt und die Bildnisse sind nicht
sicher zu unterscheiden.



^73 Dies wird man dem Skythen Toxaris in dem unter den lukianischen stehenden
Dialog (c. 44) glauben dürfen; im übrigen erzählt er nicht bloß μύθοις όμοια,
sondern eben einen Mythos, dessen Könige Leukanor und Eubiotos die Münzen
begreiflicherweise nicht kennen.



————————————————————————



Daß die Zentralisierung des Regiments auch diesem Fürsten gegenüber zur
Anwendung kam und er nicht viel anders zu dem römischen Caesar stand wie der
Bürgermeister von Athen, tritt vielfach hervor; Erwähnung verdient, daß König
Asandros und die Königin Dynamis Goldmünzen mit ihrem Namen und ihrem Bildnis
schlugen, dagegen dem König Polemon und seinen nächsten Nachfolgern wohl die
Goldprägung blieb, da dieses Gebiet sowie die anwohnenden Barbaren seit langem
ausschließlich an Goldcourant gewöhnt waren, aber sie veranlaßt wurden, ihre
Goldstücke mit dem Namen und dem Bilde des regierenden Kaisers zu versehen.
Ebenfalls seit Polemon ist der Fürst dieses Landes zugleich der Oberpriester
auf Lebenszeit des Kaisers und des kaiserlichen Hauses. Im übrigen behielten
die Verwaltung und das Hofwesen die unter Mithradates eingeführten Formen nach
dem Muster des persischen Großkönigtums, obwohl der Geheimschreiber
(αρχιγραμματεύς) und der Oberkammerdiener (αρχικοιτωνείτης) des Hofes von
Pantikapäon zu den vornehmen Hofbeamten der Großkönige sich verhielten wie der
Römerfeind Mithradates Eupator zu seinem Nachkommen Tiberius Iulius Eupator,
der wegen seines Anrechts an die bosporanische Krone in Rom vor Kaiser Pius
Recht nahm.



Wertvoll blieb dieses nordische Griechenland für das Reich wegen der
Handelsbeziehungen. Wenn auch dieselben in dieser Epoche wohl weniger
bedeuteten als in älterer Zeit ^74, so ist doch der Kaufmannsverkehr sehr rege
geblieben. In der augustischen Zeit brachten die Stämme der Steppe Sklaven ^75
und Felle, die Kaufleute der Zivilisation Bekleidungsstücke, Wein und andere
Luxusartikel nach Tanais; in noch höherem Maße war Phanagoria die Niederlage
für den Export der Einheimischen, Pantikapäon für den Import der Griechen. Jene
Wirren im Bosporus in der claudischen Zeit waren für die Kaufleute von Byzanz
ein schwerer Schlag. Daß die Goten ihre Piratenfahrten im dritten Jahrhundert
damit begannen, die bosporanischen Reeder zu unfreiwilliger Hilfeleistung zu
pressen, wurde schon erwähnt. Wohl infolge dieses, den barbarischen Nachbarn
selbst unentbehrlichen Verkehrs haben die Bürger von Chersonesos noch nach dem
Wegziehen der römischen Besatzungen sich behauptet und konnten späterhin, als
in justinianischer Zeit die Macht des Reiches sich auch nach dieser Richtung
hin noch einmal geltend machte, als Griechen in das griechische Reich
zurücktreten.



————————————————————————



^74 In Betreff der Getreideausfuhr verdient die Notiz in dem Bericht des
Plautius Beachtung.



^75 Auch aus dem Erbieten, einer von den römischen Truppen bedrängten Ortschaft
der Siraker (am Asowschen Meer) 10000 Sklaven zu liefern (Tac. ann. 12, 17),
wird auf einen lebhaften Sklavenimport aus diesen Gegenden geschlossen werden
dürfen.




KAPITEL VIII.

Kleinasien


Die große Halbinsel, welche die drei Meere, das Schwarze, das Ägäische und
Mittelländische, an drei Seiten bespülen, und die gegen Osten mit dem
eigentlichen asiatischen Kontinent zusammenhängt, wird, insoweit sie zum
Grenzgebiet des Reiches gehört, in dem nächsten, das Euphratgebiet und die
römisch-parthischen Beziehungen behandelnden Abschnitt betrachtet werden. Hier
sollen die Friedensverhältnisse namentlich der westlichen Landschaften unter
dem Kaiserregiment dargelegt werden.



Die ursprüngliche oder doch vorgriechische Bevölkerung dieser weiten Strecke
hat sich vielerorts in bedeutendem Umfang bis in die Kaiserzeit hinein
behauptet. Dem früher erörterten thrakischen Stamme hat sicher der größte Teil
von Bithynien gehört; Phrygien, Lydien, Kilikien, Kappadokien zeigen sehr
mannigfaltige und schwer zu lösende Überreste älterer Sprachepochen, die
vielfach in die römische Zeit hinabreichen; fremdartige Götter-, Menschen- und
Ortsnamen begegnen überall. Aber so weit unser Blick reicht, dem freilich das
tiefere Eindringen hier selten gewährt ist, erscheinen diese Elemente nur
weichend und schwindend, wesentlich als Negation der Zivilisation oder, was
hier damit uns wenigstens zusammenzufallen dünkt, der Hellenisierung. Es wird
am geeigneten Platz auf einzelne Gruppen dieser Kategorie zurückzukommen sein;
für die geschichtliche Entwicklung Kleinasiens in der Kaiserzeit gibt es
daselbst nur zwei aktive Nationalitäten, die beiden zuletzt eingewanderten, in
den Anfängen der geschichtlichen Zeit die Hellenen und während der Wirren der
Diadochenzeit die Kelten.



Die Geschichte der kleinasiatischen Hellenen, soweit sie ein Teil der römischen
ist, ist früher dargelegt worden. In der fernen Zeit, wo die Küsten des
Mittelmeers zuerst befahren und besiedelt wurden und die Welt anfing unter die
vorgeschrittenen Nationen auf Kosten der zurückgebliebenen aufgeteilt zu
werden, hatte die Hochflut der hellenischen Auswanderung sich zwar über alle
Ufer des Mittelländischen Meeres, aber doch nirgend hin, selbst nicht nach
Italien und Sizilien in so breitem Strom ergossen wie über das Inselreiche
Ägäische Meer und die nahe, hafenreiche, liebliche Küste Vorderasiens. Die
vorderasiatischen Griechen hatten dann selbst vor allen übrigen sich tätig an
der weiteren Welteroberung beteiligt, von Miletos aus die Küsten des Schwarzen
Meeres, von Phokäa und Knidos aus die der Westsee besiedeln helfen. In Asien
ergriff die hellenische Zivilisation wohl die Bewohner des Binnenlandes, die
Myser, Lydier, Karer, Lykier, und selbst die persische Großmacht blieb von ihr
nicht unberührt. Aber die Hellenen selber besaßen nichts als den Küstensaum,
höchstens mit Einschluß des unteren Laufs der größeren Flüsse, und die Inseln.
Kontinentale Eroberung und eigene Landmacht vermochten sie hier gegenüber den
mächtigen einheimischen Fürsten nicht zu gewinnen; auch lud das hochgelegene
und großenteils wenig kulturfähige Binnenland Kleinasiens nicht so wie die
Küsten zur Ansiedelung ein, und die Verbindungen dieser mit dem Innern sind
schwierig. Wesentlich in Folge dessen brachten es die asiatischen Hellenen noch
weniger als die europäischen zur inneren Einigung und zur eigenen Großmacht und
lernten früh die Fügsamkeit gegenüber den Herren des Kontinents. Der national
hellenische Gedanke kam ihnen erst von Athen; sie wurden dessen Bundesgenossen
nur nach dem Siege und blieben es nicht in der Stunde der Gefahr. Was Athen
diesen Schutzbefohlenen der Nation hatte leisten wollen und nicht hatte leisten
können, das vollbrachte Alexander; Hellas mußte er besiegen, Kleinasien sah in
dem Eroberer nur den Befreier. Alexanders Sieg sicherte in der Tat nicht bloß
das asiatische Hellenentum, sondern öffnete ihm eine weite, fast ungemessene
Zukunft; die Besiedelung des Kontinents, welche im Gegensatz der bloß litoralen
dieses zweite Stadium der hellenischen Welteroberung bezeichnet, ergriff auch
Kleinasien in bedeutendem Umfang. Doch von den Knotenpunkten der neuen
Staatenbildung kam keiner nach den alten Griechenstädten der Küste ^1. Die neue
Zeit forderte wie überhaupt neue Gestaltung, so vor allem auch neue Städte,
zugleich griechische Königsresidenzen und Mittelpunkte bisher ungriechischer
und dem Griechentum zuzuführender Bevölkerungen. Die große staatliche
Entwicklung bewegt sich um die Städte königlicher Gründung und königlichen
Namens, Thessalonike, Antiocheia, Alexandreia. Mit ihren Herren hatten die
Römer zu ringen; den Besitz Kleinasiens gewannen sie fast durchaus, wie man von
Verwandten oder Freunden ein Landgut erwirbt, durch Vermächtnis im Testament;
und wie schwer auf den also gewonnenen Landschaften zeitweise das römische
Regiment gelastet hat, der Stachel der Fremdherrschaft trat hier nicht hinzu.
Eine nationale Opposition hat wohl der Achämenide Mithradates den Römern in
Kleinasien entgegengestellt und das römische Mißregiment die Hellenen in seine
Arme getrieben; aber diese selbst haben nie etwas Ähnliches unternommen. Darum
ist von diesem großen, reichen, wichtigen Besitz in politischer Hinsicht wenig
zu berichten; um so weniger, als in betreff der nationalen Beziehungen der
Hellenen überhaupt zu den Römern das in dem vorhergehenden Abschnitt Bemerkte
wesentlich auch für die kleinasiatischen Geltung hat.



———————————————————————



^1 Hätte der Staat des Lysimachos Bestand gehabt, so wäre es wohl anders
gekommen. Seine Gründungen Alexandreia in der Troas und Lysimacheia,
Ephesos-Arsinoe, verstärkt durch die Übersiedelung der Bewohner von Kolophon
und Lebedos, liegen in der bezeichneten Richtung.



———————————————————————



Die römische Verwaltung Kleinasiens wurde nie in systematischer Weise geordnet,
sondern die einzelnen Gebiete so, wie sie zum Reich kamen, ohne wesentliche
Veränderung der Grenzen als römische Verwaltungsbezirke eingerichtet. Die
Staaten, welche König Attalos III. von Pergamon den Römern vermacht hatte,
bilden die Provinz Asia; die ebenfalls durch Erbgang ihnen zugefallenen des
Königs Nikomedes die Provinz Bithynien; das dem Mithradates Eupator abgenommene
Gebiet die mit Bithynien vereinigte Provinz Pontus. Kreta wurde bei Gelegenheit
des großen Piratenkrieges von den Römern besetzt; Kyrene, das gleich hier mit
erwähnt werden mag, nach dem letzten Willen seines Herrschers von ihnen
übernommen. Derselbe Rechtstitel gab der Republik die Insel Kypros; hinzu kam
hier die notwendige Unterdrückung der Piraterie. Diese hatte auch zu der
Bildung der Statthalterschaft Kilikien den Grund gelegt; vollständig kam das
Land an Rom durch Pompeius mit Syrien zugleich, und beide sind während des
ersten Jahrhunderts gemeinschaftlich verwaltet worden. All dieser Länderbesitz
war bereits von der Republik erworben. In der Kaiserzeit traten eine Anzahl
Gebiete hinzu, welche früher nur mittelbar zum Reich gehört hatten: im Jahre
729 (25) das Königreich Galatien, mit welchem ein Teil Phrygiens, Lykaonien,
Pisidien, Pamphylien vereinigt worden war; im Jahre 747 (7) die Herrschaft des
Königs Deiotarus, Kastors Sohn, welche Gangra in Paphlagonien und
wahrscheinlich auch Amaseia und andere benachbarte Orte umfaßte; im Jahre 17 n.
Chr. das Königreich Kappadokien; im Jahre 43 das Gebiet der Konföderation der
lykischen Städte; im Jahre 63 das nordöstliche Kleinasien vom Tal des Iris bis
zur armenischen Grenze; Klein-Armenien und einige kleinere Fürstentümer in
Kilikien wahrscheinlich durch Vespasian. Damit war die unmittelbare
Reichsverwaltung in ganz Kleinasien durchgeführt. Lehnsfürstentümer blieben nur
der taurische Bosporus, von. dem schon die Rede war, und Groß-Armenien, von dem
der nächste Abschnitt handeln wird.



Als bei dem Eintreten des Kaiserregiments die administrative Scheidung zwischen
ihm und dem des Reichsrats getroffen ward, kam das gesamte kleinasiatische
Gebiet, so weit es damals unmittelbar unter dem Reiche stand, an den letzteren;
die Insel Kypros, die anfangs unter kaiserliche Verwaltung gelangt war, ging
ebenfalls wenige Jahre später an den Senat über. So entstanden hier die vier
senatorischen Statthalterschaften Asia, Bithynia und Pontus, Kypros, Kreta und
Kyrene. Unter kaiserlicher Verwaltung stand anfangs nur Kilikien als Teil der
syrischen Provinz. Aber die später in unmittelbare Reichsverwaltung gelangten
Gebiete wurden hier wie im ganzen Reich unter kaiserliche Statthalter gelegt;
so ward noch unter Augustus aus den binnenländischen Landschaften des
Galatischen Reiches die Provinz Galatien gebildet und die Küstenlandschaft
Pamphylien einem anderen Statthalter überwiesen, welchem letzteren unter
Claudius weiter Lykien unterstellt ward. Ferner ward Kappadokien kaiserliche
Statthalterschaft unter Tiberius. Auch blieb natürlich Kilikien, als es eigene
Statthalter erhielt, unter kaiserlicher Verwaltung. Abgesehen davon, daß
Hadrian die wichtige Provinz Bithynien und Pontus gegen die unbedeutende
lykisch-pamphylische eintauschte, blieb diese Ordnung in Kraft, bis gegen das
Ende des 3. Jahrhunderts die senatorische Mitverwaltung überhaupt bis auf
geringe Überreste beseitigt ward. Die Grenze ward in der ersten Kaiserzeit
durchaus durch die Lehnsfürstentümer gebildet; nach deren Einziehung berührte
die Reichsgrenze, von Kyrene abgesehen, unter allen diesen Verwaltungsbezirken
nur der kappadokische, insofern diesem damals auch die nordöstliche
Grenzlandschaft bis hinauf nach Trapezunt zugeteilt war ^2; und auch diese
Statthalterschaft grenzte nicht mit dem eigentlichen Ausland, sondern im Norden
mit den abhängigen Völkerschaften am Phasis, weiterhin mit dem von Rechts wegen
und einigermaßen auch tatsächlich zum Reiche gehörigen Lehnskönigtum Armenien.



—————————————————————————-



^2 Nirgends haben die Grenzen der Lehnstaaten und selbst der Provinzen mehr
gewechselt als im nordöstlichen Kleinasien. Die unmittelbare Reichsverwaltung
trat hier für die Landschaften des Königs Polemon, wozu Zela, Neocaesarea,
Trapezus gehörten, im Jahre 63 ein, für Klein-Armenien, wir wissen nicht genau
wann, wahrscheinlich im Anfang der Regierung Vespasians. Der letzte Lehnskönig
von Klein-Armenien, dessen gedacht wird, ist der Herodeer Aristobulos (Tac.
ann. 13, 7; 14, 26; Ios. ant. Iud. 20, 8, 4), der es noch im Jahre 60 besaß; im
Jahre 75 war die Landschaft römisch (CIL III, 306), und wahrscheinlich hat die
eine der seit Vespasian in Kappadokien garnisonierenden Legionen von Anfang an
in dem klein-armenischen Satala gestanden. Vespasian hat die genannten
Landschaften so wie Galatien und Kappadokien zu einer großen Statthalterschaft
vereinigt. Am Ende der Domitianischen Regierung finden wir Galatien und
Kappadokien getrennt und die nordöstlichen Provinzen zu Galatien gelegt. Unter
Traian ist zuerst wiederum der ganze Bezirk in einer Hand, späterhin (Eph.
epigr. V, n. 1345) in der Weise geteilt, daß die nordöstliche Küste zu
Kappadokien gehört. Dabei ist es wenigstens insoweit geblieben, daß Trapezunt,
und also auch Klein-Armenien, fortan beständig unter diesem Statthalter
gestanden hat. Also hatte, von einer kurzen Unterbrechung unter Domitian
abgesehen, der Legat von Galatien nichts mit der Grenzverteidigung zu tun und
ist diese, wie es auch in der Sache liegt, stets mit dem Kommando Kappadokiens
und seiner Legionen vereinigt gewesen.



—————————————————————————-



Um von den Zuständen und der Entwicklung Kleinasiens in den drei ersten
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung eine Vorstellung zu gewinnen, soweit dies
bei einem aus unserer unmittelbaren geschichtlichen Überlieferung gänzlich
ausfallenden Lande möglich ist, wird bei dem konservativen Charakter des
römischen Provinzialregiments an die älteren Gebietsteilungen und die
Vorgeschichte der einzelnen Landschaften anzuknüpfen sein.



Die Provinz Asia ist das alte Reich der Attaliden, Vorderasien bis nördlich zur
bithynischen, südlich zur lykischen Grenze; die anfangs davon abgetrennten
östlichen Striche, das große Phrygien, waren schon in republikanischer Zeit
wieder dazu geschlagen worden, und die Provinz reichte seitdem bis an die
Landschaft der Galater und die pisidischen Gebirge. Auch Rhodus und die übrigen
kleineren Inseln des Ägäischen Meeres gehörten zu diesem Sprengel. Die
ursprüngliche hellenische Ansiedlung hatte außer den Inseln und der
eigentlichen Küste auch die unteren Täler der größeren Flüsse besetzt; Magnesia
am Sipylos im Hermostal, das andere Magnesia und Tralleis im Tal des Mäandros
waren schon vor Alexander als griechische Städte gegründet oder doch
griechische Städte geworden; die Karer, Lyder, Myser wurden früh wenigstens zu
Halbhellenen. Die eintretende Griechenherrschaft fand in den Küstenlandschaften
nicht viel zu tun; Smyrna, das vor Jahrhunderten von den Barbaren des
Binnenlandes zerstört worden war, erhob sich damals aus seinen Trümmern, um
rasch wieder einer der ersten Sterne des glänzenden kleinasiatischen
Städteringes zu werden; und wenn der Wiederaufbau von Ilion an dem Grabhügel
Hektors mehr ein Werk der Pietät als der Politik war, so war die Anlage von
Alexandreia an der Küste der Troas von bleibender Bedeutung. Pergamon im Tal
des Kaïkos blühte auf als Residenz der Attaliden.



In dem großen Werk der Hellenisierung des Binnenlandes dieser Provinz
wetteiferten, Alexanders Intentionen entsprechend, alle hellenischen
Regierungen, Lysimachos, die Seleukiden, die Attaliden. Die einzelnen
Gründungen sind aus unserer Überlieferung noch mehr verschwunden als die
Kriegsläufte der gleichen Epoche; wir sind hauptsächlich angewiesen auf die
Namen und die Beinamen der Städte; aber auch diese genügen, um die allgemeinen
Umrisse dieser Jahrhunderte hindurch sich fortsetzenden und dennoch homogenen
und zielbewußten Tätigkeit zu erkennen. Eine Reihe binnenländischer
Ortschaften, Stratonikeia in Karien, Peltae, Blaundos, Dokimeion, Kadoi in
Phrygien, die Mysomakedonier im Bezirk von Ephesos, Thyateira, Hyrkania,
Nakrasa im Hermosgebiet, die Askylaken im Bezirk von Adramytion werden in
Urkunden oder sonstigen glaubwürdigen Zeugnissen als Makedonierstädte
bezeichnet; und diese Erwähnungen sind so zufälliger Art und die Ortschaften
teilweise so unbedeutend, daß die gleiche Bezeichnung sicher auf eine große
Anzahl anderer Niederlassungen in dieser Gegend sich erstreckt hat und wir
schließen dürfen auf eine ausgedehnte, wahrscheinlich mit dem Schutz
Vorderasiens gegen die Galater und Pisidier zusammenhängende Ansiedlung
griechischer Soldaten in den bezeichneten Gegenden. Wenn ferner die Münzen der
ansehnlichen phrygischen Stadt Synnada mit ihrem Stadtnamen den der Ioner und
der Dorer sowie den des gemeinen Zeus (Ζεύς πάνδημος) verbinden, so muß einer
der Alexandriden die Griechen insgemein aufgefordert haben, hier sich
niederzulassen; und auch dies beschränkte sich gewiß nicht auf diese einzelne
Stadt. Die zahlreichen Städte hauptsächlich des Binnenlandes, deren Namen auf
die Königshäuser der Seleukiden oder der Attaliden zurückgehen oder die sonst
griechisch benannt sind, sollen hier nicht aufgeführt werden; es befinden sich
namentlich unter den sicher von den Seleukiden gegründeten oder reorganisierten
Städten mehrere der in späterer Zeit blühendsten und gesittetsten des
Binnenlandes, zum Beispiel im südlichen Phrygien Laodikeia und vor allem
Apameia, das alte Kelaenae an der großen Heerstraße von der Westküste
Kleinasiens zum mittleren Euphrat, schon in persischer Zeit das Entrepôt für
diesen Verkehr und unter Augustus nach Ephesos die bedeutendste Stadt der
Provinz Asia. Wenn auch nicht jede Beilegung eines griechischen Namens mit
Ansiedlung griechischer Kolonisten verbunden gewesen sein wird, so werden wir
doch einen beträchtlichen Teil dieser Ortschaften den griechischen
Pflanzstädten beizählen dürfen. Aber auch die städtischen Ansiedlungen
nichtgriechischen Ursprungs, die die Alexandriden vorfanden, lenkten von selber
in die Bahnen der Hellenisierung ein, wie denn die Residenz des persischen
Statthalters, Sardes, noch von Alexander selbst als griechisches Gemeinwesen
geordnet ward.



Diese städtische Entwicklung war vollzogen, als die Römer die Herrschaft über
Vorderasien antraten; sie selber haben sie nicht in intensiver Weise gefördert.
Daß eine große Anzahl der Stadtgemeinden in der östlichen Hälfte der Provinz
ihre Jahre von dem der Stadt 670 (84) zählen, kommt daher, daß damals nach
Beendigung des Mithradatischen Krieges diese Bezirke durch Sulla unter
unmittelbar römische Verwaltung kamen; Stadtrecht haben diese Ortschaften nicht
erst damals erhalten. Augustus hat die Stadt Parium am Hellespont und die schon
erwähnte Alexandreia in Troas mit Veteranen seiner Armee besetzt und beiden die
Rechte der römischen Bürgergemeinden beigelegt; letztere ist seitdem in dem
griechischen Asien eine italische Insel gewesen wie Korinth in Griechenland und
Berylos in Syrien. Aber dies war nichts als Soldatenversorgung; von
eigentlicher Städtegründung in der römischen Provinz Asien unter den Kaisern
ist wenig die Rede. Unter den nicht zahlreichen nach Kaisern benannten Städten
daselbst ist vielleicht nur von Sebaste und Tiberiopolis, beide in Phrygien,
und von Hadrianoi an der bithynischen Grenze kein älterer Stadtname
nachzuweisen. Hier, in der Berglandschaft zwischen dem Ida und dem Olymp,
hauste Kleon in der Triumviralzeit, ein gewisser Tilliboros unter Hadrian,
beide halb Räuberhauptleute, halb Volksfürsten, von denen jener selbst in der
Politik eine Rolle gespielt hat; in dieser Freistatt der Verbrecher war die
Gründung einer geordneten Stadtgemeinde durch Hadrian allerdings eine Wohltat.
Sonst blieb in dieser Provinz, mit ihren fünfhundert Stadtgemeinden der
städtereichsten des ganzen Staates, in dieser Hinsicht wohl nicht mehr viel zu
stiften übrig, höchstens etwa zu teilen, das heißt die faktisch zu einer
Stadtgemeinde sich entwickelnden Flecken aus dem früheren Gemeindeverbande zu
lösen und selbständig zu machen, wie wir einen Fall der Art in Phrygien unter
Konstantin I. nachweisen können. Aber von der eigentlichen Hellenisierung waren
die abgelegenen Gebiete noch weit entfernt, als das römische Regiment begann;
insbesondere in Phrygien behauptete sich die vielleicht der armenischen
gleichartige Landessprache. Wenn aus dem Fehlen griechischer Münzen und
griechischer Inschriften nicht mit Sicherheit auf das Fehlen der Hellenisierung
geschlossen werden darf ^3, so weist doch die Tatsache, daß die phrygischen
Münzen fast durchaus der römischen Kaiserzeit, die phrygischen Inschriften der
großen Mehrzahl nach der späteren Kaiserzeit angehören, darauf hin, daß in die
entlegenen und der Zivilisation schwer zugänglichen Gegenden der Provinz Asia
die hellenische Gesittung soweit überhaupt, überwiegend erst unter den Kaisern
den Weg fand. Zu unmittelbarem Eingreifen der Reichsverwaltung bot dieser im
Stillen sich vollziehende Prozeß wenig Gelegenheit und Spuren solchen
Eingreifens vermögen wir nicht nachzuweisen. Freilich war Asia eine
senatorische Provinz, und daß dem Senatsregiment jede Initiative abging, mag
auch hier in Betracht kommen.



————————————————————————-



^3 Die städtische Münzprägung und die Inschriftsetzung stehen unter so
vielfachen Bedingungen, daß das Fehlen oder auch die Fülle der einen wie der
andern nicht ohne weiteres zu Rückschlüssen auf die Abwesenheit oder die
Intensität einer bestimmten Zivilisationsphase berechtigen. Für Kleinasien
insbesondere ist zu beachten, daß es das gelobte Land der munizipalen Eitelkeit
ist und unsere Denkmäler, auch die Münzen, zum weitaus größten Teil dadurch
hervorgerufen sind, daß die Regierung der römischen Kaiser dieser freien Lauf
ließ.



————————————————————————-



Syrien und mehr noch Ägypten gehen auf in ihren Metropolen; die Provinz Asien
und Kleinasien überhaupt hat keine einzelne Stadt aufzuweisen gleich Antiocheia
und Alexandreia, sondern sein Gedeihen ruht auf den zahlreichen Mittelstädten.
Die Einteilung der Städte in drei Klassen, welche sich unterscheiden im
Stimmrecht auf dem Landtag, in der Repartition der von der ganzen Provinz
aufzubringenden Leistungen, selbst in der Zahl der anzustellenden Stadtärzte
und städtischen Lehrer ^4, ist vorzugsweise diesen Landschaften eigen. Auch die
städtischen Rivalitäten, die in Kleinasien so energisch und zum Teil so
kindisch, gelegentlich auch so gehässig hervortreten, wie zum Beispiel der
Krieg zwischen Severus und Niger in Bithynien eigentlich ein Krieg der beiden
rivalisierenden Kapitalen Nikomedeia und Nikäa war, gehören zum Wesen zwar der
hellenischen Politien überhaupt, insbesondere aber der kleinasiatischen. Des
Wetteifers um die Kaisertempel werden wir weiterhin gedenken; in ähnlicher
Weise war die Rangfolge der städtischen Deputationen bei den gemeinschaftlichen
Festen in Kleinasien eine Lebensfrage - Magnesia am Mäander nennt sich auf den
Münzen die “siebente Stadt von Asia” - und vor allem der erste
Platz war ein so begehrter, daß die Regierung schließlich sich dazu verstand,
mehrere erste Städte zuzulassen. Ähnlich ging es mit der Metropolenbezeichnung.
Die eigentliche Metropole der Provinz war Pergamon, die Residenz der Attaliden
und der Sitz des Landtags. Aber Ephesos, die faktische Hauptstadt der Provinz,
wo der Statthalter verpflichtet war, sein Amt anzutreten, und das auch dieses
“Landungsrechts” auf seinen Münzen sich berühmt, Smyrna, mit dem
ephesischen Nachbar in steter Rivalität und dem legitimen Erstenrecht der
Ephesier zum Trotz auf den Münzen sich nennend “die erste an Größe und
Schönheit”, das uralte Sardeis, Kyzikos und andere mehr strebten nach dem
gleichen Ehrenrechte. Mit diesen ihren Quengeleien, wegen deren regelmäßig der
Senat und der Kaiser angegangen wurden, den “griechischen
Dummheiten”, wie man in Rom zu sagen pflegte, waren die Kleinasiaten der
stehende Verdruß und das stehende Gespött der vornehmen Römer ^5.



————————————————————-



^4 “Die Verordnung”, sagt der Jurist Modestinus, der sie referiert
(dig. 27, 1, 6, 3), “interessiert alle Provinzen, obwohl sie an die
Asiaten gerichtet ist.” Auch paßt sie in der Tat nur da, wo es
Städteklassen gibt, und der Jurist fügt eine Anweisung hinzu, wie sie auf
anders geordnete Provinzen anzuwenden sei. Was der Biograph des Pius (c. 11)
über die von Pius den Rhetoren gewährten Auszeichnungen und Gehalte berichtet,
hat mit dieser Verfügung nichts zu schaffen.



^5 Vortrefflich setzt Dion von Prusa in seinen Ansprachen an die Bürger von
Nikomedeia und von Tarsos auseinander, daß kein gebildeter Mann für sich solche
leere Bezeichnungen haben möchte und die Titelsucht für die Städte geradezu
unbegreiflich sei; wie es das Zeichen der richtigen Kleinstädterei sei, sich
solche Rangbescheinigungen ausstellen zu lassen; wie der schlechte Statthalter
durch diesen Städtehader sich immer decke, da Nikäa und Nikomedeia nie unter
sich zusammenhielten. “Die Römer gehen mit euch um wie mit Kindern, denen
man geringes Spielzeug schenkt; Mißhandlungen nehmt ihr hin, um Namen zu
bekommen; sie nennen eure Stadt die erste, um sie als die letzte zu behandeln.
Den Römern seid ihr damit zum Gelächter geworden und sie nennen das
‘griechische Dummheiten’ (Ελληνικά αμαρτήματα).”



————————————————————-



Nicht auf der gleichen Höhe wie das Attalidenreich befand sich Bithynien. Die
ältere griechische Kolonisierung hatte sich hier lediglich auf die Küste
beschränkt. In der hellenistischen Epoche hatten anfangs die makedonischen
Herrscher, später die völlig deren Wege wandelnde einheimische Dynastie neben
der im Ganzen wohl auf Umnennung hinauslaufenden Einrichtung der Küstenorte
einigermaßen auch das Binnenland erschlossen, namentlich durch die beiden
glücklich gediehenen Anlagen von Nikäa (Isnik) und Prusa am Olymp (Brussa); von
der ersteren wird hervorgehoben, daß die ersten Ansiedler von guter
makedonischer und hellenischer Herkunft gewesen seien. Aber in der Intensität
der Hellenisierung stand das Reich des Nikomedes weit zurück hinter dem des
Bürgerfürsten von Pergamon; insonderheit das östliche Binnenland kann vor
Augustus nur wenig besiedelt gewesen sein. Dies ward in der Kaiserzeit anders.
In augustischer Zeit baute ein glücklicher Räuberhauptmann, der sich zur
Ordnung bekehrte, an der galatischen Grenze die gänzlich herabgekommene
Ortschaft Gordiu Kome unter dem Namen Iuliopolis wieder auf; in derselben
Gegend sind die Städte Bithynion-Claudiopolis und Krateia-Flaviopolis
wahrscheinlich im Laufe des ersten Jahrhunderts zu griechischem Stadtrecht
gelangt. Überhaupt hat in Bithynien der Hellenismus unter der Kaiserzeit einen
mächtigen Aufschwung genommen, und der derbe thrakische Schlag der Eingeborenen
gab ihm eine gute Grundlage. Daß unter den in großer Anzahl bekannten
Schriftsteinen dieser Provinz nicht mehr als vier der vorrömischen Zeit
angehören, wird nicht allein daraus erklärt werden können, daß die städtische
Ambition erst unter den Kaisern großgezogen worden ist. In der Literatur der
Kaiserzeit gehören eine Anzahl der besten und von der wuchernden Rhetorik am
wenigsten erfaßten Schriftsteller, wie der Philosoph Dion von Prusa, die
Historiker Memnon von Herakleia, Arrhianos aus Nikomedeia, Cassius Dion von
Nikäa, nach Bithynien.



Die östliche Hälfte der Südküste des Schwarzen Meeres, die römische Provinz
Pontus, hat zur Grundlage denjenigen Teil des Reiches Mithradats, den Pompeius
sofort nach dem Siege in unmittelbaren Besitz nahm. Die zahlreichen kleinen
Fürstentümer, welche im paphlagonischen Binnenland und östlich davon bis zur
armenischen Grenze Pompeius gleichzeitig vergab, wurden nach kürzerem oder
längerem Bestand bei ihrer Einziehung teils derselben Provinz zugelegt, teils
zu Galatien oder Kappadokien geschlagen. Das ehemalige Reich des Mithradates
war sowohl von dem älteren wie von dem jüngeren Hellenismus bei weitem weniger
als die westlichen Landschaften berührt worden. Als die Römer dieses Gebiet
mittelbar oder unmittelbar in Besitz nahmen, gab es griechisch geordnete Städte
dort strenggenommen nicht; Amaseia, die alte Residenz der pontischen
Achämeniden und immer ihre Grabstadt, war dies nicht; die beiden alten
griechischen Küstenstädte Amisos und das einst über das Schwarze Meer
gebietende Sinope waren königliche Residenzen geworden, und auch den wenigen
von Mithradates angelegten Ortschaften, zum Beispiel Eupatoria, wird schwerlich
griechische Politie gegeben worden sein. Hier aber war, wie schon früher
ausgeführt ward, die römische Eroberung zugleich die Hellenisierung; Pompeius
organisierte die Provinz in der Weise, daß er die elf Hauptortschaften
derselben zu Städten machte und unter sie das Gebiet verteilte. Allerdings
ähnelten diese künstlich geschaffenen Städte mit ihren ungeheuren Bezirken -
der von Sinope hatte an der Küste eine Ausdehnung von sechzehn deutschen Meilen
und grenzte am Halys mit dem amisenischen - mehr den keltischen Gauen als den
eigentlich hellenischen und italischen Stadtgemeinden. Aber es wurden doch
damals Sinope und Amisos in ihre alte Stellung wieder eingesetzt und andere
Städte im Binnenland, wie Pompeiopolis, Nikopolis, Megalopolis, das spätere
Sebasteia, ins Leben gerufen. Sinope erhielt durch den Diktator Caesar das
Recht der römischen Kolonie und ohne Zweifel auch italische Ansiedler.
Wichtiger für die römische Verwaltung ward Trapezus, eine alte Kolonie von
Sinope; die Stadt, die im Jahre 63 zur Provinz Kappadokien geschlagen ward, war
wie der Standort der römischen Pontusflotte so auch gewissermaßen die
Operationsbasis für das Truppenkorps dieser Provinz, das einzige in ganz
Kleinasien.



Das binnenländische Kappadokien war seit der Einrichtung der Provinzen Pontus
und Syrien in römischer Gewalt; über die Einziehung desselben im Anfang der
Regierung des Tiberius, welche zunächst veranlaßt ward durch den Versuch
Armeniens, sich der römischen Lehnsherrschaft zu entwinden, wird in dem
folgenden Abschnitt zu berichten sein. Der Hof und was unmittelbar damit
zusammenhing, hatte sich hellenisiert, etwa so, wie die deutschen Höfe des 18.
Jahrhunderts sich dem französischen Wesen zuwandten. Die Hauptstadt Caesarea,
das alte Mazaka, gleich dem phrygischen Apameia eine Zwischenstelle des großen
Verkehrs zwischen den Häfen der Westküste und den Euphratländern und in
römischer Zeit wie noch heute eine der blühendsten Handelsstädte Kleinasiens,
war auf Pompeius’ Veranlassung nach dem Mithradatischen Kriege nicht bloß
wieder aufgebaut, sondern wahrscheinlich damals auch mit Stadtrecht nach
griechischer Art ausgestattet worden. Kappadokien selbst war im Anfang der
Kaiserzeit schwerlich mehr griechisch als Brandenburg und Pommern unter
Friedrich dem Großen französisch. Als das Land römisch ward, zerfiel es nach
den Angaben des gleichzeitigen Strabon nicht in Stadtbezirke, sondern in zehn
Ämter, von denen nur zwei Städte hatten, die schon genannte Hauptstadt und
Tyana; und diese Ordnung ist hier im Großen und Ganzen so wenig verändert
worden wie in Ägypten, wenn auch einzelne Ortschaften späterhin griechisches
Stadtrecht empfingen, zum Beispiel Kaiser Marcus aus dem kappadokischen Dorf,
in dem seine Gemahlin gestorben war, die Stadt Faustinopolis machte. Griechisch
freilich sprachen die Kappadokier jetzt; aber die Studierenden aus Kappadokien
hatten auswärts viel zu leiden wegen ihres groben Akzents und ihrer Fehler in
Aussprache und Betonung, und wenn sie attisch reden lernten, fanden die
Landsleute ihre Sprache affektiert ^6. Erst in der christlichen Zeit gaben die
Studiengenossen des Kaisers Julian, Gregorios von Nazianzos und Basilios von
Caesarea, dem kappadokischen Namen einen besseren Klang.



——————————————————————————



^6 Pausanias aus Caesarea rückt bei Philostratos (vit. soph. 2, 13) dem Herodes
Attikos seine Fehler vor: παχεία τή γλώττη κα'ι ως Καππαδόκαις ξύνηθες,
ξυγκρούων μέν τά σύμφωνα ιών στοιχείων, συστέλλων δέ τά μηκυνόμενα καί μηκύνων
τά βραχέα. Vita Apoll. 1, 7: η γλώττα Αττικώς είχεν, ουδ' απήχθη τήν φωνήν υπό
τού έθνους.



——————————————————————————



Die lykischen Städte in ihrem abgeschlossenen Berglande öffneten ihre Küste der
griechischen Ansiedlung nicht, aber schlossen sich darum doch nicht gegen den
hellenischen Einfluß ab. Lykien ist die einzige kleinasiatische Landschaft, in
welcher die frühe Zivilisierung die Landessprache nicht beseitigt hat, und
welche, fast wie die Römer, in griechisches Wesen einging, ohne sich äußerlich
zu hellenisieren. Es bezeichnet ihre Stellung, daß die lykische Konföderation
als solche dem attischen Seebund sich angeschlossen und an die athenische
Vormacht ihren Tribut entrichtet hat. Die Lykier haben nicht bloß ihre Kunst
nach hellenischen Mustern geübt, sondern wohl auch ihre politische Ordnung früh
in gleicher Weise geregelt. Die Umwandlung des einst Rhodos untertänigen, aber
nach dem Dritten Makedonischen Krieg unabhängig gewordenen Städtebundes in eine
römische Provinz, welche wegen des endlosen Haders unter den Verbündeten von
Kaiser Claudius verfügt ward, wird das Vordringen des Hellenismus gefördert
haben; im Verlauf der Kaiserzeit sind dann die Lykier vollständig zu Griechen
geworden.



Die pamphylischen Küstenstädte, wie Aspendos und Perge, griechische Gründungen
der ältesten Zeit, später sich selbst überlassen und unter günstigen
Verhältnissen gedeihlich entwickelt, hatten das älteste Hellenentum in einer
Weise sei es konserviert, sei es aus sich heraus eigenartig gestaltet, daß die
Pamphylier nicht viel weniger als die benachbarten Lykier in Sprache und
Schrift als selbständige Nation gelten konnten. Als dann Asien den Hellenen
gewonnen ward, fanden sie allmählich den Rückweg wie in die gemeine griechische
Zivilisation so auch in die allgemeine politische Ordnung. Die Herren in dieser
Gegend wie an der benachbarten kilikischen Küste waren in hellenistischer Zeit
teils die Ägypter, deren Königshaus verschiedenen Ortschaften in Pamphylien und
Kilikien den Namen gegeben hat, teils die Seleukiden, nach denen die
bedeutendste Stadt Westkilikiens Seleukeia am Kalykadnos heißt, teils die
Pergamener, von deren Herrschaft Attaleia (Adalia) in Pamphylien zeugt. Dagegen
hatten die Völkerschaften in den Gebirgen Pisidiens, Isauriens und
Westkilikiens bis auf den Beginn der Kaiserzeit ihre Unabhängigkeit der Sache
nach behauptet. Hier ruhten die Fehden nie. Nicht bloß zu Lande hatten die
zivilisierten Regierungen stets mit den Pisidiern und ihren Genossen zu
schaffen, sondern es betrieben dieselben namentlich von dem westlichen Kilikien
aus, wo die Gebirge unmittelbar an das Meer treten, noch eifriger als den
Landraub das Gewerbe der Piraterie. Als bei dem Verfall der ägyptischen
Seemacht die Südküste Kleinasiens völlig zur Freistatt der Seeräuber ward,
traten die Römer ein und richteten die Provinz Kilikien, welche die
pamphylische Küste mit umfaßte oder doch umfassen sollte, der Unterdrückung des
Seeraubs wegen ein. Aber was sie taten, zeigte mehr, was hätte geschehen
sollen, als daß wirklich etwas erreicht ward; die Intervention erfolgte zu spät
und zu unstetig. Wenn auch einmal ein Schlag gegen die Korsaren geführt ward
und römische Truppen selbst in die isaurischen Gebirge eindrangen und tief im
Binnenland die Piratenburgen brachen, zu rechter dauernder Festsetzung in
diesen von ihr widerwillig annektierten Distrikten kam die römische Republik
nicht. Hier blieb dem Kaisertum noch alles zu tun übrig. Antonius, wie er den
Orient übernahm, beauftragte einen tüchtigen galatischen Offizier, den Amyntas,
mit der Unterwerfung der widerspenstigen pisidischen Landschaft ^7, und als
dieser sich bewährte ^8, machte er denselben zum König von Galatien, der
militärisch bestgeordneten und schlagfertigsten Landschaft Kleinasiens, und
erstreckte zugleich sein Regiment von da bis zur Südküste, also auf Lykaonien,
Pisidien, Isaurien, Pamphylien und Westkilikien, während die zivilisierte
Osthälfte Kilikiens bei Syrien blieb. Auch als Augustus nach der Aktischen
Schlacht die Herrschaft im Orient antrat, ließ er den keltischen Fürsten in
seiner Stellung. Derselbe machte auch wesentliche Fortschritte sowohl in der
Unterdrückung der schlimmen, in den Schlupfwinkeln des westlichen Kilikiens
hausenden Korsaren wie auch in der Ausrottung der Landräuber, tötete einen der
schlimmsten dieser Raubherren, den Herrn von Derbe und Laranda im südlichen
Lykaonien, Antipatros, baute in Isauria sich seine Residenz und schlug die
Pisidier nicht bloß hinaus aus dem angrenzenden phrygischen Gebiet, sondern
fiel in ihr eigenes Land ein und nahm im Herzen desselben Kremna. Aber nach
einigen Jahren (729 25) verlor er das Leben auf einem Zug gegen einen der
westkilikischen Stämme, die Homonadenser; nachdem er die meisten Ortschaften
genommen hatte und ihr Fürst gefallen war, kam er um durch einen von dessen
Gattin gegen ihn gerichteten Anschlag. Nach dieser Katastrophe übernahm
Augustus selbst das schwere Geschäft der Pazifikation des inneren Kleinasiens.
Wenn er dabei, wie schon bemerkt ward, das kleine pamphylische Küstenland einem
eigenen Statthalter zuwies und es von Galatien trennte, so ist dies offenbar
deswegen geschehen, weil das zwischen der Küste und der galatisch-lykaonischen
Steppe liegende Gebirgsland so wenig botmäßig war, daß die Verwaltung des
Küstengebiets nicht füglich von Galatien aus geführt werden konnte. Römische
Truppen wurden nach Galatien nicht gelegt; doch wird das Aufgebot der
kriegerischen Galater mehr zu bedeuten gehabt haben als bei den meisten
Provinzialen. Auch hatten, da das westliche Kilikien damals unter Kappadokien
gelegt ward, die Truppen dieses Lehnsfürsten sich an der Arbeit zu beteiligen.
Die Züchtigung zunächst der Homonadenser führte die syrische Armee aus; der
Statthalter Publius Sulpicius Quirinius rückte einige Jahre später in ihr
Gebiet, schnitt ihnen die Zufuhr ab und zwang sie, sich in Masse zu
unterwerfen, worauf sie in die umliegenden Ortschaften verteilt und ihr
ehemaliges Gebiet wüst gelegt wurde. Ähnliche Züchtigungen erfuhren in den
Jahren 36 und 52 die Kliten, ein anderer, in dem westlichen Kilikien näher an
der Küste sitzender Stamm; da sie dem von Rom ihnen gesetzten Lehnsfürsten den
Gehorsam verweigerten und das Land wie die See brandschatzten, und da die
sogenannten Landesherren mit ihnen nicht fertig werden konnten, kamen beide
Male die Reichstruppen aus Syrien herbei, um sie zu unterwerfen. Diese
Nachrichten haben sich zufällig erhalten; sicher sind zahlreiche ähnliche
Vorgänge verschollen.



—————————————————————



^7 Amyntas wurde noch im Jahre 715, bevor Antonius nach Asien zurückging über
die Pisidier gesetzt (App. civ. 5, 75), ohne Zweifel weil diese wieder einmal
einen ihrer Raubzüge unternommen hatten. Daraus, daß er dort zuerst herrschte,
erklärt es sich auch, daß er sich in Isaura seine Residenz baute (Strab. 12, 6,
3, p. 569). Galatien kam zunächst an die Erben des Deiotarus (Dio 48, 33). Erst
im Jahre 718 erhielt Amyntas Galatien, Lykaonien und Pamphylien (Dio 49, 32).



^8 Daß dies die Ursache war, weshalb diese Gegenden nicht unter römische
Statthalter gelegt wurden, sagt Strabon (14, 5, 5 p. 671), der nach Zeit und
Ort diesen Verhältnissen nahestand, ausdrücklich: εδόκει πρός άπαν τό τοιούτο
(für die Unterdrückung der Räuber und der Piraten) βασιλευέσθαι μάλλον τούς
τόπους ή θπό τοίς Ρωμαίοις ηγεμόσιν είναι τοίς επί τάς κρίσεις πεμπομένοις, οι
μήτ' αεί παρείναι έμελλον (wegen der Bereisung der conventus) μήτε μεθ' όπλον
(die allerdings dem späteren Legaten von Galatien fehlten).



—————————————————————



Aber auch im Wege der Besiedelung griff Augustus die Pazifikation dieser
Landschaft an. Die hellenistischen Regierungen hatten dieselbe sozusagen
isoliert, nicht bloß an der Küste überall Fuß behalten oder gefaßt, sondern
auch im Nordwesten eine Reihe von Städten gegründet, an der phrygischen Grenze
Apollonia angeblich von Alexander selbst angelegt, Seleukeia Siderus und
Antiocheia, beide aus der Seleukidenzeit, ferner in Lykaonien Laodikeia
Katakekaumene und die wohl auch in der gleichen Zeit entstandene Hauptstadt
dieser Landschaft Ikonion. Aber in dem eigentlichen Bergland findet sich keine
Spur hellenistischer Niederlassung; und noch weniger hat der römische Senat
sich an diese schwierige Aufgabe gemacht. Augustus tat es; hier, und nur hier
im ganzen griechischen Osten, begegnet eine Reihe von Kolonien römischer
Veteranen, offenbar bestimmt, dieses Gebiet der friedlichen Ansiedlung zu
erobern. Von den eben genannten älteren Ansiedlungen wurde Antiocheia mit
Veteranen belegt und römisch reorganisiert, neu angelegt in Lykaonien Parlais
und Lystra, in Pisidien selbst das schon genannte Kremna so wie weiter südlich
Olbasa und Komama. Die späteren Regierungen setzten die begonnene Arbeit nicht
mit gleicher Energie fort; doch wurde unter Claudius das eiserne Seleukeia
Pisidiens zum claudischen gemacht, ferner im westkilikischen Binnenland
Claudiopolis und nicht weit davon, vielleicht gleichzeitig, Germanicopolis ins
Leben gerufen, auch Ikonion, in Augustus’ Zeit ein kleiner Ort, zu bedeutender
Entwicklung gebracht. Die neu gegründeten Städte blieben freilich unbedeutend,
schränkten aber doch den Spielraum der freien Gebirgsbewohner in namhafter
Weise ein, und der Landfriede muß endlich auch hier seinen Einzug gehalten
haben. Sowohl die Ebene und die Bergterrassen Pamphyliens wie die Bergstädte
Pisidiens selbst, zum Beispiel Selge und Sagalassos, waren während der
Kaiserzeit gut bevölkert und das Gebiet sorgfältig angebaut; die Reste
mächtiger Wasserleitungen und auffallend großer Theater, sämtlich Anlagen aus
der römischen Kaiserzeit, zeigen zwar nur handwerksmäßige Technik, aber Spuren
eines reich entwickelten friedlichen Gedeihens. Ganz freilich ward die
Regierung des Raubwesens in diesen Landschaften niemals Herr, und wenn in der
früheren Kaiserzeit die Heimsuchungen sich in mäßigen Grenzen hielten, traten
die Banden hier in den Wirren des dritten Jahrhunderts abermals als
kriegführende Macht auf. Sie gehen jetzt unter dem Namen der Isaurer und haben
ihren hauptsächlichen Sitz in den Gebirgen Kilikiens, von wo aus sie Land und
Meer brandschatzen. Erwähnt werden sie zuerst unter Severus Alexander. Daß sie
unter Gallienus ihren Räuberhauptmann zum Kaiser ausgerufen haben, wird eine
Fabel sein; aber allerdings wurde unter Kaiser Probus ein solcher namens
Lydios, der lange Zeit Lykien und Pamphylien geplündert hatte, in der römischen
Kolonie Kremna, die er besetzt hatte, nach langer hartnäckiger Belagerung durch
eine römische Armee bezwungen. In späterer Zeit finden wir um ihr Gebiet einen
Militärkordon gezogen und einen eigenen kommandierenden General für die Isaurer
bestellt. Ihre wilde Tapferkeit hat sogar denen von ihnen, welche bei dem
byzantinischen Hof Dienste nehmen mochten, eine Zeitlang eine Stellung daselbst
verschafft, wie die Makedonier sie am Hofe der Ptolemäer besessen hatten; ja
einer aus ihrer Mitte, Zenon, ist als Kaiser von Byzanz gestorben ^9.



———————————————————————-



^9 In der großen unbenannten Ruinenstätte von Saradschik im oberen Limyrostal
im östlichen Lykien (vgl. C. Ritter, Erdkunde. Bd. 19, Berlin 1859, S. 1172)
steht ein bedeutender tempelförmiger Grabbau, sicher nicht älter als das 3.
Jahrhundert n. Chr., an welchem in Relief zerstückelte Menschenteile, Köpfe,
Arme, Beine als Embleme angebracht sind; man möchte meinen, als Wappen eines
zivilisierten Räuberhauptmanns (Mitteilung von Benndorf).



———————————————————————-



Die Landschaft Galatien endlich, in ferner Zeit die Hauptstätte der
orientalischen Herrschaft über Vorderasien und in den berühmten Felsskulpturen
des heutigen Boghazköi, einst der Königstadt Pteria, die Erinnerungen einer
fast verschollenen Herrlichkeit bewahrend, war im Lauf der Jahrhunderte in
Sprache und Sitte eine keltische Insel inmitten der Fluten der Ostvölker
geworden und ist dies in der inneren Organisation auch in der Kaiserzeit
geblieben. Die drei keltischen Völkerschaften, welche bei der großen Wanderung
der Nation um die Zeit des Krieges zwischen Pyrrhos und den Römern in das
innere Kleinasien gelangt waren und hier, wie im Mittelalter die Franken im
Orient, zu einem festgegliederten Soldatenstaat sich zusammengeschlossen und
nach längerem Schweifen dies- und jenseits des Halys ihre definitiven Sitze
genommen hatten, hatten längst die Zeiten hinter sich, wo sie von dort aus
Kleinasien brandschatzten und mit den Königen von Asia und Pergamon im Kampfe
lagen, falls sie nicht als Söldner ihnen dienten; auch sie waren an der
Übermacht der Römer zerschellt und ihnen in Asien nicht minder botmäßig
geworden wie ihre Landsleute im Potal und an der Rhone und Seine. Aber trotz
ihres mehrhundertjährigen Verweilens in Kleinasien trennte immer noch eine
tiefe Kluft diese Okzidentalen von den Asiaten. Es war nicht bloß, daß sie ihre
Landessprache und ihre Volksart festhielten, daß immer noch die drei Gaue jeder
von seinen vier Erbfürsten regiert wurden und die von allen gemeinschaftlich
beschickte Bundesversammlung in dem heiligen Eichenhain als höchste Behörde dem
galatischen Lande vorstand, auch nicht, daß die ungebändigte Roheit wie die
kriegerische Tüchtigkeit sie von den Nachbarn zum Nachteil wie zum Vorteil
unterschied; dergleichen Gegensätze zwischen Kultur und Barbarei gab es in
Kleinasien auch sonst, und die oberflächliche und äußerliche Hellenisierung,
wie die Nachbarschaft, die Handelsbeziehungen, der von den Einwanderern
übernommene phrygische Kultus, das Söldnertum sie im Gefolge hatten, wird in
Galatien nicht viel später eingetreten sein als zum Beispiel in dem
benachbarten Kappadokien. Der Gegensatz ist anderer Art: die keltische und die
hellenische Invasion haben in Kleinasien konkurriert, und zu dem nationalen
Gegensatz ist der Stachel der rivalisierenden Eroberung hinzugetreten. Scharf
trat dies zutage in der Mithradatischen Krise: dem Mordbefehl des Mithradates
gegen die Italiker ging zur Seite die Niedermetzelung des gesamten galatischen
Adels und dementsprechend haben in den Kriegen gegen den orientalischen
Befreier der Hellenen die Römer keinen treueren Bundesgenossen gehabt als die
Galater Kleinasiens. Darum war der Erfolg der Römer auch der ihrige und gab der
Sieg ihnen in den Angelegenheiten Kleinasiens eine Zeitlang eine führende
Stellung. Das alte Vierfürstentum wurde, es scheint durch Pompeius,
abgeschafft. Einer der neuen Gaufürsten, der in den Mithradatischen Kriegen
sich am meisten bewährt hatte, Deiotarus, brachte außer seinem eigenen Gebiete
Klein-Armenien und andere Stücke des ehemaligen Mithradatischen Reiches an sich
und ward auch den übrigen galatischen Fürsten ein unbequemer Nachbar und der
mächtigste unter den kleinasiatischen Dynasten. Nach dem Siege Caesars, dem er
feindlich gegenübergestanden hatte und den er auch durch die gegen Pharnakes
geleistete Hilfe nicht für sich zu gewinnen vermochte, wurden ihm die mit oder
ohne Einwilligung der römischen Regierung gewonnenen Besitzungen größtenteils
wieder entzogen; der Caesarianer Mithradates von Pergamon, welcher von
mütterlicher Seite dem galatischen Königshaus entsprossen war, erhielt das
meiste von dem, was Deiotarus verlor und wurde ihm sogar in Galatien selbst an
die Seite gestellt. Aber nachdem dieser kurz darauf im Taurischen Chersones
sein Ende gefunden hatte und auch Caesar selbst nicht lange nachher ermordet
worden war, setzte Deiotarus sich ungeheißen wieder in den Besitz des
Verlorenen, und da er der jedesmal im Orient vorherrschenden römischen Partei
sich ebenso zu fügen verstand, wie sie rechtzeitig zu wechseln, starb er
hochbejahrt im Jahre 714 (40) als Herr von ganz Galatien. Seine Nachkommen
wurden mit einer kleinen Herrschaft in Paphlagonien abgefunden; sein Reich,
noch erweitert gegen Süden hin durch Lykaonien und alles Land bis zur
pamphylischen Küste, kam, wie schon gesagt ward, im Jahre 718 (36) durch
Antonius an Amyntas, welcher schon in Deiotarus’ letzten Jahren als dessen
Sekretär und Feldherr das Regiment geführt zu haben scheint und als solcher vor
der Schlacht von Philippi den Übergang von den republikanischen Feldherrn zu
den Triumvirn bewirkt hatte. Seine weiteren Schicksale sind schon erzählt. An
Klugheit und Tapferkeit seinem Vorgänger ebenbürtig, diente er erst dem
Antonius, dann dem Augustus als hauptsächliches Werkzeug für die Pazifikation
des noch nicht untertänigen kleinasiatischen Gebiets, bis er hier im Jahre 729
(25) seinen Tod fand. Mit ihm endigte das galatische Königtum und verwandelte
sich dasselbe in die römische Provinz Galatien.



Gallogräker heißen die Bewohner desselben bei den Römern schon in der letzten
Zeit der Republik; sie sind, fügt Livius hinzu, ein Mischvolk, wie sie heißen,
und aus der Art geschlagen. Auch mußte ein guter Teil derselben von den älteren
phrygischen Bewohnern dieser Landschaften abstammen. Mehr noch fällt ins
Gewicht, daß die eifrige Götterverehrung in Galatien und das dortige
Priestertum mit den sakralen Institutionen der europäischen Kelten nichts
gemein hat; nicht bloß die Große Mutter, deren heiliges Symbol die Römer der
hannibalischen Zeit von den Tolistobogern erbaten und empfingen, ist
phrygischer Art, sondern auch deren Priester gehörten zum Teil wenigstens dem
galatischen Adel an. Dennoch war noch in der römischen Provinz in Galatien die
innere Ordnung überwiegend die keltische. Daß noch unter Pius in Galatien die
dem hellenischen Recht fremde strenge väterliche Gewalt bestand, ist ein Beweis
dafür aus dem Kreise des Privatrechts. Auch in den öffentlichen Verhältnissen
gab es in dieser Landschaft immer noch nur die drei alten Gemeinden der
Tektosagen, der Tolistoboger, der Trokmer, die wohl ihren Namen die der drei
Hauptörter Ankyra, Pessinus und Tauion beisetzen, aber wesentlich doch nichts
sind als die wohlbekannten gallischen Gaue, die des Hauptorts ja auch nicht
entbehren. Wenn bei den Kelten Asiens die Auffassung der Gemeinde als Stadt
früher als bei den europäischen das Übergewicht gewinnt ^10 und der Name Ankyra
rascher den der Tektosagen verdrängt als in Europa der Name Burdigala den der
Bituriger, dort Ankyra sogar als Vorort der gesamten Landschaft sich die
“Mutterstadt” (μητρόπολις) nennt, so zeigt dies allerdings, wie das
ja auch nicht anders sein konnte, die Einwirkung der griechischen Nachbarschaft
und den beginnenden Assimilationsprozeß, dessen einzelne Phasen zu verfolgen
die uns gebliebene oberflächliche Kunde nicht gestattet. Die keltischen Namen
halten sich bis in die Zeit des Tiberius, nachher erscheinen sie nur vereinzelt
in den vornehmen Häusern. Daß die Römer seit Einrichtung der Provinz wie in
Gallien nur die lateinische, so in Galatien neben dieser nur die griechische
Sprache im Geschäftsverkehr zuließen, versteht sich von selbst. Wie es früher
damit gehalten ward, wissen wir nicht, da vorrömische Schriftmäler in dieser
Landschaft überhaupt nicht begegnen. Als Umgangssprache hat die keltische sich
auch in Asien mit Zähigkeit behauptet ^11; doch gewann allmählich das
Griechische die Oberhand. Im vierten Jahrhundert war Ankyra eines der
Hauptzentren der griechischen Bildung; “die kleinen Städte in dem
griechischen Galatien”, sagt der bei Vorträgen für das gebildete Publikum
grau gewordene Literat Themistios, “können sich ja freilich mit
Antiocheia nicht messen; aber die Leute eignen die Bildung sich eifriger an als
die richtigen Hellenen, und wo sich der Philosophenmantel zeigt, hängen sie an
ihm wie das Eisen am Magnet.” Dennoch mag bis in eben diese Zeit,
namentlich jenseits des Halys bei den offenbar viel später hellenisierten
Trokmern ^12, sich in den niederen Kreisen die Volkssprache gehalten haben. Es
ist schon erwähnt worden, daß nach dem Zeugnis des vielgewanderten
Kirchenvaters Hieronymus noch am Ende des 4. Jahrhunderts der asiatische
Galater die gleiche, wenn auch verdorbene Sprache redete, welche damals in
Trier gesprochen ward. Daß als Soldaten die Galater, wenn sie auch mit den
Okzidentalen keinen Vergleich aushielten, doch weit brauchbarer waren als die
griechischen Asiaten, dafür zeugt sowohl die Legion, welche König Deiotarus aus
seinen Untertanen nach römischem Muster aufgestellt hatte und die Augustus mit
dem Reiche übernahm und in die römische Armee unter dem bisherigen Namen
einreihte, wie auch daß bei der orientalischen Rekrutierung der Kaiserzeit die
Galater ebenso vorzugsweise herangezogen wurden wie im Okzident die Bataver
^13.



——————————————————————————



^10 Das berühmte Verzeichnis der der Gemeinde Ankyra gemachten Leistungen aus
Tiberius’ Zeit (CIG 4039) bezeichnet die galatischen Gemeinden gewöhnlich mit
έθνος, zuweilen mit πόλις. Später verschwindet jene Benennung; aber in der
vollen Titulatur, zum Beispiel der Inschrift CIG 4011 aus dem zweiten
Jahrhundert, führt Ankyra immer noch den Volksnamen: η μητρόπολις τής Γαλατίας
Σεβαστή Τεκτωσάγων Άγκυρα.



^11 Nach Pausanias (10, 36, 1) heißt bei den Γαλάται υπέρ Φρυγίας φωνή τή
επιχωρίω σπίσιν die Scharlachbeere ύς; und Lukian (Alex. 51) berichtet von den
Verlegenheiten des wahrsagenden Paphlagoniers, wenn ihm Συριστί ή Κελτιστί
Fragen vorgelegt wurden und nicht gleich dieser Sprache kundige Leute zur Hand
waren.



^12 Wenn in dem Anm. 10 erwähnten Verzeichnis aus Tiberius’ Zeit die Spenden
nur selten drei Völkern, meist zwei Völkern oder zwei Städten gegeben werden,
so sind, wie G. Perrot (Exploration archéologique de la Galane et de la
Bithynie. Paris 1862, S. 83) richtig bemerkt, die letzteren Ankyra und Pessinus
und steht bei den Spenden hinter ihnen Tauion der Trokmer zurück. Vielleicht
gab es damals bei diesen noch keine Ortschaft, die als Stadt gelten konnte.



^13 Auch Cicero (Att. 6, S, 3) schreibt von seiner Armee in Kilikien: exercitum
infirmum habebam, auxilia sane bona, sed ea Galatarum, Pisidarum, Lyciorum:
haec enim sunt nostra robora.



——————————————————————————



Den außereuropäischen Hellenen gehören ferner noch die beiden großen Eilande
des östlichen Mittelmeers Kreta und Kypros an sowie die zahlreichen des
Inselmeers zwischen Griechenland und Kleinasien; auch die kyrenäische
Pentapolis an der gegenüberliegenden afrikanischen Küste ist durch die
umliegende Wüste von dem Binnenlande so geschieden, daß sie jenen griechischen
Inseln einigermaßen gleichgestellt werden kann. Indes der allgemeinen
geschichtlichen Auffassung fügen diese Elemente der ungeheuren, unter dem
Szepter der Kaiser vereinigten Ländermasse wesentlich neue Züge nicht hinzu.
Die kleineren Inseln, früher und vollständiger hellenisiert als der Kontinent,
gehören ihrem Wesen nach mehr zum europäischen Griechenland als zum
kleinasiatischen Kolonialgebiet; wie denn des hellenischen Musterstaats Rhodos
bei jenem schon mehrfach gedacht worden ist. In dieser Epoche werden die Inseln
hauptsächlich genannt, insofern es in der Kaiserzeit üblich ward, Männer aus
den besseren Ständen zur Strafe nach denselben zu verbannen. Man wählte, wo der
Fall besonders schwer war, die Klippen wie Gyaros und Donussa; aber auch
Andros, Kythnos, Amorgos, einst blühende Zentren griechischer Kultur, waren
jetzt Strafplätze, während in Lesbos und Samos nicht selten vornehme Römer und
selbst Glieder des kaiserlichen Hauses freiwillig längeren Aufenthalt nahmen.
Kreta und Kypros, deren alter Hellenismus unter der persischen Herrschaft oder
auch in völliger Isolierung die Fühlung mit der Heimat verloren hatte, ordneten
sich, Kypros als Dependenz Ägyptens, die kretischen Städte autonom, in der
hellenistischen und später in der römischen Epoche nach den allgemeinen Formen
der griechischen Politie. In den kyrenäischen Städten überwog das System der
Lagiden; wir finden in ihnen nicht bloß, wie in den eigentlich griechischen,
die hellenischen Bürger und Metöken, sondern es stehen neben beiden, wie in
Alexandreia die Ägypter, die “Bauern”, das heißt die eingeborenen
Afrikaner, und unter den Metöken bilden, wie ebenfalls in Alexandreia, die
Juden eine zahlreiche und privilegierte Klasse.



Den Griechen insgemein hat auch das römische Kaiserregiment niemals eine
Vertretung gewährt. Die augustische Amphiktyonie beschränkte sich, wie wir
sahen, auf die Hellenen in Achaia, Epirus und Makedonien. Wenn die
hadrianischen Panhellenen in Athen sich als die Vertretung der sämtlichen
Hellenen gerierten, so haben sie doch in die übrigen griechischen Provinzen nur
insofern übergegriffen, als sie einzelnen Städten in Asia sozusagen das
Ehren-Hellenentum dekretierten; und daß sie dies taten, zeigt erst recht, daß
die auswärtigen Griechengemeinden in jene Panhellenen keineswegs einbegriffen
sind. Wenn in Kleinasien von Vertretung oder Vertretern der Hellenen die Rede
ist, so ist damit in den vollständig hellenisch geordneten Provinzen Asia und
Bithynia der Landtag und der Landtagsvorsteher dieser Provinzen gemeint,
insofern diese aus den Deputierten der zu einer jeden derselben gehörigen
Städte hervorgehen und diese sämtlich griechische Politien sind ^14; oder es
werden in der nichtgriechischen Provinz Galatien die neben dem galatischen
Landtag stehenden Vertreter der in Galatien verweilenden Griechen als
Griechenvorsteher bezeichnet ^15.



——————————————————————————



^14 Beschlüsse der επί τής Ασίας Έλληνες CIA 3487, 3957; ein Lykier geehrt υπό
τού κοινού τών επί τής Ασίας Ελλήνων καί υπό τών εν Παμφυλία πόλεων O.
Benndorf, Reisen in Lykien und Karien. Wien 1884. Bd. 1, S. 122; Schreiben an
die Hellenen in Asia CIG 3832, 3833; ώ άνδρες Έλληνες, in der Anrede an den
Landtag von Pergamon (Aristeid. or. p. 517). Ein άρξας τού κοινού τών εν
Βιθυνία Ελλήνων Perrot, Exploration, S. 32; Schreiben des Kaisers Alexander an
dasselbe (dig. 49, 1, 25). Dio 51, 20: τοίς ξένοις, Έλληνας σφάς επικαλέσας,
εαυτώ τινα, τοίς μέν Ασιανοίς εν Περγάμω, τοίς δέ Βιθυνοίς εν Νικομεδεία
τεμενίσαι επέτρεψε.



^15 Außer den Galatarchen (Marquardt, Staatsverwaltung. Bd. 1, S. 515) begegnen
uns in Galatien noch unter Hadrian Helladarchen (BCH 7, 1883, S. 18), welche
hier nur gefaßt werden können wie die Hellenarchen in Tanais.



——————————————————————————



Der städtischen Konföderation hatte die römische Regierung in Kleinasien keine
Veranlassung, besondere Hindernisse entgegenzustellen. In römischer wie in
vorrömischer Zeit haben neun Städte der Troas gemeinschaftlich religiöse
Verrichtungen vollzogen und gemeinschaftliche Feste gefeiert ^16. Die Landtage
der verschiedenen kleinasiatischen Provinzen, welche hier wie in dem gesamten
Reich als feste Einrichtung von Augustus ins Leben gerufen sein werden, sind
von denen der übrigen Provinzen an sich nicht verschieden. Doch hat diese
Institution sich hier in eigenartiger Weise entwickelt oder vielmehr
denaturiert. Mit dem nächsten Zweck dieser Jahresversammlungen der städtischen
Deputierten einer jeden Provinz ^17, die Wünsche derselben dem Statthalter oder
der Regierung zur Kenntnis zu bringen und überhaupt als Organ dieser Provinz zu
dienen, verband sich hier zuerst die jährliche Festfeier für den regierenden
Kaiser und das Kaisertum überhaupt: Augustus gestattete im Jahre 725 (29) den
Landtagen von Asia und Bithynien an ihren Versammlungsorten Pergamon und
Nikomedeia, ihm Tempel zu errichten und göttliche Ehre zu erweisen. Diese neue
Einrichtung dehnte sich bald auf das ganze Reich aus, und die Verschmelzung der
sakralen Institution mit der administrativen wurde ein leitender Gedanke der
provinzialen Organisation der Kaiserzeit. Aber in Priester- und Festpomp und
städtischen Rivalitäten hat diese Einrichtung doch nirgends sich so entwickelt
wie in der Provinz Asia und analog in den übrigen kleinasiatischen Provinzen
und nirgends also neben und über die munizipale sich eine provinziale Ambition
mehr noch der Städte als der Individuen gestellt, wie sie in Kleinasien das
gesamte öffentliche Leben beherrscht. Der von Jahr zu Jahr in der Provinz
bestellte Hohepriester (αρχιερεύς) des neuen Tempels ist nicht bloß der
vornehmste Würdenträger der Provinz, sondern es wird auch in der ganzen Provinz
das Jahr nach ihm bezeichnet ^18. Das Fest- und Spielwesen nach dem Muster der
olympischen Feier, welches bei den Hellenen allen, wie wir sahen, mehr und mehr
um sich griff, knüpfte in Kleinasien überwiegend an die Feste und Spiele des
provinzialen Kaiserkultus an. Die Leitung derselben fiel dem
Landtagspräsidenten, in Asia dem Asiarchen, in Bithynien dem Bithyniarchen und
so weiter zu, und nicht minder trug er hauptsächlich die Kosten des Jahrfestes,
obwohl ein Teil derselben, wie die übrigen dieses so glänzenden wie loyalen
Gottesdienstes, durch freiwillige Gaben und Stiftungen gedeckt oder auch auf
die einzelnen Städte repartiert wurden. Daher waren diese Präsidenturen nur
reichen Leuten zugänglich; die Wohlhabenheit der Stadt Tralleis wird dadurch
bezeichnet, daß an Asiarchen - der Titel blieb auch nach Ablauf des Amtsjahrs -
es nie daselbst fehle, die Geltung des Apostels Paulus in Ephesos durch seine
Verbindung mit verschiedenen dortigen Asiarchen. Trotz der Kosten war dies eine
viel umworbene Ehrenstellung, nicht wegen der daran geknüpften Privilegien, zum
Beispiel der Befreiung von der Vormundschaft, sondern wegen ihres äußeren
Glanzes; der festliche Einzug in die Stadt, im Purpurgewand und den Kranz auf
dem Haupt, unter Vortritt der das Rauchfaß schwingenden Prozessionsknaben, war
im Horizont der Kleinasiaten, was bei den Hellenen der Ölzweig von Olympia.
Mehrfach rühmt sich dieser oder jener vornehme Asiate, nicht bloß selber
Asiarch gewesen zu sein, sondern auch von Asiarchen abzustammen. Wenn sich
dieser Kultus anfänglich auf die Provinzialhauptstädte beschränkte, so sprengte
die munizipale Ambition, die namentlich in der Provinz Asia unglaubliche
Verhältnisse annahm, sehr bald diese Schranken. Hier wurde schon im Jahre 23
dem damals regierenden Kaiser Tiberius sowie seiner Mutter und dem Senat ein
zweiter Tempel von der Provinz dekretiert und nach langem Hader der Städte
durch Beschluß des Senats in Smyrna errichtet. Die anderen größeren Städte
folgten bei späteren Gelegenheiten nach ^19. Hatte bis dahin die Provinz wie
nur einen Tempel, so auch nur einen Vorsteher und einen Oberpriester gehabt, so
mußten jetzt nicht bloß so viele Oberpriester bestellt werden, als es
Provinzialtempel gab, sondern es wurden auch, da die Leitung des Tempelfestes
und die Ausrichtung der Spiele nicht dem Oberpriester, sondern dem
Landesvorsteher zustand und es den rivalisierenden Großstädten hauptsächlich um
die Feste und Spiele zu tun war, sämtlichen Oberpriestern zugleich der Titel
und das Recht der Vorsteherschaft gegeben, so daß wenigstens in Asia die
Asiarchie und das Oberpriestertum der Provinzialtempel zusammenfielen ^20.
Damit traten der Landtag und die bürgerlichen Geschäfte, von welchen die
Institution ihren Ausgang genommen hatte, in den Hintergrund; der Asiarch war
bald nichts mehr als der Ausrichter eines an die göttliche Verehrung der
gewesenen und des gegenwärtigen Kaisers angeknüpften Volksfestes, weshalb dann
auch die Gemahlin desselben, die Asiarchin, sich an der Feier beteiligen durfte
und eifrig beteiligte.



——————————————————————————————



^16 Das συνέδριον τών εννέα δήμων (H. Schliemann, Troja. Leipzig 1883, S. 256)
nennt sich anderswo Ιλιείς καί πόλεις αι κοινονούσαι τής θυσίας καί τοί αγώνος
καί τής πανεγύρεως (daselbst, S. 254). Ein anderes Dokument desselben Bundes
aus der Zeit des Antigonos bei J. G. Droysen, Geschichte des Hellenismus. 2.
Aufl. Gotha 1877. Bd. 2, S. 382ff. Ebenso werden andere κοινά zu fassen sein,
die auf einen engeren Kreis als die Provinz sich beziehen, wie das alte der
dreizehn ionischen Städte, das der Lesbier (Marquardt, Staatsverwaltung, Bd. 1,
S. 516), das der Phrygier auf den Münzen von Apameia. Ihre magistratischen
Präsidenten haben auch diese gehabt, wie denn kürzlich sich ein Lesbiarch
gefunden hat (Marquardt, a. a.Ο.) und ebenso die mösischen Hellenen unter einem
Pontarchen standen. Doch ist es nicht unwahrscheinlich, daß, wo der Archontat
genannt wird, der Bund mehr ist als eine bloße Festgenossenschaft; die Lesbier
sowohl wie die mösischen Fünfstädte mögen einen besonderen Landtag gehabt
haben, dem diese Beamten vorstanden. Dagegen ist das κοινόν τού Υργαλέου πεδίου
(W. M. Ramsay, Cities and bishoprics of Phrygia. Oxford 1895, S. 10), das neben
mehreren δήμοι steht, eine des Stadtrechts entbehrende Quasi-Gemeinde.



^17 Am deutlichsten tritt die Zusammensetzung der kleinasiatischen Landtage
hervor in Strabons (14, 3, 3 p. 664) Bericht über die Lykiarchie und bei
Aristeides’ (or. 26 p. 344) Erzählung seiner Wahl zu einem der asiatischen
Provinzialpriestertümer.



^18 Beispiele für Asia: CIG 3487; für Lykien: Benndorf, Reisen, Bd. 1, S. 71.
Die lykische Bundesversammlung aber bezeichnet die Jahre nicht nach dem
Archiereus, sondern nach dem Lykiarchen.



^19 Tac. ann. 4, 15 u. 55. Die Stadt, welche einen von dem Landtag der Provinz
(dem κοινόν τής Ασίας usw.) gewidmeten Tempel besitzt, fahrt deswegen das
Ehrenprädikat der den (Kaiser-) Tempel hütenden” (νεωκόρος); und wenn
eine deren mehrere aufzuweisen hat, wird die Zahl beigesetzt. Man kann an
diesem Institut deutlich erkennen, wie der Kaiserkultus seine volle Ausbildung
in Kleinasien erhalten hat. Der Sache nach ist das Neokorat allgemein, auf jede
Gottheit und jede Stadt anwendbar; titular, als Ehrenbeiname der Stadt,
begegnet es mit verschwindenden Ausnahmen allein in dem kleinasiatischen
Kaiserkultus - nur einige griechische Städte der Nachbarprovinzen, wie Tripolis
in Syrien, Thessalonike in Makedonien haben darin mitgemacht.



^20 So wenig die ursprüngliche Verschiedenheit der Landtagspräsidentur und des
provinzialen Oberpriestertums für den Kaiserkultus in Zweifel gezogen werden
kann, so tritt doch nicht bloß bei jener der in Hellas, von wo die Organisation
der κοινά überhaupt ausgeht, noch deutlich erkennbare magistratische Charakter
des Vorstehers in Kleinasien völlig zurück, sondern es scheint hier in der Tat
da, wo das κοινόν mehrere sakrale Mittelpunkte hat, der Ασιάρχης und der
αρχιερεύς τής Ασίας sich verschmolzen zu haben. Die das bürgerliche Amt scharf
akzentuierende Titulatur στρατηγός führt der Präsident des κοινόν in Kleinasien
nie, auch άρξας τού κοινού (Anm. 14) oder τού έθνους (CIG 4380 k4 p. 1168) ist
selten; die Komposita Ασιάρχης, Λυκιάρχης, analog dem Ελλαδάρχης von Achaia,
sind schon zu Strabons Zeit die gebräuchliche Bezeichnung. Daß in den kleineren
Provinzen, wie Galatien und Lykien der Archon und der Archiereus der Provinz
getrennt geblieben sind, ist gewiß. Aber in Asien ist das Vorhandensein von
Asiarchen für Ephesos und Smyrna inschriftlich festgestellt (Marquardt,
Staatsverwaltung, Bd. 1, S. 514), während es doch nach dem Wesen der
Institution nur einen Asiarchen für die ganze Provinz geben konnte. Auch ist
hier die Agonothesie des Archiereus beglaubigt (Galenus zum Hippokrates, usu.
part. 18, 2 p. 567 Kühn: παρ' ημίν εν Περγάμω τών αρχιερέων τάς καλουμένας
μονομαχίας επιτελούντων), während eben sie das Wesen des Asiarchats ist. Allem
Anschein nach haben die Rivalitäten der Städte hier dahin geführt, daß, nachdem
es mehrere von der Provinz gewidmete Kaisertempel in verschiedenen Städten gab,
die Agonothesie dem effektiven Landtagspräsidenten genommen und dafür dem
Oberpriester jedes Tempels der titulare Asiarchat und die Agonothesie
übertragen ward. Dann erklärt sich auf den Münzen der dreizehn ionischen Städte
(Mionnet, Bd. 3, 61, 1) der Ασιάρχης καί αρχιερεύς ιγ' πόλεων und kann auf
ephesischen Inschriften derselbe Ti. Iulius Reginus bald Ασιάρχης β' ναών τών
εν Εφέσω (Wood, Inscriptions from the great theatre, n. 18), bald αρχιερεύς β'
ναών τών εν Εφέσω (daselbst, n. 8, 14, ähnlich 9) genannt werden. Nur auf diese
Weise sind auch die Institutionen des vierten Jahrhunderts zu begreifen. Hier
erscheint in jeder Provinz ein Oberpriester, in Asia mit dem Titel des
Asiarchen, in Syrien mit dem des Syriarchen und so weiter. Wenn die
Verschmelzung des Archon und des Archiereus in der Provinz Asia schon früher
begonnen hatte, so lag nichts näher, als sie jetzt bei der Verkleinerung der
Provinzen äberall in dieser Weise zu kombinieren.



——————————————————————————————



Auch eine praktische und in Kleinasien durch das hohe Ansehen dieser
Institution gesteigerte Bedeutung mag das provinziale Oberpriestertum für den
Kaiserkultus gehabt haben durch die damit verknüpfte religiöse Oberaufsicht.
Nachdem der Landtag den Kaiserkultus einmal beschlossen und die Regierung
eingewilligt hatte, folgten selbstverständlich die städtischen Vertretungen
nach; in Asia hatten bereits unter Augustus wenigstens alle Vororte der
Gerichtssprengel ihr Caesareum und ihr Kaiserfest ^21. Recht und Pflicht des
Oberpriesters war es, in seinem Sprengel die Ausführung dieser provinzialen und
munizipalen Dekrete und die Übung des Kultus zu überwachen; was dies zu
bedeuten hatte, erläutert die Tatsache, daß der freien Stadt Kyzikos in Asia
unter Tiberius die Autonomie unter anderem auch darum aberkannt ward, weil sie
den dekretierten Bau des Tempels des Gottes Augustus hatte liegenlassen
-vielleicht eben, weil sie als freie Stadt nicht unter dem Landtag stand.
Wahrscheinlich hat sogar diese Oberaufsicht, obwohl sie zunächst dem
Kaiserkultus galt, sich auf die Religionsangelegenheiten überhaupt erstreckt
^22. Als dann der alte und der neue Glaube im Reiche um die Herrschaft zu
ringen begannen, ist deren Gegensatz wohl zunächst durch das provinziale
Oberpriestertum zum Konflikt geworden. Diese aus den vornehmen Provinzialen von
dem Landtag der Provinz bestellten Priester waren durch ihre Traditionen wie
durch ihre Amtspflichten weit mehr als die Reichsbeamten berufen und geneigt,
auf Vernachlässigung des anerkannten Gottesdienstes zu achten und, wo Abmahnung
nicht half, da sie selber eine Strafgewalt nicht hatten, die nach bürgerlichem
Recht strafbare Handlung bei den Orts- oder den Reichsbehörden zur Anzeige zu
bringen und den weltlichen Arm zu Hilfe zu rufen, vor allem den Christen
gegenüber die Forderungen des Kaiserkultus geltend zu machen. In der späteren
Zeit schreiben die altgläubigen Regenten diesen Oberpriestern sogar
ausdrücklich vor, selbst und durch die ihnen unterstellten städtischen Priester
die Kontraventionen gegen die bestehende Glaubensordnung zu ahnden und weisen
denselben genau die Rolle zu, welche unter den Kaisern des neuen Glaubens der
Metropolit und seine städtischen Bischöfe einnehmen ^23. Wahrscheinlich hat
hier nicht die heidnische Ordnung die christlichen Institutionen kopiert,
sondern umgekehrt die siegende christliche Kirche ihr hierarchisches Rüstzeug
dem feindlichen Arsenal entnommen. Alles dies galt, wie bemerkt, für das ganze
Reich; aber die sehr praktischen Konsequenzen der provinzialen Regulierung des
Kaiserkultus, die religiöse Aufsichtführung und die Verfolgung der
Andersgläubigen, sind vorzugsweise in Kleinasien gezogen worden.



—————————————————————————————



^21 CIG 3902b.



^22 Dion von Prusa (or. 35 p. 66 R.) nennt die Asiarchen und die analogen
Archonten (ihre Agonothesie bezeichnet er deutlich, und auf sie führen auch die
verdorbenen Worte τούς επονύμους τών δύο ηπείρων τής εσπέρας όλης, wofür wohl
zu schreiben ist τής ετέρας όλης) τούς απάντων άρχοντας τών ιερέων. Es fehlt
bekanntlich bei der Bezeichnung der Provinzialpriester fast stehend die
ausdrückliche Beziehung auf den Kaiserkult; wenn sie in ihren Sprengeln die
Rolle spielen sollten wie der Pontifex maximus in Rom, so hatte das seinen
guten Grund.



^23 Maximinus stellte zu diesem Zweck dem Oberpriester der einzelnen Provinz
militärische Hilfe zur Verfügung (Eus. hist. eccl. 8, 14, 9); und der berühmte
Brief Julians (epist. 49; vgl. epist. 63) an den damaligen Galatarchen gibt ein
deutliches Bild der Obliegenheiten desselben. Er soll das ganze Religionswesen
der Provinz beaufsichtigen; dem Statthalter gegenüber seine Selbständigkeit
wahren, nicht bei ihm antichambrieren, ihm nicht gestatten mit militärischer
Eskorte im Tempel aufzutreten, ihn nicht vor, sondern in dem Tempel empfangen,
innerhalb dessen er der Herr und der Statthalter Privatmann ist; von den
Unterstützungen, die die Regierung für die Provinz ausgeworfen hat (30000
Scheffel Getreide und 60000 Sextarien Wein) den fünften Teil an die in die
Klientel der heidnischen Priester tretenden Armen spenden, das Übrige sonst zu
mildtätigen Zwecken verwenden; in jeder Stadt der Provinz womöglich mit
Beihilfe der Privaten Verpflegungshäuser (ξενοδοχεία) nicht bloß für Heiden,
sondern für jedermann ins Leben rufen und den Christen nicht ferner das Monopol
der guten Werke gestatten; die sämtlichen Priester der Provinz durch Beispiel
und Ermahnung überhaupt zum gottesfürchtigen Wandel und zur Vermeidung des
Besuchs der Theater und der Schenken anhalten und insbesondere zum fleißigen
Besuch der Tempel mit ihrer Familie und ihrem Gesinde oder, wenn sie nicht zu
bessern sind, sie absetzen. Es ist ein Hirtenbrief in bester Form, nur mit
veränderter Adresse und mit Zitaten aus Homer statt aus der Bibel. So deutlich
diese Anordnungen den Stempel des bereits zusammenbrechenden Heidentums an sich
tragen und so gewiß sie in dieser Ausdehnung der früheren Epoche fremd sind, so
erscheint doch das Fundament, die allgemeine Oberaufsicht des Oberpriesters der
Provinz über das Kultwesen, keineswegs als eine neue Einrichtung.



—————————————————————————————



Neben dem Kaiserkultus fand auch die eigentliche Gottesverehrung in Kleinasien
in bevorzugter Weise ihre Statt und namentlich alle ihre Auswüchse eine
Freistatt. Das Unwesen der Asyle und der Wunderkuren hatte ganz besonders hier
seinen Sitz. Unter Tiberius wurde die Beschränkung der ersteren vom römischen
Senat angeordnet; der Heilgott Asklepios tat nirgends mehr und größere Wunder
als in seiner vielgeliebten Stadt Pergamon, die ihn geradezu als Zeus Asklepios
verehrte und ihre Blüte in der Kaiserzeit zum guten Teil ihm verdankte. Die
wirksamsten Wundertäter der Kaiserzeit, der später kanonisierte Kappadokier
Apollonios von Tyana, sowie der paphlagonische Drachenmann Alexandros von
Abonuteichos sind Kleinasiaten. Wenn das allgemeine Verbot der Assoziationen,
wie wir sehen werden, in Kleinasien mit besonderer Strenge durchgeführt ward,
so wird die Ursache wohl hauptsächlich in den religiösen Verhältnissen zu
suchen sein, die den Mißbrauch solcher Vereinigungen dort besonders nahelegten.



Die öffentliche Sicherheit ruhte im wesentlichen auf dem Lande selbst. In der
früheren Kaiserzeit stand, abgesehen von dem das östliche Kilikien
einschließenden syrischen Kommando, in ganz Kleinasien nur ein Detachement von
5000 Mann Auxiliartruppen, die in der Provinz Galatien garnisonierten ^24,
nebst einer Flotte von 40 Schiffen; es war dies Kommando bestimmt, teils die
unruhigen Pisidier niederzuhalten, teils die nordöstliche Reichsgrenze zu
decken und die Küste des Schwarzen Meeres bis zur Krim unter Aufsicht zu
halten. Vespasian brachte diese Truppe auf den Stand eines Armeekorps von zwei
Legionen und legte deren Stäbe in die Provinz Kappadokien an den oberen
Euphrat. Außer diesen für die Grenzhut bestimmten Mannschaften gab es damals
namhafte Garnisonen in Vorderasien nicht; in der kaiserlichen Provinz Lykien
und Pamphylien zum Beispiel stand eine einzige Kohorte von 500 Mann, in den
senatorischen Provinzen höchstens einzelne aus der kaiserlichen Garde oder aus
den benachbarten Kaiserprovinzen zu speziellen Zwecken abkommandierte Soldaten
^25. Wenn dies einerseits für den inneren Frieden dieser Provinzen auf das
nachdrücklichste zeugt und den ungeheuren Abstand der kleinasiatischen
Bürgerschaften von den ewig unruhigen Hauptstädten Syriens und Ägyptens
deutlich vor Augen führt, so erklärt es andererseits die schon in anderer
Verbindung hervorgehobene Stabilität des Räuberwesens in dem durchaus
gebirgigen und im Innern zum Teil öden Lande, namentlich an der
mysisch-bithynischen Grenze und in den Bergtälern Pisidiens und Isauriens.
Eigentliche Bürgerwehren gab es in Kleinasien nicht. Trotz des Florierens der
Turnanstalten für Knaben, Jünglinge und Männer blieben die Hellenen dieser Zeit
in Asia so unkriegerisch wie in Europa ^26. Man beschränkte sich darauf, für
die Aufrechterhaltung der öffentlichen Sicherheit städtische Eirenarchen,
Friedensmeister, zu kreieren und ihnen eine Anzahl zum Teil berittener
städtischer Gendarmen zur Verfügung zu stellen, gedungene Mannschaften von
geringem Ansehen, welche aber doch brauchbar gewesen sein müssen, da Kaiser
Marcus es nicht verschmähte, bei dem bitteren Mangel an gedienten Leuten
während des Markomannenkrieges diese kleinasiatischen Stadtsoldaten in die
Reichstruppen einzureihen ^27.



————————————————————————-



^24 Diese Truppe kann nach der Stellung bei Josephus (bel. Iud. 2,16, 4)
zwischen den nicht mit Garnison belegten Provinzen Asia und Kappadokien nur auf
Galatien bezogen werden. Natürlich gab sie auch die Detachements, welche in den
abhängigen Gebieten am Kaukasus standen, damals -unter Nero- wie es scheint,
auch die auf dem Bosporus selbst stehenden, wobei freilich auch das mösische
Korps beteiligt war.



^25 Prätorianer stationaribus Ephesi: Eph. epigr. IV, n. 70. Ein Soldat in
statione Nicomedensi: Plin. ep. ad Trai. 74. Ein Legionarcenturio in Byzantium:
daselbst 77, 78.



^26 In dem kleinasiatischen Munizipalwesen kommt alles vor, nur nicht das
Waffenwesen. Der smyrnäische στρατηγός επί τών όπλων ist natürlich eine
Reminiszenz so gut wie der Kultus des Herakles οπλοφύλαξ (CIG 3162).



^27 Der Eirenarch von Smyrna sendet, um den Polykarpos zu verhaften, diese
Gendarmen aus: εξήλθων διογμίται καί ιππείς μετά τών συνήθων αυτοίς όπλων, ως
επί ληστήν τρέχοντες (Acta mart., S. 39). Daß sie nicht die eigentliche
soldatische Rüstung hatten, wird auch sonst bemerkt (Amm. 27, 9, 6: adbibitis
semiermibus quibusdam - gegen die Isaurer - quos diogmitas appellaut). Von
ihrer Verwendung im Markomannenkrieg berichtet der Biograph des Marcus c. 26:
armavit et diogmitas und die Inschrift von Aezani in Phrygien CIG 3031 a 8 =
Lebas-Waddington 992: παρασχών τώ κυρω Καίσαρι σύμμαχον διωγμείτην παρ' εαυτού.




————————————————————————-



Die Justizpflege sowohl der städtischen Behörden wie der Statthalter ließ auch
in dieser Epoche vieles zu wünschen übrig; doch bezeichnet das Eintreten der
Kaiserherrschaft darin eine Wendung zum Besseren. Das Eingreifen der
Reichsgewalt hatte unter der Republik sich auf die strafrechtliche Kontrolle
der Reichsbeamten beschränkt und diese besonders in späterer Zeit schwächlich
und parteiisch geübt oder vielmehr nicht geübt. Jetzt wurden nicht bloß in Rom
die Zügel schärfer angezogen, indem die strenge Beaufsichtigung der eigenen
Beamten von dem einheitlichen Militärregiment unzertrennlich war und auch der
Reichssenat zu schärferer Überwachung der Amtspflege seiner Mandatare veranlaßt
wurde, sondern es wurde jetzt möglich, die Mißgriffe der Provinzialgerichte im
Wege der neu eingeführten Appellation zu beseitigen oder auch, wo
unparteiisches Gericht in der Provinz nicht erwartet werden konnte, den Prozeß
nach Rom vor das Kaisergericht zu ziehen ^28. Beides kam auch den senatorischen
Provinzen zugute und ist allem Anschein nach überwiegend als Wohltat empfunden
worden.



—————————————————————————————-



^28 In Knidos (BCH 7, 1883, S. 62) hatten im Jahre 741/42 (13/12) einige, wie
es scheint, angesehene Bürger das Haus eines ihnen persönlich Verfeindeten drei
Nächte hindurch gestürmt; bei der Abwehr hatte einer der Sklaven des belagerten
Hauses durch ein aus dem Fenster geworfenes Gefäß den einen der Angreifer
getötet. Die Besitzer des belagerten Hauses wurden darauf des Totschlags
angeklagt, perhorreszierten aber, da sie die öffentliche Meinung gegen sich
hatten, das städtische Gericht und verlangten die Entscheidung durch den Spruch
des Kaisers Augustus. Dieser ließ die Sache durch einen Kommissar untersuchen
und sprach die Angeklagten frei, wovon er die Behörde in Knidos in Kenntnis
setzte mit der Bemerkung, daß sie die Angelegenheit nicht unparteiisch
behandelt hätten, und sie anwies, sich nach seinem Spruche zu verhalten. Das
ist allerdings, da Knidos eine freie Stadt war, ein Eingreifen in deren
souveräne Rechte, wie auch in Athen Appellation an den Kaiser und sogar an den
Prokonsul in hadrianischer Zeit statthaft war. Aber wer die Justizverhältnisse
einer Griechenstadt dieser Epoche und dieser Stellung erwägt, wird nicht
zweifeln, daß durch derartiges Eingreifen wohl mancher ungerechte Spruch
veranlaßt, aber viel häufiger ein solcher verhindert ward.



—————————————————————————————-



Wie bei den Hellenen Europas, so ist in Kleinasien die römische Provinz
wesentlich ein Komplex städtischer Gemeinden. Wie in Hellas werden auch hier
die überkommenen Formen der demokratischen Politie im allgemeinen festgehalten,
die Beamten zum Beispiel auch ferner von den Bürgerschaften gewählt, überall
aber der bestimmende Einfluß in die Hände der Begüterten gelegt und dem
Belieben der Menge so wie dem ernstlichen politischen Ehrgeiz kein Spielraum
gestattet. Unter den Beschränkungen der munizipalen Autonomie ist den
kleinasiatischen Städten eigentümlich, daß den schon erwähnten Eirenarchen, den
städtischen Polizeimeister, späterhin der Statthalter aus einer von dem Rat der
Stadt aufgestellten Liste von zehn Personen ernannte. Die Regierungskuratel der
städtischen Finanzverwaltung, die kaiserliche Bestellung eines nicht der Stadt
selbst angehörigen Vermögenspflegers (curator rei publicae, λογιστής), dessen
Konsens die städtischen Behörden bei wichtigeren Vermögenshandlungen einzuholen
haben, ist niemals allgemein, sondern nach Bedürfnis für diese oder jene Stadt
angeordnet worden, in Kleinasien aber entsprechend der Bedeutung seiner
städtischen Entwicklung besonders früh, das heißt seit dem Anfang des 2.
Jahrhunderts, und besonders umfassend eingetreten. Wenigstens im 3. Jahrhundert
mußten auch hier wie anderswo sonstige wichtige Beschlüsse der
Gemeindeverwaltung dem Statthalter zur Bestätigung unterbreitet werden.
Uniformierung der Gemeindeverfassung hat die römische Regierung nirgends und am
wenigsten in den hellenischen Landschaften durchgeführt; auch in Kleinasien
herrschte darin große Mannigfaltigkeit und vermutlich vielfach das Belieben der
einzelnen Bürgerschaften, obwohl für die derselben Provinz angehörigen
Gemeinden das eine jede Provinz organisierende Gesetz allgemeine Normen
vorschrieb. Was der Art von Institutionen als in Kleinasien verbreitet und
vorherrschend diesem Landesteil eigentümlich angesehen werden kann, trägt
keinen politischen Charakter, sondern ist nur etwa für die sozialen
Verhältnisse bezeichnend, wie die über ganz Kleinasien verbreiteten Verbände
teils der älteren, teils der jüngeren Bürger, die Gerusia und die Neoi,
Ressourcen für die beiden Altersklassen mit entsprechenden Turnplätzen und
Festen ^29. Autonome Gemeinden gab es in Kleinasien von Haus aus bei weitem
weniger als in dem eigentlichen Hellas, und namentlich die bedeutendsten
kleinasiatischen Städte haben diese zweifelhafte Auszeichnung niemals gehabt
oder doch früh verloren, wie Kyzikos unter Tiberius, Samos durch Vespasian.
Kleinasien war eben altes Untertanengebiet und unter den persischen wie unter
den hellenischen Herrschern an monarchische Ordnung gewöhnt; weniger als in
Hellas führte hier unnützes Erinnern und unklares Hoffen hinaus über den
beschränkten munizipalen Horizont der Gegenwart, und nicht vieles der Art
störte den friedlichen Genuß des unter den bestehenden Verhältnissen möglichen
Lebensglückes.



———————————————————————



^29 Die in kleinasiatischen Inschriften oft erwähnte Gerusia hat mit der von
Lysimachos in Ephesos getroffenen gleichnamigen politischen Einrichtung (Strab.
14, 1, 21 p. 640; Wood, Ephesus. Inscriptions from the temple of Diana, n. 19)
nichts weiter gemein; den Charakter derselben in römischer Zeit bezeichnet
teils Vitruvius (2, 8, 10): Croesi (damum) Sardiani civibus ad requiescendum
aetatis otio seniorum collegio gerusiam dedicaverunt, teils die in der
lykischen Stadt Sidyma kürzlich gefundene Inschrift (Benndorf, Reisen, Bd. 1,
S. 71), wonach Rat und Volk beschließen, wie das Gesetz es fordert, eine
Gerusia einzurichten und in diese 50 Buleuten und 50 andere Bürger einzuwählen,
welche dann einen Gymnasiarchen der neuen Gerusia bestellen. Dieser auch sonst
begegnende Gymnasiarch sowie der Hymnode der Gerusia (Menadier, Qua condicione
Ephesii usi sint, p. 51) sind unter den uns bekannten Ämtern dieser
Körperschaft die einzigen für ihre Beschaffenheit charakteristischen. Analog,
aber weniger angesehen, sind die Kollegien der νέοι die auch ihre eigenen
Gymnasiarchen haben. Zu den beiden Aufsehern der Turnplätze für die erwachsenen
Bürger machen den Gegensatz die Gymnasiarchen der Epheben (Menadier, p. 91).
Gemeinschaftliche Mahlzeiten und Feste (auf die der Hymnode sich bezieht)
fehlten natürlich namentlich bei der Gerusia nicht. Sie ist keine
Armenversorgung, aber auch kein der munizipalen Aristokratie reserviertes
Kollegium charakteristisch für die Weise des bürgerlichen Verkehrs der
Griechen, bei welchen der Turnplatz etwa ist, was in unseren kleinen Städten
die Bürgercasinos.



———————————————————————



Solchen Lebensglückes gab es in Kleinasien unter dem römischen Kaiserregiment
die Fülle. “Keine Provinz von allen”, sagt ein in Smyrna unter den
Antoninen lebender Schriftsteller, “hat so viele Städte aufzuweisen wie
die unsrige und keine solche wie unsere größten. Ihr kommen zugute die reizende
Gegend, die Gunst des Klimas, die mannigfaltigen Produkte, die Lage im
Mittelpunkt des Reiches, ein Kranz ringsum befriedeter Völker, die gute
Ordnung, die Seltenheit der Verbrechen, die milde Behandlung der Sklaven, die
Rücksicht und das Wohlwollen der Herrscher.” Asia hieß, wie schon gesagt
ward, die Provinz der fünfhundert Städte, und wenn das wasserlose, zum Teil nur
zur Weide geeignete Binnenland Phrygiens, Lykaoniens, Galatiens, Kappadokiens
auch in jener Zeit nur dünn bevölkert war, stand die übrige Küste hinter Asia
nicht weit zurück. Die dauernde Blüte der kulturfähigen Landschaften
Kleinasiens erstreckt sich nicht bloß auf die Städte glänzenden Namens, wie
Ephesos, Smyrna, Laodikeia, Apameia; wo immer ein von der Verwüstung der
anderthalb Jahrtausende, die uns von jener Zeit trennen, vergessener Winkel des
Landes sich der Forschung erschließt, da ist das erste und das mächtigste
Gefühl das Entsetzen, fast möchte man sagen die Scham über den Kontrast der
elenden und jammervollen Gegenwart mit dem Glück und dem Glanz der vergangenen
Römerzeit. Auf einer abgelegenen Bergspitze unweit der lykischen Küste, da, wo
nach der griechischen Fabel die Chimaera hauste, lag das alte Kragos,
wahrscheinlich nur aus Balken und Lehmziegeln gebaut und darum spurlos
verschwunden bis auf die zyklopische Festungsmauer am Fuß des Hügels. Unter der
Kuppe breitet ein anmutiges fruchtbares Tal sich aus, mit frischer Alpenluft
und südlicher Vegetation, umgeben von Wald- und wildreichen Bergen. Als unter
Kaiser Claudius Lykien Provinz ward, verlegte die römische Regierung die
Bergstadt, das “grüne Kragos” des Horaz, in diese Ebene; auf dem
Marktplatz der neuen Stadt Sidyma stehen noch die Reste des viersäuligen, dem
Kaiser damals gewidmeten Tempels und einer stattlichen Säulenhalle, welche ein
von dort gebürtiger, als Arzt zu Vermögen gelangter Bürger in seiner Vaterstadt
baute. Statuen der Kaiser und verdienter Mitbürger schmückten den Markt; es gab
in der Stadt einen Tempel ihrer Schutzgötter, der Artetuis und des Apollon,
Bäder, Turnanstalten (γυμνάσια) für die ältere wie für die jüngere
Bürgerschaft; von den Toren zogen sich an der Hauptstraße, die steil am Gebirge
hinab nach dem Hafen Kalabatia führte, zu beiden Seiten Reihen hin von
steinernen Grabmonumenten, stattlicher und kostbarer als die Pompeiis und
großenteils noch aufrecht, während die vermutlich wie die der Altstadt aus
vergänglichem Material gebauten Häuser verschwunden sind. Auf den Stand und die
Art der einstmaligen Bewohner gestattet einen Schluß ein kürzlich dort
aufgefundener, wahrscheinlich unter Commodus gefaßter Gemeindebeschluß über die
Konstituierung der Ressource für die älteren Bürger; dieselbe wurde
zusammengesetzt aus hundert zur Hälfte dem Stadtrat, zur Hälfte der übrigen
Bürgerschaft entnommenen Mitgliedern, darunter nicht mehr als drei
Freigelassene und ein Bastardkind, alle übrigen in rechter Ehe erzeugt und zum
Teil nachweislich alten und wohlhabenden Bürgerhäusern angehörig. Einzelne
dieser Familien sind zum römischen Bürgerrecht gelangt, eine sogar in den
Reichssenat. Aber auch im Ausland blieb dieses senatorische Haus sowohl wie
verschiedene aus Sidyma gebürtige auswärts und selbst am kaiserlichen Hof
beschäftigte Ärzte der Heimat eingedenk, und mehrere derselben haben ihr Leben
daselbst beschlossen; einer dieser angesehenen Stadtbürger hat in einem nicht
gerade vortrefflichen, aber sehr gelehrten und sehr patriotischen Elaborat die
Legenden der Stadt und die sie betreffenden Weissagungen zusammengefaßt und
diese Memorabilien öffentlich aufstellen lassen. Dies Kragos-Sidyma stimmte auf
dem Landtag der kleinen lykischen Provinz nicht unter den Städten erster
Klasse, war ohne Theater, ohne Ehrentitel und ohne jene allgemeinen Feste, die
in der damaligen Welt die Großstadt bezeichnen, auch nach der Auffassung der
Alten eine kleine Provinzialstadt und durchaus eine Schöpfung der römischen
Kaiserzeit. Aber im ganzen Vilajet Aidin ist heute kein Binnenort, der für
zivilisierte Existenz auch nur entfernt diesem Bergstädtchen, wie es war, an
die Seite gestellt werden könnte. Was in diesem abgeschiedenen Fleck noch heute
leben dig vor Augen steht, das ist in einer ungezählten Menge anderer Städte
unter der verwüstenden Menschenhand bis auf geringe Reste oder auch spurlos
verschwunden. Einen gewissen Überblick dieser Fülle gewährt die den Städten in
Kupfer freigegebene Münzprägung der Kaiserzeit: keine Provinz kann in der Zahl
der Münzstätten und der Mannigfaltigkeit der Darstellungen sich auch nur von
weitem mit Asia messen.



Freilich fehlt diesem Aufgehen aller Interessen in der heimatlichen Kleinstadt
die Kehrseite so wenig in Kleinasien wie bei den europäischen Griechen. Was
über deren Gemeindeverwaltung gesagt ist, gilt in der Hauptsache auch hier. Der
städtischen Finanzwirtschaft, die sich ohne rechte Kontrolle weiß, fehlt
Stetigkeit und Sparsamkeit und oft selbst die Ehrlichkeit; bei den Bauten
werden bald die Kräfte der Stadt überschritten, bald auch das Nötigste
unterlassen; die kleineren Bürger gewöhnen sich an die Spenden der Stadtkasse
oder der vermögenden Leute, an das freie Öl in den Bädern, an Bürgerschmäuse
und Volksbelustigungen aus fremder Tasche, die guten Häuser an die Klientel der
Menge mit ihren demütigen Huldigungen, ihren Bettelintrigen, ihren Spaltungen;
Rivalitäten bestehen wie zwischen Stadt und Stadt, so in jeder Stadt zwischen
den einzelnen Kreisen und den einzelnen Häusern; die Bildung von Armenvereinen
und von freiwilligen Feuerwehren, wie sie im Okzident überall bestanden, wagt
die Regierung in Kleinasien nicht einzuführen, weil das Faktionswesen hier sich
jeder Assoziation sofort bemächtigt. Der stille See wird leicht zum Sumpf, und
das Fehlen des großen Wellenschlags der allgemeinen Interessen ist auch in
Kleinasien deutlich zu spüren.



Kleinasien, insbesondere Vorderasien, war eines der reichsten Gebiete des
großen Römerstaats. Wohl hatte das Mißregiment der Republik, die dadurch
hervorgerufenen Katastrophen der mithradatischen Zeit, dann das Piratenunwesen,
endlich die vieljährigen Bürgerkriege, welche finanziell wenige Provinzen so
schwer betroffen hatten wie diese, die Vermögensverhältnisse der Gemeinden und
der Einzelnen daselbst so vollständig zerrüttet, daß Augustus zu dem äußersten
Mittel der Niederschlagung aller Schuldforderungen griff; auch machten mit
Ausnahme der Rhodier alle Asiaten von diesem gefährlichen Heilmittel Gebrauch.
Aber das wiedereintretende Friedensregiment glich vieles aus. Nicht überall -
die Inseln des Ägäischen Meers zum Beispiel haben sich nie seitdem wieder
erholt -, aber in den meisten Orten waren, schon als Augustus starb, die Wunden
wie die Heilmittel vergessen, und in diesem Zustand blieb das Land drei
Jahrhunderte bis auf die Epoche der Gotenkriege. Die Summen, zu welchen die
Städte Kleinasiens angesetzt waren und die sie selbst, allerdings unter
Kontrolle des Statthalters, zu repartieren und aufzubringen hatten, bildeten
eine der bedeutendsten Einnahmequellen der Reichskasse. Wie die Steuerlast sich
zu der Leistungsfähigkeit der Besteuerten verhielt, vermögen wir nicht zu
konstatieren; eigentliche dauernde Überbürdung aber verträgt sich nicht mit den
Zuständen, in denen wir das Land bis gegen die Mitte des 3. Jahrhunderts
finden. Mehr vielleicht noch die Schlaffheit des Regiments als absichtliche
Schonung mag die fiskalische Beschränkung des Verkehrs und die nicht bloß für
den Besteuerten unbequeme Anziehung der Steuerschraube in Schranken gehalten
haben. Bei großen Kalamitäten, namentlich bei den Erdbeben, welche unter
Tiberius zwölf blühende Städte Asias, vor allem Sardes, unter Pius eine Anzahl
karischer und lykischer und die Inseln Kos und Rhodos entsetzlich heimsuchten,
trat die Privat- und vor allem die Reichshilfe mit großartiger Freigebigkeit
ein und spendete den Kleinasiaten den vollen Segen des Großstaats, die
Samtverbürgung aller für alle. Der Wegebau, den die Römer bei der ersten
Einrichtung der Provinz Asia durch Manius Aquillius in Angriff genommen hatten,
ist in der Kaiserzeit in Kleinasien nur da ernstlich gefördert worden, wo
größere Besatzungen standen, namentlich in Kappadokien und dem benachbarten
Galatien, seit Vespasian am mittleren Euphrat Legionslager eingerichtet hatte
^30. In den übrigen Provinzen ist dafür nicht viel geschehen, zum Teil ohne
Zweifel in Folge der Schlaffheit des senatorischen Regiments; wo immer hier
Wege von Staatswegen gebaut wurden, geschah es auf kaiserliche Anordnung ^31.



————————————————————————————



^30 Die Meilensteine beginnen hier mit Vespasian (CIL III, 306) und sind
seitdem zahlreich namentlich von Domitian bis auf Hadrian.



^31 Am deutlichsten zeigen dies die in der Senatsprovinz Bithynien unter Nero
und Vespasian durch den kaiserlichen Prokurator ausgeführten Wegebauten (CIL
III, 346; Eph. epigr. V, n. 96). Aber auch bei den Wegebauten in den
senatorischen Provinzen Asia und Kypros wird der Senat nie genannt, und es wird
dafür dasselbe angenommen werden dürfen. Im dritten Jahrhundert ist hier wie
überall der Bau auch der Reichsstraßen auf die Kommunen übergegangen (Smyrna:
CIL III, 471; Thyateira: BCH 1, 1877, S. 101; Paphos: CIL III, 218).



————————————————————————————



Diese Blüte Kleinasiens ist nicht das Werk einer Regierung von überlegener
Einsicht und energischer Tatkraft. Die politischen Einrichtungen, die
gewerblichen und kommerziellen Anregungen, die literarische und künstlerische
Initiative gehören in Kleinasien durchaus den alten Freistädten oder den
Attaliden. Was die römische Regierung dem Lande gegeben hat, war wesentlich der
dauernde Friedensstand und die Duldung des Wohlstandes im Innern, die
Abwesenheit derjenigen Regierungsweisheit, die jedes gesunde Paar Arme und
jedes ersparte Geldstück betrachtet als ihren unmittelbaren Zwecken von Rechts
wegen verfallen - negative Tugenden keineswegs hervorragender Persönlichkeiten,
aber oftmals dem gemeinen Gedeihen ersprießlicher als die Großtaten der
selbstgesetzten Vormünder der Menschheit.



Der Wohlstand Kleinasiens beruhte in schönem Gleichgewicht ebenso auf der
Bodenkultur wie auf der Industrie und dem Handel. Die Gunst der Natur ist
insbesondere den Küstenlandschaften in reichstem Maße zuteil geworden, und
vielfach zeigt es sich, mit wie emsigem Fleiß auch unter schwierigeren
Verhältnis sen, zum Beispiel in dem felsigen Tal des Eurymedon in Pamphylien
von den Bürgern von Selge, jedes irgend brauchbare Bodenstück ausgenutzt ward.
Die Erzeugnisse der kleinasiatischen Industrie sind zu zahlreich und zu
mannigfaltig, um bei den einzelnen zu verweilen ^32; erwähnt mag werden, daß
die ungeheuren Triften des Binnenlandes mit ihren Schaf- und Ziegenherden
Kleinasien zum Hauptland der Wollindustrie und der Weberei überhaupt gemacht
haben - es genügt zu erinnern an die milesische und die galatische, das ist die
Angorawolle, die attalischen Goldstickereien, die nach nervischer, das heißt
flandrischer Art in den Fabriken des phrygischen Laodikeia gefertigten Tuche.
Daß in Ephesos fast ein Aufstand ausgebrochen wäre, weil die Goldschmiede von
dem neuen Christenglauben Beschädigung ihres Absatzes von Heiligenbildern
befürchteten, ist bekannt. In Philadelpheia, einer bedeutenden Stadt Lydiens,
kennen wir von den sieben Quartieren die Namen zweier: es sind die der
Wollenweber und der Schuster. Wahrscheinlich tritt hier zu Tage, was bei den
übrigen Städten unter älteren und vornehmeren Namen sich versteckt, daß die
bedeutenderen Städte Asias durchgängig nicht bloß eine Menge Handwerker,
sondern auch eine zahlreiche Fabrikbevölkerung in sich schlossen. Der Geld- und
Handelsverkehr ruhte in Kleinasien hauptsächlich auf der eigenen Produktion.
Der große ausländische Import und Export Syriens und Ägyptens war hier in der
Hauptsache ausgeschlossen, wenn auch aus den östlichen Ländern mancherlei
Artikel, zum Beispiel durch die galatischen Händler eine beträchtliche Zahl von
Sklaven nach Kleinasien eingeführt wurden ^33. Aber wenn die römischen
Kaufleute hier, wie es scheint, in jeder großen und kleinen Stadt, selbst in
Orten wie Ilion und Assos in Mysien, Prymnessos und Traianopolis in Phrygien,
in solcher Zahl zu finden waren, daß ihre Vereine neben der Stadtbürgerschaft
bei öffentlichen Akten sich zu beteiligen pflegen; wenn in Hierapolis im
phrygischen Binnenland ein Fabrikant (εργαστής) auf sein Grab schreiben ließ,
daß er zweiundsiebzigmal in seinem Leben um Kap Malea nach Italien gefahren
sei, und ein römischer Dichter den Kaufmann der Hauptstadt schildert, welcher
nach dem Hafen eilt, um den Geschäftsfreund aus dem nicht weit von Hierapolis
entfernten Kibyra nicht in die Hände von Konkurrenten fallen zu lassen, so
öffnet sich damit ein Einblick in ein reges gewerbliches und kaufmännisches
Treiben nicht bloß in den Höfen. Von dem stetigen Verkehr mit Italien zeugt
auch die Sprache; unter den in Kleinasien gangbar gewordenen lateinischen
Wörtern rühren nicht wenige aus solchem Verkehr her, wie denn in Ephesos sogar
die Gilde der Wollenweber sich lateinisch benennt ^34. Lehrer aller Art und
Ärzte kamen nach Italien und den übrigen Ländern lateinischer Zunge
vorzugsweise von hier und gewannen nicht bloß oftmals bedeutendes Vermögen,
sondern brachten dies auch in ihre Heimat zurück; unter denen, welchen die
Städte Kleinasiens Bauwerke oder Stiftungen verdanken, nehmen die reich
gewordenen Ärzte ^35 und Literaten einen hervorragenden Platz ein. Endlich die
Auswanderung der großen Familien nach Italien hat Kleinasien weniger und später
betroffen als den Okzident; aus Vienna und Narbo siedelte man leichter nach der
Hauptstadt des Reiches über als aus den griechischen Städten, und auch die
Regierung war in früherer Zeit nicht eben geneigt, die vornehmen Munizipalen
Kleinasiens an den Hof zu ziehen und sie in die römische Aristokratie
einzuführen.



—————————————————————————-



^32 Die Christen des Küstenstädtchens Korykos im Rauhen Kilikien pflegten,
gegen den allgemeinen Gebrauch, ihren Grabschriften regelmäßig den Stand
beizusetzen. Auf den dort von Langlois und neuerdings von Duchesne (BCH 7,1883,
S. 230f.) aufgenommenen Grabschriften finden sich ein Schreiber (νοτάριος), ein
Weinhändler (οινέμπορος) zwei Φlhändler (ελεοπώλης) ein Gemüsehändler
(λαχανοπώλης), ein Fruchthändler (οπωροπώλης), zwei Krämer (κάπηλος), fünf
Goldschmiede (αυράριος dreimal, χρυσόχοος zweimal), wovon einer auch Presbyter
ist, vier Kupferschmiede (χαλκότυπος einmal, χαλκεύς dreimal), zwei
Instrumentenmacher (αρμενοράφος), fünf Töpfer (κεραμεύς), von denen einer als
Arbeitgeber (εργοδότης) bezeichnet wird, ein anderer zugleich Presbyter ist ein
Kleiderhändler (ιματιοπώλης) zwei Leinwandhändler (λινοπώλης)drei Weber
(οθονιακός), ein Wollarbeiter (ερεουργός), zwei Schuster (καλιγάριος,
καλτάριος), ein Kürschner (ινιοράφος, wohl für ηνιοράφος, pellio), ein Schiffer
(ναύκληρος), eine Hebamme (ιατρινή); ferner ein Gesamtgrab der hochansehnlichen
Geldwechsler (σύσστεμα τών ευγενεστάτων τραπεζιτών). So sah es daselbst im 5.
und 6. Jahrhundert aus.



^33 Dieser für das 4. Jahrhundert bezeugte Verkehr (Amm. 22, 7 8; Claudianus in
Eutr. 1, 59) ist ohne Zweifel älter. Anderer Art ist es, daß, wie Philostratos
(Vita Apoll. 8, 7, 12) angibt, die nicht griechischen Bewohner von Phrygien
ihre Kinder an die Sklavenhändler verkauften.



^34 Συνεργασία τών λαναρίων (Wood, Ephesus. City, n. 4). Auch auf den
Inschriften von Korykos (Anm. 32) sind lateinische Handwerkerbenennungen
häufig. Die Stufe heißt γράδος den phrygischen Inschriften CIG 3900, 39021.



^35 Einer von diesen ist Xenophon, des Herakleitos Sohn, von Kos, bekannt aus
Tacitus (ann. 12, 61. 67) und Plinius (nat. 29,1, 7) und einer Reihe von
Denkmälern seiner Heimat (BCH 5, 1881, S. 468). Als Leibarzt (αρχιατρός,
welcher Titel hier zuerst begegnet) des Kaisers Claudius gewann er solchen
Einfluß, daß er mit seiner ärztlichen Tätigkeit die einflußreiche Stellung des
kaiserlichen Kabinettssekretär für die griechische Korrespondenz verband (επί
τών Ελληνικάν αποκριμάτων vgl. Suidas unter Διονύσιος Αλεξάνδρευς) und nicht
bloß für seinen Bruder und Oheim das römische Bürgerrecht und Offiziersteilen
von Ritterrang und für sich außer dem Ritterpferd und dem Offiziersrang noch
die Dekoration des Goldkranzes und des Speers bei dem britannischen Triumph
erwirkte, sondern auch für seine Heimat die Steuerfreiheit. Sein Grabmal steht
auf der Insel, und seine dankbaren Landsleute setzten ihm und den Seinigen
Statuen und schlugen zu seinem Gedächtnis Münzen mit seinem Bildnis. Er ist es,
der den todkranken Claudius durch weitere Vergiftung umgebracht haben soll und
demgemäß, als ihm wie seinem Nachfolger gleich wert, auf seinen Denkmälern
nicht bloß wie üblich “Kaiserfreund” (φιλοσεβαστός) heißt, sondern
speziell Freund des Claudius (φιλοκλαύδιος) und des Nero (φιλονέρων, dies nach
sicherer Restitution). Sein Bruder, dem er in dieser Stellung folgte, bezog ein
Gehalt von 500000 Sesterzen (100000 Mark), versicherte aber dem Kaiser, daß er
nur ihm zuliebe die Stellung angenommen hätte, da seine Stadtpraxis ihm 100000
Sesterzen mehr eingetragen habe. Trotz der enormen Summen, die die Brüder außer
für Kos namentlich für Neapel aufgewendet hatten, hinterließen sie ein Vermögen
von 30 Mill. Sesterzen (6½ Mill. Mark).



—————————————————————————-



Wenn wir absehen von der wunderbaren Frühblüte, in welcher das ionische Epos
und die äolische Lyrik, die Anfänge der Geschichtschreibung und der
Philosophie, der Plastik und der Malerei an diesen Gestaden keimten, so war in
der Wissenschaft wie in der Kunstübung die große Zeit Kleinasiens die der
Attaliden, welche die Erinnerung jener noch größeren Epoche treulich pflegte.
Wenn Smyrna seinem Bürger Homeros göttliche Verehrung erwies, auch Münzen auf
ihn schlug und nach ihm nannte, so drückt sich darin die Empfindung aus, die
ganz Ionien und ganz Kleinasien beherrschte, daß die göttliche Kunst überhaupt
in Hellas und im Besonderen in Ionien auf die Erde niedergestiegen sei. Wie
früh und in welchem Umfang für den Elementarunterricht in diesen Gegenden
öffentlich gesorgt worden ist, veranschaulicht ein denselben betreffender
Beschluß der Stadt Teos ^36 in Lydien. Danach soll, nachdem die
Kapitalschenkung eines reichen Bürgers die Stadt dazu instand gesetzt hat, in
Zukunft neben dem Turninspektor (γυμνασιάρχης) weiter das Ehrenamt eines
Schulinspektors (παιδονόμος) eingerichtet werden. Ferner sollen mit Besoldung
angestellt werden drei Schreiblehrer mit Gehalten, je nach den drei Klassen,
von 600, 550 und 500 Drachmen, damit im Schreiben sämtliche freie Knaben und
Mädchen unterwiesen werden können; ebenfalls zwei Turnmeister mit je 500
Drachmen Gehalt, ein Musiklehrer mit Gehalt von 700 Drachmen, welcher die
Knaben der beiden letzten Schuljahre und die aus der Schule entlassenen
Jünglinge im Lautenschlagen und Zitherspielen unterweist, ein Fechtlehrer mit
300 und ein Lehrer für Bogenschießen und Speerwerfen mit 250 Drachmen
Besoldung. Die Schreib- und der Musiklehrer sollen jährlich im Rathaus ein
öffentliches Examen der Schüler abhalten. Das ist das Kleinasien der
Attalidenzeit; aber die römische Republik hat deren Arbeit nicht fortgesetzt.
Sie ließ ihre Siege über die Galater nicht durch den Meißel verewigen, und die
pergamenische Bibliothek kam kurz vor der Aktfischen Schlacht nach Alexandreia;
viele der besten Keime sind in der Verwüstung der Mithradatischen und der
Bürgerkriege zugrunde gegangen. Erst in der Kaiserzeit regenerierte sich mit
dem Wohlstande Kleinasiens wenigstens äußerlich die Pflege der Kunst und vor
allem der Literatur. Einen eigentlichen Primat, wie ihn als Universitätsstadt
Athen besaß, im Kreise der wissenschaftlichen Forschung Alexandreia, für
Schauspiel und Ballett die leichtfertige Hauptstadt Syriens, kann keine der
zahlreichen Städte Kleinasiens nach irgendeiner Richtung hin in Anspruch
nehmen; aber die allgemeine Bildung ist wahrscheinlich nirgends weiter
verbreitet und eingreifender gewesen. Den Lehrern und den Ärzten Befreiung von
den mit Kosten verbundenen städtischen Ämtern und Aufträgen zu gewähren, muß in
Asia früh üblich geworden sein; an diese Provinz ist der Erlaß des Kaisers Pius
gerichtet, welcher, um der für die städtischen Finanzen offenbar sehr
beschwerlichen Exemtion Schranken zu setzen, Maximalzahlen dafür vorschreibt,
zum Beispiel den Städten erster Klasse gestattet, bis zu zehn Ärzten, fünf
Lehrmeistern der Rhetorik und fünf der Grammatik diese Immunität zu gewähren.
Daß in dem Literatentum der Kaiserzeit Kleinasien in erster Reihe steht, beruht
auf dem Rhetoren- oder, nach dem späterhin üblichen Ausdruck, dem
Sophistenwesen der Epoche, das wir Neueren uns nicht leicht vergegenwärtigen.
An die Stelle der Schriftstellerei, die ziemlich aufgehört hat, etwas zu
bedeuten, ist der öffentliche Vortrag getreten, von der Art etwa unserer
heutigen Universitäts- und akademischen Reden, ewig sich neu erzeugend und nur
ausnahmsweise gelagert, einmal gehört und beklatscht und dann auf immer
vergessen. Den Inhalt gibt häufig die Gelegenheit, der Geburtstag des Kaisers,
die Ankunft des Statthalters, jedes öffentliche oder private analoge Ereignis;
noch häufiger wird ohne jede Veranlassung ins Blaue hinein über alles geredet,
was nicht praktisch und nicht lehrhaft ist. Politische Rede gibt es für diese
Zeit überhaupt nicht, nicht einmal im römischen Senat. Die Gerichtsrede ist den
Griechen nicht mehr der Zielpunkt der Redekunst, sondern steht neben der Rede
um der Rede willen als vernachlässigte und plebejische Schwester, zu der sich
ein Meister jener gelegentlich einmal herabläßt. Der Poesie, der Philosophie,
der Geschichte wird entnommen, was sich gemeinplätzig behandeln läßt, während
sie alle selbst überhaupt wenig und am wenigsten in Kleinasien gepflegt und
noch weniger geachtet neben der reinen Wortkunst und von ihr durchseucht
verkümmern. Die große Vergangenheit der Nation betrachten diese Redner
sozusagen als ihr Sondergut; sie verehren und behandeln den Homer einigermaßen
wie die Rabbiner die Bücher Moses, und auch in der Religion befleißigen sie
sich eifrigster Orthodoxie. Getragen werden diese Vorträge durch alle erlaubten
und unerlaubten Hilfsmittel des Theaters, die Kunst der Gestikulation und der
Modulation der Stimme, die Pracht des Rednerkostüms, die Kunstgriffe des
Virtuosentums, das Faktionswesen, die Konkurrenz, die Claque. Dem grenzenlosen
Selbstgefühl dieser Wortkünstler entspricht die lebhafte Teilnahme des
Publikums, welche derjenigen für die Rennpferde nur wenig nachsteht, und der
völlig nach Theaterart dieser Teilnahme gegebene Ausdruck; und die Stetigkeit,
womit dergleichen Exhibitionen in den größeren Orten den Gebildeten vorgeführt
werden, fügt sie, ebenfalls wie das Theater, überall in die städtischen
Lebensgewohnheiten ein. Wenn vielleicht an den Eindruck, welchen in unseren
bewegtesten Großstädten die obligaten Reden ihrer gelehrten Körperschaften
hervorrufen, sich dies untergegangene Phänomen für unser Verständnis
einigermaßen anknüpfen läßt, so fehlt doch in den heutigen Verhältnissen ganz,
was in der alten Welt weit die Hauptsache war: das didaktische Moment und die
Verknüpfung des zwecklosen öffentlichen Vortrags mit dem höheren
Jugendunterricht. Wenn dieser heute, wie man sagt, den Knaben der gebildeten
Klasse zum Professor der Philologie erzieht, so erzog er ihn damals zum
Professor der Eloquenz, und zwar dieser Eloquenz. Denn die Schulung lief mehr
und mehr darauf hinaus, dem Knaben die Fertigkeit beizubringen, ebensolche
Vorträge, wie sie eben geschildert wurden, selber, womöglich in beiden
Sprachen, zu halten, und wer mit Nutzen den Kursus absolviert hatte,
beklatschte in den analogen Leistungen die Erinnerung an die eigene Schulzeit.
Diese Produktion umspannt zwar den Orient wie den Okzident; aber Kleinasien
steht voran und gibt den Ton an. Als in der augustischen Zeit die Schulrhetorik
in dem lateinischen Jugendunterricht der Hauptstadt Fuß faßte, waren die
Hauptträger neben Italienern und Spaniern zwei Kleinasiaten, Arellius Fuscus
und Cestius Pius. Ebendaselbst, wo die ernsthafte Gerichtsrede sich in der
besseren Kaiserzeit neben diesem Parasiten behauptete, weist ein geistvoller
Advokat der flavischen Zeit auf die ungeheure Kluft hin, welche den Niketes von
Smyrna und die andern in Ephesos und Mytilene beklatschten Redeschulmeister von
Aeschines und Demosthenes trennt. Bei weitem die meisten und namhaftesten der
gefeierten Rhetoren dieser Art sind von der Küste Vorderasiens. Wie sehr für
die Finanzen der kleinasiatischen Städte die Schulmeisterlieferung für das
ganze Reich ins Gewicht fiel, ist schon bemerkt worden. Im Laufe der Kaiserzeit
steigt die Zahl und die Geltung dieser Sophisten beständig, und mehr und mehr
gewinnen sie Boden auch im Okzident. Die Ursache davon liegt zum Teil wohl in
der veränderten Haltung der Regierung, die im zweiten Jahrhundert, insbesondere
seit der nicht so sehr hellenisierenden als übel kosmopolitisierenden
hadrianischen Epoche, sich weniger ablehnend gegen das griechische und das
orientalische Wesen verhielt als im ersten; hauptsächlich aber in der immer
zunehmenden Verallgemeinerung der höheren Bildung und der rasch sich
vermehrenden Zahl der Anstalten für den höheren Jugendunterricht. Es gehört
also die Sophistik allerdings besonders nach Kleinasien und besonders in das
Kleinasien des zweiten und dritten Jahrhunderts; nur darf in diesem
Literatenprimat keine spezielle Eigentümlichkeit dieser Griechen und dieser
Epoche oder gar eine nationale Besonderheit gefunden werden. Die Sophistik
sieht sich überall gleich, in Smyrna und Athen wie in Rom und Karthago; die
Eloquenzmeister wurden verschickt wie die Lampenformen und das Fabrikat überall
in gleicher Weise, nach Verlangen griechisch oder lateinisch, hergestellt, die
Fabrikation dem Bedarf entsprechend gesteigert. Aber freilich lieferten
diejenigen griechischen Landschaften, die an Wohlstand und Bildung
voranstanden, diesen Exportartikel in bester Qualität und in größter Quantität;
von Kleinasien gilt dies für die Zeiten Sullas und Ciceros nicht minder wie für
die Hadrians und der Antonine.



—————————————————————————



^36 Die Urkunde steht bei Dittenberger, SIG n. 349. Attalos II. machte eine
ähnliche Stiftung in Delphi (BCH 5, 1881, S. 157).



—————————————————————————



Indes ist auch hier nicht alles Schatten. Eben diese Landschaften besitzen zwar
nicht unter den professionellen Sophisten, aber doch unter den Literaten
anderer Richtung, die auch noch dort verhältnismäßig zahlreich sich finden, die
besten Vertreter des Hellenismus, welche diese Epoche überhaupt aufweist, den
Lehrer der Philosophie, Dion von Prusa, in Bithynien unter Vespasian und Traian
und den Mediziner Galenos aus Pergamon, kaiserlicher Leibarzt am Hofe des
Marcus und des Severus. Bei Galenos erfreut namentlich die feine Weise des
Welt- und des Hofmanns in Verbindung mit einer allgemeinen literarischen und
philosophischen Bildung, wie sie bei den Ärzten dieser Zeit überhaupt häufig
hervortritt ^37. An Reinheit der Gesinnung und Klarheit über die Lage der Dinge
gibt der Bithyner Dion dem Gelehrten von Chaeroneia nichts nach, an
Gestaltungskraft, an Feinheit und Schlagfertigkeit der Rede, an ernstem Sinn
bei leichter Form, an praktischer Energie ist er ihm überlegen. Die besten
seiner Schriften, die Phantasien von dem idealen Hellenen vor der Erfindung der
Stadt und des Geldes, die Ansprache an die Rhodier, die einzigen
übriggebliebenen Vertreter des echten Hellenismus, die Schilderung der Hellenen
seiner Zeit in der Verlassenheit von Olbia wie in der Üppigkeit von Nikomedeia
und von Tarsos, die Mahnungen an den Einzelnen zu ernster Lebensführung und an
alle zu einträchtigem Zusammenhalten sind das beste Zeugnis dafür, daß auch von
dem kleinasiatischen Hellenismus der Kaiserzeit das Wort des Dichters gilt:
untergehend sogar ist’s immer dieselbige Sonne.



—————————————————————



^37 Ein Arzt aus Smyrna, Hermogenes, des Charidemos Sohn (CIG 3311), schrieb
nicht bloß 77 Bände medizinischen Inhalts, sondern daneben, wie sein Grabstein
berichtet, historische Schriften: über Smyrna, über Homers Vaterland, über
Homers Weisheit, über die Städtegründungen in Asia, in Europa, auf den Inseln,
Itinerarien von Asien und von Europa, über Kriegslisten, chronologische
Tabellen über die Geschichte Roms und Smyrnas. Ein kaiserlicher Leibarzt
Menekrates (CIG 6607), dessen Herkunft nicht angegeben wird, begründete, wie
seine römischen Verehrer ihm bescheinigen, die neue logische und zugleich
empirische Medizin (ιδίας λογικής εναργούς ιατρικής κτίστης) in seinen auf 156
Bände sich belaufenden Schriften.




KAPITEL IX.

Die Euphratgrenze und die Parther


Der einzige Großstaat, mit welchem das Römische Reich grenzte, war das Reich
von Iran ^1, ruhend auf derjenigen Nationalität, die im Altertum wie heutzutage
am bekanntesten ist unter dem Namen der Perser, staatlich zusammengefaßt durch
das altpersische Königsgeschlecht der Achämeniden und seinen ersten Großkönig
Kyros, religiös geeinigt durch den Glauben des Ahura Mazda und des Mithra.
Keines der alten Kulturvölker hat das Problem der nationalen Einigung gleich
früh und gleich vollständig gelöst. Südlich reichten die iranischen Stämme bis
an den Indischen Ozean, nördlich bis zum Kaspischen Meer; nordöstlich war die
innerasiatische Steppe der stete Kampfplatz der seßhaften Perser und der
nomadischen Stämme Turans. Östlich schieden mächtige Grenzgebirge sie von den
Indern. Im westlichen Asien trafen früh drei große Nationen jede ihrerseits
vordrängend auf einander: die von Europa aus auf die kleinasiatische Küste
übergreifenden Hellenen, die von Arabien und Syrien aus in nördlicher und
nordöstlicher Richtung vorschreitenden und das Euphrattal wesentlich
ausfüllenden aramäischen Völkerschaften, endlich die nicht bloß bis zum Tigris
wohnenden, sondern selbst nach Armenien und Kappadokien vorgedrungenen Stämme
von Iran, während andersartige Urbewohner dieser weitgedehnten Landschaften
unter diesen Vormächten erlagen und verschwanden. Über dieses weite Stammgebiet
ging in der Epoche der Achämeniden, dem Höhepunkt der Herrlichkeit Irans, die
iranische Herrschaft nach allen Seiten, insbesondere aber nach Westen weit
hinaus. Abgesehen von den Zeiten, wo Turan über Iran die Oberhand gewann und
die Seldschuken und Mongolen den Persern geboten, ist eigentliche
Fremdherrschaft über den Kern der iranischen Stämme nur zweimal gekommen, durch
den großen Alexander und seine nächsten Nachfolger und durch die arabischen
Kalifen, und beide Male nur auf verhältnismäßig kurze Zeit; die östlichen
Landschaften, in jenem Fall die Parther, in diesem die Bewohner des alten
Baktrien warfen nicht bloß bald das Joch des Ausländers wieder ab, sondern
verdrängten ihn auch aus dem stammverwandten Westen.



————————————————————————-



^1 Die Vorstellung, daß das Römer- und das Partherreich zwei nebeneinander
stehende Großstaaten sind und zwar die einzigen, die es gibt, beherrscht den
ganzen römischen Orient, namentlich die Grenzprovinzen. Greifbar tritt sie uns
in der Johanneischen Apokalypse entgegen, in dem Nebeneinanderstellen wie des
Reiters auf dem weißen Roß mit dem Bogen und des auf dem roten mit dem Schwert
(6 2 3), so der Megistanen und der Chiliarchen (6, 15 vgl. 18, 23; 19, 18).
Auch die Schlußkatastrophe ist gedacht als Überwältigung der Römer durch die
den Kaiser Nero zurückführenden Parther (c. 9,14;16,12) und Armageddon, was
immer damit gemeint sein mag, als der Sammelplatz der Orientalen zu dem
Gesamtangriff auf den Okzident. Allerdings deutet der im Römischen Reich
schreibende Verfasser diese wenig patriotischen Hoffnungen mehr an, als er sie
ausspricht.



————————————————————————-



Das durch die Parther regenerierte Perserreich fanden die Römer vor, als sie in
der letzten Zeit der Republik in Folge der Besetzung Syriens in unmittelbare
Berührung mit Iran traten. Wir haben dieses Staats schon mehrfach früherhin zu
gedenken gehabt; hier ist der Ort, das Wenige zusammenzufassen, was über die
Eigentümlichkeit des auch für die Geschicke des Nachbarstaats so vielfach
ausschlaggebenden Reiches sich erkennen läßt. Allerdings hat auf die meisten
Fragen, die der Geschichtsforscher hier zu stellen hat, die Überlieferung keine
Antwort. Die Okzidentalen geben über die inneren Verhältnisse ihrer parthischen
Nachbarn und Feinde nur gelegentliche, in der Vereinzelung leicht irreführende
Notizen; und wenn die Orientalen es überhaupt kaum verstanden haben, die
geschichtliche Überlieferung zu fixieren und zu bewahren, so gilt dies doppelt
von der Arsakidenzeit, da diese den späteren Iranern mit der vorhergehenden
Fremdherrschaft der Seleukiden zusammen als unberechtigte Usurpation zwischen
der alt- und der neupersischen Herrschaftsperiode, den Achämeniden und den
Sassaniden gegolten hat; dies halbe Jahrtausend wird sozusagen aus der
Geschichte Irans herauskorrigiert ^2 und ist wie nicht vorhanden.



———————————————————————



^2 Dies gilt sogar einigermaßen für die Chronologie. Die offizielle
Historiographie der Sassaniden reduziert den Zeitraum zwischen dem letzten
Dareios und dem ersten Sassaniden von 558 auf 266 Jahre (Tabarî, Geschichte der
Perser und Araber. Hrsg. v. Th. Nöldeke. Leiden 1879, S. 1).



———————————————————————



Der Standpunkt, den die Hofhistoriographen der Sassanidendynastie damit
einnahmen, ist mehr der legitimistisch-dynastische des persischen Adels als
derjenige der iranischen Nationalität. Freilich bezeichnen die Schriftsteller
der ersten Kaiserzeit die Sprache der Parther, deren Heimat etwa dem heutigen
Chorasan entspricht, als mitten inne stehend zwischen der medischen und der
skythischen, das heißt als einen unreinen iranischen Dialekt; dem entsprechend
galten sie als Einwanderer aus dem Land der Skythen und in diesem Sinne wird
ihr Name auf flüchtige Leute gedeutet und der Gründer der Dynastie Arsakes zwar
von einigen für einen Baktrer, von andern dagegen für einen Skythen von der
Maeotis erklärt. Daß ihre Fürsten nicht in Seleukeia am Tigris ihre Residenz
nahmen, sondern in der unmittelbaren Nähe bei Ktesiphon ihr Winterlager
aufschlugen, wird darauf zurückgeführt, daß sie die reiche Kaufstadt nicht mit
skythischen Truppen hätten belegen wollen. Vieles in der Weise und den
Ordnungen der Parther entfernt sich von der iranischen Sitte und erinnert an
nomadische Lebensgewohnheiten: zu Pferde handeln und essen sie, und nie geht
der freie Mann zu Fuß. Es läßt sich wohl nicht bezweifeln, daß die Parther,
deren Namen allein von allen Stämmen dieser Gegend die heiligen Bücher der
Perser nicht nennen, dem eigentlichen Iran fern stehen, in welchem die
Achämeniden und die Magier zu Hause sind. Der Gegensatz dieses Iran gegen das
aus einem unzivilisierten und halb fremdartigen Distrikt herstammende
Herrschergeschlecht und dessen nächstes Gefolge, dieser Gegensatz, den die
römischen Schriftsteller nicht ungern von den persischen Nachbarn übernahmen,
hat allerdings die ganze Arsakidenherrschaft hindurch bestanden und gegärt, bis
er schließlich ihren Sturz herbeiführte. Darum aber darf die Herrschaft der
Arsakiden noch nicht als Fremdherrschaft gefaßt werden. Dem parthischen Stamm
und der parthischen Landschaft wurden keine Vorrechte eingeräumt. Als Residenz
der Arsakiden wird zwar auch die parthische Stadt Hekatompylos genannt; aber
hauptsächlich verweilten sie im Sommer in Ekbatana (Ramadan) oder auch in
Rhagae gleich den Achämeniden, im Winter, wie bemerkt, in der Lagerstadt
Ktesiphon oder auch in Babylon an der äußersten westlichen Grenze des Reiches.
Das Erbbegräbnis in der Partherstadt Nisaea blieb; aber später diente dafür
häufiger Arbela in Assyrien. Die arme und ferne parthische Heimatlandschaft war
für die üppige Hofhaltung und die wichtigen Beziehungen zu dem Westen,
besonders der späteren Arsakiden, in keiner Weise geeignet. Das Hauptland blieb
auch jetzt Medien, eben wie unter den Achämeniden. Mochten immer die Arsakiden
skythischer Herkunft sein, mehr als auf das, was sie waren, kam darauf an, was
sie sein wollten; und sie selber betrachteten und gaben sich durchaus als die
Nachfolger des Kyros und des Dareios. Wie die sieben persischen Stammfürsten
den falschen Achämeniden beseitigt und durch die Erhebung des Dareios die
legitime Herrschaft wiederhergestellt hatten, so mußten andere sieben die
makedonische Fremdherrschaft gestürzt und den König Arsakes auf den Thron
gesetzt haben. Mit dieser patriotischen Fiktion wird weiter zusammenhängen, daß
dem ersten Arsakes statt der skythischen die baktrische Heimat beigelegt ward.
Die Tracht und die Etikette am Hof der Arsakiden war die des persischen;
nachdem König Mithradates I. seine Herrschaft bis zum Indus und Tigris
ausgedehnt hatte, vertauschte die Dynastie den einfachen Königstitel mit dem
des Königs der Könige, wie ihn die Achämeniden geführt hatten, und die spitze
skythische Kappe mit der hohen perlengeschmückten Tiara; auf den Münzen führt
der König den Bogen wie Dareios. Auch die mit den Arsakiden in das Land
gekommene, ohne Zweifel vielfach mit der alteinheimischen gemischte
Aristokratie nahm persische Sitte und Tracht, meistens auch persische Namen an;
von dem Partherheer, das mit Crassus stritt, heißt es, daß die Soldaten noch
das struppige Haar nach skythischer Weise trugen, der Feldherr aber nach
medischer Art mit in der Mitte gescheiteltem Haar und geschminktem Gesicht
erschien.



Die staatliche Ordnung, wie sie durch den ersten Mithradates festgestellt
wurde, ist dementsprechend wesentlich diejenige der Achämeniden. Das Geschlecht
des Begründers der Dynastie ist mit allem Glanz und mit aller Weihe
angestammter und göttlich verordneter Herrschaft umkleidet: sein Name überträgt
sich von Rechts wegen auf jeden seiner Nachfolger, und es wird ihm göttliche
Ehre erwiesen; seine Nachfolger heißen darum auch Gottessöhne ^3 und außerdem
“Brüder des Sonnengottes und der Mondgöttin”, wie noch heute der
Schah von Persien die Sonne im Titel führt; das Blut eines Gliedes des
Königsgeschlechts auch nur durch Zufall zu vergießen, ist ein Sakrilegium -
alles Ordnungen, die mit wenigen Abminderungen bei den römischen Caesaren
wiederkehren und vielleicht zum Teil von diesen der älteren Großherrschaft
entlehnt sind.



—————————————————————-



^3 Die Unterkönige der Persis heißen in der Titulatur stehend “Zag
Alohin” (wenigstens sollen die aramäischen Zeichen diesen vermutlich in
der Aussprache persisch ausgedrückten Worten entsprechen), Gottes Sohn
(Mordtmann, Zeitschrift für Numismatik 4, 1877, S. 155 f.), und dem entspricht
auf den griechischen Münzen der Großkönige die Titulatur θεοπάτωρ. Auch die
Bezeichnung “Gott” findet sich, wie bei den Seleukiden und den
Sassaniden. Warum den Arsakiden ein Doppeldiadem beigelegt wird (Herodian 6, 2,
1), ist nicht aufgeklärt.



—————————————————————-



Obwohl die königliche Würde also fest an das Geschlecht geknüpft ist, besteht
dennoch eine gewisse Königswahl. Da der neue Herrscher sowohl dem Kollegium der
“Verwandten des königlichen Hauses” wie dem Priesterrat angehören
muß, um den Thron besteigen zu können, so wird ein Akt stattgefunden haben,
wodurch vermutlich eben diese Kollegien selbst den neuen Herrscher anerkannten
^4. Unter den “Verwandten” sind wohl nicht bloß die Arsakiden
selbst zu verstehen, sondern die “sieben Häuser” der
Achämenidenordnung, Fürstengeschlechter, welchen nach dieser die Ebenbürtigkeit
und der freie Eintritt bei dem Großkönig zukommt und die auch unter den
Arsakiden ähnliche Privilegien gehabt haben werden ^5. Diese Geschlechter waren
zugleich Inhaber von erblichen Kronämtern ^6; die Surên zum Beispiel - der Name
ist wie der Name Arsakes zugleich Personen- und Amtbezeichnung -, das zweite
Geschlecht nach dem Königshaus, setzten als Kronmeister jedesmal dem neuen
Arsakes die Tiara aufs Haupt. Aber wie die Arsakiden selbst der parthischen
Provinz angehörten, so waren die Surên in Sakastane (Sedjistân) zu Hause und
vielleicht Saker, also Skythen; ebenso stammten die Karên aus dem westlichen
Medien, während die höchste Aristokratie unter den Achämeniden rein persisch
war.



——————————————————————————————



^4 Τών Παρθυαίων συνέδριόν φησιν (Ποσειδώνιος) είναι, sagt Strabon (11, 9, 3 p.
515), διττόν, τό μέν συγγενών, τό δέ σόφων καί μάγων, εξ ών αμφοίν τούς
βασιλείς καθιστάσθαι (καθίστησιν die Handschrift). Iust. 42, 4,1: Mithridates
rex Parthorum . . . propter crudelitatem a senatu Parthico regno pellitur.



^5 In Ägypten, dessen Hofzeremoniell, wie wohl das der sämtlichen Staaten der
Diadochen auf das von Alexander angeordnete und insofern auf das des Persischen
Reiches zurückgeht, scheint der gleiche Titel auch persönlich verliehen worden
zu sein (Franz, CIG III S. 270). Daß bei den Arsakiden das gleiche vorkam ist
möglich. Bei den griechisch redenden Untertanen des Arsakidenstaats scheint die
Benennung μεγιστάνες, in dem ursprünglichen strengeren Gebrauch die Glieder der
sieben Häuser zu bezeichnen; es ist beachtenswert, daß megistanes und satrapae
zusammengestellt werden (Sen. epist. 21; Ios. ant. Iud. 11, 3, 2; 20, 2, 3).
Daß bei Hoftrauer der Perserkönig die Megistanen nicht zur Tafel zieht (Suet.
Gai. 5), legt die Vermutung nahe, daß sie das Vorrecht hatten, mit ihm zu
speisen. Auch der Titel τών πρώτων φίλων findet sich bei den Arsakiden ähnlich
wie am ägyptischen und am pontischen Hofe (BCH 7, 1883, S. 349).



^6 Ein königlicher Mundschenk der zugleich Feldherr ist, wird genannt bei
Josephus (ant. Iud. 14, 13, 7 = bel. Iud. 1, 13, 1). Ähnliche Hofämter kommen
in den Diadochenstaaten häufig vor.



——————————————————————————————



Die Verwaltung liegt in den Händen der Unterkönige oder der Satrapen; nach den
römischen Geographen der vespasianischen Zeit besteht der Staat der Parther aus
achtzehn “Königreichen”. Einige dieser Satrapien sind
Sekundogenituren des Herrscherhauses; insbesondere scheinen die beiden
nordwestlichen Provinzen, das atropatenische Medien (Aserbeidschan) und, sofern
es in der Gewalt der Parther stand, Armenien, den dem zeitigen Herrscher
nächststehenden Prinzen zur Verwaltung übertragen worden zu sein ^7. Im übrigen
ragen unter den Satrapen hervor der König der Landschaft Elymais oder von Susa,
dem eine besondere Macht- und Ausnahmestellung eingeräumt war, demnächst
derjenige der Persis, des Stammlandes der Achämeniden. Die wenn nicht
ausschließliche, so doch überwiegende und den Titel bedingende Verwaltungsform
war im Partherreich, anders als in dem der Caesaren, das Lehnskönigtum, so daß
die Satrapen nach Erbrecht eintraten, aber der großherrlichen Bestätigung
unterlagen ^8. Allem Anschein nach hat sich dies nach unten hin fortgesetzt, so
daß kleinere Dynasten und Stammhäupter zu dem Unterkönig in demselben
Verhältnis standen, wie dieser zu dem Großkönig ^9. Somit war das Großkönigtum
der Parther äußerst beschränkt zu Gunsten der hohen Aristokratie durch die ihm
anhaftende Gliederung der erblichen Landesverwaltung. Dazu paßt recht wohl, daß
die Masse der Bevölkerung aus halb oder ganz unfreien Leuten bestand ^10 und
Freilassung nicht statthaft war. In dem Heer, das gegen Antonius focht, sollen
unter 50000 nur 400 Freie gewesen sein. Der vornehmste unter den Vasallen des
Orodes, welcher als Feldherr desselben den Crassus schlug, zog ins Feld mit
einem Harem von 200 Weibern und einer von 1000 Lastkamelen getragenen Bagage;
er selber stellte 10000 Reiter zum Heer aus seinen Klienten und Sklaven. Ein
stehendes Heer haben die Parther niemals gehabt, sondern zu allen Zeiten blieb
hier die Kriegführung angewiesen auf das Aufgebot der Lehnsfürsten und der
ihnen untergeordneten Lehnsträger sowie der großen Masse der Unfreien, über
welche diese geboten.



————————————————————-



^7 Tac. ann. 15, 2 u. 31. Wenn nach der Vorrede des Agathangelos (p. 109
Langlois) zur Zeit der Arsakiden der älteste und tüchtigste Prinz die
Landesherrschaft führte, die drei ihm nächststehenden aber Könige der Armenier,
der Inder und der Massageten waren, so liegt hier vielleicht dieselbe Ordnung
zu Grunde. Daß das parthisch-indische Reich, wenn es mit dem Hauptland
verbunden war, ebenfalls als Sekundogenitur galt, ist sehr wahrscheinlich.



^8 Diese meint wohl Justinus (41, 2, 2): proximus maiestati regum praepositorum
ordo est; ex hoc duces in bello, ex hoc in pace rectores habent. Den
einheimischen Namen bewahrt die Glosse bei Hesychios: βίσταξ ο βασιλεύς παρά
Πέρσαις. Wenn bei Amm. 23, 6,14 die Vorsteher der persischen regiones vitaxae
(schr. vistaxae), id est magistri equitum et reges et satrapae heißen, so hat
er ungeschickt Persisches auf ganz Innerasien bezogen (vgl. Hermes 16, 1881, S.
613); übrigens kann die Bezeichnung “Reiterführer” für diese
Unterkönige darauf gehen, daß sie, wie die römischen Statthalter, die höchste
Zivil- und die höchste Militärgewalt in sich vereinigten und die Armee der
Parther überwiegend aus Reiterei bestand.



^9 Das lehrt die einem Gotarzes in der Inschrift von Kermanschahän in Kurdistan
(CIG 4674) beigelegte Titulatur σατράπης τών σατραπών. Dem Arsakidenkönig
dieses Namens kann sie als solchem nicht beigelegt werden; wohl aber mag, wie
Olshausen (Monatsbericht der Berliner Akademie 1878, S. 179) vermutet, damit
diejenige Stellung bezeichnet werden, die ihm nach seinem Verzicht auf das
Großkönigtum (Tac. ann. 11, 9) zukam.



^10 Noch später heißt eine Reitertruppe im parthischen Heer die “der
Freien” Ios. ant. Iud. 14, 13, 5 = bel. Iud. 1, 13, 3).



————————————————————-



Allerdings fehlte das städtische Element in der politischen Ordnung des
Partherreichs nicht ganz. Zwar die aus der eigenen Entwicklung des Ostens
hervorgegangenen größeren Ortschaften sind keine städtischen Gemeinwesen, wie
denn selbst die parthische Residenz Ktesiphon im Gegensatz zu der benachbarten
griechischen Gründung Seleukeia ein Flecken genannt wird; sie hatten keine
eigenen Vorsteher und keinen Gemeinderat, und die Verwaltung lag hier wie in
den Landbezirken ausschließlich bei den königlichen Beamten. Aber von den
Gründungen der griechischen Herrscher war ein freilich verhältnismäßig geringer
Teil unter parthische Herrschaft gekommen. In den ihrer Nationalität nach
aramäischen Provinzen Mesopotamien und Babylonien hatte das griechische
Städtewesen unter Alexander und seinen Nachfolgern festen Fuß gefaßt.
Mesopotamien war mit griechischen Gemeinwesen bedeckt, und in Babylonien war
die Nachfolgerin des alten Babylon, die Vorläuferin Bagdads, eine Zeit lang die
Residenz der griechischen Könige Asiens, Seleukeia am Tigris, durch ihre
günstige Handelslage und ihre Fabriken emporgeblüht zu der ersten Kaufstadt
außerhalb der römischen Grenzen, angeblich von mehr als einer halben Million
Einwohner. Ihre freie hellenische Ordnung, auf der ohne Zweifel ihr Gedeihen
vor allem beruhte, wurde im eigenen Interesse auch von den parthischen
Herrschern nicht angetastet, und die Stadt bewahrte sich nicht bloß ihren
Stadtrat von 300 erwählten Mitgliedern, sondern auch griechische Sprache und
griechische Sitte mitten im ungriechischen Osten. Freilich bildeten in diesen
Städten die Hellenen nur das herrschende Element; neben ihnen lebten zahlreiche
Syrer, und als dritter Bestandteil gesellten sich dazu die nicht viel weniger
zahlreichen Juden, so daß die Bevölkerung dieser Griechenstädte des
Partherreichs, ähnlich wie die von Alexandreia, sich aus drei gesondert
nebeneinander stehenden Nationalitäten zusammensetzte. Zwischen diesen kam es,
eben wie in Alexandreia, nicht selten zu Konflikten, wie zum Beispiel zur Zeit
der Regierung des Gaius unter den Augen der parthischen Regierung die drei
Nationen miteinander handgemein und schließlich die Juden aus den größeren
Städten ausgetrieben wurden.



Insofern ist das Parthische Reich zu dem Römischen das rechte Gegenstück. Wie
in diesem das orientalische Unterkönigtum ausnahmsweise vorkommt, so in jenem
die griechische Stadt; dem allgemeinen orientalisch-aristokratischen Charakter
des Partherregiments tun die griechischen Kaufstädte an der Westgrenze so wenig
Eintrag wie die Lehnskönigtümer Kappadokien und Armenien dem städtisch
gegliederten Römerstaat. Während in dem Staat der Caesaren das
römisch-griechische städtische Gemeinwesen weiter und weiter um sich greift und
allmählich zur allgemeinen Verwaltungsform wird, so reißt die Städtegründung,
das rechte Merkzeichen der hellenisch-römischen Zivilisation, welche die
griechischen Kaufstädte und die Militärkolonien Roms ebenso umspannt wie die
großartigen Ansiedlungen Alexanders und der Alexandriden, mit dem Eintreten des
Partherregiments im Osten plötzlich ab, und auch die bestehenden Griechenstädte
des Partherreichs verkümmern im weiteren Lauf der Entwicklung. Dort wie hier
drängt die Regel mehr und mehr die Ausnahmen zurück.



Irans Religion, mit ihrer dem Monotheismus sich nähernden Verehrung des
“höchsten der Götter, der Himmel und Erde und die Menschen und für diese
alles Gute geschaffen hat”, mit ihrer Bildlosigkeit und Geistigkeit, mit
ihrer strengen Sittlichkeit und Wahrhaftigkeit, ihrer Hinwirkung auf praktische
Tätigkeit und energische Lebensführung, hat die Gemüter ihrer Bekenner in ganz
anderer und tieferer Weise gepackt, als die Religionen des Okzidents es je
vermochten, und wenn vor der entwickelten Zivilisation weder Zeus noch Jupiter
standgehalten haben, ist der Glaube bei den Parsen ewig jung geblieben, bis er
einem anderen Evangelium, dem der Bekenner des Mohammed erlag oder doch vor ihm
nach Indien entwich. Wie sich der alte Mazda-Glaube, zu dem die Achämeniden
sich bekannten und dessen Entstehung in die vorgeschichtliche Zeit fällt, zu
demjenigen verhielt, den als Lehre des weisen Zarathustra die wahrscheinlich
unter den späteren Achämeniden entstandenen heiligen Bücher der Perser, das
Awestâ, verkünden, ist nicht unsere Aufgabe darzustellen; für die Epoche, wo
der Okzident mit dem Orient in Berührung steht, kommt nur die spätere
Religionsform in Betracht, wie sie, entstanden vielleicht im Osten Irans, in
Baktrien, insbesondere vom Westen her, von Medien aus dem Okzident
gegenübertrat und in ihn eindrang. Enger aber als selbst bei den Kelten sind in
Iran die nationale Religion und der nationale Staat miteinander verwachsen. Es
ist schon hervorgehoben worden, daß das legitime Königtum im Iran zugleich eine
religiöse Institution, der oberste Herrscher des Landes als durch die oberste
Landesgottheit besonders zum Regiment berufen und selbst gewissermaßen göttlich
gedacht wird. Auf den Münzen nationalen Gepräges erscheint regelmäßig der große
Feueraltar und über ihm schwebend der geflügelte Gott Ahura Mazda, neben ihm in
kleinerer Gestalt und in betender Stellung der König und dem König gegenüber
das Reichsbanner. Dem entsprechend geht auch die Übermacht des Adels im
Partherreich Hand in Hand mit der privilegierten Stellung des Klerus. Die
Priester dieser Religion, die Magier, erscheinen schon in den Urkunden der
Achämeniden und in den Erzählungen Herodots und haben, wahrscheinlich mit
Recht, den Okzidentalen immer als national persische Institution gegolten. Das
Priestertum ist erblich und wenigstens in Medien, vermutlich auch in anderen
Landschaften, galt die Gesamtheit der Priester, etwa wie die Leviten in dem
späteren Israel, als ein besonderer Volksteil. Auch unter der Herrschaft der
Griechen haben die alte Religion des Staates und das nationale Priestertum
ihren Platz behauptet. Als der erste Seleukos die neue Hauptstadt seines
Reiches, das schon erwähnte Seleukeia gründen wollte, ließ er die Magier Tag
und Stunde dafür bestimmen, und erst nachdem diese Perser, nicht gern, das
verlangte Horoskop gestellt hatten, vollzogen ihrer Anweisung gemäß der König
und sein Heer die feierliche Grundsteinlegung der neuen Griechenstadt. Also
auch ihm standen beratend die Priester des Ahura Mazda zur Seite und sie, nicht
die des hellenischen Olymp, wurden bei den öffentlichen Angelegenheiten
insoweit befragt, als diese göttliche Dinge betrafen. Selbstverständlich gilt
dies um so mehr von den Arsakiden. Daß bei der Königswahl neben dem Adelsrat
der der Priester mitwirkte, wurde schon bemerkt. König Tiridates von Armenien,
aus dem Haus der Arsakiden, kam nach Rom unter Geleit eines Gefolges von
Magiern, und nach deren Vorschrift reiste und speiste er, auch in Gemeinschaft
mit dem Kaiser Nero, der gern sich von den fremden Weisen ihre Lehre verkünden
und die Geister beschwören ließ. Daraus folgt allerdings noch nicht, daß der
Priesterstand als solcher auf die Führung des Staats wesentlich bestimmend
eingewirkt hat; aber keineswegs ist der Mazda-Glaube erst durch die Sassaniden
wiederhergestellt worden; vielmehr ist bei allem Wechsel der Dynastien und bei
aller eigenen Entwicklung die Landesreligion im Iran in ihren Grundzügen die
gleiche geblieben.



Die Landessprache im Partherreich ist die einheimische Irans. Keine Spur führt
darauf, daß unter den Arsakiden jemals eine Fremdsprache in öffentlichem
Gebrauch gewesen ist. Vielmehr ist es der iranische Landesdialekt Babyloniens
und die diesem eigentümliche Schrift, wie beide vor und in der Arsakidenzeit
unter dem Einfluß von Sprache und Schrift der aramäischen Nachbarn sich
entwickelten, welche mit der Benennung Pahlavi, das heißt Parthava, belegt und
damit bezeichnet werden als die des Reiches der Parther. Auch das Griechische
ist in demselben nicht Reichssprache geworden. Keiner der Herrscher führt auch
nur als zweiten Namen einen griechischen; und hätten die Arsakiden diese
Sprache zu der ihrigen gemacht, so würden uns griechische Inschriften in ihrem
Reiche nicht fehlen. Allerdings zeigen ihre Münzen bis auf die Zeit des
Claudius ausschließlich ^11 und auch später überwiegend griechische Aufschrift,
wie sie auch keine Spur der Landesreligion aufweisen und im Fuß sich der
örtlichen Prägung der römischen Ostprovinzen anschließen, ebenso die
Jahrteilung so wie die Jahrzählung so beibehalten haben, wie sie unter den
Seleukiden geregelt worden waren. Aber es wird dies vielmehr dahin aufzufassen
sein, daß die Großkönige selber überhaupt nicht prägten ^12 und diese Münzen,
die ja wesentlich für den Verkehr mit den westlichen Nachbarn dienten, von den
griechischen Städten des Reiches auf den Namen des Landesherrn geschlagen
worden sind. Die Bezeichnung des Königs auf diesen Münzen als
“Griechenfreund” (φιλέλλην), die schon früh begegnet ^13 und seit
Mithradates I., das heißt seit der Ausdehnung des Staates bis an den Tigris,
stehend wird, hat einen Sinn nur, wenn auf diesen Münzen die parthische
Griechenstadt redet. Vermutlich war der griechischen Sprache im Partherreich
neben der persischen eine ähnliche sekundäre Stellung im öffentlichen Gebrauch
eingeräumt, wie sie sie im Römerstaat neben der lateinischen besaß. Das
allmähliche Schwinden des Griechentums unter der parthischen Herrschaft läßt
sich auf diesen städtischen Münzen deutlich verfolgen, sowohl in dem Auftreten
der einheimischen Sprache neben und statt der griechischen wie auch in der mehr
und mehr hervortretenden Sprachzerrüttung ^14.



————————————————————-



^11 Die älteste bekannte Münze mit Pahlavischrift ist zu Claudius’ Zeit unter
Volagasos I. geschlagen; sie ist zweisprachig und gibt dem König griechisch den
vollen Titel, aber nur den Namen Arsakes, iranisch bloß den einheimischen
Individualnamen abgekürzt (Vol.).



^12 Gewöhnlich beschränkt man dies auf die Großsilbermünze und betrachtet das
Kleinsilber und das meiste Kupfer als königliche Prägung. Indes damit wird dem
Großkönig eine seltsame sekundäre Rolle in der Prägung zugeteilt. Richtiger
wird wohl jene Prägung aufgefaßt als überwiegend für das Ausland, diese als
überwiegend für den inneren Verkehr bestimmt; die zwischen beiden Gattungen
bestehenden Verschiedenheiten erklären sich auf diese Weise auch.



^13 Der erste Herrscher, der sie führt, ist Phraapates um 188 v. Chr. (P.
Gardner, Parthian coinage, S. 27).



^14 So steht auf den Münzen des Gotarzes (unter Claudius): Γωτέρζης βασιλεύς
βασιλέων υός κεκαλουμένος Αρταβάνου. Auf den späteren ist die griechische
Aufschrift oft ganz unverständlich.



————————————————————-



Dem Umfang nach stand das Reich der Arsakiden weit zurück nicht bloß hinter dem
Weltstaat der Achämeniden, sondern auch hinter dem ihrer unmittelbaren
Vorgänger, dem Seleukidenstaat. Von dessen ursprünglichem Gebiet besaßen sie
nur die größere östliche Hälfte; nach der Schlacht, in welcher König Antiochos
Sidetes, ein Zeitgenosse der Gracchen, gegen die Parther fiel, haben die
syrischen Könige nicht wieder ernstlich versucht, ihre Herrschaft jenseits des
Euphrat geltend zu machen; aber das Land diesseits des Euphrat blieb den
Okzidentalen.



Von dem Persischen Meerbusen waren beide Küsten, auch die arabische, im Besitz
der Parther, die Schiffahrt auf demselben also vollständig in ihrer Gewalt; die
übrige arabische Halbinsel gehorchte weder den Parthern noch den über Ägypten
gebietenden Römern.



Das Ringen der Nationen um den Besitz des Industals und der westlich und
östlich angrenzenden Landschaften zu schildern, soweit die gänzlich zerrissene
Überlieferung überhaupt eine Schilderung zuläßt, ist die Aufgabe unserer
Darstellung nicht; aber die Hauptzüge dieses Kampfes, welcher dem um das
Euphrattal geführten stetig zur Seite geht, dürfen auch in diesem Zusammenhang
um so weniger fehlen, als unsere Überlieferung uns nicht gestattet, die
Verhältnisse Irans nach Osten in ihrem Eingreifen in die westlichen Beziehungen
im einzelnen zu verfolgen und es daher notwendig erscheint, wenigstens die
Grundlinien derselben uns zu vergegenwärtigen. Bald nach dem Tode des großen
Alexander wurde durch das Abkommen seines Marschalls und Teilerben Seleukos mit
dem Gründer des Inderreiches, Tschandragupta oder griechisch Sandrakottos, die
Grenze zwischen Iran und Indien gezogen. Danach herrschte der letztere nicht
bloß über das Gangestal in seiner ganzen Ausdehnung und das gesamte nördliche
Vorderindien, sondern im Gebiet des Indus wenigstens über einen Teil des
Hochtals des heutigen Kabul, ferner über Arachosien oder Afghanistan,
vermutlich auch über das wüste und wasserarme Gedrosien, das heutige
Belutschistan, sowie über das Delta und die Mündungen des Indus; die in Stein
gehauenen Urkunden, durch welche Tschandraguptas Enkel, der gläubige
Buddhaverehrer Asoka, das allgemeine Sittengesetz seinen Untertanen
einschärfte, sind wie in diesem ganzen weit ausgedehnten Gebiet, so namentlich
noch in der Gegend von Peschawar gefunden worden ^15. Der Hindukusch, der
Parapanisos der Alten, und dessen Fortsetzung nach Osten und Westen schieden
also mit ihrer gewaltigen, nur von wenigen Pässen durchsetzten Kette Iran und
Indien. Aber langen Bestand hat dies Abkommen nicht gehabt.



————————————————————



^15 Während das Reich des Dareios, seinen Inschriften zufolge, die Gādara (die
Gandāra der Inder, Γανδάραι der Griechen, am Kabulfluß) und die Hindu (die
Indusanwohner) in sich schließt, werden die ersteren in einer der Inschriften
des Asoka unter seinen Untertanen aufgeführt, und ein Exemplar seines großen
Edikts hat sich in Kapurdi Giri oder vielmehr in Schahbaz Garhi
(Yusufzai-Distrikt) gefunden, nahezu sechs deutsche Meilen nordwestlich von der
Mündung des Kabulflusses in den Indus bei Atak. Der Sitz der Regierung dieser
nordwestlichen Provinzen von Asokas Reich war (nach der Inschrift CI Indicar. I
p. 91) Takkhasi-lâ, Τάξιλα der Griechen, etwa neun deutsche Meilen OSO von
Atak, der Regierungssitz für die südwestlichen Landschaften Udjdjeni (Οξήνη).
Der östliche Teil des Kabultals gehörte also auf jeden Fall zu Asokas Reich.
Daß der Khaiberpaß die Grenze gebildet habe, ist nicht geradezu unmöglich;
wahrscheinlich aber gehörte das ganze Kabultal zu Indien und machte die Grenze
südlich von Kabul die scharfe Linie der Sulaiman-Kette und weiter südwestlich
der Bolanpaß. Von dem späteren indoskythischen König Huvischka (Ooerke der
Münzen), der an der Yamunâ in Mathurâ residiert zu haben scheint, hat sich eine
Inschrift bei Wardak, nicht weit nördlich von Kabul, gefunden (nach
Mitteilungen Oldenbergs).



————————————————————



In der früheren Diadochenzeit brachten die griechischen Herrscher des Reiches
von Baktra, das von dem Seleukidenstaat gelöst einen mächtigen Aufschwung nahm,
das Grenzgebirge überschreitend einen großen Teil des Industals in ihre Gewalt
und setzten vielleicht noch weiter hinein in Vorderindien sich fest, so daß das
Schwergewicht dieses Reiches sich aus dem westlichen Iran nach dem östlichen
Indien verschob und der Hellenismus dem Indertum wich. Die Könige dieses
Reiches heißen indische und führen späterhin ungriechische Namen; auf den
Münzen erscheint neben und statt der griechischen die einheimisch indische
Sprache und Schrift, ähnlich wie in der parthisch-persischen Prägung neben dem
Griechischen das Pahlavi emporkommt.



Es trat dann eine Nation mehr in den Kampf ein: die Skythen oder, wie sie in
Iran und in Indien heißen, die Saker brachen aus ihren Stammsitzen am Jaxartes
über das Gebirge nach Süden vor. Die baktrische Landschaft kam wenigstens
großenteils in ihre Gewalt, und etwa im letzten Jahrhundert der römischen
Republik müssen sie sich in dem heutigen Afghanistan und Belutschistan
festgesetzt haben. Darum heißt in der frühen Kaiserzeit die Küste zu beiden
Seiten der Indusmündung um Minnagara Skythien und führt im Binnenlande die
westlich von Kandahar gelegene Landschaft der Dranger später den Namen
“Sakerland”, Sakastane, das heutige Sedjistan. Diese Einwanderung
der Skythen in die Landschaften des baktro-indischen Reiches hat dasselbe wohl
eingeschränkt und geschädigt, etwa wie die ersten Wanderungen der Germanen das
römische, aber es nicht zerstört; noch unter Vespasian hat ein wahrscheinlich
selbständiger baktrischer Staat bestanden ^16.



——————————————————————————-



^16 Der Anm. 18 genannte ägyptische Kaufmann gedenkt c. 47 “des
streitbaren Volks der Baktrianer, die ihren eigenen König haben”. Damals
also war Baktrien von dem unter parthischen Fürsten stehenden Indusreich
getrennt. Auch Strabon (11, 11, 1 p. 516) behandelt das baktrisch-indische
Reich als der Vergangenheit angehörig.



——————————————————————————-



Unter den Juliern und den Claudiern scheinen dann an der Indusmündung die
Parther die Vormacht gewesen zu sein. Ein zuverlässiger Berichterstatter aus
augustischer Zeit führt eben jenes Sakastane unter den parthischen Provinzen
auf und nennt den König der Saker-Skythen einen Unterkönig der Arsakiden; als
letzte parthische Provinz gegen Osten bezeichnet er Arachosien mit der
Hauptstadt Alexandropolis, wahrscheinlich Kandahar. Ja, bald darauf, in
vespasianischer Zeit, herrschen in Minnagara parthische Fürsten. Indes war dies
für das Reich am Indusstrom mehr ein Wechsel der Dynastie als eine eigentliche
Annexion an den Staat von Ktesiphon. Der Partherfürst Gondopharos, den die
christliche Legende mit dem Apostel der Parther und der Inder, dem heiligen
Thomas, verknüpft ^17, hat allerdings von Minnagara aus bis nach Peschawar und
Kabul hinauf geherrscht; aber diese Herrscher gebrauchen, wie ihre Vorherrscher
im indischen Reich, neben der griechischen die indische Sprache und nennen sich
Großkönige wie diejenigen von Ktesiphon; sie scheinen mit den Arsakiden darum
nicht weniger rivalisiert zu haben, weil sie demselben Fürstengeschlecht
angehörten ^18.



——————————————————————————-



^17 Wahrscheinlich ist er der Kaspar - in älterer Tradition Gathaspar -, der
unter den heiligen drei Königen aus dem Morgenland auftritt (Gutschmid,
Rheinisches Museum N. F. 19, 1861, S. 162).



^18 Das bestimmteste Zeugnis der Partherherrschaft in diesen Gegenden findet
sich in der unter Vespasian von einem ägyptischen Kaufmann aufgesetzten
Küstenbeschreibung des Roten Meeres c. 38: “Hinter der Indusmündung im
Binnenland liegt die Hauptstadt von Skythien Minnagara; beherrscht aber wird
diese von den Parthern, die beständig einander verjagen (υπό Πάρθων συνεχώς
αλλήλους ενδιωκόντων). Dasselbe wird in etwas verwirrter Weise c. 41
wiederholt; es kann hier scheinen, als läge Minnagara in Indien selbst oberhalb
Barygaza, und schon Ptolemaeos ist dadurch irregeführt worden; aber gewißhat
der Schreiber, der über das Binnenland nur von Hörensagen spricht, nur sagen
wollen, daß eine große Stadt Minnagara im Binnenland nicht fern von Barygaza
liege und von da viel Baumwolle nach Barygaza geführt werde. Auch können die
nach demselben Gewährsmann in Minnagara zahlreich begegnenden Spuren Alexanders
nur am Indus, nicht in Gudjarat sich gefunden haben. Die Lage Minnagaras am
unteren Indus, unweit Haiderabad, und die Existenz einer parthischen Herrschaft
daselbst unter Vespasian erscheint hierdurch gesichert.



Damit werden verbunden werden dürfen die Münzen des Königs Gondopharos oder
Hyndopherres, welcher in einer sehr alten christlichen Legende von dem Apostel
der Parther und der Inder, dem heiligen Thomas, zum Christentum bekehrt wird
und in der Tat der ersten römischen Kaiserzeit anzugehören scheint (Sallet,
Zeitschrift für Numismatik 6, 1879, S. 355; Gutschmid, Rheinisches Museum N. F.
19, 1861, S. 162); seines Brudersohns Abdagases (Sauet, a. a. O., S. 365),
welcher mit dem parthischen Fürsten dieses Namens bei Tacitus (ann. 6, 36)
identisch sein kann, auf jeden Fall einen parthischen Namen trägt, endlich des
Königs Sanabaros, der kurz nach Hyndopherres regiert haben muß, vielleicht sein
Nachfolger gewesen ist. Dazu gehören noch eine Anzahl anderer mit parthischen
Namen, Arsakes, Pakoros, Vonones, bezeichneten Münzen. Diese Prägung stellt
sich entschieden zu der der Arsakiden (Sallet, a. a. O., S. 277); die
Silberstücke des Gondopharos und des Sanabaros - von den übrigen gibt es fast
nur Kupfer -entsprechen genau den Arsakidendrachmen. Allem Anschein nach
gehören diese den Partherfürsten von Minnagara; daß neben der griechischen hier
indische Aufschrift erscheint, wie bei den späten Arsakiden Pahlavischrift,
paßt dazu. Aber es sind dies nicht Münzen von Satrapen, sondern, wie dies auch
der Ägypter andeutet, mit den ktesiphontischen rivalisierender Großkönige;
Hyndopherres nennt sich in sehr verdorbenem Griechisch βασιλεύς βασιλέων μέγας
αυτοκρ und in gutem Indisch “Maharadja Radjadi Radja”. Wenn, wie
dies nicht unwahrscheinlich ist, in dem Mambaros oder Akabaros, den der
Periplus c. 41. 52 als Herrscher der Küste von Barygaza nennt, der Sanabaros
der Münzen steckt, so gehört dieser in die Zeit Neros oder Vespasians und
herrschte nicht bloß an der Indusmündung, sondern auch über Gudjarat. Wenn
ferner eine unweit Peschawar gefundene Inschrift mit Recht auf den König
Gondopharos bezogen wird, so muß dessen Herrschaft bis dort hinauf,
wahrscheinlich bis nach Kabul hin sich erstreckt haben.



Daß Corbulo im Jahre 60 die Gesandtschaft der von den Parthern abgefallenen
Hyrkaner, damit sie von jenen nicht aufgegriffen würden, an die Küste des Roten
Meeres schickte, von wo sie, ohne parthisches Gebiet zu betreten, die Heimat
erreichen konnten (Tac. 15, 25), spricht dafür, daß das Industal damals dem
Herrscher von Ktesiphon nicht botmäßig war.



——————————————————————————-



Auf diese parthische Dynastie folgt dann in dem indischen Reich nach kurzer
Zwischenzeit die in der indischen Überlieferung als die der Saker oder die des
Königs Kanerku oder Kanischka bezeichnete, welche mit dem Jahre 78 n. Chr.
beginnt und wenigstens bis in das dritte Jahrhundert bestanden hat ^19. Sie
gehören zu den Skythen, deren Einwanderung früher erwähnt ward, und auf ihren
Münzen tritt an die Stelle der indischen die skythische Sprache ^20. So haben
im Indusgebiet nach den Indern und den Hellenen in den ersten drei
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung Parther und Skythen das Regiment geführt.
Aber auch unter den ausländischen Dynastien hat dort dennoch eine
national-indische Staatenbildung sich vollzogen und behauptet und der
parthisch-persischen Machtentwicklung im Osten eine nicht minder dauernde
Schranke entgegengestellt wie der Römerstaat im Westen.



——————————————————————————-



^19 Daß das Großkönigtum der Arsakiden von Minnagara nicht viel über die
neronische Zeit hinaus bestanden hat, ist nach den Münzen wahrscheinlich. Was
für Herrscher auf sie gefolgt sind, ist fraglich. Die baktrisch-indischen
Herrscher griechischen Namens gehören überwiegend, vielleicht sämtlich der
voraugustischen Epoche an; auch manche einheimischen Namens, zum Beispiel Maues
und Azes, fallen nach Sprache und Schrift (zum Beispiel der Form des m S2) vor
diese Zeit. Dagegen sind die Münzen der Könige Kozulokadphises und
Ooemokadphises und diejenigen der Sakerkönige, des Kanerku und seiner
Nachfolger, welche alle namentlich durch den bis dahin in der indischen Prägung
nicht begegnenden Goldstater vom Gewicht des römischen Aureus sich deutlich als
einheitliche Prägung charakterisieren, allem Anschein nach später als
Gondopharos und Sanabaros. Sie zeigen, wie der Staat des Industals sich in
immer steigendem Maß im Gegensatz gegen die Hellenen wie gegen die Iranier
national-indisch gestaltet hat. Die Regierung dieser Kadphises wird also
zwischen die indo-parthischen Herrscher und die Dynastie der Saker fallen
welche letztere mit dem Jahre 78 n. Chr. beginnt (Oldenberg in Sallets
Zeitschrift für Numismatik 8, 1881, S. 292). In dem Schatz von Peschawar
gefundene Münzen dieser Sakerkönige nennen merkwürdigerweise griechische Götter
in verstümmelter Form Ηρακιλο, Σαραπο, neben dem nationalen Βουδο. Die
spätesten ihrer Münzen zeigen den Einfluß der ältesten Sassanidenprägung und
dürften der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts angehören (Sallet,
Zeitschrift für Numismatik 6, 1879, S. 225).



^20 Die indo-griechischen und die indo-parthischen Herrscher, ebenso die
Kadphises bedienen sich auf ihren Münzen in großem Umfang neben der
griechischen der einheimischen indischen Sprache und Schrift; die Sakerkönige
dagegen haben niemals indische Sprache und indisches Alphabet gebraucht,
sondern verwenden ausschließlich die griechischen Buchstaben, und die nicht
griechischen Aufschriften ihrer Münzen sind ohne Zweifel skythisch. So steht
auf Kanerkus Goldstücken bald βασιλεύς βασιλέων Κανήρκου, bald ραο νανοραο
κανηρκι κορανο wo die ersten beiden Wörter eine skythisierte Form des indischen
Rβdjβdi Rβdjâ sein werden, die beiden folgenden den Eigen- und den Stammnamen
(Guschana) des Königs enthalten (Oldenberg, a. a. O., S. 294). Also waren diese
Saker in anderem Sinne Fremdherrscher in Indien als die baktrischen Hellenen
und die Parther. Doch sind die unter ihnen in Indien gesetzten Inschriften
nicht skythisch, sondern indisch.



——————————————————————————-



Gegen Norden und Nordosten grenzte Iran mit Turan. Wie das westliche und
südliche Ufer des Kaspischen Meeres und die oberen Täler des Oxos und Jaxartes
der Zivilisation eine geeignete Stätte bieten, so gehört die Steppe um den
Aralsee und das dahinter sich ausbreitende weite Flachland von Rechts wegen den
schweifenden Leuten. Es sind unter diesen Nomaden wohl einzelne den Iraniern
verwandte Völkerschaften gewesen; aber auch diese haben keinen Teil an der
iranischen Zivilisation, und es ist das bestimmende Moment für die
geschichtliche Stellung Irans, daß es die Vormauer der Kulturvölker bildet
gegen diejenigen Horden, die als Skythen, Saken, Hunnen, Mongolen, Türken keine
andere weltgeschichtliche Bestimmung zu haben scheinen als die der
Kulturvernichtung. Baktra, das große Bollwerk Irans gegen Turan, hat in der
nachalexandrischen Epoche unter seinen griechischen Herrschern längere Zeit
dieser Abwehr genügt; aber es ist schon erwähnt worden, daß es späterhin zwar
nicht unterging, aber das Vordringen der Skythen nach Süden nicht länger zu
hindern vermochte. Mit dem Rückgang der baktrischen Macht ging die gleiche
Aufgabe über auf die Arsakiden. Wie weit dieselben ihr entsprochen haben, ist
schwierig zu sagen. In der ersten Kaiserzeit scheinen die Großkönige von
Ktesiphon, wie südlich vom Hindukusch so auch in den nördlichen Landschaften,
die Skythen zurückgedrängt oder sich botmäßig gemacht zu haben; einen Teil des
baktrischen Gebiets haben sie ihnen wieder entrissen. Aber welche und ob
überhaupt dauernde Grenzen hier sich feststellten, ist zweifelhaft. Der Kriege
der Parther und der Skythen wird oft gedacht. Die letzteren, hier zunächst die
Umwohner des Aralsees, die Vorfahren der heutigen Turkmenen, sind regelmäßig
die Angreifenden, indem sie teils zu Wasser über das Kaspische Meer in die
Täler des Kyros und des Araxes einfallen, teils von ihrer Steppe aus die
reichen Fluren Hyrkaniens und die fruchtbare Oase der Margiana (Merw)
ausrauben. Die Grenzgebiete verstanden sich dazu, die willkürliche
Brandschatzung mit Tributen abzukaufen, welche regelmäßig in festen Terminen
eingefordert wurden, wie heute die Beduinen Syriens von den Bauern daselbst die
Kubba erheben. Das parthische Regiment also vermochte wenigstens in der
früheren Kaiserzeit so wenig wie das heutige türkische, hier dem friedlichen
Untertan die Früchte seiner Arbeit zu sichern und einen dauernden Friedensstand
an der Grenze herzustellen. Auch für die Reichsgewalt selbst blieben diese
Grenzwirren eine offene Wunde; oftmals haben sie in die Sukzessionskriege der
Arsakiden so wie in ihre Streitigkeiten mit Rom eingegriffen.



Wie das Verhältnis der Parther zu den Römern sich gestaltet und die Grenzen der
beiden Großmächte sich festgestellt hatten, ist seinerzeit dargelegt worden.
Während die Armenier mit den Parthern rivalisiert hatten und das Königtum am
Araxes sich anschickte, in Vorderasien die Großkönigsrolle zu spielen, hatten
die Parther im allgemeinen freundliche Beziehungen zu den Römern unterhalten
als den Feinden ihrer Feinde. Aber nach der Niederwerfung des Mithradates und
des Tigranes hatten die Römer, namentlich durch die von Pompeius getroffenen
Organisationen, eine Stellung genommen, die mit ernstlichem und dauerndem
Frieden zwischen den beiden Staaten sich schwer vertrug. Im Süden stand Syrien
jetzt unter unmittelbarer römischer Herrschaft, und die römischen Legionen
hielten Wacht an dem Saume der großen Wüste, die das Küstenland vom Euphrattal
scheidet. Im Norden waren Kappadokien und Armenien römische Lehnsfürstentümer.
Die nordwärts an Armenien grenzenden Völkerschaften, die Kolcher, Iberer,
Albaner, waren damit notwendig dem parthischen Einfluß entzogen und, wenigstens
nach römischer Auffassung, ebenfalls römische Lehnsstaaten. Das südöstlich an
Armenien angrenzende, durch den Araxes von ihm getrennte Klein-Medien oder
Atropatene (Aserbeidschan) hatte schon den Seleukiden gegenüber unter seiner
alteinheimischen Dynastie seine Nationalität behauptet und sogar sich
selbständig gemacht; unter den Arsakiden erscheint der König dieser Landschaft
je nach Umständen als Lehnsträger der Parther oder als unabhängig von diesen
durch Anlehnung an die Römer. Somit reichte der bestimmende Einfluß Roms bis
zum Kaukasus und zum westlichen Ufer des Kaspischen Meeres. Es lag hierin ein
Übergreifen über die durch die nationalen Verhältnisse angezeigten Grenzen. Das
hellenische Volkstum hatte wohl an der Südküste des Schwarzen Meeres und im
Binnenland in Kappadokien und Kommagene so weit Fuß gefaßt, daß hier die
römische Vormacht an ihm einen Rückhalt fand; aber Armenien ist auch unter der
langjährigen römischen Herrschaft immer ein ungriechisches Land geblieben,
durch die Gemeinschaft der Sprache und des Glaubens, die zahlreichen
Zwischenheiraten der Vornehmen, die gleiche Kleidung und gleiche Bewaffnung ^21
an den Partherstaat mit unzerreißbaren Banden geknüpft. Die römische Aushebung
und die römische Besteuerung sind nie auf Armenien erstreckt worden; höchstens
bestritt das Land die Aufstellung und die Unterhaltung der eigenen Truppen und
die Verpflegung der daselbst liegenden römischen. Die armenischen Kaufleute
vermittelten den Warentausch über den Kaukasus mit Skythien, über das Kaspische
Meer mit Ostasien und China, den Tigris hinab mit Babylonien und Indien, nach
Westen hin mit Kappadokien; nichts hätte näher gelegen, als das politisch
abhängige Land in das römische Steuer- und Zollgebiet einzuschließen; dennoch
ist nie dazu geschritten worden. Die Inkongruenz der nationalen und der
politischen Zugehörigkeit Armeniens bildet ein wesentliches Moment in dem durch
die ganze Kaiserzeit sich hinziehenden Konflikt mit dem östlichen Nachbarn. Man
erkannte es wohl auf römischer Seite, daß die Annektierung jenseits des Euphrat
ein Übergriff in das Stammgebiet der orientalischen Nationalität und für Rom
kein eigentlicher Machtzuwachs war. Der Grund aber oder wenn man will die
Entschuldigung dafür, daß diese Übergriffe dennoch sich fortsetzten, liegt
darin, daß das Nebeneinanderstehen gleichberechtigter Großstaaten mit dem Wesen
der römischen, man darf vielleicht sagen mit der Politik des Altertums
überhaupt unvereinbar ist. Das römische Reich kennt als Grenze genaugenommen
nur das Meer oder das wehrlose Landgebiet. Dem schwächeren, aber doch
wehrhaften Staatswesen der Parther gönnten die Römer die Machtstellung nicht
und nahmen ihm, worauf diese wieder nicht verzichten konnten; und darum ist das
Verhältnis zwischen Rom und Iran durch die ganze Kaiserzeit eine nur durch
Waffenstillstände unterbrochene ewige Fehde um das linke Ufer des Euphrat.



—————————————————————



^21 Arrian, der als Statthalter von Kappadokien selbst über die Armenier das
Kommando geführt hatte (Alan. 29), nennt in der Taktik Armenier und Parther
immer zusammen (4, 3; 44, 1 wegen der schweren Reiterei, der gepanzerten
κοντοφόροι und der leichten Reiterei, der ακροβολισταί oder ιπποτοξόται; 35, 7
wegen der Pluderhosen), und wo er von Hadrians Einführung der barbarischen
Kavallerie in das römische Heer spricht, führt er die berittenen Schützen
zurück auf das Muster “der Parther oder Armenier” (44, 1).



—————————————————————



In den von Lucullus und Pompeius mit den Parthern abgeschlossenen Verträgen war
die Euphratgrenze anerkannt, also Mesopotamien ihnen zugestanden worden. Aber
dies hinderte die Römer nicht, die Herrscher von Edessa in ihre Klientel
aufzunehmen und, wie es scheint durch Erstreckung der Grenzen Armeniens gegen
Süden, einen großen Teil des nördlichen Mesopotamien wenigstens für ihre
mittelbare Herrschaft in Anspruch zu nehmen. Deswegen hatte nach einigem
Zaudern die parthische Regierung den Krieg gegen die Römer in der Form
begonnen, daß sie ihn den Armeniern erklärte. Die Antwort darauf war der
Feldzug des Crassus und nach der Niederlage bei Karrhä die Zurückführung
Armeniens unter parthische Gewalt; man kann hinzusetzen: die Wiederaufnahme der
Ansprüche auf die westliche Hälfte des Seleukidenstaats, deren Durchführung
freilich damals mißlang. Während des ganzen zwanzigjährigen Bürgerkriegs, in
dem die römische Republik zugrunde ging und schließlich der Prinzipat sich
feststellte, dauerte der Kriegsstand zwischen Römern und Parthern, und nicht
selten griffen beide Kämpfe ineinander ein. Pompeius hatte vor der
Entscheidungsschlacht versucht, den König Orodes als Verbündeten zu gewinnen;
aber als dieser die Abtretung Syriens forderte, vermochte er es nicht über
sich, die durch ihn selbst römisch gewordene Provinz auszuliefern. Nach der
Katastrophe hatte er dennoch sich dazu entschlossen; aber Zufälligkeiten
lenkten seine Flucht statt nach Syrien vielmehr nach Ägypten, wo er dann sein
Ende fand. Die Parther schienen im Begriff, abermals in Syrien einzubrechen;
und die späteren Führer der Republikaner verschmähten den Beistand der
Landesfeinde nicht. Noch bei Caesars Lebzeiten hatte Caecilius Bassus, als er
die Fahne des Aufstands in Syrien erhob, sofort die Parther herbeigerufen. Sie
waren diesem Ruf auch gefolgt; des Orodes Sohn Pakoros hatte den Statthalter
Caesars geschlagen und die von ihm in Apameia belagerte Truppe des Bassus
befreit (709 45). Sowohl aus diesem Grunde, wie um für Karrhä Revanche zu
nehmen, hatte Caesar beschlossen, im nächsten Frühling persönlich nach Syrien
und über den Euphrat zu gehen; aber die Ausführung dieses Planes verhinderte
sein Tod. Als dann Cassius in Syrien rüstete, knüpfte er auch mit dem
Partherkönig an, und in der Entscheidungsschlacht bei Philippi (712 42) haben
parthische berittene Schützen mit für die Freiheit Roms gestritten. Da die
Republikaner unterlagen, verhielt der Großkönig zunächst sich ruhig, und auch
Antonius hatte wohl die Absicht, des Diktators Pläne auszuführen, aber zunächst
mit der Ordnung des Orients genug zu tun. Der Zusammenstoß konnte nicht
ausbleiben; der Angreifende war diesmal der Partherkönig. Als im Jahre 713 (41)
Caesar der Sohn in Italien mit den Feldherren und der Gemahlin des Antonius
schlug und dieser in Ägypten bei der Königin Kleopatra untätig verweilte,
entsprach Orodes dem Drängen eines bei ihm im Exil lebenden Römers, des Quintus
Labienus, und sandte diesen, einen Sohn des erbitterten Gegners des Diktators
Titus Labienus und ehemaligen Offizier im Heere des Brutus, sowie (713 41)
seinen Sohn Pakoros mit einer starken Armee über die Grenze. Der Statthalter
Syriens, Decidius Saxa, unterlag dem unvermuteten Angriff; die römischen
Besatzungen, großenteils gebildet aus alten Soldaten der republikanischen
Armee, stellten sich unter den Befehl ihres früheren Offiziers; Apameia und
Antiocheia, überhaupt alle Städte Syriens mit Ausnahme der ohne Flotte nicht zu
bezwingenden Inselstadt Tyros, unterwarfen sich; auf der Flucht nach Kilikien
gab sich Saxa, um nicht gefangen zu werden, selber den Tod. Nach der Einnahme
Syriens wandte sich Pakoros gegen Palästina, Labienus nach der Provinz Asia;
auch hier unterwarfen sich weithin die Städte oder wurden mit Gewalt bezwungen,
mit Ausnahme des karischen Stratonikeia. Antonius, durch die italischen
Verwicklungen in Anspruch genommen, sandte seinen Statthaltern keinen Sukkurs,
und fast zwei Jahre (Ende 713 bis Frühjahr 715 41-39) geboten in Syrien und
einem großen Teil Kleinasiens die parthischen Feldherren und der
republikanische Imperator Labienus -der Parthiker, wie er mit schamloser Ironie
sich nannte, nicht der Römer, der die Parther, sondern der Römer, der mit den
Parthern die Seinigen überwand. Erst nachdem der drohende Bruch zwischen den
beiden Machthabern abgewandt war, sandte Antonius ein neues Heer unter Führung
des Publius Ventidius Bassus, dem er das Kommando in den Provinzen Asia und
Syrien übergab. Der tüchtige Feldherr traf in Asia den Labienus allein mit
seinen römischen Truppen und schlug ihn rasch aus der Provinz hinaus. An der
Scheide von Asia und Kilikien, in den Pässen des Taurus, wollte eine Abteilung
der Parther die fliehenden Verbündeten aufnehmen; aber auch sie wurden
geschlagen, bevor sie sich mit Labienus vereinigen konnten, und darauf dieser
auf der Flucht in Kilikien aufgegriffen und getötet. Mit gleichem Glück
erstritt Ventidius die Pässe des Amanos an der Grenze von Kilikien und Syrien;
hier fiel Pharnapates, der beste der parthischen Generale (715 39). Damit war
Syrien vom Feinde befreit. Allerdings überschritt im Jahre darauf Pakoros noch
einmal den Euphrat, aber nur um in einem entscheidenden Treffen bei Gindaros
nordöstlich von Antiocheia (9. Juni 716 38) mit dem größten Teil seines Heeres
den Untergang zu finden. Es war ein Sieg, der den Tag bei Karrhä einigermaßen
aufwog und von dauernder Wirkung: auf lange hinaus haben die Parther nicht
wieder ihre Truppen am römischen Ufer des Euphrat gezeigt.



Wenn es im Interesse Roms lag, die Eroberungen gegen Osten auszudehnen und die
Erbschaft des großen Alexander hier in ihrem vollen Umfang anzutreten, so lagen
dafür die Verhältnisse nie günstiger als im Jahre 716 (38). Die Beziehungen der
Zweiherrscher zueinander hatten zur rechten Zeit dafür sich neu befestigt, und
auch Caesar wünschte damals wahrscheinlich aufrichtig eine ernstliche und
glückliche Kriegführung seines Herrschaftsgenossen und neuen Schwagers. Die
Katastrophe von Gindaros hatte bei den Parthern eine schwere dynastische Krise
hervorgerufen. König Orodes legte, tief erschüttert durch den Tod seines
ältesten und tüchtigsten Sohnes, das Regiment zu Gunsten seines zweitgeborenen,
Phraates, nieder. Dieser führte, um sich den Thron besser zu sichern, ein
Regiment des Schreckens, dem seine zahlreichen Brüder und der alte Vater selbst
so wie eine Anzahl der hohen Adligen des Reiches zum Opfer fielen; andere
derselben traten aus und suchten Schutz bei den Römern, unter ihnen der
mächtige und angesehene Monaeses. Nie hat Rom im Orient ein Heer von gleicher
Zahl und Tüchtigkeit gehabt wie in dieser Zeit: Antonius vermochte nicht
weniger als sechzehn Legionen, gegen 70000 Mann römischer Infanterie, gegen
40000 der Hilfsvölker, 10000 spanische und gallische, 6000 armenische Reiter
über den Euphrat zu führen; wenigstens die Hälfte derselben waren altgediente,
aus dem Westen herangeführte Truppen, alle bereit, ihrem geliebten und
verehrten Führer, dem Sieger von Philippi, wo immer hin zu folgen und die
glänzenden Siege, die nicht durch, aber für ihn über die Parther bereits
erfochten waren, unter seiner eigenen Führung mit noch größeren Erfolgen zu
krönen.



In der Tat faßte Antonius die Aufrichtung eines asiatischen Großkönigtums nach
dem Muster Alexanders ins Auge. Wie Crassus vor seinem Einrücken verkündigt
hatte, daß er die römische Herrschaft bis nach Baktrien und Indien ausdehnen
werde, so nannte Antonius den ersten Sohn, den die ägyptische Königin ihm
gebar, mit dem Namen Alexanders. Er scheint geradezu beabsichtigt zu haben,
einerseits mit Ausschluß der vollständig hellenisierten Provinzen Bithynien und
Asia das gesamte Reichsgebiet im Osten, so weit es nicht schon unter abhängigen
Kleinfürsten stand, in diese Form zu bringen, andererseits alle einstmals von
den Okzidentalen besetzten Landschaften des Ostens in Form von Satrapien sich
untertänig zu machen. Von dem östlichen Kleinasien wurde der größte Teil und
der militärische Primat dem streitbarsten der dortigen Fürsten, dem Galater
Amyntas, zugewiesen. Neben dem galatischen standen die Fürsten von
Paphlagonien, die von Galatien verdrängten Nachkommen des Delotarus; Polemon,
der neue Fürst im Pontos und der Gemahl der Enkelin des Antonius Pythodoris;
ferner wie bisher die Könige von Kappadokien und Kommagene. Einen großen Teil
Kilikiens und Syriens sowie Kypros und Kyrene vereinigte Antonius mit dem
ägyptischen Staat, dem er also fast die Grenzen wiedergab, wie sie unter den
Ptolemäern gewesen waren, und wie er die Buhle Caesars, die Königin Kleopatra,
zu der seinigen oder vielmehr zu seiner Gattin gemacht hatte, so erhielt ihr
Bastard von Caesar, Caesarion, schon früher anerkannt als Mitherrscher in
Ägypten ^22, die Anwartschaft auf das alte Ptolemäerreich, die auf Syrien ihr
Bastard von Antonius, Ptolemaeos Philadelphos. Einem anderen Sohn, den sie dem
Antonius geboren hatte, dem schon erwähnten Alexander, ward für jetzt Armenien
zugeteilt als Abschlagzahlung auf die ihm weiter zugedachte Herrschaft des
Ostens. Mit diesem nach orientalischer Art geordneten Großkönigtum ^23 dachte
er den Prinzipat über den Okzident zu vereinigen. Er selbst hat nicht den
Königsnamen angenommen, vielmehr seinen Landsleuten und den Soldaten gegenüber
nur diejenigen Titel geführt, die auch Caesar zukamen. Aber auf Reichsmünzen
mit lateinischer Aufschrift heißt Kleopatra Königin der Könige, ihre Söhne von
Antonius wenigstens Könige; den Kopf seines ältesten Sohnes zeigen die Münzen
neben dem des Vaters, als verstände die Erblichkeit sich von selbst; die Ehe
und die Erbfolge der echten und der Bastardkinder wird von ihm behandelt, wie
es bei den Großkönigen des Ostens Gebrauch ist oder, wie er selbst sagte, mit
der göttlichen Freiheit seines Ahnherrn Herakles ^24; jenen Alexander und
dessen Zwillingsschwester Kleopatra nannte er den ersteren Helios, die letztere
Selene nach dem Muster eben dieser Großkönige, und wie einst der Perserkönig
dem flüchtigen Themistokles eine Anzahl asiatischer Städte, so schenkte er dem
zu ihm übergetretenen Parther Monaeses drei Städte Syriens. Auch in Alexander
gingen der König der Makedonier und der König der Könige des Ostens
einigermaßen nebeneinander her, und auch ihm war für das Lagerzelt von
Gaugamela das Brautbett in Susa der Lohn; aber seine römische Kopie zeigt in
ihrer Genauigkeit ein starkes Element der Karikatur.



————————————————————



^22 Als Mitherrscher Ägyptens ist der Bastard Caesars Πτολεμαίος ο καί Καίσαρ
θεός φιλοπάτωρ φιλομήτωρ, wie seine Königsbenennung lautet (CIG 4717),
eingetreten in dem ägyptischen Jahr 29. Aug. 711/12, wie die Jahresrechnung
ausweist (Westher Bullettino dell’ Instituto 1866, S. 199; Krall, Wiener
Studien 5, S. 313). Da er an den Platz des Gatten und Bruders seiner Mutter
Ptolemaeos des Jüngeren tritt, so wird dessen Beseitigung durch Kleopatra,
deren nähere Umstände nicht bekannt sind, eben damals erfolgt sein und den
Anlaß gegeben haben, ihn als König von Ägypten zu proklamieren. Auch Dio (47,
31) setzt seine Ernennung in den Sommer des Jahres 712 vor die Schlacht von
Philippi. Dieselbe ist also nicht Antonius’ Werk, sondern von den beiden
Herrschern gemeinschaftlich genehmigt zu einer Zeit, wo ihnen daran gelegen
sein mußte, der Königin von Ägypten, die allerdings von Anfang an auf ihrer
Seite gestanden hatte, entgegenzukommen.



^23 Das meint Augustus, wenn er sagt, daß er die großenteils unter Könige
verteilten Provinzen des Orients wieder zum Reiche gebracht habe (Mop. Ancyr.
5, 41: provincias omnis, quae trans Hadrianum mare vergunt ad orientem,
Cyrenasque, iam ex parte magna regibus eas possidentibus . . . reciperavi).



^24 Die Dezenz, die für Augustus ebenso charakteristisch ist wie für seinen
Kollegen das Gegenteil, verleugnet sich auch hier nicht. Nicht bloß wurde in
Betreff Caesarions die Vaterschaft, die der Diktator selbst so gut wie
anerkannt hatte, späterhin offiziell verleugnet; auch die Kinder des Antonius
von der Kleopatra, wo freilich nichts zu verleugnen war, sind wohl als Glieder
des kaiserlichen Hauses betrachtet, aber nie förmlich als Kinder des Antonius
anerkannt worden. Im Gegenteil heißt der Sohn der Tochter des Antonius von
Kleopatra, der spätere König von Mauretanien Ptolemaeos in der athenischen
Inschrift CIA III, 555 Enkel des Ptolemaeos; denn Πτολεμαίου έκγονος kann in
diesem Zusammenhang nicht wohl anders gefaßt werden. Man erfand in Rom diesen
mütterlichen Großvater, um den wirklichen offiziell verschweigen zu können. Wer
es vorzieht, was O. Hirschfeld vorschlägt, έκγονος als Urenkel zu nehmen und
auf den mütterlichen Urgroßvater zu beziehen, kommt zu demselben Resultat; denn
dann ist der Großvater übergangen, weil die Mutter im Rechtssinne vaterlos war.



Ob die Fiktion, die mir wahrscheinlicher ist, so weit ging, einen bestimmten
Ptolemaeos zu bezeichnen, etwa dem im Jahre 712 gestorbenen letzten Lagiden das
Leben zu verlängern, oder ob man sich begnügte, im allgemeinen den Vater zu
fingieren, ist nicht zu entscheiden. Aber auch darin hielt man die Fiktion
fest, daß der Sohn der Tochter des Antonius den Namen des fiktiven Großvaters
erhielt. Daß dabei der Herkunft von den Lagiden vor derjenigen von Massinissa
der Vorzug gegeben ward, mag wohl mehr durch die Rücksicht auf das kaiserliche
Haus herbeigeführt sein, welches das Bastardkind als zugehörig behandelte, als
durch die hellenischen Neigungen des Vaters.



————————————————————



Ob Antonius gleich bei der Übernahme des Regiments im Osten seine Stellung in
dieser Weise aufgefaßt, ist nicht zu entscheiden; vermutlich ist die Schaffung
eines neuen orientalischen Großkönigtums in Verbindung mit dem okzidentalischen
Prinzipat allmählich in ihm gereift und der Gedanke erst völlig zu Ende gedacht
worden, nachdem er im Jahre 717 (37) bei seiner Rückkehr aus Italien nach Asien
abermals das Verhältnis mit der letzten Königin des Lagidenhauses angeknüpft
hatte, um es nicht wieder zu zerreißen. Aber sein Naturell war solchem
Unterfangen nicht gewachsen. Eine jener militärischen Kapazitäten, die dem
Feind gegenüber und besonders in schwieriger Lage besonnen und kühn zu schlagen
wissen, fehlte ihm der staatsmännische Wille, das sichere Erfassen und
entschlossene Verfolgen des politischen Ziels. Hätte der Diktator Caesar ihm
die Unterwerfung des Ostens zur Aufgabe gestellt, so würde er sie wohl gelöst
haben; zum Herrscher taugte der Marschall nicht. Nach der Vertreibung der
Parther aus Syrien verstrichen fast zwei Jahre (Sommer 716 bis Sommer 718
38-36), ohne daß irgendein Schritt zum Ziele getan ward. Antonius selbst, auch
darin untergeordnet, daß er seinen Generalen bedeutende Erfolge ungern gönnte,
hatte den Besieger des Labienus und des Pakoros, den tüchtigen Ventidius sofort
nach diesem letzten Erfolg entfernt und selbst den Oberbefehl übernommen, um
die armselige Ehre der Einnahme Samosatas, der Hauptstadt des kleinen syrischen
Dependenzstaats Kommagene, zu verfolgen und zu verfehlen; ärgerlich darüber
verließ er den Osten, um in Italien mit seinem Schwager über die künftige
Ordnung zu verhandeln oder mit seiner jungen Gattin Octavia sich des Lebens zu
freuen. Seine Statthalter im Osten waren nicht untätig. Publius Canidius
Crassus ging von Armenien aus gegen den Kaukasus vor und unterwarf daselbst den
König der Iberer, Pharnabazos, und den der Albaner, Zober. Gaius Sossius nahm
in Syrien die letzte noch zu den Parthern haltende Stadt Arados; er stellte
ferner in Judäa die Herrschaft des Herodes wieder her und ließ den von den
Parthern eingesetzten Thronprätendenten, den Hasmonäer Antigonos, hinrichten.
Die Konsequenzen des Sieges auf römischem Gebiet wurden also gezogen und bis
zum Kaspischen Meer und der syrischen Wüste die römische Herrschaft zur
Anerkennung gebracht. Aber die Kriegführung gegen die Parther zu beginnen,
hatte sich Antonius selbst vorbehalten, und er kam nicht.



Als er endlich im Jahre 718 (36) sich nicht Octavias, sondern Kleopatras Armen
entwand und die Heersäulen in Marsch setzte, war bereits ein guter Teil der
geeigneten Jahreszeit verstrichen. Noch viel auffallender als die Säumnis ist
die Richtung, welche Antonius wählte. Früher und später haben alle
Angriffskriege der Römer gegen die Parther den Weg auf Ktesiphon eingeschlagen,
die Hauptstadt des Reiches und zugleich an dessen Westgrenze gelegen, also für
die am Euphrat oder am Tigris hinabmarschierenden Heere das natürliche und
nächste Operationsziel. Auch Antonius konnte, nachdem er durch das nördliche
Mesopotamien ungefähr auf dem Wege, den Alexander beschritten hatte, an den
Tigris gelangt war, am Fluß hinab auf Ktesiphon und Seleukeia vorrücken. Aber
statt dessen ging er vielmehr in nördlicher Richtung zunächst nach Armenien und
von da, wo er seine gesamten Streitkräfte vereinigte und namentlich durch die
armenische Reiterei sich verstärkte, in die Hochebene von Media Atropatene
(Aserbeidschan). Der verbündete König von Armenien mag diesen Feldzugsplan wohl
empfohlen haben, da die armenischen Herrscher zu allen Zeiten nach dem Besitz
dieses Nachbarlandes strebten und König Artavazdes von Armenien hoffen mochte,
den gleichnamigen Satrapen von Atropatene jetzt zu bewältigen und dessen Gebiet
zu dem seinigen zu fügen. Aber Antonius selbst ist durch solche Rücksichten
unmöglich bestimmt worden. Eher mochte er meinen, von Atropatene aus in das
Herz des feindlichen Landes vordringen zu können und die alten persischen
Residenzen Ekbatana und Rhagae als Marschziel betrachten. Aber wenn er dies
plante, handelte er ohne Kenntnis des schwierigen Terrains und unterschätzte
durchaus die Widerstandskraft des Gegners, wobei die kurze für Operationen in
diesem Gebirgsland verfügbare Zeit und der späte Beginn des Feldzugs schwer in
die Waagschale fielen. Da ein geschickter und erfahrener Offizier, wie Antonius
war, sich darüber schwerlich hat täuschen können, so haben wahrscheinlich
besondere politische Erwägungen hier eingewirkt. Phraates’ Herrschaft wankte,
wie gesagt ward; Monaeses, von dessen Treue Antonius sich versichert hielt und
den er vielleicht an Phraates’ Stelle zu setzen hoffte, war dem Wunsche des
Partherkönigs gemäß in sein Vaterland zurückgekehrt ^25; Antonius scheint auf
eine Schilderhebung desselben gegen Phraates gezählt und in Erwartung dieses
Bürgerkrieges seine Armee in die inneren parthischen Provinzen geführt zu
haben. Es wäre wohl möglich gewesen, in dem befreundeten Armenien den Erfolg
dieses Anschlags abzuwarten, und wenn danach weitere Operationen erforderlich
waren, im folgenden Jahre wenigstens über die volle Sommerzeit zu verfügen;
aber dies Zuwarten mißfiel dem hastigen Feldherrn. In Atropatene traf er nicht
bloß auf den hartnäckigen Widerstand des mächtigen und halb unabhängigen
Unterkönigs, der in seiner Hauptstadt Praaspa oder Phraarta (südlich vom
Urmia-See, vermutlich am oberen Lauf des Djaghatu) entschlossen die Belagerung
aushielt, sondern der feindliche Angriff brachte auch den Parthern, wie es
scheint, den inneren Frieden. Phraates führte ein stattliches Heer zum Entsatz
der angegriffenen Stadt heran. Antonius hatte einen großen Belagerungspark
mitgeführt, aber ungeduldig vorwärts eilend diesen in der Obhut von zwei
Legionen unter dem Legaten Oppius Stauanus zurückgelassen. So kam er
seinerseits mit der Belagerung nicht vorwärts; König Phraates aber sandte unter
eben jenem Monaeses seine Reitermassen in den Rücken der Feinde gegen das
mühsam nachrückende Korps des Stauanus. Die Parther hieben die
Deckungsmannschaft nieder, darunter den Feldherrn selbst, nahmen den Rest
gefangen und vernichteten den gesamten Park von 300 Wagen. Damit war der
Feldzug verloren. Der Armenier, an dem Erfolge des Feldzugs verzweifelnd, nahm
seine Leute zusammen und ging heim. Antonius gab nicht sofort die Belagerung
auf und schlug sogar das königliche Heer in offener Feldschlacht, aber die
flinken Reiter entrannen ohne wesentlichen Verlust und es war ein Sieg ohne
Wirkung. Ein Versuch, von dem König wenigstens die Rückgabe der alten und der
neu verlorenen Adler zu erlangen und also wenn nicht mit Vorteil, doch mit
Ehren Frieden zu schließen, schlug fehl; so leichten Kaufs gab der Parther den
sicheren Erfolg nicht aus der Hand. Er versicherte nur den Abgesandten des
Antonius, daß, wenn die Römer die Belagerung aufheben würden, er sie auf der
Heimkehr nicht belästigen werde. Diese weder ehrenvolle noch zuverlässige
feindliche Zusage wird Antonius schwerlich zum Aufbruch bestimmt haben. Es lag
nahe, in Feindesland Winterquartier zu nehmen, zumal da die parthischen Truppen
dauernden Kriegsdienst nicht kannten und voraussichtlich beim Einbrechen des
Winters die meisten Mannschaften heimgegangen sein würden. Aber es fehlte ein
fester Stützpunkt, und die Zufuhr in dem ausgesogenen Land war nicht gesichert,
vor allen Dingen Antonius selbst einer solchen zähen Kriegführung nicht fähig.
Also gab er die Maschinen preis, die die Belagerten sofort verbrannten und trat
den schweren Rückweg an, entweder zu früh oder zu spät. Fünfzehn Tagemärsche
(300 römische Meilen) durch feindliches Land trennten das Heer von dem Araxes,
dem Grenzfluß Armeniens, wohin trotz der zweideutigen Haltung des Herrschers
allein der Rückzug gerichtet werden konnte. Ein feindliches Heer von 40000
Berittenen gab trotz der gegebenen Zusage den Abziehenden das Geleit, und mit
dem Abmarsch der Armenier hatten die Römer den besten Teil ihrer Reiterei
verloren. Die Lebensmittel und die Zugtiere waren knapp, die Jahreszeit weit
vorgerückt. Aber Antonius fand in der gefährlichen Lage seine Kraft und seine
Kriegskunst wieder, einigermaßen auch sein Kriegsglück; er hatte gewählt, und
der Feldherr wie die Truppen lösten die Aufgabe in rühmlicher Weise. Hätten sie
nicht einen ehemaligen Soldaten des Crassus bei sich gehabt, der, zum Parther
geworden, Weg und Steg auf das genaueste kannte und sie statt durch die Ebene,
auf der sie gekommen waren, auf Gebirgswegen zurückführte, die den
Reiterangriffen weniger ausgesetzt waren - wie es scheint über die Berge um
Tabriz -, so würde das Heer schwerlich an das Ziel gelangt sein; und hätte
nicht Monaeses, in seiner Art dem Antonius die Dankesschuld abtragend, ihn
rechtzeitig von den falschen Zusicherungen und den hinterlistigen Anschlägen
seiner Landsleute in Kenntnis gesetzt, so wären die Römer wohl in einen der
Hinterhalte gefallen, die ihnen mehrfach gelegt wurden. Antonius’ Soldatennatur
trat in diesen schweren Tagen oftmals glänzend hervor, in seiner geschickten
Benutzung jedes günstigen Moments, in seiner Strenge gegen die Feigen, in
seiner Macht über die Soldatengemüter, in seiner treuen Fürsorge für die
Verwundeten und die Kranken. Dennoch war die Rettung fast ein Wunder; schon
hatte Antonius einen treuen Leibdiener angewiesen, im äußersten Fall ihn nicht
lebend in die Hände der Feinde fallen zu lassen. Unter stetigen Angriffen des
tückischen Feindes, in winterlich kalter Witterung, bald ohne genügende Nahrung
und oft ohne Wasser erreichten sie in siebenundzwanzig Tagen die schützende
Grenze, wo der Feind von ihnen abließ. Der Verlust war ungeheuer; man rechnete
auf jene siebenundzwanzig Tage achtzehn größere Treffen, und in einem einzigen
derselben zählten die Römer 3000 Tote und 5000 Verwundete. Es waren eben die
Besten und Bravsten, die die stetigen Nachhuts- und Flankengefechte hinrafften.
Das ganze Gepäck, ein Drittel des Trosses, ein Viertel der Armee, 20000
Fußsoldaten und 4000 Reiter waren auf diesem medischen Feldzug zugrunde
gegangen, zum großen Teil nicht durch das Schwert, sondern durch Hunger und
Seuchen. Auch am Araxes waren die Leiden der unglücklichen Truppen noch nicht
zu Ende. Artavazdes nahm sie als Freund auf und hatte auch keine andere Wahl;
es wäre wohl möglich gewesen, hier zu überwintern. Aber die Ungeduld des
Antonius litt dies nicht; der Marsch ging weiter, und bei der immer rauher
werdenden Jahreszeit und dem Gesundheitszustand der Soldaten kostete dieser
letzte Abschnitt der Expedition vom Araxes bis nach Antiocheia, obwohl kein
Feind ihn behinderte, noch weitere 8000 Mann. Wohl ist dieser Feldzug ein
letztes Aufleuchten dessen, was in Antonius’ Charakter brav und tüchtig war,
aber politisch seine Katastrophe, um so mehr, als gleichzeitig Caesar durch die
glückliche Beendigung des sizilischen Krieges die Herrschaft im Okzident und
das Vertrauen Italiens für jetzt und alle Zukunft gewann.



———————————————————————-



^25 Es ist an sich glaublich daß Antonius dem Phraates so lange wie möglich die
bevorstehende Invasion verbarg und darum bei Rücksendung des Monaeses sich
bereit erklärte, auf Grund der Rückgabe der verlorenen Feldzeichen Frieden zu
schließen (Plut. Ant. 37; Dio 49, 24; Florus 2, 20 [4, 101). Aber er wußte
vermutlich, daß dies Anerbieten nicht würde angenommen werden, und ernst kann
es ihm mit diesen Anträgen auf keinen Fall gewesen sein; ohne Zweifel wollte er
den Krieg und den Sturz des Phraates.



———————————————————————-



Die Verantwortung für den Mißerfolg, den zu verleugnen er vergeblich versuchte,
warf Antonius auf die abhängigen Könige von Kappadokien und Armenien, auf den
letzteren insofern mit Recht, als dessen vorzeitiger Abmarsch von Praaspa die
Gefahren und die Verluste des Rückzugs wesentlich gesteigert hatte. Aber für
den Feldzugsplan trug nicht er die Verantwortung, sondern Antonius ^26; und das
Fehlschlagen der auf Monaeses gesetzten Hoffnungen, die Katastrophe des
Stauanus, das Scheitern der Belagerung von Praaspa sind nicht durch den
Armenier herbeigeführt worden. Die Unterwerfung des Ostens gab Antonius nicht
auf, sondern brach im nächsten Jahre (719 35) abermals aus Ägypten auf. Die
Verhältnisse lagen auch jetzt noch verhältnismäßig günstig. Mit dem medischen
König Artavazdes wurde ein Freundschaftsbündnis angeknüpft; derselbe war nicht
bloß mit dem parthischen Oberherrn in Streit geraten, sondern grollte auch vor
allem dem armenischen Nachbarn und durfte bei der wohlbekannten Erbitterung des
Antonius gegen diesen darauf rechnen, an dem Feind seines Feindes eine Stütze
zu finden. Alles kam an auf das feste Einvernehmen der beiden Machthaber, des
sieggekrönten Herrn des Westens und des geschlagenen Herrschers im Osten; und
auf die Kunde hin, daß Antonius die Fortführung des Krieges beabsichtige, begab
sich seine rechtmäßige Gattin, die Schwester Caesars, von Italien nach dem
Osten, um ihm neue Mannschaften zuzuführen und das Verhältnis zu ihr und zu dem
Bruder neu zu befestigen. Wenn Octavia groß genug dachte, trotz des
Verhältnisses mit der ägyptischen Königin dem Gatten die Hand zur Versöhnung zu
bieten, so muß auch Caesar, wie dies weiter die eben jetzt erfolgende Eröffnung
des Krieges an der italischen Nordostgrenze bestätigt, damals noch bereit
gewesen sein, das bestehende Verhältnis aufrechtzuerhalten. Beide Geschwister
ordneten ihre persönlichen Interessen denen des Gemeinwesens in hochherziger
Weise unter. Aber wie laut das Interesse wie die Ehre dafür sprachen, die
hingereichte Hand anzunehmen, Antonius konnte es nicht über sich gewinnen, das
Verhältnis zu der Ägypterin zu lösen; er wies die Gattin zurück, und dies war
zugleich der Bruch mit deren Bruder, und, wie man hinzusetzen kann, der
Verzicht auf die Fortführung des Krieges gegen die Parther. Nun mußte, ehe
daran gedacht werden konnte, die Herrschaftsfrage zwischen Antonius und Caesar
erledigt werden. Antonius ging denn auch sofort aus Syrien nach Ägypten zurück
und unternahm in den folgenden Jahren nichts weiteres zur Ausführung seiner
orientalischen Eroberungspläne; nur strafte er die, denen er die Schuld des
Mißerfolgs beimaß. Den König von Kappadokien, Ariarathes, ließ er hinrichten
^27 und gab das Königreich einem illegitimen Verwandten desselben, dem
Archelaos. Das gleiche Schicksal war dem Armenier zugedacht. Wenn Antonius, wie
er sagte, zur Fortführung des Krieges im Jahre 720 (34) in Armenien erschien,
so hatte dies nur den Zweck, die Person des Königs, der sich geweigert hatte,
nach Ägypten zu gehen, in die Gewalt zu bekommen: Dieser Akt der Rache wurde
auf nichtswürdige Weise im Wege der Überlistung ausgeführt und in nicht minder
nichtswürdiger Weise durch eine in Alexandreia aufgeführte Karikatur des
kapitolinischen Triumphs gefeiert. Damals wurde der zum Herrn des Ostens
bestimmte Sohn des Antonius, wie früher angegeben ward, als König von Armenien
eingesetzt und mit der Tochter des neuen Bundesgenossen, des Königs von Medien,
vermählt, während der älteste Sohn des gefangenen und einige Zeit später auf
Geheiß der Kleopatra hingerichteten Königs von Armenien, Artaxes, den die
Armenier anstatt des Vaters zum König ausgerufen hatten, landflüchtig zu den
Parthern ging. Armenia und Media Atropatene waren hiermit in Antonius’ Gewalt
oder ihm verbündet; die Fortführung des parthischen Krieges wurde wohl
angekündigt, blieb aber verschoben bis nach der Überwindung des westlichen
Rivalen. Phraates seinerseits ging gegen Medien vor, anfangs ohne Erfolg, da
die in Armenien stehenden römischen Truppen den Medern Beistand leisteten; aber
als im Verlauf der Rüstungen gegen Caesar Antonius seine Mannschaften von dort
abrief, gewannen die Parther die Oberhand, überwanden die Meder und setzten in
Medien so wie auch in Armenien den König Artaxes ein, der, um die Hinrichtung
des Vaters zu vergelten, sämtliche im Lande zerstreute Römer greifen und töten
ließ. Daß Phraates die große Fehde zwischen Antonius und Caesar, während sie
vorbereitet und ausgefochten ward, nicht voller ausnutzte, wurde wahrscheinlich
wieder einmal durch die im eigenen Lande ausbrechenden Unruhen verhindert.
Diese endigten damit, daß er ausgetrieben ward und zu den Skythen des Ostens
ging; an seiner Stelle wurde Tiridates als Großkönig ausgerufen. Als die
entscheidende Seeschlacht an der Küste von Epirus geschlagen ward und dann in
Ägypten die Katastrophe des Antonius sich vollzog, saß in Ktesiphon dieser neue
Großkönig auf dem schwankenden Thron und schickten an der entgegengesetzten
Reichsgrenze die Scharen Turans sich an, den früheren Herrscher wieder an seine
Stelle zu setzen, was ihnen bald darauf auch gelang.




—————————————————————-



^26 Was darüber Strabon (11, 13, 4 p. 524) offenbar nach der von Antonius’
Waffengefährten Dellius und vermutlich auf dessen Geheiß aufgesetzten
Darstellung dieses Krieges (vgl. das. 11, 13 3; Dio 49, 39) berichtet, ist ein
recht kläglicher Rechtfertigungsversuch des geschlagenen Generals. Wenn
Antonius nicht den nächsten Weg nach Ktesiphon einschlug, so kann dafür der
König Artavasdes nicht als falscher Wegweiser in Anspruch genommen werden; es
war eine militärische und wohl mehr noch eine politische Verrechnung des
obersten Feldherrn.



^27 Die Tatsache der Absetzung und der Hinrichtung und die Zeit bezeugen Dio
(49, 32) und Valerius Maximus (9, 15 ext. 2); die Ursache oder der Vorwand wird
mit dem Armenischen Krieg zusammenhängen.



—————————————————————-



Der kluge und klare Mann, dem die Liquidation der Unternehmungen des Antonius
und die Feststellung des Verhältnisses der beiden Reichsteile zufiel, bedurfte
ebensosehr der Mäßigung wie der Energie. Es würde der schwerste Fehler gewesen
sein, in Antonius’ Gedanken eingehend den Orient oder auch nur im Orient weiter
zu erobern. Augustus erkannte dies; seine militärischen Ordnungen zeigen
deutlich, daß er zwar den Besitz der syrischen Küste wie den der ägyptischen
als ein unentbehrliches Komplement für das Reich des Mittelmeers betrachtete,
aber auf binnenländischen Besitz daselbst keinen Wert legte. Indes Armenien war
nun einmal seit einem Menschenalter römisch und konnte, nach Lage der
Verhältnisse, nur römisch oder parthisch sein; die Landschaft war durch ihre
Lage militärisch für jede der Großmächte ein Ausfallstor in das Gebiet der
anderen. Augustus dachte auch nicht daran, auf Armenien zu verzichten und es
den Parthern zu überlassen; und wie die Dinge lagen, durfte er schwerlich daran
denken. Wenn aber Armenien festgehalten ward, konnte man dabei nicht
stehenbleiben; die örtlichen Verhältnisse nötigten die Römer, weiter das
Stromgebiet des Kyros, die Landschaften der Iberer an seinem oberen, der
Albaner an seinem unteren Lauf, das heißt, die als Reiter wie zu Fuß
kampftüchtigen Bewohner des heutigen Georgien und Schirwân, unter ihren
maßgebenden Einfluß zu bringen, das parthische Machtgebiet nicht nördlich vom
Araxes über Atropatene hinaus sich erstrecken zu lassen. Schon die Expedition
des Pompeius hatte gezeigt, daß die Festsetzung in Armenien die Römer notwendig
einerseits bis an den Kaukasus, andrerseits bis an das Westufer des Kaspischen
Meeres führte. Die Ansätze waren überall da. Antonius’ Legaten hatten mit den
Iberern und den Albanern gefochten. Polemon, von Augustus in seiner Stellung
bestätigt, herrschte nicht bloß über die Küste von Pharnakeia bis Trapezunt,
sondern auch über das Gebiet der Kolcher an der Phasismündung. Zu dieser
allgemeinen Sachlage kamen die besonderen Verhältnisse des Augenblicks, welche
es dem neuen Alleinherrscher Roms in dringendster Weise nahelegten, das Schwert
den Orientalen gegenüber nicht bloß zu zeigen, sondern auch zu ziehen. Daß
König Artaxes, wie einst Mithradates, sämtliche Römer innerhalb seiner Grenzen
umzubringen befohlen hatte, konnte nicht unvergolten bleiben. Auch der
landflüchtige König von Medien hatte Hilfe jetzt bei Augustus gesucht, wie er
sie sonst bei Antonius gesucht haben würde. Der Bürger- und Prätendentenkrieg
im Parthischen Reiche erleichterte nicht bloß den Angriff, sondern der
vertriebene Herrscher Tiridates suchte gleichfalls Schutz bei Augustus und
erklärte sich bereit, als römischer Vasall das Reich von Augustus zu Lehen zu
nehmen. Die Rückgabe der bei den Niederlagen des Crassus und der Antonianer in
die Gewalt der Parther geratenen Römer und der verlorenen Adler mochte an sich
dem Herrscher der Kriegführung nicht wert erscheinen; fallen lassen konnte der
Wiederhersteller des römischen Staates diese militärische und politische
Ehrenfrage nicht. Mit diesen Tatsachen mußte der römische Staatsmann rechnen;
bei der Stellung, die Augustus im Orient nahm, war die Politik der Aktion
überhaupt und durch die vorhergegangenen Mißerfolge doppelt geboten. Ohne
Zweifel war es wünschenswert, die Ordnung der Dinge in Rom bald vorzunehmen;
aber eine zwingende Nötigung, dies sofort zu tun, bestand für den
unbestrittenen Alleinherrscher nicht. Er befand sich nach den entscheidenden
Schlägen von Aktion und Alexandreia an Ort und Stelle und an der Spitze eines
starken und siegreichen Heeres; was einmal geschehen mußte, geschah am besten
gleich. Ein Herrscher vom Schlage Caesars wäre schwerlich nach Rom
zurückgegangen, ohne in Armenien die Schutzherrschaft hergestellt, die römische
Suprematie bis zum Kaukasus und zum Kaspischen Meere zur Anerkennung gebracht
und mit dem Parther abgerechnet zu haben. Ein Herrscher von Umsicht und
Tatkraft hätte die Grenzverteidigung im Osten gleich jetzt geordnet, wie die
Verhältnisse es erforderten; es war von vornherein klar, daß die vier syrischen
Legionen von zusammen 40000 Mann nicht genügten, um die Interessen Roms
zugleich am Euphrat, am Araxes und am Kyros zu wahren und daß die Milizen der
abhängigen Königreiche den Mangel der Reichstruppen nur verdeckten, nicht
deckten. Armenien hielt durch politische und nationale Sympathie mehr zu den
Parthern als zu den Römern; die Könige von Kommagene, Kappadokien, Galatien,
Pontus neigten wohl umgekehrt mehr nach der römischen Seite, aber sie waren
unzuverlässig und schwach. Auch die maßhaltende Politik bedurfte zu ihrer
Begründung eines energischen Schwertschlags, zu ihrer Aufrechthaltung des nahen
Arms einer überlegenen römischen Militärmacht.



Augustus hat weder geschlagen noch geschirmt; gewiß nicht, weil er über die
Sachlage sich täuschte, sondern weil es in seiner Art lag, das als notwendig
Erkannte zögernd und schwächlich durchzuführen und die Rücksichten der inneren
Politik auf das Verhältnis zum Ausland mehr als billig einwirken zu lassen. Das
Unzulängliche des Grenzschutzes durch die kleinasiatischen Klientelstaaten hat
er wohl eingesehen; es gehört in diesen Zusammenhang, daß er schon im Jahre 729
(25), nach dem Tode des Königs Amyntas, des Herrn im ganzen innern Kleinasien,
diesem keinen Nachfolger gab, sondern das Land einem kaiserlichen Legaten
unterstellte. Vermutlich sollten auch die benachbarten bedeutenderen
Klientelstaaten, namentlich Kappadokien, in gleicher Weise nach dem Ableben der
derzeitigen Inhaber in kaiserliche Statthalterschaften verwandelt werden. Dies
war ein Fortschritt, insofern die Milizen dieser Landschaften damit der
Reichsarmee inkorporiert und unter römische Offiziere gestellt wurden; einen
ernstlichen Druck auf die unsicheren Grenzlandschaften oder gar auf den
benachbarten Großstaat konnten diese Truppen nicht ausüben, wenn sie auch jetzt
zu denen des Reiches zählten. Aber alle diese Erwägungen wurden überwogen durch
die Rücksicht auf die Herabdrückung der Ziffer des stehenden Heeres und der
Ausgabe für das Heerwesen auf das möglichst niedrige Maß.



Ebenso ungenügend waren den augenblicklichen Verhältnissen gegenüber die auf
der Heimkehr von Alexandreia von Augustus getroffenen Maßregeln. Er gab dem
vertriebenen König der Meder die Herrschaft von Klein-Armenien und dem
parthischen Prätendenten Tiridates ein Asyl in Syrien, um durch jenen den in
offener Feindseligkeit gegen Rom verharrenden König Artaxes in Schach zu
halten, durch diesen auf den König Phraates zu drücken. Die mit diesem wegen
der Rückgabe der parthischen Siegestrophäen angeknüpften Verhandlungen zogen
sich ergebnislos hin, obwohl Phraates im Jahre 731 (23), um die Entlassung
eines zufällig in die Gewalt der Römer geratenen Sohnes zu erlangen, die
Rückgabe zugesichert hatte.



Erst als Augustus im Jahre 734 (20) sich persönlich nach Syrien begab und Ernst
zeigte, fügten sich die Orientalen. In Armenien, wo eine mächtige Partei sich
gegen den König Artaxes erhoben hatte, warfen sich die Insurgenten den Römern
in die Arme und erbaten für des Artaxes jüngeren, am kaiserlichen Hof erzogenen
und in Rom lebenden Bruder Tigranes die kaiserliche Belehnung. Als des Kaisers
Stiefsohn Tiberius Claudius Nero, damals ein 22jähriger Jüngling, mit
Heeresmacht in Armenien einrückte, wurde König Artaxes von seinen eigenen
Verwandten ermordet, und Tigranes empfing die königliche Tiara aus der Hand des
kaiserlichen Vertreters, wie sie fünfzig Jahre früher sein gleichnamiger
Großvater von Pompeius empfangen hatte. Atropatene wurde wieder von Armenien
getrennt und kam unter die Herrschaft eines ebenfalls in Rom erzogenen
Herrschers, des Ariobarzanes, Sohnes des früher erwähnten Artavazdes; doch
scheint dieser das Land nicht als römisches, sondern als parthisches Lehnsreich
erhalten zu haben. Über die Ordnung der Dinge in den Fürstentümern am Kaukasus
erfahren wir nichts; aber da sie später unter die römischen Klientelstaaten
gerechnet werden, so hat wahrscheinlich damals auch hier der römische Einfluß
obgesiegt. Selbst König Phraates, jetzt vor die Wahl gestellt, sein Wort
einzulösen oder zu schlagen, entschloß sich schweren Herzens zu der die
nationalen Gefühle der Seinen empfindlich verletzenden Herausgabe der wenigen
noch lebenden römischen Kriegsgefangenen und der gewonnenen Feldzeichen.



Unendlicher Jubel begrüßte diesen, von dem Fürsten des Friedens errungenen
unblutigen Sieg. Auch bestand nach demselben mit dem Partherkönig längere Zeit
ein freundschaftliches Verhältnis, wie denn die unmittelbaren Interessen der
beiden Großstaaten sich wenig stießen. In Armenien dagegen hatte die römische
Lehnsherrschaft, die nur auf sich selbst ruhte, der nationalen Opposition
gegenüber einen schweren Stand. Nach dem frühen Tode des Königs Tigranes
schlugen dessen Kinder oder die unter ihrem Namen regierenden Staatsleiter sich
selber zu dieser. Gegen sie wurde von den Römerfreunden ein anderer Herrscher,
Artavazdes, aufgestellt; aber er vermochte nicht gegen die stärkere Gegenpartei
durchzudringen. Diese armenischen Wirren störten auch das Verhältnis zu den
Parthern; es lag in der Sache, daß die antirömisch gesinnten Armenier sich auf
diese zu stützen suchten, und auch die Arsakiden konnten nicht vergessen, daß
Armenien früher eine parthische Sekundogenitur gewesen war. Unblutige Siege
sind oft schwächliche und gefährliche. Es kam so weit, daß die römische
Regierung im Jahre 748 (6) demselben Tiberius, der vierzehn Jahre zuvor den
Tigranes als Lehnskönig von Armenien eingesetzt hatte, den Auftrag erteilte,
abermals mit Heeresmacht dort einzurücken und die Verhältnisse nötigenfalls mit
Waffengewalt zu ordnen. Aber das Zerwürfnis in der kaiserlichen Familie,
welches die Unterwerfung der Germanen unterbrochen hatte, griff auch hier ein
und hatte die gleiche üble Wirkung. Tiberius lehnte den Auftrag des Stiefvaters
ab, und in Ermangelung eines geeigneten prinzlichen Feldherrn sah die römische
Regierung einige Jahre hindurch wohl oder übel dem Schalten der antirömischen
Partei in Armenien unter Parthisches Schutz untätig zu. Endlich im Jahre 753
(1) wurde dem älteren Adoptivsohn des Kaisers, dem zwanzigjährigen Gaius
Caesar, nicht bloß derselbe Auftrag erteilt, sondern es sollte, wie der Vater
hoffte, die Unterwerfung Armeniens der Anfang größerer Dinge sein, der
Orientfeldzug des zwanzigjährigen Kronprinzen man möchte fast sagen die
Alexanderfahrt fortsetzen. Vom Kaiser beauftragte oder dem Hofe nahestehende
Literaten, der Geograph Isidoros, selber an der Euphratmündung zu Hause, und
der Vertreter der griechischen Gelehrsamkeit unter den Fürstlichkeiten des
Augustischen Kreises, König Juba von Mauretanien, widmeten, jener seine im
Orient selbst eingezogenen Erkundigungen, dieser literarische Kollektaneen über
Arabien, dem jungen Prinzen, der vor Begierde zu brennen schien, mit der
Eroberung Arabiens, über welche Alexander weggestorben war, einen vor längerer
Zeit dort eingetretenen Mißerfolg des Augustfischen Regiments glänzend zu
begleichen. Zunächst für Armenien war diese Sendung ebenso von Erfolg wie die
des Tiberius. Der römische Kronprinz und der parthische Großkönig Phraatakes
trafen persönlich auf einer Insel des Euphrat zusammen; die Parther gaben
wieder einmal Armenien auf und die nahegerückte Gefahr eines parthischen
Krieges ward abgewandt, das gestörte Einvernehmen wenigstens äußerlich
wiederhergestellt. Den Armeniern setzte Gaius den Ariobarzanes, einen Prinzen
aus dem medischen Fürstenhause, zum König, und die Oberherrschaft Roms wurde
abermals befestigt. Indes fügten die antirömisch gesinnten Armenier sich nicht
ohne Widerstand; es kam nicht bloß zum Einrücken der Legionen, sondern auch zum
Schlagen. Vor den Mauern des armenischen Kastells Artageira empfing der junge
Kronprinz von einem parthischen Offizier durch tückische List die Wunde (2 n.
Chr.), an der er nach monatelangem Siechen hinstarb. Die Verschlingung der
Reichs- und der dynastischen Politik bestrafte sich aufs neue. Der Tod eines
jungen Mannes änderte den Gang der großen Politik; die so zuversichtlich dem
Publikum angekündigte arabische Expedition fiel weg, nachdem ihr Gelingen dem
Sohn des Kaisers nicht mehr den Weg zur Nachfolge ebnen konnte. Auch an weitere
Unternehmungen am Euphrat wurde nicht mehr gedacht; das Nächste, die Besetzung
Armeniens und die Wiederherstellung der Beziehungen zu den Parthern war
erreicht, wie trübe Schatten auch durch den Tod des Kronprinzen auf diesen
Erfolg fielen.



Bestand hatte derselbe so wenig wie der der glänzenderen Expedition des Jahres
734 (20). Die von Rom eingesetzten Herrscher Armeniens wurden bald von denen
der Gegenpartei unter versteckter oder offener Beteiligung der Parther bedrängt
oder verdrängt. Als der in Rom erzogene parthische Prinz Vonones auf den
erledigten parthischen Thron berufen ward, hofften die Römer an ihm eine Stütze
zu finden; allein eben deswegen mußte er bald ihn räumen, und an seine Stelle
kam König Artabanos von Medien, ein mütterlicherseits den Arsakiden
entsprossener, aber dem skythischen Volke der Daker angehöriger und in
einheimischer Sitte aufgewachsener tatkräftiger Mann (um 10 n. Chr.). Vonones
ward damals von den Armeniern als Herrscher aufgenommen und damit diese unter
römischem Einfluß gehalten. Aber um so weniger konnte Artabanos seinen
verdrängten Nebenbuhler als Nachbarfürsten dulden; die römische Regierung
hätte, um den für seine Stellung in jeder Hinsicht ungeeigneten Mann zu halten,
Waffengewalt gegen die Parther wie gegen seine eigenen Untertanen anwenden
müssen. Tiberius, der inzwischen zur Regierung gekommen war, ließ nicht sofort
einrücken, und für den Augenblick siegte in Armenien die antirömische Partei;
aber es war nicht seine Absicht, auf das wichtige Grenzland zu verzichten. Im
Gegenteil wurde die wahrscheinlich längst beschlossene Einziehung des
Königreichs Kappadokien im Jahre 17 zur Ausführung gebracht: der alte
Archelaos, der dort seit dem Jahre 718 (36) den Thron einnahm, ward nach Rom
berufen und ihm hier angekündigt, daß er aufgehört habe zu regieren. Ebenso kam
das kleine, aber wegen der Euphratübergänge wichtige Königreich Kommagene
damals unter unmittelbare kaiserliche Verwaltung. Damit war die unmittelbare
Reichsgrenze bis an den mittleren Euphrat vorgeschoben. Zugleich ging der
Kronprinz Germanicus, der soeben am Rhein mit großer Auszeichnung kommandiert
hatte, mit ausgedehnter Machtvollkommenheit nach dem Osten, um die neue Provinz
Kappadokien zu ordnen und das gesunkene Ansehen der Reichsgewalt
wiederherzustellen. Auch diese Sendung kam bald und leicht zum Ziel.
Germanicus, obwohl von dem Statthalter Syriens, Gnaeus Piso, nicht mit
derjenigen Truppenmacht unterstützt, die er fordern durfte und gefordert hatte,
ging nichtsdestoweniger nach Armenien und brachte durch das bloße Gewicht
seiner Persönlichkeit und seiner Stellung das Land zum Gehorsam zurück. Den
unfähigen Vonones ließ er fallen und setzte den Armeniern, den Wünschen der
römisch gesinnten Vornehmen entsprechend, zum Herrscher einen Sohn jenes
Polemon, den Antonius zum König im Pontus gemacht hatte, den Zenon oder, wie er
als König von Armenien heißt, Artaxias; dieser war einerseits dem kaiserlichen
Hause verbunden durch seine Mutter, die Königin Pythodoris, eine Enkelin des
Triumvirn Antonius, andererseits nach Landesart erzogen, ein tüchtiger Waidmann
und bei dem Gelag ein tapferer Zecher. Auch der Großkönig Artabanos kam dem
römischen Prinzen in freundschaftlicher Weise entgegen und bat nur um
Entfernung seines Vorgängers Vonones aus Syrien, um den zwischen diesem und den
unzufriedenen Parthern sich anspinnenden Zettelungen zu steuern. Da Germanicus
dieser Bitte entsprach und den unbequemen Flüchtling nach Kilikien schickte, wo
er bald darauf bei einem Fluchtversuch umkam, stellten zwischen den beiden
Großstaaten die besten Beziehungen sich her. Artabanos wünschte sogar, mit
Germanicus am Euphrat persönlich zusammenzukommen, wie dies auch Phraatakes und
Gaius getan hatten; dies aber lehnte Germanicus ab, wohl mit Rücksicht auf
Tiberius’ leicht erregten Argwohn. Freilich fiel auf diese orientalische
Expedition derselbe trübe Schatten wie auf die letztvorhergehende; auch von
dieser kam der Kronprinz des Römischen Reiches nicht lebend heim.



Eine Zeitlang taten die getroffenen Einrichtungen ihren Dienst. So lange
Tiberius mit sicherer Hand die Herrschaft führte und so lange König Artaxias
von Armenien lebte, blieb im Orient Ruhe; aber in den letzten Jahren des alten
Kaisers, als derselbe von seiner einsamen Insel aus die Dinge gehen ließ und
vor jedem Eingreifen zurückscheute, und insbesondere nach dem Tode des Artaxias
(um 34) begann das alte Spiel abermals. König Artabanos, gehoben durch sein
langes und glückliches Regiment und durch vielfache, gegen die Grenzvölker
Irans erstrittene Erfolge und überzeugt, daß der alte Kaiser keine Neigung
haben werde, einen schweren Krieg im Orient zu beginnen, bewog die Armenier,
seinen eigenen ältesten Sohn, den Arsakes, zum Herrscher auszurufen, das heißt
die römische Oberherrlichkeit mit der parthischen zu vertauschen. Ja er schien
es geradezu auf den Krieg mit Rom anzulegen; er forderte die Verlassenschaft
seines in Kilikien umgekommenen Vorgängers und Rivalen Vonones von der
römischen Regierung, und seine Schreiben an diese sprachen ebenso unverhüllt
aus, daß der Orient den Orientalen gehöre, wie sie die Greuel am kaiserlichen
Hofe, die man in Rom sich nur im vertrautesten Kreise zuzuflüstern wagte, bei
ihrem rechten Namen nannten. Er soll sogar einen Versuch gemacht haben, sich in
Besitz von Kappadokien zu setzen. Aber indem alten Löwen hatte er sich
verrechnet. Tiberius war auch auf Capreae nicht bloß den Hofleuten furchtbar
und nicht der Mann, sich und in sich Rom ungestraft verhöhnen zu lassen. Er
sandte den Lucius Vitellius, den Vater des spätem Kaisers, einen entschlossenen
Offizier und geschickten Diplomaten, nach dem Orient mit ähnlicher
Machtvollkommenheit, wie sie früher Gaius Caesar und Germanicus gehabt hatten,
und mit dem Auftrag, nötigenfalls die syrischen Legionen über den Euphrat zu
führen. Zugleich wandte er das oft erprobte Mittel an, den Herrschern des
Ostens durch Insurrektionen und Prätendenten in ihrem eigenen Lande zu schaffen
zu machen. Dem Partherprinzen, den die armenischen Nationalen zum Herrscher
ausgerufen hatten, stellte er einen Fürsten aus dem Königshaus der Iberer
entgegen, den Mithradates, des Ibererkönigs Pharasmanes Bruder, und wies diesen
sowie den Fürsten der Albaner an, den römischen Prätendenten für Armenien mit
Heeresmacht zu unterstützen. Von den streitbaren und für jeden Werber leicht
zugänglichen transkaukasischen Sarmaten wurden große Scharen mit römischem
Golde für den Einfall in Armenien gedungen. Es gelang auch dem römischen
Prätendenten, seinen Nebenbuhler durch bestochene Hofleute zu vergiften und
sich des Landes und der Hauptstadt Artaxata zu bemächtigen. Artabanos sandte an
des Ermordeten Stelle einen anderen Sohn, Orodes, nach Armenien und versuchte
auch seinerseits transkaukasische Hilfstruppen zu beschaffen; aber nur wenige
kamen nach Armenien durch, und die parthischen Reiterscharen waren der guten
Infanterie der Kaukasusvölker und den gefürchteten sarmatischen berittenen
Schützen nicht gewachsen. Orodes wurde in harter Feldschlacht überwunden und
selbst im Zweikampf mit seinem Rivalen schwer verwundet. Da brach Artabanos
selber nach Armenien auf. Nun aber setzte auch Vitellius die syrischen Legionen
in Bewegung, um den Euphrat zu überschreiten und in Mesopotamien einzufallen;
und dies brachte die lange gärende Insurrektion im Partherreiche zum Ausbruch.
Das energische und mit den Erfolgen selbst immer schroffere Auftreten des
skythischen Herrschers hatte viele Personen und Interessen verletzt,
insbesondere die mesopotamischen Griechen und die mächtige Stadtgemeinde von
Seleukeia, welcher er ihre nach griechischer Art demokratische
Gemeindeverfassung genommen hatte, ihm abwendig gemacht. Das römische Gold
nährte die sich vorbereitende Bewegung. Unzufriedene Adlige hatten schon früher
sich mit der römischen Regierung in Verbindung gesetzt und einen echten
Arsakiden von dieser erbeten. Tiberius hatte des Phraates einzigen
überlebenden, dem Vater gleichnamigen Sohn und, nachdem der alte römisch
gewöhnte Mann den Anstrengungen noch in Syrien erlegen war, an dessen Stelle
einen ebenfalls in Rom lebenden Enkel des Phraates namens Tiridates geschickt.
Der parthische Fürst Sinnakes, der Führer dieser Zettelungen, kündigte jetzt
dem Skythen den Gehorsam und pflanzte das Banner der Arsakiden auf. Vitellius
überschritt mit den Legionen den Euphrat und in seinem Gefolge der neue
Großkönig von römischen Gnaden. Der parthische Statthalter von Mesopotamien,
Ornospades, der einst als Verbannter unter Tiberius den pannonischen Krieg
mitgemacht hatte, stellte sich und seine Truppen sofort dem neuen Herrn zur
Verfügung des Sinnakes Vater Abdagaeses lieferte den Reichsschatz aus; in
kürzester Zeit sah sich Artabanos von dem ganzen Lande verlassen und gezwungen,
in seine skythische Heimat zu flüchten, wo er als unsteter Mann in den Wäldern
herumirrte und mit seinem Bogen sich das Leben fristete, während dem Tiridates
von den nach parthischer Staatsordnung zur Krönung des Herrschers berufenen
Fürsten in Ktesiphon feierlich die Tiara aufs Haupt gesetzt ward. Indes die
Herrschaft des von dem Reichsfeind geschickten neuen Großkönigs währte nicht
lange. Das Regiment, welches weniger er führte, ein junger unerfahrener und
untüchtiger Mann, als die ihn zum König gemacht hatten, vornehmlich Abdagaeses,
rief bald Opposition hervor. Einige der vornehmsten Satrapen waren schon bei
der Krönungsfeier ausgeblieben und zogen den vertriebenen Herrscher wieder aus
der Verbannung hervor; mit ihrem Beistand und den von seinen skythischen
Landsleuten gestellten Mannschaften kehrte Artabanos zurück, und schon im
folgenden Jahre (36) war das ganze Reich mit Ausnahme von Seleukeia wieder in
seiner Gewalt, Tiridates ein flüchtiger Mann und genötigt, bei seinen römischen
Beschützern die Zuflucht zu heischen, die ihm nicht versagt werden konnte.
Vitellius führte die Legionen abermals an den Euphrat; aber da der Großkönig
persönlich erschien und sich zu allem Verlangten bereit erklärte, falls die
römische Regierung von Tiridates abstehe, war der Friede bald geschlossen.
Artabanos erkannte nicht bloß den Mithradates als König von Armenien an,
sondern brachte auch dem Bildnis des römischen Kaisers die Huldigung dar, die
von den Lehnsmannen gefordert zu werden pflegte, und stellte seinen Sohn
Dareios den Römern als Geisel. Darüber war der alte Kaiser gestorben; aber
diesen so unblutigen wie vollständigen Sieg seiner Politik über die Auflehnung
des Orients hat er noch erlebt.



Was die Klugheit des Greises erreicht hatte, verdarb sofort der Unverstand des
Nachfolgers. Abgesehen davon, daß er verständige Einrichtungen des Tiberius
rückgängig machte, zum Beispiel das eingezogene Königreich Kommagene
wiederherstellte, gönnte sein törichter Neid dem toten Kaiser den erreichten
Erfolg nicht; den tüchtigen Statthalter von Syrien wie den neuen König von
Armenien lud er zur Verantwortung nach Rom vor, setzte den letzteren ab und
schickte ihn, nachdem er ihn eine Zeitlang gefangen gehalten hatte, ins Exil.
Selbstverständlich griff die parthische Regierung zu und nahm das herrenlose
Armenien wiederum in Besitz ^28. Claudius hatte, als er im Jahre 41 zur
Regierung kam, die getane Arbeit von neuem zu beginnen. Er verfuhr nach dem
Beispiel des Tiberius. Mithradates, aus dem Exil zurückgerufen, wurde wieder
eingesetzt und angewiesen, mit Hilfe seines Bruders sich Armeniens zu
bemächtigen. Der damals zwischen den drei Söhnen des Königs Artabanos III.
geführte Bruderkrieg im Partherreich ebnete den Römern den Weg. Nach der
Ermordung des ältesten Sohnes stritten Jahre lang Gotarzes und Vardanes um den
Thron; Seleukeia, das schon dem Vater den Gehorsam aufgekündigt hatte, trotzte
sieben Jahre hindurch ihm und nachher den Söhnen; die Völker Turans griffen wie
immer auch in diesen Hader der Fürsten Irans ein. Mithradates vermochte mit
Hilfe der Truppen seines Bruders und der Garnisonen der benachbarten römischen
Provinzen die parthisch Gesinnten in Armenien zu überwältigen und sich wieder
zum Herrn daselbst zu machen ^29; das Land erhielt römische Besatzung. Nachdem
Vardanes sich mit dem Bruder verglichen und endlich Seleukeia wieder
eingenommen hatte, machte er Miene, in Armenien einzurücken; aber die drohende
Haltung des römischen Legaten von Syrien hielt ihn ab und sehr bald brach der
Bruder den Vergleich und begann der Bürgerkrieg aufs neue. Nicht einmal die
Ermordung des tapferen und im Kampf mit den Völkern Turans siegreichen Vardanes
setzte demselben ein Ziel; die Gegenpartei wendete sich nun nach Rom und erbat
sich von der dortigen Regierung den dort lebenden Sohn des Vonones, den Prinzen
Meherdates, welcher dann auch vom Kaiser Claudius vor dem versammelten Senat
den Seinigen zur Verfügung gestellt und nach Syrien entlassen ward mit der
Ermahnung, sein neues Reich gut und gerecht zu verwalten und der römischen
Schutzfreundschaft eingedenk zu bleiben (Jahr 49). Er kam nicht in die Lage,
von diesen Ermahnungen Anwendung zu machen. Die römischen Legionen, die ihm bis
zum Euphrat das Geleit gaben, übergaben ihn dort denen, die ihn gerufen hatten,
dem Haupt des mächtigen Fürstengeschlechts der Karên und den Königen Abgaros
von Edessa und Izates von Adiabene. Der unerfahrene und unkriegerische Jüngling
war der Aufgabe so wenig gewachsen wie alle anderen von den Römern
aufgestellten parthischen Herrscher; eine Anzahl seiner namhaftesten Anhänger
verließen ihn, so wie sie ihn kennenlernten und gingen zu Gotarzes; in der
entscheidenden Schlacht gab der Fall des tapferen Karên den Ausschlag.
Meherdates wurde gefangen und nicht einmal hingerichtet, sondern nur nach
orientalischer Sitte durch Verstümmelung der Ohren regierungsunfähig gemacht.



————————————————————



^28 Der Bericht über die Besitzergreifung Armeniens fehlt, aber die Tatsache
geht aus Tac. ann. 11, 9 deutlich hervor. Wahrscheinlich gehört hierher, was
Josephus (bel. Iud. 20 3, 3) von der Absicht des Nachfolgers des Artabanos
erzählt, gegen die Römer Krieg zu führen wovon der Satrap von Adiabene, Izates,
ihn vergebens abmahnt. Josephus nennt diesen Nachfolger wohl irrig Bardanes.
Artabanos’ III. unmittelbarer Nachfolger war nach Tac. ann. 11, 8 sein
gleichnamiger Sohn, den nebst seinem Sohn dann Gotarzes aus dem Wege räumte;
und dieser Artabanos IV. wird hier gemeint sein.



^29 Die Meldung des Petrus Patricius (fr. 3 Müll.), daß der König Mithradates
von Iberien den Abfall von Rom geplant, aber, um den Schein der Treue zu
wahren, seinen Bruder Kotys an Claudius gesandt habe und dann, da dieser dem
Kaiser von jenen Umtrieben Anzeige gemacht, abgesetzt und durch den Bruder
ersetzt worden sei verträgt sich nicht mit der gesicherten Tatsache, daß in
Iberien wenigstens vom Jahr 35 (Tac. ann. 6, 32) bis zum Jahr 60 (Tac. ann. 14,
26) Pharasmanes, im Jahre 75 dessen Sohn Mithradates (CIL III, 6052) geherrscht
hat. Ohne Zweifel hat Petrus den Mithradates von Iberien und den gleichnamigen
König des Bosporus zusammengeworfen und liegt hier die Erzählung zu Grunde,
welche Tacitus (ann. 12, 18) voraussetzt.



————————————————————



Trotz dieser Niederlage der römischen Politik im Partherreich blieb Armenien
den Römern, solange der schwache Gotarzes über die Parther herrschte. Aber
sowie eine kräftigere Hand die Zügel der Herrschaft faßte und die inneren
Kämpfe ruhten, ward auch der Kampf um jenes Land wieder aufgenommen. König
Vologasos, der nach dem Tode des Gotarzes und dem kurzen Regiment Vonones’ II,
diesem seinem Vater im Jahre 51 sukzedierte ^30, bestieg den Thron
ausnahmsweise in vollem Einverständnis mit seinen beiden Brüdern Pakoros und
Tiridates. Er war ein fähiger und umsichtiger Regent - auch als Städtegründer
finden wir ihn und mit Erfolg bemüht, den Handel von Palmyra nach seiner Stadt
Vologasias am unteren Euphrat zu lenken -, raschen und extremen Entschlüssen
abgeneigt und bemüht, mit dem mächtigen Nachbarn womöglich Frieden zu halten.
Aber die Rückgewinnung Armeniens war der leitende politische Gedanke der
Dynastie und auch er bereit, jede Gelegenheit zu seiner Verwirklichung zu
benutzen. Diese Gelegenheit schien jetzt sich zu bieten. Der armenische Hof war
der Schauplatz einer der entsetzlichsten Familientragödien geworden, die die
Geschichte verzeichnet. Der alte König der Iberer, Pharasmanes, unternahm es,
seinen Bruder, den König von Armenien Mithradates, vom Thron zu stoßen und
seinen eigenen Sohn Rhadamistos an dessen Stelle zu setzen. Unter dem Vorwande
eines Zerwürfnisses mit dem Vater erschien Rhadamistos bei seinem Oheim und
Schwiegervater und knüpfte mit angesehenen Armeniern Verhandlungen in jenem
Sinne an. Nachdem er sich eines Anhangs versichert hatte, überzog Pharasmanes
im Jahre 52 unter nichtigen Vorwänden den Bruder mit Krieg und brachte auch das
Land in seine oder vielmehr seines Sohnes Gewalt. Mithradates stellte sich
unter den Schutz der römischen Besatzung des Kastells Gorneae ^31. Diese
anzugreifen wagte Rhadamistos nicht; aber der Kommandant Caelius Pollio war als
nichtswürdig und feil bekannt. Der unter ihm den Befehl führende Centurio begab
sich zu Pharasmanes, um ihn zur Zurückrufung seiner Truppen zu bestimmen, was
dieser wohl versprach, aber nicht hielt. Während der Abwesenheit des
Zweitkommandierenden nötigte Pollio den König, der wohl ahnte, was ihm
bevorstand, durch die Drohung, ihn im Stiche zu lassen, sich dem Rhadamistos in
die Hände zu liefern. Von diesem wurde er umgebracht, mit ihm seine Gattin, des
Rhadamistos’ Schwester und die Kinder derselben, weil sie im Anblick der
Leichen ihrer Eltern in Jammergeschrei ausbrachen. Auf diese Weise gelangte
Rhadamistos zur Herrschaft von Armenien. Die römische Regierung durfte weder
solchen, von ihren Offizieren mitverschuldeten Greueln zusehen noch dulden, daß
einer ihrer Lehnsträger den andern mit Krieg überzog. Nichtsdestoweniger
erkannte der Statthalter von Kappadokien, Iulius Paelignus, den neuen König von
Armenien an. Auch im Rat des Statthalters von Syrien, Ummidius Quadratus,
überwog die Meinung, daß es den Römern gleichgültig sein könne, ob der Oheim
oder der Neffe über Armenien herrsche; der nach Armenien mit einer Legion
gesendete Legat erhielt nur den Auftrag, den Status quo bis auf weiteres
aufrecht zu halten. Da hielt der Partherkönig, in der Voraussetzung, daß die
römische Regierung sich nicht beeifern werde, für den König Rhadamistos
einzutreten, den Moment für geeignet, seine alten Ansprüche auf Armenien wieder
aufzunehmen. Er belehnte mit Armenien seinen Bruder Tiridates, und die
einrückenden parthischen Truppen bemächtigten sich fast ohne Schwertstreich der
beiden Hauptstädte Tigranokerta und Artaxata und des ganzen Landes. Als
Rhadamistos einen Versuch machte, den Preis seiner Bluttaten festzuhalten,
schlugen die Armenier selbst ihn zum Lande hinaus. Die römische Besatzung
scheint nach der Übergabe von Gorneae Armenien verlassen zu haben; die aus
Syrien in Marsch gesetzte Legion zog der Statthalter zurück, um nicht mit den
Parthern in Konflikt zu geraten.



——————————————————————————



^30 Wenn die Münzen, die freilich meistens nur nach der Bildnisähnlichkeit sich
scheiden lassen, richtig attributiert sind, so reichen die des Gotarzes bis
Sel. 362 Daesius = n. Chr. 51, Juni und beginnen die des Volagasos (von Vonones
II. kennen wir keine) mit Sel. 362 Gorpiäus = n. Chr. 51, September (Gardner,
Parthian coinage, S. 50, 51), was mit Tacitus (ann. 12, 14, 44) übereinstimmt.



^31 Gorneae, bei den Armeniern Garhni, wie die Ruine (nahe, östlich von Eriwan)
noch jetzt genannt wird. Kiepert.



——————————————————————————



Als diese Kunde nach Rom kam (Ende 54), war Kaiser Claudius eben gestorben und
regierten für den jungen siebzehnjährigen Nachfolger tatsächlich die Minister
Burrus und Seneca. Das Vorgehen des Vologasos konnte nur mit der
Kriegserklärung beantwortet werden. In der Tat sandte die römische Regierung
nach Kappadokien, das sonst Statthalterschaft zweiten Ranges und nicht mit
Legionen belegt war, ausnahmsweise den konsularischen Legaten Gnaeus Domitius
Corbulo. Er war als Schwager des Kaisers Gaius rasch vorwärts gekommen, dann
unter Claudius im Jahre 47 Legat von Untergermanien gewesen und galt seitdem
als einer der damals nicht zahlreichen tüchtigen, die vielfach verfallene
Disziplin energisch handhabenden Heerführer, selbst eine herkulische Gestalt,
jeder Strapaze gewachsen und nicht bloß dem Feind, sondern auch seinen eigenen
Soldaten gegenüber von rücksichtslosem Mut. Es schien ein Zeichen des
Besserwerdens der Dinge, daß die Neronische Regierung das erste von ihr zu
besetzende wichtige Kommando an ihn vergab. Der unfähige syrische Legat von
Syrien, Quadratus, wurde nicht abgerufen, aber angewiesen, zwei von seinen vier
Legionen dem Statthalter der Nachbarprovinz zur Verfügung zu stellen. Die
Legionen alle wurden an den Euphrat herangezogen und die sofortige Schlagung
der Brücken über den Fluß angeordnet. Die beiden westlich zunächst an Armenien
grenzenden Landschaften Klein-Armenien und Sophene wurden zwei zuverlässigen
syrischen Fürsten, dem Aristobulos aus einem Seitenzweig des herodischen Hauses
und dem Sohaemos aus der Herrscherfamilie von Hemesa zugeteilt und beide unter
Corbulos Befehle gestellt. Der König des damals noch übrigen Restes des
Judenstaats Agrippa und der König von Kommagene Antiochos erhielten ebenfalls
Marschbefehl. Indes zunächst kam es nicht zum Schlagen. Die Ursache lag zum
Teil in dem Zustand der syrischen Legionen; es war ein schlimmes Armutszeugnis
für die bisherige Verwaltung, daß Corbulo die ihm überwiesenen Truppen geradezu
als unbrauchbar bezeichnen mußte. Die in den griechischen Provinzen
ausgehobenen und garnisonierenden Legionen waren immer geringer gewesen als die
okzidentalischen; jetzt hatte die entnervende Gewalt des Orients bei dem langen
Friedensstand und der schlaffen Heereszucht dieselben völlig demoralisiert. Die
Soldaten hielten mehr in den Städten sich auf als in den Lagern; nicht wenige
derselben waren des Waffentragens entwöhnt und wußten nichts von Lagerschlagen
und Wachdienst; die Regimenter waren lange nicht ergänzt und enthielten
zahlreiche alte unbrauchbare Leute; Corbulo hatte zunächst eine große Anzahl
von Soldaten zu entlassen und in noch viel größerer Zahl Rekruten auszuheben
und auszubilden. Der Wechsel der bequemen Winterquartiere am Orontes mit denen
in den rauben armenischen Bergen, die plötzliche Einführung unerbittlich
strenger Lagerzucht führte vielfach Erkrankungen herbei und veranlaßte
zahlreiche Desertionen. Trotz allem dem sah sich der Feldherr, als es Ernst
ward, genötigt, um Zusendung einer der besseren Legionen des Okzidents zu
bitten. Unter diesen Umständen beeilte er sich nicht, seine Soldaten an den
Feind zu bringen; indes waren doch dabei überwiegend politische Rücksichten
maßgebend.



Wäre es die Absicht der römischen Regierung gewesen, den parthischen Herrscher
sofort aus Armenien zu vertreiben, und zwar nicht den Rhadamistos, mit dessen
Blutschuld die Römer keine Veranlassung hatten, sich zu beflecken, aber
irgendeinen anderen Fürsten ihrer Wahl an dessen Stelle zu setzen, so hätten
dazu die Streitkräfte Corbulos wohl sofort ausgereicht, da König Vologasos,
wieder einmal durch innere Unruhen abgezogen, seine Truppen aus Armenien
weggeführt hatte. Aber dies lag nicht im Plane der Römer; man wollte dort
vielmehr das Regiment des Tiridates sich gefallen lassen und ihn nur zur
Anerkennung der römischen Oberherrlichkeit bestimmen und nötigenfalls zwingen;
nur zu diesem Zweck sollten äußersten Falls die Legionen marschieren. Es kam
dies der Sache nach der Abtretung Armeniens an die Parther sehr nahe. Was für
diese sprach und was sie verhinderte, ist früher entwickelt worden. Wurde jetzt
Armenien als parthische Sekundogenitur geordnet, so war die Anerkennung des
römischen Lehnsrechts wenig mehr als eine Formalität, genau genommen nichts als
eine Deckung der militärischen und politischen Ehre. Also hat die Regierung der
früheren neronischen Zeit, der notorisch an Einsicht und Energie wenige gleich
kamen, beabsichtigt, sich Armeniens in schicklicher Weise zu entledigen; und es
kann das nicht verwundern. Man schöpfte hier in der Tat in das Sieb. Der Besitz
Armeniens war wohl im Jahre 20 v. Chr. durch Tiberius, dann durch Gaius im
Jahre 2, durch Germanicus im Jahre 18, durch Vitellius im Jahre 36 im Lande
selbst wie bei den Parthern zur Geltung und Anerkennung gebracht worden. Aber
eben diese regelmäßig sich wiederholenden und regelmäßig von Erfolg gekrönten
und doch niemals zu dauernder Wirkung gelangenden außerordentlichen
Expeditionen gaben den Parthern recht, wenn sie in den Verhandlungen unter Nero
behaupteten, daß die römische Oberherrschaft über Armenien ein leerer Name, das
Land nun einmal parthisch sei und sein wolle. Zur Geltendmachung der römischen
Obergewalt bedurfte es immer wenn nicht der Kriegführung, doch der
Kriegdrohung, und die dadurch bedingte stetige Reibung machte den dauernden
Friedensstand zwischen den beiden benachbarten Großmächten unmöglich. Die Römer
hatten, wenn sie folgerichtig verfuhren, nur die Wahl, Armenien und das linke
Euphratufer überhaupt entweder durch Beseitigung der bloß mittelbaren
Herrschaft effektiv in ihre Gewalt zu bringen oder es soweit den Parthern zu
überlassen, als dies mit dem obersten Grundsatz des römischen Regiments, keine
gleichberechtigte Grenzmacht anzuerkennen, sich vertrug. Augustus und die
bisherigen Regenten hatten die erstere Alternative entschieden abgelehnt, und
sie hätten also den zweiten Weg einschlagen sollen; aber auch diesen
abzulehnen, hatten sie wenigstens versucht und das parthische Königshaus von
der Herrschaft über Armenien ausschließen wollen, ohne es zu können. Dies
müssen die leitenden Staatsmänner der früheren neronischen Zeit als einen
Fehler betrachtet haben, da sie Armenien den Arsakiden überließen und sich auf
das denkbar geringste Maß von Rechten daran beschränkten. Wenn die Gefahren und
die Nachteile, welche das Festhalten dieser nur äußerlich dem Reich anhaftenden
Landschaft dem Staate brachte, gegen diejenigen abgewogen wurden, welche die
Partherherrschaft über Armenien für die Römer nach sich zog, so konnte, zumal
bei der geringen Offensivkraft des Parthischen Reiches, die Entscheidung wohl
in dem letzteren Sinne gefunden werden: Unter allen Umständen aber war diese
Politik konsequent und suchte das auch von Augustus verfolgte Ziel in klarerer
und verständigerer Weise zu erreichen.



Von diesem Standpunkt aus versteht man, weshalb Corbulo und Quadratus, statt
den Euphrat zu überschreiten, mit Vologasos Verhandlungen anknüpften und nicht
minder, daß dieser, ohne Zweifel von den wirklichen Absichten der Römer
unterrichtet, sich dazu verstand, in ähnlicher Weise wie sein Vorgänger den
Römern sich zu beugen und ihnen als Friedenspfand eine Anzahl dem königlichen
Hause nahestehender Geiseln zu überliefern. Die stillschweigend vereinbarte
Gegenleistung dafür war die Duldung der Herrschaft des Tiridates über Armenien
und die Nichtaufstellung eines römischen Prätendenten. So gingen einige Jahre
in faktischem Friedensstand hin. Aber da Vologasos und Tiridates sich nicht
dazu verstanden, um die Belehnung des letzteren mit Armenien bei der römischen
Regierung einzukommen ^32, ergriff Corbulo im Jahre 58 gegen Tiridates die
Offensive. Eben die Politik des Zurückweichens und Nachgehens bedurfte, wenn
sie bei Freund und Feind nicht als Schwäche erscheinen sollte, der Folie, also
entweder der förmlichen und feierlichen Anerkennung der römischen Obergewalt
oder besser noch des mit den Waffen gewonnenen Sieges.



—————————————————————



^32 Noch nach dem Angriff beschwerte Tiridates sich, cur datis nuper obsidibus
redintegrataque amicitia . . . vetere Armeniae possessione depelleretur, und
Corbulo stellte ihm, falls er sich bittweise an den Kaiser wende, ein regnum
stabile in Aussicht (Tac. ann. 12 37). Auch anderswo wird als der eigentliche
Kriegsgrund die Weigerung des Lehnseides bezeichnet (Tac. ann. 12, 34).



—————————————————————



Im Sommer des Jahres 58 führte Corbulo eine leidlich schlagfähige Armee von
mindestens 30000 Mann über den Euphrat. Die Reorganisation und die Abhärtung
der Truppen wurde durch die Kampagne selbst vollendet und das erste
Winterquartier auf armenischem Boden genommen. Im Frühjahr 59 ^33 begann er den
Vormarsch in der Richtung auf Artaxata. Zugleich brachen in Armenien von Norden
her die Iberer ein, deren König Pharasmanes, um seine eigenen Frevel zu
bedecken, seinen Sohn Rhadamistos hatte hinrichten lassen und nun weiter bemüht
war, durch gute Dienste seine Verschuldung in Vergessenheit zu bringen; nicht
minder ihre nordwestlichen Nachbarn, die tapferen Moscher, von Süden König
Antiochos von Kommagene. König Vologasos war durch den Aufstand der Hyrkaner an
der entgegengesetzten Seite des Reiches festgehalten und konnte oder wollte in
den Kampf nicht unmittelbar eingreifen. Tiridates leistete mutigen Widerstand;
aber er vermochte nichts gegen die erdrückende Übermacht. Vergeblich versuchte
er sich auf die Verbindungslinien der Römer zu werfen, die ihre Bedürfnisse
über das Schwarze Meer und den Hafen von Trapezus bezogen. Die Burgen Armeniens
fielen unter den Angriffen der stürmenden Römer, und die Besatzungen wurden bis
auf den letzten Mann niedergemacht. In einer Feldschlacht unter den Mauern von
Artaxata geschlagen, gab Tiridates den ungleichen Kampf auf und ging zu den
Parthern. Artaxata ergab sich und hier, im Herzen von Armenien, überwinterte
das römische Heer. Im Frühjahr 60 brach Corbulo von dort auf, nachdem er die
Stadt niedergebrannt hatte, und marschierte quer durch das Land auf dessen
zweite Hauptstadt Tigranokerta oberhalb Nisibis im Tigrisgebiet. Der Schrecken
über die Zerstörung Artaxatas ging ihm voraus; ernstlicher Widerstand wurde
nirgends geleistet; auch Tigranokerta öffnete dem Sieger freiwillig die Tore,
der hier in wohlberechneter Weise die Gnade walten ließ. Tiridates machte noch
einen Versuch, zurückzukehren und den Kampf wieder aufzunehmen, wurde aber ohne
besondere Anstrengung abgewiesen. Am Ausgang des Sommers 60 war ganz Armenien
unterworfen und stand zur Verfügung der römischen Regierung.



—————————————————————



^33 Der Bericht bei Tacitus (ann. 13, 34-41) umfaßt ohne Zweifel die Kampagnen
der Jahre 58 und 59, da Tacitus unter dem Jahr 59 von dem armenischen Feldzug
schweigt, unter dem Jahr 60 aber (ann. 14, 23) unmittelbar an 13, 41 anknüpft
und offenbar nur einen einzigen Feldzug schildert, überhaupt, wo er in dieser
Weise zusammenfaßt, in der Regel antizipiert. Daß der Krieg nicht erst 59
angefangen haben kann, bestätigt weiter die Tatsache, daß Corbulo die
Sonnenfinsternis vom 30. April 59 auf armenischem Boden beobachtete (Plin. nat.
2, 70, 180); wäre er erst 59 eingerückt, so konnte er so früh im Jahre kaum die
feindliche Grenze überschritten haben. Einen Jahreinschnitt zeigt die Erzählung
des Tacitus (ann. 13, 34-41) an sich nicht, wohl aber läßt sie bei seiner Art
zu berichten die Möglichkeit zu daß das erste Jahr mit dem Überschreiten des
Euphrat und der Festsetzung in Armenien verging, also der c. 35 erwähnte Winter
der des Jahres 58/59 ist, zumal da bei der Beschaffenheit des Heeres eine
derartige Kriegseinleitung wohl am Platze und bei dem kurzen armenischen Sommer
es militärisch zweckmäßig war, den Einmarsch und die eigentliche Kriegführung
also zu trennen.



—————————————————————



Es ist begreiflich, daß man in Rom jetzt von Tiridates absah. Der Prinz
Tigranes, ein Urenkel von väterlicher Seite Herodes’ des Großen, von
mütterlicher des Königs Archelaos von Kappadokien, auch dem alten armenischen
Königshause von weiblicher Seite verwandt und ein Neffe eines der ephemeren
Herrscher Armeniens aus den letzten Jahren des Augustus, in Rom erzogen und
durchaus ein Werkzeug der römischen Regierung, wurde jetzt (60) von Nero mit
dem Königreich Armenien belehnt und auf des Kaisers Befehl von Corbulo in die
Herrschaft eingesetzt. Im Lande blieb römische Besatzung, 1000 Legionarier und
drei- bis viertausend Reiter und Infanterie der Auxilien. Ein Teil der
Grenzlandschaften ward von Armenien abgetrennt und verteilt unter die
benachbarten Könige Polemon von Pontus und Trapezus, Aristobulos von
Klein-Armenien, Pharasmanes von Iberien und Antiochos von Kommagene. Dagegen
rückte der neue Herr von Armenien, natürlich mit Einwilligung der Römer, in die
angrenzende parthische Provinz Adiabene ein, schlug den dortigen Statthalter
Monobazos und schien auch diese Landschaft vom parthischen Staat abreißen zu
wollen.



Diese Wendung der Dinge nötigte die parthische Regierung, aus ihrer Passivität
herauszutreten; es handelte sich nun nicht mehr um die Wiedergewinnung
Armeniens, sondern um die Integrität des Parthischen Reiches. Die lange
drohende Kollision zwischen den beiden Großstaaten schien unvermeidlich.
Vologasos bestätigte in einer Versammlung der Großen des Reiches den Tiridates
wiederholt als König von Armenien und sandte mit ihm den Feldherrn Monaeses
gegen den römischen Usurpator des Landes, der in Tigranokerta, welches die
römischen Truppen besetzt hielten, von den Parthern belagert ward. Vologasos
selbst zog die parthische Hauptmacht in Mesopotamien zusammen und bedrohte
(Anfang 61) Syrien. Corbulo, der nach Quadratus’ Tode zur Zeit in Kappadokien
wie in Syrien das Kommando führte, aber von der Regierung die Ernennung eines
anderen Statthalters für Kappadokien und Armenien erbeten hatte, sandte
vorläufig zwei Legionen nach Armenien, um Tigranes Beistand zu leisten, während
er selbst an den Euphrat rückte, um den Partherkönig zu empfangen. Indes es kam
wieder nicht zum Schlagen, sondern zum Vertrag. Vologasos, wohl wissend, wie
gefährlich das beginnende Spiel sei, erklärte sich jetzt bereit, auf die vor
dem Ausbruch des armenischen Krieges von den Römern vergeblich angebotenen
Bedingungen einzugehen und die Belehnung des Bruders durch den römischen Kaiser
zu gestatten. Corbulo ging auf den Vorschlag ein. Er ließ den Tigranes fallen,
zog die römischen Truppen aus Armenien zurück und ließ es geschehen, daß
Tiridates daselbst sich festsetzte, während die parthischen Hilfstruppen
ebenfalls abzogen; dagegen schickte Vologasos eine Gesandtschaft an die
römische Regierung und erklärte die Bereitwilligkeit seines Bruders, das Land
von Rom zu Lehen zu nehmen.



Diese Maßnahmen Corbulos waren bedenklicher Art ^34 und führten zu einer üblen
Verwicklung. Der römische Feldherr mag wohl mehr noch als die Staatsmänner in
Rom von der Nutzlosigkeit des Festhaltens von Armenien durchdrungen gewesen
sein; aber nachdem die römische Regierung den Tigranes als König von Armenien
eingesetzt hatte, durfte er nicht von sich aus auf die früher gestellten
Bedingungen zurückgreifen, am wenigsten seine eigenen Eroberungen preisgeben
und die römischen Truppen aus Armenien zurückziehen. Er war dazu um so weniger
berechtigt, als er Kappadokien und Armenien nur interimistisch verwaltete und
selbst der Regierung erklärt hatte, daß er nicht imstande sei, zugleich dort
und in Syrien das Kommando zu führen; woraufhin der Konsular Lucius Caesennius
Paetus zum Statthalter von Kappadokien ernannt und auch dorthin bereits
unterwegs war. Der Verdacht ist kaum abzuweisen, daß Corbulo diesem die Ehre
der schließlichen Unterwerfung Armeniens nicht gönnte und durch den faktischen
Friedensschluß mit den Parthern vor seinem Eintreffen ein Definitivum
herzustellen wünschte. Die römische Regierung lehnte denn auch die Anträge des
Vologasos ab und bestand auf der Festhaltung Armeniens, das, wie der neue, im
Laufe des Sommers 61 in Kappadokien eingetroffene Statthalter erklärte, sogar
in unmittelbare römische Verwaltung genommen werden sollte. Ob die römische
Regierung in der Tat sich entschlossen hatte, so weit zu gehen, ist nicht
auszumachen; aber es lag dies allerdings in der Konsequenz ihrer Politik. Die
Einsetzung eines von Rom abhängigen Königs war nur die Verlängerung des
bisherigen unhaltbaren Zustandes; wer die Abtretung Armeniens an die Parther
nicht wollte, mußte die Umwandlung des Königreichs in eine römische Provinz ins
Auge fassen. Der Krieg hatte also seinen Fortgang; es wurde darum auch eine der
mösischen Legionen dem kappadokischen Heer zugesandt. Als Paetus eintraf,
lagerten die beiden von Corbulo ihm zugewiesenen Legionen diesseits des Euphrat
in Kappadokien; Armenien war geräumt und mußte wieder erobert werden. Paetus
ging sofort an das Werk, überschritt bei Melitene (Malatia) den Euphrat, rückte
in Armenien ein und bezwang die nächsten Burgen an der Grenze. Indes die
vorgerückte Jahreszeit nötigte ihn bald, die Operationen einzustellen und auf
die beabsichtigte Wiederbesetzung Tigranokertas für dies Jahr zu verzichten;
doch nahm er, um im nächsten Frühjahr den Marsch sogleich wieder aufzunehmen,
nach Corbulos Beispiel die Winterquartiere in Feindesland bei Rhandeia, an
einem Nebenfluß des Euphrat, dem Arsanias, unweit des heutigen Charput, während
der Troß und die Weiber und Kinder unweit davon in dem festen Kastell
Arsamosata untergebracht wurden. Aber er hatte die Schwierigkeit des
Unternehmens unterschätzt. Die eine und die beste seiner Legionen, die
mösische, war noch auf dem Marsch und überwinterte diesseits des Euphrat im
pontischen Gebiet; die beiden anderen waren nicht diejenigen, welche Corbulo
kriegen und siegen gelehrt hatte, sondern die früheren syrischen des Quadratus,
unvollzählig und ohne durchgreifende Reorganisation kaum brauchbar. Dabei stand
er nicht wie Corbulo den Armeniern allein, sondern der Hauptmasse der Parther
gegenüber; Vologasos hatte, als es mit dem Kriege Ernst ward, den Kern seiner
Truppen aus Mesopotamien nach Armenien geführt und den strategischen Vorteil,
daß er die inneren und kürzeren Linien beherrschte, verständig zur Geltung
gebracht. Corbulo hätte, zumal da er den Euphrat überbrückt und am anderen Ufer
Brückenköpfe angelegt hatte, diesen Abmarsch durch einen rechtzeitigen Einfall
in Mesopotamien wenigstens erschweren oder doch wettmachen können; aber er
rührte sich nicht aus seinen Stellungen und überließ es Paetus, sich der
Gesamtmacht der Feinde zu erwehren, wie er konnte. Dieser war weder selber
Militär noch bereit, militärischen Rat anzunehmen und zu befolgen, nicht einmal
ein Mann von entschlossenem Charakter, übermütig und ruhmredig im Anlauf,
verzagt und kleinmütig gegenüber dem Mißerfolg. Also kam, was kommen mußte. Im
Frühling 62 griff nicht Paetus an, sondern Vologasos; die vorgeschobenen
Truppen, welche den Parthern den Weg verlegen sollten, wurden von der Übermacht
erdrückt; der Angriff verwandelte sich rasch in eine Belagerung der römischen
weit auseinandergezogenen Stellungen in dem Winterlager und dem Kastell. Die
Legionen konnten weder vorwärts noch zurück; die Soldaten desertierten
massenweise; die einzige Hoffnung ruhte auf Corbulos fern im nördlichen Syrien,
ohne Zweifel bei Zeugma, untätig lagernden Legionen. In die Schuld der
Katastrophe teilten sich beide Generale, Corbulo wegen des verspäteten
Aufbruchs zur Hilfe ^35, obwohl er dann, als er den ganzen Umfang der Gefahr
erkannte, den Marsch nach Möglichkeit beschleunigte, Paetus, weil er den kühnen
Entschluß, lieber unterzugehen als zu kapitulieren, nicht zu fassen vermochte
und damit die nahe Rettung verscherzte; noch drei Tage länger und die 5000
Mann, welche Corbulo heranführte, hätten die ersehnte Hilfe gebracht. Die
Bedingungen der Kapitulation waren freier Abzug für die Römer und Räumung
Armeniens unter Auslieferung aller von ihnen besetzten Kastelle und aller in
ihren Händen befindlichen Vorräte, deren die Parther dringend benötigt waren.
Dagegen erklärte Vologasos sich bereit, trotz dieses militärischen Erfolges
Armenien als römisches Lehen für den Bruder von der kaiserlichen Regierung zu
erbitten und deswegen Gesandte an Nero zu senden ^36. Die Mäßigung des Siegers
kann darauf beruhen, daß er von Corbulos Annähern bessere Kunde hatte als die
eingeschlossene Armee; aber wahrscheinlicher lag dem vorsichtigen Mann gar
nichts daran, die Katastrophe des Crassus zu erneuern und wiederum römische
Adler nach Ktesiphon zu bringen. Die Niederlage einer römischen Armee, das
wußte er, war nicht die Überwältigung Roms und die reale Konzession, welche in
der Anerkennung des Tiridates lag, ward durch die Nachgiebigkeit in der Form
nicht allzu teuer erkauft.



———————————————————-



^34 Aus der Darstellung des Tacitus (ann. 15, 6) sieht die Parteilichkeit und
die Verlegenheit deutlich heraus. Die Auslieferung Armeniens an Tiridates
auszusprechen, wagt er nicht und läßt sie den Leser nur schließen.



^35 Das sagt Tacitus selbst (arm. 15, 10): nec a Corbulone properatum, quo
gliscentibus periculis etiam subsidii laus augeretur, in naiver Unbefangenheit
über den schweren Tadel, den dieses Lob in sich trägt. Wie parteiisch der
ganze, auf Corbulos Depeschen beruhende Bericht gehalten ist, beweist unter
anderem, daß dem Paetus in einem Atem die ungenügende Verproviantierung des
Lagers (15, 8) und die Übergabe desselben trotz reichlicher Vorräte (15 16) zum
Vorwurf gemacht und die letztere Tatsache daraus geschlossen wird, daß die
abziehenden Römer die nach der Kapitulation den Parthern auszuliefernden
Vorräte lieber zerstörten. Wie die Erbitterung gegen Tiberius in der
Schönfärberei des Germanicus, so hat die gegen Nero in der des Corbulo ihren
Ausdruck gefunden.



^36 Corbulos Angabe, daß Paetus in Gegenwart seiner Soldaten und der
parthischen Abgesandten sich eidlich verpflichtet habe, bis zum Eintreffen der
Antwort Neros keine Truppen nach Armenien zu schicken, erklärt Tacitus (ann.
15, 16) für unglaubwürdig; der Sachlage entspricht sie, und es ist auch nicht
dagegen gehandelt worden.



———————————————————-



Die römische Regierung lehnte das Anerbieten des Partherkönigs abermals ab und
befahl die Fortsetzung des Krieges. Sie konnte nicht wohl anders; war die
Anerkennung des Tiridates vor dem Wiederbeginn des Krieges bedenklich und nach
der parthischen Kriegserklärung kaum annehmbar, so erschien sie jetzt, als
Konsequenz der Kapitulation von Rhandeia, geradezu als deren Ratifikation. Von
Rom aus wurde die Wiederaufnahme des Kampfes gegen die Parther in energischer
Weise betrieben. Paetus wurde abberufen; Corbulo, in dem die durch die
schimpfliche Kapitulation erregte öffentliche Meinung nur den Besieger
Armeniens sah und den auch die, welche die Sachlage genau kannten und scharf
beurteilten, nicht umhin konnten, als den fähigsten und für diesen Krieg einzig
geeigneten Feldherrn zu bezeichnen, übernahm wieder die Statthalterschaft von
Kappadokien, aber zugleich das Kommando über sämtliche für diesen Feldzug
verwendbare Truppen, welche noch weiter durch eine siebente, aus Pannonien
herbeigerufene Legion verstärkt wurden; demnach wurde alle Statthalter und
Fürsten des Orients angewiesen, in militärischen Angelegenheiten seinen
Anordnungen Folge zu leisten, so daß seine Amtsgewalt derjenigen, welche den
Kronprinzen Gaius und Germanicus für ihre Sendungen in den Orient beigelegt
worden war, ziemlich gleichkam. Wenn diese Maßregeln eine ernste Reparation der
römischen Waffenehre herbeiführen sollten, so verfehlten sie ihren Zweck. Wie
Corbulo die Sachlage ansah, zeigte schon das Abkommen, das er nicht lange nach
der Katastrophe von Rhandeia mit dem Partherkönig traf: dieser zog die
parthischen Besatzungen aus Armenien zurück, die Römer räumten die auf
mesopotamischem Gebiet zum Schutz der Brücken angelegten Kastelle. Für die
römische Offensive waren die parthischen Besatzungen in Armenien ebenso
gleichgültig wie die Euphratbrücken wichtig; sollte dagegen Tiridates als
römischer Lehnskönig in Armenien anerkannt werden, so waren allerdings die
letzteren überflüssig und parthische Besatzungen in Armenien unmöglich. Im
nächsten Frühjahr 63 schritt Corbulo allerdings zu der ihm anbefohlenen
Offensive und führte die vier besten seiner Legionen bei Melitene über den
Euphrat gegen die in der Gegend von Arsamosata stehende parthisch-armenische
Hauptmacht. Aber aus dem Schlagen ward nicht viel; nur einige Schlösser
armenischer, antirömisch gesinnter Adliger wurden zerstört. Dagegen führte auch
diese Begegnung zum Vertragen. Corbulo nahm die früher von seiner Regierung
zurückgewiesenen parthischen Anträge an und zwar, wie der weitere Verlauf der
Dinge zeigte, in dem Sinne, daß Armenien ein für allemal eine parthische
Sekundogenitur ward und die römische Regierung, wenigstens nach dem Geiste des
Abkommens, darauf einging, diese Krone in Zukunft nur an einen Arsakiden zu
verleihen. Hinzugefügt wurde nur, daß Tiridates sich verpflichten solle, in
Rhandeia, eben da, wo die Kapitulation geschlossen worden war, öffentlich unter
den Augen der beiden Armeen das königliche Diadem vom Haupte zu nehmen und es
vor dem Bildnis des Kaisers niederzulegen, gelobend, es nicht wieder
aufzusetzen, bevor er es aus seiner Hand und zwar in Rom selbst empfangen haben
werde. So geschah es (63). Durch diese Demütigung wurde daran nichts geändert,
daß der römische Feldherr, statt den ihm aufgetragenen Krieg zu führen, auf die
von seiner Regierung verworfenen Bedingungen Frieden schloß ^37. Aber die
früher leitenden Staatsmänner waren inzwischen gestorben oder zurückgetreten
und das persönliche Regiment des Kaisers dafür installiert, und auf das
Publikum und vor allem auf den Kaiser persönlich verfehlte der feierliche Akt
in Rhandeia und das in Aussicht gestellte Schaugepränge der Belehnung des
parthischen Fürsten mit der Krone von Armenien in der Reichshauptstadt seine
Wirkung nicht. Der Friede wurde ratifiziert und erfüllt. Im Jahre 66 erschien
der parthische Fürst versprochenermaßen in Rom, geleitet von 3000 parthischen
Reitern, als Geiseln die Kinder der drei Brüder so wie die des Monobazos von
Adiabene heranführend. Er begrüßte kniefällig seinen auf dem Markte der
Hauptstadt auf dem Kaiserstuhl sitzenden Lehnsherrn und hier knüpfte dieser ihm
vor allem Volke die königliche Binde um die Stirn.



—————————————————————



^37 Da nach Tacitus (ann. 15, 25; vgl. Dio 62, 22) Nero die Gesandten des
Vologasos wohlwollend entließ und die Möglichkeit einer Verständigung, wenn
Tiridates persönlich erscheine, durchblicken ließ, so kann Corbulo in diesem
Fall nach seinen Instruktionen gehandelt haben; aber eher möchte dies zu den im
Interesse Corbulos hinzugesetzten Wendungen gehören. Daß bei dem Prozeß, der
diesem einige Jahre nachher gemacht ward, diese Vorgänge zur Sprache gekommen
sind, ist wahrscheinlich nach der Notiz, daß einer der Offiziere von der
armenischen Kampagne sein Ankläger wurde. Die Identität des Kohortenpräfekten
Arrius Varus bei Tacitus (ann. 13, 9) und des Primipilen (hist. 3, 6) ist mit
Unrecht bestritten worden; vgl. zu CIL V, 867.



—————————————————————



Die von beiden Seiten zurückhaltende, man möchte sagen friedliche Führung des
letzten, nominell zehnjährigen Krieges und der entsprechende Abschluß desselben
durch den faktischen Übergang Armeniens an die Parther unter Schonung der
Suszeptibilitäten des mächtigeren Westreiches trug gute Frucht. Armenien war
unter der nationalen von den Römern anerkannten Dynastie mehr von ihnen
abhängig als früher unter den dem Lande aufgedrungenen Herrschern. Wenigstens
in der zunächst an den Euphrat grenzenden Landschaft Sophene blieb römische
Besatzung ^38. Für die Wiederherstellung von Artaxata wurde die Erlaubnis des
Kaisers erbeten und gewährt, und der Bau von Kaiser Nero mit Geld und Arbeitern
gefördert. Zwischen den beiden mächtigen Staaten, die der Euphrat voneinander
schied, hat zu keiner Zeit ein gleich gutes Verhältnis bestanden wie nach dem
Abschluß des Vertrages von Rhandeia in den letzten Jahren Neros und weiter
unter den drei Herrschern des Flavischen Hauses. Noch andere Umstände trugen
dazu bei. Die transkaukasischen Völkermassen, vielleicht gelockt durch ihre
Beteiligung an den letzten Kriegen, während welcher sie als Söldner teils der
Iberer, teils der Parther den Weg nach Armenien gefunden hatten, fingen damals
an, vor allem die westlichen parthischen Provinzen, aber zugleich die östlichen
des Römischen Reiches zu bedrohen. Wahrscheinlich um ihnen zu wehren, wurde
unmittelbar nach dem Armenischen Kriege im Jahre 63 die Einziehung des
sogenannten Pontischen Königreichs verfügt, das heißt der Südostecke der Küste
des Schwarzen Meeres mit der Stadt Trapezus und dem Phasisgebiet. Die große
orientalische Expedition, welche Kaiser Nero eben anzutreten im Begriff war,
als ihn die Katastrophe ereilte (68), und für welche er bereits die Kerntruppen
des Westens teils nach Ägypten, teils an die Donau in Marsch gesetzt hatte,
sollte freilich auch nach anderen Seiten hin die Reichsgrenze vorschieben ^39;
aber der eigentliche Zielpunkt waren die Kaukasuspässe oberhalb Tiflis und die
am Nordabhang ansässigen skythischen Stämme, zunächst die Alanen ^40. Eben
diese berannten einerseits Armenien, andererseits Medien. Jene Neronische
Expedition richtete sich so wenig gegen die Parther, daß sie vielmehr aufgefaßt
werden konnte als diesen zur Hilfe unternommen; den wilden Horden des Nordens
gegenüber war für die beiden Kulturstaaten des Westens und des Ostens
gemeinsame Abwehr allerdings angezeigt. Vologasos lehnte freilich die
freundschaftliche Aufforderung seines römischen Kollegen, ihn ebenso wie der
Bruder in Rom zu besuchen, in gleicher Freundschaftlichkeit ab, da ihn
keineswegs gelüstete, auch seinerseits als Lehnsträger des römischen Herrschers
auf dem römischen Markt zu figurieren; aber er erklärte sich bereit, dem Kaiser
sich vorzustellen, wenn dieser im Orient eintreffen werde, und nicht die Römer,
aber wohl die Orientalen haben Nero aufrichtig betrauert. König Vologasos
richtete an den Senat offiziell das Ersuchen, Neros Gedächtnis in Ehren zu
halten, und als späterhin ein Pseudo-Nero auftrat, fand er vor allem im
Partherstaat Sympathien.



—————————————————————



^38 In Ziata (Charput) haben sich zwei Inschriften eines Kastells gefunden,
welches eine der von Corbulo über den Euphrat geführten Legionen, die 3.
Gallica, dort auf Corbulos Geheiß im Jahre 64 anlegte (Eph. epigr. V, p. 25).



^39 Nero beabsichtigte inter reliqua bella auch einen äthiopischen (Plin. nat.
6, 29, 182, vgl. 184). Darauf beziehen sich die Truppensendungen nach
Alexandreia (Tac. hist. 1, 31, 70).



^40 Als Zielpunkt der Expedition bezeichnen sowohl Tacitus (hist. 1, 6) wie
Sueton (Nero 19) die kaspischen Tore, d. h. den Kaukasuspaß zwischen Tiflis und
Wladi-Kawkas bei Darial, welchen nach der Sage Alexander mit eisernen Pforten
schloß (Plin. nat. 6, 11, 30; Ios. bel. Iud. 7, 7, 4; Prok. Pers. 1, 10).
Sowohl nach dieser Lokalität wie nach der ganzen Anlage der Expedition kann
dieselbe unmöglich gegen die Albaner am westlichen Ufer des Kaspischen Meeres
sich gerichtet haben; hier sowohl wie an einer anderen Stelle (arm. 2, 68: ad
Armenios, inde Albanos Heniochosque) können nur die Alanen gemeint sein, die
bei Josephus a. a. O. und sonst eben an dieser Stelle erscheinen und öfter mit
den kaukasischen Albanern verwechselt worden sind. Verwirrt ist freilich auch
der Bericht des Josephus. Wenn hier die Alanen mit Genehmigung des Königs der
Hyrkaner durch die kaspischen Tore in Medien und dann in Armenien einfallen, so
hat der Schreiber an das andere kaspische Tor östlich von Rhagae gedacht; aber
dies wird sein Versehen sein, da der letztere im Herzen des Parthischen Reichs
gelegene Paß unmöglich das Ziel der Neronischen Expedition gewesen sein kann
und die Alanen nicht am östlichen Ufer des Kaspischen Meeres, sondern nordwärts
vom Kaukasus saßen. Dieser Expedition wegen wurde die beste der römischen
Legionen, die 14., aus Britannien abgerufen, die freilich nur bis Pannonien kam
(Tac. hist. 2, 11, vgl. 27. 66), und eine neue Legion, die 1. italische, von
Nero gebildet (Suet. Nero 19). Man sieht daraus, in welchem Rahmen sie
entworfen war.



—————————————————————



Indes war es dem Parther nicht so sehr um die Freundschaft Neros zu tun als um
die des römischen Staates. Nicht bloß enthielt er sich während der Krisen des
Vierkaiserjahres jedes Übergriffes ^41, sondern er bot Vespasian, den
wahrscheinlichen Ausgang des schwebenden Entscheidungskampfes richtig
schätzend, noch in Alexandreia 40000 berittene Schützen zum Kampfe gegen
Vitellius an, was natürlich dankend abgelehnt ward. Vor allem aber fügte er
sich ohne weiteres den Anordnungen, welche die neue Regierung für den Schutz
der Ostgrenze traf. Vespasian hatte selbst als Statthalter von Judäa die
Unzulänglichkeit der dort ständig verwendeten Streitkräfte kennengelernt; und
als er diese Statthalterschaft mit der Kaisergewalt vertauschte, wurde nicht
nur Kommagene wieder nach dem Vorgang des Tiberius aus einem Königreich eine
Provinz, sondern es ward auch die Zahl der ständigen Legionen im römischen
Asien von vier auf sieben erhöht, auf welche Zahl sie vorübergehend für den
Parthischen und wieder für den Jüdischen Krieg gebracht worden waren. Während
ferner es bis dahin in Asien nur ein einziges größeres Militärkommando, das des
Statthalters von Syrien, gegeben hatte, wurden jetzt drei derartige
Oberbefehlshaberstellen daselbst eingerichtet. Syrien, zu dem Kommagene
hinzutrat, behielt wie bisher vier Legionen; die beiden bisher nur mit Truppen
zweiter Ordnung besetzten Provinzen Palästina und Kappadokien wurden die erste
mit einer, die zweite mit zwei Legionen belegt ^42, Armenien blieb römisches
Lehnsfürstentum im Besitz der Arsakiden; aber unter Vespasian stand römische
Besatzung jenseits der armenischen Grenze in dem iberischen Kastell Harmozika
bei Tiflis ^43, und danach muß in dieser Zeit auch Armenien militärisch in
römischer Gewalt gewesen sein. Alle diese Maßregeln, so wenig sie auch nur eine
Kriegsdrohung enthielten, richteten die Spitze gegen den östlichen Nachbarn.
Dennoch war Vologasos nach dem Fall Jerusalems der erste, der dem römischen
Kronprinzen seinen Glückwunsch zu der Befestigung der römischen Herrschaft in
Syrien darbrachte, und die Einrichtung der Legionslager in Kommagene,
Kappadokien und Klein-Armenien nahm er ohne Widerrede hin. Ja er regte sogar
bei Vespasian jene transkaukasische Expedition wieder an und erbat die Sendung
einer römischen Armee gegen die Alanen unter Führung eines der kaiserlichen
Prinzen; obwohl Vespasian auf diesen weitaussehenden Plan nicht einging, so
kann doch jene römische Truppe in der Gegend von Tiflis kaum zu anderem Zweck
hingeschickt worden sein als zur Sperrung des Kaukasuspasses und vertrat
insofern dort auch die Interessen der Parther. Trotz der Verstärkung der
militärischen Stellung Roms am Euphrat oder auch vielleicht infolge derselben -
denn dem Nachbarn Respekt einzuflößen, ist auch ein Mittel, den Frieden zu
erhalten - blieb der Friedensstand während der gesamten Herrschaft der Flavier
wesentlich ungestört. Wenn, wie das zumal bei dem steten Wechsel der
parthischen Dynasten nicht befremden kann, ab und zu Kollisionen eintraten und
selbst Kriegswolken sich zeigten, so verschwanden sie wieder ebenso rasch ^44.
Das Auftreten eines falschen Nero in den letzten Jahren Vespasians - es ist
derjenige, der zu der Offenbarung Johannis den Anstoß gegeben hat - hätte fast
zu einer solchen Kollision geführt. Der Prätendent, in Wirklichkeit ein
gewisser Terentius Maximus aus Kleinasien, aber in Antlitz und Stimme und
Künsten dem Sängerkaiser täuschend ähnlich, fand nicht bloß Zulauf in dem
römischen Gebiet am Euphrat, sondern auch Unterstützung bei den Parthern. Bei
diesen scheinen damals, wie so oft, mehrere Herrscher miteinander im Kampfe
gelegen und der eine von ihnen, Artabanos, weil Kaiser Titus sich gegen ihn
erklärte, die Sache des römischen Prätendenten aufgenommen zu haben. Indes es
hatte dies keine Folgen; vielmehr lieferte bald darauf die parthische Regierung
den Prätendenten an Kaiser Domitianus aus ^45. Der für beide Teile vorteilhafte
Handelsverkehr von Syrien nach dem unteren Euphrat, wo eben damals König
Vologasos nicht weit von Ktesiphon das neue Emporium Vologasias oder
Vologasokerta ins Leben rief, wird das seinige dazu beigetragen haben, den
Friedensstand zu fördern.



————————————————————————



^41 In welchem Zusammenhang er dem Vespasian den Kaisertitel verweigerte (Dio
66, 11), erhellt nicht; möglicherweise unmittelbar nach dessen Schilderhebung,
bevor er erkannt hatte, daß die Flavianer die stärkeren seien. Seine Verwendung
für die Fürsten von Kommagene (Ios. bel. Iud. 7, 7, 3) war von Erfolg, also
rein persönlich, keineswegs ein Protest gegen die Umwandlung des Königreichs in
eine Provinz.



^42 Die vier syrischen Legionen sind die 3. Gallica, die 6. ferrata (beide
bisher in Syrien), die 4. Scythica (bisher in Mösien, aber bereits am
Parthischen wie am Jüdischen Kriege beteiligt) und die 16. Flavia (neu). Die
eine Legion von Palästina ist die 10. fretensis (bisher in Syrien). Die zwei
von Kappadokien sind die 12. fulminata (bisher in Syriern von Titus nach
Melitene gelegt. Ios. bel. Iud. 7, 1, 3) und die 15. Apollinaris (bisher in
Pannonien, aber gleich der 4. Scythica am Parthischen wie am Jüdischen Kriege
beteiligt). Die Garnisonen wurden also so wenig wie möglich gewechselt, nur
zwei der schon früher nach Syrien gerufenen Legionen dort fest stationiert und
eine neu eingerichtete dorthin gelegt.



Nach dem jüdischen Kriege unter Hadrian wurde die 6. ferrata von Syrien nach
Palästina geschickt.



^43 In diese Zeit (vgl. CIL V, 6988) fällt auch wohl die kappadokische
Statthalterschaft des C. Rutilius Gallicus, von der es heißt (Star. silv. 1, 4,
78): hunc . . . timuit . . . Armenia et patiens Latii iam pontis Araxes,
vermutlich mit Beziehung auf einen von dieser römischen Besatzung ausgeführten
Brückenbau. Daß Gallicus unter Corbulo gedient hat, ist bei dem Stillschweigen
des Tacitus nicht wahrscheinlich.



^44 Daß, während M. Ulpius Traianus, der Vater des Kaisers, Statthalter von
Syrien war, unter Vespasian im Jahre 75 Krieg am Euphrat auszubrechen drohte,
sagt Plinius in seiner Lobrede auf den Sohn c. 14, wahrscheinlich mit starker
Übertreibung; die Ursache ist unbekannt.



^45 Es gibt datierte und mit den Individualnamen der Könige versehene Münzen
von (V)ologasos aus den Jahren 389 und 390 = 77-78; von Pakoros aus den Jahren
389-394 = 77-82 (und wieder 404-407 = 92-95); von Artabanos aus dem Jahr 392 =
80/81. Die entsprechenden geschichtlichen Daten sind, bis auf die Artabanos und
Titus verknüpfende Notiz bei Zonaras (11, 18; vgl. Suet. Nero 57; Tac. hist. 1,
2), verschollen, aber die Münzen deuten auf eine Epoche rascher Thronwechsel
und, wie es scheint, simultaner Prägung streitender Prätendenten.



————————————————————————



Zu einem Konflikt kam es unter Traianus. In den früheren Jahren seiner
Regierung hatte er in den östlichen Verhältnissen nichts Wesentliches geändert,
abgesehen von der Verwandlung der an der Grenze der syrischen Wüste bis dahin
bestehenden beiden Klientelstaaten, des nabatäischen von Petra und des
jüdischen von Caesarea Paneas, in unmittelbar römische Verwaltungsbezirke
(106). Die Beziehungen zu dem damaligen Herrscher des Partherreiches, dem König
Pakoros, waren nicht die freundlichsten ^46, aber erst unter dessen Bruder und
Nachfolger Chosroes kam es zum Bruch, und zwar wiederum über Armenien. Die
Schuld davon trugen die Parther. Indem Traianus den erledigten armenischen
Königsthron dem Sohn des Pakaros, Axidares, verlieh, hielt er sich innerhalb
der Grenzen seines Rechts; aber König Chosroes bezeichnete diese Persönlichkeit
als unfähig zu regieren und setzte eigenmächtig einen anderen Sohn des Pakoros,
den Parthomasiris, an dessen Stelle zum König ein ^47. Die Antwort darauf war
die römische Kriegserklärung. Gegen Ausgang des Jahres 114 ^48 verließ Traianus
die Hauptstadt, um sich an die Spitze der römischen Truppen des Ostens zu
stellen, die allerdings wieder in dem tiefsten Verfall sich befanden, aber von
dem Kaiser schleunigst reorganisiert und außerdem durch bessere, aus Pannonien
herbeigezogene Legionen verstärkt wurden ^49. In Athen trafen ihn Gesandte des
Partherkönigs; aber sie hatten nichts zu bieten als die Anzeige, daß
Parthomasiris bereit sei, Armenien als römisches Lehen entgegenzunehmen, und
wurden abgewiesen. Der Krieg begann. In den ersten Gefechten am Euphrat zogen
die Römer den kürzeren ^50, aber als der alte schlagfertige und sieggewohnte
Kaiser im Frühjahr des Jahres 115 selbst sich an die Spitze der Truppen
stellte, unterwarfen sich ihm die Orientalen fast ohne Gegenwehr. Es kam hinzu,
daß bei den Parthern wieder einmal der Bürgerkrieg im Gange und gegen Chosroes
ein Prätendent Manisaros aufgetreten war. Von Antiocheia aus marschierte der
Kaiser an den Euphrat und weiter nordwärts bis zu dem nördlichsten Legionslager
Satala in Klein-Armenien, von wo aus er in Armenien einrückte und die Richtung
auf Artaxata nahm. Unterwegs in Elegeia erschien Parthomasiris und nahm das
Diadem vom Haupte, in der Hoffnung, durch diese Demütigung, wie einst
Tiridates, die Belehnung zu erwirken. Allein Traianus war entschlossen, auch
diesen Lehnsstaat zur Provinz zu machen und überhaupt die östliche Reichsgrenze
zu verlegen. Dies erklärte er dem Partherfürsten vor dem versammelten Heer und
wies ihn an, mit seinem Gefolge sofort das Lager und das Reich zu räumen; es
kam darüber zu einem Auflauf, bei welchem der Prätendent das Leben verlor.
Armenien ergab sich in sein Schicksal und wurde römische Statthalterschaft.
Auch die Fürsten der Kaukasusvölker, der Albaner, der Iberer, weiter gegen das
Schwarze Meer der Apsiler, der Kolcher, der Heniocher, der Lazen und anderer
mehr, selbst die der transkaukasischen Sarmaten wurden in dem Lehnsverhältnis
bestätigt oder jetzt demselben unterworfen. Traianus rückte darauf in das
Gebiet der Parther ein und besetzte Mesopotamien. Auch hier fügte sich alles
ohne Schwertstreich; Batnae, Nisibis, Singara kamen in die Gewalt der Römer; in
Edessa nahm der Kaiser nicht bloß die Unterwerfung des Landesherrn Abgaros
entgegen, sondern auch die der übrigen Dynasten, und gleich Armenien wurde
Mesopotamien römische Provinz. Die Winterquartiere nahm Traianus abermals in
Antiocheia, wo ein gewaltiges Erdbeben mehr Opfer forderte als der Feldzug des
Sommers. Im nächsten Frühjahr (116) ging Traian, “der
Parthersieger”, wie der Senat ihn jetzt begrüßte, von Nisibis aus über
den Tigris und besetzte, nicht ohne bei dem Übergang und nachher Widerstand zu
finden, die Landschaft Adiabene; dies wurde die dritte neue römische Provinz,
Assyria genannt. Weiter ging der Marsch den Tigris abwärts nach Babylonien;
Seleukeia und Ktesiphon fielen in die Hände der Römer und mit ihnen der goldene
Thronsitz des Königs und dessen Tochter; Traianus gelangte bis nach der
persischen Satrapie Mesene und der großen Kaufstadt an der Tigrismündung Charax
Spasinu. Auch dieses Gebiet scheint dem Reich in der Weise einverleibt worden
zu sein, daß die neue Provinz Mesopotamien das gesamte von den beiden Flüssen
umschlossene Gebiet umfaßte. Mit sehnsüchtigen Gedanken soll Traianus hier sich
die Jugend Alexanders gewünscht haben, um von dem Ufersaum des Persischen
Meeres aus seine Waffen in das indische Wunderland zu tragen. Indes, er erfuhr
bald, daß er sie für nähere Gegner brauchte. Das große Partherreich hatte
bisher dem Angriff kaum ernstlich die Stirn geboten und oftmals vergeblich um
Frieden gebeten. Jetzt aber, auf dem Rückweg in Babylon, trafen den Kaiser die
Botschaften von dem Abfall Babyloniens und Mesopotamiens; während er an der
Tigrismündung verweilte, hatte gegen ihn die gesamte Bevölkerung dieser neuen
Provinzen sich erhoben ^51; die Bürger von Seleukeia am Tigris, von Nisibis, ja
von Edessa selbst machten die römischen Besatzungen nieder oder verjagten sie
und schlossen ihre Tore. Der Kaiser sah sich genötigt, seine Truppen zu teilen
und gegen die verschiedenen Herde des Aufstandes einzelne Korps zu schicken;
eine dieser Legionen unter Maximus wurde mit ihrem Feldherrn in Mesopotamien
umzingelt und niedergehauen. Doch ward der Kaiser der Insurgenten Herr,
namentlich durch den schon im Dakischen Kriege erprobten Feldherrn Lusius
Quietus, einen geborenen Maurenscheich. Seleukeia und Edessa wurden belagert
und niedergebrannt. Traianus ging so weit, Parthien zum römischen Vasallenstaat
zu erklären und belehnte damit in Ktesiphon einen Parteigänger Roms, den
Parther Parthamaspates, obwohl die römischen Soldaten nicht mehr als den
westlichen Saum des großen Reiches betreten hatten. Alsdann schlug er den
Rückweg nach Syrien ein auf dem Wege, den er gekommen war, unterwegs
aufgehalten durch einen vergeblichen Angriff auf die Araber in Hatra, der
Residenz des Königs der tapferen Stämme der mesopotamischen Wüste, deren
gewaltige Festungswerke und prachtvolle Bauten noch heute in ihren Ruinen
imponieren. Er beabsichtigte, den Krieg im nächsten Jahre fortzusetzen, also
die Unterwerfung der Parther zur Wahrheit zu machen. Aber das Gefecht in der
Wüste von Hatra, in welchem der sechzigjährige Kaiser tapfer mit den arabischen
Reitern sich herumgeschlagen hatte, sollte sein letztes sein. Er erkrankte und
starb auf der Heimreise (8. August 117), ohne seinen Sieg vollenden und die
Siegesfeier in Rom abhalten zu können; es war in seinem Sinn, daß ihm noch nach
dem Tode die Ehre des Triumphes zuteil ward und er daher der einzige der
vergötterten römischen Kaiser ist, welcher auch als Gott noch den Siegestitel
führt.




——————————————————————-



^46 Das beweist die abgerissene Notiz aus Arrian bei Suid. (u. d. W. επίκλημα):
ο δέ Πάκορος ο Παρθυαίων βασιλεύς καί άλλα τινά επικλήματα π΄φερε Τραιανώ τώ
βασιλεί und die Aufmerksamkeit, welche in Plinius um das Jahr 112 geschriebenem
Bericht an den Kaiser (epist. ad Trai. 74) den Beziehungen zwischen Pakoros und
dem Dakerkönig Decebalus gewidmet wird. Die Regierungszeit dieses parthischen
Königs läßt sich nicht genügend fixieren. Parthische Münzen mit Königsnamen
gibt es aus der ganzen Zeit Traians nicht; die Silberprägung scheint während
derselben geruht zu haben.



^47 Daß Axidares (oder Exedares) ein Sohn des Pakoros und vor Parthomasiris
König von Armenien gewesen, aber durch Chosroes abgesetzt worden war, zeigen
die Trümmer des Dionischen Berichts 68, 17; und darauf führen auch die beiden
Arrianischen Fragmente (16 Müller), das erste, wahrscheinlich aus einer
Ansprache eines Vertreters der Interessen des Axidares an Traian: Αξιδάρην δέ
ότι άρχειν χρή Αρμενίας, ού μοι δοκει είναι σε αμφίλογον, worauf wohl die gegen
Parthomasiris vorliegenden Beschwerden folgten, und die Antwort, offenbar des
Kaisers, daß es nicht des Axidares Sache sei, sondern seine, über Parthomasiris
zu richten, weil er wie es scheint Axidares - zuerst den Vertrag gebrochen und
dafür gebüßt habe. Welche Verschuldung der Kaiser dem Axidares zur Last legt,
erhellt nicht; aber auch bei Dio sagt Chosroes, daß er weder den Römern noch
den Parthern genügt habe.



^48 Die Trümmer des Dionischen Berichts bei Xiphilinus und Zonaras zeigen
deutlich, daß der parthische Feldzug in zwei Kampagnen zerfällt, die erste (Dio
56, 17, 1 ; 18, 2; 23-25), welche durch das Konsulat des Pedo auf 115 fixiert
wird (auch das Datum des Malalas p. 275 für das Erdbeben von Antiocheia 13.
Dezember 164 der antiochenischen Ära = 115 n. Chr. stimmt überein), und die
zweite (Dio 26-32, 3), welche durch die zwischen April und August dieses Jahres
erfolgte (s. meine Notiz bei J. G. Droysen, Geschichte des Hellenismus. Bd. 3,
2. Aufl., Gotha 1877, S. 361) Erteilung des Titels Parthicus (28, 2) auf 116
fixiert wird. Daß c. 23 die Titel Optimus (erteilt im Laufe des Jahres 114) und
Parthicus außer der Zeitfolge erwähnt werden, lehrt sowohl ihre
Zusammenstellung wie die spätere Wiederkehr der zweiten Ehre. Von den
Fragmenten gehören die meisten in den ersten Feldzug, c. 22, 3 und wohl auch
22, 1, 2 in den zweiten.



Die imperatorischen Akklamationen stehen nicht im Wege. Traianus war erweislich
im Jahre 113 imp. VI (CIL VI, 960); im Jahre 114 imp. VII (CIL IX, 1558 und
sonst); im Jahre 115 imp. IX (CIL IX, 5894 und sonst) und imp. XI (Fabretti
398, 289 und sonst); im Jahre 116 imp. XII (CIL VIII, 621; X, 1634) und XIII
(CIL III D; XXVII). Dio bezeugt eine Akklamation aus dem Jahre 115 (68, 19) und
eine aus dem Jahre 116 (68, 28); für beide ist reichlich Raum und kein Grund
vorhanden, gerade imp. VII auf die Unterwerfung Armeniens zu beziehen, wie das
versucht worden ist.



^49 Die drastische Schilderung der syrischen Armee Traians bei Fronto (p. 206
f. Naber) stimmt fast wörtlich mit der der Armee des Corbulo bei Tac. ann. 13,
35. “Durch die lange Entwöhnung vom Kriegsdienst waren die römischen
Truppen überhaupt arg heruntergekommen (ad ignaviam redactus); aber die
elendesten unter den Soldaten waren die syrischen, unbotmäßig, störrig, beim
Appell unpünktlich, nicht auf dem Posten zu finden, von Mittag an betrunken;
selbst die Rüstung zu tragen ungewohnt und der Strapazen unfähig und des einen
Waffenstückes nach dem andern sich entledigend, halb nackt wie die Leichten und
Schützen. Außerdem waren sie durch die erlittenen Schlappen so demoralisiert,
daß sie beim ersten Anblick der Parther den Rücken wandten und die Hörner ihnen
gleichsam galten als das Signal gebend zum Davonlaufen.” In der
gegensätzlichen Schilderung Traians heißt es unter anderm: “er ging nicht
durch die Zelte, ohne sich um den Soldaten genau zu bekümmern, sondern zeigte
seine Verachtung gegen den syrischen Luxus und sah sich die rohe Wirtschaft der
Pannonier an (sed contemnere - so ist zu lesen - Syrorum munditias,
introspicere Pannoniorum inscitias); so beurteilte er nach der Haltung (cultus)
des Mannes seine Brauchbarkeit (ingenium).” Auch in dem orientalischen
Heer des Severus werden die “europäischen” und die syrischen
Soldaten unterschieden (Dio 75, 12).



^50 Das zeigen die mala proelia in der angeführten Stelle Frontos und Dios
Angabe (68, 19), daß Traianus Samosata ohne Kampf einnahm; also hatte die dort
stationierte 16. Legion es verloren.



^51 Es mag sein, daß gleichzeitig auch Armenien abgefallen ist. Aber wenn
Gutschmid (bei Dierauer in M. Büdingers Untersuchungen zur römischen
Kaisergeschichte. Bd. 1. Leipzig 1868, S. 179) den Meherdotes und Sanatrukios,
welche Malalas als Könige Persiens in dem Traianischen Kriege aufführt, zu
Königen des wieder abfallenden Armenien macht, so wird dies erreicht durch eine
Kette verwegener Korrekturen, die die Personen- und die Völkernamen ebenso
verschieben wie den pragmatischen Zusammenhang umgestalten. Es finden sich
allerdings in dem verwirrten Legendenknäuel des Malalas wohl einige historische
Tatsachen, zum Beispiel die Einsetzung des Parthamaspates (der hier Sohn des
Königs Chosroes von Armenien ist) zum König von Parthien durch Traian; und so
mögen auch die Daten von Traians Abfahrt aus Rom im Oktober (114), seiner
Landung in Seleukeia im Dezember und seinem Einzug in Antiocheia am 7. Januar
(115) korrekt sein. Aber wie dieser Bericht vorliegt, kann der
Geschichtschreiber ihn nur ablehnen, nicht rektifizieren.



——————————————————————-



Traianus hatte den Krieg mit den Parthern nicht gesucht, sondern er war ihm
aufgenötigt worden; nicht er, sondern Chosroes hatte das Abkommen über Armenien
gebrochen, welches die letzten vierzig Jahre hindurch die Grundlage des
Friedensstandes im Euphratgebiet gewesen war. Wenn es begreiflich ist, daß die
Parther sich dabei nicht beruhigten, da die fortdauernde Lehnsherrschaft der
Römer über Armenien den Stachel zur Auflehnung in sich trug, so muß man auch
andererseits anerkennen, daß auf dem bisherigen Wege nicht weitergegangen
werden konnte, als Corbulo gegangen war; der unbedingte Verzicht auf Armenien
und, was davon die notwendige Folge war, die Anerkennung des Partherstaats in
voller Gleichberechtigung liegen nun einmal außer dem Horizont der römischen
Politik, so gut wie die Aufhebung der Sklaverei und ähnliche zu jener Zeit
undenkbare Gedanken. Wenn aber mit dieser Alternative nicht zu dauerhaftem
Frieden gelangt werden konnte, so blieb in dem großen Dilemma der römischen
Orientpolitik nur die andere übrig, die Erstreckung der unmittelbaren römischen
Herrschaft auf das linke Ufer des Euphrat. Darum ward Armenien jetzt römische
Provinz und nicht minder Mesopotamien. Es war das nur sachgemäß. Die
Verwandlung Armeniens aus einem römischen Lehnsstaat mit römischer Besatzung in
eine römische Statthalterschaft änderte nach außen hin nicht viel; die Parther
konnten aus Armenien wirksam nur ausgewiesen werden, indem sie den Besitz der
benachbarten Landschaft verloren; und vor allem fand die römische Herrschaft
wie die römische Provinzialverfassung in dem halb griechischen Mesopotamien
einen weit günstigeren Boden als in dem durchaus orientalischen Armenien.
Andere Erwägungen kamen hinzu. Die römische Zollgrenze in Syrien war übel
beschaffen, und den internationalen Verkehr von den großen Handelsplätzen
Syriens nach dem Euphrat und dem Tigris ganz in die Gewalt zu bekommen, für den
römischen Staat ein wesentlicher Gewinn, wie denn auch Traianus sofort daran
ging, die neuen Euphrat- und Tigriszölle einzurichten ^52. Auch militärisch war
die Tigrisgrenze leichter zu verteidigen als die bisherige an der syrischen
Wüste und weiter am Euphrat hinlaufende Grenzlinie. Die Umwandlung der
Landschaft Adiabene jenseits des Tigris in eine römische Provinz, wodurch
Armenien Binnenprovinz ward, und die Umgestaltung des Parthischen Reiches
selbst in einen römischen Lehnsstaat sind Korollarien desselben Gedankens. Es
soll in keiner Weise geleugnet werden, daß bei der Eroberungspolitik die
Konsequenz ein bedenkliches Lob ist und daß Traianus nach seiner Art bei diesen
Unternehmungen dem Streben nach äußerlichem Erfolg mehr als billig nachgegeben
und über das verständige Ziel hinausgegriffen hat; aber es geschieht ihm
Unrecht, wenn sein Auftreten im Osten auf blinde Eroberungslust zurückgeführt
wird ^53. Er tat, was Caesar, wenn er gelebt hätte, auch getan haben würde.
Seine Politik ist nur die andere Seite derjenigen der Staatsmänner Neros, und
beide sind so entgegengesetzt wie gleich folgerichtig und gleich berechtigt.
Die Folgezeit hat mehr der erobernden Politik recht gegeben als derjenigen der
Nachgiebigkeit.



——————————————————



^52 Fronto p. 209 Naber: cum praesens Traianus Euphratis et Tigridis portoria
equorum et camelorum trib[utaque ordinaret, Ma]cer (?) caesus est. Dies geht
auf den Moment, wo, während Traian an der Tigrismündung verweilte, Babylonien
und Mesopotamien abfielen.



^53 Ungefähr mit gleichem Recht läßt Julian (Caes. p. 328) den Kaiser sagen daß
er gegen die Parther die Waffen nicht ergriffen habe, bevor sie das Recht
verletzt hätten, und wirft ihm Dio (68, 17) vor, den Krieg aus Ehrgeiz geführt
zu haben.



——————————————————



Für den Augenblick freilich kam es anders. Die orientalischen Eroberungen
Traians durchleuchten den trüben Abend des Römerreiches wie die Blitzstrahlen
die dunkle Nacht, aber wie diese bringen sie keinen neuen Morgen. Der
Nachfolger fand sich vor die Wahl gestellt, das unfertige Werk der Unterwerfung
der Parther zu vollenden oder fallen zu lassen. Ohne bedeutende Steigerung der
Armee wie des Budgets konnte die Grenzerweiterung überall nicht durchgeführt
werden; und die damit unvermeidlich gegebene Verschiebung des Schwerpunktes
nach Osten war eine bedenkliche Stärkung des Reiches. Hadrian und Pius lenkten
also völlig wieder ein in die Bahnen der früheren Kaiserzeit. Den römischen
Lehnskönig von Parthien, den Parthamaspates, ließ Hadrian fallen und fand ihn
in anderer Weise ab. Er räumte Assyrien und Mesopotamien und gab diese
Provinzen freiwillig dem früheren Herrn zurück. Nicht minder sandte er diesem
die gefangene Tochter; das bleibende Zeichen des gewonnenen Sieges, den
goldenen Thron von Ktesiphon, weigerte selbst der friedfertige Plus sich, den
Parthern wieder auszuliefern. Hadrianus sowohl wie Pius waren ernstlich bemüht,
mit dem Nachbarn in Frieden und Freundschaft zu leben, und zu keiner Zeit
scheinen die Handelsbeziehungen zwischen den römischen Entrepôts an der
syrischen Ostgrenze und den Kaufstädten am Euphrat reger gewesen zu sein als in
dieser Epoche.



Armenien hörte ebenfalls auf römische Provinz zu sein und trat in seine frühere
Stellung zurück als römischer Lehnsstaat und parthische Sekundogenitur ^54.
Abhängig blieben gleichfalls die Fürsten der Albaner und Iberer am Kaukasus und
die zahlreichen kleinen Dynasten in dem südöstlichen Winkel des Schwarzen
Meeres ^55. Römische Besatzungen standen nicht bloß an der Küste in Apsaros ^56
und am Phasis, sondern nachweislich unter Commodus in Armenien selbst unweit
Artaxata; militärisch gehörten alle diese Staaten zum Sprengel des Kommandanten
von Kappadokien ^57. Indes scheint diese ihrem Wesen nach sehr unbestimmte
Oberhoheit überhaupt, und namentlich von Hadrian ^58, in einer Weise gehandhabt
zu sein, daß sie mehr als ein Schutzrecht erschien denn als eigentliche
Untertänigkeit, und wenigstens die mächtigeren unter diesen Fürsten taten und
ließen im wesentlichen, was ihnen gefiel. Das schon früher hervorgehobene
gemeinsame Interesse der Abwehr der wilden transkaukasischen Stämme trat in
dieser Epoche noch bestimmter hervor und hat offenbar namentlich zwischen
Römern und Parthern als ein Band gedient. Gegen das Ende der Regierung Hadrians
fielen die Alanen, im Einverständnis, wie es scheint, mit dem damaligen König
von Iberien, Pharasmanes II., dem es zunächst oblag, ihnen den Kaukasuspaß zu
sperren, in die südlichen Landschaften ein und plünderten nicht bloß das Gebiet
der Albaner und der Armenier, sondern auch die parthische Provinz Medien und
die römische Provinz Kappadokien; wenn es auch nicht zu gemeinschaftlicher
Kriegführung kam, sondern das Gold des damals in Parthien regierenden
Herrschers Vologasos’ III. und die Mobilmachung der kappadokischen Armee von
seiten der Römer ^59 die Barbaren zur Umkehr bestimmten, so gingen die
Interessen doch zusammen und die Beschwerde, welche die Parther in Rom über
Pharasmanes von Iberien führten, zeigt das Zusammenhalten der beiden Großmächte
^60.



———————————————————————-



^54 Unmöglich kann Hadrian Armenien aus dem römischen Lehnsverband entlassen
haben. Die Notiz des Biographen (c. 21): Armeniis regem habere permisit, cum
sub Traiano legatum habuissent führt vielmehr auf das Gegenteil, und wir finden
am Ende der Hadrianischen Regierung im Heer des Statthalters von Kappadokien
das Kontingent der Armenier (Arr. Alan. 29). Pius hat nicht bloß die Parther
durch seine Vorstellungen bestimmt, von der beabsichtigten Invasion Armeniens
abzustehen (Vita 9), sondern auch Armenien in der Tat zu Lehen gegeben (Münzen
aus den Jahren 140-144, Eckhel 7, S. 15). Auch daß Iberien sicher unter Pius im
Lehnsverband gestanden hat, weil sonst die Parther über deren König nicht
hätten in Rom Beschwerde führen können (Dio 69, 15), setzt das gleiche
Lehnsverhältnis für Armenien voraus. Die Namen der armenischen Könige dieser
Zeit sind nicht bekannt. Wenn die proximae gentes, mit deren Herrschaft Hadrian
den von Traian zum parthischen König bestellten Partherfürsten entschädigte
(vita c. 5), in der Tat die Armenier sind, was nicht unwahrscheinlich ist, so
liegt darin eine Bestätigung sowohl der dauernden Abhängigkeit Armeniens von
Rom wie der fortdauernden Herrschaft der Arsakiden daselbst. Auch der Αύρηλιος
Πάκορος βασιλευς μεγάλης Αρμενίας der seinem in Rom verstorbenen Bruder
Aurelius Merithates dort ein Grabmal errichtete (CIG 6559), gehört seinem Namen
nach zu dem Haus der Arsakiden. Schwerlich aber ist er der von Vologasos IV.
ein- und von den Römern abgesetzte König von Armenien; wäre dieser gefangen
nach Rom gekommen, so würden wir es wissen, und es hätte auch dieser kaum in
einer römischen Inschrift sich König von Groß-Armenien nennen dürfen.



^55 Als belehnt von Traianus oder Hadrianus führt Arrian (peripl. m. Eux. c.
15) auf die Heniocher und Machelonen (vgl. Dio 68,18; 71, 14); die Lazen (vgl.
Suidas u. d. W. Δομετιανός), denen auch Pius einen König setzte (vita 9); die
Apsilen; die Absager; die Sanigen; diese alle innerhalb der bis Dioskurias =
Sebastopolis reichenden Reichsgrenze; jenseits derselben im Bereich des
bosporanischen Lehnstaats die Zicher oder Zincher (das. c. 27).



^56 Außer Arrian (peripl. m. Eux. c. 7) bestätigt dies der Offizier aus
hadrianischer Zeit praepositus numerorum tendentium in Ponto Absaro (CIL X,
1202).



^57 Vgl. Anm. 63. Auch das im Jahre 185 in Valarschapat (Etschmiazin) unweit
Artaxata garnisonierende Detachement wahrscheinlich von 1000 Mann (weil unter
einem Tribun) gehörte zu einer der kappadokischen Legionen (CIL III, 6052).



^58 Hadrians Bemühung um die Freundschaft der orientalischen Lehnsfürsten wird
oft hervorgehoben, nicht ohne Hindeutung darauf, daß er sich mehr als billig
von ihnen habe gefallen lassen (vita c. 13, 17, 21). Pharasmanes von Iberien
kam auf seine Einladung nicht nach Rom, folgte aber derjenigen des Pius (vita
Hadr. 13, 21; vita Pii 9; Dio 69, 15, 2, welches Exzerpt unter Pius gehört).



^59 Den merkwürdigen Bericht des Statthalters von Kappadokien unter Hadrian,
Flavius Arrianus, über die Mobilmachung der kappadokischen Armee gegen die
“Skythen” besitzen wir noch unter dessen kleinen Schriften; er war
selbst am Kaukasus und besichtigte die dortigen Pässe (Lyd. mag. 3, 53).



^60 Das lehren die Trümmer des Dionischen Berichts bei Xiphilin, Zonaras und in
den Exzerpten; die richtige Lesung Αλανοί statt Αλβανοί hat Zonaras bewahrt;
daß die Alanen auch das Albanergebiet plünderten, ergibt die Fassung der exc.
urs. LXXII.



———————————————————————-



Die Störungen des Status quo kamen wieder von parthischer Seite. Die
Oberherrlichkeit der Römer über Armenien hat in der Geschichte eine ähnliche
Rolle gespielt wie die des deutschen Kaiserreiches über Italien; wesenlos wie
sie war, wurde sie doch stets als Übergriff empfunden und trug die Kriegsgefahr
im Schoße. Schon unter Hadrian drohte der Konflikt; es gelang dem Kaiser, in
einer persönlichen Zusammenkunft mit dem Partherfürsten den Friedensstand zu
wahren. Unter Pius schien abermals die parthische Invasion Armeniens
bevorzustehen; seine ernste Abmahnung war zunächst von Erfolg. Aber selbst
dieser friedfertigste aller Kaiser, dem es mehr am Herzen lag, das Leben eines
Bürgers zu sparen als tausend Feinde zu töten, mußte in der letzten Zeit seiner
Regierung sich auf den Angriff gefaßt machen und die Heere des Orients
verstärken. Kaum hatte er die Augen geschlossen (161), als sich das lange
drohende Gewitter entlud. Auf Befehl des Königs Vologasos IV. rückte der
persische Feldherr Chosroes ^61 in Armenien ein und setzte den Arsakidenprinzen
Pakoros auf den Thron. Der Statthalter von Kappadokien, Severianus, tat, was
seine Pflicht war, und führte seinerseits die römischen Truppen über den
Euphrat. Bei Elegeia, eben da, wo ein Menschenalter zuvor der ebenfalls von den
Parthern auf den armenischen Thron gesetzte König Parthomasiris sich vor Traian
vergeblich gedemütigt hatte, stießen die Heere aufeinander; das römische wurde
nicht bloß geschlagen, sondern in dreitägigem Kampfe vernichtet; der
unglückliche Feldherr gab, wie einst Varus, sich selber den Tod. Die
siegreichen Orientalen begnügten sich nicht mit der Einnahme Armeniens, sondern
überschritten den Euphrat und brachen in Syrien ein; auch das dort stehende
Heer wurde geschlagen und man fürchtete für die Treue der Syrer. Die römische
Regierung hatte keine Wahl. Da die Truppen des Orients auch bei dieser
Gelegenheit ihre geringe Schlagfähigkeit bewiesen und überdies durch die
erlittene Niederlage geschwächt und demoralisiert waren, wurden aus dem Westen,
selbst vom Rhein her weitere Legionen nach dem Osten gesandt und in Italien
selbst Aushebungen angeordnet. Der eine der beiden kurz vorher zur Regierung
gelangten Kaiser, Lucius Verus, ging selbst nach dem Orient (162), um den
Oberbefehl zu übernehmen; und wenn er, weder kriegerisch noch auch nur
pflichttreu, sich der Aufgabe nicht gewachsen zeigte und von seinen Taten im
Orient kaum etwas anderes zu berichten ist, als daß er mit seiner Nichte
daselbst Hochzeit machte und wegen seines Theaterenthusiasmus selbst von den
Antiochenern ausgelacht ward, so führten die Statthalter von Kappadokien und
von Syrien, dort zuerst Statius Priscus, dann Martius Verus, hier Avidius
Cassius ^62, die besten Generale dieser Epoche, die Sache Roms besser als der
Träger der Krone. Noch einmal, bevor die Heere aneinander kamen, boten die
Römer den Frieden; gern hätte Marcus den schweren Krieg vermieden. Aber
Vologasos wies die billigen Vorschläge schroff zurück; und diesmal war der
friedfertige Nachbar auch der stärkere. Armenien wurde sofort wieder gewonnen;
schon im Jahre 163 nahm Priscus die Hauptstadt Artaxata ein und zerstörte sie.
Nicht weit davon wurde die neue Landeshauptstadt, Kainepolis, armenisch
Nor-Khalakh oder Valarschapat (Etschmiazin), von den Römern erbaut und mit
starker Besatzung belegt ^63. Im Jahre darauf wurde an Pakoros’ Stelle
Sohaemos, der Abstammung nach auch ein Arsakide, aber römischer Untertan und
römischer Senator, zum König von Groß-Armenien ernannt ^64. Rechtlich also
änderte in Armenien sich nichts; doch wurden die Bande, die es an Rom knüpften,
straffer angezogen.



————————————————————————-



^61 So heißt er bei Lukian hist. conscr. 21; wenn derselbe ihn Alex. 27
Othryades nennt, so schöpft er hier aus einem Historiker von dem Schlage derer,
welche er in jener Schrift verspottet und von denen ein anderer denselben Mann
als Oxyroes hellenisierte (hist. conscr. 18).



^62 Syrien verwaltete, als der Krieg ausbrach, L. Attidius Cornelianus (CIG
4661 vom Jahre 160; vita Marci 8; CIL III 129 vom Jahre 162), nach ihm Iulius
Verus (CIL III, 199, wahrscheinlich vom Jahre 163), alsdann Avidius Cassius,
vermutlich seit dem Jahre 164. Daß die übrigen Provinzen des Ostens an Cassius’
Befehle gewiesen wurden (vit. soph. 1, 13; Dio 71, 3), ähnlich wie dies bei
Corbulo als Legaten von Kappadokien geschehen war, kann sich nur auf die Zeit
nach dem Abgang des Kaisers Verus beziehen; solange dieser den nominellen
Oberbefehl führte, ist dafür kein Raum.



^63 Ein wahrscheinlich Dionisches Fragment (bei Suidas unter Μάρτιος) erzählt,
daß Priscus in Armenien die Κοινή πόλις anlegte und mit römischer Besatzung
versah, sein Nachfolger Martius Verus die dort entstandene nationale Bewegung
beschwichtigte und diese Stadt zur ersten Armeniens erklärte. Dies ist
Valarschapat (Ουαλασαρπάτ oder Ουαλεροκτίστη bei Agathangelos), seitdem die
Hauptstadt Armeniens. Κοινή πόλις ist, wie mich Kiepert belehrt, schon von
Stilting erkannt als άbersetzung des armenischen Nτr-Khalakh, welche zweite
Benennung Valarschapat bei den armenischen Autoren des fünften Jahrhunderts
stets neben der gewöhnlichen führt. Moses von Khorene läßt nach Bardesanes die
Stadt aus einer unter König Tigran VI., der nach ihm 150-188 regiert, hierhin
geführten Judenkolonie entstehen; ihre Ummauerung und Benennung führt er auf
dessen Sohn Valarsch II. 188-208 zurück. Daß die Stadt im Jahre 185 starke
römische Besatzung hatte, zeigt die Inschrift CIL III, 6052.



^64 Daß Sohaemos Achämenide und Arsakide war (oder zu sein vorgab) und
Königssohn und König so wie römischer Senator und Konsul, bevor er König von
Groß-Armenien ward, sagt sein Zeitgenosse Iamblichos (c. 10 des Auszugs bei
Photios). Wahrscheinlich gehört er der Dynastenfamilie von Hemesa an (Ios. ant.
Iud. 20, 8, 4 und sonst). Wenn Iamblichos der Babylonier “unter
ihm” schrieb, so kann dies wohl nur so verstanden werden, daß er seinen
Roman in Artaxata verfaßt hat. Daß Sohaemos vor Pakoros über Armenien
geherrscht hat, wird nirgend gesagt und ist nicht wahrscheinlich, da weder
Frontos Worte (p. 127 Naber) quod Sohaemo potius quam Vologaeso regnum Armeniae
dedisset aut quod Pacorum regno privasset noch die des Fragments aus Dio (?)
71, 1: Μάρτιος Ουήρος τόν Θουκυδίδην εκπέμπει καταγαγείν Σόσιμον ες Αρμηνίαν
auf Wiedereinsetzung führen, die Münzen aber mit rex Armeniis datus (Eckhel 7,
S. 91; vgl. vita Veri 7, 8) diese in der Tat ausschließen. Den Vorgänger des
Pakoros kennen wir nicht und wissen nicht einmal, ob der Thron, den er einnahm,
erledigt oder besetzt war.



————————————————————————-



Ernster waren die Kämpfe in Syrien und Mesopotamien. Die Euphratlinie wurde von
den Parthern hartnäckig verteidigt; nach einem lebhaften Gefecht am rechten
Ufer bei Sura wurde die Festung Nikephorion (Rakka) auf dem linken von den
Römern erstürmt. Noch heftiger wurde um den Übergang bei Zeugma gestritten;
aber auch hier blieb in der entscheidenden Schlacht bei Europos (Djerabis,
südlich von Biredjik) den Römern der Sieg. Sie rückten nun ihrerseits in
Mesopotamien ein. Edessa wurde belagert, Dausara unweit davon erstürmt; die
Römer erschienen vor Nisibis; der parthische Feldherr rettete sich schwimmend
über den Tigris. Die Römer konnten von Mesopotamien aus den Marsch nach Babylon
antreten. Die Satrapen verließen teilweise die Fahnen des geschlagenen
Großkönigs; Seleukeia, die große Kapitale der Hellenen am Euphrat, öffnete den
Römern freiwillig die Tore, wurde aber später, weil die Bürgerschaft mit Recht
oder mit Unrecht des Einverständnisses mit dem Feinde beschuldigt ward, von den
Römern niedergebrannt. Auch die parthische Hauptstadt Ktesiphon wurde genommen
und zerstört; mit gutem Grund konnte zu Anfang des Jahres 165 der Senat die
beiden Herrscher als die parthischen Großsieger begrüßen. In dem Feldzug dieses
Jahres drang Cassius sogar in Medien ein; indes namentlich die in diesen
Gegenden ausbrechende Pest dezimierte die Truppen und nötigte zur Umkehr,
beschleunigte vielleicht auch den Friedensschluß. Das Ergebnis des Krieges war
die Abtretung des westlichen Strichs von Mesopotamien: die Fürsten von Edessa
oder von Osrhoene traten in den römischen Lehnsverband und die Stadt Karrhä,
seit langem gut griechisch gesinnt, wurde Freistadt unter römischem Schutz ^65.
Dem Umfang nach war, zumal dem vollständigen Kriegserfolg gegenüber, der
Gebietszuwachs mäßig, dennoch aber von Bedeutung, insofern damit die Römer Fuß
faßten am linken Ufer des Euphrat. Im übrigen wurden die besetzten Gebiete den
Parthern zurückgegeben und der Status quo wiederhergestellt. Im ganzen also gab
man die zurückhaltende, von Hadrian aufgenommene Politik jetzt wieder auf und
lenkte ein in die Bahn des Traianus. Es ist dies um so bemerkenswerter, als der
Regierung des Marcus gewiß nicht Ehrgeiz und Vergrößerungsstreben zum Vorwurf
gemacht werden kann; was sie tat, tat sie notgedrungen und in bescheidenen
Grenzen.



——————————————————————————



^65 Dies zeigen die mesopotamischen Königs- und Stadtmünzen. Berichte über die
Friedensbedingungen fehlen in unserer Überlieferung.



——————————————————————————



Den gleichen Weg ging weiter und entschiedener Kaiser Severus. Das
Dreikaiserjahr 193 hatte zum Kriege zwischen den Legionen des Westens und denen
des Ostens geführt, und mit Pescennius Niger waren diese unterlegen. Die
römischen Lehnsfürsten des Ostens und nicht minder der Beherrscher der Parther,
Vologasos V., des Sanatrukios Sohn, hatten, wie begreiflich, den Niger
anerkannt und ihm sogar ihre Truppen zur Verfügung gestellt; dieser hatte erst
dankend abgelehnt, dann, als seine Sache eine üble Wendung nahm, ihre Hilfe
angerufen. Die übrigen römischen Lehnsträger, vor allem der von Armenien,
hielten sich vorsichtig zurück; nur der Fürst von Edessa, Abgaros, sandte den
verlangten Zuzug. Die Parther versprachen Hilfe, und sie kam auch wenigstens
aus den nächsten Distrikten, von dem Fürsten Barsemias von Hatra in der
mesopotamischen Wüste und von jenseits des Tigris von dem Satrapen der
Adiabener. Auch nach Nigers Tod (194) blieben diese Fremden nicht bloß in dem
römischen Mesopotamien, sondern forderten sogar das Herausziehen der daselbst
stehenden römischen Besatzungen und die Rückgabe dieses Gebiets ^66. Darauf
rückte Severus in Mesopotamien ein und nahm die ganze ausgedehnte und wichtige
Landschaft in Besitz. Von Nisibis aus wurde eine Expedition gegen den
Araberfürsten von Hatra geführt, der es indes nicht gelang, die feste Stadt zu
nehmen; auch jenseits des Tigris gegen den Satrapen von Adiabene richteten die
Generale des Severus nichts Bedeutendes aus ^67. Aber Mesopotamien, das heißt
das ganze Gebiet zwischen Euphrat und Tigris bis zum Chaboras, wurde römische
Provinz und mit zwei dieser Gebietserweiterung wegen neu geschaffenen Legionen
belegt. Das Fürstentum Edessa blieb als römische Lehnsherrschaft bestehen, war
aber jetzt nicht mehr Grenzgebiet, sondern von unmittelbarem Reichsland
umschlossen. Hauptstadt der neuen Provinz und Sitz des Statthalters wurde die
ansehnliche und feste Stadt Nisibis, seitdem nach dem Namen des Kaisers genannt
und als römische Kolonie geordnet. Nachdem also von dem Parthischen Reiche ein
wichtiger Gebietsteil abgerissen und gegen zwei von ihm abhängige Satrapen
Waffengewalt gebraucht worden war, machte sich der Großkönig mit den Truppen
auf, um den Römern entgegenzutreten. Severus bot die Hand zum Frieden und trat
für Mesopotamien einen Teil von Armenien ab. Indes war damit die
Waffenentscheidung nur vertagt. So wie Severus nach dem Westen aufgebrochen
war, wohin die Verwicklung mit seinem Mitherrscher in Gallien ihn abrief,
brachen die Parther den Frieden ^68 und rückten in Mesopotamien ein; der Fürst
von Osrhoene ward vertrieben, das Land besetzt und der Statthalter Laetus,
einer der vorzüglichsten Kriegsmänner der Zeit, in Nisibis belagert. Er
schwebte in großer Gefahr, als Severus, nachdem Albinus unterlegen war, im
Jahre 198 abermals im Orient eintraf. Damit wendete sich das Kriegsglück. Die
Parther wichen zurück, und nun ergriff Severus die Offensive. Er rückte in
Babylonien ein und gewann Seleukeia und Ktesiphon; der Partherkönig rettete
sich mit wenigen Reitern durch die Flucht, der Kronschatz wurde die Beute der
Sieger, die parthische Hauptstadt den römischen Soldaten zur Plünderung
preisgegeben und über 100000 Gefangene auf den römischen Sklavenmarkt gebracht.
Besser freilich als der Partherstaat selbst wehrten sich die Araber in Hatra;
vergeblich versuchte Severus in zwiefacher schwerer Belagerung, die Wüstenburg
zu bezwingen. Aber im wesentlichen war der Erfolg der beiden Feldzüge der Jahre
198 und 199 ein vollständiger. Durch die Einrichtung der Provinz Mesopotamien
und des großen Kommandos daselbst verlor Armenien die Zwischenstellung, welche
es bisher gehabt hatte; es konnte in den bisherigen Verhältnissen verbleiben
und von der förmlichen Einverleibung abgesehen werden. Das Land behielt also
seine eigenen Truppen, und die Reichsregierung hat sogar für dieselben
späterhin einen Zuschuß aus der Reichskasse gezahlt ^69.



————————————————————————————



^66 Der Anfang des ursinischen Exzerpts Dio 75, 1, 2 ist verwirrt. Οι Ορρσηνοί,
heißt es, καί οι Αδιαβηνοί αποσταντες καί Νίσιβιν πολιορκούντες καί ηττηθέντες
υπό Σεουήρου επρεσβεύσανο πρός αυτόν μετά τόν τού Νίγρου θάνατον. Osrhoene war
damals römisch, Adiabene parthisch; von wem fallen die beiden Landschaften ab?
und wessen Partei haben die Nisibener ergriffen? Daß deren Gegner vor Absendung
der Gesandtschaft von Severus geschlagen worden, widerspricht dem Verlauf der
Erzählung; denn weil ihre Gesandten dem Severus ungenügende Anerbietungen
machen, überzieht sie dieser mit Krieg. Wahrscheinlich ist die Unterstützung
Nigers durch Untertanen der Parther und deren Gemeinschaft mit Nigers römischem
Parteigänger nun genau als Abfall von Severus aufgefaßt; daß die Leute nachher
behaupten, sie hätten beabsichtigt, vielmehr Severus zu unterstützen, wird
deutlich als Ausflucht bezeichnet. Die Nisibener mögen sich geweigert haben
mitzutun und deshalb von den Anhängern Nigers angegriffen worden sein. So
erklärt es sich, was auch aus dem Xiphilinischen Auszug Dio 75, 2 erhellt, daß
das linke Euphratufer für Severus Feindesland war, nicht aber Nisibis; römisch
braucht die Stadt darum damals nicht gewesen zu sein, vielmehr ist sie nach
allen Spuren dies erst durch Severus geworden.



^67 Da die Kriege gegen die Araber und die Adiabener in der Tat gegen die
Parther gerichtet waren, so war es in der Ordnung, daß dem Kaiser deswegen die
Titel Parthicus Arabicus und Parthicus Adiabenicus erteilt wurden; sie finden
sich auch, aber gewöhnlich bleibt Parthicus weg, offenbar weil, wie der
Biograph des Severus sagt (c. 9), excusavit Parthicum nomen, ne Parthos
lacesseret. Dazu stimmt die sicher in das Jahr 195 gehörende Notiz bei Dio 75,
9, 6 über das friedliche Abkommen mit den Parthern und die Abtretung eines
Stückes von Armenien an sie.



^68 Daß auch Armenien in ihre Gewalt geriet, deutet Herodian 5, 9, 2 an;
freilich ist seine Darstellung schief und fehlerhaft.



^69 Als bei dem Frieden im Jahre 218 das alte Verhältnis zwischen Rom und
Armenien erneuert wurde, machte der König von Armenien sich Aussicht auf
Erneuerung der römischen Jahresgelder (Dio 78, 27: τού Τιριδάτου τό αργύριον ό
κατ' έτος παρά τών Ρωμαίων ευρίσκετο ελπίσαντος λήψεσθαι). Eigentliche
Tributzahlung der Römer an die Armenier ist für die severische und die
vorseverische Zeit ausgeschlossen, stimmt auch keineswegs zu den Worten Dios;
der Zusammenhang wird der bezeichnete sein. Im 4. und 5. Jahrhundert wurde das
Kastell von Biriparach im Kaukasus, das den Darielpaß sperrte, von den Persern,
die seit dem Frieden von 364 hier die Herren spielten, mit römischem Zuschuß
unterhalten und dies ebenfalls als Tributzahlung aufgefaßt (Lyd. mag. 3, 52,
53; Priscus fr. 31 Müller).



————————————————————————————



Die weitere Entwicklung dieser Nachbarverhältnisse ist bedingt durch die
Verschiebung der inneren Ordnung in den beiden Reichen. Wenn unter der Dynastie
Nervas und nicht minder unter Severus dem oft von Bürgerkrieg und Thronfehde
zerrissenen Partherstaat die relativ stabile römische Monarchie überlegen
gegenübergestanden hatte, so brach diese Ordnung nach Severus’ Tode zusammen,
und fast ein Jahrhundert lang folgten sich in dem Westreich meist elende und
durchaus ephemere Regenten, die dem Ausland gegenüber stetig schwankten
zwischen Übermut und Schwäche. Während also die Schale des Westens sank, stieg
diejenige des Ostens. Wenige Jahre nach dem Tode des Severus (211) traf in Iran
eine Umwälzung ein, welche nicht bloß, wie so viele frühere Krisen, den
herrschenden Regenten stürzte, nicht einmal bloß eine andere Dynastie an die
Stelle der verkommenen Arsakiden ans Regiment rief, sondern die nationalen und
religiösen Elemente zu gewaltigem Aufschwung entfesselnd an die Stelle der vom
Hellenismus durchdrungenen Bastardzivilisation des Partherstaats die
Staatsordnung, den Glauben, die Sitte und die Fürsten derjenigen Landschaft
setzte, welche das alte Perserreich geschaffen hatte und seit dessen Übergang
an die parthische Dynastie wie die Gräber des Dareios und des Xerxes, so auch
die Keime der Wiedergeburt des Volkes in sich bewahrte. Es erfolgte die
Wiederherstellung des von Alexander niedergeworfenen Großkönigtums der Perser
durch das Eintreten der Dynastie der Sassaniden. Werfen wir auf diese neue
Gestaltung der Dinge einen Blick, bevor wir den Verlauf der römisch-parthischen
Beziehungen im Orient weiter verfolgen.



Es ist schon ausgesprochen worden, daß die parthische Dynastie, obwohl in der
Tat sie Iran dem Hellenismus entrissen hatte, doch der Nation sozusagen als
illegitim galt. Artahschatr oder neupersisch Ardaschir, so berichtet die
offizielle Historiographie der Sassaniden, trat auf, um das Blut des von
Alexander ermordeten Dara zu rächen und um die Herrschaft an die legitime
Familie zurückzubringen und sie so wieder herzustellen, wie sie zur Zeit seiner
Vorfahren, vor den Teilkönigen gewesen war. In dieser Legende steckt ein gutes
Stück Wirklichkeit. Die Dynastie, welche von dem Großvater Ardaschirs, Sasan,
den Namen führt, ist keine andere als die königliche der persischen Landschaft;
Ardaschirs Vater Papak oder Pabek ^70 und eine lange Reihe seiner Ahnen hatten
unter der Obergewalt der Arsakiden in diesem Stammlande der iranischen Nation
das Szepter geführt ^71, in Istachr, unweit des alten Persepolis, residiert und
ihre Münzen mit iranischer Sprache und iranischer Schrift und mit den heiligen
Emblemen des persischen Landesglaubens bezeichnet, während die Großkönige in
dem halb griechischen Grenzland ihren Sitz hatten und ihre Münzen in
griechischer Sprache und griechischer Weise prägen ließen. Die Grundordnung des
iranischen Staatensystems, das den Teilkönigen übergeordnete Großkönigtum, ist
unter den beiden Dynastien ebensowenig eine verschiedene gewesen, wie die des
Reiches Deutscher Nation unter den sächsischen und den schwäbischen Kaisern.
Nur darum wird in jener offiziellen Version die Arsakidenzeit als die der
Teilkönige und Ardaschir als das erste gemeinsame Haupt von ganz Iran nach dem
letzten Dareios bezeichnet, weil im alten Persischen Reich die persische
Landschaft wie zu den übrigen, so auch zu den Parthern sich verhält wie im
römischen Staat Italien zu den Provinzen, und der Perser dem Parther die
Legitimation für das von Rechts wegen mit seiner Landschaft verbundene
Großkönigtum bestritt ^72.



———————————————————————-



^70 Artaxares nennt seinen Vater Papakos in der Anm. 74 angeführten Inschrift
König; wie damit auszugleichen ist, daß nicht bloß die einheimische Legende
(bei Agathias 2, 27) den Pabek zum Schuster macht, sondern auch der Zeitgenosse
Dion (wenn in der Tat Zon. 12, 15 diese Worte aus ihm entlehnt hat) den
Artaxares nennt εξ αφανών καί αδόξων, wissen wir nicht. Natürlich nehmen die
römischen Schriftsteller für den schwachen legitimen Arsakiden Partei gegen den
gefährlichen Usurpator.



^71 Strabon (unter Tiberius) 15, 3, 24: νύν δ'ήδη καθ' αυτούς συνεστώτες οι
Πέρσαι βασιλέας έχουσιν υπηκόους ετέροις βασιλεύσι, πρότερον μέν Μακεδόσι, νύν
δέ Παρθυαίοις.



^72 Wenn Nöldeke sagt (Tabari, S. 449): “Daß die Hauptländer der
Monarchie direkt der Krone unterworfen waren, bildete den Hauptunterschied des
Sassanidenreichs vom arsakidischen, welches in den verschiedensten Provinzen
wirkliche Könige hatte”, so wird die Macht des Großkönigtums ohne Zweifel
durchaus durch die Persönlichkeit des Inhabers bedingt und unter den ersten
Sassaniden eine viel stärkere gewesen sein als unter den letzten verkommenen
Arsakiden. Aber ein prinzipieller Gegensatz ist nicht erfindlich. Von
Mithradates I. an, dem eigentlichen Gründer der Dynastie, nennt sich der
arsakidische Herrscher “König der Könige”, eben wie später der
sassanidische, während Alexander der Große und die Seleukiden diesen Titel nie
geführt haben. Auch unter ihnen herrschten einzelne Lehnskönige, zum Beispiel
in der Persis (Anm. 71); aber die regelmäßige Form der Reichsverwaltung war das
Lehnskönigtum damals nicht und die griechischen Herrscher nannten sich nicht
danach, so wenig wie die Caesaren wegen Kappadokien oder Numidien den
Großkönigtitel annahmen. Die Satrapen des Arsakidenstaats sind wesentlich die
Marzbanen der Sassaniden. Eher mögen die großen Reichsämter, welche in der
sassanidischen Staatsordnung den Oberverwaltungsstellen der
Diocletianisch-Konstantinischen Konstitution entsprechen und wahrscheinlich für
diese das Vorbild gewesen sind, dem Arsakidenstaat gemangelt haben; dann würden
allerdings beide sich ähnlich zueinander verhalten wie die Reichsordnung
Augusts zu der Konstantins. Aber wir wissen zu wenig von der Arsakidenordnung,
um dies mit Sicherheit zu behaupten.



———————————————————————-



Wie dem Umfange nach das Sassanidenreich sich zu dem der Arsakiden verhielt,
ist eine Frage, auf die die Überlieferung keine genügende Antwort gibt. Die
Provinzen des Westens sind, seit die neue Dynastie fest im Sattel saß, sämtlich
derselben untertänig geblieben und die Ansprüche, die die letztere gegen die
Römer erhob, gingen, wie wir sehen werden, weit hinaus über die Prätensionen
der Arsakiden. Aber wie weit die Herrschaft der Sassaniden gegen den Osten
gereicht hat und wann sie bis zum Oxos vorgedrungen ist, der später als die
legitime Grenze zwischen Iran und Turan gilt, entzieht sich unseren Blicken
^73.



—————————————————————-



^73 Nach den in der arabischen Chronik des Tabari erhaltenen persischen
Aufzeichnungen aus der letzten Sassanidenzeit erobert Ardaschir, nachdem er
Ardawan eigenhändig den Kopf abgehauen und den Titel Schahan-Schah, König der
Könige, angenommen hat, zuerst Hamadhan (Ekbatana) in Großmedien, dann
Aserbeidschan (Atropatene), Armenien, Mosul (Adiabene); ferner Suristan oder
Sawad (Babylonien). Von da geht er nach Istachr in seine persische Heimat
zurück und erobert dann, von neuem ausziehend, Sagistan, Gurgan (Hyrkanien),
Abraschahr (Nisapur im Partherland), Marw (Margiane), Balch (Baktra) und
Charizm (Chiwa) bis zu den äußersten Grenzen von Chorasan. “Nachdem er
viele Leute getötet und ihre Köpfe nach dem Feuertempel der Anahedh (in
Istachr) geschickt hatte, kehrte er von Marw nach Pars zurück und ließ sich in
Gor (Feruzabad) nieder.” Wieviel hiervon Legende ist, wissen wir nicht
(vgl. Nöldeke, Tabari, S. 17, 116).



—————————————————————-



Das Staatssystem Irans hat infolge des Eintritts der neuen Dynastie sich nicht
gerade prinzipiell umgestaltet. Die offizielle Titulatur des ersten
Sassanidenherrschers, wie sie unter dem Felsrelief von Nakschi-Rustam in drei
Sprachen gleichmäßig angegeben ist: “der Mazda-Diener Gott Artaxares,
König der Könige der Arianer, göttlicher Abstammung” ^74, ist im
wesentlichen die der Arsakiden, nur daß die iranische Nation, wie schon in der
alteinheimischen Königstitulatur, und der einheimische Gott jetzt ausdrücklich
genannt werden. Daß eine in der Persis heimische Dynastie an die Stelle einer
ursprünglich stammfremden und nur nationalisierten trat, war ein Werk und ein
Sieg nationaler Reaktion; aber den daraus sich ergebenden Konsequenzen setzte
die Macht der Verhältnisse vielfach unübersteigliche Schranken. Persepolis
oder, wie es jetzt heißt, Istachr wird wieder dem Namen nach die Hauptstadt des
Reiches, und neben den gleichartigen des Dareios verkünden dort auf derselben
Felsenwand die merkwürdigen Bildwerke und noch merkwürdigeren, eben erwähnten
Inschriften den Ruhm Ardaschirs und Schapurs; aber die Verwaltung konnte von
dieser entlegenen Örtlichkeit aus nicht wohl geführt werden, und ihr
Mittelpunkt blieb auch ferner Ktesiphon. Den rechtlichen Vorzug der Perser, wie
er unter den Achämeniden bestanden hatte, nahm die neupersische Regierung nicht
wieder auf; wenn Dareios sich “einen Perser, Sohn eines Persers, einen
Arier aus arischem Stamm” nannte, so nannte Ardaschir sich, wie wir
sahen, lediglich den König der Arianer. Ob in die großen Geschlechter,
abgesehen von dem königlichen, persische Elemente neu eingeführt worden sind,
wissen wir nicht; auf jeden Fall sind mehrere von ihnen geblieben, wie die
Surên und die Karên; nur unter den Achämeniden, nicht unter den Sassaniden sind
dieselben ausschließlich persisch gewesen.



—————————————————————-



^74 Griechisch (CIG 4675) lautet der Titel: Μάσδασνος; (Mazda-Diener, als
Eigenname behandelt) θεός Αρταξάρης βασιλεύς βασιλέων Αριανών εκ γένους θεών;
genau damit stimmt der Titel seines Sohnes Sapor 1. (das. 4676), nur daß nach
Αριανών eingeschoben ist καί Αναριανών, also die Erstreckung der Herrschaft auf
das Ausland hervorgehoben wird. In der Titulatur der Arsakiden, soweit sie aus
den griechischen und persischen Münzaufschriften erhellt, kehren θεός, βασιλεύς
βασιλέων, θεοπάτωρ (=εκ γένους θεών) wieder, dagegen fehlt die Hervorhebung der
Arianer und bezeichnenderweise der Mazda-Diener; daneben erscheinen zahlreiche
andere den syrischen Königen entlehnte Titel, wie επιφάνης, νικάτωρ, , auch der
römische αυτοκράτωρ.



—————————————————————-



Auch in religiöser Beziehung trat ein eigentlicher Wechsel nicht ein; wohl aber
gewann der Glaube und gewannen die Priester unter den persischen Großkönigen
einen Einfluß und eine Macht, wie sie sie unter den parthischen niemals
besessen hatten. Es mag wohl sein, daß die zwiefache Propaganda fremder Kulte
gegen Iran, des Buddhatums vom Osten her und des jüdisch-christlichen Glaubens
aus dem Westen, der alten Mazda-Religion eben durch die Fehde eine Regeneration
brachte. Der Stifter der neuen Dynastie, Ardaschir, war, wie glaubhaft
berichtet wird, ein eifriger Feueranbeter und nahm selbst die Weihen des
Priestertums; darum, heißt es weiter, wurde von da an der Stand der Magier
einflußreich und anmaßend, während er bis dahin keineswegs solche Ehre und
solche Freiheit gehabt, sondern bei den Machthabern nicht eben viel gegolten
hatte. “Seitdem ehren und verehren die Perser alle die Priester; die
öffentlichen Angelegenheiten werden nach ihren Ratschlägen und Orakeln
geordnet; jeder Vertrag und jeder Rechtsstreit unterliegt ihrer Aufsicht und
ihrem Urteil und nichts erscheint den Persern recht und gesetzlich, was nicht
von einem Priester bestätigt worden ist.” Dementsprechend begegnen wir
einer Ordnung der geistlichen Verwaltung, die an die Stellung des Papstes und
der Bischöfe neben dem Kaiser und den Fürsten erinnert. Jeder Kreis steht unter
einem Obermagier (Magupat, Magierherr, neupersisch Mobedh) und diese alle
wieder unter dem Obersten der Obermagier (Mobedhan-Mobedh), dem Abbild des
“Königs der Könige”, und er ist es jetzt, der den König krönt. Die
Folgen dieser Priesterherrschaft blieben nicht aus: das starre Ritual, die
beengenden Vorschriften über Schuld und Sühne, die in wüstes Orakelwesen und
Zauberkunst sich auflösende Wissenschaft haften zwar dem Parsentum von jeher
an, sind aber doch vermutlich erst in dieser Epoche zu voller Entwicklung
gelangt.



Auch in dem Gebrauch der Landessprache und den Landesgebräuchen zeigen sich die
Spuren der nationalen Reaktion. Die größte Griechenstadt des Partherreiches,
die alte Seleukeia, blieb bestehen, aber sie heißt seitdem nicht nach dem Namen
des griechischen Marschalls, sondern nach dem ihres neuen Herrn Beh, das heißt
gut, Ardaschir. Die griechische Sprache, bisher, wenn auch zerrüttet und nicht
mehr alleinherrschend, doch immer noch in Gebrauch, verschwindet mit dem
Eintritt der neuen Dynastie mit einem Schlag von den Münzen, und nur auf den
Inschriften der ersten Sassaniden begegnet sie noch eben und hinter der
eigentlichen Landessprache. Die “Partherschrift”, das Pahlavi,
behauptet sich, aber neben sie tritt eine zweite, wenig verschiedene und zwar,
wie die Münzen beweisen, als eigentlich offizielle, wahrscheinlich die bis
dahin in der persischen Provinz gebrauchte, so daß die ältesten Denkmäler der
Sassaniden, ähnlich wie die der Achämeniden, dreisprachig sind, etwa wie im
deutschen Mittelalter Lateinisch, Sächsisch und Fränkisch nebeneinander
Anwendung gefunden haben. Nach König Sapor I. († 272) verschwindet die
Zwiesprachigkeit und behauptet die zweite Schreibweise allein den Platz, den
Namen Pahlavi erbend. Das Jahr der Seleukiden und die dazu gehörigen
Monatsnamen verschwinden mit dem Wechsel der Dynastie; dafür treten nach altem
persischen Herkommen die Regentenjahre ein und die einheimischen persischen
Monatsnamen ^75. Selbst die altpersische Legende wird auf das neue Persien
übertragen. Die noch vorhandene ‘Geschichte von Ardaschir, Papaks Sohn’, welche
diesen Sohn eines persischen Hirten an den medischen Hof geraten, dort
Knechtsdienste tun und dann den Befreier seines Volkes werden läßt, ist nichts
als das alte Märchen vom Kyros auf die neuen Namen umgeschrieben. Ein anderes
Fabelbuch der indischen Parsen weiß zu berichten, wie König Iskander Rumi, das
heißt “Alexander der Römer”, die heiligen Bücher Zarathustras habe
verbrennen lassen, dann aber sie hergestellt worden seien von dem frommen
Ardaviraf, als König Ardaschir den Thron bestiegen habe. Hier steht der
Römer-Hellene gegen den Perser; den arsakidischen Bastard hat die Sage, wie
billig, vergessen.



————————————————————



^75 Frawardin, Ardhbehescht usw. (C. L. Ideler, Lehrbuch der Chronologie.
Berlin 1831, Bd. 2, S. 515). Merkwürdigerweise haben wesentlich dieselben
Monatsnamen sich in dem provinzialen Kalender der römischen Provinz Kappadokien
behauptet (Ideler, Bd. 1, S. 443); sie müssen aus der Zeit herrühren, wo
dieselbe persische Satrapie war.



————————————————————



Im übrigen werden die Zustände wesentlich die alten geblieben sein. In
militärischer Beziehung namentlich sind die Heere auch der Sassaniden sicher
keine stehenden und geschulten Truppen gewesen, sondern das Aufgebot der
wehrfähigen Mannschaften, in das mit der nationalen Bewegung wohl ein neuer
Geist gefahren sein mag, aber das nach wie vor im wesentlichen auf dem adligen
Roßdienst ruhte. Auch die Verwaltung blieb, wie sie war: der tüchtige Herrscher
schritt mit unerbittlicher Strenge ein gegen den Straßenräuber wie gegen den
erpressenden Beamten und, verglichen wenigstens mit der späteren arabischen und
der türkischen Herrschaft, befanden sich die Untertanen des Sassanidenreiches
im Wohlstand und der Staatsschatz in Fülle.



Bedeutsam aber ist die Verschiebung der Stellung des neuen Reiches gegenüber
dem römischen. Die Arsakiden haben den Caesaren sich nie völlig ebenbürtig
gefühlt. Wie oft auch beide Staaten in Krieg und Frieden als gleichgewogene
Mächte sich einander entgegentraten, wie entschieden die Anschauung der
doppelten Großmacht auch den römischen Orient beherrscht, es bleibt der
römischen Macht ein ähnlicher Vorrang, wie ihn das Heilige Römische Reich
Deutscher Nation lange Jahrhunderte sehr zu seinem Schaden besessen hat.
Unterwerfungsakte, wie sie gegenüber Tiberius und Nero die parthischen
Großkönige auf sich nahmen, ohne durch die äußerste Notwendigkeit dazu
gezwungen zu sein, lassen sich umgekehrt nicht einmal denken. Deutlicher noch
spricht die Unterlassung der Goldprägung. Es kann nicht Zufall sein, daß nie
unter dem Regiment der Arsakiden eine Goldmünze geschlagen worden ist und
gleich der erste Sassanidenherrscher die Goldprägung geübt hat; es ist dieselbe
das greifbarste Zeichen der durch keine Vasallenpflichten beschränkten
Souveränität. Dem Anspruch des Caesarenreiches, allein die Weltmünze schlagen
zu können, hatten die Arsakiden ohne Ausnahme sich wenigstens insoweit gefügt,
daß sie selber überhaupt sich der Prägung enthielten und diese in Silber und
Kupfer den Städten oder den Satrapen überließen; die Sassaniden schlugen wieder
Goldstücke, auch wie König Dareios. Das Großkönigtum des Ostens fordert endlich
sein volles Recht; die Welt gehört nicht ferner den Römern allein. Mit der
Unterwürfigkeit der Orientalen und der Oberherrlichkeit der Okzidentalen ist es
vorbei. Dem entsprechend tritt an die Stelle der bis dahin immer wieder zum
Frieden zurückwendenden Beziehungen zwischen Römern und Parthern durch
Generationen die erbitterte Fehde.



Nachdem die neue Staatsordnung dargestellt worden ist, mit der das sinkende Rom
bald zu ringen haben sollte, nehmen wir den Faden der Erzählung wieder auf.
Severus’ Sohn und Nachfolger Antoninus, kein Krieger und Staatsmann wie sein
Vater, aber von beidem eine wüste Karikatur, muß die Absicht gehabt haben,
soweit bei solchen Persönlichkeiten überhaupt von Absicht geredet werden kann,
den Osten ganz in römische Gewalt zu bringen. Es hielt nicht schwer, die
Fürsten von Osrhoene und von Armenien, nachdem sie an den kaiserlichen Hof
entboten worden waren, gefangen zu setzen und diese Lehen für eingezogen zu
erklären. Aber schon auf die Kunde hin brach in Armenien ein Aufstand aus. Der
Arsakidenprinz Tiridates wurde zum König ausgerufen und rief den Schutz der
Parther an. Darauf stellte sich Antoninus an die Spitze einer großen
Truppenmacht und erschien im Jahre 216 im Osten, um die Armenier und
nötigenfalls auch die Parther niederzuwerfen. Tiridates selbst gab sogleich
seine Sache verloren, obwohl die nach Armenien gesandte Abteilung dort nachher
noch auf heftige Gegenwehr stieß, und flüchtete zu den Parthern. Die Römer
forderten die Auslieferung. Die Parther waren nicht geneigt, sich seinetwegen
auf einen Krieg einzulassen, um so weniger als eben damals die beiden Söhne des
Königs Vologasos V., Vologasos VI. und Artabanos, in erbitterter Thronfehde
lagen. Der erstere fügte sich, als die römische Forderung gebieterisch
wiederholt ward und lieferte den Tiridates aus. Darauf begehrte der Kaiser von
dem inzwischen zur Anerkennung gelangten Artabanos die Hand seiner Tochter zu
dem ausgesprochenen Zwecke, damit das Reich zu erheiraten und Orient und
Okzident unter eine Herrschaft zu bringen. Die Zurückweisung dieses wüsten
Vorschlags ^76 war das Signal zum Krieg; die Römer erklärten ihn und
überschritten den Tigris. Die Parther waren unvorbereitet; ohne Widerstand zu
finden brannten die Römer die Städte und Dörfer in Adiabene nieder und
zerstörten mit ruchloser Hand sogar die alten Königsgräber bei Arbela ^77. Aber
für den nächsten Feldzug machte Artabanos die äußersten Anstrengungen und
stellte im Frühjahr 217 eine gewaltige Heeresmacht in das Feld. Antoninus, der
den Winter in Edessa zugebracht hatte, wurde, eben als er zu dieser zweiten
Kampagne aufbrach, von seinen Offizieren ermordet. Sein Nachfolger Macrinus,
unbefestigt im Regiment und wenig angesehen, dazu an der Spitze einer der Zucht
und Haltung entbehrenden und durch den Kaisermord erschütterten Armee, hätte
gern des mutwillig angezettelten und sehr ernsthafte Verhältnisse annehmenden
Krieges sich entledigt. Er schickte dem Partherkönig die Gefangenen zurück und
warf die Schuld für die begangenen Frevel auf den Vorgänger. Aber Artabanos war
damit nicht zufrieden; er forderte Ersatz für alle begangene Verwüstung und die
Räumung Mesopotamiens. So kam es bei Nisibis zur Schlacht, in der die Römer den
kürzeren zogen. Dennoch gewährten die Parther, zum Teil weil ihr Aufgebot sich
aufzulösen Miene machte, vielleicht auch unter dem Einfluß des römischen
Goldes, den Frieden (218) auf verhältnismäßig günstige Bedingungen: Rom zahlte
eine ansehnliche Kriegsentschädigung (50 Mill. Denare), behielt aber
Mesopotamien; Armenien blieb dem Tiridates, aber dieser nahm es von den Römern
zum Lehen. Auch in Osrhoene wurde das alte Fürstenhaus wieder eingesetzt.



———————————————————————



^76 So erzählt der zuverlässige Dio 78, 1; unbeglaubigt ist die Version
Herodians 4, 11, daß Artabanos die Tochter zusagte und bei der Verlobungsfeier
Antoninus auf die anwesenden Parther einhauen ließ.



^77 Wenn an der Nennung der Kadusier in der Biographie c. 6 etwas Wahres ist,
so veranlaßten die Römer diesen wilden, der Regierung nicht botmäßigen Stamm im
Südwesten des Kaspischen Meeres, gleichzeitig über die Parther herzufallen.



———————————————————————



Es ist dies der letzte Friedensvertrag, den die Arsakidendynastie mit Rom
geschlossen hat. Fast unmittelbar nachher und vielleicht mit infolge dieses
Pakts, der allerdings, wie die Verhältnisse lagen, von den Orientalen als eine
Preisgebung der erfochtenen Siege durch die eigene Regierung angesehen werden
konnte, begann die Insurrektion, welche den Staat der Parther in einen Staat
der Perser umwandelte. Ihr Führer, König Ardaschir oder Artaxares (224-241),
stritt manches Jahr mit den Anhängern der alten Dynastie, bevor er vollen
Erfolg hatte ^78; nach drei großen Schlachten, in deren letzter König Artabanos
fiel, war er im eigentlichen Partherreich Herr und konnte in die mesopotamische
Wüste einrücken, um die Araber von Hatra zu unterwerfen und von da aus gegen
das römische Mesopotamien vorzugehen. Aber die tapferen und unabhängigen Araber
wehrten sich, wie früher gegen die römische Invasion, so jetzt gegen die Perser
in ihren gewaltigen Mauern mit gutem Erfolg, und Artaxares fand sich veranlaßt,
zunächst gegen Medien und Armenien zu operieren, wo die Arsakiden sich noch
behaupteten und auch die Söhne des Artabanos eine Zuflucht gefunden hatten.
Erst um das Jahr 230 wandte er sich gegen die Römer und erklärte ihnen nicht
bloß den Krieg, sondern forderte alle Provinzen zurück, die einst zum Reich
seiner Vorgänger, des Dareios und des Xerxes, gehört hatten, das heißt die
Abtretung von ganz Asien. Den drohenden Worten Nachdruck zu geben, führte er
ein gewaltiges Heer über den Euphrat; Mesopotamien wurde besetzt und Nisibis
belagert; die feindlichen Reiter zeigten sich in Kappadokien und in Syrien. Den
römischen Thron nahm damals Severus Alexander ein, ein Herrscher, an dem nichts
kriegerisch war als der Name und für den in der Tat die Mutter Mamaea das
Regiment führte. Dringende, fast demütige Friedensvorschläge der römischen
Regierung blieben ohne Wirkung; es blieb nichts übrig als der Gebrauch der
Waffen. Die aus dem ganzen Reiche zusammengezogenen römischen Heeresmassen
wurden geteilt: der linke Flügel nahm die Richtung auf Armenien und Medien, der
rechte auf Mesene an der Euphrat- und Tigrismündung, vielleicht in der
Berechnung, dort wie hier auf den Anhang der Arsakiden sich stützen zu können;
die Hauptarmee ging gegen Mesopotamien vor. Die Truppen waren zahlreich genug,
aber ohne Zucht und Haltung; ein hochgestellter römischer Offizier dieser Zeit
bezeugt es selbst, daß sie verwöhnt und unbotmäßig waren, sich weigerten zu
kämpfen, ihre Offiziere erschlugen und haufenweise desertierten. Die Hauptmacht
kam gar nicht über den Euphrat ^79, da die Mutter dem Kaiser vorstellte, daß es
nicht seine Sache sei, sich für seine Untertanen, sondern dieser, sich für ihn
zu schlagen. Der rechte Flügel, im Flachland von der persischen Hauptmacht
angegriffen und von dem Kaiser im Stich gelassen, wurde aufgerieben. Als darauf
der Kaiser dem nach Medien vorgedrungenen Flügel Befehl erteilte, sich
zurückzuziehen, litt auch dieser stark bei dem winterlichen Rückmarsch durch
Armenien. Wenn es bei diesem üblen Rückzug der großen orientalischen Armee nach
Antiocheia blieb und zu keiner vollständigen Katastrophe kam, sogar
Mesopotamien in römischer Gewalt blieb, so scheint das nicht das Verdienst der
römischen Truppen oder ihrer Führer zu sein, sondern darauf zu beruhen, daß das
persische Aufgebot des Kampfes müde ward und nach Hause ging ^80. Aber sie
gingen nicht auf lange, um so mehr, als bald darauf nach der Ermordung des
letzten Sprossen der Severischen Dynastie die einzelnen Heerführer und die
Regierung in Rom um die Besetzung des römischen Thrones zu schlagen begannen
und somit darin einig waren, die Geschäfte der auswärtigen Feinde zu besorgen.
Unter Maximinus (235-238) geriet das römische Mesopotamien in Ardaschirs Gewalt
und schickten die Perser abermals sich an, den Euphrat zu überschreiten ^81.
Nachdem die inneren Wirren einigermaßen sich beruhigt hatten und Gordian III.,
fast noch ein Knabe, unter dem Schutz des Kommandanten von Rom und bald seines
Schwiegervaters Furius Timesitheus unbestritten im ganzen Reiche gebot, wurde
in feierlicher Weise den Persern der Krieg erklärt, und im Jahre 242 rückte
eine große römische Armee unter persönlicher Führung des Kaisers oder vielmehr
seines Schwiegervaters in Mesopotamien ein. Sie hatte vollständigen Erfolg;
Karrhä wurde wieder gewonnen, bei Resaina zwischen Karrhä und Nisibis das Heer
des Perserkönigs Schapur oder Sapor (reg. 241-272), welcher kurz vorher seinem
Vater Ardaschir gefolgt war, auf das Haupt geschlagen, infolge dieses Sieges
auch Nisibis besetzt. Ganz Mesopotamien war zurückerobert; es wurde
beschlossen, zum Euphrat zurück und von da stromabwärts gegen die feindliche
Hauptstadt Ktesiphon zu marschieren. Unglücklicherweise starb Timesitheus und
sein Nachfolger, Marcus Iulius Philippus, ein geborener Araber aus der
Trachonitis, benutzte die Gelegenheit, den jungen Herrscher zu beseitigen. Als
das Heer den schwierigen Marsch durch das Tal des Chaboras nach dem Euphrat
zurückgelegt hatte, fanden, angeblich infolge der von Philippus getroffenen
Anordnungen, die Soldaten in Kirkesion am Einfluß des Chaboras in den Euphrat
die erwarteten Lebensmittel und Vorräte nicht vor und legten dies dem Kaiser
zur Last. Nichtsdestoweniger wurde der Marsch in der Richtung auf Ktesiphon
angetreten; aber schon auf der ersten Station bei Zaitha (etwas unterhalb
Mejadin) erschlugen eine Anzahl aufständischer Gardisten den Kaiser (Frühling
oder Sommer 244) und riefen ihren Kommandanten Philippus an seiner Stelle zum
Augustus aus. Der neue Herrscher tat, was der Soldat oder wenigstens der
Gardist begehrte, und gab nicht bloß die beabsichtigte Expedition gegen
Ktesiphon auf, sondern führte auch die Truppen sogleich nach Italien zurück.
Die Erlaubnis dazu erkaufte er sich von dem überwundenen Feind durch die
Abtretung von Mesopotamien und Armenien, also der Euphratgrenze. Indes erregte
dieser Friedensschluß eine solche Erbitterung, daß der Kaiser es nicht wagte,
denselben zur Ausführung zu bringen und in den abgetretenen Provinzen die
Besatzungen stehen ließ ^82. Daß die Perser sich dies wenigstens vorläufig
gefallen ließen, gibt das Maß dessen, was sie damals vermochten. Nicht die
Orientalen, sondern die Goten, die fünfzehn Jahre hindurch wütende Pest und die
Zwietracht der miteinander um die Krone hadernden Korpsführer brachen die
letzte Kraft des Reiches.



———————————————————————



^78 Die späterhin rezipierte Chronologie setzt den Beginn der
Sassanidendynastie auf das Seleukidenjahr 538 = 1. Oktober 226/27 n. Chr. oder
das vierte (volle) Jahr des seit Frühling 222 regierenden Severus Alexander
(Agathias 4, 24). Nach anderen Daten zählte König Ardaschir das Jahr Herbst
223/24 n. Chr. als sein erstes, nahm also wohl in diesem den Großkönigtitel an
(Nöldeke, Tabari, S. 410). Die letzte bis jetzt bekannte datierte Münze des
älteren Systems ist vom Jahre 539. Als Dion schrieb, zwischen 230 und 234, war
Artabanos tot und sein Anhang überwältigt, und wurde das Einrücken des
Artaxares in Mesopotamien und Syrien erwartet.



^79 Der Kaiser blieb wahrscheinlich in Palmyra; wenigstens gedenkt eine
palmyrenische Inschrift CIG 4483 der επιδημία θεού Αλεξάνδρου.



^80 Die unvergleichlich schlechten Berichte über diesen Krieg (der relativ
beste ist der aus gemeinschaftlicher Quelle bei Herodian, Zonaras und Synkellos
p. 674 vorliegende) entscheiden nicht einmal die Frage, wer in diesen Kämpfen
Sieger blieb. Während Herodian von einer beispiellosen Niederlage der Römer
spricht, feiern die lateinischen Quellen, die Biographie sowohl wie Victor,
Eutrop und Rufius Festus, den Alexander als den Besieger des Artaxerxes oder
Xerxes, und nach diesen letzteren ist auch der weitere Verlauf der Dinge
günstig. Die Vermittlung gibt Herodian (6, 6, 5) an die Hand. Nach den
armenischen Berichten (Gutschmid, ZDMG 31, 1877, S. 47) haben die Arsakiden mit
Unterstützung der Kaukasusvölker sich in Armenien noch bis zum Jahre 237 gegen
Ardaschir behauptet; diese Diversion mag richtig und auch den Römern zugute
gekommen sein.



^81 Den besten Bericht geben, aus derselben Quelle schöpfend, Synkellos (p.
683) und Zonaras (12, 18). Damit stimmen die Einzelangaben Ammians (23, 5; 7,
17) und so ziemlich der gefälschte Brief Gordians an den Senat in der
Biographie c. 27, aus dem die Erzählung c. 26 unkundig hergestellt ist;
Antiocheia war in Gefahr, aber nicht in den Händen der Perser.



^82 So stellt Zon. 12, 19 den Hergang dar; damit stimmt Zos. hist. 3, 32, und
auch der spätere Verlauf der Dinge zeigt Armenien nicht geradezu im persischen
Besitz. Wenn nach Euagr. 5, 7 damals bloß Klein-Armenien römisch blieb, so mag
das insofern nicht unrichtig sein, als die Abhängigkeit des Lehnskönigs von
Groß-Armenien nach dem Frieden wohl nur eine nominelle war.



———————————————————————



Es wird hier, wo der römische Orient im Ringen mit dem persischen auf sich
selber angewiesen ist, am Platz sein, eines merkwürdigen Staates zu gedenken,
der, durch und für den Wüstenhandel geschaffen, jetzt für kurze Zeit in der
politischen Geschichte eine führende Rolle übernimmt. Die Oase Palmyra, in der
einheimischen Sprache Thadmor, liegt auf halbem Wege zwischen Damaskos und dem
Euphrat. Von Bedeutung ist sie lediglich als Zwischenstation zwischen dem
Euphratgebiet und dem Mittelmeer und hat auch diese Bedeutung erst spät
gewonnen und früh wieder verloren, so daß Palmyras Blütezeit ungefähr mit
derjenigen Periode zusammenfällt, die wir hier schildern. Über das Emporkommen
der Stadt fehlt es an jeder Überlieferung ^83. Erwähnt wird sie zuerst bei
Gelegenheit des Aufenthaltes des Antonius in Syrien im Jahre 713 (41), wo
dieser einen vergeblichen Versuch machte, sich ihrer Reichtümer zu bemächtigen;
auch die dort gefundenen Denkmäler - die älteste datierte palmyrenische
Inschrift ist vom Jahre 745 (9) - reichen schwerlich viel weiter zurück. Es ist
nicht unwahrscheinlich, daß ihr Aufblühen mit der Festsetzung der Römer im
syrischen Küstenland zusammenhängt. So lange die Nabatäer und die Städte der
Osrhoene nicht unmittelbar römisch waren, hatten die Römer ein Interesse daran,
eine andere direkte Verbindung mit dem Euphrat herzustellen, und diese führte
dann notwendig über Palmyra. Eine römische Gründung ist Palmyra nicht; als
Veranlassung für jenen Raubzug nahm Antonius die Neutralität der zwischen den
beiden Großstaaten den Verkehr vermittelnden Kaufleute, und die römischen
Reiter kehrten unverrichteter Sache um vor der Schützenkette, die die
Palmyrener dem Angriff entgegenstellten. Aber schon in der ersten Kaiserzeit
muß die Stadt zum Reiche gerechnet worden sein, da die für Syrien ergangenen
Steuerverordnungen des Germanicus und des Corbulo auch für Palmyra zur
Anwendung kamen; in einer Inschrift vom Jahre 80 begegnet eine claudische Phyle
daselbst; seit Hadrian nennt sich die Stadt Hadriana Palmyra, und im dritten
Jahrhundert bezeichnet sie sich sogar als Kolonie.



———————————————————————



^83 Der biblische Bericht (1. Kön. 9, 18) über die Erbauung der Stadt Thamar in
Idumäa durch König Salomo ist nur durch ein freilich altes Mißverständnis auf
Thadmor übertragen worden; immer enthält die irrige Beziehung desselben auf
diese Stadt bei den späteren Juden (Chron. 2, 8, 4 und die griechische
Übersetzung von 1. Kön. 9, 4) das älteste Zeugnis für deren Existenz (Hitzig,
ZDMG 8, 1854, S. 222).



———————————————————————



Indes war die Reichsuntertänigkeit der Palmyrener anderer Art als die
gewöhnliche und einigermaßen dem Klientelverhältnis der abhängigen Königreiche
ähnlich. Noch in Vespasians Zeit heißt Palmyra ein Zwischengebiet zwischen den
beiden Großmächten und wurde bei jedem Zusammenstoß der Römer und der Parther
gefragt, welche Politik die Palmyrener einhalten würden. Den Schlüssel für die
Sonderstellung müssen wir in den Grenzverhältnissen und den für den Grenzschutz
getroffenen Ordnungen suchen. Die syrischen Truppen, soweit sie am Euphrat
selbst standen, haben ihre Hauptstellung bei Zeugma, Biredjik gegenüber an der
großen Euphratpassage, gehabt. Weiter stromabwärts schiebt sich zwischen das
unmittelbar römische und das parthische Gebiet das von Palmyra, das bis zum
Euphrat reicht und die nächste bedeutende Übergangsstelle bei Sura gegenüber
der mesopotamischen Stadt Nikephorion (später Kallinikon, heute er-Rakka)
einschließt. Es ist mehr als wahrscheinlich, daß die Hut dieser wichtigen
Grenzfestung sowie die Sicherung der Wüstenstraße zwischen dem Euphrat und
Palmyra, auch wohl eines Teils der Straße von Palmyra nach Damaskos, der
Gemeinde Palmyra überlassen ward und daß sie also berechtigt und verpflichtet
war, die für diese nicht geringe Aufgabe erforderlichen militärischen
Einrichtungen zu treffen ^84. Späterhin sind wohl die Reichstruppen näher an
Palmyra herangezogen und ist eine der syrischen Legionen nach Danava zwischen
Palmyra und Damaskos, die arabische nach Bostra gelegt worden; seit Severus
Mesopotamien mit dem Reich vereinigt hatte, waren sogar hier beide Ufer des
Euphrat in römischer Gewalt und endigte das römische Gebiet am Euphrat nicht
mehr bei Sura, sondern bei Kirkesion an der Mündung des Chaboras in den Euphrat
oberhalb Mejâdîn. Auch wurde damals Mesopotamien stark mit Reichstruppen
belegt. Aber die mesopotamischen Legionen standen an der großen Straße im
Norden bei Resaina und Nisibis, und auch die syrischen und die arabischen
Truppen machten die Mitwirkung der palmyrenischen nicht entbehrlich. Es mag
sogar die Hut von Kirkesion und dieses Teils des Euphratufers eben den
Palmyrenern anvertraut worden sein. Erst nach dem Untergang Palmyras und
vielleicht in Ersatz desselben ist Kirkesion ^85 von Diocletian zu der starken
Festung gemacht worden, die seitdem hier der Stützpunkt der Grenzverteidigung
gewesen ist.



——————————————————————————-



^84 Ausdrücklich berichtet wird dies nirgends; aber alle Umstände sprechen
dafür. Daß die römisch-parthische Grenze, bevor die Römer auf dem linken
Euphratufer sich festsetzten, am rechten wenig unterhalb Sura war, sagt am
bestimmtesten Plinius (nat. 5, 26, 89: a Sura proxime est Philiscum - vgl. Anm.
85 - oppidum Parthorum ad Euphratem; ab eo Seleuciam dierum decem navigatio),
und hier ist sie bis zur Einrichtung der Provinz Mesopotamien unter Severus
geblieben. Die Palmyrene des Ptolemaeos (5, 15, 24, 25) ist eine Landschaft
Koilesyriens, die einen guten Teil des Gebiets südlich von Palmyra zu umfassen
scheint, sicher aber bis an den Euphrat reicht und Sura einschließt; andere
städtische Zentren außer Palmyra scheinen nicht aufgeführt zu werden und nichts
im Wege zu stehen, diesen großen Distrikt als Stadtgebiet zu fassen. Namentlich
solange Mesopotamien parthisch war, aber auch nachher noch hat mit Rücksicht
auf die angrenzende Wüste ein dauernder Grenzschutz hier nicht fehlen können;
wie denn im 4. Jahrhundert nach Ausweis der Notitia die Palmyrene stark besetzt
war, die nördliche von den Truppen des Dux von Syrien, Palmyra selbst und die
südliche Hälfte von denen des Dux von Phoenike. Daß in der früheren Kaiserzeit
hier keine römischen Truppen gestanden haben, ist durch das Schweigen der
Schriftsteller und das Fehlen der in Palmyra selbst zahlreichen Inschriften
verbürgt. Wenn in der Peutingerschen Tafel unter Sura vermerkt ist:
“fines exercitus Syriatici et commercium barbarorum”, d. h.
“hier endigen die römischen Besatzungen, und hier ist der Zwischenort für
den Barbarenverkehr”, so ist damit nur gesagt, was in späterer Zeit
Ammian (23, 3, 7: Callinicum mumimentum robustum et commercandi opimitate
gratissimum) und noch Kaiser Honorius (Cod. Iust. 4, 63, 4) wiederholen, daß
Kallinikon zu den wenigen, dem römisch-barbarischen Grenzhandel freigegebenen
Entrepôts gehört; aber nicht einmal für die Entstehungszeit der Tafel folgt
daraus, daß damals Reichstruppen dort standen, da ja die Palmyrener im
allgemeinen auch zur syrischen Armee gehörten und bei dem exercitus Syriaticus
an sie gedacht sein kann. Es muß die Stadt eine eigene Truppenmacht aufgestellt
haben, ähnlich wie die Fürsten von Numidien und von Pantikapäon. Dadurch allein
wird auch sowohl das Abweisen der Truppen des Antonius wie das Verhalten der
Palmyrener in den Wirren des 3. Jahrhunderts verständlich, nicht minder das
Auftreten der numeri Palmyrenorum unter den militärischen Neuerungen derselben
Epoche.



^85 Amm. 23, 5, 2: Cercusium .. . Diocletiänus exiguum ante hoc et suspectum
muris turribusque circumdedit celsis, . . . ne vagarentur per Syriam Persae ita
ut paucis ante annis cum magnis provinciarum contigerat damnis. Vgl. Prok. aed.
2, 6. Vielleicht ist dieser Ort nicht verschieden von dem Φάλγα oder Φάλιγα des
Isidorus von Charax (mans. Parth. 1; Stephanus v. Byzanz, Ethnika, unter diesem
Wort) und dem Plinianischen Philiscum (Anm. 84).



——————————————————————————-



Die Spuren dieser Sonderstellung Palmyras sind auch in den Institutionen
nachweisbar. Das Fehlen des Kaisernamens auf den palmyrenischen Münzen ist wohl
nicht aus ihr zu erklären, sondern daraus, daß die Gemeinde fast nur kleine
Scheidemünze ausgegeben hat. Deutlich aber spricht die Behandlung der Sprache.
Von der sonst bei den Römern fast ausnahmslos befolgten Regel, in dem
unmittelbaren Gebiet nur den Gebrauch der beiden Reichssprachen zu gestatten,
ist Palmyra ausgenommen. Hier hat diejenige Sprache, welche im übrigen Syrien
und nicht minder seit dem Exil in Judäa die gewöhnliche im privaten Verkehr,
aber auf diesen beschränkt war, sich im öffentlichen Gebrauch behauptet,
solange die Stadt überhaupt bestanden hat. Wesentliche Verschiedenheiten des
palmyrenischen Syrisch von dem der übrigen oben genannten Gegenden lassen sich
nicht nachweisen; die nicht selten arabisch oder jüdisch, auch persisch
geformten Eigennamen zeigen die starke Völkermischung, und zahlreiche
griechisch-römische Lehnwörter die Einwirkung der Okzidentalen. Es wird
späterhin Regel, dem syrischen Text einen griechischen beizufügen, welcher in
einem Beschluß des palmyrenischen Gemeinderats vom Jahre 137 dem palmyrenischen
nach-, später gewöhnlich voransteht; aber bloß griechische Inschriften
eingeborener Palmyrener sind seltene Ausnahmen. Sogar in Weihinschriften,
welche Palmyrener ihren heimischen Gottheiten in Rom gesetzt haben ^86, und in
Grabschriften der in Afrika oder Britannien verstorbenen palmyrenischen
Soldaten ist die palmyrenische Fassung zugefügt. Ebenso wurde in Palmyra zwar
das römische Jahr wie im übrigen Reiche der Datierung zugrunde gelegt, aber die
Monatsnamen sind nicht die im römischen Syrien offiziell rezipierten
makedonischen, sondern diejenigen, welche in demselben wenigstens bei den Juden
im gemeinen Verkehr galten und außerdem bei den unter assyrischer und später
persischer Herrschaft lebenden aramäischen Stämmen in Gebrauch waren ^87.



———————————————————————-



^86 Von den sieben bis jetzt außerhalb Palmyra gefundenen Dedikationen an den
palmyrenischen Malach Belos haben die drei in Rom zum Vorschein gekommenen (CIL
VI, 51, 710; CIG 6015) neben griechischem oder lateinischem auch palmyrenischen
Text, zwei afrikanische (CIL VIII, 2497, 8795 add.) und zwei dakische
(Archäologisch-epigraphische Mitteilungen aus Österreich 6, 1882, 109, 111)
bloß lateinischen. Die eine der letzteren ist von einem offenbar aus Palmyra
gebürtigen Duoviralen von Sarmizegetusa, P. Aelius Theimes, gesetzt diis
patriis Malagbel et Bebellahamon et Benefal et Manavat.



^87 Woher diese Monatsnamen rühren, ist dunkel; sie treten zuerst in der
assyrischen Keilschrift auf, sind aber nicht assyrischen Ursprungs. Infolge der
assyrischen Herrschaft sind sie dann in dem Bereich der syrischen Sprache in
Gebrauch geblieben. Abweichungen finden sich; der zweite Monat, der Dios der
griechisch redenden Syrer, unser November, heißt bei den Juden Markeschwan, bei
den Palmyrenern Kanun (Waddington 25746). Übrigens sind diese Monatsnamen,
soweit sie innerhalb des Römischen Reiches zur Anwendung kommen, wie die
makedonischen dem Julianischen Kalender angepaßt, so daß nur die
Monatsbenennung differiert, der Jahranfang (1. Oktober) des syrisch-römischen
Jahres auf die griechischen wie auf die aramäischen Benennungen gleichmäßig
Anwendung findet.



———————————————————————-



Die munizipale Ordnung ist im wesentlichen nach dem Muster der griechischen des
Römerreichs gestaltet; die Beziehungen für Beamte und Rat ^88 und selbst
diejenige der Kolonie werden in den palmyrenischen Texten meistenteils aus den
Reichssprachen beibehalten. Aber auch in der Verwaltung behielt der Distrikt
eine größere Selbständigkeit, als sie sonst den Stadtgemeinden zukommt. Neben
den städtischen Beamten finden wir wenigstens im dritten Jahrhundert die Stadt
Palmyra mit ihrem Gebiet unter einem besonderen “Hauptmann”
senatorischen Ranges und römischer Bestellung, aber gewählt aus dem
angesehensten Geschlecht des Ortes; Septimios Hairanes, des Odaenathos Sohn,
ist der Sache nach ein Fürst der Palmyrener ^89, der von dem Legaten von Syrien
wohl nicht anders abhängig war als die Klientelfürsten von den benachbarten
Reichstatthaltern überhaupt. Wenige Jahre später begegnen wir seinem Sohn ^90
Septimios Odaenathos in der gleichen, ja im Rang noch gesteigerten
erbfürstlichen Stellung ^91.



———————————————————————-



^88 Zum Beispiel Archon, Grammateus, Proedros, Syndikos, Dekaprotoi.




^89 Dies lehrt die Inschrift von Palmyra CIG 4491, 4492 = Waddington 2600 =
Vogue 22, diesem Hairanes im Jahre 251 gesetzt von einem Soldaten der in
Arabien stehenden Legion. Sein Titel ist griechisch ο λαμπρότατος συνκλητικός
εξάρχος (= princeps) Παλμυρηνών, palmyrenisch “erlauchter Senator, Haupt
von Thadmor”. Die Grabschrift (CIG 4507 = Waddington 2621 = Vogue 21) des
Vaters des Hairanes, Septimios Odaenathos, Sohnes des Hairanes, Enkels des
Vaballathos, Urenkels des Nassoros, gibt auch ihm schon senatorischen Rang.



^90 Allerdings wird der Vater dieses Odaenathos nirgends genannt; aber es ist
so gut wie sicher, daß er der Sohn des eben genannten Hairanes ist und den
Namen von seinem Großvater führt. Auch Zosimus (hist. 1, 39) nennt ihn einen
von den Vorfahren her von der Regierung ausgezeichneten Palmyrener (άνδρα
Παλμυρηνόν καί εκ προγόνων τής παρά τών βασιλέων αξιωθέντα τίμης).



^91 In der Inschrift Waddington 2603 = Vogue 23, die die Zunft der Gold- und
Silberarbeiter von Palmyra im Jahre 257 dem Odaenathos setzt, heißt es ο
λαμπρότατος υπατικός, also vir consularis, und griechisch δεσπότης, syrisch
mβran. Die erstere Bezeichnung ist kein Amtstitel, sondern eine Angabe der
Rangklasse; so steht vir consularis nicht selten hinter dem Namen ganz wie vir
clarissimus (CIL X., p. 1117 und sonst) und findet sich ο λαμπρότατος υπατικός
neben und vor verschiedenartigen Amtstiteln, zum Beispiel dem des Prokonsuls
von Afrika (CIG 2979 wo λαμπρότατος fehlt), des kaiserlichen Legaten von Pontus
und Bithynien (CIG 3747 3748, 3771) und von Palästina (CIG 4151), des
Statthalters von Lykien und Pamphylien (CIG 4272); erst in nachkonstantinischer
Zeit wird es mit dem Namen der Provinz verbunden als Amtstitel verwendet (z. B.
CIG 2596, 4266 e). Hieraus ist also für die Rechtsstellung des Odaenathos
nichts zu entnehmen. Ebenso darf in der syrischen Bezeichnung des Herrn nicht
gerade der Herrscher gefunden werden; sie wird auch einem Prokurator gegeben
(Waddington 2606 = Vogue 25).



———————————————————————-



Nicht minder bildete Palmyra einen abgeschlossenen Zollbezirk, in welchem die
Zölle nicht von Staats-, sondern von Gemeindewegen verpachtet wurden ^92.



———————————————————————-



^92 Syrien bildete in der Kaiserzeit ein eigenes Reichszollgebiet und es ward
der Reichszoll nicht bloß an der Küste, sondern auch an der Euphratgrenze,
insonderheit bei Zeugma erhoben. Daraus folgt mit Notwendigkeit, daß auch
weiter südwärts, wo der Euphrat nicht mehr in römischer Gewalt war, an der
römischen Ostgrenze ähnliche Zölle eingerichtet waren. Nun hat ein Beschluß des
Rats von Palmyra vom Jahre 137 gelehrt, daß die Stadt und ihr Gebiet einen
eigenen Zollbezirk bildeten und von allen ein- oder ausgehenden Waren zu
Gunsten der Stadt der Zoll erhoben ward. Daß dies Gebiet außerhalb des
Reichszolles stand, ist wahrscheinlich, einmal weil, wenn eine das
palmyrenische Gebiet einschließende Reichszollinie bestanden hätte, deren
Erwähnung in jener ausführlichen Verfügung nicht wohl fehlen könnte: zweitens
weil eine von den Reichszollinien eingeschlossene Gemeinde des Reiches
schwerlich das Recht gehabt hat, an ihrer Gebietsgrenze in diesem Umfang Zölle
zu erheben. Man wird also in der Zollerhebung der Gemeinde Palmyra dieselbe
Sonderstellung zu erkennen haben, welche ihr in militärischer Hinsicht
beigelegt werden muß. Vielleicht ist ihr dagegen zu Gunsten der Reichskasse
eine Auflage gemacht worden, etwa die Ablieferung einer Quote des Zollertrages
oder auch ein erhöhter Tribut. Ähnliche Einrichtungen wie für Palmyra mögen
auch für Bostra und Petra bestanden haben; denn zollfrei sind die Waren sicher
auch hier nicht eingegangen und nach Plin. nat. 12, 14, 65 scheint von dem
arabischen, über Gaza ausgehenden Weihrauch Reichszoll nur in Gaza an der Küste
erhoben zu sein. Die Trägheit der römischen Verwaltung ist stärker als die
Fiskalität; sie mag die unbequemen Landgrenzzölle öfter von sich auf die
Gemeinden abgewälzt haben.



—————————————————————————-



Die Bedeutung Palmyras ruht auf dem Karawanenverkehr. Die Häupter der Karawanen
(συνοδιάρχαι), welche von Palmyra nach den großen Entrepôts am Euphrat gingen,
nach Vologasias, der schon erwähnten parthischen Gründung unweit der Stätte des
alten Babylon, und nach Forath oder Charax Spasinu, Zwillingsstädten an der
Mündung nahe am Persischen Meerbusen, erscheinen in den Inschriften als die
angesehensten Stadtbürger ^93 und bekleiden nicht bloß die Ämter ihrer Heimat,
sondern zum Teil Reichsämter; auch die Großhändler (αρχέμποροι) und die Zunft
der Gold- und Silberarbeiter zeugen von der Bedeutung der Stadt für den Handel
und die Fabrikation, nicht minder für ihren Wohlstand die noch heute stehenden
Tempel der Stadt und die langen Säulenreihen der städtischen Hallen so wie die
massenhaften reich verzierten Grabmäler. Dem Feldbau ist das Klima wenig
günstig - der Ort liegt nahe an der Nordgrenze der Dattelpalme und führt nicht
von dieser seinen griechischen Namen; aber es finden sich in der Umgegend die
Reste großer unterirdischer Wasserleitungen und ungeheurer, künstlich aus
Quadern angelegter Wasserreservoirs, mit deren Hilfe der jetzt aller Vegetation
bare Boden einst eine reiche Kultur künstlich entwickelt haben muß. Dieser
Reichtum und diese auch in der Römerherrschaft nicht ganz beseitigte nationale
Eigenart und administrative Selbständigkeit erklären einigermaßen Palmyras
Rolle um die Mitte des dritten Jahrhunderts in der großen Krise, zu deren
Darlegung wir jetzt uns zurückwenden.



———————————————————————



^93 Diese Karawanen (συνοδίαι) erscheinen auf den palmyrenischen Inschriften
als feste Genossenschaften, die dieselben Fahrten ohne Zweifel in bestimmten
Intervallen unter ihrem Vormann (συνοδιάρχης, Waddington 2589, 2590, 2596)
unternehmen; so setzen einem solchen eine Bildsäule “die mit ihm nach
Vologesias hinab gegangenen Kaufleute” (οι σύν αυτώ κατελθόντες εις
Ολογεσιάδα ένποροι, Waddington 2599 vom Jahre 247) oder “herauf von
Forath (vgl. Plin. nat. 6, 28, 145) und Vologasias” (οι συναναβάντες μετ'
αυτού έμποροι από Φοράθου κέ Ολογασιάδος, Waddington 2589 vom Jahre 142) oder
“herauf von Spasinu Charax” (οι σύν αυτώ αναβάντες από Στασίνου
Χάρακος, Waddington 2596 vom Jahre 193; ähnlich 2590 vom Jahre 155). Alle diese
Führer sind vornehme, mit Ahnenreihen ausgestattete Männer; ihre Ehrendenkmäler
stehen in der großen Kolonnade neben denen der Königin Zenobia und ihrer
Familie. Besonders merkwürdig ist einer derselben, Septimius Vorodes, von dem
es eine Reihe von Ehrenbasen aus den Jahren 2b2-267 gibt (Waddington
2606-2610); auch er war Karawanenhaupt (ανακομισάντα τής συνοδίας εκ τών ιδίων
καί μαρθυρηθέντα υπό τών αρχεμπόρων, Waddington 2606 a; also bestritt er die
Kosten der Rückreise für die ganze Begleitung und wurde wegen dieser
Freigebigkeit von den Großhändlern öffentlich belobt). Aber er bekleidete auch
nicht bloß die städtischen Ämter des Strategen und Agoranomen, sondern war
sogar kaiserlicher Prokurator zweiter Klasse (ducenarius) und Argapetes (Anm.
102).



———————————————————————



Nachdem Kaiser Decius im Jahre 251 gegen die Goten in Europa gefallen war,
überließ die Regierung des Reiches, wenn es überhaupt damals ein Reich und eine
Regierung noch gab, den Osten völlig seinem Schicksal. Während die Piraten vom
Schwarzen Meer her weit und breit die Küsten und selbst das Binnenland
verheerten, ging auch der Perserkönig Sapor wieder angriffsweise vor. Wenn sein
Vater sich damit begnügt hatte, sich den Herrn von Iran zu nennen, so hat er
zuerst wie nach ihm die folgenden Herrscher sich bezeichnet als den Großkönig
von Iran und Nicht-Iran und damit gleichsam das Programm seiner
Eroberungspolitik hingestellt. Im Jahre 252 oder 253 besetzte er Armenien, oder
es unterwarf sich ihm freiwillig, ohne Zweifel mitergriffen von jenem
Aufflammen des alten Perserglaubens und Perserwesens; der rechtmäßige König
Tiridates suchte Zuflucht bei den Römern, die übrigen Glieder des königlichen
Hauses stellten sich unter die Fahnen des Persers ^94. Nachdem also Armenien
persisch geworden war, überschwemmten die Scharen der Orientalen Mesopotamien,
Syrien und Kappadokien; sie verwüsteten weit und breit das platte Land, aber
die Bewohner der größeren Städte wiesen den Angriff der auf Belagerung wenig
eingerichteten Feinde ab, voran die tapferen Edessener. Im Okzident war
inzwischen wenigstens eine anerkannte Regierung hergestellt worden. Der Kaiser
Publius Licinius Valerianus, ein rechtschaffener und wohlgesinnter Herrscher,
aber kein entschlossener und schwierigen Verhältnissen gewachsener Charakter,
erschien endlich im Osten und begab sich nach Antiocheia. Von da aus ging er
nach Kappadokien, das die persischen Streif scharen räumten. Aber die Pest
dezimierte sein Heer, und er zögerte lange, den entscheidenden Kampf in
Mesopotamien aufzunehmen. Endlich entschloß er sich, dem schwer bedrängten
Edessa Hilfe zu bringen, und überschritt mit seinen Scharen den Euphrat. Hier,
unweit Edessa, trat die Katastrophe ein, welche für den römischen Orient
ungefähr das zu bedeuten hat, was für den Okzident der Sieg der Goten an der
Donaumündung und der Fall des Decius: die Gefangennahme des Kaisers Valerianus
durch die Perser (Ende 259 oder Anfang 260) ^95. Über die näheren Umstände
gehen die Berichte auseinander. Nach der einen Version wurde er, als er mit
einer schwachen Schar versuchte, nach Edessa zu gelangen, von den weit
überlegenen Persern umzingelt und gefangen. Nach einer andern gelangte er, wenn
auch geschlagen, in die belagerte Stadt, fürchtete aber, da er keine
ausreichende Hilfe brachte und die Lebensmittel nur um so rascher zu Ende
gingen, den Ausbruch einer Militärinsurrektion und lieferte sich darum
freiwillig dem Feind in die Hände. Nach einer dritten knüpfte er, aufs äußerste
bedrängt, Verhandlungen wegen der Übergabe Edessas mit Sapor an; da der
Perserkönig es ablehnte, mit Gesandten zu verhandeln, erschien er persönlich im
feindlichen Lager und ward wortbrüchigerweise zum Gefangenen gemacht.



——————————————————————-



^94 Nach dem griechischen Bericht (Zon. 12, 21) flüchtet König Tiridates zu den
Römern, seine Söhne aber treten auf die Seite der Perser; nach dem armenischen
wird König Chosroes von seinen Brüdern ermordet und des Chosroes Sohn Tiridates
zu den Römern geflüchtet (Gutschmid ZDMG 31, 1877, S. 48). Vielleicht ist der
letztere vorzuziehen.



^95 Den einzigen festen chronologischen Anhalt geben die alexandrinischen
Münzen, nach welchen Valerianus zwischen 29. August 259 und 28. August 260
gefangen ward. Daß er nach seiner Gefangennahme nicht mehr als Kaiser galt,
erklärt sich, da die Perser ihn zwangen, seinen ehemaligen Untertanen Befehle
in ihrem Interesse zu erteilen (Dio Forts. fr. 3).



——————————————————————-



Welche immer von diesen Erzählungen der Wahrheit am nächsten kommen mag, der
Kaiser ist in feindlicher Gefangenschaft gestorben ^96, und die Folge dieser
Katastrophe war der Verlust des Orients an die Perser. Vor allem Antiocheia,
die größte und reichste Stadt des Ostens, geriet zum ersten Mal, seit sie
römisch war, in die Gewalt des Landesfeindes, und zum guten Teil durch die
Schuld der eigenen Bürger. Ein vornehmer Antiochener, Mareades, den wegen
unterschlagener öffentlicher Gelder der Rat ausgestoßen hatte, führte die
persische Armee nach seiner Vaterstadt; mag es auch Fabel sein, daß die
Bürgerschaft im Theater selbst von den anrückenden Feinden überrascht ward,
daran ist kein Zweifel, daß sie nicht bloß keinen Widerstand leistete, sondern
ein großer Teil der niederen Bevölkerung, teils mit Rücksicht auf Mareades,
teils in der Hoffnung auf Anarchie und Raub, das Eindringen der Perser gern
sah. So wurde die Stadt mit allen ihren Schätzen die Beute des Feindes und
entsetzlich in derselben gehaust, freilich auch Mareades, wir wissen nicht
warum, von König Sapor zum Feuertode verurteilt ^97. Das gleiche Schicksal
erlitten außer zahllosen kleineren Ortschaften die Hauptstädte von Kilikien und
Kappadokien, Tarsos und Caesarea, letztere angeblich eine Stadt von 400000
Einwohnern. Die endlosen Züge der Gefangenen, die wie das Vieh einmal am Tage
zur Tränke geführt wurden, bedeckten die Wüstenstraßen des Ostens. Auf der
Heimkehr sollen die Perser, um eine Schlucht rascher zu überschreiten, sie mit
den Leibern der mitgeführten Gefangenen ausgefüllt haben. Glaublicher ist es,
daß der große “Kaiserdamm” (Bend-i-Kaiser) bei Sostra (Schuschter)
in Susiana, durch welchen noch heute das Wasser des Pasitigris den höher
gelegenen Gegenden zugeführt wird, von diesen Gefangenen gebaut ward; wie ja
auch Kaiser Neros Architekten die Hauptstadt von Armenien bauen geholfen und
überhaupt auf diesem Gebiet die Okzidentalen stets ihre Überlegenheit behauptet
haben. Auf eine Gegenwehr des Reiches stießen die Perser nirgends; aber Edessa
hielt sich noch immer, und auch Caesarea hatte sich tapfer verteidigt und war
nur durch Verrat gefallen. Die örtliche Gegenwehr ging allmählich hinaus über
die Abwehr hinter den städtischen Wällen, und die durch die weite Ausdehnung
des eroberten Gebiets herbeigeführte Auflösung der persischen Haufen war dem
kühnen Parteigänger günstig. Einem selbstbestellten römischen Führer, Kallistos
^98, gelang ein glücklicher Handstreich: mit den Schiffen, die er in den
kilikischen Häfen zusammengebracht hatte, fuhr er nach Pompeiopolis, das die
Perser eben belagerten, während sie gleichzeitig Lykaonien brandschatzten,
erschlug mehrere Tausend Mann und bemächtigte sich des königlichen Harems. Dies
bestimmte den König, unter dem Vorwand einer nicht aufzuschiebenden Festfeier,
sofort nach Hause zu gehen, in solcher Eile, daß er, um nicht aufgehalten zu
werden, von den Edessenern freien Durchzug durch ihr Gebiet gegen alles von ihm
erbeutete römische Goldgeld erkaufte. Den von Antiocheia heimkehrenden Scharen
brachte der Fürst von Palmyra, Odaenathos, bevor sie den Euphrat überschritten,
empfindliche Verluste bei. Aber kaum war die dringendste Persergefahr
beseitigt, als unter den sich selbst überlassenen Heerführern des Ostens zwei
der namhaftesten, der die Kasse und das Depot der Armee in Samosata verwaltende
Offizier Fulvius Macrianus ^99 und der oben genannte Kallistos, dem Sohne und
Mitregenten und jetzt alleinigen Herrscher Gallienus, für den freilich der
Osten und die Perser nicht da waren, den Gehorsam aufkündigten und, selbst die
Annahme des Purpurs verweigernd, die beiden Söhne des ersteren Fulvius
Macrianus und Fulvius Quietus zu Kaisern ausriefen (261). Dies Auftreten der
beiden angesehenen Feldherrn bewirkte, daß in Ägypten und im ganzen Osten, mit
Ausnahme von Palmyra, dessen Fürst für Gallienus eintrat, die beiden jungen
Kaiser zur Anerkennung gelangten. Der eine von ihnen, Macrianus, ging mit
seinem Vater nach dem Westen ab, um auch hier dies neue Regiment einzusetzen.
Aber bald wandte sich das Glück: in Illyricum verlor Macrianus, nicht gegen
Gallienus, sondern gegen einen anderen Prätendenten, Schlacht und Leben. Gegen
den in Syrien zurückgebliebenen Bruder wandte sich Odaenathos; bei Hemesa, wo
die Heere aufeinandertrafen, antworteten die Soldaten des Quietus auf die
Aufforderung, sich zu ergeben, daß sie alles eher über sich ergehen lassen
würden, als einem Barbaren sich in die Hände zu liefern. Nichtsdestoweniger
verriet der Feldherr des Quietus, Kallistos, seinen Herrn an den Palmyrener
^100, und also endete auch dessen kurzes Regiment.



——————————————————————————-



^96 Die besseren Berichte wissen nur davon, daß Valerianus in persischer
Gefangenschaft starb. Daß Sapor ihn beim Besteigen des Pferdes als Schemel
benutzte (Lact. mort. pers. 5; Oros. hist. 7, 22, 4; Aur. Vict. epit. 33) und
schließlich ihn schinden ließ (Lact. a.a.O.; Agathias 4, 23; Cedrenus p. 454),
ist eine christliche Erfindung, die Vergeltung für die von Valerian angeordnete
Christenverfolgung.



^97 Die Tradition, wonach Mareades (so Amm. 23, 5, 3; Mariades Malalas 12 p.
295; Mariadnes Forts. des Dio fr. 1) oder, wie er hier heißt, Cyriades sich zum
Augustus ausrufen ließ (vit. trig. tyr. 1), ist schwach beglaubigt; sonst
könnte darin wohl die Veranlassung gefunden werden, weshalb Sapor ihn
hinrichten ließ.



^98 Kallistos heißt er in der einen wohl auf Dexippus zurückgehenden
Überlieferung bei Synkellos p. 716 und Zon. 12, 23, dagegen Ballista in den
Kaiserbiographien und bei Zon. 12, 24.



^99 Er war nach dem zuverlässigsten Bericht procurator summarum (επί τών
καθόλου λόγων βασιλέως: Dionysios bei Eus. 7, 10, 5), also Finanzminister mit
Ritterrang; der Fortsetzer des Dio (fr. 3 Müll.) drückt dies in der Sprache der
späteren Zeit aus mit κόμης τών θησαυρών καί εφεστώς τή αγορά τού σίτου.



^100 Wenigstens nach dem Bericht, der den Kaiserbiographien zu Grunde liegt
(vita Gallieni 3 und sonst). Nach Zon. 12, 24, dem einzigen Schriftsteller, der
außerdem das Ende des Kallistos erwähnt, ließ Odaenathos denselben töten.



——————————————————————————-



Damit tritt Palmyra im Orient an den ersten Platz. Gallienus, durch die
Barbaren des Westens und die überall dort ausbrechenden Militärinsurrektionen
mehr als ausreichend beschäftigt, gab dem Fürsten von Palmyra, der in der eben
erzählten Krise allein ihm die Treue bewahrt hatte, eine beispiellose, indes
unter den obwaltenden Umständen wohl erklärliche Ausnahmestellung: er wurde als
Erbfürst oder, wie er jetzt heißt, König von Palmyra zugleich zwar nicht
Mitherrscher, aber selbständiger Statthalter des Kaisers für den Osten ^101.
Die örtliche Verwaltung von Palmyra führte unter ihm ein anderer Palmyrener,
zugleich als kaiserlicher Prokurator und als sein Stellvertreter ^102. Somit
lag die gesamte Reichsgewalt, soweit sie überhaupt im Osten noch bestand, in
der Hand des “Barbaren”, und so rasch wie glänzend stellte dieser
mit seinen Palmyrenern, welche durch die Trümmer der römischen Heerkörper und
das Aufgebot des Landes verstärkt wurden, die Herrschaft Roms wieder her. Asien
und Syrien waren schon vom Feinde geräumt. Odaenathos ging über den Euphrat,
machte endlich den tapferen Edessenern Luft und nahm den Persern die eroberten
Städte Nisibis und Karrhä wieder ab (264). Wahrscheinlich ist auch Armenien
damals wieder unter römische Botmäßigkeit zurückgebracht worden ^103. Sodann
ergriff er, zuerst wieder seit Gordianus, die Offensive gegen die Perser und
marschierte auf Ktesiphon. In zwei verschiedenen Feldzügen wurde die Hauptstadt
des Persischen Reiches von ihm umstellt und die Umgegend verheert, mit den
Persern unter den Mauern derselben glücklich gefochten ^104. Selbst die Goten,
deren Raubzüge bis in das Binnenland sich erstreckten, wichen zurück, als er
nach Kappadokien aufbrach. Eine Machtentwicklung dieser Art war ein Segen für
das bedrängte Reich und zugleich eine ernste Gefahr. Odaenathos beobachtete
freilich gegen den römischen Oberherrn alle schuldigen Formen und sandte die
gefangenen feindlichen Offiziere und die Beutestücke nach Rom an den Kaiser,
der es nicht verschmähte, daraufhin zu triumphieren; aber in der Tat war der
Orient unter Odaenathos nicht viel weniger selbständig als der Westen unter
Postumus, und es begreift sich, daß die römisch gesinnten Offiziere dem
palmyrenischen Vizekaiser Opposition machten ^105 und einerseits die Rede ist
von Versuchen des Odaenathos, sich den Persern anzuschließen, die nur an Sapors
Übermut gescheitert sein sollen ^106, andererseits Odaenathos’ Ermordung in
Hemesa im Jahre 266/67 auf Anstiften der römischen Regierung zurückgeführt ward
^107. Indes der eigentliche Mörder war ein Brudersohn des Odaenathos und
Beweise für die Beteiligung der Regierung liegen nicht vor. Auf jeden Fall
änderte das Verbrechen in der Lage der Dinge nichts. Die Gattin des
Verstorbenen, die Königin Bat Zabbai oder griechisch Zenobia, eine schöne und
kluge Frau von männlicher Tatkraft ^108, nahm kraft des erblichen Fürstenrechts
für ihren und Odaenathos’ noch im Knabenalter stehenden Sohn Vaballathos oder
Athenodoros ^109 - der ältere, Herodes, war mit dem Vater umgekommen - die
Stellung des Verstorbenen in Anspruch und drang in der Tat damit sowohl in Rom
wie im Orient durch; die Regierungsjahre des Sohnes werden gezählt vom Tode des
Vaters. Für den nicht regierungsfähigen Sohn trat die Mutter in Rat und Tat ein
^110, und sie beschränkte sich auch nicht darauf, den Besitzstand zu wahren,
sondern ihr Mut oder ihr Übermut strebten nach der Herrschaft über das gesamte
Reichsgebiet griechischer Zunge. In dem Kommando über den Orient, welches dem
Odaenathos übertragen und von ihm auf seinen Sohn vererbt war, mag wohl dem
Rechte nach die Obergewalt über Kleinasien und Ägypten mitbegriffen gewesen
sein; aber tatsächlich hatte Odaenathos nur Syrien und Arabien und etwa noch
Armenien, Kilikien, Kappadokien in der Gewalt gehabt. Jetzt forderte ein
einflußreicher Ägypter, Timagenes, die Königin auf, Ägypten zu besetzen; dem
entsprechend entsandte sie ihren Oberfeldherrn Zabdas mit einem Heer, angeblich
70000 Mann, an den Nil. Das Land widersetzte sich energisch; aber die
Palmyrener schlugen das ägyptische Aufgebot und bemächtigten sich Ägyptens. Ein
römischer Admiral, Probus, versuchte sie wieder zu vertreiben und überwand sie
auch, so daß sie nach Syrien aufbrachen; aber als er ihnen bei dem ägyptischen
Babylon unweit Memphis den Weg zu verlegen suchte, wurde er durch die bessere
Ortskunde des palmyrenischen Feldherrn Timagenes geschlagen und gab sich selber
den Tod ^111. Als um die Mitte des Jahres 270 nach Kaiser Claudius’ Tode
Aurelianus an seine Stelle trat, geboten die Palmyrener über Alexandreia. Auch
in Kleinasien machten sie Anstalt, sich festzusetzen; ihre Besatzungen waren
bis nach Ankyra in Galatien vorgeschoben und selbst in Kalchedon, Byzanz
gegenüber; hatten sie versucht, die Herrschaft ihrer Königin zur Geltung zu
bringen. Alles dies geschah, ohne daß die Palmyrener der römischen Regierung
absagten, ja wahrscheinlich in der Weise, daß das von der römischen Regierung
dem Fürsten von Palmyra übertragene Regiment des Ostens auf diese Weise
verwirklicht ward und man die römischen Offiziere, die sich der Ausdehnung der
palmyrenischen Herrschaft widersetzten, der Auflehnung gegen die kaiserlichen
Anordnungen zieh; die in Alexandreia geschlagenen Münzen nennen Aurelianus und
Vaballathos nebeneinander und geben nur dem ersteren den Augustustitel. Der
Sache nach löste freilich hier der Osten sich vom Reiche ab, und in Ausführung
einer dem elenden Gallienus durch die Not abgezwungenen Anordnung wurde
dasselbe gehälftet.



———————————————————————



^101 Daß Odaenathos so wie nach ihm sein Sohn Vaballathos (abgesehen natürlich
von der Zeit nach dem Bruche mit Aurelianus) keineswegs Augusti waren (wie die
vita Gallieni 12 fälschlich angibt), zeigt sowohl das Fehlen des Augustusnamens
auf den Münzen wie auch der nur für einen Untertan mögliche Titel v(ir)
c(onsularis) = υ(πατικός), den wie der Vater (Anm. 91) so auch der Sohn noch
führt. Die Statthalterstellung wird auf den Münzen des Sohnes mit im(perator)
d(ux) R(omanorum) = αυτ(οκράτωρ) σ(τρατηγός) bezeichnet; übereinstimmend damit
sagen Zonaras (12, 23 und abermals 12, 24) und Synkellos (p. 716), daß
Gallienus den Odaenathos wegen eines Sieges über die Perser und den Ballista
zum στρατηγός τής εώασ oder πάσης ανατολής; bestellte; der Biograph des
Gallienus c. 10, daß er obtinuit totius Orientis imperium. Damit werden alle
asiatischen Provinzen und Ägypten gemeint sein das hinzugefügte imperator =
αυτοκράτωρ (vgl. vit. trig. tyr. 15, 6; post reditum de Perside - Herodes des
Odaenathos Sohn - cum patre imperator est appellatus) soll ohne Zweifel die von
der gewöhnlichen statthalterlichen verschiedene, freiere Handhabung der Gewalt
ausdrücken.



Dazu tritt weiter der jetzt förmlich angenommene Titel seines Königs von
Palmyra (trig. tyr.15, 2: adsumpto nomine regalι), welchen auch der Sohn nicht
auf den ägyptischen, aber wohl auf den syrischen Münzen führt. Daß Odaenathos
in einer im August 271, also nach seinem Tode und während des Krieges der
Seinigen mit Aurelian gesetzten Inschrift wahrscheinlich melekh malke,
“König der Könige” heißt (Vogue 28), gehört zu den revolutionären
Demonstrationen dieses Zeitraumes und macht für die frühere Zeit keinen Beweis.



^102 Die zahlreichen Inschriften des Septimius Vorodes, gesetzt in den Jahren
262 bis 267 (Waddington 2606-2610), also bei Lebzeiten Odaenaths, bezeichnen
ihn sämtlich als kaiserlichen Prokurator zweiter Klasse (ducenarius), daneben
aber teils mit dem Titel αργαπέτης, welches persische, aber auch bei den Juden
gangbare Wort “Burgherr”, “Vizekönig” bedeutet (Levy,
ZDMG 18, 1864, S. 90; Nöldeke, das. 24, 1869, S. 107), teils als δικαιοδότης
τής μητροπολωνίας, was ohne Zweifel, wenn nicht sprachlich, so doch sachlich
dasselbe Amt ist. Vermutlich ist darunter dasjenige zu verstehen, weshalb
Odaenaths Vater das “Haupt von Thadmor” heißt (Anm. 89): der für
das Kriegsrecht wie für die Rechtspflege kompetente Einzelvorsteher von
Palmyra; nur daß, seit der erweiterten Stellung Odaenaths, dieser Posten als
Unteramt von einem Manne ritterlichen Ranges bekleidet wird. Der Vermutung
Sachaus (ZDMG 35, 1881, S. 738), daß dieser Vorodes der “Wurud”
einer Kupfermünze aus hiesigen Kabinetts und beide mit dem zugleich mit dem
Vater umgebrachten älteren Sohn des Odaenathos Herodes identisch seien, stehen
ernstliche Bedenken entgegen. Herodes und Orodes sind verschiedene Namen (in
der palmyrenischen Inschrift Waddington 2610 stehen beide nebeneinander); der
Sohn eines Senators kann nicht füglich ein Ritteramt bekleiden; ein mit seinem
Bildnis münzender Prokurator ist selbst für diese exzeptionellen Verhältnisse
nicht denkbar. Wahrscheinlich ist die Münze überhaupt nicht palmyrenisch.
“Sie ist”, schreibt mir v. Sallet, “wahrscheinlich älter als
Odaenathos und gehört wohl einem Arsakiden des 2. Jahrhunderts n. Chr.; sie
zeigt einen Kopf mit einem dem sassanidischen ähnlichen Kopfputz; die
Rückseite, S C im Lorbeerkranz, scheint den Münzen von Antiocheia
nachgeahmt.” Wenn später, nach dem Bruch mit Rom im Jahre 271, in einer
Inschrift von Palmyra (Waddington 2611) zwei Feldherren der Palmyrener
unterschieden werden, ο μέγας στρατηλάτησ, der auch geschichtlich bekannte
Zabdas, und ο ενθάδε στρατηλάτησ Zabbaeos, so ist der letztere vermutlich eben
der Argapetes.



^103 Dafür spricht die Sachlage; Zeugnisse fehlen. In den Kaiserbiographien
dieser Epoche pflegen die Armenier unter den von Rom unabhängigen Grenzvölkern
aufgeführt zu werden (Val. Max. 6; vit. trig. tyr. 30, 7, 18; Aur. Vict. 11,
27, 28, 41); aber dies gehört zu ihren völlig unzuverlässigen, dekorativen
Bestandteilen.



^104 Dieser bescheidenere Bericht (Eutr. 9, 10; vita Gall. 10; vit. trig. tyr.
15, 4; Zos. hist. 1, 39, der allein die zweimalige Expedition bezeugt) wird
dem, der die Einnahme der Stadt meldet (Synkellos p. 716), vorgehen müssen.



^105 Dies zeigen die Erzählungen über den Carinus (Dios Forts. p. 8) und über
den Rufinus (Anm. 107). Daß nach Odaenathos’ Tode ein auf Gallienus’ Geheiß
gegen die Perser agierender Feldherr, Heraclianus von Zenobia, angegriffen und
überwunden ward (vita Gall. 13, 5), ist an sich nicht unmöglich, da ja die
Fürsten von Palmyra das Oberkommando im ganzen Osten von Rechts wegen besaßen
und eine solche Aktion, auch wenn sie von Gallienus veranlaßt war, behandelt
werden konnte als dagegen verstoßend, und es würde dies das gespannte
Verhältnis deutlich bezeichnen; aber der Gewährsmann ist so schlecht, daß
darauf wenig zu geben ist.



^106 Das lehrt die charakteristische Erzählung des Petrus fr. 10, welches vor
fr. 11 zu stellen ist.



^107 Die Erzählung des Fortsetzers des Dio fr. 7, daß der alte Odaenathos als
des Hochverrats verdächtig von einem (sonst nicht erwähnten) Rufinus getötet
und der jüngere, als er diesen bei dem Kaiser Gallienus verklagt habe, auf die
Erklärung des Rufinus, daß der Kläger das gleiche Schicksal verdiene,
abgewiesen sei, kann so, wie sie liegt, nicht richtig sein. Aber Waddingtons
Vorschlag, dem Gallienus den Gallus zu substituieren und in dem Kläger den
Gatten Zenobias zu erkennen, ist nicht statthaft, da der Vater dieses
Odaenathos Hairanes war, bei diesem für eine derartige Exekution gar kein Grund
vorliegt und das Exzerpt in seiner ganzen Beschaffenheit unzweifelhaft auf
Gallienus geht. Vielmehr wird der alte Odaenathos der Gemahl der Zenobia sein
und der Schriftsteller dem Vaballathos, auf dessen Namen geklagt ward, irrig
den Vaternamen beigelegt haben.



^108 Alle Einzelheiten, die in unseren Erzählungen über die Zenobia umlaufen,
stammen aus den Kaiserbiographien; und wiederholen wird sie nur, wer diese
Quelle nicht kennt.



^109 Den Namen Vaballathos geben, außer den Münzen und den Inschriften, Pol.
Silv. chron. p. 243 meiner Ausgabe und der Biograph des Aurelianus c. 38, indem
er die Angabe, daß Odaenathos zwei Söhne, Timolaus und Herennianus,
hinterlassen habe, als unrichtig bezeichnet. In der Tat scheinen diese beiden,
lediglich in den Kaiserbiographien auftretenden Personen nebst allem, was daran
hängt, von dem Skribenten erfunden, auf den die Durchfälschung dieser
Biographien zurückgeht. Auch Zosimus (hist. 1, 59) weiß nur von einem mit der
Mutter in Gefangenschaft geratenen Sohn.



^110 Ob Zenobia für sich die formelle Mitregierung in Anspruch genommen hat,
ist nicht mit Sicherheit zu entscheiden. In Palmyra nennt sie sich selbst noch
nach dem Bruch mit Rom bloß βασιλίσση (Waddington 2611, 2628). Im übrigen Reich
mag sie den Titel Augusta, Σεβάστη in Anspruch genommen haben; denn wenn auch
Münzen der Zenobia aus der Zeit vor dem Bruch mit Rom fehlen, so kann doch
einerseits die alexandrinische Inschrift mit βασιλίσσης καί βασιλέως
προσταξάντων (Eph. epigr. IV, p. 25 n. 33) keinen Anspruch machen auf
offizielle Redaktion und gibt andrerseits die Inschrift von Byblos CIG 4503 b =
Waddington zu 2611 in der Tat der Zenobia den Titel Σεβάστη neben Claudius oder
Aurelian, während sie denselben dem Vaballathos versagt. Dies ist auch insofern
begreiflich, als Augusta eine Ehren-, Augustus eine Amtsbezeichnung ist, also
dem Weibe wohl eingeräumt werden konnte, was man dem Mann versagte.



^111 So erzählt Zosimus (hist. 1, 44) den Hergang, mit dem Zonaras (12, 27) und
Synkellos (p. 721) im wesentlichen stimmen. Der Bericht im Leben des Claudius
c. 11 ist mehr verschoben als eigentlich widersprechend; die erste Hälfte ist
nur durch die Nennung des Saba angedeutet; die Erzählung beginnt mit dem
erfolgreichen Versuch des Timagenes, den Angriff des Probus (hier Probatus)
abzuwehren. Was ich darüber bei A. v. Sallet (Die Fürsten von Palmyra, Berlin
1866, S. 44) aufgestellt habe, ist nicht haltbar.



———————————————————————



Der kräftige und umsichtige Kaiser, dem jetzt die Herrschaft zugefallen war,
brach sofort mit der palmyrenischen Nebenregierung, was dann zur Folge haben
mußte und hatte, daß Vaballathos von den Seinen selber zum Kaiser ausgerufen
ward. Ägypten wurde schon im Ausgang des Jahres 270 durch den tapferen
Feldherrn Probus, den späteren Nachfolger Aurelians, nach harten Kämpfen wieder
zum Reiche gebracht ^112. Freilich zahlte diesen Sieg die zweite Stadt des
Reiches Alexandreia fast mit ihrer Existenz, wie dies in einem folgenden
Abschnitt dargelegt werden soll. Schwieriger war die Bezwingung der entlegenen
syrischen Oase. Alle anderen orientalischen Kriege der Kaiserzeit sind
hauptsächlich von dort heimischen Reichstruppen geführt worden; hier, wo der
Okzident den abgefallenen Osten abermals zu unterwerfen hatte, schlugen wieder
einmal, wie in der Zeit der freien Republik, Okzidentalen gegen Orientalen
^113, die Soldaten vom Rhein und der Donau mit denen der syrischen Wüste. Gegen
den Ausgang des Jahres 271, wie es scheint, begann die gewaltige Expedition.
Ohne auf Gegenwehr zu treffen, gelangte das römische Heer bis an die Grenze von
Kappadokien; hier leistete die Stadt Tyana, die die kilikischen Pässe sperrte,
ernstlichen Widerstand. Nachdem sie gefallen war und Aurelian durch milde
Behandlung der Bewohner sich den Weg zu weiteren Erfolgen geebnet hatte,
überschritt er den Taurus und gelangte durch Kilikien nach Syrien. Wenn
Zenobia, wie nicht zu bezweifeln ist, auf tätige Unterstützung von seiten des
Perserkönigs gerechnet hatte, so fand sie sich getäuscht. Der hochbetagte König
Schapur griff nicht in diesen Krieg ein und die Herrscherin des römischen
Ostens blieb auf ihre eigenen Streitkräfte angewiesen, von denen vielleicht
auch noch ein Teil auf die Seite des legitimen Augustus trat. In Antiocheia
vertrat die palmyrenische Hauptmacht unter dem Feldherrn Zabdas dem Kaiser den
Weg; auch Zenobia selbst war anwesend. Ein glückliches Gefecht gegen die
überlegene palmyrenische Reiterei am Orontes lieferte Aurelian die Stadt in die
Hände, welche nicht minder wie Tyana volle Verzeihung empfing - gerechterweise
erkannte er an, daß die Reichsuntertanen kaum eine Schuld traf, wenn sie dem
von der römischen Regierung selbst zum Oberkommandanten bestellten
palmyrenischen Fürsten sich gefügt hatten. Die Palmyrener zogen ab, nachdem sie
bei der Vorstadt von Antiocheia, Daphne, ein Rückzugsgefecht geliefert hatten,
und schlugen die große Straße ein, die von der Hauptstadt Syriens nach Hemesa
und von da durch die Wüste nach Palmyra führt. Aurelianus forderte die Königin
auf, sich zu unterwerfen, hinweisend auf die namhaften in den Kämpfen am
Orontes erlittenen Verluste. Es seien das ja nur Römer, antwortete die Königin;
noch gaben die Orientalen sich nicht überwunden. Bei Hemesa ^114 stellte sie
sich zu der entscheidenden Schlacht. Sie war lang und blutig; die römische
Reiterei unterlag und löste flüchtend sich auf; aber die Legionen entschieden
und der Sieg blieb den Römern. Schwieriger als der Kampf war der Marsch. Die
Entfernung von Hemesa nach Palmyra beträgt in gerader Richtung 18 deutsche
Meilen, und wenn auch in jener Epoche der hochgesteigerten syrischen
Zivilisation die Gegend nicht in dem Grade wüst war wie heutzutage, so bleibt
der Zug Aurelians dennoch eine bedeutende Leistung, zumal da die leichten
Reiter des Feindes das römische Heer auf allen Seiten umschwärmten. Indes
Aurelian gelangte zum Ziel und begann die Belagerung der festen und wohl
verproviantierten Stadt; schwieriger als diese selbst war die Herbeiführung der
Lebensmittel für das belagernde Heer. Endlich sank der Fürstin der Mut, und sie
entwich aus der Stadt, um Hilfe bei den Persern zu suchen. Doch das Glück stand
dem Kaiser weiter bei. Die nachsetzenden römischen Reiter nahmen sie mit ihrem
Sohne gefangen, als sie eben am Euphrat angelangt das rettende Boot besteigen
wollte, und die durch ihre Flucht entmutigte Stadt kapitulierte (272).
Aurelianus gewährte auch hier wie in diesem ganzen Feldzug den unterworfenen
Bürgerschaften volle Verzeihung. Aber über die Königin und ihre Beamten und
Offiziere erging ein strenges Strafgericht. Zenobia verschmähte es nicht,
nachdem sie mit männlicher Tatkraft jahrelang die Herrschaft geführt hatte,
jetzt die Frauenprivilegien anzurufen und die Verantwortung auf ihre Berater zu
werfen, von denen nicht wenige, unter ihnen der gefeierte Gelehrte Cassius
Longinus, unter dem Henkerbeil endigten. Sie selbst durfte in dem Triumphzug
des Kaisers nicht fehlen, und sie ging nicht den Weg Kleopatras, sondern zog in
goldenen Ketten zur Schau der römischen Menge vor dem Wagen des Siegers auf das
römische Kapitol. Aber bevor Aurelianus seinen Sieg feiern konnte, hatte er ihn
zu wiederholen. Wenige Monate nach der Übergabe erhoben sich die Palmyrener
abermals, erschlugen die kleine dort garnisonierende römische Besatzung und
riefen einen gewissen Antiochos ^115 zum Herrscher aus, indem sie zugleich
versuchten, den Statthalter von Mesopotamien, Marcellinus, zur Auflehnung zu
bestimmen. Die Kunde erreichte den Kaiser, als er eben den Hellespont
überschritten hatte. Er kehrte sofort um und stand, früher als es Freund oder
Feind geahnt hatte, abermals vor den Mauern der insurgierten Stadt. Die Empörer
waren darauf nicht gefaßt gewesen; es gab diesmal keine Gegenwehr, aber auch
keine Gnade. Palmyra wurde zerstört, das Gemeinwesen aufgelöst, die Mauern
geschleift, die Prunkstücke des herrlichen Sonnentempels in den Tempel
übertragen, den in Erinnerung an diesen Sieg der Kaiser dem Sonnengott des
Ostens in Rom erbaute. Nur die verlassenen Hallen und Mauern blieben, wie sie
zum Teil noch heute stehen. Das geschah im Jahre 273 ^116. Die Blüte Palmyras
war eine künstliche, erzeugt durch die dem Handel gewiesenen Straßen und die
großen dadurch bedingten öffentlichen Bauten. Jetzt zog die Regierung von der
unglücklichen Stadt ihre Hand ab. Der Handel suchte und fand andere Bahnen; da
Mesopotamien damals als römische Provinz betrachtet ward und bald auch wieder
zum Reich kam, ebenfalls das Nabatäergebiet bis zu dem Hafen von Aelana in
römischer Hand war, so konnte diese Zwischenstation entbehrt werden und mag der
Verkehr sich dafür nach Bostra oder Beroea (Aleppo) gezogen haben. Dem kurzen
meteorartigen Aufleuchten Palmyras und seiner Fürsten folgte unmittelbar die
Öde und Stille, die seither bis auf den heutigen Tag über dem kümmerlichen
Wüstendorf und seinen Kolonnadenruinen lagert.



—————————————————————-



^112 Die Zeitbestimmung beruht darauf, daß die Usurpationsmünzen des
Vaballathos schon in seinem fünften ägyptischen Regierungsjahr, das heißt 29.
August 270/71 aufhören; daß sie sehr selten sind, spricht für den Anfang des
Jahres. Damit stimmt wesentlich überein, daß die Erstürmung des Prucheion (das
übrigens kein Stadtteil war, sondern eine Lokalität dicht bei der Stadt nach
der Seite der großen Oase: Hier. vita Hilar. 33, 34, vol. 2 p. 32 Vall.) von
Eusebius in der Chronik in das 1. Jahr des Claudius, von Ammian (22, 16, 15)
unter Aurelian gesetzt wird; der genaueste Bericht bei Eusebius (hist. eccl. 7,
32) ist nicht datiert. Die Rückeroberung Ägyptens durch Probus steht nur in der
Biographie desselben (c. 9); sie kann so, wie sie erzählt wird, verlaufen sein,
aber möglich ist es auch, daß in dieser durch und durch verfälschten Quelle die
Timagenes-Geschichte mutatis mutandis auf den Kaiser übertragen ist.



^113 Das hat wohl der von Zosimus (hist. 1, 52) ausgezogene Bericht über die
Schlacht von Hemesa hervorheben wollen, indem er unter den Truppen Aurelians
die Dalmatiner, Möser, Pannonier, Noriker, Räter, Mauretaner und die Garde
aufzählt. Wenn er diesen die Truppen von Tyana und einige Abteilungen aus
Mesopotamien, Syrien, Phoenike, Palästina zugesellt, so geht dies ohne Zweifel
auf die kappadokischen Besatzungen, die nach der Einnahme von Tyana sich
angeschlossen hatten, und auf einige bei dem Einrücken Aurelians in Syrien zu
ihm übergegangene römisch gesinnte Abteilungen der Armeen des Ostens.



^114 Aus Versehen setzt Eutropius (9, 13) die entscheidende Schlacht haud longe
ab Antiochia; gesteigert ist dasselbe bei Rufius c. 24 (von dem Hier. chron. a.
Abr. 2289 abhängt) und bei Synkellos p. 721 durch den Zusatz apud Immas, εν
Ίμμαις, welcher 33 römische Meilen von Antiocheia auf der Straße nach Chalkis
zu liegende Ort von Hemesa weit abliegt. Die beiden Hauptberichte bei Zosimus
und dem Biographen Aurelians stimmen in allem wesentlichen überein.



^115 Diesen Namen haben Zos. hist. 1, 60 und Pol. Silv. chron. p. 243; der
Achilleus des Biographen Aurelians c. 31 scheint eine Verwechslung mit dem
Usurpator der diocletianischen Zeit. Daß gleichzeitig auch in Ägypten ein
Parteigänger der Zenobia und zugleich Räuberhauptmann namens Firmus sich gegen
die Regierung erhoben hat, ist wohl möglich, beruht aber nur auf den
Kaiserbiographien, und die hinzugefügten Details klingen sehr bedenklich.



^116 Die Chronologie dieser Ereignisse steht nicht völlig fest. Die Seltenheit
der syrischen Münzen Vaballaths als Augustus beweisen, daß dem Bruch mit
Aurelian (Ende 270) die Überwältigung bald nachfolgte. Nach den datierten
Inschriften des Odaenathos und der Zenobia vom August 271 (Waddington 2611)
stand damals die Herrschaft der Königin noch aufrecht. Da eine Expedition
dieser Art nach den klimatischen Verhältnissen nicht wohl anders als im
Frühling stattfinden kann, so wird die erste Einnahme Palmyras im Frühjahr 272
erfolgt sein. Die jüngste (bloß palmyrenische) Inschrift, die wir von da kennen
(Vogue 116) ist vom August 272. In diese Zeit mag die Insurrektion fallen, die
zweite Einnahme und die Zerstörung etwa in den Frühling 273 (wonach 6, 154 A.
zu berichtigen ist).



—————————————————————-



Das ephemere Reich von Palmyra ist in seinem Entstehen wie in seinem Fall eng
mit den Beziehungen der Römer zu dem nicht römischen Osten verwachsen, aber
nicht minder ein Stück der allgemeinen Reichsgeschichte. Denn wie das Westreich
des Postumus, so ist das Ostreich der Zenobia eine jener Massen, in die damals
das gewaltige Ganze sich schien auflösen zu sollen. Wenn während seines
Bestehens seine Leiter dem Ansturm der Perser ernstlich Schranken zu setzen
versuchten, ja ihre Machtentwicklung eben darauf beruhte, so hat es bei seinem
Zusammenbrechen nicht bloß bei denselben Persern Rettung gesucht, sondern
wahrscheinlich sind infolge des Abfalls der Zenobia Armenien und Mesopotamien
den Römern verlorengegangen und hat auch nach der Unterwerfung Palmyras der
Euphrat wieder eine Zeitlang die Grenze gemacht. An ihm angelangt, hoffte die
Königin Aufnahme bei den Persern zu finden; und über ihn hinüber die Legionen
zu führen, unterließ Aurelianus, da Gallien nebst Britannien und Spanien damals
noch der Regierung die Anerkennung verweigerten. Er und sein Nachfolger Probus
kamen nicht dazu, diesen Kampf aufzunehmen. Aber als im Jahre 282 nach dem
vorzeitigen Ende des letzteren die Truppen den nächsthöchsten Befehlshaber
Marcus Aurelius Carus zum Kaiser ausriefen, war es das erste Wort des neuen
Herrschers, daß die Perser dieser Wahl gedenken sollten, und er hat es
gehalten. Sogleich rückte er mit dem Heere in Armenien ein und stellte dort die
frühere Ordnung wieder her. An der Landesgrenze kamen ihm persische Gesandte
entgegen, die sich bereit erklärten, alles Billige zu gewähren ^117; aber sie
wurden kaum angehört, und der Marsch ging unaufhaltsam weiter. Auch
Mesopotamien wurde abermals römisch und die parthischen Residenzstädte
Seleukeia und Ktesiphon einmal mehr von den Römern besetzt, ohne daß diese auf
nachhaltigen Widerstand getroffen wären, wozu der damals im Persischen Reiche
wütende Bruderkrieg das seinige beitrug ^118. Der Kaiser war eben über den
Tigris gegangen und im Begriff, in das Herz des feindlichen Landes
einzudringen, als er auf gewaltsame Weise, vermutlich durch Mörderhand, den Tod
und damit auch der Feldzug sein Ende fand. Sein Nachfolger aber erlangte im
Frieden die Abtretung von Armenien und Mesopotamien ^119; obwohl Carus wenig
über ein Jahr den Purpur trug, wurde die Reichsgrenze des Severus durch ihn
wiederhergestellt.



———————————————————————-



^117 Es lehrt nichts für die Stellung der Armenier, daß in übrigens durchaus
apokryphen Schilderungen (vita Valer. 6; vita Aurel. 27, 28) die Armenier nach
der Katastrophe Valerians zu den Persern halten und in der letzten Krise der
Palmyrener als Bundesgenossen der Zenobia neben den Persern erscheinen; beides
sind selbstverständliche Konsequenzen aus der allgemeinen Lage der Dinge. Daß
Aurelian Armenien so wenig wie Mesopotamien unterwarf, dafür spricht in diesem
Falle teils das Schweigen der Quellen, teils die Nachricht des Synesios (regn.
17), daß Kaiser Carinus (vielmehr Carus) in Armenien hart an der Grenze des
persischen Gebiets eine persische Gesandtschaft kurzerhand abgefertigt und,
durch deren Bericht erschreckt, der junge Perserkönig sich zu jeder Konzession
bereit erklärt habe. Wie diese Erzählung auf Probus bezogen werden kann, wie v.
Gutschmid meint (ZDMG 31, 1877, S. 50), sehe ich nicht ein; zu Carus’
persischer Expedition dagegen paßt sie recht gut.



^118 Die Wiedereroberung Mesopotamiens berichtet nur der Biograph c. 8; aber
bei dem Ausbruch des Perserkrieges unter Diocletian ist dasselbe römisch. Der
inneren Unruhen im Perserreich wird ebendaselbst gedacht; auch wird in einem im
Jahre 289 gehaltenen Vortrag (Paneg. 3, 17) der Krieg erwähnt, den gegen den
König von Persien - es war dies Bahram II. - der eigene Bruder Ormies oder
vielmehr Hormizd führt adscitis Sacis et Ruffis (?) et Gellis (vgl. Nöldeke,
Tabari, S. 479). Wir haben überhaupt über diesen wichtigen Feldzug nur einige
abgerissene Notizen.



^119 Das sagt deutlich Mamertinus (Paneg. 2, 7, vgl. 2, 10; 3, 6) in der im
Jahre 289 gehaltenen Rede: Syriam velut amplexu suo tegebat Eupbrates antequam
Diocletiano sponte (das heißt, ohne daß Diocletian zu den Waffen zu greifen
brauchte, wie dann weiter ausgeführt wird) se dederent regna Persarum; ferner
ein anderer Lobredner aus dem Jahre 296 (Paneg. 5, 3): Partho ultra Tagrim
reducto. Wendungen wie die bei Aur. Vict. Caes. 39, 33, daß Galerius relictis
finibus nach Mesopotamien marschiert sei, oder daß Narseh nach Ruf. Fest. 25 im
Frieden Mesopotamien abtrat, können dagegen nicht geltend gemacht werden;
ebensowenig, daß orientalische Quellen die römische Besitznahme von Nisibis in
609 Sel. = 297/98 n. Chr. setzen (Nöldeke, Tabari, S. 50). Wäre dies richtig,
so könnte der genaue Bericht über die Friedensverhandlungen von 297 bei Petrus
Patricius fr. 14 unmöglich von der Abtretung Mesopotamiens schweigen und bloß
der Regulierung des Grenzverkehrs Erwähnung tun.



———————————————————————-



Einige Jahre darauf (293) bestieg ein neuer Herrscher, Narseh, des Königs
Schapur Sohn, den Thron von Ktesiphon, und erklärte im Jahre 296 wegen des
Besitzes von Mesopotamien und Armenien den Römern den Krieg ^120. Diocletianus,
der damals die oberste Leitung wie des Reiches überhaupt, so namentlich des
Orients hatte, beauftragte mit der Führung desselben seinen Reichsgehilfen
Galerius Maximianus, einen rohen, aber tapferen Feldherrn. Der Anfang war
ungünstig. Die Perser fielen in Mesopotamien ein und gelangten bis nach Karrhä;
gegen sie führte der Caesar die syrischen Legionen bei Nikephorion über den
Euphrat; zwischen diesen beiden Positionen stießen die Armeen aufeinander, und
die weit schwächere römische unterlag. Es war ein harter Schlag und der junge
Feldherr mußte schwere Vorwürfe über sich ergehen lassen; aber er verzagte
nicht. Für den nächsten Feldzug wurden aus dem ganzen Reich Verstärkungen
herangezogen und beide Regenten rückten persönlich in das Feld; Diocletian nahm
Stellung in Mesopotamien mit der Hauptmacht, während Galerius, verstärkt durch
die inzwischen herangezogenen illyrischen Kerntruppen, mit einem Heer von 25000
Mann in Armenien dem Feind entgegentrat und ihm eine entscheidende Niederlage
beibrachte. Das Lager und der Schatz, ja selbst der Harem des Großkönigs fielen
den Kriegern in die Hände, und mit Not entging Narseh selbst der
Gefangenschaft. Um nur die Frauen und die Kinder wieder zu erlangen, erklärte
der König sich bereit, auf jede Bedingung Frieden zu schließen; sein
Abgesandter Apharban beschwor den Römer, des Persers zu schonen: die beiden
Reiche, das Römische und das Persische, seien gleichsam die beiden Augen der
Welt und keines könne des anderen entbehren. Es hätte in der Macht der Römer
gestanden, ihren orientalischen Provinzen eine mehr hinzuzufügen; der
vorsichtige Herrscher begnügte sich mit der Regulierung der Besitzverhältnisse
im Nordosten. Mesopotamien blieb selbstverständlich im römischen Besitz; der
wichtige Handelsverkehr mit dem benachbarten Ausland wurde unter strenge
staatliche Kontrolle gestellt und wesentlich nach der festen Stadt Nisibis
gewiesen, dem Stützpunkt der römischen Grenzwacht im östlichen Mesopotamien.
Als Grenze der unmittelbaren römischen Herrschaft wurde der Tigris anerkannt,
jedoch in der Ausdehnung, daß das ganze südliche Armenien bis zum See Thospitis
(Vansee) und zum Euphrat, also das gesamte obere Tigristal zum Römischen Reich
gehören solle. Eigentliche Provinz ward dies Vorland von Mesopotamien nicht,
sondern nach der bisherigen Weise als römische Satrapie Sophene verwaltet.
Einige Dezennien später ward hier die starke Festung Amida (Diarbekr) angelegt,
seitdem die Hauptburg der Römer im Gebiet des oberen Tigris. Zugleich ward die
Grenze zwischen Armenien und Medien neu reguliert und die Lehnsherrlichkeit
Roms über jenes Land wie über Iberien abermals bestätigt. Bedeutende
Gebietsabtretungen legte der Friede den Besiegten nicht auf, aber er stellte
eine den Römern günstige Grenze her, welche auf längere Zeit hinaus in diesen
vielumstrittenen Gebieten die beiden Reiche schied ^121. Die Politik Traians
erhielt damit ihre vollständige Durchführung; allerdings verschob sich auch
eben damals der Schwerpunkt der römischen Herrschaft aus dem Westen nach dem
Osten.



———————————————————————-



^120 Daß Narseh in das damals römische Armenien einbrach, sagt Amm. 23, 5, 11;
für Mesopotamien folgt dasselbe aus Eutr. 9, 24. Noch am 1. März 296 bestand
der Friede oder war doch die Kriegserklärung im Okzident nicht bekannt (Paneg.
5, 10).



^121 Die Differenzen in den ausnahmsweise guten Berichten namentlich des Petrus
Patricius fr. 14 und Ammians (25, 7, 9) sind wohl nur formaler Art. Daß der
Tigris die eigentliche Reichsgrenze sein sollte, wie Priscus sagt, schließt
nicht aus, zumal bei der eigentümlichen Beschaffenheit seines Oberlaufs, daß
dieselbe dort teilweise darüber hinausgriff; vielmehr scheinen die fünf vorher
bei Petrus genannten Distrikte eben als transtigritanische und von der
folgenden allgemeinen Bestimmung auszunehmende aufgeführt zu werden. Die
Distrikte, welche Priscus hier und, ausdrücklich als transtigritanische, Ammian
aufführen - es sind dies bei beiden Arzanene, Karduene und Zabdicene, bei
Priscus Sophene und Intilene (“:vielmehr Ingiline, armenisch Angel, jetzt
Egil”: Kiepen), bei Ammian Moxoene und Rehimene (?) - können unmöglich
alle vor dem Frieden, wo doch Armenien schon Romano iuri obnoxia war (Amm. 23,
5, 11), von den Römern als persische betrachtet worden sein; ohne Zweifel
bildeten die westlicheren derselben schon damals einen Teil des römischen
Armeniens und stehen hier nur insofern, als sie infolge des Friedens dem Reiche
als Satrapie Sophene einverleibt wurden. Daß es sich hier nicht um die Grenze
der Abtretung, sondern um die des unmittelbaren Reichsgebiets handelte, zeigt
der Folgesatz, der die Grenze zwischen Armenien und Medien feststellt.




KAPITEL X.

Syrien und das Nabatäerland


Sehr allmählich haben die Römer sich dazu entschlossen, nach der westlichen
auch der östlichen Hälfte der Küsten des Mittelmeeres sich zu bemächtigen;
nicht an dem Widerstand, auf den sie hier verhältnismäßig in geringem Maße
trafen, sondern an der wohlbegründeten Scheu vor den denationalisierenden
Konsequenzen dieser Eroberungen hat es gelegen, daß sie so lange wie möglich
sich nur bemühten, in jenen Gegenden den entscheidenden politischen Einfluß zu
bewahren, und daß die eigentliche Einverleibung wenigstens Syriens und Ägyptens
erst stattfand, als der Staat schon fast eine Monarchie war. Wohl wurde dadurch
das Römerreich geographisch geschlossen, das Mittelmeer, Roms eigentliche
Basis, seit es eine Großmacht war, nach allen Seiten hin ein römischer
Binnensee, Schiffahrt und Handel auf und an demselben zum Segen aller Anwohner
staatlich geeinigt. Aber der geographischen Geschlossenheit zur Seite ging die
nationale Zweiteilung. Durch Griechenland und Makedonien wäre der Römerstaat
nie binational geworden, so wenig wie die Griechenstädte Neapolis und Massalia
Kampanien und die Provence hellenisiert haben. Aber wenn in Europa und Afrika
das griechische Gebiet gegenüber der geschlossenen Masse des lateinischen
verschwindet, so gehört, was von dem dritten Erdteil mit dem von Rechts wegen
dazu gehörigen Niltal in diesen Kulturkreis hineingezogen ward, ausschließlich
den Griechen, und namentlich Antiocheia und Alexandreia sind die rechten Träger
der in Alexander ihren Höhepunkt erreichenden hellenischen Entwicklung,
Mittelpunkte hellenischen Lebens und hellenischer Bildung und Großstädte wie
Rom auch. Nachdem in dem vorhergehenden Kapitel der die ganze Kaiserzeit
ausfüllende Kampf des Ostens und des Westens in und um Armenien und
Mesopotamien dargestellt worden ist, wenden wir uns dazu, die Verhältnisse der
syrischen Landschaften zu schildern, wie sie gleichzeitig sich gestalteten.
Gemeint ist das Gebiet, das der Bergstock Pisidiens, Isauriens und
Westkilikiens von Kleinasien, die östliche Fortsetzung desselben Gebirges und
der Euphrat von Armenien und Mesopotamien, die arabische Wüste von dem
Parthischen Reiche und von Ägypten scheiden; nur schien es angemessen, die
eigenartigen Schicksale Judäas in einem besonderen Abschnitt zu behandeln. Der
Verschiedenheit der politischen Entwicklung unter dem Kaiserregiment
entsprechend soll zunächst von dem eigentlichen Syriens dem nördlichen Teil
dieses Gebiets und von der unter dem Libanos sich hinziehenden phönikischen
Küste, weiter von dem Hinterlande Palästinas, dem Gebiet der Nabatäer
gesprochen werden. Was über Palmyra zu sagen war, hat schon im vorigen Kapitel
seinen Platz gefunden.



Seit der Teilung der Provinzen zwischen dem Kaiser und dem Senat hat Syrien
unter kaiserlicher Verwaltung gestanden und ist im Orient, wie Gallien im
Westen, der Schwerpunkt der kaiserlichen zivilen und militärischen Verwaltung
gewesen. Diese Statthalterschaft war von Anfang an von allen die angenehmste
und wurde dies im Lauf der Zeit nur noch in höherem Grade. Ihr Inhaber führte,
gleich den Statthaltern der beiden Germanien, das Kommando über vier Legionen,
und während den Kommandanten der Rheinarmee die Verwaltung der inneren
gallischen Landschaften abgenommen ward und schon in ihrem Nebeneinanderstehen
eine gewisse Beschränkung lag, behielt der Statthalter von Syrien auch die
Zivilverwaltung der ganzen großen Provinz ungeschmälert und führte lange Zeit
in ganz Asien allein ein Kommando ersten Ranges. Unter Vespasian erhielt er
zwar an den Statthaltern von Palästina und von Kappadokien zwei ebenfalls
Legionen befehligende Kollegen; andererseits aber wuchsen durch die Einziehung
des Königreichs Kommagene und bald darauf auch der Fürstentümer im Libanos
deren Gebiete seiner Verwaltung zu. Erst im Laufe des zweiten Jahrhunderts trat
eine Schmälerung seiner Befugnisse ein, indem Hadrian eine der vier Legionen
dem Statthalter von Syrien nahm und sie dem von Palästina überwies. Den ersten
Platz in der römischen Militärhierarchie hat erst Severus dem syrischen
Statthalter entzogen. Nachdem dieser die Provinz, die wie einst ihren
Statthalter Vespasian, so damals den Niger zum Kaiser hatte machen wollen,
unter Widerstreben namentlich der Hauptstadt Antiocheia unterworfen hatte,
verfügte er die Teilung derselben in eine nördliche und eine südliche Hälfte
und gab dem Statthalter jener, der sogenannten Syria Koile, zwei, dem
Statthalter dieser, der Provinz Syrophoenicia, eine Legion.



Auch insofern darf Syrien mit Gallien zusammengestellt werden, als dieser
kaiserliche Verwaltungsbezirk schärfer als die meisten sich in befriedete
Landschaften und schutzbedürftige Grenzdistrikte schied. Wenn die ausgedehnte
Küste Syriens und die westlichen Landschaften überhaupt feindlichen Angriffen
nicht ausgesetzt waren und die Deckung an der Wüstengrenze gegen die
schweifenden Beduinen den arabischen und jüdischen Fürsten und späterhin den
Truppen der Provinz Arabien, auch den Palmyrenern, mehr oblag als den syrischen
Legionen, so erforderte, namentlich bevor Mesopotamien römisch ward, die
Euphratgrenze eine ähnliche Bewachung gegen die Parther wie der Rhein gegen die
Germanen. Aber wenn die syrischen Legionen an der Grenze zur Verwendung kamen,
so konnte man doch auch in dem westlichen Syrien ihrer nicht entraten ^1. Die
Rheintruppen waren allerdings auch der Gallier wegen da; dennoch durften die
Römer mit berechtigtem Stolz sagen, daß für die große Hauptstadt Galliens und
die drei gallischen Provinzen eine unmittelbare Besatzung von 1200 Mann
ausreiche. Aber für die syrische Bevölkerung und insbesondere für die
Hauptstadt des römischen Asiens genügte es nicht, die Legionen am Euphrat
aufzustellen. Nicht bloß am Saum der Wüste, sondern auch in den Schlupfwinkeln
der Gebirge hausten in der Nachbarschaft der reichen Äcker und der großen
Städte, nicht in dem Grade wie heutzutage, aber doch auch damals stetig,
verwegene Räuberbanden und plünderten, oft als Kaufleute oder Soldaten
verkleidet, die Landhäuser und die Dörfer. Aber auch die Städte selbst, vor
allem Antiocheia, verlangten, wie Alexandreia, eigene Besatzung. Ohne Zweifel
ist dies der Grund gewesen, weshalb eine Teilung in Zivil- und Militärbezirke,
wie sie für Gallien schon Augustus verfügte, in Syrien niemals auch nur
versucht worden ist und weshalb die großen, auf sich selbst stehenden
Lageransiedlungen, aus denen zum Beispiel Mainz am Rhein, Leon in Spanien,
Chester in England hervorgegangen sind, im römischen Orient gänzlich fehlen.
Ohne Zweifel aber ist dies auch der Grund, weshalb die syrische Armee in Zucht
und Geist so sehr zurückstand gegen die der Westprovinzen; weshalb die stramme
Disziplin, wie sie in den militärischen Standlagern des Okzidents gehandhabt
ward, in den städtischen Kantonnements des Ostens nie Fuß fassen konnte. Wo der
stehenden Truppe neben ihrer nächsten Bestimmung noch die Aufgabe der Polizei
zufällt, wirkt dies an sich demoralisierend, und nur zu oft wird, wo sie
unruhige städtische Massen in Zucht halten soll, vielmehr ihre eigene Disziplin
dadurch untergraben. Die früher geschilderten syrischen Kriege liefern dazu den
unerfreulichen Kommentar; keiner derselben fand eine kriegsfähige Armee vor und
regelmäßig bedurfte es erst herangezogener okzidentalischer Truppen, um dem
Kampfe die Wendung zu geben.



——————————————————————————



^1 Die Standquartiere der syrischen Legionen genau zu bestimmen, vermögen wir
nicht; doch ist, was hier gesagt ist, wesentlich gesichert. Unter Nero stand
die 10. Legion in Raphaneae südwestlich von Hamath (Ios. bel. Iud. 7, 1, 3) und
ebendaselbst oder doch ungefähr in dieser Gegend unter Tiberius die 6. (Tac.
ann. 2, 79); wahrscheinlich in oder bei Antiocheia die 12. unter Nero (Ios.
bel. Iud. 2, 18, 9). Wenigstens eine Legion stand am Euphrat; für die Zeit vor
der Einziehung Kommagenes bezeugt dies Ios. bel. Iud. 7, 1, 3, und späterhin
hatte eine der syrischen Legionen ihr Hauptquartier in Samosata (Ptol. geogr.
5; 15, 11; Inschrift aus Severus’ Zeit CIL VI, 1409; Itin. Anton. Aug. p. 186).
Wahrscheinlich hatten die Stäbe der meisten syrischen Legionen ihren Sitz in
den westlichen Distrikten und geht die immer wiederkehrende Beschwerde, daß das
Lagern in den Städten die syrische Armee zerrütte, hauptsächlich auf diese
Einrichtung. Ob in der besseren Zeit an dem Wüstensaum eigentliche
Legionshauptquartiere bestanden haben, ist zweifelhaft; bei den Grenzposten
daselbst haben auch Detachements der Legionen Verwendung gefunden, und
namentlich ist der besonders unruhige Distrikt zwischen Damaskos und Bostra
stark mit Legionären belegt worden, die einerseits das Kommando von Syrien
stellte, andererseits das arabische seit Einrichtung desselben durch Traian.



——————————————————————————



Syrien im engeren Sinne und seine Nebenländer, das ebene Kilikien und Phoenike
haben unter den römischen Kaisern eine Geschichte im eigentlichen Sinne nicht
gehabt. Die Bewohner dieser Landschaften gehören dem gleichen Stamme an wie die
Bewohner Judäas und Arabiens, und die Stammväter der Syrer und der Phöniker
haben in ferner Zeit an einem Orte gesessen mit denen der Juden und der Araber
und eine Sprache geredet. Aber wenn die letzteren an ihrer Eigenart und an
ihrer Sprache festgehalten haben, so haben die Syrer und die Phöniker sich
hellenisiert, schon bevor sie unter römische Herrschaft gelangten. Es vollzog
sich diese Hellenisierung durchgängig in der Bildung von hellenischen Politien.
Den Grund dazu hatte freilich die einheimische Entwicklung gelegt, namentlich
an der phönikischen Küste die alten und großen Kaufstädte. Aber vor allem hat
die Staatenbildung Alexanders und der Alexandriden, eben wie die der römischen
Republik, zu ihrem Fundament nicht den Stamm, sondern die Stadtgemeinde; nicht
das altmakedonische Erbfürstentum, sondern die griechische Politie hat
Alexander in den Osten getragen, und nicht aus Stämmen, sondern aus Städten
gedachte er und gedachten die Römer ihr Reich zusammenzusetzen. Der Begriff der
autonomen Bürgerschaft ist ein dehnbarer und die Autonomie Athens und Thebens
eine andere als die der makedonischen und der syrischen Stadt, eben wie im
römischen Kreis die Autonomie des freien Capua einen anderen Inhalt hatte als
die der latinischen Pflanzstädte der Republik oder gar der Stadtgemeinden des
Kaiserreichs; aber der Grundgedanke ist überall das sich selbst verwaltende, in
seinem Mauerring souveräne Bürgertum. Nach dem Sturz des Perserreichs ist
Syrien nebst dem benachbarten Mesopotamien als die militärische
Verbindungsbrücke zwischen dem Westen und dem Osten wie kein anderes Land mit
makedonischen Ansiedlungen bedeckt worden; die dort in weitester Ausdehnung
übernommenen, sonst im ganzen Alexanderreich nirgends also sich wiederfindenden
makedonischen Ortsnamen beweisen es, daß hier der Kern der hellenischen
Eroberer des Ostens angesiedelt wurde und daß Syrien für diesen Staat das
Neu-Makedonien werden sollte; wie denn auch, solange das Reich Alexanders eine
Zentralregierung behielt, diese dort ihren Sitz gehabt hat. Den syrischen
Reichsstädten hatten dann die Wirren der letzten Seleukidenzeit zu größerer
Selbständigkeit verholfen. Diese Einrichtungen fanden die Römer vor.
Unmittelbar vom Reich verwaltete, nicht städtische Distrikte gab es schon nach
der von Pompeius vorgenommenen Organisation in Syrien wahrscheinlich gar nicht,
und wenn die abhängigen Fürstentümer in der ersten Epoche der römischen
Herrschaft einen großen Teil des südlichen Binnenlandes der Provinz umfaßten,
so waren diese meist gebirgigen und schwach bewohnten Distrikte doch von
untergeordneter Bedeutung. Im ganzen genommen blieb den Römern in Syrien für
die Hebung der städtischen Entwicklung nicht viel zu tun übrig, weniger als in
Kleinasien. Eigentliche Städtegründung ist daher aus der Kaiserzeit für Syrien
kaum zu berichten. Die wenigen Kolonien, welche hier angelegt worden sind, wie
unter Augustus Berytus und wahrscheinlich auch Heliopolis, haben keinen anderen
Zweck gehabt als die nach Makedonien geführten, nämlich die Unterbringung der
Veteranen.



Wie sich die Griechen und die ältere Bevölkerung in Syrien zueinander stellten,
läßt sich schon an den örtlichen Benennungen deutlich verfolgen. Landschaften
und Städte tragen hier der Mehrzahl nach griechische Namen, großenteils, wie
bemerkt, der makedonischen Heimat entlehnte wie Pieria, Anthemus, Arethusa,
Beroea, Chalkis, Edessa, Europos, Kyrrhos, Larisa, Pella, andere benannt nach
Alexander oder den Gliedern des seleukidischen Hauses, wie Alexandreia,
Antiocheia, Seleukis und Seleukeia, Apameia, Laodikeia, Epiphaneia. Die alten
einheimischen Namen behaupten sich wohl daneben, wie Beroea, zuvor aramäisch
Chaleb, auch Chalybon, Edessa oder Hierapolis, zuvor Mabog, auch Bambyke,
Epiphaneia, zuvor Hamat, auch Amathe genannt wird. Aber meistens traten die
älteren Benennungen vor den fremden zurück und nur wenige Landschaften und
größere Orte wie Kommagene, Samosata, Hemesa, Damaskos entbehren neugeschöpfter
griechischer Namen. Das östliche Kilikien hat wenig makedonische Gründungen
aufzuweisen; aber die Hauptstadt Tarsos hat sich früh und vollständig
hellenisiert und ist lange vor der römischen Zeit eines der Zentren der
hellenischen Bildung geworden. Etwas anderes ist es in Phoenike: die
altberühmten Kaufstädte Arados, Byblos, Berytos, Sidon, Tyros haben die
einheimischen Namen nicht eigentlich abgelegt; aber wie auch hier das
Griechische die Oberhand gewann, zeigt die hellenisierende Umbildung eben
dieser Namen, und noch deutlicher, daß Neu-Arados uns nur unter dem
griechischen Namen Antarados bekannt ist, ebenso die von den Tyriern, den
Sidoniern und den Aradiern gemeinschaftlich an dieser Küste gegründete neue
Stadt nur unter dem Namen Tripolis, und beide ihre heutigen Benennungen Tartus
und Tarabulus aus den griechischen entwickelt haben. Schon in der
Seleukidenzeit tragen die Münzen im eigentlichen Syrien ausschließlich, die der
phönikischen Städte weit überwiegend griechische Aufschrift; und von Anfang der
Kaiserzeit an steht die Alleinherrschaft des Griechischen hier fest ^2.



——————————————————————————



^2 Von Byblos gibt es eine Münze aus Augustus’ Zeit mit griechischer und
phönikischer Aufschrift (Imhoof-Blumer, Monnaies grecques, Leipzig 1883, S.
443).



——————————————————————————



Nur die nicht bloß durch weite Wüstenstrecken geschiedene, sondern auch eine
gewisse politische Selbständigkeit bewahrende Oase Palmyra macht, wie wir
sahen, hierin eine Ausnahme. Aber in dem Verkehr blieben die einheimischen
Idiome. In den Bergen des Libanos und des Antilibanos, wo auch in Hemesa
(Roms), Chalkis, Abila (beide zwischen Berytus und Damaskos) kleine
Fürstenhäuser einheimischen Ursprungs bis gegen das Ende des ersten
Jahrhunderts n. Chr. schalteten, hat die einheimische Sprache in der Kaiserzeit
wahrscheinlich die Alleinherrschaft gehabt, wie denn in den schwer zugänglichen
Gebirgen der Drusen die Sprache Arams erst in neuerer Zeit dem Arabischen
gewichen ist. Aber vor zwei Jahrtausenden war dieselbe in der Tat in ganz
Syrien die Sprache des Volkes ^3. Daß bei den doppelnamigen Städten im
gewöhnlichen Leben die syrische Benennung ebenso überwog wie in der Literatur
die griechische, zeigt sich darin, daß heute Beroea-Chalybon Haleb (Aleppo),
Epiphaneia-Amathe Hama, Hierapolis-Bambyke-Mabog Membidj, Tyros mit seinem
phönikischen Namen Sur genannt wird; daß die uns aus den Urkunden und den
Schriftstellern nur als Heliopolis bekannte syrische Stadt ihren uralten
einheimischen Namen Baalbek noch heute führt, überhaupt allgemein die heutigen
Ortsnamen nicht aus den griechischen, sondern aus den aramäischen
hervorgegangen sind.



——————————————————————————



^3 Johannes Chrysostomos aus Antiocheia (t 407) weist mehrfach (De sanctis
martyros. Opera. Paris 1718 ff. Vol. 2, p. 651; homil. 19, a. a. O., p. 188)
hin auf die ετεροφονία, die βάρβαρος φονή des λαός im Gegensatz zu der Sprache
der Gebildeten.



——————————————————————————



Ebenso zeigt der Kultus das Fortleben des syrischen Volkstums. Die Syrer von
Beroea bringen ihre Weihgeschenke mit griechischer Aufschrift dem Zeus
Malbachos, die von Apameia dem Zeus Belos, die von Berytus als römische Bürger
dem Jupiter Balmarcodes, alles Gottheiten, an denen weder Zeus noch Jupiter
wirklichen Teil hatten. Jener Zeus Belos ist kein anderer als der in Palmyra in
syrischer Sprache verehrte Malach Belos. Wie lebendig die heimische
Götterverehrung in Syrien gewesen und geblieben ist, dafür legt das deutlichste
Zeugnis ab, daß die Dame von Hemesa, die durch ihre Verschwägerung mit dem
Severischen Hause für ihren Tochtersohn im Anfang des 3. Jahrhunderts die
Kaiserwürde erlangte, nicht damit zufrieden, daß der Knabe Oberpontifex des
römischen Volkes hieß, ihn auch anhielt, sich den Oberpriester des heimischen
Sonnengottes Elagabalus vor allen Römern zu titulieren. Die Römer mochten die
Syrer besiegen; aber die römischen Götter haben in ihrer eigenen Heimat vor den
syrischen das Feld geräumt.



Nicht minder sind die zahlreichen auf uns gekommenen syrischen Eigennamen
überwiegend ungriechisch und Doppelnamen nicht selten; der Messias heißt auch
Christos, der Apostel Thomas auch Didymos, die von Petrus wiedererweckte Frau
aus Joppe das “Reh”, Tabitha oder Dorkas. Aber für die Literatur
und vermutlich auch für den Geschäftsverkehr und den Verkehr der Gebildeten war
das syrische Idiom so wenig vorhanden wie im Westen das keltische; in diesen
Kreisen herrschte ausschließlich das Griechische, abgesehen von dem auch im
Osten für das Militär geforderten Latein. Ein Literat aus der zweiten Hälfte
des zweiten Jahrhunderts, den der früher erwähnte König von Armenien Sohaemos
an seinen Hof zog, hat einen Roman, der in Babylon spielt, einiges über seine
eigene Lebensgeschichte eingelegt, das diese Verhältnisse erläutert. Er sei,
sagt er, ein Syrer, aber nicht von den eingewanderten Griechen, sondern von
Vater- und Mutterseite einheimischer Abkunft, Syrer nach Sprache und Sitte,
auch babylonischer Sprache und persischer Magie kundig. Aber eben dieser, das
hellenische Wesen in gewissem Sinne ablehnende Mann fügt hinzu, daß er
hellenische Bildung sich angeeignet habe, und ist ein angesehener Jugendlehrer
in Syrien und ein namhafter Romanschriftsteller der späteren griechischen
Literatur geworden ^4.



——————————————————————-



^4 Der Auszug des Photios aus dem Roman des Iamblichos c. 11, welcher den
Verfasser irrig zu einem Babylonier macht, wird durch das Scholion dazu
wesentlich berichtigt und ergänzt. Der Geheimschreiber der Großkönigs, der
unter den traianischen Gefangenen nach Syrien kommt, dort des Iamblichos
Erzieher wird und ihn in der “barbarischen Weisheit” unterweist,
ist natürlich eine Figur des in Babylon spielenden Romans, den Iamblichos von
diesem seinem Lehrmeister vernommen haben will; aber charakteristisch für die
Zeit ist der armenische Hofliterat und Prinzenerzieher (denn als “guten
Rhetor” hat ihn doch wohl Sohaemos nach Valarschapat berufen) selbst, der
kraft seiner magischen Kunst nicht bloß den Fliegenzauber und die
Geisterbeschwörung versteht, sondern auch dem Verus den Sieg über Vologasos
vorhersagt und zugleich Geschichten, wie sie auch in ‘Tausendundeiner Nacht’
stehen könnten, den Griechen griechisch erzählt.



——————————————————————-



Wenn späterhin das syrische Idiom wieder zur Schriftsprache geworden ist und
eine eigene Literatur entwickelt hat, so ist dies nicht auf eine Ermannung des
Nationalgefühls zurückzuführen, sondern auf das unmittelbare Bedürfnis der
christlichen Propaganda: jene syrische Literatur, ausgegangen von der
Übersetzung der christlichen Bekenntnisschriften in das Syrische, blieb gebannt
in den Kreis der spezifischen Bildung des christlichen Klerus und nahm daher
von der allgemeinen hellenischen Bildung nur den kleinen Bruchteil auf, den die
Theologen jener Zeit ihren Zwecken zuträglich oder doch damit verträglich
fanden ^5; ein höheres Ziel als die Übertragung der griechischen
Klosterbibliothek auf die Maronitenklöster hat diese Schriftstellerei nicht
erreicht und wohl auch nicht erstrebt. Sie reicht auch schwerlich weiter zurück
als in das zweite Jahrhundert unserer Zeitrechnung und hat ihren Mittelpunkt
nicht in Syrien, sondern in Mesopotamien, namentlich in Edessa ^6, wo
wahrscheinlich, anders als in dem älteren römischen Gebiet, sich die Anfänge
einer vorchristlichen Literatur in der Landessprache entwickelt hatten.



——————————————————————-



^5 Die syrische Literatur besteht fast ausschließlich aus Übersetzungen
griechischer Werke. Unter den Profanschriften stehen in erster Reihe
Aristotelische und Plutarchische Traktate, dann praktische Schriften
juristischen oder agronomischen Inhalts und populäre Unterhaltungsbücher wie
der Alexanderroman, Aesops Fabeln, Menanders Sentenzen.



^6 Die syrische Übersetzung des Neuen Testaments, der älteste uns bekannte
syrische Sprachtext, ist wahrscheinlich in Edessa entstanden; die στρατιώται
der Apostelgeschichte heißen hier “Römer”.



——————————————————————-



Unter den mannigfaltigen Bastardformen, welche der Hellenismus in seiner
zugleich zivilisierenden und degenerierenden Propaganda angenommen hat, ist die
syrohellenische wohl diejenige, in welcher die beiden Elemente am meisten im
Gleichgewicht standen, vielleicht aber zugleich diejenige, die die
Gesamtentwicklung des Reiches am entschiedensten beeinflußt hat. Die Syrer
empfingen wohl die griechische Städteordnung und eigneten sich hellenische
Sprache und Sitte an; dennoch hörten sie nie auf, sich als Orientalen zu fühlen
oder vielmehr als Träger einer doppelten Zivilisation. Nirgends vielleicht ist
dies schärfer ausgesprochen als in dem kolossalen Grabtempel, welchen im ersten
Anfang der Kaiserzeit König Antiochos von Kommagene sich auf einem einsamen
Berggipfel unweit des Euphrat errichtet hat. Er nennt in der ausführlichen
Grabschrift sich einen Perser; im persischen Gewande, wie das Herkommen seines
Geschlechts es erheischt, soll der Priester des Heiligtums ihm die
Gedächtnisopfer darbringen; aber wie die Perser nennt er auch die Hellenen die
gesegneten Wurzeln seines Geschlechts und fleht den Segen aller Götter der
Persis wie der Maketis, das heißt des persischen wie des makedonischen Landes
auf seine Nachkommen herab. Denn er ist der Sohn eines einheimischen Königs vom
Geschlecht der Achämeniden und einer griechischen Fürstentochter aus dem Hause
des Seleukos, und dem entsprechend schmückten das Grabmal in langer Doppelreihe
die Abbilder einerseits seiner väterlichen Ahnen bis auf den ersten Dareios,
andererseits seiner mütterlichen bis zu dem Marschall Alexanders. Die Götter
aber, die er verehrt, sind zugleich persisch und griechisch, Zeus Oromasdes,
Apollon Mithras Helios Hermes, Artagnes Herakles Ares, und dieses letzteren
Bild zum Beispiel trägt die Keule des griechischen Heros und zugleich die
persische Tiara. Dieser persische Fürst, der zugleich sich einen Freund der
Hellenen und als loyaler Untertan des Kaisers einen Freund der Römer nennt, wie
nicht minder jener von Marcus und Lucius auf den Thron von Armenien berufene
Achämenide Sohaemos, sind echte Vertreter der einheimischen, die persischen
Erinnerungen und die römisch-hellenische Gegenwart gleichmäßig im Sinne
tragenden Aristokratie des kaiserlichen Syriens. Aus solchen Kreisen ist der
persische Mithraskult in den Okzident gelangt. Aber die Bevölkerung, welche
zugleich unter diesem persischen oder sich persisch nennenden Großadel und
unter dem Regiment der makedonischen und später der italienischen Herren stand,
war in Syrien wie in Mesopotamien und in Babylonien aramäisch; sie erinnert
vielfach an die heutigen Rumänen gegenüber den vornehmen Sachsen und Magyaren.
Sicher waren sie das verderbteste und das verderbendste Element in dem
römisch-hellenischen Völkerkonglomerat. Von dem sogenannten Caracalla, der als
Sohn eines afrikanischen Vaters und einer syrischen Mutter in Lyon geboren war,
wird gesagt, daß er die Laster dreier Stämme in sich vereinigt habe, die
gallische Leichtfertigkeit, die afrikanische Wildheit und die syrische
Spitzbüberei.



Diese Durchdringung des Orients und des Hellenismus, die nirgends so
vollständig wie in Syrien sich vollzogen hat, tritt uns überwiegend in der
Gestalt entgegen, daß in der Mischung das Gute und Edle zugrunde geht. Indes
ist dies nicht überall der Fall; die spätere Entwicklung der Religion wie der
Spekulation, das Christentum und der Neuplatonismus, sind aus der gleichen
Paarung hervorgegangen; wenn mit jenem der Osten in den Westen dringt, so ist
dieser die Umgestaltung der okzidentalischen Philosophie im Sinn und Geist des
Ostens, eine Schöpfung zunächst des Ägypters Plotinos (204 bis 270) und seines
bedeutendsten Schülers, des Tyriers Malchos oder Porphyrios (233 bis nach 300),
und dann vorzugsweise in den Städten Syriens gepflegt. Beide welthistorischen
Bildungen zu erörtern, ist hier nicht der Platz; vergessen aber dürfen sie auch
bei der Würdigung der syrischen Verhältnisse nicht werden.



Die syrische Art findet ihren eminenten Ausdruck in der Hauptstadt des Landes
und vor Konstantinopels Gründung des römischen Ostens überhaupt, der Volkszahl
nach in dieser Epoche nur hinter Rom und Alexandreia und etwa noch dem
babylonischen Seleukeia zurückstehend, Antiocheia, bei welchem es erforderlich
scheint, einen Augenblick zu verweilen. Die Stadt, eine der jüngsten Syriens
und heutzutage von geringer Bedeutung, ist nicht durch die natürlichen
Verkehrsverhältnisse Großstadt geworden, sondern eine Schöpfung monarchischer
Politik. Die makedonischen Eroberer haben sie ins Leben gerufen zunächst aus
militärischen Rücksichten, als geeignete Zentralstelle für eine Herrschaft, die
zugleich Kleinasien, das Euphratgebiet und Ägypten umspannte und auch dem
Mittelmeer nahe sein wollte ^7. Das gleiche Ziel und die verschiedenen Wege der
Seleukiden und der Lagiden finden ihren treuen Ausdruck in der Gleichartigkeit
und dem Gegensatz von Antiocheia und Alexandreia; wie dieses für die Seemacht
und die maritime Politik der ägyptischen Herrscher, so ist Antiocheia der
Mittelpunkt für die kontinentale Orientmonarchie der Herrscher Asiens. Zu
verschiedenen Malen haben die späteren Seleukiden hier große Neugründungen
vorgenommen, so daß die Stadt, als sie römisch wurde, aus vier selbständigen
und ummauerten Bezirken bestand, die wieder alle eine gemeinsame Mauer
einschloß. Auch an Einwanderern aus der Ferne fehlte es nicht. Als das
eigentliche Griechenland unter die Herrschaft der Römer geriet und Antiochos
der Große vergeblich versucht hatte, diese dort zu verdrängen, gewährte er
wenigstens den auswandernden Euböern und Ätolern in seiner Residenz eine
Freistatt. Wie in der Hauptstadt Ägyptens ist auch in derjenigen Syriens den
Juden ein gewissermaßen selbständiges Gemeinwesen und eine privilegierte
Stellung eingeräumt worden, und ihre Stellung als Zentren der jüdischen
Diaspora ist nicht das schwächste Element in der Entwicklung beider Städte
geworden. Einmal zur Residenz und zum Sitz der obersten Verwaltung eines großen
Reiches gemacht, blieb Antiocheia auch in römischer Zeit die Hauptstadt der
asiatischen Provinzen Roms. Hier residierten die Kaiser, wenn sie im Orient
verweilten, und regelmäßig der Statthalter von Syrien; hier wurde die
Reichsmünze für den Osten geschlagen und hier vornehmlich, daneben in Damaskos
und in Edessa befanden sich die Reichswaffenfabriken. Freilich hatte die Stadt
für das Römerreich ihre militärische Bedeutung verloren und unter den
veränderten Verhältnissen wurde die schlechte Verbindung mit dem Meer als ein
großer Übelstand empfunden, nicht so sehr wegen der Entfernung als weil der
Hafen, die zugleich mit Antiocheia angelegte Stadt Seleukeia, für den großen
Verkehr wenig geeignet war. Ungeheure Summen haben die römischen Kaiser von den
Flaviern an bis auf Constantius aufgewandt, um in die diese Örtlichkeit
umgebenden Felsenmassen die erforderlichen Docks mit den Zuzugs-Kanälen zu
brechen und genügende Molen herzustellen; aber die Kunst der Ingenieure,
welcher an der Mündung des Nil die höchsten Würfe glücklich gelangen, rang in
Syrien vergeblich mit den unüberwindlichen Schwierigkeiten des Terrains.
Selbstverständlich hat die größte Stadt Syriens an der Fabrikation und dem
Handel dieser Provinz, wovon noch weiter die Rede sein wird, sich lebhaft
beteiligt; dennoch war sie mehr ein Sitz der Verzehrenden als der Erwerbenden.
Im ganzen Altertum gab es keine Stadt, in welcher das Genießen des Lebens so
sehr die Hauptsache, und dessen Pflichten so beiläufig waren wie in
“Antiocheia bei Daphne”, wie die Stadt bezeichnend genannt wird,
etwa wie wenn wir sagen würden “Wien beim Prater”. Denn Daphne ^8
ist der Lustgarten, eine deutsche Meile von der Stadt, von zwei Meilen im
Umkreis, berühmt durch seine Lorbeerbäume, wonach er heißt, durch seine alten
Zypressen, die noch die christlichen Kaiser zu schonen befahlen, seine
fließenden und springenden Wasser, seinen glänzenden Apollotempel und die
prachtvolle vielbesuchte Festfeier des 10. August. Die ganze Umgegend der
Stadt, die zwischen zwei bewaldeten Bergzügen in dem Tale des wasserreichen
Orontes, drei deutsche Meilen aufwärts von der Mündung desselben liegt, ist
noch heute trotz aller Vernachlässigung ein blühender Garten und einer der
anmutigsten Flecke der Erde. Der Stadt selbst tat es an Pracht und Glanz der
öffentlichen Anlagen im ganzen Reiche keine zuvor. Die Hauptstraße, welche in
der Ausdehnung von 36 Stadien, nahezu einer deutschen Meile, mit einer
bedeckten Säulenhalle zu beiden Seiten und in der Mitte einem breiten Fahrweg,
die Stadt in gerader Richtung längs des Flusses durchschnitt, ist in vielen
antiken Städten nachgeahmt worden, aber hat ihresgleichen nicht einmal in dem
kaiserlichen Rom. Wie in jedem guten Hause in Antiocheia das Wasser lief ^9, so
wandelte man in jenen Hallen durch die ganze Stadt zu allen Jahrzeiten
geschützt vor Regen wie vor Sonnenglut, auch des Abends in erleuchteten
Straßen, was sonst von keiner Stadt des Altertums berichtet wird ^10.



—————————————————————-



^7 Dies sagt Diodor (20, 47) von der Vorläuferin Antiocheias, der nur etwa eine
Meile weiter flußaufwärts angelegten Stadt Antigoneia. Antiocheia ist für das
Syrien der alten Zeit ungefähr gewesen, was für das heutige Aleppo ist, der
Knotenpunkt des inneren Verkehrs; nur daß bei jener Gründung, wie schon die
gleichzeitige Anlage des Hafens von Seleukeia beweist, die unmittelbare
Verbindung mit dem Mittelmeer beabsichtigt und daher die Anlage weiter nach
Westen gelegt ward.



^8 Der Raum zwischen Antiocheia und Daphne war mit Landhäusern und Vignen
gefüllt (Lib. or. 2 p. 213 Reiske), und es gab hier auch eine Vorstadt
Herakleia oder auch Daphne (K. O. Müller, Antiquitates Antiochiae, S. 44; vgl.
vita Veri 7); aber wenn Tac. ann. 2, 83 diese Vorstadt Epidaphne nennt, so ist
dies einer seiner seltsamsten Schnitzer. Plinius (nat. 5, 21, 79) sagt korrekt:
Antiochia Epidaphnes cognominata.



^9 “Womit wir vornehmlich alle schlagen”, sagt der Antiochener
Libanios in der unter Constantius gehaltenen Lobrede auf seine Heimat (or. 1,
354 R.), nachdem er die Quellen der Daphne und die von dort nach der Stadt
geführten Leitungen geschildert hat, “das ist die Bewässerung unserer
Stadt; wenn sonst auch jemand es mit uns aufnehmen mag, so geben sie alle nach,
sowie die Rede kommt auf das Wasser, seine Fülle wie seine Trefflichkeit. In
den öffentlichen Bädern hat jeder Strom das Maß eines Flusses, in den privaten
manche das gleiche, die übrigen nicht viel weniger. Wer die Mittel hat, ein
neues Bad anzulegen, tut dies unbesorgt um hinreichenden Zufluß und braucht
nicht zu fürchten, daß, wenn fertig, es ihm trocken liegen werde. Deshalb ist
jeder Stadtbezirk [es gab deren achtzehn] auf die besondere Eleganz seiner
Badeanstalt bedacht; es sind diese Bezirksbadeanstalten um so viel schöner als
die allgemeinen, als sie kleiner sind als diese, und die Bezirksgenossen
wetteifern immer die einen, die anderen zu übertreffen. Man ermißt die Fülle
der fließenden Wasser an der Menge der (guten) Wohnhäuser; denn soviel der
Wohnhäuser, soviel sind auch der fließenden Wasser, ja sogar in den einzelnen
Häusern oft mehrere; und auch die Mehrzahl der Werkstätten hat den gleichen
Vorzug. Darum schlagen wir uns auch nicht an den öffentlichen Brunnen darum,
wer zuerst zum Schöpfen kommt, an welchem Übelstand so viele ansehnliche Städte
leiden, wo um die Brunnen ein heftiges Gedränge ist und Lärm um die
zerbrochenen Krüge. Bei uns fließen die öffentlichen Brunnen zur Zierde, da
jeder innerhalb der Türen sein Wasser hat. Und es ist dies Wasser so klar, daß
der Eimer leer scheint, und so anmutend, daß es zum Trinken einladet.”



^10 “Das Sonnenlicht”, sagt derselbe Redner p. 363, “lösen
andere Lichter ab, Leuchten, die das ägyptische Illuminationsfest hinter sich
lassen; und bei uns unterscheidet sich die Nacht vom Tage nur durch die
Verschiedenheit der Beleuchtung; die fleißigen Hände finden keinen Unterschied
und schmieden weiter und wer da will, singt und tanzt, so daß Hephaestos und
Aphrodite hier in die Nacht sich teilen.” Bei dem Straßensport, den der
Prinz Gallus sich gestattete, waren die antiochenischen Laternen ihm sehr
unbequem (Amm. 14, 1, 9).



—————————————————————-



Aber in diesem üppigen Treiben fanden die Musen sich nicht zurecht; der Ernst
der Wissenschaft und die nicht minder ernste Kunst haben in Syrien und
namentlich in Antiocheia niemals rechte Pflege gefunden. Wie vollkommen analog
Ägypten und Syrien sonst sich entwickelt hatten, so scharf war ihr Gegensatz in
literarischer Hinsicht: diesen Teil der Erbschaft des großen Alexanders traten
die Lagiden allein an. Pflegten sie die hellenische Literatur und förderten
wissenschaftliche Forschung in aristotelischem Sinn und Geist, so haben die
besseren Seleukiden wohl durch ihre politische Stellung den Griechen den Orient
erschlossen - Seleukos’ I. Sendung des Megasthenes nach Indien an König
Tschandragupta und die Erkundung des Kaspischen Meeres durch seinen
Zeitgenossen, den Admiral Patrokles, haben in dieser Hinsicht Epoche gemacht;
aber von unmittelbarem Eingreifen in die literarischen Interessen von seiten
der Seleukiden weiß die Geschichte der griechischen Literatur nichts weiter zu
melden, als daß Antiochos der sogenannte Große den Dichter Euphorion zu seinem
Bibliothekar gemacht hat. Vielleicht darf die Geschichte der lateinischen
Literatur für Berytus, die lateinische Insel im Meer des orientalischen
Hellenismus, den Ernst wissenschaftlicher Arbeit in Anspruch nehmen. Es ist
vielleicht kein Zufall, daß die Reaktion gegen die literarisch modernisierende
Tendenz der julisch-claudischen Epoche und die Zurückführung der Sprache und
der Schriften der republikanischen Zeit in die Schule wie in die Literatur
ausgegangen ist von einem dem Mittelstand angehörigen Berytier, dem Marcus
Valerius Probus, welcher in den zurückgebliebenen Schulen seiner entlegenen
Heimat noch an den alten Klassikern sich gebildet hatte und dann in
energischer, mehr kritisch schriftstellerischer als eigentlich lehrender
Tätigkeit für den Klassizismus der späteren Kaiserzeit den Grund legte.
Dasselbe Berytos ist später der Sitz des Studiums der für die Beamtenlaufbahn
erforderlichen Rechtswissenschaft für den ganzen Osten geworden und die ganze
Kaiserzeit hindurch geblieben. In der hellenischen Literatur sind freilich die
Poesie des Epigramms und der Witz des Feuilletons in Syrien zu Hause; mehrere
der namhaftesten griechischen Kleindichter, wie Meleagros und Philodemos von
Gadara und Antipatros von Sidon, sind Syrer und in sinnlichem Reiz wie in
raffinierter Verskunst unübertroffen; und der Vater der Feuilletonliteratur ist
Menippos von Gadara. Aber diese Leistungen liegen meistens vor und zum Teil
beträchtlich vor der Kaiserzeit. In der griechischen Literatur dieser Epoche
ist keine Landschaft so geringfügig vertreten wie die syrische, und Zufall ist
dies schwerlich, wenngleich bei der universalen Stellung des Hellenismus in der
Kaiserzeit auf die Heimat der einzelnen Schriftsteller nicht allzu viel Gewicht
gelegt werden darf. Dagegen hatte die in dieser Epoche um sich greifende
untergeordnete Schriftstellerei, die gedanken- und formlosen Liebes-, Räuber-,
Piraten-, Kuppler-, Wahrsager- und Traumgeschichten und die Fabelreisen
wahrscheinlich eben hier ihren Hauptsitz. Unter den Kollegen des schon
genannten Iamblichos, Verfassers der babylonischen Geschichte, werden die
Landsleute desselben zahlreich gewesen sein; die Berührung dieser griechischen
Literatur mit der gleichartigen orientalischen ist wohl ohne Zweifel durch die
Syrer vermittelt worden. Das Lügen brauchten die Griechen freilich nicht von
den Orientalen zu lernen; aber die nicht mehr plastische, sondern phantastische
Fabulierung ihrer späteren Zeit ist aus Scheherazades Füllhorn, nicht aus dem
Scherz der Chariten erwachsen. Vielleicht nicht zufällig macht die Satire
dieser Zeit, indem sie den Homer als den Vater der Lügenreisen betrachtet,
denselben zu einem Babylonier mit eigentlichem Namen Tigranes. Abgesehen von
dieser Unterhaltungslektüre, deren auch die sich einigermaßen schämten, die
damit schreibend oder lesend die Zeit verdarben, ist aus diesen Gegenden kaum
ein anderer hervorragender Name zu nennen als der Zeitgenosse jenes Iamblichos,
der Kommagener Lukianos. Auch er hat nichts geschrieben als in Nachahmung des
Menippos Essays und Feuilletons, recht nach syrischer Art, witzig und lustig in
der persönlichen Persiflage, aber wo diese zu Ende ist, unfähig, die ernste
Wahrheit lachend zu sagen oder gar die Plastik der Komik zu handhaben. Diesem
Volke galt nur der Tag. Keine griechische Landschaft hat so wenig Denksteine
aufzuweisen wie Syrien; das große Antiocheia, die dritte Stadt des Reiches,
hat, um von dem Lande der Hieroglyphen und der Obelisken nicht zu reden,
weniger Inschriften hinterlassen als manches kleine afrikanische oder arabische
Dorf. Mit Ausnahme des Rhetors Libanios aus der Zeit Julians, welcher auch mehr
bekannt ist als bedeutend, hat diese Stadt der Literatur keinen einzigen
Schriftstellernamen geliefert. Nicht mit Unrecht nannte der tyanitische Messias
des Heidentums oder sein für ihn redender Apostel die Antiochener ein
ungebildetes und halb barbarisches Volk und meinte, daß Apollon wohl tun werde,
sie auch wie ihre Daphne zu verwandeln; denn in Antiocheia verständen wohl die
Zypressen zu flüstern, aber nicht die Menschen zu reden. In dem künstlerischen
Kreis hat Antiocheia eine führende Stellung nur gehabt in Betreff des Theaters
und der Spiele überhaupt. Die Vorstellungen, welche das antiochenische Publikum
fesselten, waren, nach der Sitte dieser Zeit, weniger eigentlich dramatische
als rauschende Musikaufführungen, Ballette, Tierhetzen und Fechterspiele. Das
Klatschen oder Zischen dieses Publikums entschied den Ruf des Tänzers im ganzen
Reich. Die Jockeys und die sonstigen Circus- und Theaterhelden kamen
vorzugsweise aus Syrien ^11. Die Ballettänzer und die Musiker sowie die Gaukler
und Possenreißer, welche Lucius Verus von der - seinerseits in Antiocheia
abgemachten - orientalischen Kampagne nach Rom zurückbrachte, haben in der
Geschichte des italischen Schauspielwesens Epoche gemacht. Mit welcher
Leidenschaft das Publikum in Antiocheia diesem Vergnügen sich hingab, dafür ist
charakteristisch, daß der Überlieferung nach die schwerste Katastrophe, welche
in dieser Periode über Antiocheia gekommen ist, die Einnahme durch die Perser
im Jahre 260, die Bürger der Stadt im Theater überraschte und von der Höhe des
Berges, an welchen dasselbe angelehnt war, die Pfeile in die Reihen der
Zuschauer flogen. In Gaza, der südlichsten Stadt Syriens, wo das Heidentum an
dem berühmten Marnas-Tempel eine feste Burg besaß, liefen am Ende des 4.
Jahrhunderts bei den Rennspielen die Pferde eines eifrigen Heiden und eines
eifrigen Christen, und als dabei “Christus den Marnas schlug”, da,
erzählt der heilige Hieronymus, ließen zahlreiche Heiden sich taufen.



———————————————————————



^11 Die merkwürdige Reichsbeschreibung aus der Zeit des Constantius (C. Müller,
Geographi Graeci Minores. Bd. 2, S. 513 f.), die einzige derartige Schrift,
worin die gewerblichen Zustände eine gewisse Berücksichtigung finden, sagt von
Syrien in dieser Hinsicht: “Antiocheia hat alles, was man begehrt, in
Fülle, vor allem aber seine Rennspiele. Rennspiele haben auch Laodikeia,
Berytos, Tyros, Kaesareia (in Palästina). Nach auswärts sendet Laodikeia
Jockeys, Tyros und Berytos Schauspieler, Caesareia Tänzer (pantomimi),
Heliopolis am Libanos Flötenbläser (choraulae), Gaza Musiker (auditores, womit
ακροάματα inkorrekt wiedergegeben ist), Αskalon Ringkämpfer (athletae),
Kastabala (eigentlich schon in Kilikien) Faustkämpfer.”



———————————————————————



In Zügellosigkeit der Sitte wetteiferten zwar die Großstädte des Römischen
Reiches alle; aber der Preis gebührt hierin wahrscheinlich Antiocheia. Der
ehrbare Römer, den der derbe Sittenmaler der traianischen Zeit schildert, wie
er seiner Heimat den Rücken wendet, weil sie eine Griechenstadt geworden, setzt
hinzu, daß von dem Unrat die Achäer der geringste Teil seien; längst habe der
syrische Orontes sich in den Tiberfluß ergossen und seine Sprache und seine
Art, seine Musikanten, Harfenistinnen, Triangelschlägerinnen und die Scharen
seiner Freudenmädchen über Rom ergossen. Von der syrischen Flötistin, der
Ambubaia ^12, sprachen die Römer Augusts wie wir von der Pariser Kokotte. In
den syrischen Städten, sagt schon in der letzten Zeit der römischen Republik
Poseidonios, ein bedeutender, selbst in dem syrischen Apameia heimischer
Schriftsteller, haben die Bürger der harten Arbeit sich entwöhnt; man denkt
dort nur an Schmausen und Zechen, und alle Reunionen und Kränzchen dienen
diesem Zweck; an der königlichen Tafel wird jedem Gast ein Kranz aufgesetzt und
dieser dann mit babylonischen Parfüms besprengt; Flötenspiel und Harfenschlagen
schallt durch die Gassen; die Turnanstalten sind in Warmbäder verwandelt - mit
letzterem ist die wahrscheinlich in Syrien zuerst aufgekommene und späterhin
allgemein gewordene Einrichtung der sogenannten Thermen gemeint, die im
wesentlichen eine Verbindung von Turn- und Warmbadanstalten waren. Vierhundert
Jahre später ging es in Antiocheia nicht anders zu. Nicht so sehr um des
Kaisers Bart entspann sich der Zank zwischen Julian und diesen Städtern,
sondern weil er in dieser Stadt der Kneipen, die, wie er sich ausdrückt, nichts
im Sinne habe als Tanzen und Trinken, den Wirten die Preise regulierte. Von
dieser wüsten und sinnlichen Wirtschaft ist auch und vor allem das religiöse
Wesen der syrischen Landschaft durchdrungen. Der Kultus der syrischen Götter
war oft eine Sukkursale des syrischen Bordells ^13.



——————————————————————————-



^12 Von dem syrischen Wort abbuba Pfeife.



^13 Das Schriftchen Lukians von der zu Hierapolis vom ganzen Orient verehrten
syrischen Göttin gibt eine Probe der wilden und wollüstigen Fabulierung, welche
dem syrischen Kultus eigen ist. In dieser Erzählung - der Quelle von Wielands
‘Kombabus’ - wird die Selbstverstümmelung ironisiert, wie sie den Frommen als
ein Akt hoher Moralität und gottseligen Glaubens galt.



——————————————————————————-



Es würde ungerecht sein, die römische Regierung für diese syrischen Zustände
verantwortlich zu machen; sie sind dieselben unter dem Diadochenregiment
gewesen und auf die Römer nur vererbt. Aber in der Geschichte dieser Zeit ist
das syrohellenische Element ein wesentlicher Faktor, und obwohl sein indirekter
Einfluß bei weitem mehr ins Gewicht fällt, hat dasselbe doch auch mehrfach
unmittelbar in der Politik sich bemerklich gemacht. Von eigentlicher
politischer Parteiung kann bei den Antiochenern dieser und jeder Zeit noch
weniger die Rede sein als bei den Bürgerschaften der übrigen Großstädte des
Reiches; aber im Mokieren und Räsonnieren haben sie es allem Anschein nach
allen übrigen, selbst den auch hierin mit ihnen wetteifernden Alexandrinern
zuvorgetan. Revolution gemacht haben sie nie, aber jeden Prätendenten, den die
syrische Armee aufstellte, bereitwillig und ernstlich unterstützt, den
Vespasianus gegen Vitellius, den Cassius gegen Marcus, den Niger gegen Severus,
immer bereit, wo sie Rückhalt zu haben meinten, der bestehenden Regierung den
Gehorsam aufzukündigen. Das einzige Talent, das ihnen unwidersprochen zukommt,
die Meisterschaft des Spottens, übten sie nicht bloß gegen die Schauspieler
ihrer Bühne, sondern nicht minder gegen die in der Residenz des Orients
verweilenden Herrscher, und der Spott war ganz der gleiche gegen den Akteur wie
gegen den Kaiser: er galt der persönlichen Erscheinung und den individuellen
Eigentümlichkeiten, gleich als ob ihr Landesherr auch nur da sei, um sie mit
seiner Rolle zu amüsieren. So bestand zwischen dem Publikum von Antiocheia und
den Herrschern, namentlich denjenigen, die längere Zeit daselbst verweilten,
Hadrian, Verus, Marcus, Severus, Julian, sozusagen ein dauernder Hohnkrieg, aus
welchem ein Aktenstück, die Replik des letztgenannten Kaisers gegen die
antiochenischen “Bartspötter”, noch heute erhalten ist. Wenn dieser
kaiserliche Literat den Spottreden mit Spottschriften begegnete, so haben zu
anderen Zeiten die Antiochener ihre schlimmen Reden und ihre übrigen Sünden
schwerer zu büßen gehabt. So entzog ihnen Hadrian das Recht der Silberprägung,
Marcus das Versammlungsrecht und schloß auf einige Zeit das Theater. Severus
nahm sogar der Stadt den Primat von Syrien und übertrug diesen auf das in
stetem Nachbarkrieg mit der Hauptstadt stehende Laodikeia; und wenn diese
beiden Anordnungen bald wieder zurückgenommen wurden, so ist die Teilung der
Provinz, welche bereits Hadrian angedroht hatte, unter Severus, wie gesagt
ward, zur Ausführung gekommen, und nicht zum wenigsten deswegen, weil die
Regierung die unbotmäßige Großstadt demütigen wollte. Selbst den schließlichen
Untergang hat diese Stadt sich herangespottet. Als im Jahre 540 der Perserkönig
Chosroes Nuschirwan vor den Mauern Antiocheias erschien, wurde er von den
Zinnen derselben nicht bloß mit Pfeilschüssen empfangen, sondern mit den
üblichen unflätigen Spottrufen; und dadurch gereizt, erstürmte der König nicht
bloß die Stadt, sondern führte auch ihre Einwohner hinweg in das von ihm unweit
Ktesiphon angelegte Neu-Antiocheia.



Die glänzende Seite der syrischen Zustände ist die ökonomische; in Fabrikation
und Handel nimmt Syrien neben Ägypten unter den Provinzen des römischen
Kaiserreichs den ersten Platz ein und behauptet in gewisser Beziehung auch vor
Ägypten den Vorrang. Die Bodenkultur gedieh unter dem dauernden Friedensstand
und unter der einsichtigen, namentlich auf Hebung der Bewässerung gerichteten
Verwaltung in einem Umfang, der die heutige Zivilisation beschämt. Freilich
sind manche Teile Syriens noch heute von üppigster Fülle; das Tal des unteren
Orontes, den reichen Garten um Tripolis mit seinen Palmengruppen,
Orangenhainen, Granat- und Jasmingebüschen, die fruchtbare Küstenebene nord-
und südwärts von Gaza haben weder die Beduinen noch die Paschas bis jetzt
vermocht zu veröden. Aber ihr Werk ist dennoch nicht gering anzuschlagen.
Apameia im mittleren Tal des Orontes, jetzt eine Felsenwildnis ohne Fluren und
Bäume, wo die dürftigen Herden auf den spärlichen Weideplätzen von den Räubern
des Gebirges dezimiert werden, ist weit und breit mit Ruinen besät, und es ist
urkundlich bezeugt, daß unter dem Statthalter Syriens Quirinius, demselben, den
die Evangelien nennen, diese Stadt mit Einschluß des Gebiets 117000 freie
Einwohner gezählt hat. Ohne Frage ist einst das ganze Tal des wasserreichen
Orontes - schon bei Hemesa ist er 30 bis 40 Meter breit und 1½ bis 3 Meter tief
- eine große Kulturstätte gewesen. Aber auch von den Strichen, die jetzt
völlige Wüste sind und wo dem heutigen Reisenden das Leben und Gedeihen des
Menschen unmöglich scheint, war ein beträchtlicher Teil ehemals das Arbeitsfeld
rühriger Arme. Östlich von Hemesa, wo jetzt kein grünes Blatt und kein Tropfen
Wasser ist, haben sich massenweise die schweren Basaltplatten ehemaliger
Ölpressen gefunden. Während heute nur in den quelligen Tälern des Libanos
spärliche Oliven wachsen, müssen einst die Ölwälder weit über das Orontestal
hinausgegangen sein. Wer jetzt von Hemesa nach Palmyra reist, führt das Wasser
auf dem Rücken der Kamele mit sich, und diese ganze Wegstrecke ist bedeckt mit
den Resten einstmaliger Villen und Dörfer ^14. Den Marsch Aurelians auf dieser
Strecke vermöchte jetzt keine Armee zu unternehmen. Von dem, was heutzutage
Wüste heißt, ist ein guter Teil vielmehr Verwüstung der gesegneten Arbeit
besserer Zeiten. “Ganz Syrien”, sagt eine Erdbeschreibung aus der
Mitte des 4. Jahrhunderts, “hat Überfluß an Getreide, Wein und Öl.”
Aber ein eigentliches Exportland für die Bodenfrüchte, wie Ägypten und Afrika,
ist Syrien auch im Altertum nicht gewesen, wenn auch die edlen Weine, zum
Beispiel der von Damaskos nach Persien, die von Laodikeia, Askalon, Gaza nach
Ägypten und von da aus bis nach Äthiopien und Indien versandt wurden, und auch
die Römer den Wein von Byblos, von Tyros, von Gaza zu schätzen wußten.



———————————————————————————



^14 Der österreichische Ingenieur Joseph Tschernik (Ergänzungsheft 44 zu
Petermanns geographischen Mittheilungen, 1875, S. 3, 9) fand Basaltplatten von
Ölpressen nicht bloß auf dem wüsten Plateau bei Kala’at el-Hossn zwischen
Hemesa und dem Meer, sondern auch in der Zahl von über zwanzig östlich von
Hemesa bei el-Ferklûs, wo der Basalt selbst nicht vorkommt, sowie ebendaselbst
zahlreiche gemauerte Terrassen und Ruinenhügel; Terrassierungen auf der ganzen
Strecke von 16 Meilen zwischen Hemesa und Palmyra. K. E. Sachau (Reise in
Syrien und Mesopotamien. Leipzig 1883, S. 23, 55) fand Reste von
Wasserleitungen an verschiedenen Stellen der Straße von Damaskos nach Palmyra.
Die in den Fels gehauenen Zisternen von Arados, deren schon Strabon (16, 2, 13
p. 753) gedenkt, tun noch heute ihren Dienst (J. E. Renan, Mission de Phénicie.
Paris 1874, S. 40).



———————————————————————————



Weit mehr ins Gewicht fielen für die allgemeine Stellung der Provinz die
syrischen Fabriken. Eine Reihe von Industrien, die eben für den Export in
Betracht kommen, sind hier heimisch, insbesondere von Leinen, von Purpur, von
Seide, von Glas. Die Flachsweberei, von alters her in Babylonien zu Hause, ist
von da früh nach Syrien verpflanzt worden; “ihr Leinen”, sagt jene
Erdbeschreibung, “versenden Skytopolis (in Palästina), Laodikeia, Byblos,
Tyros, Berytos in die ganze Welt”, und in dem Tarifgesetz Diocletians
werden dem entsprechend als feine Leinenwaren die der drei erstgenannten Städte
neben denen des benachbarten Tarsos und ägyptischen aufgeführt, und die
syrischen haben vor allen den Vorrang. Daß der Purpur von Tyros, so viele
Konkurrenten ihm auch entstanden, stets den ersten Platz behauptet hat, ist
bekannt; und neben der tyrischen gab es in Syrien zahlreiche ebenfalls berühmte
Purpurfärbereien an der Küste ober- und unterhalb Tyros, in Sarepta, Dora,
Caesarea, selbst im Binnenland, in dem palästinensischen Neapolis und in Lydda.
Die Rohseide kam in dieser Epoche aus China und vorzugsweise über das Kaspische
Meer, also nach Syrien; verarbeitet ward sie hauptsächlich in den Fabriken von
Berytos und von Tyros, in welchem letzteren Orte besonders auch die viel
gebrauchte und hoch bezahlte Purpurseide hergestellt ward. Die Glasfabriken von
Sidon behaupteten in der Kaiserzeit ihren uralten Ruf, und zahlreiche
Glasgefäße unserer Museen tragen den Stempel eines sidonischen Fabrikanten. Zu
dem Vertrieb dieser Waren, die ihrer Natur nach dem Weltmarkt angehörten, kam
weiter die ganze Warenmasse, welche aus dem Orient auf den Euphratstraßen in
das Abendland gelangte. Freilich wendete der arabische und der indische Import
in dieser Zeit sich von dieser Straße ab und nahm hauptsächlich den Weg über
Ägypten; aber nicht bloß der mesopotamische Verkehr blieb notwendig den Syrern,
sondern es standen auch die Emporien der Euphratmündung in regelmäßigem
Karawanenverkehr mit Palmyra und bedienten sich also der syrischen Häfen. Wie
bedeutend dieser Verkehr mit den östlichen Nachbarn war, zeigt nichts so
deutlich wie die gleichartige Silberprägung im römischen Orient und im
parthischen Babylonien; in den Provinzen Syrien und Kappadokien prägte die
römische Regierung Silber, abweichend von der Reichswährung, auf die Sorten und
auf den Fuß des Nachbarreiches. Die syrische Fabrikation selbst, zum Beispiel
von Leinen und Seide, ist eben durch den Import der gleichartigen babylonischen
Handelsartikel angeregt worden, und wie diese, so sind auch die Leder- und die
Pelzwaren, die Salben, die Spezereien, die Sklaven des Orients während der
Kaiserzeit zu einem sehr beträchtlichen Teil über Syrien nach Italien und
überhaupt dem Westen gekommen. Das aber ist diesen Ursitzen des Handelsverkehrs
immer geblieben, daß die sidonischen Männer und ihre Landesgenossen, hierhin
sehr verschieden von den Ägyptern, ihre Waren nicht bloß den Ausländern
verkauften, sondern sie ihnen selber brachten, und wie die Schiffskapitäne in
Syrien einen hervorragenden und geachteten Stand bildeten ^15, so waren
syrische Kaufleute und syrische Faktoreien in der Kaiserzeit ungefähr ebenso
überall zu finden wie in den fernen Zeiten, von denen Homer erzählt. Die Tyrier
hatten derzeit Faktoreien in den beiden großen Importhäfen Italiens, Ostia und
Puteoli, und wie diese selbst in ihren Urkunden ihre Anstalten als die größten
und stattlichsten dieser Art bezeichnen, so wird in der öfter angeführten
Erdbeschreibung Tyros für Handel und Verkehr der erste Platz des Orients
genannt ^16; ebenso hebt Strabon bei Tyros und bei Arados die ungewöhnlich
hohen, aus vielen Stockwerken bestehenden Häuser als eine Besonderheit hervor.
Ähnliche Faktoreien haben auch Berytos und Damaskos und gewiß noch viele andere
syrische und phönikische Handelsstädte in den italienischen Häfen gehabt ^17.
Dem entsprechend finden wir namentlich in der späteren Kaiserzeit syrische,
vornehmlich apamenische Kaufleute nicht bloß in ganz Italien ansässig, sondern
ebenso in allen größeren Emporien des Okzidents, in Salonae in Dalmatien,
Apulum in Dakien, Malaca in Spanien, vor allem aber in Gallien und Germanien,
zum Beispiel in Bordeaux, Lyon, Paris, Orleans, Trier, so daß wie die Juden so
auch diese syrischen Christen nach ihren Gebräuchen leben und in ihren
Konventen sich ihres Griechischen bedienen ^18. Nur auf dieser Grundlage werden
die früher geschilderten Zustände der Antiochener und der syrischen Städte
überhaupt verständlich. Die vornehme Welt daselbst besteht aus den reichen
Fabrikanten und Kaufleuten, die Masse der Bevölkerung sind die Arbeiter und die
Schiffer ^19, und wie später der im Orient erworbene Reichtum nach Genua und
Venedig, so strömte damals der Handelsgewinn des Okzidents zurück nach Tyros
und Apameia. Bei dem ausgedehnten Handelsgebiet, welches diesen Großhändlern
offenstand, und bei den im ganzen mäßigen Grenz- und Binnenzöllen brachte schon
der syrische, einen großen Teil der gewinnbringendsten und transportabelsten
Artikel umfassende Export ungeheure Kapitalien in ihre Hände; und ihr Geschäft
beschränkte sich nicht auf die heimatlichen Waren ^20. Welches Wohlleben
einstmals hier geherrscht hat, das lehren nicht die dürftigen Überbleibsel der
untergegangenen großen Städte, aber die mehr verlassene als verwüstete
Landschaft am rechten Ufer des Orontes von Apameia an bis zu der Wendung des
Flusses gegen das Meer. In diesem Strich von etwa 20 bis 25 deutschen Meilen
Länge stehen heute noch die Ruinen von gegen hundert Ortschaften, ganze noch
erkennbare Straßen, die Gebäude, mit Ausnahme der Dächer, ausgeführt in
massivem Steinbau, die Wohnhäuser von Säulenhallen umgeben, mit Galerien und
Balkonen geschmückt, Fenster und Portale reich und oft geschmackvoll dekoriert
mit Steinarabesken, dazu Garten- und Badeanlagen, Wirtschaftsräume im
Erdgeschoß, Ställe, in den Felsen gehauene Wein- und Ölpressen ^21, auch große,
ebenfalls in den Felsen gehauene Grabkammern mit Sarkophagen gefüllt und mit
säulengeschmückten Eingängen. Spuren öffentlichen Lebens begegnen nirgends; es
sind die Landwohnungen der Kaufleute und der Industriellen von Apameia und
Antiocheia, deren gesicherter Wohlstand und solider Lebensgenuß aus diesen
Trümmern spricht. Es gehören diese Ansiedlungen völlig gleichförmigen
Charakters durchaus der späten Kaiserzeit an, die ältesten dem Anfang des
vierten Jahrhunderts, die spätesten der Mitte des sechsten, unmittelbar vor dem
Ansturm des Islam, dem auch dieses blühende und gedeihliche Leben erlegen ist.
Christliche Symbole und biblische Sprüche begegnen überall und ebenso
stattliche Kirchen und kirchliche Anlagen. Indes hat diese Kulturentwicklung
nicht erst unter Konstantin begonnen, sondern in jenen Jahrhunderten nur sich
gesteigert und konsolidiert. Sicher sind jenen Steinbauten ähnliche, weniger
dauerhafte Villen- und Gartenanlagen vorausgegangen. Die Regeneration des
Reichsregiments nach den wüsten Wirren des dritten Jahrhunderts drückt in dem
Aufschwung sich aus, den die syrische Kaufmannswelt damals nahm; aber bis zu
einem gewissen Grade wird dies uns gebliebene Abbild derselben auch auf die
frühere Kaiserzeit bezogen werden dürfen.



———————————————————————————



15 In Arados, einer zu Strabons Zeit (16, 2, 13 p. 753) sehr volkreichen Stadt,
erscheint unter Augustus ein πρόβουλος τών ναυαρχησάνιων (CIG 4736 h, besser
bei Renan, Mission de Phιnicie, S. 31).



16 Totius orbis descriptio c. 24: nulla forte civitas Orientis est eius
spissior in negotio. Die Urkunden der statio (CIG 5853; CIL X, 1601) geben von
diesen Faktoreien ein lebendiges Bild. Sie dienen zunächst religiösen Zwecken,
das heißt für den Kult der tyrischen Götter am fremden Ort; zu diesem Zwecke
wird in der größeren Station von Ostia von den tyrischen Schiffern und
Kaufleuten eine Abgabe erhoben und aus deren Ertrag der kleineren ein
jährlicher Zuschuß von 1000 Sesterzen gewährt, der für die Miete des Lokals
verwendet wird; die übrigen Kosten werden von den Tyriern in Puteoli, ohne
Zweifel durch freiwillige Beiträge, aufgebracht.



17 Für Berytos beweist dies die Puteolaner Inschrift CIL X,1634; für Damaskos
legt es die dem Jupiter optimus maximus Damascensus daselbst gesetzte X, 1576
wenigstens nahe.



Übrigens zeigt sich auch hier, mit wie gutem Grund Puteoli Klein-Delos heißt.
Auf Delos begegnen in der letzten Zeit seiner Blüte, das heißt etwa in dem
Jahrhundert vor dem Mithradatischen Krieg, die syrischen Faktoreien und die
syrischen Kulte in ganz gleicher Weise und in noch größerer Fülle: wir finden
dort die Gilde der Herakleisten von Tyros (τό κοινόν τών Τυρίων Ηρακλειστών
εμπόρων καί ναυκλήρων CIG 2271), der Poseidoniasten von Berytos (τό κοινόν
Βηρυτίων Ποσειδωνιαστών εμπόρων καί ναυκλήρων καί εγδοχέων, BCH 7, 1883, S.
468), der Verehrer des Adad und der Atargatis von Hierapolis (BCH 6, 1882, S.
495f.), abgesehen von den zahlreichen Denksteinen syrischer Kaufleute. Vgl.
Homolle, BCH 8, 1884, S. 110f.



18 Indem Salvianus (gegen 450) den gallischen Christen zu Gemüte führt, daß sie
um nichts besser seien als die Heiden, weist er hin (gub. 4, 14, 69) auf die
nichtswürdigen negotiatorum et Syricorum omnium turbae, quae maiorem ferme
civitatum universarum partem occupaverunt. Gregor von Tours erzählt, daß König
Guntchram in Orleans von der gesamten Bürgerschaft eingeholt wird und gefeiert,
wie in lateinischer Sprache so auch auf hebräisch und auf syrisch (8, 1: hinc
lingua Syrorum, hinc Latinorum, hinc … Judaeorum in diversis laudibus varie
concrepabat) und daß nach Erledigung des Bischofsitzes von Paris ein syrischer
Kaufmann denselben sich zu verschaffen wußte und die dazu gehörigen Stellen an
seine Landsleute vergab (10, 26: omnem scholam decessoris sui abiciens Syros de
genere suo ecclesiasticae domui ministros esse statuit). Sidonius (um 450)
schildert die verkehrte Welt von Ravenna (epist. 1, 8) mit den Worten:
fenerantur clerici, Syri psallunt ; negotiatores militant, monachi negotiantur.
Usque hodie, sagt Hieronymus (in Ezech. 27, vol. 5 p. 513 Vall.) permanet in
Syris ingenitus negotiationis ardor, qui per totum mundum lucri cupiditate
discurrunt et tantam mercandi habent vesaniam, ut occupato nunc orbe Romano
(geschrieben gegen Ende des 4. Jahrhunderts) inter gladios et miserorum neces
quaerant divitias et paupertatem periculis fugiant. Andere Belege gibt L.
Friedländer, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms. Bd. 2, 5. Aufl. S.
67. Ohne Bedenken wird man die zahlreichen Inschriften des Okzidents hinzufügen
dürfen, welche von Syrern herrühren, auch wenn diese sich nicht ausdrücklich
als Kaufleute bezeichnen. Belehrend ist dafür das Coemeterium der kleinen
norditalischen Landstadt Concordia aus dem 5. Jahrhundert; die auf demselben
bestatteten Ausländer sind alle Syrer, meist Apamener (CIL III, p. 1060);
ebenso gehören alle in Trier gefundenen griechischen Inschriften Syrern (CIG
9891, 9892, 9893). Diese Inschriften sind nicht bloß in syrischer Weise
datiert, sondern zeigen auch Besonderheiten des dortigen dialektischen
Griechisch (Hermes 19, 1884, S. 423).



Daß diese syrisch-christliche, zu dem Gegensatz des orientalischen und
okzidentalischen Klerus in Beziehung stehende Diaspora mit der jüdischen nicht
zusammengeworfen werden darf, zeigt der Bericht bei Gregorius deutlich; sie hat
offenbar viel höher gestanden und durchgängig den besseren Ständen angehört.



19 Das ist zum Teil noch heute so. Die Zahl der Seidenarbeiter in Höms wird auf
3000 angeschlagen (Tschernik a. a. O.)



^20 Eine der ältesten, das heißt nach Severus und vor Diocletian gesetzten
Grabschriften dieser Art ist die lateinisch-griechische, unweit Lyon gefundene
(Wilmanns 2498 vgl. Lebas-Waddington 2329) eines Θαίμος ο καί Ιουλιανός Σαάδου
(lateinisch Thaemus Iulianus Sati fil.), gebürtig aus Atheila (de vico
Athelani) unweit Kanatha in Syrien (noch jetzt ‘Atîl unweit Kanawât im Hauran)
und Decurio in Kanatha, ansässig in Lyon (πάτραν λείπων ήκε τώδ' επί χώρω) und
hier Großhändler für aquitanische Waren (ες πράσιν έχων ενπόριον αγορασμών
μεστον εκ Ακουιτανίης ώδ' επί Λουγουδυνοίω - negotiatori Luguduni et prov.
Aquitanica). Danach müssen diese syrischen Kaufleute nicht allein mit syrischen
Waren gehandelt, sondern mit ihrem Kapital und ihrer Geschäftskenntnis den
Großhandel überhaupt betrieben haben.



^21 Charakteristisch ist das lateinische Epigramm an einem Kelterhause CIL III,
188 in dieser Heimat der “apamenischen Traube” (vita Elagabali c.
21).



———————————————————————————



Die Verhältnisse der Juden in der römischen Kaiserzeit sind so eigenartig und
man möchte sagen so wenig abhängig von der Provinz, die in der früheren
Kaiserzeit mit ihrem, in der späteren vielmehr mit dem wiedererweckten Namen
der Philistäer oder Palästinenser benannt ward, daß es, wie schon gesagt ward,
angemessen erschien, diese in einem besonderen Abschnitt zu behandeln. Das
Wenige, was über das Land Palästina zu bemerken ist, insbesondere die nicht
unbedeutende Beteiligung der Küsten- und zum Teil auch der binnenländischen
Städte an der syrischen Industrie und dem syrischen Handel, ist in der darüber
gegebenen Auseinandersetzung miterwähnt worden. Die jüdische Diaspora hatte
schon vor der Zerstörung des Tempels sich in einer Weise erweitert, daß
Jerusalem, auch als es noch stand, mehr ein Symbol als eine Heimat war,
ungefähr wie die Stadt Rom für die sogenannten römischen Bürger der späteren
Zeit. Die Juden von Antiocheia und Alexandreia und die zahlreichen ähnlichen
Gemeinschaften minderen Rechts und geringeren Ansehens haben sich
selbstverständlich an dem Handel und Verkehr ihrer Wohnsitze beteiligt. Ihr
Judentum kommt dabei nur etwa insofern in Betracht, als die Gefühle
gegenseitigen Hasses und gegenseitiger Verachtung, wie sie seit Zerstörung des
Tempels und den mehrfach sich wiederholenden national-religiösen Kriegen
zwischen Juden und Nichtjuden sich entwickelt oder vielmehr gesteigert hatten,
auch in diesen Kreisen ihre Wirkung geübt haben werden. Da die im Ausland sich
aufhaltenden syrischen Kaufleute sich zunächst für den Kultus ihrer
heimatlichen Gottheiten zusammenfanden, so kann der syrische Jude in Puteoli
den dortigen syrischen Kaufmannsgilden nicht wohl angehört haben; und wenn der
Kult der syrischen Götter im Ausland mehr und mehr Anklang fand, so zog, was
den übrigen Syrern zugute kam, zwischen den mosaisch-gläubigen Syrern und den
Italikern eine Schranke mehr. Schlossen sich diejenigen Juden, die eine Heimat
außer Palästina gefunden hatten, außerhalb derselben nicht ihren Wohnsitz-,
sondern ihren Religionsgenossen an, wie das nicht hat anders sein können, so
verzichteten sie damit auf die Geltung und die Duldung, welche den
Alexandrinern und den Antiochenern und so weiter im Ausland entgegenkam, und
wurden genommen, wie sie sich gaben, als Juden. Die palästinensischen Juden des
Okzidents aber waren zum größten Teil nicht hervorgegangen aus der
kaufmännischen Emigration, sondern kriegsgefangene Leute oder Nachkommen
solcher und in jeder Hinsicht heimatlos; die Pariastellung, welche die Kinder
Abrahams vor allem in der römischen Hauptstadt einnahmen, der Betteljude,
dessen Hausrat in dem Heubündel und dem Schacherkorb besteht und dem kein
Verdienst zu gering und zu gemein ist, knüpft an den Sklavenmarkt an. Unter
diesen Umständen begreift es sich, weshalb im Okzident die Juden während der
Kaiserzeit neben den Syrern eine untergeordnete Rolle gespielt haben. Die
religiöse Gemeinschaft der kaufmännischen und der Proletariereinwanderung
drückte auf die Gesamtheit der Juden noch neben der allgemeinen mit ihrer
Stellung verbundenen Zurücksetzung. Mit Palästina aber hat jene wie diese
Diaspora wenig zu schaffen.



Es bleibt noch ein Grenzgebiet zu betrachten, von dem nicht häufig die Rede ist
und das dennoch wohl Berücksichtigung verdient: es ist die römische Provinz
Arabia. Sie führt ihren Namen mit Unrecht; der Kaiser, der sie eingerichtet
hat, Traianus, war ein Mann großer Taten, aber noch größerer Worte. Die
arabische Halbinsel, weiche das Euphratgebiet wie das Niltal voneinander
scheidet, regenarm, ohne Flüsse, allerseits mit felsiger und hafenarmer Küste,
ist für den Ackerbau wie für den Handel wenig geeignet und in alter Zeit zum
weitaus größten Teil den nicht seßhaften Wüstenbewohnern zum unbestrittenen
Erbteil verblieben. Insonderheit die Römer, welche überhaupt in Asien wie in
Ägypten besser als irgendeine andere der wechselnden Vormächte es verstanden
haben, ihren Besitz zu beschränken, haben niemals auch nur versucht, die
arabische Halbinsel zu unterwerfen. Ihre wenigen Unternehmungen gegen den
südöstlichen Teil derselben, den produktenreichsten und wegen der Beziehung zu
Indien auch für den Handel wichtigsten, werden bei der Erörterung der
ägyptischen Verkehrsverhältnisse ihre Darstellung finden. Das römische Arabien
umfaßt schon als römischer Klientelstaat und vor allem als römische Provinz nur
einen mäßigen Teil vom Norden der Halbinsel, außerdem aber das Land südlich und
östlich von Palästina zwischen diesem und der großen Wüste bis über Bostra
hinaus. Mit diesem betrachten wir die zu Syrien gehörige Landschaft zwischen
Bostra und Damaskos, die jetzt nach dem Haurângebirge benannt zu werden pflegt,
nach der alten Bezeichnung Trachonitis und Batanaea.



Diese ausgedehnten Gebiete sind für die Zivilisation nur unter besonderen
Verhältnissen zu gewinnen. Das eigentliche Steppenland (Hamâd) östlich von der
Gegend, mit der wir uns hier beschäftigen, bis zum Euphrat ist nie von den
Römern in Besitz genommen worden und aller Kultur unfähig; nur die schweifenden
Wüstenstämme, wie heute zum Beispiel die Aneze, durchziehen dasselbe, um ihre
Rosse und ihre Kamele im Winter am Euphrat, im Sommer in den Gebirgen südlich
von Bostra zu weiden und oft mehrmals im Jahre die Trift zu wechseln. Schon auf
einem höheren Grade der Kultur stehen westwärts der Steppe die seßhaften
Hirtenstämme, die namentlich Schafzucht in großer Ausdehnung betreiben. Aber
auch für den Ackerbau ist in diesen Strecken vielfach Raum. Die rote Erde des
Haurân, zersetzte Lava, erzeugt im Urzustand viel wilden Roggen, wilde Gerste
und wilden Hafer und bestellt den schönsten Weizen. Einzelne Tieftäler mitten
zwischen den Steinwüsten, wie das “Saatfeld”, die Ruhbe, in der
Trachonitis, sind die fruchtbarsten Strecken in ganz Syrien; ohne daß gepflügt,
geschweige denn gedüngt wird, trägt der Weizen durchschnittlich achtzig-, die
Gerste hundertfältig und 26 Halme von einem Weizenkorn sind keine Seltenheit.
Dennoch bildet sich hier kein fester Wohnsitz, da in den Sommermonaten die
große Hitze und der Mangel an Wasser und Weide die Bewohner zwingt, nach den
Gebirgsweiden des Haurân zu wandern. Aber auch an Gelegenheit zu fester
Ansiedelung fehlt es nicht. Das von dem Baradâfluß in vielfachen Armen
durchströmte Gartenrevier um die Stadt Damaskos und die fruchtbaren, noch heute
volkreichen Bezirke, die dasselbe nach Osten, Norden und Süden einschließen,
waren in alter wie in neuer Zeit die Perle Syriens. Die Ebene um Bostra,
namentlich westlich davon die sogenannte Nukra, ist heute für Syrien die
Kornkammer, obgleich durch Regenmangel durchschnittlich jede vierte Ernte
verlorengeht und die aus der nahen Wüste oftmals einbrechenden Heuschrecken
eine unvertilgbare Landplage bleiben. Wo immer die Wasserläufe der Gebirge in
die Ebene geführt werden, blüht unter ihnen das frische Leben auf. “Die
Fruchtbarkeit dieser Landschaft”, sagt ein genauer Kenner, “ist
unerschöpflich; und noch heutigentags, wo die Nomaden dort weder Baum noch
Strauch übrig gelassen haben, gleicht das Land, so weit das Auge reicht, einem
Garten.” Auch auf den Lavaplateaus der gebirgigen Strecken haben die
Lavaströme nicht wenige Stellen (Kâ' im Aurân genannt) für den Anbau
freigelassen.



Diese Naturbeschaffenheit hat regelmäßig die Landschaft den Hirten und den
Räubern überliefert. Die notwendige Unstetigkeit eines großen Teils der
Bevölkerung führt zu ewigen Fehden namentlich um die Weideplätze und zu
stetigen Überfällen derjenigen Gegenden, die sich für feste Ansiedlung eignen;
mehr noch als anderswo bedarf es hier der Bildung solcher staatlicher Gewalten,
die imstande sind, in weiterem Umfange Ruhe und Frieden zu schaffen, und für
diese fehlt in der Bevölkerung die rechte Unterlage. Es gibt in der weiten Welt
kaum eine Landschaft, wo gleich wie in dieser die Zivilisation nicht aus sich
selbst erwachsen, sondern allein durch übermächtige Eroberung von außen her ins
Leben gerufen werden kann. Wenn Militärstationen die schweifenden Stämme der
Wüste eindämmen und diejenigen innerhalb der Kulturgrenze zum friedlichen
Hirtenleben zwingen, wenn in die kulturfähigen Gegenden Kolonisten geführt und
die Wasser der Berge von Menschenhand in die Ebene geleitet werden, so, aber
auch nur so, gedeiht hier fröhliches und reichliches Leben.



Die vorrömische Zeit hatte diesen Landschaften solchen Segen nicht gebracht.
Die Bewohner des gesamten Gebiets gehören bis gegen Damaskos hin zu dem
arabischen Zweig des großen semitischen Stammes; die Personennamen wenigstens
sind durchgängig arabisch. Es begegneten sich in demselben, wie in dem
nördlichen Syrien, orientalische und okzidentalische Zivilisation; doch hatten
bis zu der Kaiserzeit beide nur geringe Fortschritte gemacht. Die Sprache und
die Schrift, deren die Nabatäer sich bedienen, sind die Syriens und der
Euphratländer und können nur von dort her den Eingeborenen zugekommen sein.
Andererseits erstreckte die griechische Festsetzung in Syrien sich zum Teil
wenigstens auch auf diese Landschaften. Die große Handelsstadt Damaskos war mit
dem übrigen Syrien griechisch geworden. Auch in das transjordanische Gebiet,
insbesondere in die nördliche Dekapolis hatten die Seleukiden die griechische
Städtegründung getragen; weiter südlich war hier wenigstens das alte Rabbath
Ammon durch die Lagiden die Stadt Philadelpheia geworden. Aber weiter abwärts
und in den östlichen, an die Wüste grenzenden Strichen hatten die nabatäischen
Könige nicht viel mehr als dem Namen nach den syrischen oder den ägyptischen
Alexandriden gehorcht, und Münzen oder Inschriften und Bauwerke, welche dem
vorrömischen Hellenismus beigelegt werden könnten, sind hier nirgends zum
Vorschein gekommen.



Als Syrien römisch ward, war Pompeius bemüht, das hellenische Städtewesen, das
er vorfand, zu festigen; wie denn die Städte der Dekapolis späterhin von dem
Jahre 690/1 (64/63), in dem Palästina zum Reich gekommen war, ihre Jahre
zählten ^22. Hauptsächlich aber blieb in diesem Gebiet das Regiment wie die
Zivilisierung den beiden Vasallenstaaten, dem jüdischen und dem arabischen,
überlassen.



——————————————————————————-



^22 Daß die Dekapolis und die Reorganisation des Pompeius wenigstens bis nach
Kanata (Kerak) nordwestlich von Bostra reichte, steht durch die Zeugnisse der
Schriftsteller und durch die nach der pompeianischen Ära datierten Münzen fest
(Waddington zu 2412 d). Wahrscheinlich gehören derselben Stadt die Münzen mit
dem Namen Γαβείνια Κάναθα und Daten derselben Ära (Reichard, Zeitschrift für
Numismatik 7,1880, S. 53); es würde danach dieser Ort zu den zahlreichen von
Gabinius restituierten gehören (Ios. ant. Iud. 14, 5, 3). Waddington freilich
(zu 2329) gibt diese Münzen, so weit er sie kannte, dem zweiten Ort dieses
Namens, dem heutigen Kanawât, der eigentlichen Hauptstadt des Haurân, nordwärts
von Bostra; aber es ist wenig wahrscheinlich, daß Pompeius’ und Gabinius’
Organisation sich so weit ostwärts erstreckt hat. Vermutlich ist diese zweite
Stadt jünger und benannt nach der ersten, der östlichsten der Dekapolis.



——————————————————————————-



Von dem König der Juden, Herodes und seinem Hause, wird anderweitig noch die
Rede sein; hier haben wir seiner Tätigkeit zu gedenken für die Ausdehnung der
Zivilisation gegen Osten. Sein Herrschaftsgebiet erstreckte sich über beide
Ufer des Jordan in seiner ganzen Ausdehnung, nordwärts bis wenigstens nach
Chelbon, nordwestlich von Damaskos, südlich bis an das Tote Meer, während die
Landschaft weiter östlich zwischen seinem Reich und der Wüste dem Araberkönig
überwiesen war. Er und seine Nachkommen, die hier noch nach der Einziehung der
Herrschaft von Jerusalem bis auf Traian das Regiment führten und späterhin in
Ceasarea Paneas im südlichen Libanos residierten, waren energisch bemüht, die
Eingeborenen zu zähmen. Die ältesten Zeugnisse einer gewissen Kultur in diesen
Gegenden sind wohl die Höhlenstädte, von denen im Buch der Richter die Rede
ist, große unterirdische, durch Luftlöcher bewohnbar gemachte Samtverstecke mit
Gassen und Brunnen, geeignet, Menschen und Herden zu bergen, schwer zu finden
und auch gefunden schwer zu bezwingen. Ihr bloßes Dasein zeigt die
Vergewaltigung der friedlichen Bewohner durch die unsteten Söhne der Steppe.
“Diese Striche”, sagt Josephus, wo er die Zustände im Haurân unter
Augustus schildert, “wurden bewohnt von wilden Stämmen ohne Städte und
ohne feste Äcker, welche mit ihren Herden unter der Erde in Höhlen mit schmalem
Eingang und weiten verschlungenen Gassen hausten, aber mit Wasser und Vorräten
reichlich versehen, schwer zu bezwingen waren.” Einzelne dieser
Höhlenstädte fassen bis 400 Köpfe. Ein merkwürdiges Edikt des ersten oder
zweiten Agrippa, wovon sich Bruchstücke in Kanatha (Kanawât) gefunden haben,
fordert die Einwohner auf, von ihren “Tierzuständen” zu lassen und
das Höhlenleben mit zivilisierter Existenz zu vertauschen. Die nicht ansässigen
Araber lebten hauptsächlich vom Ausplündern teils der benachbarten Bauern,
teils der durchziehenden Karawanen; die Unsicherheit wurde dadurch gesteigert,
daß der kleine Fürst Zenodoros von Abila nordwärts Damaskos im Antilibanos, dem
Augustus die Aufsicht über den Trachon übertragen hatte, es vorzog, mit den
Räubern gemeinschaftliche Sache zu machen, und sich an ihrem Gewinn im stillen
beteiligte. Eben infolgedessen wies der Kaiser dies Gebiet dem Herodes zu, und
dessen rücksichtsloser Energie gelang einigermaßen die Bändigung dieser
Räuberwirtschaft. Der König scheint an der Ostgrenze eine Linie befestigter und
königlichen Kommandanten (έπαρχοι) unterstellter Militärposten eingerichtet zu
haben. Er hätte noch mehr erreicht, wenn das nabatäische Gebiet den Räubern
nicht eine Freistatt geboten hätte; es war dies eine der Ursachen der
Entzweiung zwischen ihm und seinem arabischen Kollegen ^23. Die hellenisierende
Tendenz tritt auf diesem Gebiete ebenso stark und minder unerfreulich hervor
wie in seinem Regiment in der Heimat. Wie alle Münzen des Herodes und der
Herodeer griechisch sind, so trägt im transjordanischen Land zwar das älteste
Denkmal mit Inschrift, das wir kennen, der Tempel des Baalsamin bei Kanatha,
eine aramäische Dedikation; aber die dort aufgestellten Ehrenbasen, darunter
eine für Herodes den Großen ^24, sind zweisprachig oder bloß griechisch; unter
seinen Nachfolgern herrscht das Griechische allein.




————————————————————-



^23 Die “flüchtigen Leute aus der Tetrarchie des Philippos”, welche
im Heer des Tetrarchen von Galiläa Herodes Antipas dienen und in der Schlacht
gegen den Araber Aretas zum Feinde übergehen (Ios. ant. Iud. 18, 5, 1), sind
ohne Zweifel auch aus der Trachonitis ausgetriebene Araber.



^24 Waddington 2366 = Vogue, Inscriptions du Haouran, n. 3. Zweisprachig ist
auch die älteste Grabschrift dieser Gegend aus Suweda, Waddington 2320 = Vogue
n. 1, die einzige im Haurân, die das stumme Jota ausdrückt. Die Aufschriften
sind auf beiden Denkmälern so angebracht, daß nicht zu bestimmen ist, welche
Sprache voransteht.



————————————————————-



Neben dem jüdischen stand der schon früher erwähnte “König von
Nabat”, wie er selber sich nennt. Die Residenz dieser Araberfürsten war
die “Felsenstadt”, aramäisch Sela, griechisch Petra, eine mittwegs
zwischen dem Toten Meere und der nordöstlichen Spitze des Arabischen Meerbusens
gelegene Felsenburg, von jeher ein Stapelplatz für den Verkehr Indiens und
Arabiens mit dem Mittelmeergebiet. Von der arabischen Halbinsel besaßen diese
Herrscher die nördliche Hälfte; ihre Gewalt erstreckte sich am Arabischen
Meerbusen bis nach Leuke Kome gegenüber der ägyptischen Stadt Berenike, im
Binnenland wenigstens bis in die Gegend des alten Thaema ^25. Nördlich von der
Halbinsel reichte ihr Gebiet bis nach Damaskos, das unter ihrem Schutze stand
^26, und selbst über Damaskos hinaus ^27 und umschloß wie mit einem Gürtel das
gesamte palästinensische Syrien. Nach der Besitznahme Judäas stießen die Römer
feindlich mit ihnen zusammen, und Marcus Scaurus führte eine Expedition gegen
Petra. Damals ist es nicht zu ihrer Unterwerfung gekommen; aber bald nachher
muß dieselbe erfolgt sein ^28. Unter Augustus ist ihr König Obodas ebenso
reichsuntertänig ^29 wie der Judenkönig Herodes und leistet gleich diesem
Heerfolge bei der römischen Expedition gegen das südliche Arabien. Seit jener
Zeit muß der Schutz der Reichsgrenze im Süden wie im Osten von Syrien bis
hinauf nach Damaskos zunächst in der Hand dieses Araberkönigs gelegen haben.
Mit dem jüdischen Nachbarn lag er in beständiger Fehde. Augustus, erzürnt
darüber, daß der Araber statt bei dem Lehnsherrn gegen Herodes Recht zu suchen,
diesem mit den Waffen entgegengetreten war und daß des Obodas Sohn Harethath
oder griechisch Aretas nach dem Tode des Vaters, statt die Belehnung
abzuwarten, ohne weiteres die Herrschaft angetreten hatte, war im Begriff,
diesen abzusetzen und sein Gebiet mit dem jüdischen zu vereinigen; aber das
Mißregiment des Herodes in seinen späteren Jahren hielt ihn davon zurück, und
so wurde (um 747 7) Aretas bestätigt. Einige Dezennien später begann derselbe
wieder auf eigene Hand Krieg gegen seinen Schwiegersohn, den Fürsten von
Galiläa, Herodes Antipas, wegen der Verstoßung seiner Tochter zu Gunsten der
schönen Herodias. Er behielt die Oberhand, aber der erzürnte Lehnsherr Tiberius
befahl dem Statthalter von Syrien die Exekution gegen ihn. Schon waren die
Truppen auf dem Marsche, als Tiberius starb (37); und sein Nachfolger Gaius,
der dem Antipas nicht wohl wollte, verzieh dem Araber. Des Aretas Nachfolger
König Maliku oder Malchos focht unter Nero und Vespasian in dem Jüdischen Krieg
als römischer Vasall und vererbte die Herrschaft auf seinen Sohn Rabel, den
Zeitgenossen Traians, den letzten dieser Regenten. Namentlich nach der
Einziehung des Staates von Jerusalem und der Reduzierung der ansehnlichen
Herrschaft des Herodes auf das wenig schlagfertige Königreich von Caesarea
Paneas war unter den syrischen Klientelstaaten der arabische der ansehnlichste,
wie er denn auch zu dem Jerusalem belagernden Römerheere unter den königlichen
das stärkste Kontingent stellte. Des Gebrauchs der griechischen Sprache hat
dieser Staat sich auch unter römischer Oberhoheit enthalten; die unter der
Herrschaft seiner Könige geschlagenen Münzen tragen, von Damaskos abgesehen,
nur aramäische Aufschrift. Aber es zeigen sich die Anfänge geordneter Zustände
und zivilisierten Regiments. Die Prägung selbst hat wahrscheinlich erst
begonnen, nachdem der Staat unter römische Klientel gekommen war. Der
arabisch-indische Verkehr mit dem Mittelmeergebiet bewegt sich zum großen Teil
auf der von Leuke Kome über Petra nach Gaza laufenden, von den Römern
überwachten Karawanenstraße ^30. Die Fürsten des Nabatäerreiches bedienen sich,
ähnlich wie die Gemeinde Palmyra, für die Beamten griechischer
Ämterbezeichnungen, wie zum Beispiel des Eparchen- und des Strategentitels.
Wenn unter Tiberius die durch die Römer bewirkte gute Ordnung Syriens und die
durch die militärische Besetzung herbeigeführte Sicherheit der Ernten rühmend
hervorgehoben wird, so ist dies zunächst zu beziehen auf die in den
Klientelstaaten von Jerusalem oder nachher von Caesarea Paneas und von Petra
getroffenen Einrichtungen.



————————————————————-



^25 Bei Medain Sâlih oder Hidjr, südlich von Teimâ, dem alten Thaema, sind
kürzlich von den Reisenden Doughty und Huber eine Reihe nabatäischer
Inschriften aufgefunden worden, die, großenteils datiert, von der Zeit des
Augustus bis zum Tode Vespasians reichen. Lateinische Inschriften fehlen, und
die wenigen griechischen sind spätester Zeit; allem Anschein nach ist bei der
Umwandlung des Nabatäischen Reiches in eine römische Provinz, was von dem
inneren Arabien zu jenem gehörte, von den Römern aufgegeben worden.



^26 Die Stadt Damaskos unterwarf sich freiwillig unter den letzten Seleukiden
um die Zeit der Diktatur Sullas dem damaligen König der Nabatäer, vermutlich
dem Aretas mit dem Scaurus schlug (Ios. ant. Iud. 13, 15). Auch die Münzen mit
der Aufschrift βασιλεύς Αρέτου φιλέλληνος; (Eckhel 3, 330; Luynes, Revue
numismatique N. S. 3, 1858, S. 311) sind vielleicht in Damaskos geschlagen, als
dies von den Nabatäern abhängig war; die Jahreszahl auf einer derselben ist
zwar nicht mit Sicherheit bezogen, führt aber vermutlich in die letzte Zeit der
römischen Republik. Wahrscheinlich hat diese Abhängigkeit der Stadt von den
nabatäischen Königen fortbestanden, solange es überhaupt solche gab. Daraus,
daß die Stadt Münzen mit den Köpfen der römischen Kaiser geprägt hat, folgt
wohl die Abhängigkeit von Rom und daneben die Selbstverwaltung, aber nicht die
Unabhängigkeit von dem römischen Lehnsfürsten; die derartigen
Schutzverhältnisse sind so mannigfaltig gestaltet daß diese Ordnungen wohl sich
miteinander vertragen konnten. Für die Fortdauer des Nabatäerregiments spricht
teils, daß der Ethnarch des Königs Aretas in Damaskos den Apostel Paulus, wie
dieser im 2. Brief an die Korinther (11, 32) schreibt, verhaften lassen wollte,
teils die seit kurzem festgestellte Tatsache (Anm. 27), daß die Herrschaft der
Nabatäer nordöstlich von Damaskos noch unter Traian fortdauerte.



Indem man umgekehrt davon ausging, daß, wenn Aretas in Damaskos herrscht, die
Stadt nicht römisch sein kann hat man auf verschiedenen Wegen versucht, jenen
Vorgang im Leben des Paulus chronologisch zu fixieren. Man hat an die
Verwicklung zwischen Aretas und der römischen Regierung in den letzten Jahren
des Tiberius gedacht; aber wie diese verlief, ist es nicht wahrscheinlich, daß
sie in dem Besitzstand des Aretas eine dauernde Veränderung herbeigeführt hat.
Melchior de Vogue (Mélanges d’archéologie orientale. Paris 1869, S. 33) hat
darauf hingewiesen daß zwischen Tiberius und Nero - genauer zwischen den Jahren
33 und 62 (F. C. Saulcy, Numismatique de la Terre-Sainte. Paris 1874, S. 36) -
Kaisermünzen von Damaskos fehlen und das Regiment der Nabatäer daselbst in
diese Zwischenzeit gesetzt, indem er annahm, daß Kaiser Gaius wie so vielen
anderen Lehnsfürsten, auch dem Araber seine Huld erwiesen und ihn mit Damaskos
belehnt habe. Aber derartige Unterbrechungen der Prägung treten häufig auf und
fordern keine so tiefgreifende Erklärung. Man wird wohl darauf verzichten
müssen, an dem Schalten des Nabatäerkönigs in Damaskos für die Lebensgeschichte
des Paulus einen chronologischen Haltpunkt zu finden und überhaupt Paulus
Aufenthalt in dieser Stadt der Zeit nach zu definieren. Wenn der auf jeden Fall
stark verschobenen Darstellung des Vorgangs in der Apostelgeschichte 9 insoweit
zu trauen ist, ging Paulus nach Damaskos vor der Bekehrung, um die
Christenverfolgung, in welcher Stephanos umgekommen war, dort fortzusetzen, und
beschlossen dann, als er bekehrt in Damaskos vielmehr für die Christen eintrat
die dortigen Juden ihn umzubringen, wobei also vorausgesetzt werden muß, daß
der Beamte des Aretas, ähnlich wie Pilatus, der Ketzer-Verfolgung der Juden
Raum gab. Aus den zuverlässigen Angaben des Galaterbriefes folgt ferner, daß
die Bekehrung bei Damaskos stattfand (denn dies zeigt das υπέστρεψα) und Paulus
von da nach Arabien ging; ferner daß er drei Jahre nach der Bekehrung zum
ersten und siebzehn Jahre nach derselben zum zweiten Mal nach Jerusalem kam,
wonach die apokryphen Berichte der Apostelgeschichte über seine Jerusalemreisen
zu berichtigen sind (E. Zeller, Die Apostelgeschichte kritisch untersucht.
Stuttgart 1854, S. 216). Aber weder ist die Zeit des Todes des Stephanos genau
bestimmbar, noch viel weniger der Zeitraum zwischen diesem und der Flucht des
bekehrten Paulus aus Damaskos, noch die Zwischenzeit zwischen seiner zweiten
Reise nach Jerusalem und der Abfassung des Galaterbriefes, noch das Jahr der
Abfassung desselben selbst.



^27 Die kürzlich bei Dmer, nordöstlich von Damaskos auf der Straße nach
Palmyra, gefundene nabatäische Inschrift (Sachau, ZDMG 38, 1884 S. 535),
datiert aus dem Monat Ijjar des Jahres 405 nach römischer (d. h.
seleukidischer) Zählung und dem 24. Jahr des Königs Rabel, des letzten
nabatäischen, also aus dem Mai 94 n. Chr., hat gezeigt, daß dieser Distrikt bis
auf die Einziehung dieses Reiches unter der Herrschaft der Nabatäer geblieben
ist. Übrigens scheinen die Herrschaftsgebiete hier geographisch durcheinander
gewürfelt gewesen zu sein; so stritten um das Gebiet von Gamala am See
Genezareth der Tetrarch von Galiläa und der Nabatäerkönig (Ios. ant. Iud. 18,
5, 1).



^28 Vielleicht durch Gabinius (App. Syr. 51).



^29 Strab. 16, 4, 21 p. 779. Die Münzen dieser Könige zeigen indes den
Kaiserkopf nicht. Aber daß im Nabatäischen Reiche nach römischen Kaiserjahren
datiert werden konnte, beweist die nabatäische Inschrift von Hebrän (M. de
Vogue, l’Architecture civile et religieuse dans la Syrie centrale. 2 Bde. Paris
1865-77. Inscr. n. 1), datiert vom 7. Jahr des Claudius, also vom Jahre 47.
Hebrân, wenig nördlich von Bostra, scheint auch später zu Arabien gerechnet
worden zu sein (Lebas-Waddington 2287), und nabatäische Inschriften
öffentlichen Inhalts begegnen außerhalb des Nabatäerstaats nicht; die wenigen
der Art aus der Trachonitis sind privater Natur.



^30 “Leuke Kome im Lande der Nabatäer”, sagt Strabon unter Tiberius
(16, 4, 23 p. 780), “ist ein großer Handelsplatz, wohin und von wo die
Karawanenhändler (καμηλέμποροι) mit so zahlreichen Leuten und Kamelen sicher
und bequem von und nach Petra gehen, daß sie in nichts von Heerlagern sich
unterscheiden.” Auch der unter Vespasian schreibende ägyptische Kaufmann
erwähnt in seiner Küstenbeschreibung des Roten Meeres c. 19 “den Hafen
und die Festung (φρούριον) Leuke Kome von wo der Weg nach Petra führt zum König
der Nabatäer Malichas. Er kann als Handelsplatz gelten für die auf nicht eben
großen Schiffen dorthin aus Arabien verschifften Waren. Darum wird dorthin ein
Einnehmer geschickt (αποστέλλεται) des Eingangszolls von einem Viertel des
Wertes und der Sicherheit wegen ein Centurio (εκατοντάρχης) mit
Mannschaft.” Da ein römischer Reichsangehöriger hier des Schickens von
Beamten und Soldaten erwähnt, so können dies nur römische sein; auch paßt für
das Heer des Nabatäerkönigs der Centurio nicht und ist die Steuerreform ganz
die römische. Daß ein Klientelstaat in das Gebiet der Reichssteuer eingezogen
wird, kommt auch sonst, zum Beispiel in den Alpengegenden vor. Die Straße von
Petra nach Gaza erwähnt Plinius nat. 6, 28, 144.



————————————————————-



Unter Traianus trat an die Stelle dieser beiden Klientelstaaten die
unmittelbare römische Herrschaft. Im Anfang seiner Regierung starb König
Agrippa II., und es wurde sein Gebiet mit der Provinz Syrien vereinigt. Nicht
lange darauf, im Jahre 106, löste der Statthalter Aulus Cornelius Palma das
bisherige Reich der Könige von Nabat auf und machte aus dem größeren Teil
desselben die römische Provinz Arabia, während Damaskos zu Syrien kam und was
der Nabatäerkönig im Binnenland Arabiens besessen hatte, von den Römern
aufgegeben ward. Die Einrichtung Arabiens wird als Unterwerfung bezeichnet, und
auch die Münzen, welche die Besitzergreifung von Arabien feiern, sprechen
dafür, daß die Nabatäer sich zur Wehr setzten, wie denn überhaupt die
Beschaffenheit ihres Gebiets sowie ihr bisheriges Verhalten eine relative
Selbständigkeit dieser Fürsten annehmen lassen. Aber nicht in dem Kriegserfolg
darf die geschichtliche Bedeutung dieser Vorgänge gesucht werden; die beiden
ohne Zweifel zusammengehörigen Einziehungen waren nicht mehr als vielleicht mit
militärischer Gewalt durchgeführte Verwaltungsakte, und die Tendenz, diese
Gebiete der Zivilisation und speziell dem Hellenismus zu gewinnen, wird dadurch
nur gesteigert, daß die römische Regierung die Arbeit selbst auf sich nimmt.
Der Hellenismus des Orients, wie ihn Alexander zusammengefaßt hat, war eine
streitende Kirche, eine politisch, religiös, wirtschaftlich, literarisch
vordringende, durchaus erobernde Macht. Hier an dem Saum der Wüste, unter dem
Druck des antihellenischen Judentums und gehandhabt von dem geistlosen und
unsteten Seleukidenregiment, hatte er bisher wenig ausgerichtet. Aber jetzt das
Römertum durchdringend, entwickelt er eine treibende Kraft, welche sich zu der
früheren verhält wie die Macht der jüdischen und der arabischen Lehnsfürsten zu
derjenigen des Römischen Reiches. In diesem Lande, wo alles darauf ankam und
ankommt, durch Aufstellung einer überlegenen und ständigen Militärmacht den
Friedensstand zu schirmen, war die Einrichtung eines Legionslagers in Bostra
unter einem Kommandanten senatorischen Ranges ein epochemachendes Ereignis. Von
diesem Mittelpunkt aus wurden an den zweckmäßigen Stellen die erforderlichen
Posten eingerichtet und mit Besatzung versehen. Beispielsweise verdient
Erwähnung das Kastell -von Namara (Nemâra), einen starken Tagemarsch jenseits
der Grenzen des eigentlich bewohnbaren Berglandes, inmitten der Steinwüste,
aber gebietend über den einzigen, innerhalb derselben befindlichen Brunnen und
die daran sich anschließenden bei der schon erwähnten Oase von Ruhbe und
weiterhin am Djebel Ses; diese Besatzungen zusammen beherrschen das gesamte
Vorland des Haurân. Eine andere Reihe von Kastellen, dem syrischen Kommando und
zunächst dem der bei Danava postierten Legion unterstellt und in gleichmäßigen
Distanzen von drei zu drei Stunden angelegt, sicherte die Straße von Damaskos
nach Palmyra; das am besten bekannte davon, das zweite in der Reihe, ist das
von Dmer, ein längeres Viereck von je 300 und 350 Schritt, auf jeder Seite mit
sechs Türmen und einem fünfzehn Schritte breiten Portal versehen und umfaßt von
einer einstmals außen mit schönen Quadern bekleideten Ringmauer von sechzehn
Fuß Dicke.



Niemals war eine solche Ägide über dieses Land gebreitet worden. Es wurde nicht
eigentlich denationalisiert. Die arabischen Namen bleiben bis in die späteste
Zeit hinab, wenngleich nicht selten, eben wie in Syrien, dem örtlichen ein
römisch-hellenischer beigefügt wird: so nennt sich ein Scheich “Adrianos
oder Soaidos, Sohn des Malechos” ^31. Auch der einheimische Kultus bleibt
unangetastet: die Hauptgottheit der Nabatäer, der Dusaris, wird wohl mit dem
Dionysos geglichen, aber regelmäßig unter seinem örtlichen Namen auch ferner
verehrt, und bis in späte Zeit feiern die Bostrener zu seinen Ehren die
Dusarien ^32. In gleicher Weise werden in der Provinz Arabia dem Aumu oder dem
Helios, dem Vasaeathu, dem Theandritos, dem Ethaos auch ferner Tempel geweiht
und Opfer dargebracht. Die Stämme und die Stammordnung bleiben nicht minder:
die Inschriften nennen Reihen von “Phylen” einheimischen Namens und
öfter Phylarchen oder Ethnarchen. Aber neben der hergebrachten Weise schreitet
die Zivilisierung und die Hellenisierung vorwärts. Wenn aus vortraianischer
Zeit im Bereich des Nabatäerstaats kein griechisches Denkmal nachgewiesen
werden kann, so ist umgekehrt daselbst kein nachtraianisches in der
Landessprache gefunden worden ^33; allem Anschein nach hat die Reichsregierung
den Schriftgebrauch des Aramäischen gleich bei der Einziehung unterdrückt,
obwohl dasselbe sicher die eigentliche Landessprache blieb, wie dies außer den
Eigennamen auch der “Dolmetsch der Steuereinnehmer” bezeugt.



——————————————————————————————



^31 Waddington 2196: Αδριανού τού καί Σοαίδου Μαλέχου εθνάρχου στρατηγού
νομάδων τό μνημίον.



^32 Epiphanius (haeres. 51 p. 483 Dind.) führt aus, daß der 25. Dezember, der
Geburtstag Christi, schon in Rom in dem Saturnalienfest, in Alexandreia in dem
(auch im Dekret von Kanopos erwähnten) Fest der Kikellia und in anderen
heidnischen Kulturen in analoger Art festlich begangen worden sei. “Dies
geschieht in Alexandreia in dem sogenannten Jungfrauenheiligtum (Κόριον) . ..
und wenn man die Leute fragt, was dies Mysterium bedeute, so antworten und
sagen sie, daß heute in dieser Stunde die Jungfrau den Ewigen (τόν αιώνα)
geboren habe. Dies geschieht in gleicher Weise in Petra, der Hauptstadt von
Arabia, in dem dortigen Tempel, und in arabischer Sprache besingen sie die
Jungfrau, welche sie auf arabisch Chaamu nennen, das heißt das Mädchen, und den
aus ihr Geborenen Dusares, das heißt den Eingeborenen des Herrn.” Der
Name Chaamu ist vielleicht verwandt mit dem Aumu oder Aumos der griechischen
Inschriften dieser Gegend, der mit Υεύς ανίκητος Ήλιος geglichen wird
(Waddington 2392-2395, 2441, 2455, 2456).



^33 Dabei ist abgesehen von der merkwürdigen, in Harrân unweit Zorava
gefundenen arabisch-griechischen Inschrift (man beachte die Folge) vom Jahre
568 n. Chr., gesetzt von dem Phylarchen Asaraelos, Sohn des Talemos (Waddington
2464). Dieser Christ ist ein Vorläufer Mohammeds.



——————————————————————————————



Über die Hebung des Ackerbaues fehlen uns redende Zeugen; aber wenn auf der
ganzen östlichen und südlichen Abdachung des Haurân von den Spitzen des
Gebirges bis zur Wüste hin die Steine, mit denen diese vulkanische Ebene einst
besät war, zu Haufen geworfen oder in langen Zeilen geschichtet und so die
herrlichsten Äcker gewonnen sind, so darf man darin die Hand der einzigen
Regierung erkennen, die dieses Land so regiert hat, wie es regiert werden kann
und regiert werden sollte. In der Ledjâ, einem dreizehn Stunden langen und acht
bis neun breiten Lavaplateau, das jetzt fast menschenleer ist, wuchsen einst
Reben und Feigen zwischen den Lavaströmen; quer durch dasselbe führt die Bostra
mit Damaskos verbindende Römerstraße; in der Ledjâ und um sie zählt man die
Ruinen von 12 größeren und 39 kleineren Ortschaften. Erweislich ist auf Geheiß
desselben Statthalters, der die Provinz Arabia eingerichtet hat, der mächtige
Aquädukt angelegt worden, welcher das Wasser vom Gebirge des Haurân nach
Kanatha (Kerak) in der Ebene führte, und nicht weit davon ein ähnlicher in
Arrha (Rahâ), Bauten Traians, die neben dem Hafen von Ostia und dem Forum von
Rom genannt werden dürfen. Für das Aufblühen des Handelsverkehrs spricht die
Wahl selbst der Hauptstadt der neuen Provinz. Bostra bestand unter der
nabatäischen Regierung und es hat sich dort eine Inschrift des Königs Malichu
gefunden; aber seine militärische und kommerzielle Bedeutung beginnt mit dem
Eintritt des unmittelbaren römischen Regiments. “Bostra”, sagt
Wetzstein, “hat unter allen ostsyrischen Städten die günstigste Lage;
selbst Damaskos, welches seine Größe der Menge seines Wassers und seiner durch
den östlichen Trachon geschützten Lage verdankt, wird Bostra nur unter einer
schwachen Regierung überstrahlen, während letzteres unter einem starken und
weisen Regiment sich in wenigen Jahrzehnten zu einer märchenhaften Blüte
emporschwingen muß. Es ist der große Markt für die syrische Wüste, das
arabische Hochgebirge und die Peraea, und seine langen Reihen steinerner Buden
legen noch jetzt in der Verödung Zeugnis ab von der Realität einer früheren und
der Möglichkeit einer künftigen Größe.” Die Reste der von dort über
Salchat und Ezrak zum Persischen Meerbusen führenden römischen Straße beweisen,
daß Bostra neben Petra und Palmyra den Verkehr vom Osten zum Mittelmeer
vermittelte. Diese Stadt hat wahrscheinlich schon Traian hellenisch
konstituiert; wenigstens heißt sie seitdem “das neue traianische
Bostra”, und die griechischen Münzen beginnen mit Plus, während später
infolge der Erteilung des Kolonialrechts durch Alexander die Aufschrift
lateinisch wird.



Auch Petra hat schon unter Hadrian griechische Stadtverfassung gehabt und noch
einzelne andere Ortschaften späterhin Stadtrecht empfangen; überwogen aber hat
in diesem Arabergebiet bis in die späteste Zeit der Stamm und das Stammdorf.



Aus der Mischung nationaler und griechischer Elemente entwickelte sich in
diesen Landschaften in dem halben Jahrtausend zwischen Traian und Mohammed eine
eigenartige Zivilisation. Es ist uns davon ein volleres Abbild erhalten als von
anderen Gestaltungen der antiken Welt, indem die zum großen Teil aus dem Felsen
herausgearbeiteten Anlagen von Petra und die bei dem Mangel des Holzes ganz aus
Stein aufgeführten Bauwerke im Haurân, verhältnismäßig wenig beschädigt durch
die mit dem Islam hier wieder in ihr altes Unrecht eingesetzte
Beduinenherrschaft, zu einem beträchtlichen Teil noch heute vorhanden sind und
auf die Kunstfertigkeit und Lebensweise jener Jahrhunderte helles Licht werfen.
Der oben erwähnte Tempel des Baalsamin von Kanatha, sicher unter Herodes
gebaut, zeigt in seinen ursprünglichen Teilen eine völlige Verschiedenheit von
der griechischen Architektur und in der architektonischen Anlage merkwürdige
Analogien mit dem Tempelbau desselben Königs in Jerusalem, während die bei
diesem vermiedenen bildlichen Darstellungen hier keineswegs fehlen. Ähnliches
ist auch bei den in Petra gefundenen Denkmälern beobachtet worden. Später ging
man weiter. Wenn unter den jüdischen und den nabatäischen Herrschern die Kultur
nur langsam sich von den Einflüssen des Orients löste, so scheint mit der
Verlegung der Legion nach Bostra hier eine neue Zeit begonnen zu haben.
“Das Bauen”, sagt ein vortrefflicher französischer Beobachter,
Melchior de Vogue, “erhielt damit einen Anstoß, der nicht wieder zum
Stillstand kam. Überall erhoben sich Häuser, Paläste, Bäder, Tempel, Theater,
Aquädukte, Triumphbogen; Städte stiegen aus dem Boden binnen weniger Jahre mit
der regelmäßigen Anlage, den symmetrisch geführten Säulenreihen, die die Städte
ohne Vergangenheit bezeichnen und für diesen Teil Syriens während der
Kaiserzeit gleichsam die unvermeidliche Uniform sind.” Die östliche und
südliche Abdachung des Haurân weist ungefähr dreihundert derartige verödete
Städte und Dörfer auf, während dort jetzt nur fünf neue Ortschaften vorhanden
sind; einzelne von jenen, zum Beispiel Bûsân, zählen bis 800 ein- bis
zweistöckige Häuser, durchaus aus Basalt gebaut, mit wohlgefügten, ohne Zement
verbundenen Quadermauern, meist ornamentierten, oft auch mit Inschriften
versehenen Türen, die flache Decke gebildet durch Steinbalken, welche von
Steinbogen getragen und oben durch eine Zementlage regenfrei gestellt werden.
Die Stadtmauer wird gewöhnlich nur durch die zusammengeschlossenen Rückseiten
der Häuser gebildet und ist durch zahlreiche Türme geschützt. Die dürftigen
Rekolonisierungsversuche der neuesten Zeiten finden die Häuser bewohnbar vor;
es fehlt nur die fleißige Menschenhand oder vielmehr der starke Arm, der sie
beschützt. Vor den Toren liegen die oft unterirdischen oder mit künstlichem
Steindach versehenen Zisternen, von denen manche noch heute, wo diese
Städtewüste zum Weideland geworden ist, von den Beduinen im Stande gehalten
werden, um daraus im Sommer ihre Herden zu tränken. Die Bauweise und die
Kunstübung haben wohl einzelne Überreste der älteren orientalischen Weise
bewahrt, zum Beispiel die häufige Grabform des mit einer Pyramide gekrönten
Würfels, vielleicht auch die oft dem Grabmal beigefügten, noch heute in ganz
Syrien häufigen Taubentürme, ist aber, im ganzen genommen, die gewöhnliche
griechische der Kaiserzeit. Nur hat das Fehlen des Holzes hier eine Entwicklung
des Steinbogens und der Kuppel hervorgerufen, die technisch wie künstlerisch
diesen Bauten einen originellen Charakter verleiht. Im Gegensatz zu der
anderswo üblichen gewohnheitsmäßigen Wiederholung der überlieferten Formen
herrscht hier eine den Bedürfnissen und den Bedingungen selbständig genügende,
in der Ornamentik maßhaltende, durchaus gesunde und rationelle und auch der
Eleganz nicht entbehrende Architektur. Die Grabstätten, welche in die östlich
und westlich von Petra aufsteigenden Felswände und in deren Seitentäler
eingebrochen sind, mit ihren oft in mehreren Reihen übereinandergestellten
dorischen oder korinthischen Säulenfassaden und ihren an das ägyptische Theben
erinnernden Pyramiden und Propyläen sind nicht künstlerisch erfreulich, aber
imponierend durch Masse und Reichtum. Nur ein reges Leben und ein hoher
Wohlstand hat also für seine Toten zu sorgen vermocht. Diesen architektonischen
Denkmälern gegenüber befremdet es nicht, wenn die Inschriften eines Theaters in
dem “Dorf” (κώμη) Sakkaea, eines “theaterförmigen
Odeons” in Kanatha Erwähnung tun und ein Lokalpoet von Namara in der
Batanaea sich selber feiert als den “Meister der herrlichen Kunst stolzen
ausonischen Lieds” ^34. Also ward an dieser Ostgrenze des Reiches der
hellenischen Zivilisation ein Grenzgebiet gewonnen, das mit dem romanisierten
Rheinland zusammengestellt werden darf; die Bogen- und Kuppelbauten Ostsyriens
halten wohl den Vergleich aus mit den Schlössern und Grabmälern der Edlen und
der Kaufherren der Belgica.



——————————————————————————-



^34 Αυσονίων μούσης υψινόου πρύτανις. G. Kaibel, Epigrammata Graeca. Berlin
1878, 440.



——————————————————————————-



Aber es kam das Ende. Von den aus dem Süden hierher einwandernden Araberstämmen
schweigt die geschichtliche Überlieferung der Römer, und was die späten
Aufzeichnungen der Araber über die der Ghassaniden und deren Vorläufer
berichten, ist wenigstens chronologisch kaum zu fixieren ^35. Aber die Sabäer,
nach denen der Ort Borechath (Brêka nördlich von Kanawat) genannt wird,
scheinen in der Tat südarabische Auswanderer zu sein; und diese saßen hier
bereits im 3. Jahrhundert. Sie und ihre Genossen mögen in Frieden gekommen und
unter römischer Ägide seßhaft geworden sein, vielleicht sogar die
hochentwickelte und üppige Kultur des südwestlichen Arabien nach Syrien
getragen haben. Solange das Reich fest zusammenhielt und jeder dieser Stämme
unter seinem Scheich stand, gehorchten alle dem römischen Oberherrn. Aber um
den unter einem König geeinigten Arabern oder, wie sie jetzt heißen, Sarazenen
des Perserreiches besser zu begegnen, unterwarf Justinian während des
Persischen Krieges im Jahre 531 sämtliche Phylarchen der den Römern
untertänigen Sarazenen dem Arethas, des Gabala Sohn, und verlieh diesem den
Königstitel, was bis dahin, wie hinzugesetzt wird, niemals geschehen war.
Dieser König der sämtlichen in Syrien ansässigen Araberstämme war noch des
Reiches Lehnsträger; aber indem er seine Landsleute abwehrte, bereitete er
zugleich ihnen die Stätte. Ein Jahrhundert später, im Jahre 637, unterlag
Arabien und Syrien dem Islam.



——————————————————————————-



^35 Nach den arabischen Berichten wanderten die Benu Sâlih aus der Gegend von
Mekka (um 190 n. Chr. nach den Ansetzungen von A. P. Caussin de Perceval, Essai
sur l’histoire des Arabes avant l’Islamisme. Bd. 1. Paris 1847, S. 212) nach
Syrien und siedelten sich hier an neben den Benu-Samaida, in denen Waddington
die φυλή Σομαιθηνών einer Inschrift von Suweda (n. 2308) wiederfindet. Die
Ghassaniden, die (nach Caussin um 205) von Batn-Marr ebenfalls nach Syrien in
dieselbe Gegend einwanderten, wurden von den Salihîten auf Anweisung der Römer
gezwungen, Tribut zu zahlen und entrichteten diesen eine Zeitlang, bis sie
(nach demselben um das Jahr 292) die Salihîten überwanden und ihr Führer
Thalaba, Sohn Amts, von den Römern als Phylarch anerkannt ward. Diese Erzählung
mag richtige Elemente enthalten; aber maßgebend bleibt immer der im Text
wiedergegebene Bericht Prokops (Pers. 1, 17). Die Phylarchen einzelner
Provinzen, von Arabia (d. h. Provinz Bostra: nov. 102 c. 1) und von Palästina
(d. h. Provinz Petra: Prok. Pers. 1, 19) sind älter, aber wohl nicht um viel.
Wäre ein Oberscheich dieser Art in vorjustinianischer Zeit von den Römern
anerkannt worden, so würden die römischen Schriftsteller und die Inschriften
davon wohl die Spuren aufweisen; aber aus vorjustinianischer Zeit fehlt es an
solchen.




KAPITEL XI.

Judäa und die Juden


Die Geschichte des jüdischen Landes ist so wenig die Geschichte des jüdischen
Volkes wie die Geschichte des Kirchenstaates die der Katholiken; es ist ebenso
erforderlich, beides zu sondern wie beides zusammen zu erwägen.



Die Juden im Jordanland, mit welchen die Römer zu schaffen hatten, waren nicht
dasjenige Volk, das unter seinen Richtern und Königen mit Moab und Edom schlug
und den Reden des Amos und Hosea lauschte. Die durch die Fremdherrschaft
ausgetriebene und durch den Wechsel der Fremdherrschaft wieder zurückgeführte
kleine Gemeinde frommer Exulanten, welche ihre neue Einrichtung damit begann,
die Reste der in den alten Sitzen zurückgebliebenen Stammgenossen schroff
zurückzuweisen und zu der unversöhnlichen Fehde zwischen Juden und Samaritern
den Grund zu legen, das Ideal nationaler Exklusivität und priesterlicher
Geistesfesselung, hatte lange vor der römischen Zeit unter dem Regiment der
Seleukiden die sogenannte mosaische Theokratie entwickelt, ein geistliches
Kollegium mit dem Erzpriester an der Spitze, welches bei der Fremdherrschaft,
sich beruhigend und auf staatliche Gestaltung verzichtend, die Besonderheit der
Seinigen wahrte und unter der Ägide der Schutzmacht dieselben beherrschte. Dies
den Staat ignorierende Festhalten der nationalen Eigenart in religiösen Formen
ist die Signatur des späteren Judentums. Wohl ist jeder Gottesbegriff in seiner
Bildung volkstümlich; aber kein anderer Gott ist so von Haus aus der Gott nur
der Seinen gewesen wie Jahve, und keiner es so ohne Unterschied von Zeit und
Ort geblieben. Jene in das Heilige Land Zurückwandernden, welche nach den
Satzungen Mosis zu leben meinten, und in der Tat lebten nach den Satzungen
Ezras und Nehemias, waren von den Großkönigen des Orients und später von den
Seleukiden gerade ebenso abhängig geblieben, wie sie es an den Wassern Babylons
gewesen waren. Ein politisches Element haftet dieser Organisation nicht mehr an
als der armenischen oder der griechischen Kirche unter ihren Patriarchen im
türkischen Reich; kein freier Luftzug staatlicher Entwicklung geht durch diese
klerikale Restauration; keine der schweren und ernsten Verpflichtungen des auf
sich selbst gestellten Gemeinwesens behinderte die Priester des Tempels von
Jerusalem in der Herstellung des Reiches Jahves auf Erden.



Der Gegenschlag blieb nicht aus. Jener Kirchenunstaat konnte nur dauern,
solange eine weltliche Großmacht ihm als Schirmherr oder auch als Büttel
diente. Als das Reich der Seleukiden verfiel, ward durch die Auflehnung gegen
die Fremdherrschaft, die eben aus dem begeisterten Volksglauben ihre besten
Kräfte zog, wieder ein jüdisches Gemeinwesen geschaffen. Der Erzpriester von
Salem wurde vom Tempel auf das Schlachtfeld gerufen. Das Geschlecht der
Hasmonäer stellte nicht bloß das Reich Sauls und Davids ungefähr in seinen
alten Grenzen wieder her, sondern diese kriegerischen Hohenpriester erneuerten
auch einigermaßen das ehemalige, wahrhaft staatliche, den Priestern gebietende
Königtum. Aber dasselbe, von jener Priesterherrschaft zugleich das Erzeugnis
und der Gegensatz, war nicht nach dem Herzen der Frommen. Die Pharisäer und die
Sadduzäer schieden sich und begannen sich zu befehden. Weniger Glaubenssätze
und rituelle Differenzen standen hier sich einander entgegen als einerseits das
Verharren bei einem lediglich die religiösen Ordnungen und Interessen
festhaltenden, im übrigen für die Unabhängigkeit und die Selbstbestimmung der
Gemeinde gleichgültigen Priesterregiment, andererseits das Königtum,
hinstrebend zu staatlicher Entwicklung und bemüht, in dem politischen Ringen,
dessen Schauplatz damals das Syrische Reich war, dem jüdischen Volke durch
Schlagen und Vertragen wieder seinen Platz zu verschaffen. Jene Richtung
beherrschte die Menge, diese überwog in der Intelligenz und in den vornehmen
Klassen; ihr bedeutendster Vertreter ist König Iannaeos Alexandros, der während
seiner ganzen Regierung nicht minder mit den syrischen Herrschern in Fehde lag
wie mit seinen Pharisäern. Obwohl sie eigentlich nur der andere und in der Tat
der natürlichere und mächtigere Ausdruck des nationalen Aufschwungs ist,
berührte sie sich doch in ihrem freieren Denken und Handeln mit dem
hellenischen Wesen und galt insbesondere den frommen Gegnern als fremdländisch
und ungläubig.



Aber die Bewohner Palästinas waren nur ein Teil, und nicht der bedeutendste
Teil der Juden; die babylonischen, syrischen, kleinasiatischen, ägyptischen
Judengemeinden waren den palästinensischen auch nach der Regeneration durch die
Makkabäer weit überlegen. Mehr als die letztere hat die jüdische Diaspora in
der Kaiserzeit zu bedeuten gehabt; und sie ist eine durchaus eigenartige
Erscheinung.



Die Judenansiedlungen außerhalb Palästina sind nur in untergeordnetem Grade aus
demselben Triebe entwickelt wie die der Phöniker und der Hellepen. Von Haus aus
ein ackerbauendes und fern von der Küste wohnendes Volk, sind ihre Ansiedlungen
im Ausland eine unfreie und verhältnismäßig späte Bildung, eine Schöpfung
Alexanders oder seiner Marschälle ^1. An jenen immensen, durch Generationen
fortgesetzten griechischen Städtegründungen, wie sie in gleichem Umfang nie
vorher und nie nachher vorgekommen sind, haben die Juden einen hervorragenden
Anteil gehabt, so seltsam es auch war, eben sie bei der Hellenisierung des
Orients zur Beihilfe zu berufen. Vor allem gilt dies von Ägypten. Die
bedeutendste unter allen von Alexander geschaffenen Städten, Alexandreia am
Nil, ist seit den Zeiten des ersten Ptolemäers, der nach der Einnahme
Palästinas eine Masse seiner Bewohner dorthin übersiedelte, fast ebenso sehr
eine Stadt der Juden wie der Griechen, die dortige Judenschaft an Zahl,
Reichtum, Intelligenz, Organisation der jerusalemitischen mindestens gleich zu
achten. In der ersten Kaiserzeit rechnete man auf acht Millionen Ägypter eine
Million Juden, und ihr Einfluß reichte vermutlich über dieses Zahlenverhältnis
hinaus. Daß wetteifernd damit in der syrischen Reichshauptstadt die Judenschaft
in ähnlicher Weise organisiert und entwickelt worden war, wurde schon bemerkt.
Von der Ausdehnung und der Bedeutung der Juden Kleinasiens zeugt unter anderem
der Versuch, den unter Augustus die ionischen Griechenstädte, es scheint nach
gemeinschaftlicher Verabredung, machten, ihre jüdischen Gemeindegenossen
entweder zum Rücktritt von ihrem Glauben oder zur vollen Übernahme der
bürgerlichen Lasten zu nötigen. Ohne Zweifel gab es selbständig organisierte
Judenschaften in sämtlichen neuhellenischen Gründungen ^2 und daneben in
zahlreichen althellenischen Städten, selbst im eigentlichen Hellas, zum
Beispiel in Korinth. Die Organisierung vollzog sich durchaus in der Weise, daß
den Juden ihre Nationalität mit den von ihnen selbst daraus gezogenen
weitreichenden Konsequenzen gewahrt, nur der Gebrauch der griechischen Sprache
von ihnen gefordert ward. So wurden bei dieser damals von oben herab dem Orient
aufgeschmeichelten oder aufgezwungenen Gräzisierung die Juden der
Griechenstädte griechisch redende Orientalen.



———————————————————————————-



^1 Ob die Rechtsstellung der Juden in Alexandreia mit Recht von Josephus (c.
Ap. 2, 4) auf Alexander zurückgeführt wird, ist insofern zweifelhaft, als,
soweit wir wissen, nicht er, sondern der erste Ptolemäer massenweise Juden dort
ansiedelte (Ios. ant. Iud. 12, 1; App. Syr. 50). Die merkwürdige
Gleichartigkeit, mit der die Judenschaften in den verschiedenen
Diadochenstaaten sich gestaltet haben, muß, wenn sie nicht auf Alexanders
Anordnungen beruht, auf das Rivalisieren und Imitieren bei der Städtegründung
zurückgeführt werden. Daß Palästina bald ägyptisch, bald syrisch war, hat bei
diesen Ansiedlungen ohne Zweifel wesentlich mitgewirkt.



^2 Der Judengemeinde in Smyrna gedenkt eine kürzlich daselbst gefundene
Inschrift (Reinach, Revue des Etudes Juives, 1883, S. 161): Ρουφείνα Ιουδαία
αρχισυναγωγός κατεσκεύασεν τό ενσόριον τοίς απελεθέροις καί θρέμμασιν μηδένος
άλλου εχουσίαν έχοντος θάψαι τινά. ει δέ τις τολμήσει, δώσει τώ ιερωτάτω ταμείω
δηναρίους αφ, καί τώ έθνει τών Ιουδαίων δηναρίους α. Ταύτης τής επιγράφης τό
αντίγραφον αποκείται εις τό αρχείον. Einfache Kollegien werden in
Strafandrohungen dieser Art nicht leicht mit dem Staat oder der Gemeinde auf
eine Linie gestellt.



———————————————————————————-



Daß bei den Judengemeinden der makedonischen Städte die griechische Sprache
nicht bloß im natürlichen Wege des Verkehrs zur Herrschaft gelangt, sondern
eine ihnen auferlegte Zwangsbestimmung ist, scheint aus der Sachlage sich mit
Notwendigkeit zu ergeben. In ähnlicher Weise hat späterhin Traian mit
kleinasiatischen Kolonisten Dakien romanisiert. Ohne diesen Zwang hätte die
äußerliche Gleichförmigkeit der Städtegründung nicht durchgeführt, dies
Material für die Hellenisierung überhaupt nicht verwendet werden können. Daß
die heiligen Schriften der Juden schon unter den ersten Ptolemäern in das
Griechische übertragen wurden, mag wohl so wenig Veranstaltung der Regierung
gewesen sein wie die Bibelübersetzung Luthers; aber im Sinne derselben lag
allerdings die sprachliche Hellenisierung der ägyptischen Juden, und sie
vollzog sich merkwürdig rasch. Wenigstens im Anfang der Kaiserzeit,
wahrscheinlich lange vorher war die Kenntnis des Hebräischen unter den
alexandrinischen Juden ziemlich so selten wie heutzutage in der christlichen
Welt die der Ursprachen der heiligen Originale; es wurde mit den
Übersetzungsfehlern der sogenannten siebzig Alexandriner ungefähr ebenso
argumentiert wie von unseren Frommen mit den Übersetzungsfehlern Luthers. Die
nationale Sprache der Juden war in dieser Epoche überall aus dem lebendigen
Verkehr verschwunden und behauptete sich nur, etwa wie im katholischen
Religionsgebiet die lateinische, im kirchlichen Gebrauch. In Judäa selbst war
sie ersetzt worden durch die der hebräischen freilich verwandte aramäische
Volkssprache Syriens; die Judenschaften außerhalb Judäas, mit denen wir uns
beschäftigen, hatten das semitische Idiom vollständig abgelegt, und erst lange
nach dieser Epoche ist jene Reaktion eingetreten, welche schulmäßig die
Kenntnis und den Gebrauch derselben allgemeiner bei den Juden zurückgeführt
hat. Die literarischen Arbeiten, die sie während dieser Epoche in großer Zahl
geliefert haben, sind in der besseren Kaiserzeit alle griechisch. Wenn die
Sprache allein die Nationalität bedingte, so wäre für diese Zeit von den Juden
wenig zu berichten.



Aber mit diesem anfänglich vielleicht schwer empfundenen Sprachzwang verbindet
sich die Anerkennung der besonderen Nationalität mit allen ihren Konsequenzen.
Überall in den Städten der Alexandermonarchie bildete sich die
Stadtbewohnerschaft aus den Makedoniern, das heißt den wirklich makedonischen
oder den ihnen gleichgeachteten Hellenen. Neben diesen stehen, außer den
Fremden, die Eingeborenen, in Alexandreia die Ägypter, in Kyrene die Libyer und
überhaupt die Ansiedler aus dem Orient, welche zwar auch keine andere Heimat
haben als die neue Stadt, aber nicht als Hellenen anerkannt werden. Zu dieser
zweiten Kategorie gehören die Juden; aber ihnen, und nur ihnen, wird es
gestattet, sozusagen eine Gemeinde in der Gemeinde zu bilden und, während die
übrigen Nichtbürger von den Behörden der Bürgerschaft regiert werden, bis zu
einem gewissen Grad sich selbst zu regieren ^3. “Die Juden”, sagt
Strabon, “haben in Alexandreia ein eigenes Volkshaupt (εθνάρχης), welches
dem Volke (έθνος) vorsteht und die Prozesse entscheidet und über Verträge und
Ordnungen verfügt, als beherrsche es eine selbständige Gemeinde.” Es
geschah dies, weil die Juden eine derartige spezifische Jurisdiktion als durch
ihre Nationalität oder, was auf dasselbe hinauskommt, ihre Religion gefordert
bezeichneten. Weiter nahmen die allgemeinen staatlichen Ordnungen auf die
national-religiösen Bedenken der Juden in ausgedehntem Umfang Rücksicht und
halfen nach Möglichkeit durch Exemptionen aus. Das Zusammenwohnen trat
wenigstens häufig hinzu; in Alexandreia zum Beispiel waren von den fünf
Stadtquartieren zwei vorwiegend von Juden bewohnt. Es scheint dies nicht das
Ghettosystem gewesen zu sein, sondern eher ein durch die anfängliche Ansiedlung
begründetes und dann von beiden Seiten festgehaltenes Herkommen, wodurch
nachbarlichen Konflikten einigermaßen vorgebeugt ward.



——————————————————————-



^3 Wenn die alexandrinischen Juden später behaupteten, den alexandrinischen
Makedoniern rechtlich gleichgestellt zu sein (Ios. c. Ap. 2, 4; bel. Iud. 2,
18, 7), so war dies eine Entstellung des wahren Sachverhältnisses. Sie waren
Schutzgenossen zunächst der Phyle der Makedonier, wahrscheinlich der
vornehmsten von allen, und darum nach Dionysos benannt (Theophilus ad Autolycum
2, 7), und weil das Judenquartier ein Teil dieser Phyle war, macht Josephus in
seiner Weise sie selbst zu Makedoniern. Die Rechtsstellung der Bevölkerung der
Griechenstädte dieser Kategorie erhellt am deutlichsten aus der Nachricht
Strabons (bei Ios. ant. Iud. 14, 7, 2) über die vier Kategorien derjenigen von
Kyrene: Stadtbürger, Landleute (γεωργοί), Fremde und Juden. Sieht man von den
Metöken ab, die ihre rechtliche Heimat auswärts haben, so bleiben als
heimatberechtigte Kyrenäer die vollberechtigten Bürger, also die Hellenen und
was man als solche gelten ließ, und die zwei Kategorien der vom aktiven
Bürgerrecht Ausgeschlossenen, die Juden, die eine eigene Gemeinde bilden, und
die Untertanen, die Libyer, welchen die Autonomie fehlt. Dies konnte leicht so
verschoben werden, daß die beiden privilegierten Kategorien auch als
gleichberechtigt erschienen.



——————————————————————-



So kamen die Juden dazu, bei der makedonischen Hellenisierung des Orients eine
hervorragende Rolle zu spielen; ihre Gefügigkeit und Brauchbarkeit einerseits,
ihre unnachgiebige Zähigkeit andererseits müssen die sehr realistischen
Staatsmänner, die diese Wege wiesen, bestimmt haben, sich zu solchen
Einrichtungen zu entschließen. Nichtsdestoweniger bleibt die außerordentliche
Ausdehnung und Bedeutung der jüdischen Diaspora gegenüber der engen und
geringen Heimat wie einerseits eine Tatsache, so andererseits ein Problem. Man
wird dabei nicht übersehen dürfen, daß die palästinensischen Juden für die des
Auslandes nicht mehr als den Kern geliefert haben. Das Judentum der älteren
Zeit ist nichts weniger als exklusiv, vielmehr von missionarem Eifer nicht
minder durchgedrungen wie späterhin das Christentum und der Islam. Das
Evangelium weiß von den Rabbis, welche Meer und Land durchziehen, um einen
Proselyten zu machen; die Zulassung der halben Proselyten, denen die
Beschneidung nicht zugemutet, aber dennoch eine religiöse Gemeinschaft gewährt
wird, ist ein Zeugnis dieses Bekehrungseifers wie zu gleicher Zeit eines seiner
wirksamsten Mittel. Motive sehr verschiedener Art kamen dieser Propaganda
zustatten. Die bürgerlichen Privilegien, welche die Lagiden und die Seleukiden
den Juden erteilten, müssen eine große Zahl nichtjüdischer Orientalen und
Halbhellenen veranlaßt haben, sich in den Neustädten der privilegierten
Kategorie der Nichtbürger anzuschließen. In späterer Zeit kam der Verfall des
traditionellen Landesglaubens der jüdischen Propaganda entgegen. Zahlreiche
Personen besonders der gebildeten Stände, deren gläubige und sittliche
Empfindung von dem, was die Griechen, und noch mehr von dem, was die Ägypter
Religion nannten, sich schaudernd oder spottend abwandte, suchten Zuflucht in
der einfacheren und reineren, der Vielgötterei und dem Bilderdienst absagenden
jüdischen Lehre, welche den aus dem Niederschlag der philosophischen
Entwicklung den gebildeten und halbgebildeten Kreisen zugeführten religiösen
Anschauungen weit entgegenkam. Es gibt ein merkwürdiges griechisches
Moralgedicht, wahrscheinlich aus der späteren Epoche der römischen Republik,
welches aus den mosaischen Büchern in der Weise geschöpft ist, daß es die
monotheistische Lehre und das allgemeine Sittengesetz aufnimmt, aber alles dem
Nichtjuden Anstößige und alle unmittelbare Opposition gegen die herrschende
Religion vermeidet, offenbar bestimmt, für dies denationalisierte Judentum
weitere Kreise zu gewinnen. Insbesondere die Frauen wandten sich mit Vorliebe
dem jüdischen Glauben zu. Als die Behörden von Damaskos im Jahre 66 die
gefangenen Juden umzubringen beschlossen, wurde verabredet, diesen Beschluß
geheim zu halten, damit die den Juden ergebene weibliche Bevölkerung nicht die
Ausführung verhindere. Sogar im Okzident, wo die gebildeten Kreise sonst dem
jüdischen Wesen abgeneigt waren, machten vornehme Damen schon früh eine
Ausnahme; die aus edlem Geschlecht entsprossene Gemahlin Neros, Poppaea Sabina,
war, wie durch andere minder ehrbare Dinge, so auch stadtkundig durch ihren
frommen Judenglauben und ihr eifriges Judenprotektorat. Förmliche Übertritte
zum Judentum kamen nicht selten vor; das Königshaus von Adiabene zum Beispiel,
König Izates und seine Mutter Helena sowie sein Bruder und Nachfolger wurden in
der Zeit des Tiberius und des Claudius in aller Form Juden. Sicher gilt von
allen jenen Judenschaften, was von der antiochenischen ausdrücklich bemerkt
wird, daß sie zum großen Teil aus übergetretenen bestanden.



Diese Verpflanzung des Judentums auf den hellenischen Boden unter Aneignung
einer fremden Sprache vollzog sich, wie sehr sie auch unter Festhaltung der
nationalen Individualität stattfand, nicht ohne in dem Judentum selbst eine
seinem Wesen zuwiderlaufende Tendenz zu entwickeln und bis zu einem gewissen
Grad dasselbe zu denationalisieren. Wie mächtig die inmitten der Griechen
lebenden Judenschaften von den Wellen des griechischen Geisteslebens erfaßt
wurden, davon trägt die Literatur des letzten Jahrhunderts vor und des ersten
nach Christi Geburt die Spuren. Sie ist getränkt von jüdischen Elementen, und
es sind mit die hellsten Köpfe und die geistreichsten Denker, welche entweder
als Hellenen in das jüdische oder als Juden in das hellenische Wesen den
Eingang suchen. Nikolaos von Damaskos, selber ein Heide und ein namhafter
Vertreter der aristotelischen Philosophie, führte nicht bloß als Literat und
Diplomat des Königs Herodes bei Agrippa wie bei Augustus die Sache seines
jüdischen Patrons und der Juden, sondern es zeigt auch seine historische
Schriftstellerei einen sehr ernstlichen und für jene Epoche bedeutenden
Versuch, den Orient in den Kreis der okzidentalischen Forschung hineinzuziehen,
während die noch erhaltene Schilderung der Jugendjahre des ihm auch persönlich
nahegetretenen Kaisers Augustus ein denkwürdiges Zeugnis der Liebe und der
Verehrung ist, welche der römische Herrscher in der griechischen Welt fand. Die
Abhandlung vom Erhabenen, geschrieben in der ersten Kaiserzeit von einem
unbekannten Verfasser, eine der feinsten uns aus dem Altertum erhaltenen
ästhetischen Arbeiten, rührt sicher wenn nicht von einem Juden, so doch von
einem Manne her, der Homeros und Moses gleichmäßig verehrte ^4. Eine andere,
ebenfalls anonyme Schrift über das Weltganze, gleichfalls ein in seiner Art
achtbarer Versuch, die Lehre des Aristoteles mit der der Stoa zu verschmelzen,
ist vielleicht auch von einem Juden geschrieben, sicher dem angesehensten und
höchstgestellten Juden der neronischen Zeit, dem Generalstabschef des Corbulo
und des Titus, Tiberius Alexandros gewidmet. Am deutlichsten tritt uns die
Vermählung der beiden Geisteswelten entgegen in der jüdisch-alexandrinischen
Philosophie, dem schärfsten und greifbarsten Ausdruck einer das Wesen des
Judentums nicht bloß ergreifenden, sondern auch angreifenden religiösen
Bewegung. Die hellenische Geistesentwicklung lag im Kampf mit den nationalen
Religionen aller Art, indem sie deren Anschauungen entweder negierte oder auch
mit anderem Inhalt erfüllte, die bisherigen Götter aus den Gemütern der
Menschen austrieb und auf die leeren Plätze entweder nichts setzte oder die
Gestirne und abstrakte Begriffe. Diese Angriffe trafen auch die Religion der
Juden. Es bildete sich ein Neujudentum hellenischer Bildung, das mit Jehova
nicht ganz so arg, aber doch nicht viel anders verfuhr als die gebildeten
Griechen und Römer mit Zeus und Jupiter. Das Universalmittel der sogenannten
allegorischen Deutung, wodurch insbesondere die Philosophen der Stoa die
heidnischen Landesreligionen überall in höflicher Weise vor die Türe gesetzt
hatten, paßte für die Genesis ebenso gut und ebenso schlecht wie für die Götter
der Ilias; wenn Moses mit Abraham eigentlich den Verstand, mit Sarah die
Tugend, mit Noah die Gerechtigkeit gemeint hatte, wenn die vier Ströme des
Paradieses die vier Kardinaltugenden waren, so konnte der aufgeklärteste
Hellene an die Thora glauben. Aber eine Macht war dies Pseudojudentum auch, und
der geistige Primat der Judenschaft Ägyptens tritt vor allem darin hervor, daß
diese Richtung vorzugsweise ihre Vertreter in Alexandreia gefunden hat.



——————————————————————————-



^4 Pseudo-Longinus περί ύψους: “Weit besser als der Götterkrieg ist bei
Homeros die Schilderung der Götter in ihrer Vollkommenheit und echten Größe und
Reinheit, wie die des Poseidon (Ilias 13,18 f.). Ebenso schreibt der
Gesetzgeber der Juden, kein geringer Mann (ουχ ο τυχών ανήρ), nachdem er die
göttliche Gewalt in würdiger Weise erfaßt und zum Ausdruck gebracht hat, gleich
zu Anfang der Gesetze (Gen. 1, 3): Es sprach der Gott - was? es werde Licht!
und es ward Licht; es werde die Erde! und die Erde ward.”



——————————————————————————-



Trotz der innerlichen Scheidung, welche bei den palästinensischen Juden sich
vollzogen und nur zu oft geradezu zum Bürgerkrieg gesteigert hatte, trotz der
Versprengung eines großen Teils der Judenschaft in das Ausland, trotz des
Eindringens fremder Massen in dieselbe und sogar des destruktiven
hellenistischen Elements in ihren innersten Kern blieb die Gesamtheit der Juden
in einer Weise vereinigt, für welche in der Gegenwart nur etwa der Vatikan und
die Kaaba eine gewisse Analogie bieten. Das heilige Salem blieb die Fahne,
Zions Tempel das Palladium der gesamten Judenschaft, mochten sie den Römern
oder den Parthern gehorchen, aramäisch oder griechisch reden, ja an den alten
Jahve glauben oder an den neuen, der keiner war. Daß der Schirmherr dem
geistlichen Oberhaupt der Juden eine gewisse weltliche Macht zugestanden hatte,
bedeutete für die Judenschaft ebensoviel, der geringe Umfang dieser Macht
ebensowenig wie seiner Zeit für die Katholiken der sogenannte Kirchenstaat.
Jedes Mitglied einer jüdischen Gemeinde hatte jährlich nach Jerusalem ein
Didrachmon als Tempelschoß zu entrichten, welcher regelmäßiger einging als die
Staatssteuern; jedes war verpflichtet, wenigstens einmal in seinem Leben dem
Jehovah persönlich an dein Orte zu opfern, der ihm allein in der Welt
wohlgefällig war. Die theologische Wissenschaft blieb gemeinschaftlich; die
babylonischen und die alexandrinischen Rabbiner haben daran sich nicht minder
beteiligt wie die von Jerusalem. Das unvergleichlich zähe Gefühl der nationalen
Zusammengehörigkeit, wie es in der rückkehrenden Exulantengemeinde sich
festgesetzt und dann jene Sonderstellung der Juden in der Griechenwelt mit
durchgesetzt hatte, behauptete sich trotz Zerstreuung und Spaltung. Am
bemerkenswertesten ist das Fortleben des Judentums selbst in den davon in der
inneren Religion losgelösten Kreisen. Der namhafteste, für uns der einzige
deutlich greifbare Vertreter dieser Richtung in der Literatur, Philon, einer
der vornehmsten und reichsten Juden aus der Zeit des Tiberius, steht in der Tat
zu seiner Landesreligion nicht viel anders als Cicero zu der römischen; aber er
selbst glaubte, nicht sie aufzulösen, sondern sie zu erfüllen. Auch ihm ist,
wie jedem anderen Juden, Moses die Quelle aller Wahrheit, seine geschriebene
Weisung bindendes Gesetz, seine Empfindung Ehrfurcht und Gläubigkeit. Es ist
dies sublimierte Judentum dem sogenannten Götterglauben der Stoa doch nicht
völlig identisch. Die Körperlichkeit des Gottes verschwindet für Philon, aber
die Persönlichkeit nicht, und es mißlingt ihm vollständig, was das Wesen der
hellenischen Philosophie ist, die Göttlichkeit in die Menschenbrust zu
verlegen; es bleibt die Anschauung, daß der sündhafte Mensch abhänge von einem
vollkommenen, außer und über ihm stehenden Wesen. Ebenso fügt das neue Judentum
sich dem nationalen Ritualgesetz weit unbedingter als das neue Heidentum. Der
Kampf des alten und des neuen Glaubens ist in dem jüdischen Kreise deswegen von
anderer Art als in dem heidnischen, weil der Einsatz ein größerer war; das
reformierte Heidentum streitet nur gegen den alten Glauben, das reformierte
Judentum würde in seiner letzten Konsequenz das Volkstum aufheben, welches in
dem Überfluten des Hellenismus mit der Verflüchtigung des Landesglaubens
notwendig verschwand, und scheut deshalb davor zurück, diese Konsequenz zu
ziehen. Daher ist auf griechischem Boden und in griechischer Sprache, wenn
nicht das Wesen, doch die Form des alten Glaubens mit beispielloser
Hartnäckigkeit festgehalten und verteidigt worden, verteidigt auch von denen,
die im Wesen vor dem Hellenismus kapitulieren. Philon selbst hat, wie weiterhin
erzählt werden soll, für die Sache der Juden gestritten und gelitten. Darum
aber hat auch die hellenistische Richtung im Judentum auf dieses selbst nie
übermächtig eingewirkt, niemals vermocht, dem nationalen Judentum
entgegenzutreten, kaum dessen Fanatismus zu mildern und die Verkehrtheiten und
Frevel desselben zu hemmen. In allen wesentlichen Dingen, insbesondere dem
Druck und der Verfolgung gegenüber, verschwinden die Differenzen des Judentums,
und wie unbedeutend der Rabbinerstaat war, die religiöse Gemeinschaft, der er
vorstand, war eine ansehnliche, unter Umständen eine furchtbare Macht.



Diesen Verhältnissen fanden die Römer sich gegenüber, als sie im Orient die
Herrschaft antraten. Die Eroberung zwingt dem Eroberer nicht minder die Hand
als dem Eroberten. Das Werk der Jahrhunderte, die makedonischen
Stadteinrichtungen konnten weder die Arsakiden noch die Caesaren ungeschehen
machen; weder Seleukeia am Euphrat noch Antiocheia und Alexandreia konnten von
den nachfolgenden Regierungen angetreten werden unter der Wohltat des
Inventars. Wahrscheinlich hat der dortigen jüdischen Diaspora gegenüber der
Begründer des Kaiserregiments sich, wie in so vielen anderen Dingen, die
Politik der ersten Lagiden zur Richtschnur genommen und das Judentum des
Orients in seiner Sonderstellung eher gefördert als gehindert; und dies
Verfahren ist dann für seine Nachfolger durchgängig maßgebend gewesen. Es ist
schon erzählt worden, daß die vorderasiatischen Gemeinden unter Augustus den
Versuch machten, ihre jüdischen Mitbürger bei der Aushebung gleichmäßig
heranzuziehen und ihnen die Einhaltung des Sabbaths nicht ferner zu gestatten;
Agrippa aber entschied gegen sie und hielt den Status quo zu Gunsten der Juden
aufrecht oder stellte vielmehr die bisher wohl nur von einzelnen Statthaltern
oder Gemeinden der griechischen Provinzen nach Umständen zugelassene Befreiung
der Juden vom Kriegsdienst und das Sabbathprivilegium vielleicht jetzt erst
rechtlich fest. Augustus wies ferner die Statthalter von Asia an, die strengen
Reichsgesetze über Vereine und Versammlungen gegen die Juden nicht zur
Anwendung zu bringen. Aber die römische Regierung hat es nicht verkannt, daß
die den Juden im Orient eingeräumte exempte Stellung mit der unbedingten
Verpflichtung der Reichsangehörigen zur Erfüllung der vom Staat geforderten
Leistungen sich nicht vereinigen ließ, daß die garantierte Sonderstellung der
Judenschaft den Rassenhaß und unter Umständen den Bürgerkrieg in die einzelnen
Städte trug, daß das fromme Regiment der Behörden von Jerusalem über alle Juden
des Reiches eine bedenkliche Tragweite hatte und daß in allem diesem für den
Staat eine praktische Schädigung und eine prinzipielle Gefahr lag. Der
innerliche Dualismus des Reiches drückt in nichts sich schärfer aus als in der
verschiedenen Behandlung der Juden in dem lateinischen und dem griechischen
Sprachgebiet. Im Okzident sind die autonomen Judenschaften niemals zugelassen
worden. Man tolerierte wohl daselbst die jüdischen Religionsgebräuche wie die
syrischen und die ägyptischen oder vielmehr etwas weniger als diese; der
Judenkolonie in der Vorstadt Roms jenseits des Tiber zeigte Augustus sich
günstig und ließ bei seinen Spenden den, der des Sabbaths wegen sich versäumt
hatte, nachträglich zu. Aber er persönlich vermied jede Berührung wie mit dem
ägyptischen so auch mit dem jüdischen Kultus, und wie er selbst in Ägypten dem
heiligen Ochsen aus dem Wege gegangen war, so billigte er es durchaus, daß sein
Sohn Gaius, als er nach dem Orient ging, bei Jerusalem vorbeiging. Unter
Tiberius wurde sogar im Jahre 19 in Rom und ganz Italien der jüdische Kultus
zugleich mit dem ägyptischen untersagt und diejenigen, die sich nicht dazu
verstanden, ihn öffentlich zu verleugnen und die heiligen Geräte ins Feuer zu
werfen, aus Italien ausgewiesen, soweit sie nicht als tauglich für den
Kriegsdienst in Strafkompanien verwendet werden konnten, wo dann nicht wenige
ihrer religiösen Skrupel wegen dem Kriegsgericht verfielen. Wenn, wie wir
nachher sehen werden, eben dieser Kaiser im Orient jedem Konflikt mit dem Rabbi
fast ängstlich aus dem Wege ging, so zeigt sich hier deutlich, daß er, der
tüchtigste Herrscher, den das Reich gehabt hat, die Gefahren der jüdischen
Immigration ebenso deutlich erkannte wie die Unbilligkeit und die
Unmöglichkeit, da, wo das Judentum bestand, es zu beseitigen ^5. Unter den
späteren Regenten ändert, wie wir im weiteren Verlauf finden werden, in der
Hauptsache die ablehnende Haltung gegen die Juden des Okzidents sich nicht,
obwohl sie im übrigen mehr dem Beispiel des Augustus folgen als dem des
Tiberius. Man hinderte die Juden nicht, die Tempelsteuer in der Form
freiwilliger Beiträge einzuziehen und nach Jerusalem zu senden. Es wurde ihnen
nicht gewehrt, wenn sie einen Rechtshandel lieber vor einen jüdischen
Schiedsrichter brachten als vor ein römisches Gericht. Von zwangsweiser
Aushebung zum Dienst, wie Tiberius sie anordnete, ist auch im Okzident
späterhin nicht weiter die Rede. Aber eine öffentlich anerkannte Sonderstellung
und öffentlich anerkannte Sondergerichte haben die Juden im heidnischen Rom und
überhaupt im lateinischen Westen niemals erhalten. Vor allem aber haben im
Okzident, abgesehen von der Hauptstadt, die der Natur der Sache nach auch den
Orient mit repräsentierte und schon in der ciceronischen Zeit eine zahlreiche
Judenschaft in sich schloß, die Judengemeinden in der früheren Kaiserzeit
nirgends besondere Ausdehnung oder Bedeutung gehabt ^6. Nur im Orient gab die
Regierung von vornherein nach oder vielmehr, sie versuchte nicht, die
bestehenden Verhältnisse zu ändern und den daraus resultierenden Gefahren
vorzubeugen; und so haben denn auch, wie die heiligen Bücher der Juden der
lateinischen Welt erst in lateinischer Sprache durch die Christen bekannt
geworden sind, die großen Judenbewegungen der Kaiserzeit sich durchaus auf den
griechischen Osten beschränkt. Hier wurde kein Versuch gemacht, mit der
rechtlichen Sonderstellung des Juden die Quelle des Judenhasses allmählich zu
verstopfen, aber ebensowenig, von Laune und Verkehrtheiten einzelner Regenten
abgesehen, dem Judenhaß und den Judenhetzen von Seiten der Regierung Vorschub
getan. In der Tat ist die Katastrophe des Judentums nicht aus der Behandlung
der jüdischen Diaspora im Orient hervorgegangen. Lediglich die in
verhängnisvoller Weise sich entwickelnden Beziehungen des Reichsregiments zu
dem jüdischen Rabbistaat haben nicht bloß die Zerstörung des Gemeinwesens von
Jerusalem herbeigeführt, sondern weiter die Stellung der Juden im Reiche
überhaupt erschüttert und verschoben. Wir wenden uns dazu, die Vorgänge in
Palästina unter der römischen Herrschaft zu schildern.



——————————————————————————



^5 Der Jude Philon schreibt die Behandlung der Juden in Italien auf Rechnung
des Seianus (leg. 24; in Flacc. 1), die der Juden im Osten auf die des Kaisers
selbst. Aber Josephus führt vielmehr, was in Italien geschah, zurück auf einen
Skandal in der Hauptstadt, welchen drei jüdische fromme Schwindler und eine zum
Judentum bekehrte vornehme Dame gegeben hatten, und Philon selbst gibt zu, daß
Tiberius nach Seians Sturz den Statthaltern nur gewisse Milderungen in dem
Verfahren gegen die Juden aufgegeben habe. Die Politik des Kaisers und die
seiner Minister den Juden gegenüber war im wesentlichen dieselbe.



^6 Agrippa II., der die jüdischen Ansiedlungen im Ausland aufzählt (bei Philon
leg. ad Gaium 36), nennt keine Landschaft westlich von Griechenland, und unter
den in Jerusalem weilenden Fremden, die die Apostelgeschichte 2, 5 f.
verzeichnet, sind aus dem Westen nur Römer genannt.



——————————————————————————



Die Zustände im südlichen Syrien waren von den Feldherrn der Republik, Pompeius
und seinen nächsten Nachfolgern, in der Weise geordnet worden, daß die größeren
Gewalten, die dort anfingen sich zu bilden, wieder herabgedrückt und das ganze
Land in einzelne Stadtgebiete und Kleinherrschaften aufgelöst wurde. Am
schwersten waren davon die Juden betroffen worden; nicht bloß hatten sie allen
hinzugewonnenen Besitz, namentlich die ganze Küste, herausgeben müssen, sondern
Gabinius hatte sogar den alten Bestand des Reiches in fünf selbständig sich
verwaltende Kreise aufgelöst und dem Hohenpriester Hyrkanos seine weltlichen
Befugnisse entzogen. Damit war also wie einerseits die Schutzmacht, so
andererseits die reine Theokratie wieder hergestellt. Indes änderte dies sich
bald. Hyrkanos oder vielmehr der für ihn regierende Minister, der Idumäer
Antipatros ^7, gelangte wohl schon durch Gabinius selbst, dem er bei seinen
parthischen und ägyptischen Unternehmungen sich unentbehrlich zu machen
verstand, wiederum zu der führenden Stellung im südlichen Syrien. Nach der
Plünderung des Tempels von Jerusalem durch Crassus ward der dadurch veranlaßte
Aufstand der Juden hauptsächlich durch ihn gedämpft. Es war für ihn eine
günstige Fügung, daß die jüdische Regierung nicht genötigt ward, in die Krisis
zwischen Caesar und Pompeius, für welchen sie wie der ganze Osten sich erklärt
hatte, handelnd einzugreifen. Dennoch wäre wohl, nachdem der Bruder und Rivale
des Hyrkanos, Aristobulos, sowie dessen Sohn Alexander, wegen ihres Eintretens
für Caesar, durch die Pompeianer ihr Leben verloren hatten, nach Caesars Sieg
der zweite Sohn Antigonos von diesem in Judäa als Herrscher eingesetzt worden.
Aber als Caesar, nach dem entscheidenden Sieg nach Ägypten gekommen, sich in
Alexandreia in einer gefährlichen Lage befand, war es vornehmlich Antipatros,
der ihn aus dieser befreite, und dies schlug durch; Antigonos mußte
zurückstehen hinter der neueren, aber wirksameren Treue. Nicht am wenigsten hat
Caesars persönliche Dankbarkeit die förmliche Restauration des Judenstaates
gefördert. Das Jüdische Reich erhielt die beste Stellung, die dem Klientelstaat
gewährt werden konnte, völlige Freiheit von Abgaben an die Römer ^8 und von
militärischer Besatzung und Aushebung ^9, wogegen allerdings auch die Pflichten
und die Kosten der Grenzverteidigung von der einheimischen Regierung zu
übernehmen waren. Die Stadt Ioppe und damit die Verbindung mit dem Meer wurde
zurückgegeben, die Unabhängigkeit der inneren Verwaltung sowie die freie
Religionsübung garantiert, die bisher verweigerte Wiederherstellung der von
Pompeius geschleiften Festungswerke Jerusalems gestattet (707 47). Also
regierte unter dem Namen des Hasmonäerfürsten ein Halbfremder - denn die
Idumäer standen zu den eigentlichen, von Babylon zurückgewanderten Juden
ungefähr wie die Samariter - den Judenstaat unter dem Schutz und nach dem
Willen Roms. Die nationalgesinnten Juden waren dem neuen Regiment nichts
weniger als geneigt. Die alten Geschlechter, die im Rat von Jerusalem führten,
hielten im Herzen zu Aristobulos und nach dessen Tode zu seinem Sohn Antigonos.
In den Bergen Galiläas fochten die Fanatiker ebenso gegen die Römer wie gegen
die eigene Regierung; als Antipatros’ Sohn Herodes den Führer dieser wilden
Schar, Ezekias, gefangengenommen und hatte hinrichten lassen, zwang der
Priesterrat von Jerusalem unter dem Vorwand verletzter Religionsvorschriften
den schwachen Hyrkanos, den Herodes zu verbannen. Dieser trat darauf in das
römische Heer ein und leistete dem Caesarischen Statthalter von Syrien gegen
die Insurrektion der letzten Pompeianer gute Dienste. Aber als nach der
Ermordung Caesars die Republikaner im Osten die Oberhand gewannen, war
Antipatros wieder der erste, der dem Stärkeren nicht bloß sich fügte, sondern
sich die neuen Machthaber verpflichtete durch rasche Beitreibung der von ihnen
auferlegten Kontribution. So kam es, daß der Führer der Republikaner, als er
aus Syrien abzog, den Antipatros in seiner Stellung beließ und dem Sohne
desselben, Herodes, sogar ein Kommando in Syrien anvertraute. Als dann
Antipatros starb, wie man sagt, von einem seiner Offiziere vergiftet, glaubte
Antigonos, der bei seinem Schwager, dem Fürsten Ptolemaeos von Chalkis,
Aufnahme gefunden hatte, den Augenblick gekommen, um den schwachen Oheim zu
beseitigen. Aber die Söhne des Antipatros, Phasael und Herodes, schlugen seine
Schar aufs Haupt, und Hyrkanos verstand sich dazu, ihnen die Stellung des
Vaters zu gewähren, ja sogar den Herodes, indem er ihm seine Enkelin Mariamme
verlobte, gewissermaßen in das regierende Haus aufzunehmen. Inzwischen
unterlagen die Führer der republikanischen Partei bei Philippi. Die Opposition
in Jerusalem hoffte nun den Sturz der verhaßten Antipatriden bei den Siegern zu
erwirken; aber Antonius, dem das Schiedsgericht zufiel, wies deren Deputationen
erst in Ephesos, dann in Antiocheia, zuletzt in Tyros entschieden ab, ja ließ
die letzten Gesandten hinrichten, und bestätigte Phasael und Herodes förmlich
als “Vierfürsten” ^10 - der Juden (723 41).



—————————————————————



^7 Antipatros begann seine Laufbahn als Statthalter (στρατηγός) von Idumäa
(Ios. ant. Iud. 14, 1, 3), und heißt dann Verwalter des Jüdischen Reiches (ο
τών Ιουδαίων επιμελητής daselbst 14, 8, 1), das heißt etwa erster Minister.
Mehr liegt auch nicht in der gegen Rom wie gegen Herodes adulatorisch gefärbten
Erzählung des Josephus (ant. Iud. 14, 8, 5; bel. Iud. 1, 10, 3), daß Caesar dem
Antipatros die Wahl überlassen habe, seine Machtstellung (δυναστεία) selbst zu
bestimmen und, da dieser ihm die Entscheidung anheimstellt, ihn zum Verwalter
(επίτροπος) von Judäa bestellt habe. Dies ist nicht, wie Marquardt,
Staatsverwaltung, Bd. 1, S. 408 will, die (damals noch gar nicht bestehende)
römische Prokuratur der Kaiserzeit, sondern ein formell von dem jüdischen
Ethnarchen verliehenes Amt, eine επιτροπή, wie die bei Ios. bel. Iud. 2, 18, 6
erwähnte. In den Aktenstücken aus Caesars Zeit vertritt die Juden allein der
Erzpriester und Ethnarch Hyrkanos; Caesar gab dem Antipatros, was dem
Untertanen eines abhängigen Staats gewährt werden konnte, das römische
Bürgerrecht und die personale Immunität (Ios. ant. Iud. 14, 8, 3; bel. Iud. 1,
9, 5), aber er machte ihn nicht zum Beamten Roms. Daß Herodes, aus Judäa
vertrieben, von dem Römern eine römische Offizierstellung etwa in Samaria
erhalten hat, ist glaublich; aber die Bezeichnungen στρατηγός τής Κοιλής
Συρίας; (Ios. ant. Iud. 14 9, 5 c. 11, 4) oder στρατηγός Κοιλής Συρίας καί
Σαμαρίας; (bel. Iud. 1, 10, 8) sind mindestens irreführend, und ebenso
inkorrekt nennt derselbe Schriftsteller den Herodes später deswegen, weil er
τοίς επιτρπεύουσι τής Συρίας; als Ratgeber dienen soll (ant. Iud. 15, 10, 3),
sogar Συρίας ολής επίτροπον (bel. Iud. 1, 20, 4, wo Marquardts Änderung
[Staatsverwaltung, Bd. 1, S. 408 Κοιλής den Sinn zerstört).



^8 In dem Dekret Caesars bei Josephus (ant. Iud. 14, 10, 5 u. 6) ist die aus
Epiphanius sich ergebende Lesung die einzig mögliche: danach wird das Land von
der (durch Pompeius auferlegten: Ios. ant. Iud. 14, 4, 4) Steuer, vom zweiten
Jahr der laufenden Verpachtung an, befreit und weiter verordnet, daß die Stadt
Joppe, die damals aus römischem Besitz in jüdischen überging, zwar auch ferner
den vierten Teil der Feldfrüchte in Sidon an die Römer abliefern, aber dafür
dem Hyrkanos ebenfalls in Sidon als Äquivalent jährlich 20675 Scheffel Getreide
gewährt werden sollen, woneben die Joppenser auch noch den Zehnten an Hyrkanos
entrichten. Auch zeigt die ganze sonstige Erzählung, daß der jüdische Staat
seitdem von Tributzahlung frei ist; daß Herodes von den der Kleopatra
zugewiesenen Distrikten, die er ihr abpachtet, φόρος zahlt (ant. Iud. 15, 4, 2
u. 4. c. 5, 3), bestätigt nur die Regel. Wenn App. civ. 5, 75 unter den von
Antonius mit Tribut belegten Königen den Herodes für Idumäa und Samaria
aufführt, so fehlt Judäa auch hier nicht ohne guten Grund; und auch für diese
Nebenländer kann ihm der Tribut von Augustus erlassen sein. Der detaillierte
und zuverlässige Bericht über die Schatzung, die Quirinius anordnet, zeigt mit
völliger Klarheit, daß das Land bis dahin von römischer Steuer frei war.



^9 In demselben Dekret heißt es: καί όπως μηδείς μήτε αρχών μήτε στρατηγός ή
πρεσβευτης εν τοίς όροις τών Ιουδαίων ανιστά (‘vielleicht συνιστά Wilamowitz)
συμμαψίαν καί στρατιώτας εξιή (so Wilamowitz für εξεί), ή τά χρήματα τούτων
ανεπηρεάστους (vgl. 14, 10, 2: παραχειμασίαν δέ καί χρήματα πράττεσθαι οθ
δοκιμάζω). Dies entspricht im wesentlichen der Formel des wenig älteren
Freibriefs für Termessos (CIL I, 204): nei quis magistratu prove magistratu
legatus ne[ive] quis alius meilites in oppidum Thermesum . . . agrumve . . .
hiemandi caussa introducito . . . nisei senatus nominatim utei Thermesum . . .
in hibernacula meilites deducantur decreverit. Der Durchmarsch ist demnach
gestattet. In dem Privilegium für Judäa scheint außerdem noch die Aushebung
untersagt gewesen zu sein.



^10 Dieser Titel, der zunächst das kollegialische Vierfürstentum bezeichnet,
wie es bei den Galatern herkömmlich war, ist dann allgemeiner für die Samt-, ja
auch für die Einherrschaft, immer aber als im Rang dem königlichen nachstehend
verwendet worden. In dieser Weise erscheint er außer in Galanen auch in Syrien
vielleicht seit Pompeius, sicher seit Augustus. Die Nebeneinanderstellung eines
Ethnarchen und zweier Tetrarchen, wie sie im Jahre 713 (41) für Judäa nach
Josephus (ant. Iud. 14, 13, 1; bel. Iud. 1, 12, 5) angeordnet ward, begegnet
sonst nicht wieder; analog ist Pheroras Tetrarch der Peraea unter seinem Bruder
Herodes (bel. Iud. 1, 24, 5).



—————————————————————



Bald rissen die Wendungen der großen Politik den jüdischen Staat noch einmal in
ihre Wogen. Der Herrschaft der Antipatriden machte im folgenden Jahre (714 40)
die Invasion der Parther zunächst ein Ende. Der Prätendent Antigonos schlug
sich zu ihnen und bemächtigte sich Jerusalems und fast des ganzen Gebiets.
Hyrkanos ging als Gefangener zu den Parthern, Phasael, Antipatros’ ältester
Sohn, gleichfalls gefangen, gab sich im Kerker den Tod. Mit genauer Not barg
Herodes die Seinigen in einem Felsenschloß am Saume Judäas und ging selbst
flüchtig und Hilfe bittend zuerst nach Ägypten und, da er hier Antonius nicht
mehr fand, zu den beiden eben damals in neuer Eintracht schaltenden Machthabern
(724 40) nach Rom. Bereitwillig gestattete man ihm, was ja nur im römischen
Interesse lag, das Jüdische Reich für sich zurückzugewinnen; er kam nach Syrien
zurück, soweit es auf die Römer ankam, als anerkannter Herrscher und sogar
ausgestattet mit dem königlichen Titel. Aber gleich wie ein Prätendent hatte er
das Land nicht so sehr den Parthern als den Patrioten zu entreißen.
Vorzugsweise mit Samaritern und Idumäern und gedungenen Soldaten schlug er
seine Schlachten und gelangte endlich durch die Unterstützung der römischen
Legionen auch in den Besitz der lange verteidigten Hauptstadt. Die römischen
Henker befreiten ihn gleichfalls von seinem langjährigen Nebenbuhler Antigonos,
seine eigenen räumten auf unter den vornehmen Geschlechtern des Rats von
Jerusalem.



Aber die Tage der Bedrängnis waren mit seiner Installation noch keineswegs
vorüber. Antonius’ unglückliche Expedition gegen die Parther blieb für Herodes
ohne Folgen, da die Sieger es nicht wagten, in Syrien einzurücken; aber schwer
litt er unter den immer sich steigernden Ansprüchen der ägyptischen Königin,
die damals mehr als Antonius den Osten beherrschte; ihre frauenhafte Politik,
zunächst gerichtet auf die Erweiterung ihrer Hausmacht und vor allem ihrer
Einkünfte, erreichte zwar bei Antonius bei weitem nicht alles, was sie
begehrte, aber sie entriß dem König der Juden doch einen Teil seiner
wertvollsten Besitzungen an der syrischen Küste und in dem ägyptisch-syrischen
Zwischengebiet, ja selbst die reichen Balsampflanzungen und Palmenhaine von
Jericho und legte ihm schwere finanzielle Lasten auf. Um den Rest seiner
Herrschaft zu behaupten, mußte er die neuen syrischen Besitzungen der Königin
entweder selber abpackten oder für andere minder zahlungsfähige Pächter
garantieren. Nach all diesen Bedrängnissen und in Erwartung noch ärgerer und
ebensowenig abweisbarer Anforderungen war der Ausbruch des Krieges zwischen
Antonius und Caesar für ihn eine Hoffnung, und daß Kleopatra in ihrer
egoistischen Verkehrtheit ihm die tätige Teilnahme an dem Kriege erließ, weil
er seine Truppen brauche, um ihre syrischen Einkünfte beizutreiben, ein
weiterer Glücksfall, da dies ihm die Unterwerfung unter den Sieger
erleichterte. Das Glück kam ihm noch weiter bei dem Parteiwechsel entgegen: er
konnte eine Schar getreuer Gladiatoren des Antonius abfangen, die aus
Kleinasien durch Syrien nach Ägypten marschierten, um ihrem Herrn Beistand zu
leisten. Indem er, bevor er sich zu Caesar nach Rhodos begab, um seine
Begnadigung zu erwirken, den letzten männlichen Sproß des Makkabäerhauses, den
achtzigjährigen Hyrkanos, dem das Haus des Antipatros seine Stellung verdankte,
für alle Fälle hinrichten ließ, übertrieb er in der Tat die notwendige
Vorsicht. Caesar tat, was die Politik ihn tun hieß, zumal da für die
beabsichtigte ägyptische Expedition die Unterstützung des Herodes von
Wichtigkeit war; er bestätigte den gern Besiegten in seiner Herrschaft und
erweiterte sie teils durch die Rückgabe der von Kleopatra ihm entrissenen
Besitzungen, teils durch weitere Gaben: die ganze Küste von Gaza bis zum
Stratonsturm, dem späteren Caesarea, die zwischen Judäa und Galiläa sich
einschiebende samaritanische Landschaft und eine Anzahl von Städten östlich vom
Jordan gehorchten seitdem dem Herodes. Mit der Konsolidierung der römischen
Monarchie war auch das jüdische Fürstentum weiteren äußeren Krisen entzogen.



Vom römischen Standpunkt aus erscheint das Verhalten der neuen Dynastie in
einer Weise korrekt, daß dem Betrachtenden dabei die Augen übergehen. Sie tritt
ein zuerst für Pompeius, dann für Caesar den Vater, dann für Cassius und
Brutus, dann für die Triumvirn, dann für Antonius, endlich für Caesar den Sohn;
die Treue wechselt wie die Parole. Dennoch ist diesem Verhalten die
Folgerichtigkeit und Festigkeit nicht abzusprechen. Die Parteiungen, die die
herrschende Bürgerschaft zerrissen, ob Republik oder Monarchie, ob Caesar oder
Antonius, gingen die abhängigen Landschaften, vor allem die des griechischen
Ostens, in der Tat nichts an. Die Entsittlichung, die mit allem revolutionären
Regimentswechsel verbunden ist, die entweihende Vermengung der inneren Treue
und des äußeren Gehorsams, kam in diesem Fall in grellster Weise zum Vorschein;
aber der Pflichterfüllung, wie sie das römische Gemeinwesen von seinen
Untertanen beanspruchte, hatte König Herodes in einer Ausdehnung genügt,
welcher edlere und großartigere Naturen allerdings nicht fähig gewesen sein
würden. Den Parthern gegenüber hat er stets, auch in bedenklichen Lagen, fest
zu den einmal erkorenen Schutzherren gehalten.



Vom Standpunkt der inneren jüdischen Politik aus ist das Regiment des Herodes
die Beseitigung der Theokratie und insofern eine Fortsetzung, ja eine
Steigerung des Regiments der Makkabäer, als die Trennung des staatlichen und
des Kirchenregiments in schneidendster Schärfe durchgeführt wird in dem
Gegensatz zwischen dem allmächtigen, aber fremdgeborenen König, und dem
machtlosen, oft und willkürlich gewechselten Erzpriester. Freilich wurde dem
jüdischen Hochpriester die königliche Stellung eher verziehen als dem fremden
und priesterlicher Weihe unfähigen Mann; und wenn die Hasmonäer die
Unabhängigkeit des Judentums nach außen hin vertraten, trug der Idumäer seine
königliche Macht über die Juden von dem Schirmherrn zu Lehen. Die Rückwirkung
dieses unlösbaren Konflikts auf eine tief leidenschaftliche Natur tritt in dem
ganzen Lebenslauf des Mannes uns entgegen, der viel Leid bereitet, aber
vielleicht nicht weniger empfunden hat. Immer sichern die Energie, die
Stetigkeit, die Fügsamkeit in das Unvermeidliche, die militärische und
politische Geschicklichkeit, wo dafür Raum war, dem Judenkönig einen gewissen
Platz in dem Gesamtbild einer merkwürdigen Epoche.



Das fast vierzigjährige Regiment des Herodes - er starb im Jahre 750 (4) - im
einzelnen zu schildern, wie es die dafür in großer Ausführlichkeit erhaltenen
Berichte gestatten, ist nicht die Aufgabe des Geschichtschreibers von Rom. Es
gibt wohl kein Königshaus irgendeiner Zeit, in welchem die Blutfehde zwischen
Eltern und Kindern, zwischen Gatten und Geschwistern in gleicher Weise gewütet
hat; Kaiser Augustus und seine Statthalter in Syrien wandten schaudernd sich ab
von dem Anteil an dem Mordwerk, der ihnen angesonnen ward; nicht der mindest
entsetzliche Zug in diesem Greuelbild ist die völlige Zwecklosigkeit der
meisten, in der Regel auf grundlosen Verdacht verfügten Exekutionen und die
stetig nachfolgende verzweifelnde Reue des Urhebers. Wie kräftig und verständig
der König das Interesse seines Landes, soweit er konnte und durfte, wahrnahm,
wie energisch er nicht bloß in Palästina, sondern im ganzen Reich mit seinen
Schätzen und mit seinem nicht geringen Einfluß für die Juden eintrat -die den
Juden günstige Entscheidung Agrippas in dem großen kleinasiatischen
Reichshandel hatten sie wesentlich ihm zu verdanken -, Liebe und Treue fand er
wohl in Idumäa und Samaria, aber nicht bei dem Volke Israel; hier war und blieb
er nicht so sehr der mit vielfacher Blutschuld beladene, als vor allem der
fremde Mann. Wie es eine der Haupttriebfedern jenes Hauskrieges ist, daß er in
seiner Gattin aus hasmonäischem Geschlecht, der schönen Mariamne, und in deren
Kindern mehr die Juden als die Seinen sah und fürchtete, so hat er es selbst
ausgesprochen, daß er sich zu den Griechen ebenso hingezogen fühle, wie von den
Juden abgestoßen. Es ist bezeichnend, daß er die Söhne, denen er zunächst die
Nachfolge zudachte, in Rom erziehen ließ. Während er aus seinen
unerschöpflichen Reichtümern die Griechenstädte des Auslandes mit Gaben
überhäufte und mit Tempeln schmückte, baute er für die Juden wohl auch, aber
nicht im jüdischen Sinne. Die Circus- und Theaterbauten in Jerusalem selbst wie
die Tempel für den Kaiserkultus in den jüdischen Städten galten dem frommen
Israeliten als Aufforderung zur Gotteslästerung. Daß er den Tempel in Jerusalem
in einen Prachtbau verwandelte, geschah halb gegen den Willen der Frommen; wie
sehr sie den Bau bewunderten, daß er an demselben einen goldenen Adler
anbrachte, wurde ihm mehr verübelt als alle von ihm verfügten Todesurteile und
führte zu einem Volksaufstand, dem der Adler zum Opfer fiel und dann freilich
auch die Frommen, die ihn abrissen. Herodes kannte das Land genug, um es nicht
auf das äußerste kommen zu lassen; wenn es möglich gewesen wäre, dasselbe zu
hellenisieren, der Wille dazu hätte ihm nicht gefehlt. An Tatkraft stand der
Idumäer hinter den besten Hasmonäern nicht zurück. Der große Hafenbau beim
Stratonsturm oder, wie die von Herodes völlig umgebaute Stadt seitdem heißt,
bei Caesarea, gab der hafenarmen Küste zuerst das, was sie brauchte, und die
ganze Kaiserzeit hindurch ist die Stadt ein Hauptemporium des südlichen Syriens
geblieben. Was sonst die Regierung zu leisten vermag, Entwicklung der
natürlichen Hilfsquellen, Eintreten bei Hungersnot und anderen Kalamitäten, vor
allen Dingen Sicherheit des Landes nach innen und außen, das hat Herodes
geleistet. Der Räuberunfug wurde abgestellt und die in diesen Gegenden so
ungemein schwierige Verteidigung der Grenze gegen die streifenden Stämme der
Wüste mit Strenge und Folgerichtigkeit durchgeführt. Dadurch wurde die römische
Regierung bewogen, ihm noch weitere Gebiete zu unterstellen, Ituräa,
Trachonitis, Auranitis, Batanaea. Seitdem erstreckte sich seine Herrschaft, wie
dies schon erwähnt ward, geschlossen über das transjordanische Land bis gegen
Damaskos und zum Hermongebirge; soviel wir erkennen können, hat es nach jenen
weiteren Zuweisungen in dem ganzen bezeichneten Gebiet keine Freistadt und
keine von Herodes unabhängige Herrschaft mehr gegeben. Die Grenzverteidigung
selbst traf mehr den arabischen König als den der Juden; aber soweit sie ihm
oblag, bewirkte die Reihe wohlversehener Grenzkastelle auch hier einen
Landfrieden, wie man ihn bisher in diesen Gegenden nicht gekannt hatte. Man
begreift es, daß Agrippa, nachdem er die Hafen- und die Kriegsbauten des
Herodes besichtigt hatte, in ihm einen gleichstrebenden Gehilfen bei dem großen
Organisationswerk des Reiches erkannte und ihn in diesem Sinne behandelte.



Dauernden Bestand hatte sein Reich nicht. Herodes selbst teilte es in seinem
Testament unter drei seiner Söhne, und Augustus bestätigte die Verfügung im
wesentlichen, indem er nur den wichtigen Hafen Gaza und die transjordanischen
Griechenstädte unmittelbar unter den syrischen Statthalter stellte. Die
nördlichen Reichsteile wurden von dem Hauptland abgetrennt; das zuletzt von
Herodes erworbene Gebiet südlich von Damaskos, die Batanaea mit den dazu
gehörigen Distrikten erhielt Philippos, Galiläa und die Peraea, das heißt das
transjordanische Gebiet, soweit es nicht griechisch war, Herodes Antipas, beide
als Tetrarchen; diese beiden Kleinfürstentümer haben anfangs getrennt, dann
unter Herodes des “Großen” Urenkel Agrippa II. vereinigt, mit
geringen Unterbrechungen bis unter Traianus fortbestanden. Wir haben ihres
Regiments bei der Schilderung des östlichen Syriens und Arabiens bereits
gedacht. Hier mag nur hinzugefügt werden, daß diese Herodeer, wenn nicht mit
der Energie, doch im Sinn und Geist des Stifters der Dynastie weiterregierten.
Die von ihnen eingerichteten Städte Caesarea, das alte Paneas, im nördlichen
Gebiet und Tiberias in Galiläa sind ganz in der Art des Herodes hellenisch
geordnet; charakteristisch ist die Ächtung, welche die jüdischen Rabbis wegen
eines bei der Anlage von Tiberias gefundenen Grabes über die unreine Stadt
verhängten.



Das Hauptland, Judäa nebst Samaria nördlich und Idumäa südlich, bekam nach dem
Willen des Vaters Archelaos. Aber den Wünschen der Nation entsprach diese
Erbfolge nicht. Die Orthodoxen, das heißt die Pharisäer, beherrschten so gut
wie ausschließlich die Masse, und wenn bisher die Furcht des Herrn einigermaßen
niedergehalten war durch die Furcht vor dem rücksichtslos energischen König, so
stand doch der Sinn der großen Majorität der Juden darauf, unter der
Schirmherrschaft Roms das reine gottselige Priesterregiment wieder
herzustellen, wie es einst die persischen Beamten eingerichtet hatten.
Unmittelbar nach dem Tode des alten Königs hatten die Massen in Jerusalem sich
zusammengerottet, um die Beseitigung des von Herodes ernannten Hohenpriesters
und die Ausweisung der Ungläubigen aus der heiligen Stadt zu verlangen, wo eben
das Passah gefeiert werden sollte; Archelaos hatte sein Regiment damit beginnen
müssen, auf diese Massen einhauen zu lassen; man zählte eine Menge Tote, und
die Festfeier unterblieb. Der römische Statthalter von Syrien - derselbe Varus,
dessen Unverstand bald darauf den Römern Germanien kostete -, dem es zunächst
oblag, während des Interregnums die Ordnung im Lande aufrecht zu halten, hatte
diesen in Jerusalem meuternden Haufen gestattet, nach Rom, wo eben über die
Besetzung des jüdischen Thrones verhandelt ward, eine Deputation von fünfzig
Personen zu entsenden, um die Abschaffung des Königtums zu erbitten, und als
Augustus diese vorließ, gaben achttausend hauptstädtische Juden ihr das Geleit
zum Tempel des Apollo. Die fanatisierten Juden daheim fuhren inzwischen fort,
sich selber zu helfen; die römische Besatzung, die in den Tempel gelegt war,
wurde mit stürmender Hand angegriffen, und fromme Räuberscharen erfüllten das
Land; Varus mußte die Legionen ausrücken lassen und mit dem Schwert die Ruhe
wieder herstellen. Es war eine Warnung für den Oberherrn, eine nachträgliche
Rechtfertigung für König Herodes’ gewalttätiges, aber wirksames Regiment. Aber
mit der ganzen Schwächlichkeit, welche er namentlich in späteren Jahren so oft
bewies, wies Augustus allerdings die Vertreter jener fanatischen Massen mit
ihrem Begehren ab, übergab aber, im wesentlichen das Testament des Herodes
ausführend, die Herrschaft in Jerusalem dem Archelaos, gemindert um den
königlichen Titel, den Augustus dem unerprobten jungen Mann zur Zeit nicht
zugestehen mochte, ferner gemindert um die nördlichen Gebiete und mit der
Abnahme der Grenzverteidigung auch in der militärischen Stellung herabgedrückt.
Daß auf Augustus’ Veranlassung die unter Herodes hochgespannten Steuern
herabgesetzt wurden, konnte die Stellung des Vierfürsten wenig bessern.
Archelaos’ persönliche Unfähigkeit und Unwürdigkeit brauchten kaum noch
hinzuzutreten, um ihn unmöglich zu machen; wenige Jahre darauf (6 n. Chr.) sah
Augustus selbst sich genötigt, ihn abzusetzen. Nun tat er nachträglich jenen
Meuterern ihren Willen: das Königtum wurde abgeschafft und das Land einerseits
in unmittelbare römische Verwaltung genommen, andererseits, soweit neben dieser
ein inneres Regiment zugelassen ward, dasselbe dem Senat von Jerusalem
übergeben. Bei diesem Verfahren mögen allerdings teils früher in Betreff der
Erbfolge von Augustus dem Herodes gegebene Zusicherungen mitbestimmend gewesen
sein, teils die mehr und mehr hervortretende und im allgemeinen wohl
gerechtfertigte Abneigung der Reichsregierung gegen größere, einigermaßen
selbständig sich bewegende Klientelstaaten. Was in Galatien, in Kappadokien, in
Mauretanien kurz vorher oder bald nachher geschah, erklärt, warum auch in
Palästina das Reich des Herodes ihn selbst kaum überdauerte. Aber wie in
Palästina das unmittelbare Regiment geordnet ward, war es auch administrativ
ein arger Rückschritt gegen das Herodische; vor allem aber lagen hier die
Verhältnisse so eigenartig und so schwierig, daß die allerdings von der
Priesterpartei selbst hartnäckig erstrebte und schließlich erlangte
unmittelbare Berührung der regierenden Römer und der regierten Juden weder
diesen noch jenen zum Segen gereichte.



Judäa wurde somit im Jahre 6 n. Chr. eine römische Provinz zweiten Ranges ^11
und ist, abgesehen von der ephemeren Restauration des jerusalemischen
Königreichs unter Claudius in den Jahren 41-44, seitdem römische Provinz
geblieben. An die Stelle des bisherigen lebenslänglichen und, unter Vorbehalt
der Bestätigung durch die römische Regierung, erblichen Landesfürsten trat ein
vom Kaiser auf Widerruf ernannter Beamter aus dem Ritterstand. Der Sitz der
römischen Verwaltung wurde, wahrscheinlich sofort, die von Herodes nach
hellenischem Muster umgebaute Hafenstadt Caesarea. Die Befreiung des Landes von
römischer Besatzung fiel selbstverständlich weg, aber, wie durchgängig in den
Provinzen zweiten Ranges, bestand die römische Truppenmacht nur aus einer
mäßigen Zahl von Reiter- und Fußabteilungen der geringeren Kategorie; späterhin
lagen dort eine Ala und fünf Kohorten, etwa 3000 Mann. Diese Truppen wurden
vielleicht von dem früheren Regiment übernommen, wenigstens zum großen Teil im
Lande selbst, jedoch meist aus Samaritanern und syrischen Griechen gebildet
^12. Legionarbesatzung erhielt die Provinz nicht, und auch in den Judäa
benachbarten Gebieten stand höchstens eine von den vier syrischen Legionen.
Nach Jerusalem kam ein ständiger römischer Kommandant, der in der Königsburg
seinen Sitz nahm, mit einer schwachen ständigen Besatzung; nur während der
Passahzeit, wo das ganze Land und unzählige Fremde nach dem Tempel strömten,
lag eine stärkere Abteilung römischer Soldaten in einer zum Tempel gehörigen
Halle. Daß mit der Einrichtung der Provinz die Steuerpflichtigkeit Rom
gegenüber eintrat, folgt schon daraus, daß die Kosten der Landesverteidigung
damit auf die Reichsregierung übergingen. Nachdem diese bei der Einsetzung des
Archelaos eine Herabsetzung der Abgaben veranlaßt hatte, ist es wenig
wahrscheinlich, daß sie bei der Einziehung des Landes eine sofortige Erhöhung
derselben in Aussicht nahm; wohl aber wurde, wie in jedem neu erworbenen
Gebiet, zu einer Revision der bisherigen Katastrierung geschritten ^13.



—————————————————————-



^11 Die Angabe des Josephus, daß Judäa zur Provinz Syrien gezogen und dessen
Statthalter unterstellt worden sei (ant. Iud. 17 fin.: τού δέ Αρχελάου χώρας
υποτελούς προσνεμηθείσης τή Σύρων; 18, 1, 1 : εις τήν Ιουδαίων προσθήκην τής
Συρίας; 4, 6) scheint unrichtig zu sein; vielmehr bildete Judäa wahrscheinlich
seitdem eine eigene prokuratorische Provinz. Genaue Unterscheidung zwischen dem
rechtlichen und dem faktischen Eingreifen des syrischen Statthalters darf man
bei Josephus nicht erwarten. Daß derselbe die neue Provinz ordnete und die
erste Schatzung leitete, entscheidet nicht über die Frage, welche Einrichtung
ihr gegeben ward. Wo die Juden sich über ihren Prokurator bei dem Statthalter
von Syrien beschweren und dieser gegen denselben einschreitet, ist allerdings
der Prokurator von dem Legaten abhängig; aber wenn L. Vitellius dies tat (Ios.
ant. Iud. 18, 4, 2), so griff dessen Macht eben außerordentlicherweise hinaus
über die Provinz (Tac. ann. 6, 32; Römisches Staatsrecht, Bd. 2, S. 822), und
in dem andern Fall zeigen die Worte des Tacitus (12, 54): quia Claudius ius
statuendi etiam de procuratoribus dederat, daß der Statthalter von Syrien kraft
seiner allgemeinen Kompetenz ein solches Urteil nicht hätte fällen können.
Sowohl das ius gladii dieser Prokuratoren (Ios. bel. Iud. 2, 8, 1: μέχρι τού
κτείνειν λαβών παρά τού Καίσαρος εξουσίαν, ant. Iud. 18, 1, 1; ηγησόμενος
Ιουδαίων τή επί πάσιν εξουσία) wie ihr ganzes Auftreten beweisen, daß sie nicht
zu denen gehörten, die unter einem kaiserlichen Legaten stehend nur finanzielle
Geschäfte besorgten, sondern vielmehr wie die Prokuratoren von Noricum und
Raetia auch für Rechtspflege und Heerbefehl die höchste Instanz bildeten. Also
hatten die Legaten von Syrien dort nur die Stellung wie die von Pannonien in
Noricum und der obergermanische in Rätien. Dies entspricht auch der allgemeinen
Entwicklung der Verhältnisse: alle größeren Königreiche sind bei der Einziehung
nicht den benachbarten großen Statthalterschaften zugelegt worden, deren
Machtfülle zu steigern nicht in der Tendenz dieser Epoche liegt, sondern zu
selbstständigen, meist zuerst ritterlichen Statthalterschaften gemacht worden.



^12 Nach Josephus (ant. Iud. 20, 8, 7, genauer als bel. Iud. 2, 13, 7) bestand
der größte Teil der römischen Truppen in Palästina aus Caesareern und
Sebastenern. Die ala Sebastenorum focht im Jüdischen Kriege unter Vespasian
(Ios. bel. Iud. 2, 12, 5). Vgl. Eph. epigr. V, p. 194. Alae und cohortes
Iudaeorum gibt es nicht.



^13 Die Einkünfte des Herodes beliefen sich nach Josephus (ant. Iud. 17, 11, 4)
auf etwa 1200 Talente, wovon auf Batanaea mit den Nebenländern etwa 100, auf
Galiläa und Peraea 200, das übrige auf den Anteil des Archelaos entfallen;
dabei ist wohl das ältere hebräische Talent (zu etwa 7830 Mark) gemeint, nicht,
wie F. Hultsch (Griechische und römische Metrologie. z. Aufl. Berlin 1882, S.
605) annimmt, das Denartalent (zu etwa 5220 Mark), da die Einkünfte desselben
Gebiets unter Claudius bei demselben Josephus (ant. Iud. 19, 8, 2) auf 12 Mill.
Denare (etwa 10 Mill. Mark) angesetzt werden. Den Hauptposten darin bildete die
Bodenabgabe, deren Höhe wir nicht kennen; in syrischer Zeit betrug sie
wenigstens zeitweilig den dritten Teil vom Getreide und die Hälfte von Wein und
Öl (1. Makk. 10, 30), zu Caesars Zeit für Joppe ein Viertel der Frucht (Anm.
8), woneben dann noch der Tempelzehnte stand. Dazu kamen eine Anzahl anderer
Steuern und Zölle, Auktionsabgaben, Salzsteuer, Wege- und Brückengelder u. dgl.
m.; diese sind es, auf welche die Zöllner der Evangelien sich beziehen.



—————————————————————-



Für die einheimischen Behörden wurden in Judäa, wie überall, soweit möglich die
Stadtgemeinden zum Fundament genommen. Samaria oder, wie die Stadt jetzt heißt,
Sebaste, das neu angelegte Caesarea und die sonstigen in dem ehemaligen Reich
des Archelaos enthaltenen städtischen Gemeinden verwalteten unter Aufsicht der
römischen Behörde sich selbst. Auch das Regiment der Hauptstadt mit dem großen
dazugehörigen Gebiet wurde in ähnlicher Weise geordnet. Schon in vorrömischer
Zeit unter den Seleukiden hatte sich, wie wir sahen, in Jerusalem ein Rat der
Ältesten gebildet, das Synhedrion oder judaisiert der Sanhedrin. Den Vorsitz
darin führte der Hochpriester, welchen der jedesmalige Herr des Landes, wenn er
nicht etwa selber Hochpriester war, auf Zeit bestellte. Dem Kollegium gehörten
die gewesenen Hochpriester und angesehene Gesetzkundige an. Diese Versammlung,
in der das aristokratische Element überwog, funktionierte als höchste
geistliche Vertretung der gesamten Judenschaft, und, soweit diese davon nicht
zu trennen war, auch als die weltliche Vertretung insbesondere der Gemeinde von
Jerusalem. Zu einer geistlichen Institution mosaischer Satzung hat das
Synhedrion von Jerusalem erst der spätere Rabbinismus durch fromme Fiktion
umgestempelt. Er entsprach wesentlich dem Rat der griechischen Stadtverfassung,
trug aber allerdings seiner Zusammensetzung wie seinem Wirkungskreise nach
einen mehr geistlichen Charakter, als er den griechischen Gemeindevertretungen
zukommt. Diesem Synhedrion und seinem Hochpriester, den jetzt als Vertreter des
kaiserlichen Landesherrn der Prokurator ernannte, ließ oder übertrug die
römische Regierung diejenige Kompetenz, welche in den hellenischen
Untertanengemeinden den städtischen Behörden und den Gemeinderäten zukam. Sie
ließ mit gleichgültiger Kurzsichtigkeit dem transzendentalen Messianismus der
Pharisäer freien Lauf und dem bis zum Eintreffen des Messias fungierenden,
keineswegs transzendentalen Landeskonsistorium ziemlich freies Schalten in
Angelegenheiten des Glaubens, der Sitte und des Rechts, wo die römischen
Interessen dadurch nicht geradezu berührt wurden. Insbesondere betraf dies die
Rechtspflege. Zwar soweit es sich dabei um römische Bürger handelte, wird die
Justiz in Zivil- wie in Kriminalsachen den römischen Gerichten sogar schon vor
der Einziehung des Landes vorbehalten gewesen sein. Aber die Ziviljustiz über
die Juden blieb auch nach derselben hauptsächlich der örtlichen Behörde. Die
Kriminaljustiz über dieselben übte diese wahrscheinlich im allgemeinen
konkurrierend mit dem römischen Prokurator; nur Todesurteile konnte sie nicht
anders vollstrecken lassen als nach Bestätigung durch den kaiserlichen Beamten.



Im wesentlichen waren diese Anordnungen die unabweisbaren Konsequenzen der
Abschaffung des Fürstentums, und indem die Juden diese erbaten, erbaten sie in
der Tat jene mit. Gewiß war es auch die Absicht der Regierung, Härte und
Schroffheit bei der Durchführung soweit möglich zu vermeiden. Publius Sulpicius
Quirinius, dem als Statthalter von Syrien die Einrichtung der neuen Provinz
übertragen ward, war ein angesehener und mit den Verhältnissen des Orients
genau vertrauter Beamter, und alle Einzelberichte bestätigen redend oder
schweigend, daß man die Schwierigkeiten der Verhältnisse kannte und darauf
Rücksicht nahm. Die örtliche Prägung der Kleinmünze, wie sie früher die Könige
geübt hatten, ging jetzt auf den Namen des römischen Herrschers; aber der
jüdischen Bilderscheu wegen wurde nicht einmal der Kopf des Kaisers auf die
Münze gesetzt. Das Betreten des inneren Tempelraumes blieb jedem Nichtjuden
untersagt bei Todesstrafe ^14. Wie ablehnend Augustus sich persönlich gegen die
orientalischen Kulte verhielt, er verschmähte es hier sowenig wie in Ägypten,
sie in ihrer Heimat mit dem Kaiserregiment zu verknüpfen; prachtvolle Geschenke
des Augustus, der Livia und anderer Glieder des kaiserlichen Hauses schmückten
das Heiligtum der Juden, und nach kaiserlicher Stiftung rauchte täglich dort
dem “höchsten Gott” das Opfer eines Stiers und zweier Lämmer. Die
römischen Soldaten wurden angewiesen, wenn sie in Jerusalem Dienst hatten, die
Feldzeichen mit den Kaiserbildern in Caesarea zu lassen, und als ein
Statthalter unter Tiberius davon abging, entsprach die Regierung schließlich
den flehenden Bitten der Frommen und ließ es bei dem alten. Ja als auf einer
Expedition gegen die Araber die römischen Truppen durch Jerusalem marschieren
sollten, erhielten sie infolge der Bedenken der Priester gegen die Bilder an
den Feldzeichen eine andere Marschroute. Als ebenjener Statthalter dem Kaiser
an der Königsburg in Jerusalem Schilde ohne Bildwerke weihte und die Frommen
auch daran Ärgernis nahmen, befahl Tiberius dieselben abzunehmen und an dem
Augustustempel in Caesarea aufzuhängen. Das Festgewand des Hohenpriesters, das
sich auf der Burg in römischem Gewahrsam befand und daher vor der Anlegung erst
sieben Tage lang von solcher Entweihung gereinigt werden mußte, wurde den
Gläubigen auf ihre Beschwerde ausgeliefert und der Kommandant der Burg
angewiesen, sich nicht weiter um dasselbe zu bekümmern. Allerdings konnte von
der Menge nicht verlangt werden, daß sie darum die Folgen der Einverleibung
weniger schwer empfand, weil sie selbst dieselbe herbeigeführt hatte. Auch soll
nicht behauptet werden, daß die Einziehung des Landes für die Bewohner ohne
Bedrückung abging und daß sie keinen Grund hatten, sich zu beschweren; diese
Einrichtungen sind nirgends ohne Schwierigkeiten und Ruhestörungen durchgeführt
worden. Ebenso wird die Anzahl der Unrechtfertigkeiten und Gewalttätigkeiten,
welche einzelne Statthalter begingen, in Judäa nicht geringer gewesen sein als
anderswo. Schon im Anfang der Regierung des Tiberius klagten die Juden wie die
Syrer über Steuerdruck; insbesondere der langjährigen Verwaltung des Pontius
Pilatus werden von einem nicht unbilligen Beurteiler alle üblichen
Beamtenfrevel zur Last gelegt. Aber Tiberius hat, wie derselbe Jude sagt, in
den dreiundzwanzig Jahren seiner Regierung die althergebrachten heiligen
Gebräuche aufrecht gehalten und in keinem Teil sie beseitigt oder verletzt. Es
ist dies um so mehr anzuerkennen, als derselbe Kaiser im Okzident so
nachdrücklich wie kein anderer gegen die Juden einschritt und also die in Judäa
von ihm bewiesene Langmut und Zurückhaltung nicht auf persönliche Begünstigung
des Judentums zurückgeführt werden kann.



———————————————————————————————-



^14 An der Marmorschranke (δρύφακτος), welche den inneren Tempelraum abgrenzte,
standen deswegen Warnungstafeln in lateinischer und griechischer Sprache (Ios.
bel. Iud. 5, 5, 2; 6, 2, 4; ant. Iud. 15, 11, 5). Eine der letzteren, die
kürzlich wiedergefunden ist (Revue archeologique 23, 1872, S. 220) und jetzt in
dem öffentlichen Museum von Konstantinopel sich befindet, lautet: μήθ΄ ένα
αλλογενή εισπορεύεσθαι εντός τού περί τό ιερόν τρυφάκτου καί περιβόλου. ός δ'άν
ληφδή, εαυτώ αίτιος έσται διά τό εξακολουθείν θάνατον. Das Iota im Dativ ist
vorhanden, die Schrift gut und passend für frühe Kaiserzeit. Diese Tafeln sind
schwerlich von den jüdischen Königen gesetzt, die kaum einen lateinischen Text
hinzugefügt haben würden und auch keine Ursache hatten, mit dieser sonderbaren
Anonymität den Tod in Aussicht zu stellen. Wenn sie von der römischen Regierung
aufgestellt wurden, erklärt sich beides; auch sagt Titus bei Ios. bel. Iud. 6,
2, 4 in einer Ansprache an die Juden: ουχ ημείς τούς υπερβάντας υμίν αναιρείν
επετρέψαμεν, κάν Ρωμαίός τις ή; - Trägt die Tafel wirklich Spuren von
Axthieben, so stammen diese von den Soldaten des Titus.



———————————————————————————————-



Trotz allem dem entwickelten sich gegen die römische Regierung die prinzipielle
Opposition wie die gewaltsame Selbsthilfe der Gläubigen beide schon in dieser
Zeit des Friedens. Die Steuerzahlung ward nicht etwa bloß, weil sie drückte,
sondern als gottlos angefochten. “Ist es erlaubt”, fragt der Rabbi
im Evangelium, “dem Caesar den Zensus zu zahlen?” Die ironische
Antwort, die er empfing, genügte doch nicht allen; es gab Heilige, wenn auch
wohl nicht in großer Zahl, welche sich verunreinigt meinten, wenn sie eine
Münze mit dem Kaiserbild anrührten. Dies war etwas Neues, ein Fortschritt der
Oppositionstheologie; die Könige Seleukos und Antiochos waren doch auch nicht
beschnitten gewesen und hatten ebenfalls Tribut empfangen in Silberstücken
ihres Bildnisses. Also war die Theorie; die praktische Anwendung davon machte
allerdings nicht der hohe Rat von Jerusalem, in welchem unter dem Einfluß der
Reichsregierung die gefügigeren Vornehmen des Landes stimmführend waren, aber
Judas der Galiläer aus Gamala am See von Genezareth, welcher, wie Gamaliel
diesem hohen Rat später in Erinnerung brachte, “in den Tagen der
Schatzung aufstand, und hinter ihm erhob sich das Volk zum Abfall”. Er
sprach es aus, was alle dachten, daß die sogenannte Schatzung die Knechtschaft
und es eine Schande sei für den Juden, einen anderen Herrn über sich zu
erkennen als den Herrn Zebaoth; dieser aber helfe nur denen, die sich selber
hülfen. Wenn nicht viele seinem Ruf zu den Waffen folgten, und er nach wenigen
Monaten auf dem Blutgerüst endigte, so war der heilige Tote den unheiligen
Siegern gefährlicher als der Lebende. Er und die Seinigen gelten den späteren
Juden neben den Sadduzäern, Pharisäern und Essäern als die vierte
“Schule”; damals hießen sie die Eiferer, später nennen sie sich die
Sicarier, die Messermänner. Ihre Lehre ist einfach: Gott allein ist Herr, der
Tod gleichgültig, die Freiheit eines und alles. Diese Lehre blieb, und des
Judas Kinder und Enkel wurden die Führer der späteren Insurrektionen.



Wenn die römische Regierung der Aufgabe, diese explosiven Elemente nach
Möglichkeit niederzuhalten, unter den ersten beiden Regenten im ganzen genommen
geschickt und geduldig genügt hatte, so führte der zweite Thronwechsel hart an
die Katastrophe. Derselbe ward wie im ganzen Reich, so auch von den Juden in
Jerusalem wie in Alexandreia mit Jubel begrüßt und nach dem menschenscheuen und
unbeliebten Greise der neue jugendliche Herrscher Gaius dort wie hier in
überschwenglicher Weise gefeiert. Aber rasch entwickelte sich aus
nichtswürdigen Anlässen ein furchtbares Zerwürfnis. Ein Enkel des ersten
Herodes und der schönen Mariamne, nach dem Beschützer und Freunde seines
Großvaters Herodes Agrippa genannt, unter den zahlreichen in Rom lebenden
orientalischen Fürstensöhnen ungefähr der geringfügigste und
heruntergekommenste, aber dennoch oder eben darum der Günstling und der
Jugendfreund des neuen Kaisers, bis dahin lediglich bekannt durch seine
Liederlichkeit und seine Schulden, hatte von seinem Beschützer, dem er zuerst
die Nachricht von dem Tode des Tiberius hatte überbringen können, eines der
vakanten jüdischen Kleinfürstentümer zum Geschenk und dazu den Königstitel
erhalten. Dieser kam im Jahre 38 auf der Reise in sein neues Reich nach der
Stadt Alexandreia, wo er wenige Monate vorher als ausgerissener
Wechselschuldner versucht hatte, bei den jüdischen Bankiers zu borgen. Als er
im Königsgewand mit seinen prächtig staffierten Trabanten sich dort öffentlich
zeigte, regte dies begreiflicherweise die nichtjüdische und den Juden nichts
weniger als wohlwollende Bewohnerschaft der großen spott- und skandallustigen
Stadt zu einer entsprechenden Parodie an, und bei dieser blieb es nicht. Es kam
zu einer grimmigen Judenhetze. Die zerstreut liegenden Judenhäuser wurden
ausgeraubt und verbrannt, die im Hafen liegenden jüdischen Schiffe geplündert,
die in den nicht jüdischen Quartieren betroffenen Juden mißhandelt und
erschlagen. Aber gegen die rein jüdischen Quartiere vermochte man mit Gewalt
nichts auszurichten. Da gerieten die Führer auf den Einfall, die Synagogen, auf
die es vor allem abgesehen war, soweit sie noch standen, sämtlich zu Tempeln
des neuen Herrschers zu weihen und Bildsäulen desselben in allen, in der
Hauptsynagoge eine solche auf einem Viergespann, aufzustellen. Daß Kaiser Gaius
so ernsthaft, wie sein verwirrter Geist es vermochte, sich für einen wirklichen
und leibhaftigen Gott hielt, wußte alle Welt, und die Juden und der Statthalter
auch. Dieser, Avillius Flaccus, ein tüchtiger Mann und unter Tiberius ein
vortrefflicher Verwalter, aber jetzt gelähmt durch die Ungnade, in welcher er
bei dem neuen Kaiser stand und jeden Augenblick der Abberufung und der Anklage
gewärtig, verschmähte es nicht, die Gelegenheit zu seiner Rehabilitierung zu
benutzen ^15. Er befahl nicht bloß durch Edikt, der Aufstellung der Statuen in
den Synagogen kein Hindernis in den Weg zu legen, sondern er ging geradezu auf
die Judenhetze ein. Er verordnete die Abschaffung des Sabbaths. Er erklärte
weiter in seinen Erlassen, daß diese geduldeten Fremden sich unerlaubter Weise
des besten Teils der Stadt bemächtigt hätten; sie wurden auf ein einziges der
fünf Quartiere beschränkt und alle übrigen Judenhäuser dem Pöbel preisgegeben,
während die ausgetriebenen Bewohner massenweise obdachlos am Strande lagen.
Kein Widerspruch wurde auch nur angehört; achtunddreißig Mitglieder des Rats
der Ältesten, welcher damals anstatt des Ethnarchen der Judenschaft vorstand
^16, wurden im offenen Circus vor allem Volke gestäupt. Vierhundert Häuser
lagen in Trümmern; Handel und Wandel stockte; die Fabriken standen still. Es
blieb keine Hilfe als bei dem Kaiser. Vor ihm erschienen die beiden
alexandrinischen Deputationen, die der Juden geführt von dem früher erwähnten
Philon, einem Gelehrten der neujüdischen Richtung und mehr sanftmütigen als
tapferen Herzens, der aber doch für die Seinen in dieser Bedrängnis getreulich
eintrat; die der Judenfeinde geführt von Apion, auch einem alexandrinischen
Gelehrten und Schriftsteller, der “Weltschelle”, wie Kaiser
Tiberius ihn nannte, voll großer Worte und noch größerer Lügen, von dreistester
Allwissenheit ^17 und unbedingtem Glauben an sich selbst, wenn nicht der
Menschen, doch ihrer Nichtswürdigkeit kundig, ein gefeierter Meister der Rede
wie der Volksverführung, schlagfertig, witzig, unverschämt und unbedingt loyal.
Das Ergebnis der Verhandlung stand von vornherein fest; der Kaiser ließ die
Parteien vor, während er die Anlagen in seinen Gärten besichtigte, aber statt
den Flehenden Gehör zu geben, legte er ihnen spöttische Fragen vor, die die
Judenfeinde, aller Etikette zum Trotz, mit lautem Gelächter begleiteten, und da
er bei guter Laune war, beschränkte er sich darauf, sein Bedauern
auszusprechen, daß diese im übrigen guten Leute so unglücklich organisiert
seien, seine angeborene Gottesnatur nicht begreifen zu können, womit es ihm
ohne Zweifel ernst war. Apion also bekam Recht, und überall, wo es den
Judenfeinden beliebte, wandelten die Synagogen sich um in Tempel des Gaius.




———————————————————————————



^15 Der besondere Haß des Gaius gegen die Juden (Philo leg. 20) ist nicht die
Ursache, sondern die Folge der alexandrinischen Judenhetze gewesen. Da also
auch das Einverständnis der Führer der Judenhetze mit dem Statthalter (Philo in
Flacc. 4) so, wie die Juden meinten, nicht bestanden haben kann, weil der
Statthalter nicht füglich glauben konnte, durch Preisgebung der Juden sich dem
neuen Kaiser zu empfehlen, so entsteht allerdings die Frage, warum die Führer
der Judenfeinde eben diesen Moment für die Judenhetze wählten und vor allem,
warum der Statthalter, dessen Trefflichkeit Philo so nachdrücklich anerkennt,
dieselbe zuließ und wenigstens in ihrem weiteren Verlauf sich an ihr
beteiligte. Wahrscheinlich sind die Dinge so hergegangen, wie sie oben erzählt
sind: der Judenhaß und Judenneid gärten seit langem in Alexandreia (Ios. bel.
Iud. 2, 18, 9; Philo leg. 18); der Wegfall des alten strengen Regiments und die
augenscheinliche Ungnade, in welcher der Präfekt bei Gaius stand, gaben Raum
für den Krawall; die Ankunft Agrippas gab den Anlaß; die geschickte Verwandlung
der Synagogen in Tempel des Gaius stempelte die Juden zu Kaiserfeinden, und
nachdem dies geschehen war, wird Flaccus allerdings die Verfolgung aufgegriffen
haben, um sich dadurch bei dem Kaiser zu rehabilitieren.



^16 Als Strabon in Ägypten war in der früheren augusteischen Zeit, standen die
Juden in Alexandreia unter einem Ethnarchen (geogr. 17, 1, 13 p. 798 und bei
Ios. ant. Iud. 14, 7, 2). Als dann unter Augustus der Ethnarchos oder
Genarchos, wie er auch heißt, starb, trat an seine Stelle ein Rat der Ältesten
(Philo leg. 10); doch “untersagte Augustus”, wie Claudius angibt
(Ios. ant. Iud. 19, S, 2), “den Juden nicht die Bestellung von
Ethnarchen”, was wohl heißen soll, daß die Wahl eines Einzelvorstehers
nur für diesmal unterlassen, nicht ein für allemal abgeschafft ward. Unter
Gaius gab es offenbar nur Älteste der Judenschaft; und auch unter Vespasian
begegnen diese (Ios. bel. Iud. 7, 10, 1). Ein Archon der Juden in Antiocheia
wird genannt bei Ios. bel. Iud. 7, 3, 3.



^17 Apion redete und schrieb über alles und jedes, über die Metalle und die
römischen Buchstaben, über die Magie und von den Hetären, über ägyptische
Urgeschichte und Apicius’ Kochrezepte, vor allem aber machte er Glück mit
seinen Vorträgen über Homer, die ihm das Ehrenbürgerrecht in zahlreichen
griechischen Städten erwarben. Er hatte entdeckt, daß Homeros darum mit dem
unpassenden Worte μήνις seine Ilias begonnen habe, weil die ersten beiden
Buchstaben als Ziffern die Bücherzahl der beiden von ihm zu schreibenden Epen
darstellen; er nannte den Gastfreund in Ithaka, bei dem er das Brettspiel der
Freier erkundet habe; ja er hatte Homeros selbst aus der Unterwelt beschworen,
um ihn um seine Heimat zu befragen, derselbe sei auch gekommen und habe sie ihm
gesagt, aber ihn verpflichtet, sie anderen nicht zu verraten.



———————————————————————————



Aber es blieb nicht bei diesen durch die alexandrinische Straßenjugend
eingeleiteten Dedikationen. Im Jahre 39 bekam der Statthalter von Syrien,
Publius Petronius, vom Kaiser den Befehl, mit seinen Legionen in Jerusalem
einzurücken und in dem Tempel die Bildsäule des Kaisers aufzurichten. Der
Statthalter, ein ehrbarer Beamter aus der Schule des Tiberius, erschrak; die
Juden aus dem ganzen Lande, Männer und Frauen, Greise und Kinder, strömten zu
ihm, erst nach Ptolemais in Syrien, dann nach Tiberias in Galiläa, ihn um seine
Vermittlung anzuflehen, daß das Entsetzliche unterbleiben möge; die Äcker im
ganzen Lande wurden nicht bestellt, und die verzweifelten Massen erklärten,
lieber den Tod durch das Schwert oder den Hunger dulden, als diesen Greuel mit
Augen sehen zu wollen. In der Tat wagte der Statthalter die Ausführung zu
verzögern und Gegenvorstellungen zu machen, obwohl er wußte, daß es dabei um
seinen Kopf ging. Zugleich ging jener König Agrippa persönlich nach Rom, um von
seinem Freunde die Rücknahme des Befehls zu erwirken. In der Tat stand der
Kaiser von seinem Begehren ab, man sagt infolge einer von dem jüdischen Fürsten
geschickt benutzten Weinlaune. Aber er beschränkte zugleich die Konzession auf
den einzigen Tempel von Jerusalem und sandte nichtsdestoweniger dem Statthalter
wegen seines Ungehorsams das Todesurteil zu, das allerdings, zufällig
verspätet, nicht mehr zur Ausführung kam. Gaius war entschlossen, die Renitenz
der Juden zu brechen; das angeordnete Einrücken der Legionen zeigt, daß er
diesmal die Folgen seines Befehls im Voraus erwogen hatte. Seit jenen Vorgängen
hatten die bereitwillig gottgläubigen Ägypter seine volle Liebe, so wie die
störrigen und einfältigen Juden den entsprechenden Haß; hinterhältig wie er war
und gewohnt zu begnadigen, um später zu widerrufen, mußte das Ärgste nur
verschoben erscheinen. Er war im Begriff, nach Alexandreia abzugehen, um dort
persönlich den Weihrauch seiner Altäre entgegenzunehmen, und an der Statue, die
er in Jerusalem sich aufzustellen gedachte, wurde, so sagt man, in aller Stille
gearbeitet, als im Januar 41 der Dolch des Chaerea unter anderem auch den
Tempel des Jehova von dem Unhold befreite.



Äußere Folgen hinterließ die kurze Leidenszeit nicht; mit dem Gott sanken seine
Altäre. Aber dennoch sind die Spuren davon nach beiden Seiten hin geblieben.
Die Geschichte, die hier erzählt wird, ist die des steigenden Hasses zwischen
Juden und Nichtjuden, und darin bezeichnet die dreijährige Judenverfolgung
unter Gaius einen Abschnitt und einen Fortschritt. Der Judenhaß und die
Judenhetzen sind so alt wie die Diaspora selbst; diese privilegierten und
autonomen orientalischen Gemeinden innerhalb der hellenischen mußten sie so
notwendig entwickeln wie der Sumpf die böse Luft. Aber eine Judenhetze wie die
alexandrinische des Jahres 38, motiviert durch das mangelhafte Hellenentum und
dirigiert zugleich von der höchsten Behörde und dem niedrigen Pöbel, hat die
ältere griechische wie römische Geschichte nicht aufzuweisen. Der weite Weg vom
bösen Wollen des Einzelnen zur bösen Tat der Gesamtheit war hiermit
durchschritten, und es war gezeigt, was die also Gesinnten zu wollen und zu tun
hatten und unter Umständen auch zu tun vermochten. Daß diese Offenbarung auch
auf jüdischer Seite empfunden ward, ist nicht zu bezweifeln, obwohl wir dies
mit Dokumenten nicht zu belegen vermögen ^18. Aber weit tiefer als die
alexandrinische Judenhetze haftete in den Gemütern der Juden die Bildsäule des
Gottes Gaius im Allerheiligsten. Es war das schon einmal dagewesen: auf das
gleiche Unterfangen des Königs von Syrien, Antiochos Epiphanes, war die
Makkabäererhebung gefolgt und die siegreiche Wiederherstellung des freien
nationalen Staats. Jener Epiphanes, der Antimessias, welcher den Messias
herbeiführt, wie der Prophet Daniel ihn, allerdings nachträglich, gezeichnet
hatte, war seitdem jedem Juden das Urbild der Greuel; es war nicht
gleichgültig, daß die gleiche Vorstellung mit gleichem Recht sich an einen
römischen Kaiser knüpfte oder vielmehr an das Bild des römischen Herrschers
überhaupt. Seit jenem verhängnisvollen Erlaß kam die Sorge nicht zur Ruhe, daß
ein anderer Kaiser das Gleiche befehlen könne, und insofern allerdings mit
Recht, als nach der Ordnung des römischen Staatswesens diese Verfügung
lediglich von dem augenblicklichen Gutfinden des augenblicklich Regierenden
abhing. Mit glühenden Farben zeichnet sich dieser jüdische Haß des Kaiserkultus
und des Kaisertums selbst in der Apokalypse Johannis, für die hauptsächlich
deswegen Rom das feile Weib von Babylon und der gemeine Feind der Menschheit
ist ^19. Noch minder gleichgültig war die naheliegende Parallele der
Konsequenzen. Mattathias von Modein war auch nicht mehr gewesen als Judas der
Galiläer, die Erhebung der Patrioten gegen den Syrerkönig ungefähr ebenso
hoffnungslos wie die Insurrektion gegen das Untier jenseits des Meeres.
Historische Parallelen in praktischer Anwendung sind gefährliche Elemente der
Opposition; nur zu rasch geriet der Bau langjähriger Regierungsweisheit ins
Schwanken.



—————————————————————————————-



^18 Die Schriften Philons, welche diese ganze Katastrophe uns mit
unvergleichlicher Aktualität vorführen, schlagen diesen Ton nirgends an; aber
auch abgesehen davon, daß dieser reiche und bejahrte Mann mehr ein guter Mensch
als ein guter Hasser war, versteht es sich von selbst, daß diese Konsequenzen
der Vorgänge von jüdischer Seite nicht öffentlich dargelegt wurden. Was die
Juden dachten und fühlten, wird man nicht nach dem beurteilen dürfen, was sie
namentlich in ihren griechisch geschriebenen Schriften zu sagen zweckmäßig
fanden. Wenn das Buch der Weisheit und das dritte Makkabäerbuch in der Tat
gegen die alexandrinische Judenverfolgung gerichtet sind (Hausrath,
Neutestamentliche Zeitgeschichte. Bd. 2, S. 259 f.), was übrigens nichts
weniger als gewiß ist, so sind sie womöglich noch zahmer gehalten als die
Schriften Philons.



^19 Dies dürfte die richtige Auffassung der jüdischen Vorstellungen sein, in
denen überhaupt die positiven Tatsachen regelmäßig ins Allgemeine verfließen.
In den Erzählungen vom Antimessias und vom Antichrist finden sich keine
positiven Momente, die auf Kaiser Gaius paßten; den Namen Armillus, den der
Targum jenem beilegt, darauf zurückzuführen, daß Kaiser Gaius zuweilen
Frauenarmbänder (armillae) trug (Suet. Gai. 52), kann ernsthaft nicht vertreten
werden. In der Johanneischen Apokalypse, der klassischen Offenbarung jüdischen
Selbstgefühls und Römerhasses, knüpft sich das Bild des Antimessias vielmehr an
Nero, der sein Bild nicht ins Allerheiligste hat stellen lassen. Diese Schrift
gehört bekanntlich einer Zeit und einer Richtung an, für die das Christentum
noch wesentlich eine jüdische Sekte war; die Auserwählten und vom Engel
Gezeichneten sind alle Juden, je 12000 aus jedem der zwölf Stämme, und haben
den Vortritt vor der “großen Menge der sonstigen Gerechten”, das
heißt der Judengenossen (Offbg. 7; vgl. 12, 1). Geschrieben ist sie
erwiesenermaßen nach Neros Sturz, und als dessen Rückkehr aus dem Orient
erwartet wurde. Nun trat freilich ein falscher Nero unmittelbar nach dem Tode
des wirklichen auf und wurde im Anfang des folgenden Jahres hingerichtet (Tac.
hist. 2, 8. 9); aber an diesen denkt Johannes nicht, da der recht genaue
Bericht nicht, wie Johannes, dabei der Parther erwähnt, und für Johannes
zwischen dem Sturze Neros und seiner Rückkehr ein beträchtlicher Zeitraum, auch
die letztere noch in der Zukunft liegt. Sein Nero ist derjenige, der unter
Vespasian im Euphratgebiet Anhang fand, den König Artabanos unter Titus
anerkannte und sich anschickte, mit Heeresmacht in Rom wieder einzusetzen, und
den endlich die Parther um das Jahr 88 nach längeren Verhandlungen an Domitian
auslieferten. Auf diese Vorgänge paßt die Apokalypse mit völliger Genauigkeit.
Andererseits kann in einer Schrift dieses Schlages daraus, daß nach 11, 1, 2
nur der Vorhof, nicht aber das Allerheiligste des Tempels von Jerusalem in die
Gewalt der Heiden gegeben ist, unmöglich auf den damaligen Stand der Belagerung
geschlossen werden; hier ist im einzelnen alles Phantasmagorie und dies gewiß
entweder beliebig gegriffen oder, wenn man das vorzieht, angesponnen etwa an
eine den römischen Soldaten, die nach der Zerstörung in Jerusalem lagerten,
gegebene Order, das ehemalige Allerheiligste nicht zu betreten. Die Grundlage
der Apokalypse ist unbestritten die Zerstörung des irdischen Jerusalem und die
dadurch erst gegebene Aussicht auf dessen dereinstige ideale Wiederherstellung;
unmöglich läßt sich an die Stelle der erfolgten Schleifung der Stadt die bloße
Erwartung der Einnahme setzen. Wenn also es von den sieben Köpfen des Drachen
heißt: βασιλείς επτά εισιν. οι πέντε επεσαν, ο εισ έστιν, ο άλλος ούπω ήλθεν,
καί όταν έλθη ολίγον δεί μείναι (17, 10), so sind vermutlich die fünf Augustus,
Tiberius, Gaius, Claudius, Nero, der sechste Vespasian, der siebente
unbestimmt; “das Tier, welches war und nicht ist, und selber der achte,
aber aus den sieben ist”, ist natürlich Nero. Der unbestimmte Siebente
ist ungeschickt, wie so vieles in dieser grandiosen, aber widerspruchsvollen
und oft sich übel verwickelnden Phantasmagorie, ist aber hingesetzt, nicht,
weil die Siebenzahl gebraucht ward, die ja leicht durch Caesar zu gewinnen war,
sondern weil der Schreiber Bedenken trug, das kurze Regiment des letzten
Herrschers und dessen Sturz durch den rückkehrenden Nero unmittelbar von dem
regierenden Kaiser auszusagen. Unmöglich aber kann man, wie es nach anderen
Renan tut, mit Einrechnung Caesars in dem sechsten Kaiser, “welcher
ist”, Nero erkennen, der gleich nachher bezeichnet wird als der, welcher
“war und nicht ist”, und in dem siebenten, welcher “noch
nicht gekommen ist und nicht lange herrschen wird”, sogar den nach Renans
Ansicht zur Zeit herrschenden hochbejahrten Galba. Daß dieser überhaupt so
wenig, wie Otho und Vitellius, in eine solche Reihe gehört, leuchtet ein.



Aber wichtiger ist es, der gangbaren Auffassung entgegenzutreten, als richte
sich die Polemik gegen die Neronische Christenverfolgung und die Belagerung
oder die Zerstörung Jerusalems, während sie doch durchaus ihre Spitze kehrt
gegen das römische Provinzialregiment überhaupt und insbesondere den
Kaiserkultus. Wenn von den sieben Kaisern Nero allein (mit seinem
Zahlenausdruck) genannt wird, so geschieht dies nicht, weil er der schlimmste
der sieben war, sondern weil die Nennung des regierenden Kaisers unter
Prophezeihung eines baldigen Endes seiner Regierung in einer publizierten
Schrift ihr Bedenkliches hatte und einige Rücksicht gegen den einen “der
ist” sich auch für einen Propheten ziemt. Neros Name war preisgegeben,
überdies die Legende seiner Heilung und seiner Wiederkehr in aller Munde;
dadurch ist er für die Apokalypse der Repräsentant der römischen
Kaiserherrschaft und der Antichrist geworden. Was das Untier des Meeres und
sein Ebenbild und Werkzeug, das Untier des Landes, verschulden, ist nicht die
Vergewaltigung der Stadt Jerusalem (11, 2), welche nicht als ihre Missetat
erscheint, sondern vielmehr als ein Stück des Weltgerichts (wobei auch die
Rücksicht auf den regierenden Kaiser im Spiel gewesen sein kann), sondern die
göttliche Verehrung, welche die Heiden dem Untier des Meeres zollen (13, 8:
προσκυνήσουσιν αυτόν πάντες οι κατοικούντες επί τής γής) und welche das Untier
des Landes - das darum auch der Pseudoprophet heißt - für das des Meeres
fordert und erzwingt (13, 12: :ποιεί τήν γήν καί τούς κατευκούντας εν αυτή ίνα
προσκυνήσουσιν τό θήριον τό πρώτον, ού εθεραπεύθη η πληγή τής μαχαίρης επί τήσ
γής); vor allem wird ihm vorgerückt das Begehren, jenem ein Bild zu machen (13,
14: λέγων τοίς κατοικούσιν επί τής γής ποιήσαι εκόναν τώ θηρίω ός έχει τήν
πληγήν τής μαχαίρης καί έζησεν, vgl. 14, 9; 16, 2; 19, 20). Das ist deutlich
teils das Kaiserregiment jenseits des Meeres, teils die Statthalterschaft auf
dem asiatischen Kontinent, nicht dieser oder jener Provinz oder gar dieser oder
jener Person, sondern die Kaiservertretung überhaupt, wie die Provinzialen
Asiens und Syriens sie kannten. Wenn Handel und Wandel geknüpft erscheint an
den Gebrauch des χάραγμα des Untiers des Meeres (13, 16, 17), so liegt der
Abscheu gegen Bild und Schrift des Kaisergeldes deutlich zugrunde, allerdings
phantastisch umgestaltet, wie ja auch der Satanas das Kaiserbildnis reden
macht. Eben diese Statthalter erschienen nachher (17) als die zehn Hörner,
welche dem Untier an seinem Abbild beigelegt werden, und heißen hier ganz
richtig die “zehn Könige, welche die Königswürde nicht haben, aber Macht
wie die Könige”; mit der Zahl, die aus der Vision Daniels übernommen ist,
darf man es freilich nicht genau nehmen. Bei den Blutgerichten, die über die
Gerechten ergangen sind, denkt Johannes an die reguläre Justiz wegen
verweigerter Anbetung des Kaiserbildes, wie die Briefe des Plinius sie
schildern (13, 15: ποιήση ίνα όσοι εάν μή προσκυνήσωσιν τήν εικόνα τού θηρίου
αποκτανθώσιν; vgl. 6, 9; 20, 4). Wenn hervorgehoben wird, daß diese
Blutgerichte besonders häufig in Rom vollzogen wurden (17, 6; 18, 24), so ist
damit die Vollstreckung der Verurteilung zum Fecht- oder zum Tierkampf gemeint,
welche am Gerichtsort oft nicht stattfinden konnte und bekanntlich vorzugsweise
eben in Rom erfolgte (Mod. dig. 48, 19, 31); die Neronischen Hinrichtungen
wegen angeblicher Brandstiftung gehören formell nicht einmal zu den
Religionsprozessen, und nur Voreingenommenheit kann das in Rom vergossene
Märtyrerblut, von dem Johannes spricht, auf diese Vorgänge ausschließlich oder
vorzugsweise beziehen. Die gangbaren Vorstellungen von den sogenannten
Christenverfolgungen leiden unter der mangelhaften Anschauung der im Römischen
Reich bestehenden Rechtsnorm und Rechtspraxis; in der Tat war die Verfolgung
der Christen stehend wie die der Räuber, und kamen nur diese Bestimmungen bald
milder oder auch nachlässiger, bald schärfer zur Anwendung, wurden auch wohl
einmal von oben herab besonders eingeschärft. Den “Krieg gegen die
Heiligen” haben erst die Späteren, denen Johannes’ Worte nicht genügten,
hineininterpoliert (13, 7). Die Apokalypse ist ein merkwürdiges Zeugnis des
nationalen und religiösen Hasses der Juden gegen das okzidentalische Regiment;
aber man verschiebt und verflacht die Tatsachen, wenn man, wie dies namentlich
Renan tut, den Neronischen Schauerroman mit diesen Farben illustriert. Der
jüdische Volkshaß wartete, um zu entstehen, nicht auf die Eroberung von
Jerusalem und machte, wie billig, keinen Unterschied zwischen dem guten und dem
schlechten Caesar; sein Antimessias heißt wohl Nero, aber nicht minder
Vespasianus oder Marcus.



—————————————————————————————-



Die Regierung des Claudius lenkte nach beiden Seiten hin in die Bahnen des
Tiberius ein. In Italien wiederholte sich zwar nicht gerade die Ausweisung der
Juden, da man von der Undurchführbarkeit dieser Maßregel sich überzeugen mußte,
aber doch das Verbot der gemeinschaftlichen Ausübung ihres Kultus ^20, was
freilich ungefähr auf dasselbe hinaus und wohl ebensowenig zur Durchführung
kam. Neben diesem Intoleranzedikt wurden im entgegengesetzten Sinn durch eine
das ganze Reich umfassende Verfügung die Juden von denjenigen öffentlichen
Verpflichtungen befreit, welche mit ihren religiösen Überzeugungen sich nicht
vertrugen, womit namentlich hinsichtlich des Kriegsdienstes wohl nur
nachgegeben ward, was auch bisher schon nicht hatte erzwungen werden können.
Die in diesem Erlaß am Schluß ausgesprochene Mahnung an die Juden, nun auch
ihrerseits größere Mäßigung zu beobachten und sich der Beschimpfung
Andersgläubiger zu enthalten, zeigt, daß es auch von jüdischer Seite an
Ausschreitungen nicht gefehlt hatte. In Ägypten wie in Palästina wurden die
religiösen Ordnungen wenigstens im ganzen so, wie sie vor Gaius bestanden
hatten, wiederum hergestellt, wenn auch in Alexandreia die Juden schwerlich
alles, was sie besessen hatten, zurück erhielten ^21; die aufständischen
Bewegungen, die dort wie hier ausgebrochen oder doch im Ausbrechen waren,
verschwanden damit von selbst. In Palästina ging Claudius sogar über das System
des Tiberius hinaus und überwies wieder das ganze ehemalige Gebiet des Herodes
einem einheimischen Fürsten, eben jenem Agrippa, der zufällig auch mit Claudius
befreundet und bei den Krisen seines Antritts ihm nützlich geworden war. Es war
sicher Claudius’ Absicht, das zur Zeit des Herodes befolgte System wieder
aufzunehmen und die Gefahren der unmittelbaren Berührung zwischen Römern und
Juden zu beseitigen. Aber Agrippa, leichtlebig und auch als Fürst in steter
Finanzbedrängnis, übrigens gutmütig und mehr darauf bedacht, es seinen
Untertanen als dem fernen Schutzherrn recht zu machen, gab mehrfach bei der
Regierung Anstoß, zum Beispiel durch die Verstärkung der Mauern von Jerusalem,
deren Weiterführung ihm untersagt ward; und die mit den Römern haltenden Städte
Caesarea und Sebaste sowie die römisch organisierten Truppen waren ihm
abgeneigt. Als er früh und plötzlich im Jahre 44 starb, erschien es bedenklich,
die politisch wie militärisch wichtige Stellung seinem einzigen,
siebzehnjährigen Sohn zu übertragen, und die einträglichen Prokurationen aus
der Hand zu geben, entschlossen die Mächtigen des Kabinetts sich auch nicht
gern. Die Claudische Regierung hatte hier, wie anderswo, das Richtige gefunden,
aber nicht die Energie, dasselbe von Nebenrücksichten absehend durchzuführen.
Ein jüdischer Fürst mit jüdischen Soldaten konnte das Regiment in Judäa für die
Römer handhaben; der römische Beamte und die römischen Soldaten verletzten
wahrscheinlich noch öfter durch Unkunde der jüdischen Anschauungen als durch
absichtliches Zuwiderhandeln, und was sie immer beginnen mochten, von ihnen war
es den Gläubigen ein Ärgernis und der gleichgültigste Vorgang ein
Religionsfrevel. Die Forderung, sich gegenseitig zu verstehen und zu vertragen,
war nach beiden Seiten hin ebenso gerechtfertigt an sich wie die Ausführung
unmöglich. Vor allen Dingen aber war ein Konflikt zwischen dem jüdischen
Landesherrn und seinen Untertanen für das Reich ziemlich indifferent; jeder
Konflikt zwischen den Römern und den Juden in Jerusalem erweiterte den Abgrund,
der sich zwischen den Völkern des Okzidents und den mit ihnen zusammenlebenden
Hebräern auftat; und nicht in den Händeln Palästinas, sondern in der
Unverträglichkeit der vom Schicksal nun doch einmal zusammengekoppelten
Reichsgenossen verschiedener Nationalität lag die Gefahr.



——————————————————————————



^20 Daß Suetonius (Claud. 25) als Anstifter der beständigen Unruhen in Rom, die
diese Maßregel (nach ihm die Ausweisung aus Rom; im Gegensatz zu Dio 60, 6)
zunächst hervorgerufen hätten, einen gewissen Chrestus nennt, ist aufgefaßt
worden als Mißverständnis der durch Christus unter Juden und Judengenossen
hervorgerufenen Bewegung, ohne zureichenden Grund. Die Apostelgeschichte (18,
2) spricht nur von Ausweisung der Juden. Allerdings ist es nicht zu bezweifeln
daß bei der damaligen Stellung der Christen zum Judentum auch sie unter das
Edikt fielen.



^21 Wenigstens scheinen die Juden daselbst später nur das vierte der fünf
Stadtquartiere in Besitz gehabt zu haben (Ios. bel. Iud. 2, 18, 8). Auch würden
wohl, wenn die geschleiften 400 Häuser ihnen in so eklatanter Weise wieder
zurückgegeben worden wären, die alle den Juden erwiesenen kaiserlichen
Begünstigungen betonenden jüdischen Schriftsteller Philon und Josephus darüber
nicht schweigen.



——————————————————————————



So trieb das Schiff unaufhaltsam in den Strudel hinein. Bei dieser unseligen
Fahrt halfen alle Beteiligten, die römische Regierung und ihre Verwalter, die
jüdischen Behörden und das jüdische Volk. Die erstere bewies freilich
fortwährend den Willen, allen billigen und unbilligen Ansprüchen der Juden so
weit wie möglich entgegenzukommen. Als im Jahre 44 der Prokurator wieder in
Jerusalem eintraf, wurde die Ernennung des Hohenpriesters und die Verwaltung
des Tempelschatzes, die mit dem Königtum und insofern auch mit der Prokuratur
verbunden waren, ihm abgenommen und einem Bruder des verstorbenen Königs
Agrippa, dem König Herodes von Chalkis, sowie nach dessen Tode im Jahre 48
seinem Nachfolger, dem schon genannten jüngeren Agrippa, übertragen. Einen
römischen Soldaten, der bei der befohlenen Plünderung eines jüdischen Dorfes
eine Thorarolle zerrissen hatte, ließ der römische Oberbeamte auf die Klage der
Juden hin hinrichten. Selbst die höheren Beamten traf nach Umständen die ganze
Schwere der römischen Kaiserjustiz; als zwei nebeneinander fungierende
Prokuratoren bei dem Hader der Samariter und der Galiläer sich für und wider
beteiligt und ihre Soldaten gegeneinander gefochten hatten, wurde der
kaiserliche Statthalter von Syrien, Ummidius Quadratus, mit außerordentlicher
Vollmacht nach Palästina geschickt, um zu strafen und zu richten, und in der
Tat der eine der Schuldigen in die Verbannung gesandt, ein römischer
Kriegstribun namens Celer in Jerusalem selbst öffentlich enthauptet. Aber neben
diesen Exempeln der Strenge stehen andere der mitschuldigen Schwäche; in eben
diesem Prozeß entging der zweite mindestens ebenso schuldige Prokurator
Antonius Felix der Bestrafung, weil er der Bruder des mächtigen Bedienten
Pallas war und der Gemahl der Schwester des Königs Agrippa. Mehr noch als die
Amtsmißbräuche einzelner Verwalter muß es der Regierung zur Last gelegt werden,
daß sie die Beamtenmacht und die Truppenzahl in einer so beschaffenen Provinz
nicht verstärkte und fortfuhr, die Besatzung fast ausschließlich aus der
Provinz zu rekrutieren. Unbedeutend wie die Provinz war, war es eine arge
Kopflosigkeit und eine übel angebrachte Sparsamkeit, sie nach der hergebrachten
Schablone zu behandeln; rechtzeitige Entfaltung einer erdrückenden Übermacht
und unnachsichtige Strenge, ein Statthalter höheren Ranges und ein Legionslager
hätten der Provinz wie dem Reiche große Opfer an Geld und Blut und Ehre
erspart.



Aber mindestens nicht geringer ist die Schuld der Juden. Das
Hohenpriesterregiment, so weit es reichte - und die Regierung war nur zu
geneigt, in allen inneren Angelegenheiten ihm freie Hand zu lassen -, ist, auch
nach den jüdischen Berichten, zu keiner Zeit so gewalttätig und nichtswürdig
geführt worden wie in der von Agrippas Tod bis zum Ausbruch des Krieges. Der
bekannteste und einflußreichste dieser Priesterherrscher ist Ananias, des
Nebedaeus Sohn, die “übertünchte Wand”, wie Paulus ihn nannte, als
dieser geistliche Richter seine Schergen ihn auf den Mund schlagen hieß, weil
er sich vor dem Gericht zu verteidigen wagte. Es wird ihm zur Last gelegt, daß
er den Statthalter bestach und daß er durch entsprechende Interpretation der
Schrift den niedrigen Geistlichen die Zehntgarben entfremdete ^22. Als einer
der Hauptanstifter des Krieges zwischen den Samaritern und den Galiläern hat er
vor dem römischen Richter gestanden. Nicht weil die rücksichtslosen Fanatiker
in den herrschenden Kreisen überwogen, sondern weil diesen Anzettlern der
Volksaufläufe und Anordnern der Ketzergerichte die moralische und religiöse
Autorität abging, wodurch die Gemäßigten in besseren Zeiten die Menge gelenkt
hatten, und weil sie die Nachgiebigkeit der römischen Behörden in den inneren
Angelegenheiten mißverstanden und mißbrauchten, vermochten sie es nicht,
zwischen der Fremdherrschaft und der Nation in friedlichem Sinn zu vermitteln.
Eben unter ihrem Schalten wurden die römischen Behörden mit den wildesten und
unvernünftigsten Forderungen bestürmt und kam es zu Volksbewegungen von
grausiger Lächerlichkeit. Der Art ist jene Sturmpetition, welche das Blut eines
römischen Soldaten wegen einer zerrissenen Gesetzrolle verlangte und erhielt.
Ein anderes Mal entstand ein Volksauflauf, der vielen Menschen das Leben
kostete, weil ein römischer Soldat dem Tempel einen Körperteil in
unschicklicher Entblößung gezeigt hatte. Auch der beste der Könige hätte
dergleichen Wahnwitz nicht unbedingt abwenden können; aber selbst der geringste
Fürst würde der fanatischen Menge nicht so völlig steuerlos gegenübergestanden
haben, wie diese Priester.



——————————————————————————



^22 Es handelte sich, wie es scheint, darum, ob die Gabe der zehnten Garbe an
Aaron den Priester (Num. 18, 28), dem Priester überhaupt oder dem Hohenpriester
zukomme (H. Ewald; Geschichte des Volkes Israel. 3. Aufl. Göttingen 1864-68.
Bd. 6, S. 635).



——————————————————————————



Das eigentliche Ergebnis war das stetige Anschwellen der neuen Makkabäer. Man
hat sich gewöhnt, den Ausbruch des Krieges in das Jahr 66 zu setzen; mit
gleichem und vielleicht besserem Recht könnte man dafür das Jahr 44 nennen.
Seit dem Tode Agrippas haben die Waffen in Judäa nicht geruht, und neben den
örtlichen Fehden, die Juden und Juden miteinander ausfechten, geht beständig
der Krieg her der römischen Truppen gegen die ausgetretenen Leute in den
Gebirgen, die Eifrigen, wie die Juden sie nannten, nach römischer Bezeichnung
die Räuber. Die Benennungen trafen beide zu; auch hier spielten neben den
Fanatikern die verkommenen oder verkommenden Elemente der Gesellschaft ihre
Rolle - war es doch nach dem Sieg einer der ersten Schritte der Zeloten, die im
Tempel bewahrten Schuldbriefe zu verbrennen. Jeder der tüchtigeren
Prokuratoren, von dem ersten Cuspius Fadus an, säubert von ihnen das Land, und
immer ist die Hydra gewaltiger wieder da. Fadus’ Nachfolger Tiberius Julius
Alexander, selbst einer jüdischen Familie entsprossen, ein Neffe des oben
genannten alexandrinischen Gelehrten Philon, ließ zwei Söhne Judas’ des
Galiläers, Jakob und Simon, an das Kreuz schlagen; das war der Same des neuen
Mattathias. Auf den Gassen der Städte predigten die Patrioten laut den Krieg,
und nicht wenige folgten in die Wüste; den Friedfertigen aber und Verständigen,
die sich weigerten mitzutun, zündeten diese Banden die Häuser an. Griffen die
Soldaten dergleichen Banditen auf, so führten sie wieder angesehene Leute als
Geiseln in die Berge; und sehr oft verstand die Behörde sich dazu, jene zu
entlassen, um diese zu befreien. Gleichzeitig begannen in der Hauptstadt die
“Messermänner” ihr unheimliches Handwerk; sie mordeten wohl auch um
Geld - als ihr erstes Opfer wird der Priester Jonathan genannt, als ihr
Auftraggeber dabei der römische Prokurator Felix -, aber womöglich zugleich als
Patrioten römische Soldaten oder römisch gesinnte Landsleute. Wie hätten bei
diesen Stimmungen die Wunder und Zeichen ausbleiben sollen und diejenigen, die
betrogen oder betrügend die Massen damit fanatisierten? Unter Cuspius Fadus
führte der Wundermann Theudas seine Getreuen dem Jordan zu, versichernd, daß
die Wasser vor ihnen sich spalten würden und die nachsetzenden römischen Reiter
verschlingen, wie zu den Zeiten des Königs Pharao. Unter Felix verhieß ein
anderer Wundertäter, nach seiner Heimat der Ägypter genannt, daß die Mauern
Jerusalems einstürzen würden, wie auf Josuas Posaunenstoß die von Jericho; und
daraufhin folgten ihm 4000 Messermänner bis auf den Ölberg. Eben in der
Unvernunft lag die Gefahr. Die große Masse der jüdischen Bevölkerung waren
kleine Bauern, die im Schweiße ihres Angesichts ihre Felder pflügten und ihr Öl
preßten, mehr Dorfleute als Städter, von geringer Bildung und gewaltigem
Glauben, eng verwachsen mit den Freischaren in den Gebirgen und voll Ehrfurcht
vor Jehova und seinen Priestern in Jerusalem wie voll Abscheu gegen die
unreinen Fremden. Der Krieg war da, nicht ein Krieg zwischen Macht und Macht um
die Übergewalt, nicht einmal eigentlich ein Krieg der Unterdrückten gegen die
Unterdrücker um Wiedergewinnung der Freiheit; nicht verwegene Staatsmänner ^23,
fanatische Bauern haben ihn begonnen und geführt und mit ihrem Blute bezahlt.
Es ist eine weitere Etappe in der Geschichte des nationalen Hasses; auf beiden
Seiten schien das fernere Zusammenleben unmöglich und begegnete man sich in dem
Gedanken der gegenseitigen Ausrottung.



——————————————————————————



^23 Es ist nichts als eitel Schwindel, wenn der Staatsmann Josephus in der
Vorrede zu seiner Geschichte des Krieges so tut, als hätten die Juden
Palästinas einerseits auf die Erhebung der Euphratländer, andererseits auf die
Unruhen in Gallien und die drohende Haltung der Germanen und auf die Krisen des
Vierkaiserjahres gerechnet. Der Jüdische Krieg war längst in vollem Gange, als
Vindex gegen Nero auftrat und die Druiden wirklich taten, was hier den Rabbis
beigelegt wird; und wieviel auch die jüdische Diaspora in den Euphratländern
bedeutete, eine jüdische Expedition von dort gegen die Römer des Ostens war
ungefähr ebenso undenkbar wie aus Ägypten und Kleinasien. Es sind wohl einige
Freischärler von da gekommen, wie zum Beispiel einige Fürstensöhne des eifrig
jüdischen Königshauses von Adiabene (Ios. bel. Iud. 2, 19, 2; 6, 6, 4) und von
den Insurgenten Bittgesandtschaften dorthin gegangen (das. 6, 6, 2); aber
selbst Geld ist von daher den Juden schwerlich in bedeutendem Umfang
zugeflossen. Dies charakterisiert den Verfasser mehr als den Krieg. Wenn es
begreiflich ist, daß der jüdische Insurgentenführer und spätere Hofmann der
Flavier sich gern den in Rom internierten Parthern gleichstellte so ist es
weniger zu entschuldigen, daß die neuere Geschichtschreibung ähnliche Wege
wandelt und, indem sie diese Vorgänge als Bestandteile der römischen Hof- und
Stadtgeschichte oder auch der römisch-parthischen Händel aufzufassen bemüht
ist, durch dieses stumpfe Hineinziehen der sogenannten großen Politik die
furchtbare Notwendigkeit dieser tragischen Entwicklung verdunkelt.



——————————————————————————



Die Bewegung, durch welche die Aufläufe zum Krieg wurden, ging von Caesarea
aus. In dieser ursprünglich griechischen, dann von Herodes nach dem Muster der
Alexanderkolonien umgeschaffenen und zur ersten Hafenstadt Palästinas
entwickelten Stadtgemeinde wohnten Griechen und Juden, ohne Unterschied der
Nation und der Konfession bürgerlich gleichberechtigt, die letzteren an Zahl
und Besitz überlegen. Aber die Hellenen daselbst, nach dem Muster der
Alexandriner und ohne Zweifel unter dem unmittelbaren Eindruck der Vorgänge des
Jahres 38, bestritten im Wege der Beschwerde bei der obersten Stelle den
jüdischen Gemeindegenossen das Bürgerrecht. Der Minister Neros ^24, Burrus (†
62), gab ihnen Recht. Es war arg, in einer auf jüdischem Boden und von einer
jüdischen Regierung geschaffenen Stadt das Bürgerrecht zum Privilegium der
Hellenen zu machen; aber es darf nicht vergessen werden, wie sich die Juden
gegen die Römer eben damals verhielten, und wie nahe sie es den Römern legten,
die römische Hauptstadt und das römische Hauptquartier der Provinz in eine rein
hellenische Stadtgemeinde umzuwandeln. Die Entscheidung führte, wie
begreiflich, zu heftigen Straßentumulten, wobei hellenischer Hohn und jüdischer
Übermut namentlich in dem Kampf um den Zugang zur Synagoge sich ungefähr die
Waage gehalten zu haben scheinen; die römischen Behörden griffen ein,
selbstverständlich zu Ungunsten der Juden. Diese verließen die Stadt, wurden
aber von dem Statthalter genötigt zurückzukehren und dann in einem
Straßenauflauf sämtlich erschlagen (6. August 66). Dies hatte die Regierung
allerdings nicht befohlen und sicher auch nicht gewollt; es waren Mächte
entfesselt, denen sie selbst nicht mehr zu gebieten vermochte.



——————————————————————————————



^24 Josephus (ant. Iud. 20, 8, 9) macht ihn freilich zum Sekretär Neros für die
griechische Korrespondenz, obwohl er ihn, wo er römischen Quellen folgt (20, 8,
2), richtig als Präfekten bezeichnet; aber sicher ist derselbe gemeint.
Παιδαγωγός heißt er bei ihm wie bei Tac. ann. 13, 2 rector imperatoriae
iuventae.



——————————————————————————————



Wenn hier die Judenfeinde die Angreifenden waren, so waren dies in Jerusalem
die Juden. Allerdings versichern deren Vertreter in der Erzählung dieser
Vorgänge, daß der derzeitige Prokurator von Palästina, Gessius Florus, um der
Anklage wegen seiner Mißverwaltung zu entgehen, durch das Übermaß der Peinigung
eine Insurrektion habe hervorrufen wollen; und es ist kein Zweifel, daß die
damaligen Statthalter in Nichtswürdigkeit und Bedrückung das übliche Maß
beträchtlich überschritten. Aber wenn Florus einen solchen Plan in der Tat
verfolgt hat, so mißlang er. Denn nach eben diesen Berichten beschwichtigten
die Besonnenen und Besitzenden unter den Juden und mit ihnen der mit dem
Tempelregiment betraute und eben damals in Jerusalem anwesende König Agrippa
II. - er hatte inzwischen die Herrschaft von Chalkis mit derjenigen von
Batanaea vertauscht -, die Massen insoweit, daß die Zusammenrottungen und das
Einschreiten dagegen sich innerhalb des seit Jahren landesüblichen Maßes
hielten. Aber gefährlicher als der Straßenunfug und die Räuberpatrioten der
Gebirge waren die Fortschritte der jüdischen Theologie. Das frühere Judentum
hatte in liberaler Weise den Fremden die Pforten seines Glaubens geöffnet; es
wurden zwar in den inneren Tempel nur die eigentlichen Religionsgenossen, aber
als Proselyten des Tores in die äußeren Hallen jeder ohne weiteres zugelassen
und auch dem Nichtjuden gestattet, hier zum Herrn Jehova seinerseits zu beten
und Opfer darzubringen. So wurde, wie schon erwähnt ward, auf Grund einer
Stiftung des Augustus täglich daselbst für den römischen Kaiser geopfert. Diese
Opfer von Nichtjuden untersagte der derzeitige Tempelmeister, des oben
genannten Erzpriesters Ananias Sohn Eleazar, ein junger, vornehmer,
leidenschaftlicher Mann, persönlich unbescholten und brav und insofern der
volle Gegensatz seines Vaters, aber durch seine Tugenden gefährlicher als
dieser durch seine Laster. Vergeblich wies man ihm nach, daß dies ebenso
beleidigend für die Römer wie gefährlich für das Land und dem Herkommen
schlechterdings zuwider sei; es blieb bei der verbesserten Frömmigkeit und der
Ausschließung des Landesherrn vom Gottesdienst. Seit langem hatte das gläubige
Judentum sich gespalten in diejenigen, die ihr Vertrauen auf den Herrn Zebaoth
allein setzten und die Römerherrschaft ertrugen, bis es ihm gefallen werde, das
Himmelreich auf Erden zu verwirklichen, und in die praktischeren Männer, welche
dieses Himmelreich mit eigener Hand zu begründen entschlossen waren und des
Beistandes des Herrn der Heerscharen bei dem frommen Werke sich versichert
hielten, oder, mit den Schlagwörtern, in die Pharisäer und die Zeloten. Die
Zahl und das Ansehen der letzteren war in beständigem Steigen. Es wurde ein
alter Spruch entdeckt, daß um diese Zeit ein Mann von Judäa ausgehen werde und
die Weltherrschaft gewinnen; man glaubte das um so eher, weil es so sehr absurd
war und das Orakel trug nicht wenig dazu bei, die Massen weiter zu
fanatisieren.



Die gemäßigte Partei erkannte die Gefahr und entschloß sich, die Fanatiker mit
Gewalt niederzuschlagen; sie bat um Truppen bei den Römern in Caesarea und bei
König Agrippa. Von dort kam keine Unterstützung; Agrippa sandte eine Anzahl
Reiter. Dagegen strömten die Patrioten und die Messermänner in die Stadt, unter
ihnen der wildeste, Manahem, auch einer der Söhne des oft genannten Judas von
Galiläa. Sie waren die Stärkeren und bald Herren in der Stadt. Auch die
Handvoll römischer Soldaten, welche die an den Tempel anstoßende Burg besetzt
hielten, wurde rasch überwältigt und niedergemacht. Der benachbarte
Königspalast, mit den dazugehörigen gewaltigen Türmen, wo der Anhang der
Gemäßigten, eine Anzahl Römer unter dem Tribunen Metilius und die Soldaten des
Agrippa lagen, hielt ebensowenig stand. Den letzteren wurde auf ihr Verlangen
zu kapitulieren der freie Abzug bewilligt, den Römern aber verweigert; als sie
sich endlich gegen Zusicherung des Lebens ergaben, wurden sie erst entwaffnet
und dann niedergemacht mit einziger Ausnahme des Offiziers, der sich
beschneiden zu lassen versprach und so als Jude begnadigt ward. Auch die Führer
der Gemäßigten, unter ihnen der Vater und der Bruder Eleazars, wurden die Opfer
der Volkswut, die den Römergenossen noch grimmiger grollte als den Römern.
Eleazar selbst erschrak vor seinem Siege; zwischen den beiden Führern der
Fanatiker, ihm und Manahem, kam es nach dem Sieg, vielleicht wegen der
gebrochenen Kapitulation, zum blutigen Handgemenge; Manahem wurde gefangen und
hingerichtet. Aber die heilige Stadt war frei und das in Jerusalem lagernde
römische Detachement vernichtet; die neuen Makkabäer hatten gesiegt wie die
alten.



So hatten, angeblich am selben Tag, dem 6. August 66, die Nichtjuden in
Caesarea die Juden, die Juden in Jerusalem die Nichtjuden niedergemetzelt; und
damit war nach beiden Seiten hin das Signal gegeben, in diesem patriotischen
und gottgefälligen Werke fortzufahren. In den benachbarten griechischen Städten
entledigten sich die Hellenen der Judenschaften nach dem Muster von Caesarea.
Beispielsweise wurden in Damaskos sämtliche Juden zunächst ins Gymnasium
gesperrt und auf die Kunde von einem Mißerfolg der römischen Waffen
vorsichtigerweise sämtlich umgebracht. Gleiches oder ähnliches geschah in
Askalon, in Skytopolis, Hippos, Gadara, überall, wo die Hellenen die Stärkeren
waren. In dem überwiegend von Syrern bewohnten Gebiet des Königs Agrippa
rettete dessen energisches Dazwischentreten den Juden von Caesarea Paneas und
sonst das Leben. In Syrien folgten Ptolemais, Tyros und mehr oder minder die
übrigen griechischen Gemeinden; nur die beiden größten und zivilisiertesten
Städte Antiocheia und Apameia sowie Sidon schlossen sich aus. Dem ist es wohl
zu verdanken, daß diese Bewegung sich nicht nach Vorderasien fortpflanzte. In
Ägypten kam es nicht bloß zu einem Volksauflauf, der zahlreiche Opfer forderte,
sondern die alexandrinischen Legionen selbst mußten auf die Juden einhauen. Im
notwendigen Rückschlag dieser Judenvesper ergriff die in Jerusalem siegreiche
Insurrektion sofort ganz Judäa und organisierte sich überall unter ähnlicher
Mißhandlung der Minoritäten, übrigens aber mit Raschheit und Energie.



Es war notwendig, schleunigst einzuschreiten und die weitere Ausbreitung des
Brandes zu verhindern; auf die erste Kunde marschierte der römische Statthalter
von Syrien, Gaius Cestius Gallus, mit seinen Truppen gegen die Insurgenten. Er
führte etwa 20000 Mann römischer Soldaten und 13000 der Klientelstaaten heran,
ungerechnet die zahlreichen syrischen Milizen, nahm Joppe ein, dessen ganze
Bürgerschaft niedergemacht ward, und stand schon im September vor, ja in
Jerusalem selbst. Aber die gewaltigen Mauern des Königspalastes und des Tempels
vermochte er nicht zu brechen und nutzte ebensowenig die mehrfach gebotene
Gelegenheit, durch die gemäßigte Partei in den Besitz der Stadt zu gelangen. Ob
nun die Aufgabe unlösbar oder er ihr nicht gewachsen war, er gab bald die
Belagerung auf und erkaufte sogar den beschleunigten Rückzug mit der
Aufopferung seines Gepäcks und seiner Nachhut. Zunächst blieb also oder kam
Judäa mit Einschluß von Idumäa und Galiläa in die Hand der erbitterten Juden;
auch die samaritanische Landschaft ward zum Anschluß genötigt. Die überwiegend
hellenischen Küstenstädte Anthedon und Gaza wurden zerstört, Caesarea und die
anderen Griechenstädte mit Mühe behauptet. Wenn der Aufstand nicht über die
Grenzen Palästinas hinausging, so war daran nicht bloß die Regierung Schuld,
sondern die nationale Abneigung der Syrohellenen gegen die Juden.



Die Regierung in Rom nahm die Dinge ernst, wie sie es waren. Anstatt des
Prokurators wurde ein kaiserlicher Legat nach Palästina gesandt, Titus Flavius
Vespasianus, ein besonnener Mann und ein erprobter Soldat. Er erhielt für die
Kriegführung zwei Legionen des Westens, welche infolge des Parthischen Krieges
sich zufällig noch in Asien befanden, und diejenige syrische, die bei der
unglücklichen Expedition des Cestius am wenigsten gelitten hatte, während die
syrische Armee unter dem neuen Statthalter Gaius Licinius Mucianus - Gallus war
rechtzeitig gestorben - durch Zuteilung einer anderen Legion auf dem Stande
blieb, den sie vorher hatte ^25. Zu diesen Bürgertruppen und deren Auxilien kam
die bisherige Besatzung von Palästina, endlich die Mannschaften der vier
Klientelkönige der Kommagener, der Hemesener, der Juden und der Nabatäer,
zusammen etwa 50000 Mann, darunter 15000 Königssoldaten ^26. Im Frühling des
Jahres 67 wurde dieses Heer bei Ptolemais zusammengezogen und rückte in
Palästina ein. Nachdem die Insurgenten von der schwachen römischen Besatzung
der Stadt Askalon nachdrücklich abgewiesen waren, hatten sie nicht weiter die
Städte angegriffen, die es mit den Römern hielten; die Hoffnungslosigkeit,
welche die ganze Bewegung durchdringt, drückt sich aus in dem sofortigen
Verzicht auf jede Offensive. Als dann die Römer zum Angriff übergingen, traten
sie ihnen gleichfalls nirgends im offenen Felde entgegen, ja sie machten nicht
einmal Versuche, den einzelnen angegriffenen Plätzen Entsatz zu bringen.
Allerdings teilte auch der vorsichtige Feldherr der Römer seine Truppen nicht,
sondern hielt wenigstens die drei Legionen durchaus zusammen. Dennoch war, da
in den meisten einzelnen Ortschaften die oft wohl nur kleine Zahl der Fanatiker
die Bürgerschaften terrorisierte, der Widerstand hartnäckig und die römische
Kriegführung weder glänzend noch rasch. Vespasian verwendete den ganzen ersten
Feldzug (67) darauf, die Festungen der kleinen Landschaft Galiläa und die Küste
bis nach Askalon in seine Gewalt zu bringen; allein vor dem Städtchen Jotapata
lagerten die drei Legionen fünfundvierzig Tage. Den Winter 67/68 lag eine
Legion in Skytopolis an der Südgrenze von Galiläa, die beiden anderen in
Caesarea. Inzwischen waren in Jerusalem die verschiedenen Faktionen
aneinandergeraten und lagen im heftigsten Kampf; die guten Patrioten, die
zugleich für bürgerliche Ordnung waren, und die noch besseren, welche das
Schreckensregiment teils in fanatischer Spannung, teils in Gesindellust
herbeiführen und ausnutzen wollten, schlugen sich in den Gassen der Stadt und
waren nur darin einig, daß jeder Versuch der Versöhnung mit den Römern ein
todeswürdiges Verbrechen sei. Der römische Feldherr, vielfach aufgefordert,
diese Zerrüttung zu benutzen, blieb dabei, nur schrittweise vorzugehen. Im
zweiten Kriegsjahr ließ er zunächst das transjordanische Gebiet, namentlich die
wichtigen Städte Gadara und Gerasa besetzen und setzte sich dann bei Emmaus und
Jericho, von wo aus er im Süden Idumäa, im Norden Samaria okkupieren ließ, so
daß Jerusalem im Sommer des Jahres 68 von allen Seiten umstellt war. Die
Belagerung sollte eben beginnen, als die Nachricht von dem Tode Neros eintraf.
Damit war von Rechts wegen das dem Legaten erteilte Mandat erloschen und
Vespasian stellte in der Tat, politisch nicht minder vorsichtig wie
militärisch, bis auf neue Verhaltungsbefehle die Operationen ein. Bevor diese
von Galba eintrafen, war die gute Jahreszeit zu Ende. Als das Frühjahr 69
herankam, war Galba gestürzt und schwebte die Entscheidung zwischen dem Kaiser
der römischen Leibgarde und dem der Rheinarmee. Erst nach Vitellius’ Sieg, im
Juni 69, nahm Vespasian die Operationen wieder auf und besetzte Hebron; aber
sehr bald kündigten die sämtlichen Heere des Ostens jenem die Treue auf und
riefen den bisherigen Legaten von Judäa zum Kaiser aus. Den Juden gegenüber
wurden zwar die Stellungen bei Emmaus und Jericho behauptet, allein wie die
germanischen Legionen den Rhein entblößt hatten, um ihren Feldherrn zum Kaiser
zu machen, so ging auch der Kern der Armee von Palästina teils mit dem Legaten
von Syrien, Mucianus, nach Italien ab, teils mit dem neuen Kaiser und dessen
Sohn Titus nach Syrien und weiter nach Ägypten, und erst, nachdem Ende 69 der
Sukzessionskrieg beendigt und Vespasians Herrschaft im ganzen Reiche anerkannt
war, beauftragte dieser seinen Sohn mit der Beendigung des Jüdischen Krieges.



——————————————————————————



^25 Wie die Besatzungsverhältnisse in Syrien geordnet worden sind, nachdem im
Jahre 63 der Parthische Krieg beendigt war, ist nicht völlig klar. Am Ende
desselben standen sieben Legionen im Orient, die vier ursprünglich syrischen 3.
Gallica, 6. Ferrata, 10. Fretensis, 12. Fulminata und drei aus dem Okzident
herangeführte, die 4. Scythica aus Mösien, die 5. Macedonica wahrscheinlich
ebendaher (wofür wohl eine obergermanische Legion nach Mösien ging, die 15.
Apollinaris aus Pannonien. Da außer Syrien damals keine asiatische Provinz mit
Legionen belegt war und der Statthalter von Syrien gewiß in Friedenszeiten nie
mehr als vier Legionen gehabt hat, so ist das syrische Heer ohne Zweifel damals
auch auf diesen Stand zurückgeführt worden oder hat doch darauf zurückgeführt
werden sollen. Die vier Legionen, die danach in Syrien bleiben sollten, waren,
wie dies ja auch am nächsten liegt, die vier alten syrischen; denn die 3. war
im Jahre 70 eben von Syrien nach Mösien marschiert (Suet. Vesp. 6; Tac. hist.
2, 74) und daß die 6., 10., 12. zum Heere des Cestius gehörten, folgt aus Ios.
bel. Iud. 2, 18, 9; 19, 7; 7, 1, 3. Als dann der Jüdische Krieg ausbrach,
wurden wieder sieben Legionen für Asien bestimmt und zwar vier für Syrien (Tac.
hist. 1, 10), drei für Palästina; die drei hinzutretenden Legionen sind eben
die für den Parthischen Krieg verwendeten, die 4., 5., 15., welche vielleicht
damals noch auf dem Rückmarsch in ihre alten Quartiere begriffen waren. Die 4.
ist wahrscheinlich damals definitiv nach Syrien gekommen wo sie fortan
geblieben ist; dagegen gab das syrische Heer die 10. an Vespasian ab,
vermutlich, weil diese bei dem Feldzuge des Cestius am wenigsten gelitten
hatte. Dazu bekam er die 5. und die 15. Die 5. und die 10. Legion kamen von
Alexandreia (Ios. bel. Iud. 3, 1, 3; 4, 2); aber daß sie aus Ägypten
herangeführt seien, ist nicht gut denkbar, nicht bloß weil die 10. eine der
syrischen war, sondern vor allem, weil der Landmarsch von Alexandreia am Nil
nach Ptolemais mitten durch das insurgierte Gebiet am Anfang des Jüdischen
Krieges so von Josephus nicht hätte erzählt werden können. Vielmehr ging Titus
zu Schiff von Achaia nach Alexandreia am Issischen Meerbusen, dem heutigen
Alexandrette, und führte die beiden Legionen von da nach Ptolemais. Die 15. mag
der Marschbefehl irgendwo in Kleinasien getroffen haben, da Vespasian, doch
wohl, um sie zu übernehmen, nach Syrien zu Lande ging (Ios. bel. Iud. 3, 1 u.
3). Zu diesen drei Legionen, mit denen Vespasian den Krieg begann, kam unter
Titus noch eine weitere der syrischen, die 12. Von den vier Legionen, die
Jerusalem einnahmen, blieben die beiden bisher syrischen im Orient, die 10. in
Judäa, die 12. in Kappadokien, während die 5. nach Mösien, die 15. nach
Pannonien zurückkehrte (Ios. bel. Iud. 7, 1, 3; 5, 3).



^26 Zu den drei Legionen gehörten fünf Alen und achtzehn Kohorten und das aus
einer Ala und fünf Kohorten bestehende Heer von Palästina. Diese Auxilien
zählten demnach 3000 Alarier und (da unter den 23 Kohorten zehn 1000 Mann stark
waren, dreizehn 720 Mann oder wohl eher nur 480 Mann; denn statt des
befremdenden εξακοσίους erwartet man vielmehr τριακοσίους εξακόντα) 16240
(oder, wenn 720 festgehalten wird, 19360) Kohortalen. Dazu kamen je 1000 Reiter
der vier Könige und 5000 arabische, je 2000 Bogenschützen der übrigen drei
Könige. Dies gibt zusammen, die Legion zu 6000 Mann gerechnet, 52240 Mann, also
gegen 60000, wie Josephus (bel. Iud. 3, 4, 2) sagt. Da die Abteilungen aber
also alle nach der höchstmöglichen Normalstärke berechnet sind, wird die
effektive Gesamtzahl kaum auf 50000 angesetzt werden dürfen. Diese Zahlen des
Josephus erscheinen im wesentlichen zuverlässig ebenso wie die analogen für das
Heer des Cestius (bel. Iud. 2, 18, 9); dagegen sind seine auf Schätzung
beruhenden Ziffern durchgängig nach dem Stil bemessen, daß das kleinste Dorf in
Galiläa 15000 Einwohner zählt (bel. Iud. 3, 3, 2) und geschichtlich so
unbrauchbar wie die Ziffern Falstaffs. Nur selten, zum Beispiel bei der
Belagerung Jotapatas, erkennt man Rapportzahlen.



——————————————————————————



So hatten die Insurgenten in Jerusalem vom Sommer 66 bis zum Frühling 70 völlig
freies Schalten. Was die Vereinigung von religiösem und nationalem Fanatismus,
das edle Verlangen, den Sturz des Vaterlandes nicht zu überleben und das
Bewußtsein begangener Verbrechen und unausbleiblicher Strafe, das wilde
Durcheinanderwogen aller edelsten und aller gemeinsten Leidenschaften in diesen
vier Jahren des Schreckens über die Nation gebracht hat, wird dadurch vor allem
entsetzlich, daß die Fremden dabei nur die Zuschauer gewesen sind, unmittelbar
alles Unheil durch Juden über Juden gekommen ist. Die gemäßigten Patrioten
wurden von den Eiferern mit Hilfe des Aufgebotes der rohen und fanatischen
Bewohner der idumäischen Dörfer bald (Ende 68) überwältigt und ihre Führer
erschlagen. Die Eiferer herrschten seitdem und es lösten sich alle Bande
bürgerlicher, religiöser und sittlicher Ordnung. Den Sklaven wurde die Freiheit
gewährt, die Hohenpriester durch das Los bestellt, die Ritualgesetze eben von
diesen Fanatikern, deren Kastell der Tempel war, mit Füßen getreten und
verhöhnt, die Gefangenen in den Kerkern niedergemacht und bei Todesstrafe
untersagt, die Umgebrachten zu bestatten. Die verschiedenen Führer fochten mit
ihren Sonderhaufen gegeneinander: Johannes von Giskala mit seiner aus Galiläa
herangeführten Schar; Simon, des Gioras Sohn, aus Gerasa, der Führer einer in
dem Süden gebildeten Patriotenschar und zugleich der gegen Johannes sich
auflehnenden Idumäer; Eleazar, Simons Sohn, einer der Vorkämpfer gegen Cestius
Gallus. Der erste behauptete sich in der Tempelhalle, der zweite in der Stadt,
der dritte im Allerheiligsten des Tempels, und täglich ward in den Straßen der
Stadt zwischen Juden und Juden gefochten. Die Eintracht kam einzig durch den
gemeinsamen Feind; als der Angriff begann, stellte sich Eleazars kleine Schar
unter die Befehle des Johannes, und obwohl Johannes im Tempel, Simon in der
Stadt fortfuhren, die Herren zu spielen, stritten sie, unter sich hadernd,
Schulter an Schulter gegen die Römer. Die Aufgabe auch für die Angreifer war
nicht leicht. Zwar genügte das Heer, das anstatt der nach Italien entsendeten
Detachements bedeutenden Zuzug aus den ägyptischen und den syrischen Truppen
erhalten hatte, für die Einschließung vollauf; und trotz der langen Frist,
welche den Juden gewährt worden war, um sich auf die Belagerung vorzubereiten,
waren die Vorräte unzureichend, um so mehr, als ein Teil derselben in den
Straßenkämpfen zugrunde gegangen war und, da die Belagerung um das Passahfest
begann, zahlreiche deswegen nach Jerusalem gekommene Auswärtige mit
eingeschlossen waren. Indes wenn auch die Masse der Bevölkerung bald Not litt,
was die Wehrmannschaften brauchten, nahmen sie, wo sie es fanden, und wohl
versehen, wie sie waren, führten sie den Kampf ohne Rücksicht auf die
hungernden und bald verhungernden Massen. Zu bloßer Blockade konnte der junge
Feldherr sich nicht entschließen; eine mit vier Legionen in dieser Weise zu
Ende geführte Belagerung brachte ihm persönlich keinen Ruhm, und auch das neue
Regiment brauchte eine glänzende Waffentat. Die Stadt, sonst überall durch
unzugängliche Felsenhänge verteidigt, war allein an der Nordseite angreifbar;
auch hier war es keine leichte Arbeit, die dreifache, aus den reichen
Tempelschätzen ohne Rücksicht auf die Kosten hergestellte Wallmauer zu
bezwingen und weiter innerhalb der Stadt die Burg, den Tempel und die
gewaltigen drei Herodestürme einer starken, fanatisierten und verzweifelten
Besatzung abzuringen. Johannes und Simon schlugen nicht bloß die Stürme
entschlossen ab, sondern griffen oft die schanzenden Mannschaften mit gutem
Erfolg an und zerstörten oder verbrannten die Belagerungsmaschinen. Aber die
Überzahl und die Kriegskunst entschieden für die Römer. Die Mauern wurden
erstürmt, darauf die Burg Antonia; sodann gingen nach langem Widerstand erst
die Tempelhallen in Flammen auf und weiter am 10. Ab (August) der Tempel selbst
mit allen darin seit sechs Jahrhunderten aufgehäuften Schätzen. Endlich wurde
nach monatelangem Straßenkampf am 8. Elul (September) auch in der Stadt der
letzte Widerstand gebrochen und das heilige Salem geschleift. Fünf Monate hatte
die Blutarbeit gewährt. Das Schwert und der Pfeil und mehr noch der Hunger
hatten zahllose Opfer gefordert; die Juden erschlugen jeden des Überlaufens
auch nur Verdächtigen und zwangen Weiber und Kinder, in der Stadt zu
verhungern; ebenso erbarmungslos ließen auch die Römer die Gefangenen über die
Klinge springen oder kreuzigten sie. Die übriggebliebenen Kämpfer und
namentlich die beiden Führer wurden einzeln aus den Kloaken, in die sie sich
gerettet hatten, hervorgezogen. Am Toten Meer, eben da, wo einstmals König
David und die Makkabäer in höchster Bedrängnis eine Zuflucht gefunden hatten,
hielten sich die Reste der Insurgenten noch auf Jahre hinaus in den
Felsenschlössern Machaerus und Massada, bis endlich als die letzten der freien
Juden Judas, des Galiläers Enkel, Eleazar und die Seinigen erst ihren Frauen
und Kindern und dann sich selbst den Tod gaben. Das Werk war getan. Daß Kaiser
Vespasianus, ein tüchtiger Soldat, es nicht verschmäht hat, wegen eines solchen
unvermeidlichen Erfolgs über ein kleines, längst untertäniges Volk als Sieger
auf das Kapitol zu ziehen und daß der aus dem Allerheiligsten des Tempels
heimgebrachte siebenarmige Kandelaber auf dem Ehrenbogen, den der Reichssenat
dem Titus auf dem Markte der Kampfstadt errichtete, noch heute zu schauen ist
^27, gibt keine hohe Vorstellung von dem kriegerischen Sinn dieser Zeit.
Freilich ersetzte der tiefe Widerwille, den die Okzidentalen gegen das
Judenvolk hegten, einigermaßen, was der kriegerischen Glorie mangelte, und wenn
den Kaisern der Judenname zu schlecht war, um ihn so sich beizulegen wie die
der Germanen und der Parther, so hielten sie es nicht unter ihrer Würde, dem
Pöbel der Hauptstadt die Siegesschadenfreude dieses Triumphes zu bereiten.



——————————————————————-



^27 Dieser Bogen ist dem Titus nach seinem Tode vom Reichssenat gesetzt. Ein
anderer, ihm während seiner kurzen Regierung von demselben Senat im Circus
gewidmeter (CIL VI, 944) gibt sogar mit ausdrücklichen Worten als Grund der
Denkmalerrichtung an: “weil er nach Vorschrift und Anweisung und unter
der Oberleitung des Vaters das Volk der Juden bezwang und die bis auf ihn von
allen Feldherren, Königen und Völkern entweder vergeblich belagerte oder gar
nicht angegriffene Stadt Hierusolyma zerstört hat.” Die historische Kunde
dieses seltsamen Schriftstückes, welches nicht bloß Nebukadnezar und Antiochos
Epiphanes, sondern den eigenen Pompeius ignoriert, steht auf gleicher Höhe mit
der Überschwenglichkeit des Preises einer recht gewöhnlichen Waffentat.



——————————————————————-



Dem Werk des Schwertes folgte die politische Wendung. Die von den früheren
hellenischen Staaten eingehaltene und von den Römern übernommene, in der Tat
über die bloße Toleranz gegen fremde Art und fremden Glauben weit hinausgehende
Politik, die Judenschaft insgemein als nationale und religiöse Samtgemeinschaft
anzuerkennen, war unmöglich geworden. Zu deutlich waren in der jüdischen
Insurrektion die Gefahren zu Tage getreten, welche diese national-religiöse,
einerseits streng konzentrierte, andererseits über den ganzen Osten sich
verbreitende und selbst in den Westen verzweigte Vergesellschaftung in sich
trug. Der zentrale Kultus wurde demzufolge ein für allemal beseitigt. Dieser
Entschluß der Regierung steht zweifellos fest und hat nichts gemein mit der
nicht mit Sicherheit zu beantwortenden Frage, ob die Zerstörung des Tempels
absichtlich oder zufällig erfolgt ist; wenn auf der einen Seite die
Unterdrückung des Kultus nur die Schließung des Tempels erforderte und das
prächtige Bauwerk verschont werden konnte, so hätte andererseits, wäre der
Tempel zufällig zugrunde gegangen, der Kultus auch in einem wieder erbauten
fortgeführt werden können. Freilich wird es immer wahrscheinlich bleiben, daß
hier nicht der Zufall des Krieges gewaltet hat, sondern für die veränderte
Politik der römischen Regierung gegenüber dem Judentum die Flammen des Tempels
das Programm waren ^28. Deutlicher noch als in den Vorgängen in Jerusalem
zeichnet sich dieselbe in der gleichzeitig auf Anordnung Vespasians erfolgten
Schließung des Zentralheiligtums der ägyptischen Judenschaft, des Oniastempels
unweit Memphis im heliopolitanischen Distrikt, welcher seit Jahrhunderten neben
dem von Jerusalem stand etwa wie neben dem Alten Testament die Übersetzung
durch die alexandrinischen Siebzig; auch er wurde seiner Weihgeschenke
entkleidet und die Gottesverehrung in demselben untersagt.



——————————————————————-



^28 Die Erzählung des Josephus, daß Titus mit seinem Kriegsrat beschloß, den
Tempel nicht zu zerstören, erregt durch ihre offenbare Absichtlichkeit
Bedenken, und da die Benutzung des Tacitus in Sulpicius Severus’ Chronik von
Bernays vollständig erwiesen ist, so kann allerdings wohl in Frage kommen, ob
nicht dessen gerade entgegengesetzter Bericht (chron. 2, 30, 6), daß der
Kriegsrat beschlossen habe, den Tempel zu zerstören, aus Tacitus herrührt und
ihm, obwohl er Spuren christlicher Überarbeitung zeigt, der Vorzug zu geben
ist. Dies empfiehlt sich weiter dadurch, daß die an Vespasian gerichtete
Dedikation der Argonautica des Dichters Valerius Flaccus den Sieger von Solyma
feiert, der die Brandfackeln schleudert.



——————————————————————-



In weiterer Ausführung der neuen Ordnung der Dinge verschwanden das
Hohepriestertum und das Synhedrion von Jerusalem und verlor damit die
Judenschaft des Reiches ihr äußerliches Oberhaupt und ihre bis dahin in
religiösen Fragen allgemein kompetente Oberbehörde. Die bisher wenigstens
tolerierte Jahressteuer eines jeden Juden ohne Unterschied des Wohnorts an den
Tempel fiel allerdings nicht weg, wurde aber mit bitterer Parodie auf den
kapitolinischen Jupiter und dessen Vertreter auf Erden, den römischen Kaiser,
übertragen. Bei der Beschaffenheit der jüdischen Einrichtungen schloß die
Unterdrückung des zentralen Kultus die Auflösung der Gemeinde Jerusalem in
sich. Die Stadt ward nicht bloß zerstört und niedergebrannt, sondern blieb auch
in Trümmern liegen, wie einst Karthago und Korinth; ihre Feldmark, Gemeinde-
wie Privatland, wurde kaiserliche Domäne ^29. Was von der Bürgerschaft der
volkreichen Stadt dem Hunger oder dem Schwert entgangen war, kam unter den
Hammer des Sklavenmarktes. In den Trümmern der zerstörten Stadt schlug die
Legion ihr Lager auf, welche mit ihren spanischen und thrakischen Auxilien
fortan im jüdischen Lande garnisonieren sollte. Die bisherigen in Palästina
selbst rekrutierten Provinzialtruppen wurden anderswohin verlegt. In Emmaus, in
der nächsten Nähe von Jerusalem, wurde eine Anzahl römischer Veteranen
angesiedelt, Stadtrecht aber auch dieser Ortschaft nicht verliehen. Dagegen
wurde das alte Sichem, der religiöse Mittelpunkt der samaritanischen Gemeinde,
vielleicht schon seit Alexander dem Großen eine griechische Stadt, jetzt in den
Formen der hellenischen Politie unter dem Namen Flavia Neapolis reorganisiert.
Die Landeshauptstadt Caesarea, bis dahin griechische Stadtgemeinde, erhielt als
“erste Flavische Kolonie” römische Ordnung und lateinische
Geschäftssprache. Es waren dies Ansätze zur okzidentalischen Munizipalisierung
des jüdischen Landes. Nichtsdestoweniger blieb das eigentliche Judäa, wenn auch
entvölkert und verarmt, nach wie vor jüdisch; wessen die Regierung sich zu dem
Lande versah, zeigt schon die durchaus anomal dauernde militärische Belegung,
die, da Judäa nicht an der Reichsgrenze lag, nur zur Niederhaltung der
Einwohner bestimmt gewesen sein kann.



———————————————————————————



^29 Daß der Kaiser dies Land für sich nahm (ιδίαν αυτώ τήν χώραν φυλάττων) sagt
Josephus (bel. Iud. 7, 6, 6); dazu stimmt nicht sein Befehl πάσαν γήν αποθόσθαι
τών Ιουδαίων (a. a. O.), worin wohl ein Irrtum oder ein Schreibfehler steckt.
Zu der Expropriierung paßt es, daß im Gnadenweg einzelnen jüdischen
Grundbesitzern anderswo Land angewiesen ward (Ios. vit. 16). übrigens ist das
Gebiet wohl als Ausstattung für die dort stationierende Legion verwendet worden
(Eph. epigr. II, n. 696; Tac. ann. 13, 54).



———————————————————————————



Auch die Herodeer überdauerten nicht lange den Untergang Jerusalems. König
Agrippa II., der Herr von Caesarea Paneas und von Tiberias, hatte den Römern in
dem Krieg gegen seine Landsleute getreue Heerfolge geleistet und selbst aus
demselben wenigstens militärisch ehrenvolle Narben aufzuweisen; überdies hielt
seine Schwester Berenike, eine Kleopatra im Kleinen, mit dem Rest ihrer viel in
Anspruch genommenen Reize das Herz des Bezwingers von Jerusalem gefangen. So
blieb er persönlich im Besitz der Herrschaft; aber nach seinem Tode, etwa
dreißig Jahre später, ging auch diese letzte Erinnerung an den jüdischen Staat
in die römische Provinz Syrien auf.



In der Ausübung ihrer Religionsgebräuche wurden den Juden weder in Palästina
noch anderswo Hindernisse in den Weg gelegt. Selbst ihren religiösen Unterricht
und die daran sich anknüpfenden Versammlungen ihrer Gesetzlehrer und
Gesetzkundigen ließ man in Palästina wenigstens gewähren und hinderte nicht,
daß diese Rabbinervereinigungen versuchten, sich einigermaßen an die Stelle des
ehemaligen Synhedrion von Jerusalem zu setzen und in den Anfängen des Talmud
ihre Lehre und ihre Gesetze zu fixieren. Obwohl einzelne nach Ägypten und
Kyrene geflüchtete Teilnehmer an dem jüdischen Aufstand dort Unruhen
hervorriefen, wurden die Judenschaften außerhalb Palästina, so viel wir sehen,
in ihrer bisherigen Stellung belassen. Gegen die Judenhetze, welche eben um die
Zeit der Zerstörung Jerusalems in Antiocheia dadurch hervorgerufen ward, daß
die dortigen Juden von einem ihrer abgefallenen Glaubensgenossen öffentlich der
Absicht geziehen worden waren, die Stadt anzuzünden, schritt der Vertreter des
Statthalters von Syrien energisch ein und gestattete nicht, wie es im Werke
war, daß man die Juden nötigte, den Landesgöttern zu opfern und den Sabbath
nicht zu halten. Titus selbst, als er nach Antiocheia kam, wies die dortigen
Führer der Bewegung mit ihrer Bitte, die Juden auszuweisen oder mindestens ihre
Privilegien zu kassieren, auf das bestimmteste ab. Man scheute davor zurück,
dem jüdischen Glauben als solchem den Krieg zu erklären und die weitverzweigte
Diaspora auf das äußerste zu treiben; es war genug, daß das Judentum in seiner
politischen Repräsentation aus dem Staatswesen getilgt war.



Die Wendung in der seit Alexander gegen das Judentum eingehaltenen Politik lief
im wesentlichen darauf hinaus, dieser religiösen Gemeinschaft die einheitliche
Leitung und die äußerliche Geschlossenheit zu entziehen und ihren Leitern eine
Macht aus der Hand zu winden, welche sich nicht bloß über das Heimatland der
Juden, sondern über die Judenschaften insgemein innerhalb und außerhalb des
Römischen Reiches erstreckte und allerdings im Orient dem einheitlichen
Reichsregiment Eintrag tat. Die Lagiden wie die Seleukiden und nicht minder die
römischen Kaiser der Julisch-Claudischen Dynastie hatten sich dies gefallen
lassen; aber die unmittelbare Herrschaft der Okzidentalen über Judäa hatte den
Gegensatz der Reichs- und dieser Priestergewalt in dem Grade verschärft, daß
die Katastrophe mit unausbleiblicher Notwendigkeit eintrat und ihre
Konsequenzen zog. Vom politischen Standpunkt aus kann wohl die
Schonungslosigkeit der Kriegführung getadelt werden, welche übrigens diesem
Krieg ziemlich mit allen ähnlichen der römischen Geschichte gemein ist, aber
schwerlich die infolge desselben verfügte religiös-politische Auflösung der
Nation. Wenn den Institutionen, welche zur Bildung einer Partei, wie die der
Zeloten war, geführt hatten und mit einer gewissen Notwendigkeit führen mußten,
die Axt an die Wurzel gelegt ward, so geschah nur, was richtig und notwendig
war, wie schwer und individuell ungerecht auch der einzelne davon getroffen
werden mochte. Vespasianus, der die Entscheidung gab, war ein verständiger und
maßhaltender Regent. Es handelte sich nicht um eine Glaubens-, sondern um eine
Machtfrage; der jüdische Kirchenstaat als Haupt der Diaspora vertrug sich nicht
mit der Unbedingtheit des weltlichen Großstaates. Von der allgemeinen Norm der
Toleranz hat die Regierung sich auch in diesem Fall nicht entfernt, nicht gegen
das Judentum, sondern gegen den Hohenpriester und das Synhedrion den Krieg
geführt.



Ganz hat auch die Tempelzerstörung diesen ihren Zweck nicht verfehlt. Es gab
nicht wenige Juden und noch mehr Judengenossen, namentlich in der Diaspora,
welche mehr an dem jüdischen Sittengesetz und an dem jüdischen Monotheismus
hielten als an der streng nationalen Glaubensform; die ganze ansehnliche Sekte
der Christen hatte sich innerlich vom Judentum gelöst und stand zum Teil in
offener Opposition zu dem jüdischen Ritus. Für diese war der Fall Jerusalems
keineswegs das Ende der Dinge, und innerhalb dieser ausgedehnten und
einflußreichen Kreise erreichte die Regierung einigermaßen, was sie mit der
Auflösung der Zentralstelle der jüdischen Gottesverehrung beabsichtigte. Die
Scheidung des den Nationen gemeinen Christenglaubens von dem
national-jüdischen, der Sieg der Anhänger des Paulus über diejenigen des
Petrus, wurde durch den Wegfall des jüdischen Zentralkults wesentlich
gefördert.



Aber bei den Juden von Palästina, da, wo man zwar nicht hebräisch, aber doch
aramäisch sprach, und bei dem Teil der Diaspora, der fest an Jerusalem hing,
wurde durch die Zerstörung des Tempels der Riß zwischen dem Judentum und der
übrigen Welt vertieft. Die national-religiöse Geschlossenheit, die die
Regierung beseitigen wollte, wurde in diesem verengten Kreis durch den
gewaltsamen Versuch, sie zu zerschlagen, vielmehr neu gefestigt und zunächst zu
weiteren verzweifelten Kämpfen getrieben.



Nicht volle fünfzig Jahre nach der Zerstörung Jerusalems, im Jahre 116 ^30,
erhob sich die Judenschaft am östlichen Mittelmeer gegen die Reichsregierung.
Der Aufstand, obwohl von der Diaspora unternommen, war rein nationaler Art, in
seinen Hauptsitzen Kyrene, Kypros, Ägypten, gerichtet auf die Austreibung der
Römer wie der Hellenen und, wie es scheint, die Begründung eines jüdischen
Sonderstaats. Er verzweigte sich bis in das asiatische Gebiet und ergriff
Mesopotamien und Palästina selbst. Wo die Aufständischen siegreich waren,
führten sie den Krieg mit derselben Erbitterung wie die Sicarier in Jerusalem;
sie erschlugen, wen sie ergriffen - der Geschichtschreiber Appian, ein
geborener Alexandriner, erzählt, wie er vor ihnen um sein Leben laufend mit
genauer Not nach Pelusion entkam -, und oftmals töteten sie die Gefangenen
unter qualvollen Martern oder zwangen sie, gleich wie einst Titus die in
Jerusalem gefangenen Juden, als Fechter im Kampfspiel zur Augenweide der Sieger
zu fallen. In Kyrene sollen also 220000, auf Kypros gar 240000 Menschen von
ihnen umgebracht worden sein. Andererseits erschlugen in Alexandreia, das
selbst nicht in die Hände der Juden gefallen zu sein scheint ^31, die
belagerten Hellenen, was von Juden damals in der Stadt war. Die nächste Ursache
der Erhebung ist nicht klar. Das Blut der Zeloten, die nach Alexandreia und
Kyrene sich geflüchtet und dort ihre Glaubenstreue mit dem Tode unter dem
römischen Henkersbeil besiegelt hatten, mag nicht umsonst geflossen sein; der
Parthische Krieg, währenddessen der Aufstand begann, hat ihn insofern
gefördert, als die in Ägypten stehenden Truppen wahrscheinlich auf den
Kriegsschauplatz berufen wurden. Allem Anschein nach war es ein Ausbruch der
seit der Tempelzerstörung gleich dem Vulkan im Verborgenen glühenden und in
unberechenbarer Weise in Flammen aufschlagenden religiösen Erbitterung der
Judenschaft, von der Art, wie der Orient sie zu allen Zeiten erzeugt hat und
erzeugt; wenn wirklich die Insurgenten einen Juden zum König ausriefen, so hat
diese Erhebung sicher, wie die in der Heimat, in der großen Masse der geringen
Leute ihren Herd gehabt. Daß diese Judenerhebung zum Teil zusammenfiel mit dem
früher erzählten Befreiungsversuch der kurz vorher von Kaiser Traianus
unterworfenen Völkerschaften, während dieser im fernen Osten an der
Euphratmündung stand, gab ihr sogar eine politische Bedeutung; wenn die Erfolge
dieses Herrschers ihm am Schluß seiner Laufbahn unter den Händen zerrannen, so
hat die jüdische Insurrektion namentlich in Palästina und Mesopotamien dazu das
ihrige beigetragen. Um den Aufstand niederzuschlagen, mußten überall die
Truppen marschieren; gegen den “König” der kyrenäischen Juden
Andreas oder Lukuas und die Insurgenten in Ägypten sandte Traianus den Quintus
Marcius Turbo mit Heer und Flotte, gegen die Aufständischen in Mesopotamien,
wie schon gesagt ward, den Lusius Quietus, zwei seiner erprobtesten Feldherrn.
Den geschlossenen Truppen Widerstand zu leisten, vermochten die Aufständischen
nirgends, wenngleich der Kampf in Afrika wie in Palästina sich bis in die erste
Zeit Hadrians fortspann, und es ergingen über diese Diaspora ähnliche
Strafgerichte wie früher über die Juden Palästinas. Daß Traianus die Juden in
Alexandreia vernichtet hat, wie Appian sagt, ist schwerlich ein unrichtiger,
wenn auch vielleicht ein allzu schroffer Ausdruck dessen, was dort geschah; für
Kypros ist es bezeugt, daß seitdem kein Jude die Insel auch nur betreten durfte
und selbst den schiffbrüchigen Israeliten dort der Tod erwartete. Wäre über
diese Katastrophe unsere Überlieferung so ausgiebig wie über die
jerusalemische, so würde sie wohl als deren Fortsetzung und Vollendung
erscheinen und gewissermaßen auch als ihre Erklärung; dieser Aufstand zeigt das
Verhältnis der Diaspora zu dem Heimatland und den Staat im Staate, zu dem das
Judentum sich entwickelt hatte.



—————————————————————————————



^30 Eusebius (hist. eccl. 4, 2) setzt den Ausbruch in das 18., also nach seiner
Rechnung (in der Chronik) das vorletzte Jahr Traians, und damit stimmt auch Dio
68, 32.



^31 Eusebius selbst (bei Synkellos) sagt nur: Αδριανός Ιουδαίουςκατά
Αλεξανδρέων στασιάζοντας εκόλασεν. Die armenische und die lateinische
Übersetzung scheinen daraus irrig eine Wiederherstellung des von den Juden
zerstörten Alexandreia gemacht zu haben, von welcher auch Eusebius in der
Kirchengeschichte 4, 2 und Dio 68. 32 nichts wissen.



—————————————————————————————



Zu Ende war auch mit dieser zweiten Niederwerfung die Auflehnung des Judentums
gegen die Reichsgewalt nicht. Man kann nicht sagen, daß diese dasselbe weiter
provoziert hat; gewöhnliche Verwaltungsakte, wie sie im ganzen Reiche
unweigerlich hingenommen wurden, trafen die Hebräer da, wo die volle
Widerstandskraft des nationalen Glaubens ihren Sitz hatte, und riefen dadurch,
wahrscheinlich zur Überraschung der Regieren den selbst, eine Insurrektion
hervor, die in der Tat ein Krieg war. Wenn Kaiser Hadrianus, als seine
Rundreise durch das Reich ihn auch nach Palästina führte, im Jahre 130 die
zerstörte heilige Stadt der Juden als römische Kolonie wieder aufzurichten
beschloß, tat er sicher diesen nicht die Ehre an, sie zu fürchten, und dachte
nicht an religiöse-politische Propaganda, sondern er verfügte für dies
Legionslager, was kurz vorher oder bald nachher auch am Rhein, an der Donau, in
Afrika geschah, die Verknüpfung desselben mit einer zunächst aus den Veteranen
sich rekrutierenden Stadtgemeinde, welche ihren Namen Aelia Capitolina teils
von ihrem Stifter, teils von dem Gott empfing, welchem damals statt des Jehova
die Juden zinsten. Ähnlich verhält es sich mit dem Verbot der Beschneidung; es
erging, wie später bemerkt werden wird, wahrscheinlich gar nicht in der
Absicht, damit dem Judentum als solchem den Krieg zu machen. Begreiflicherweise
fragten die Juden nicht nach den Motiven jener Stadtgründung und dieses
Verbots, sondern empfanden beides als einen Angriff auf ihren Glauben und ihr
Volktum, und antworteten darauf mit einem Aufstand, der, anfangs von den Römern
vernachlässigt, dann durch Intensität und Dauer in der Geschichte der römischen
Kaiserzeit seinesgleichen nicht hat. Die gesamte Judenschaft des In- und des
Auslandes geriet in Bewegung und unter stützte mehr oder minder offen die
Insurgenten am Jordan ^32, sogar Jerusalem fiel ihnen in die Hände ^33 und der
Statthalter Syriens, ja Kaiser Hadrianus selbst erschienen auf dem Kampfplatz.
Den Krieg leiteten, bezeichnend genug, der Priester Eleazar ^34 und der
Räuberhauptmann Simon, zugenannt Bar-Kokheba, das ist der Sternensohn, als der
Bringer himmlischer Hilfe, vielleicht als Messias. Von der finanziellen Macht
und der Organisation der Insurgenten zeugen die durch mehrere Jahre auf den
Namen dieser beiden geschlagenen Silber- und Kupfermünzen. Nachdem eine
genügende Truppenzahl zusammengezogen war, gewann der erprobte Feldherr Sextus
Iulius Severus die Oberhand, aber nur in allmählichem und langsamem
Vorschreiten; ganz wie in dem Vespasianischen Krieg kam es zu keiner
Feldschlacht, aber ein Platz nach dem andern kostete Zeit und Blut, bis endlich
nach dreijähriger Kriegführung ^35 die letzte Burg der Insurgenten, das feste
Bether unweit Jerusalem, von den Römern erstürmt ward. Die in guten Berichten
überlieferten Zahlen von 50 genommenen Festungen, 985 besetzten Dörfern, 580000
Gefallenen sind nicht unglaublich, da der Krieg mit unerbittlicher Grausamkeit
geführt und die männliche Bevölkerung wohl überall niedergemacht ward.



—————————————————————————————



^32 Dies zeigen die Ausdrücke Dios 69, 13: οι απαντάχου γής Ιουδαίοι und πάσης
ως ειπείν κινουμένης επί τούτω τής οικουμένης.




^33 Wenn nach dem Zeitgenossen Appian (Syr. 50) Hadrian abermals die Stadt
zerstörte (κατέσκαψε), so beweist das sowohl die vorhergehende wenigstens
einigermaßen vollendete Anlage der Kolonie wie auch deren Einnahme durch die
Insurgenten. Nur dadurch auch erklärt sich der große Verlust, den die Römer
erlitten (Fronto Parth. p. 218 Nab.: Hadriano Imperium obtinente quantum
militum a Iudaeis . . . caesum; Dio 69, 14); und es paßt wenigstens gut dazu,
daß der Statthalter von Syrien, Publicius Marcellus, seine Provinz verließ, um
seinem Kollegen Tineius Rufus (Eus. hist. eccl. 4, 6; B. Borghesi, Oeuvres
complètes. Bd. 3, S. 64) in Palästina Hilfe zu bringen (CIG 4033, 4C34).



^34 Daß die Münzen mit diesem Namen dem hadrianischen Aufstand angehören, ist
jetzt erwiesen (v. Sallet, Zeitschrift für Numismatik 5, 1878, S. 110); dies
ist also der Rabbi Eleazar aus Modein der jüdischen Berichte (Ewald, Geschichte
des Volkes Israel, Bd. 7, S. 418; E. Schürer, Lehrbuch der neutestamentlichen
Zeitgeschichte. Jena 1874, S. 357). Daß der Simon, den dieselben Münzen teils
mit Eleazar zusammen, teils allein nennen, der Bar-Kokheba des Justinus Martyr
und des Eusebius sei ist mindestens sehr wahrscheinlich.



^35 Dio (69, 12) nennt den Krieg langwierig (ούτ' ολιγοχρόνιος); Eusebius setzt
in der Chronik den Anfang auf das 16., das Ende auf das 18. oder 19. Jahr
Hadrians; die Insurgentenmünzen sind datiert vom ersten oder vom zweiten Jahr
“der Befreiung Israels”. Zuverlässige Daten haben wir nicht; die
rabbinische Tradition (Schärer, Lehrbuch, S. 361) ist dafür nicht brauchbar.



—————————————————————————————



Infolge dieses Aufstandes ward selbst der Name des besiegten Volkes beseitigt:
die Provinz hieß fortan nicht mehr wie früher Judaea, sondern mit dem alten
Herodotischen Namen das Syrien der Philistäer oder Syria Palaestina. Das Land
blieb verödet; die neue Hadriansstadt bestand, aber gedieh nicht. Den Juden
wurde bei Todesstrafe untersagt, Jerusalem auch nur zu betreten, die Besatzung
verdoppelt; das beschränkte Gebiet zwischen Ägypten und Syrien, zu dem von dem
transjordanischen nur ein kleiner Streifen am Toten Meer gehörte und das
nirgends die Reichsgrenze berührte, war seitdem mit zwei Legionen belegt. Trotz
aller dieser Gewaltmaßregeln blieb die Landschaft unruhig, zunächst wohl
infolge des mit der Nationalsache längst verflochtenen Räuberwesens; Pius ließ
gegen die Juden marschieren und auch unter Severus ist die Rede von einem Krieg
gegen Juden und Samariter. Aber zu größeren Bewegungen unter den Juden ist es
nach dem Hadrianischen Krieg nicht wieder gekommen.



Es muß anerkannt werden, daß diese wiederholten Ausbrüche des in den Gemütern
der Juden gärenden Grolls gegen die gesamte nicht jüdische Mitbürgerschaft die
allgemeine Politik der Regierung nicht änderten. Wie Vespasian so hielten auch
die folgenden Kaiser den Juden gegenüber nicht bloß im wesentlichen den
allgemeinen Standpunkt der politischen und religiösen Toleranz fest, sondern
die für die Juden erlassenen Ausnahmegesetze waren und blieben hauptsächlich
darauf gerichtet, sie von denjenigen allgemeinen Bürgerpflichten, welche mit
ihrer Sitte und ihrem Glauben sich nicht vertrugen, zu entbinden und werden
darum auch geradezu als Privilegien bezeichnet ^36.



———————————————————-



^36 Biographie Alexanders c. 22: Iudaeis privilegia reservavit, Christianos
esse passus est. Deutlich tritt hier die bevorzugte Stellung der Juden vor den
Christen zutage, welche allerdings wieder darauf beruht, daß jene eine Nation
darstellen, diese nicht.



———————————————————-



Rechtlich scheint seit Claudius’ Zeit, dessen Unterdrückung des jüdischen
Kultus in Italien wenigstens die letzte derartige Maßregel ist, von der wir
wissen, den Juden der Aufenthalt und die freie Religionsübung in dem gesamten
Reich zugestanden zu haben. Es wäre kein Wunder gewesen, wenn jene Aufstände in
den afrikanischen und syrischen Landschaften zur Austreibung der dort
ansässigen Juden überhaupt geführt hätten; aber dergleichen Beschränkungen
sind, wie wir sahen, nur lokal, zum Beispiel für Kypros verfügt worden. Der
Hauptsitz der Juden blieben immer die griechischen Provinzen; auch in der
einigermaßen zweisprachigen Hauptstadt, deren zahlreiche Judenschaft eine Reihe
von Synagogen umfaßte, bildete diese einen Teil der griechischen Bevölkerung
Roms. Ihre Grabschriften in Rom sind ausschließlich griechisch; in der aus
dieser Judenschaft entwickelten römischen Christengemeinde ist das
Taufbekenntnis bis in späte Zeit hinab griechisch gesprochen worden und die
ersten drei Jahrhunderte hindurch die Schriftstellerei ausschließlich
griechisch gewesen. Aber restriktive Maßregeln gegen die Juden scheinen auch in
den lateinischen Provinzen nicht getroffen worden zu sein; durch und mit dem
Hellenismus ist das jüdische Wesen in den Okzident eingedrungen, und es fanden
auch in diesem sich Judengemeinden, obwohl sie an Zahl und Bedeutung selbst
jetzt noch, wo die gegen die Diaspora gerichteten Schläge die Judengemeinden
des Ostens schwer beschädigt hatten, weit hinter diesen zurückstanden.



Politische Privilegien folgten aus der Tolerierung des Kultus an sich nicht. An
der Anlegung ihrer Synagogen und Proseuchen wurden die Juden nicht gehindert,
ebensowenig an der Bestellung eines Vorstehers für dieselbe (αρχισυναγωγός)
sowie eines Kollegiums der Ältesten (άρχοντες) mit einem Oberältesten
(γερουσιάρχης) an der Spitze. Obrigkeitliche Befugnisse sollten mit diesen
Stellungen nicht verknüpft sein; aber bei der Untrennbarkeit der jüdischen
Kirchenordnung und der jüdischen Rechtspflege übten die Vorsteher, wie im
Mittelalter die Bischöfe, wohl überall eine wenn auch nur faktische
Jurisdiktion. Auch waren die Judenschaften der einzelnen Städte nicht allgemein
als Körperschaften anerkannt, sicher zum Beispiel die römische nicht; doch
bestanden an vielen Orten auf Grund lokaler Privilegien dergleichen korporative
Verbände mit Ethnarchen oder, wie sie jetzt meistens heißen, Patriarchen an der
Spitze. Ja in Palästina finden wir im Anfang des dritten Jahrhunderts wiederum
einen Vorsteher der gesamten Judenschaft, der kraft erblichen Priesterrechts
über seine Glaubensgenossen fast wie ein Herrscher schaltet und selbst über
Leib und Leben Gewalt hat und welchen die Regierung wenigstens toleriert ^37.
Ohne Frage war dieser Patriarch für die Juden der alte Hohepriester, und es
hatte also unter den Augen und unter dem Druck der Fremdherrschaft das
hartnäckige Volk Gottes sich abermals rekonstituiert und insoweit Vespasians
Werk zuschanden gemacht.



—————————————————————————————-



^37 Um zu erklären, daß auch in der Knechtschaft die Juden eine gewisse
Selbstverwaltung haben führen können, schreibt Origenes (um das Jahr 226) an
Africanus c. 14: “Wieviel vermag auch jetzt, wo die Römer herrschen und
die Juden ihnen den Zins (τό δίδραχμον) zahlen, der Volksvorsteher (ο εθνάρχης)
bei ihnen mit Zulassung des Kaisers (σθγχωρούντος Καίσαρος). Auch Gerichte
finden heimlich statt nach dem Gesetze, und es wird sogar manchmal auf den Tod
erkannt. Das habe ich, der ich lange im Lande dieses Volkes gelebt, selber
erfahren und erkundet.” Der Patriarch von Judäa tritt schon in dem auf
Hadrians Namen gefälschten Briefe in der Biographie des Tyrannen Saturninus auf
(c. 8), in den Verordnungen zuerst im Jahre 392 (Cod. Theod. 16, 8, 8).
Patriarchen als Vorsteher einzelner jüdischer Gemeinden, wofür das Wort seiner
Bedeutung nach besser paßt, begegnen schon in den Verordnungen Konstantins des
Ersten (Cod. Theod. 16, 8, 1 u. 2).



—————————————————————————————-



In Betreff der Heranziehung der Juden zu den öffentlichen Leistungen war die
Befreiung vom Kriegsdienst als unvereinbar mit ihren religiösen Grundsätzen
längst anerkannt und blieb es. Die besondere Kopfsteuer, welcher sie
unterlagen, die alte Tempelabgabe, konnte als Kompensation für diese Befreiung
angesehen werden, wenn sie auch nicht in diesem Sinn auferlegt worden war. Für
andere Leistungen, wie zum Beispiel für Übernahme von Vormundschaften und
Gemeindeämtern, werden sie wenigstens seit Severus’ Zeit im allgemeinen als
fähig und pflichtig betrachtet, diejenigen aber, welche ihrem
“Aberglauben” zuwiderlaufen, ihnen erlassen ^38, wobei in Betracht
kommt, daß der Ausschluß von den Gemeindeämtern mehr und mehr aus einer
Zurücksetzung zu einem Privilegium ward. Selbst bei Staatsämtern mag in
späterer Zeit ähnlich verfahren worden sein.



——————————————————————————



^38 Diese Regel stellen mit Berufung auf einen Erlaß des Severus die Juristen
des dritten Jahrhunderts auf (Dig. 27, 1, 15, 6; 50, 2, 3, 3). Nach der
Verordnung vom Jahre 321 (Cod. Theod. 16, 8, 3) erscheint dies sogar als ein
Recht, nicht als eine Pflicht der Juden, so daß es von ihnen abhing, das Amt zu
übernehmen oder abzulehnen.



——————————————————————————



Der einzige ernstliche Eingriff der Staatsgewalt in die jüdischen Gebräuche
betrifft die Zeremonie der Beschneidung; indes ist gegen diese wahrscheinlich
nicht vom religiös-politischen Standpunkt aus eingeschritten worden, sondern es
sind diese Maßnahmen mit dem Verbot der Kastrierung verknüpft gewesen und zum
Teil wohl aus Mißverständnis der jüdischen Weise hervorgegangen. Die immer mehr
um sich greifende Unsitte der Verstümmelung zog zuerst Domitian in den Kreis
der strafbaren Verbrechen; als Hadrian die Vorschrift schärfend die Kastrierung
unter das Mordgesetz stellte, scheint auch die Beschneidung als Kastrierung
aufgefaßt worden zu sein ^39, was allerdings von den Juden als ein Angriff auf
ihre Existenz empfunden werden mußte und empfunden ward, obwohl dies vielleicht
nicht damit beabsichtigt war. Bald nachher, wahrscheinlich infolge des dadurch
mitveranlaßten Aufstandes, gestattete Pius die Beschneidung für Kinder
jüdischer Herkunft, während übrigens selbst die des unfreien Nichtjuden und des
Proselyten nach wie vor für alle dabei Beteiligten die Strafe der Kastration
nach sich ziehen sollte. Dies war insofern auch von politischer Wichtigkeit,
als dadurch der förmliche Übertritt zum Judentum ein strafbares Verbrechen
wurde; und wahrscheinlich ist das Verbot eben in diesem Sinne nicht erlassen,
aber aufrecht erhalten worden ^40. Zu dem schroffen Abschließen der Judenschaft
gegen die Nichtjuden wird dasselbe das seinige beigetragen haben.



——————————————————————————



^39 Die analoge Behandlung der Kastration in dem Hadrianischen Erlaß Dig. 48,
8, 4, 2 und der Beschneidung bei Paulus sent. 5, 22, 3; 4 und Mod. dig. 48, 8,
11 pr. legen diese Auffassung nahe. Auch daß Severus ludaeos fieri sub gravi
poena vetuit (vita 17), wird wohl nichts sein als die Einschärfung dieses
Verbots.



^40 Die merkwürdige Nachricht bei Origenes (c. Cels. 2, 13; geschrieben um 250)
zeigt, daß die Beschneidung des Nichtjuden von Rechts wegen die Todesstrafe
nach sich zog, obwohl es nicht klar ist, inwiefern dies auf Samariter oder
Sicarier Anwendung fand.



——————————————————————————



Blicken wir zurück auf die Geschichte des Judentums in der Epoche von Augustus
bis auf Diocletian, so erkennen wir eine durchgreifende Umgestaltung seines
Wesens wie seiner Stellung. Dasselbe tritt in diese Epoche ein als eine um das
beschränkte Heimatland fest geschlossene nationale und religiöse Macht, welche
selbst dem Reichsregiment in und außerhalb Judäa mit der Waffe in der Hand sich
entgegenstellt und auf dem Gebiet des Glaubens eine gewaltige propagandistische
Macht entwickelt. Man kann es verstehen, daß die römische Regierung die
Verehrung des Jahve und den Glauben des Moses nicht anders dulden wollte, als
wie auch der Kultus des Mithra und der Glaube des Zornaster Duldung fand. Die
Reaktion gegen dies geschlossene und auf sich selbst stehende Judentum waren
die von Vespasian und Hadrian gegen das jüdische Land, von Traianus gegen die
Juden der Diaspora geführten zerschmetternden Schläge, deren Wirkung weit
hinaus reicht über die unmittelbare Zerstörung der bestehenden Gemeinschaft und
die Herabdrückung des Ansehens und der Macht der Judenschaft. In der Tat sind
das spätere Christentum wie das spätere Judentum die Konsequenzen dieser
Reaktion des Westens gegen den Osten. Die große propagandistische Bewegung,
welche die tiefere religiöse Anschauung vom Osten in den Westen trug, ward auf
diese Weise, wie schon gesagt ward, aus den engen Schranken der jüdischen
Nationalität befreit; wenn sie die Anlehnung an Moses und die Propheten
keineswegs aufgab, löste sie sich doch notwendig von dem in Scherben gegangenen
Regiment der Pharisäer. Die christlichen Zukunftsideale wurden universell, seit
es ein Jerusalem auf Erden nicht mehr gab. Aber wie der erweiterte und
vertiefte neue Glaube, der mit seinem Wesen auch den Namen wechselte, aus
diesen Katastrophen hervorging, so nicht minder die verengte und verstockte
Altgläubigkeit, die sich, wenn nicht mehr in Jerusalem, so in dem Haß gegen
diejenigen zusammenfand, die dasselbe zerstört hatten, und mehr noch in dem
gegen die freiere und höhere aus dem Judentum das Christentum entwickelnde
geistige Bewegung. Die äußere Macht der Judenschaft war gebrochen und
Erhebungen, wie sie in der mittleren Kaiserzeit stattgefunden haben, begegnen
späterhin nicht wieder; mit dem Staat im Staate waren die römischen Kaiser
fertiggeworden, und indem das eigentlich gefährliche Moment, die
propagandistische Ausbreitung, auf das Christentum überging, waren die Bekenner
des alten Glaubens, die dem neuen Bunde sich verschlossen, für die weitere
allgemeine Entwicklung beseitigt. Aber wenn die Legionen Jerusalem zerstören
konnten, das Judentum selbst konnten sie nicht schleifen; und was nach der
einen Seite Heilmittel war, übte nach der andern die Wirkung des Giftes. Das
Judentum blieb nicht bloß, sondern es ward auch ein anderes. Es liegt eine
tiefe Kluft zwischen dem Judentum der älteren Zeit, das für seinen Glauben
Propaganda macht, dessen Tempelvorhof die Heiden erfüllen, dessen Priester
täglich für Kaiser Augustus opfern, und dem starren Rabbinismus, der außer
Abrahams Schoß und dem mosaischen Gesetz von der Welt nichts weiß noch wissen
will. Fremde waren die Juden immer gewesen und hatten es sein wollen; aber das
Gefühl der Entfremdung steigerte sich jetzt in ihnen selbst wie gegen sie in
entsetzlicher Weise, und schroff zog man nach beiden Seiten hin dessen
gehässige und schädliche Konsequenzen. Von dem geringschätzigen Spott des
Horatius gegen den aufdringlichen Juden aus dem römischen Ghetto ist ein weiter
Schritt zu dem feierlichen Groll, welchen Tacitus hegt gegen diesen Abschaum
des Menschengeschlechts, dem alles Reine unrein und alles Unreine rein ist;
dazwischen liegen jene Aufstände des verachteten Volkes und die Notwendigkeit
dasselbe zu besiegen und für seine Niederhaltung fortwährend Geld und Menschen
aufzuwenden. Die in den kaiserlichen Verordnungen stets wiederkehrenden Verbote
der Mißhandlung des Juden zeigen, daß jene Worte der Gebildeten, wie billig,
von den Niederen in Taten übersetzt wurden. Die Juden ihrerseits machten es
nicht besser. Sie wendeten sich ab von der hellenischen Literatur, die jetzt
als befleckend galt, und lehnten sogar sich auf gegen den Gebrauch der
griechischen Bibelübersetzung; die immer steigende Glaubensreinigung wandte
sich nicht bloß gegen die Griechen und die Römer, sondern ebensosehr gegen die
“halben Juden” von Samaria und gegen die christlichen Ketzer; die
Buchstabengläubigkeit gegenüber den heiligen Schriften stieg bis in die
schwindelnde Höhe der Absurdität, und vor allem stellte ein womöglich noch
heiligeres Herkommen sich fest, in dessen Fesseln alles Leben und Denken
erstarrte. Die Kluft zwischen jener Schrift vom Erhabenen, die den Land und
Meer erschütternden Poseidon Homers und den die leuchtende Sonne erschaffenden
Jehova nebeneinander zu stellen wagt, und den Anfängen des Talmud, welche
dieser Epoche angehören, bezeichnet den Gegensatz zwischen dem Judentum des
ersten und dem des dritten Jahrhunderts. Das Zusammenleben der Juden und
Nichtjuden erwies sich mehr und mehr als ebenso unvermeidlich wie unter den
gegebenen Verhältnissen unerträglich; der Gegensatz in Glaube, Recht und Sitte
verschärfte sich, und die gegenseitige Hoffart wie der gegenseitige Haß wirkten
nach beiden Seiten hin sittlich zerrüttend. Die Ausgleichung wurde in diesen
Jahrhunderten nicht bloß nicht gefördert, sondern ihre Verwirklichung immer
weiter in die Ferne gerückt, je mehr ihre Notwendigkeit sich herausstellte.
Diese Erbitterung, diese Hoffart, diese Verachtung, wie sie damals sich
festsetzten, sind freilich nur das unvermeidliche Aufgehen einer vielleicht
nicht minder unvermeidlichen Saat; aber die Erbschaft dieser Zeiten lastet auf
der Menschheit noch heute.




KAPITEL XII.

Ägypten


Die beiden Reiche von Ägypten und Syrien, die so lange in jeder Hinsicht
miteinander gerungen und rivalisiert hatten, fielen ungefähr um die gleiche
Zeit widerstandslos in die Gewalt der Römer. Wenn dieselben auch von dem
angeblichen oder wirklichen Testament Alexanders II. († 673 81) keinen Gebrauch
machten und das Land damals nicht einzogen, so standen doch die letzten
Herrscher des Lagidenhauses anerkanntermaßen in römischer Klientel; bei
Thronstreitigkeiten entschied der Senat, und seit der römische Statthalter von
Syrien, Aulus Gabinius, den König Ptolemaeos Auletes mit seinen Truppen nach
Ägypten zurückgeführt hatte (699 55; vgl. 4, 160), haben die römischen Legionen
das Land nicht wieder verlassen. Wie die übrigen Klientelkönige nahmen auch die
Herrscher Ägyptens an den Bürgerkriegen auf Mahnung der von ihnen anerkannten
oder ihnen mehr imponierenden Regierung teil; und wenn es unentschieden bleiben
muß, welche Rolle Antonius in dem phantastischen Ostreich seiner Träume dem
Heimatland des allzu sehr von ihm geliebten Weibes zugedacht hat, so gehört
doch Antonius’ Regiment in Alexandreia sowohl wie der letzte Kampf in dem
letzten Bürgerkrieg vor den Toren dieser Stadt ebensowenig zu der
Spezialgeschichte Ägyptens wie die Schlacht von Aktion zu der von Epirus. Wohl
aber gab diese Katastrophe und der damit verknüpfte Tod der letzten Fürstin der
Lagidendynastie den Anlaß dazu, daß Augustus den erledigten Thron nicht wieder
besetzte, sondern das Königreich Ägypten in eigene Verwaltung nahm. Diese
Einziehung des letzten Stückes der Küste des Mittelmeeres in die unmittelbare
römische Administration und der zeitlich und pragmatisch damit zusammenfallende
Abschluß der neuen Monarchie bezeichnen dieser für die Verfassung, jene für die
Verwaltung des ungeheuren Reiches den Wendepunkt, das Ende der alten und den
Anfang einer neuen Epoche.



Die Einverleibung Ägyptens in das Römische Reich vollzog sich insofern in
abweichender Weise, als das sonst den Staat beherrschende Prinzip der Dyarchie,
das heißt des gemeinschaftlichen Regiments der beiden höchsten Reichsgewalten,
des Prinzeps und des Senats, von einigen untergeordneten Bezirken abgesehen,
allein auf Ägypten keine Anwendung fand, sondern in diesem Lande ^1 dem Senat
als solchem sowie jedem einzelnen seiner Mitglieder jede Beteiligung bei dem
Regiment abgeschnitten, ja sogar den Senatoren und den Personen senatorischen
Ranges das Betreten dieser Provinz untersagt ward ^2. Man darf dies nicht etwa
in der Art auffassen, als wäre Ägypten mit dem übrigen Reich nur durch eine
Personalunion verknüpft; der Prinzeps ist nach dem Sinn und Geist der
Augustischen Ordnung ein integrierendes und dauernd funktionierendes Element
des römischen Staatswesens ebenso wie der Senat, und seine Herrschaft über
Ägypten geradeso ein Teil der Reichsherrschaft wie die Herrschaft des
Prokonsuls von Afrika ^3. Eher mag man sich das staatsrechtliche Verhältnis in
der Weise verdeutlichen, daß das britische Reich in derselben Verfassung sich
befinden würde, wenn Ministerium und Parlament nur für das Mutterland in
Betracht kämen, die Kolonien dagegen dem absoluten Regiment der Kaiserin von
Indien zu gehorchen hätten. Welche Motive den neuen Monarchen dazu bestimmten,
gleich im Beginn seiner Alleinherrschaft diese tief einschneidende und zu
keiner Zeit angefochtene Einrichtung zu treffen und wie dieselbe in die
allgemeinen politischen Verhältnisse eingegriffen hat, gehört der allgemeinen
Geschichte des Reiches an; hier haben wir darzulegen, wie unter der
Kaiserherrschaft die inneren Verhältnisse Ägyptens sich gestalteten.



————————————————————————————



^1 Diesen Ausschluß des Mitregiments des Senats wie der Senatoren bezeichnet
Tacitus (hist. 1, 11) mit den Worten, daß Augustus Ägypten ausschließlich durch
seine persönlichen Diener verwalten lassen wollte (domi retinere; vgl.
Römisches Staatsrecht, Bd. 2, S. 963). Prinzipiell gilt diese abweichende
Gestaltung des Regiments für die sämtlichen nicht von Senatoren verwalteten
Provinzen, deren Vorsteher auch anfänglich vorzugsweise praefecti hießen (CIL
V, p. 809, 902). Aber bei der ersten Teilung der Provinzen zwischen Kaiser und
Senat gab es deren wahrscheinlich keine andere als eben Ägypten; und auch
nachher trat der Unterschied hier insofern schärfer hervor, als die sämtlichen
übrigen Provinzen dieser Kategorie keine Legionen erhielten. Denn in dem
Eintreten der ritterlichen Legionskommandanten statt der senatorischen, wie es
in Ägypten Regel war, findet der Ausschluß des Senatorenregiments den
greifbarsten Ausdruck.



^2 Diese Bestimmung gilt nur für Ägypten, nicht für die übrigen von
Nichtsenatoren verwalteten Gebiete. Wie wesentlich sie der Regierung erschien,
erkennt man aus dem zu ihrer Sicherung aufgebotenen konstitutionellen und
religiösen Apparat (vit. trig. tyr. c. 22).



^3 Die gangbare Behauptung, daß provincia für die nicht von Senatoren
verwalteten Distrikte nur abusiv gesetzt werde, ist nicht begründet.
Privateigentum des Kaisers war Ägypten ebensosehr oder ebensowenig wie Gallien
und Syrien - sagt doch Augustus selber (Mon. Ancyr. 5, 24): Aegyptum imperio
populi Romani adieci und legte dem Statthalter, da er als Ritter nicht pro
praetore sein konnte, durch besonderes Gesetz die gleiche prozessualische
Kompetenz bei, wie sie die römischen Prätoren hatten (Tac. ann. 12, 60).



————————————————————————————



Was im allgemeinen von allen hellenischen oder hellenisierten Gebieten gilt,
daß die Römer, indem sie sie zum Reiche zogen, die einmal bestehenden
Einrichtungen konservierten und nur, wo es schlechterdings notwendig erschien,
Modifikationen eintreten ließen, das findet in vollem Umfang Anwendung auf
Ägypten.



Wie Syrien so war Ägypten, als es römisch ward, ein Land zwiefacher
Nationalität; auch hier stand neben und über dem Einheimischen der Grieche,
jener der Knecht, dieser der Herr. Aber rechtlich und tatsächlich waren die
Verhältnisse der beiden Nationen in Ägypten von denen Syriens völlig
verschieden.



Syrien stand wesentlich schon in der vorrömischen und durchaus in der römischen
Epoche nur mittelbar unter der Landesregierung; es zerfiel teils in
Fürstentümer, teils in autonome Stadtbezirke und wurde zunächst von den
Landesherren oder Gemeindebehörden verwaltet. In Ägypten ^4 dagegen gibt es
weder Landesfürsten noch Reichsstädte nach griechischer Art. Die beiden
Verwaltungskreise, in welche Ägypten zerfällt, das “Land” (η χώρα)
der Ägypter mit seinen ursprünglich sechsunddreißig Bezirken (νομοί) und die
beiden griechischen Städte Alexandreia in Unter- und Ptolemais in Oberägypten
^5 sind streng gesondert und scharf sich entgegengesetzt und doch eigentlich
kaum verschieden. Der Land- wie der Stadtbezirk ist nicht bloß territorial
abgegrenzt, sondern jener wie dieser auch Heimatbezirk; die Zugehörigkeit zu
einem jeden ist unabhängig vom Wohnort und erblich. Der Ägypter aus dem
chemmitischen Nomos gehört demselben mit den Seinigen ebenso an, wenn er seinen
Wohnsitz in Alexandreia hat, wie der in Chemmis wohnende Alexandriner der
Bürgerschaft von Alexandreia. Der Landbezirk hat zu seinem Mittelpunkt immer
eine städtische Ansiedlung, der chemmitische zum Beispiel die um den Tempel des
Chemmis oder des Pan erwachsene Stadt Panopolis, oder, wie dies in griechischer
Auffassung ausgedrückt wird, es hat jeder Nomos seine Metropolis; insofern kann
jeder Landbezirk auch als Stadtbezirk gelten. Wie die Städte sind auch die
Nomen in der christlichen Epoche die Grundlage der episkopalen Sprengel
geworden. Die Landbezirke ruhen auf den in Ägypten alles beherrschenden
Kultusordnungen; Mittelpunkt für einen jeden ist das Heiligtum einer bestimmten
Gottheit und gewöhnlich führt er von dieser oder von dem heiligen Tier
derselben den Namen; so heißt der chemmitische Bezirk nach dem Gott Chemmis
oder nach griechischer Gleichung dem Pan, andere Bezirke nach dem Hund, dem
Löwen, dem Krokodil. Aber auch umgekehrt fehlt den Stadtbezirken der religiöse
Mittelpunkt nicht; Alexandreias Schutzgott ist Alexander, der Schutzgott von
Ptolemais der erste Ptolemaeos, und die Priester, die dort wie hier für diesen
Kult und den ihrer Nachfolger eingesetzt sind, sind für beide Städte die
Eponymen. Dem Landbezirk fehlt völlig die Autonomie: die Verwaltung, die
Besteuerung, die Rechtspflege liegen in der Hand der königlichen Beamten ^6 und
die Kollegialität, das Palladium des griechischen wie des römischen
Gemeinwesens, ist hier in allen Stufen schlechthin ausgeschlossen. Aber in den
beiden griechischen Städten ist es auch nicht viel anders. Es gibt wohl eine in
Phylen und Demen eingeteilte Bürgerschaft, aber keinen Gemeinderat ^7; die
Beamten sind wohl andere und anders benannte als die der Nomen, aber auch
durchaus Beamte königlicher Ernennung und ebenfalls ohne kollegialische
Einrichtung. Erst Hadrian hat einer ägyptischen Ortschaft, dem von ihm zum
Andenken an seinen im Nil ertrunkenen Liebling angelegten Antinoopolis,
Stadtrecht nach griechischer Art gegeben und späterhin Severus, vielleicht
ebensosehr den Antiochenern zum Trutz als zu Nutz der Ägypter, der Hauptstadt
Ägyptens und der Stadt Ptolemais und noch mehreren anderen ägyptischen
Gemeinden zwar keine städtischen Magistrate, aber doch einen städtischen Rat
bewilligt. Bis dahin nennt sich zwar im offiziellen Sprachgebrauch die
ägyptische Stadt Nomos, die griechische Polis, aber eine Polis ohne Archonten
und Buleuten ist ein inhaltloser Name. So ist es auch in der Prägung. Die
ägyptischen Nomen haben das Prägerecht nicht gehabt; aber noch weniger hat
Alexandreia jemals Münzen geschlagen. Ägypten ist unter allen Provinzen der
griechischen Reichshälfte die einzige, welche keine andere Münze als
Königsmünze kennt. Auch in römischer Zeit war dies nicht anders. Die Kaiser
stellten die unter den letzten Lagiden eingerissenen Mißbräuche ab: Augustus
beseitigte die unreelle Kupferprägung derselben, und als Tiberius die
Silberprägung wieder aufnahm, gab er dem ägyptischen Silbergeld ebenso reellen
Wert wie dem übrigen Provinzialcourant des Reiches ^8. Aber der Charakter der
Prägung blieb im wesentlichen der gleiche ^9. Es ist ein Unterschied zwischen
Nomos und Polis wie zwischen dem Gott Chemmis und dem Gott Alexander; in
administrativer Hinsicht ist eine Verschiedenheit nicht da. Ägypten bestand aus
einer Mehrzahl ägyptischer und einer Minderzahl griechischer Ortschaften,
welche sämtlich der Autonomie entbehrten und sämtlich unter unmittelbarer und
absoluter Verwaltung des Königs und der von diesem ernannten Beamten standen.



——————————————————————————————-



^4 Selbstverständlich ist hier das Land Ägypten gemeint, nicht die den Lagiden
unterworfenen Besitzungen. Kyrene war ähnlich geordnet. Aber auf das südliche
Syrien und die übrigen, längere oder kürzere Zeit in ägyptischer Gewalt
stehenden Territorien ist das eigentlich ägyptische Regiment niemals angewandt
worden.



^5 Dazu kommt weiter Naukratis, die älteste schon vor den Ptolemäern in Ägypten
gegründete Griechenstadt; ferner Paraetonion, das freilich gewissermaßen schon
außerhalb der Grenzen Ägyptens liegt.



^6 Eine gewisse gemeinschaftliche Aktion, ähnlich derjenigen; wie sie auch von
den Regionen und den vici der sich selbst verwaltenden Stadtgemeinden geübt
wird hat natürlich nicht gefehlt: dahin gehört, was von Agoranomie und
Gymnasiarchie in den Nomen begegnet, ebenso die Setzung von Ehrendenkmälern und
dergleichen mehr, was übrigens alles nur in geringem Umfang und meist erst spät
sich zeigt. Nach dem Edikt des Alexander (CIG 4957, Z. 34) scheinen die
Strategen von dem Statthalter nicht eigentlich ernannt, sondern nur nach
angestellter Prüfung bestätigt worden zu sein; wer den Vorschlag gehabt hat,
wissen wir nicht.



^7 Deutlich treten die Verhältnisse hervor in der im Anfang der Regierung des
Pius dem bekannten Redner Aristeides von den ägyptischen Griechen gesetzten
Inschrift (CIG 4679); als Dedikanten werden genannt η πόλις τών Αλεξανδρέων καί
Ερμούπολις η μεγάλη καί η βουλή η Αντινοέων νέων Έλληνων καί οι εν τώ Δέλτα τής
Αιγύπτου καί οι τόν Θηβαικόν νομόν οικούντεσ Έλληνες.. Also nur Antinoopolis,
die Stadt der “neuen Hellenen”, hat eine Bule; Alexandreia
erscheint ohne diese, aber als griechische Stadt in der Gesamtheit. Außerdem
beteiligten sich bei dieser Widmung die im Delta und die in Thebae lebenden
Griechen, von den ägyptischen Städten einzig Groß-Hermopolis, wobei
wahrscheinlich die unmittelbare Nachbarschaft von Antinoopolis eingewirkt hat.
Ptolemais legt Strabon (17, 1, 42 p. 813) ein σύστημα πολιτικόν εν τώ Ελληνικώ
τρόπω bei; aber schwerlich darf man dabei an mehr denken, als was der
Hauptstadt nach ihrer uns genauer bekannten Verfassung zustand, also namentlich
an die Teilung der Bürgerschaft in Phylen. Daß die vorptolemäische
Griechenstadt Naukratis die Bule, die sie ohne Zweifel gehabt hat, in
ptolemäischer Zeit behalten hat, ist möglich, kann aber für die Ptolemäischen
Ordnungen nicht entscheiden.



Dios Angabe (51, 17), daß Augustus die übrigen ägyptischen Städte bei ihrer
Ordnung beließ, den Alexandrinern aber wegen ihrer Unzuverlässigkeit den
Gemeinderat nahm, beruht wohl auf Mißverständnis, um so mehr, als danach
Alexandreia zurückgesetzt erscheint gegen die sonstigen ägyptischen Gemeinden,
was durchaus nicht zutrifft.



^8 Die ägyptische Goldprägung hörte natürlich mit der Einziehung des Landes
auf, da es im Römischen Reiche nur Reichsgold gibt. Auch mit dem Silber hat
Augustus es ebenso gehalten und als Herr von Ägypten lediglich Kupfer und auch
dies nur in mäßigen Quantitäten schlagen lassen. Zuerst Tiberius prägte seit
27/28 n. Chr. Silbermünze für die ägyptische Zirkulation, dem Anschein nach als
Zeichengeld, da die Stücke ungefähr dem Gewicht nach 4, dem Silbergehalt nach 1
römischen Denar entsprechen (Feuardent, Numismatique de la Égypte ancienne. Bd.
2, S. XI). Aber da im legalen Kurs die alexandrinische Drachme als Obolus (also
als Sechstel, nicht als Viertel; vergleiche Römisches Münzwesen, S. 43, 723)
des römischen Denars angesetzt wurde (Hermes 5, 1870, S. 136) und das
provinziale Silber gegenüber dem Reichssilber immer verlor, ist vielmehr das
alexandrinische Tetradrachmon vom Silberwert eines Denars zum Kurswert von 2s
Denar angesetzt worden. Demnach ist bis auf Commodus, von wo ab das
alexandrinische Tetradrachmon wesentlich Kupfermünze ist, dasselbe gerade
ebenso Wertmünze gewesen wie das syrische Tetradrachmon und die kappadokische
Drachme; man hat nur jenem den alten Namen und das alte Gewicht gelassen.



^9 Daß Kaiser Hadrianus unter anderen seiner ägyptisierenden Launen auch den
Nomen so wie seiner neuen Antinoopolis für einmal das Prägerecht gab, was dann
nachher noch ein paar Mal geschehen ist, ändert an der Regel nichts.



——————————————————————————————-



Es war hiervon eine Folge, daß Ägypten allein unter allen römischen Provinzen
keine allgemeine Vertretung gehabt hat. Der Landtag ist die
Gesamtrepräsentation der sich selber verwaltenden Gemeinden der Provinz. In
Ägypten aber gab es solche nicht; die Nomen waren lediglich kaiserliche oder
vielmehr königliche Verwaltungsbezirke, und Alexandreia stand nicht bloß so gut
wie allein, sondern war ebenfalls ohne eigentliche munizipale Organisation. Der
an der Spitze der Landeshauptstadt stehende Priester konnte wohl sich
“Oberpriester von Alexandreia und ganz Ägypten” nennen und hat eine
gewisse Ähnlichkeit mit dem Asiarchen und dem Bithyniarchen Kleinasiens; aber
die tiefe Verschiedenheit der Organisationen wird dadurch doch nur verdeckt.



Die Herrschaft trägt dementsprechend in Ägypten einen ganz anderen Charakter
als in dem übrigen schließlich unter dem Kaiserregiment zusammengefaßten Gebiet
der griechischen und der römischen Zivilisation. In diesem verwaltet
durchgängig die Gemeinde; der Herrscher des Reiches ist genau genommen nur der
gemeinsame Vorsteher der zahlreichen mehr oder minder autonomen Bürgerschaften,
und neben den Vorzügen der Selbstverwaltung treten ihre Nachteile und Gefahren
überall hervor. In Ägypten ist der Herrscher König, der Landesbewohner sein
Untertan, die Verwaltung die der Domäne. Diese prinzipiell ebenso von oben
herab absolut geführte wie auf das gleiche Wohlergehen aller Untertanen ohne
Unterschied des Ranges und des Vermögens gerichtete Verwaltung ist die Eigenart
des Lagidenregiments, entwickelt wahrscheinlich mehr aus der Hellenisierung der
alten Pharaonenherrschaft als aus der städtisch geordneten Weltherrschaft, wie
der große Makedonier sie gedacht hatte und wie sie am vollkommensten in dem
syrischen Neu-Makedonien zur Durchführung gelangte. Das System forderte einen
in eigener Person nicht bloß heerführenden, sondern in täglicher Arbeit
verwaltenden König, eine entwickelte und streng disziplinierte
Beamtenhierarchie, rücksichtslose Gerechtigkeit gegen Hohe und Niedere; und wie
diese Herrscher, nicht durchaus ohne Grund, sich wohl den Namen des Wohltäters
(ευεργέτης) beilegten, so darf die Monarchie der Lagiden zusammengestellt
werden mit der friderizianischen, von der sie in den Grundzügen sich nicht
entfernte. Allerdings hatte die Kehrseite, das unvermeidliche Zusammenbrechen
des Systems in unfähiger Hand, auch Ägypten erfahren. Aber die Norm blieb; und
der augustische Prinzipat neben der Senatsherrschaft ist nichts als die
Vermählung des Lagidenregiments mit der alten städtischen und bündischen
Entwicklung.



Eine weitere Folge dieser Regierungsform ist die namentlich vom finanziellen
Standpunkt aus unzweifelhafte Überlegenheit der ägyptischen Verwaltung über
diejenige der übrigen Provinzen. Man kann die vorrömische Epoche bezeichnen als
das Ringen der finanziell dominierenden Macht Ägyptens mit dem räumlich den
übrigen Osten erfüllenden asiatischen Reich; in der römischen setzt sich dies
in gewissem Sinn darin fort, daß die kaiserlichen Finanzen insbesondere durch
den ausschließlichen Besitz Ägyptens denen des Senats überlegen
gegenüberstehen. Wenn es der Zweck des Staates ist, den möglichst großen Betrag
aus dem Gebiet herauszuwirtschaften, so sind in der alten Welt die Lagiden die
Meister der Staatskunst schlechthin gewesen. Insonderheit waren sie auf diesem
Gebiet die Lehrmeister und die Vorbilder der Caesaren. Wie viel die Römer aus
Ägypten zogen, vermögen wir nicht mit Bestimmtheit zu sagen. In der persischen
Zeit hatte Ägypten einen Jahrestribut von 700 babylonischen Talenten Silbers,
etwa 4 Mill. Mark entrichtet; die Jahreseinnahme der Ptolemäer aus Ägypten oder
vielmehr aus ihren Besitzungen überhaupt betrug in ihrer glänzendsten Periode
12800 ägyptische Silbertalente oder 57 Mill. Mark und außerdem 1½ Mill. Artaben
= 591000 Hektoliter Weizen; am Ende ihrer Herrschaft reichlich 6000 Talente
oder 23 Mill. Mark. Die Römer bezogen aus Ägypten jährlich den dritten Teil des
für den Konsum von Rom erforderlichen Korns, 20 Mill. römische Scheffel ^10 =
1740000 Hektoliter; indes ist ein Teil davon sicher aus den eigentlichen
Domänen geflossen, ein anderer vielleicht gegen Entschädigung geliefert worden,
während andererseits die ägyptischen Steuern wenigstens zu einem großen Teil in
Geld angesetzt waren, so daß wir nicht imstande sind, die ägyptische Einnahme
der römischen Reichskasse auch nur annähernd zu bestimmen. Aber nicht bloß
durch ihre Höhe ist sie für die römische Staatswirtschaft von entscheidender
Bedeutung gewesen, sondern weil sie als Vorbild diente zunächst für den
kaiserlichen Domanialbesitz in den übrigen Provinzen, überhaupt aber für die
gesamte Reichsverwaltung, wie dies bei deren Darlegung auseinanderzusetzen ist.



——————————————————————-



^10 Diese Ziffer gibt die sogenannte Epitome Victors c. 1 für die Zeit Augusts.
Nachdem diese Abgabe auf Konstantinopel übergegangen war, gingen dahin unter
Justinian (ed. 13 c. 8) jährlich 8 Mill. Artaben (denn diese sind nach c. 6 zu
verstehen) oder 26 2/3 Mill. römischer Scheffel (Hultsch, Metrologie, S. 628),
wozu dann noch die von Diocletian eingeführte gleichartige Abgabe an die Stadt
Alexandreia hinzutritt. Den Schiffern wurden für den Transport nach
Konstantinopel jährlich 8000 Solidi = 100000 Mark aus der Staatskasse gezahlt.



——————————————————————-



Aber wenn die kommunale Selbstverwaltung in Ägypten keine Stätte hat und in
dieser Hinsicht zwischen den beiden Nationen, aus welchen dieser Staat ebenso
wie der syrische sich zusammensetzt, eine reale Verschiedenheit nicht besteht,
so ist zwischen ihnen in anderer Beziehung eine Schranke aufgerichtet, wozu
Syrien keine Parallele bietet. Nach der Ordnung der makedonischen Eroberer
disqualifizierte die ägyptische Ortsangehörigkeit für sämtliche öffentliche
Ämter und für den besseren Kriegsdienst. Wo der Staat seinen Bürgern
Zuwendungen machte, beschränkten sich diese auf die der griechischen Gemeinden
^11; die Kopfsteuer dagegen zahlten lediglich die Ägypter, und auch von den
Gemeindelasten, die die Eingesessenen des einzelnen ägyptischen Bezirkes
treffen, sind die daselbst ansässigen Alexandriner befreit ^12. Obwohl im Fall
des Vergehens der Rücken des Ägypters wie des Alexandriners büßte, so durfte
doch dieser sich rühmen, und tat es auch, daß ihn der Stock treffe und nicht
wie jenen die Peitsche ^13. Sogar die Gewinnung des besseren Bürgerrechts war
den Ägyptern untersagt ^14. Die Bürgerverzeichnisse der zwei großen von den
beiden Reichsgründern geordneten und benannten Griechenstädte in Unter- und
Oberägypten faßten die herrschende Bevölkerung in sich, und der Besitz des
Bürgerrechts einer dieser Städte war in dem Ägypten der Ptolemäer dasselbe, was
der Besitz des römischen Bürgerrechts im Römischen Reich. Was Aristoteles dem
Alexander empfahl, den Hellenen ein Herrscher (ηγεμών), den Barbaren ein Herr
zu sein, jene als Freunde und Genossen zu versorgen, diese wie die Tiere und
die Pflanzen zu nutzen, das haben die Ptolemäer in vollem Umfang praktisch
durchgeführt. Der König, größer und freier als sein Lehrmeister, trug den
höheren Gedanken im Sinne der Umwandlung der Barbaren in Hellenen oder
wenigstens der Ersetzung der barbarischen Ansiedlungen durch hellenische, und
diesem gewährten die Nachfolger fast überall und namentlich in Syrien breiten
Spielraum ^15. In Ägypten geschah das gleiche nicht. Wohl suchten dessen
Herrscher mit den Eingeborenen namentlich auf dem religiösen Gebiet Fühlung zu
halten und wollten nicht als Griechen über die Ägypter, viel eher als irdische
Götter über die Untertanen insgemein herrschen; aber damit vertrug sich die
ungleiche Berechtigung der Untertanen durchaus, eben wie die rechtliche und
faktische Bevorzugung des Adels ein ebenso wesentlicher Teil des
friderizianischen Regiments war wie die gleiche Gerechtigkeit gegen Vornehme
und Geringe.



—————————————————————



^11 Wenigstens schloß Kleopatra bei einer Getreideverteilung in Alexandreia die
Juden aus (Ios. c. Ap. 2, 5), um so viel mehr also die Ägypter.



^12 Das Edikt des Alexander (CIG 4957) Z. 33 f. befreit die εν τή χώρα (nicht
εν τή πόλει) ihrer Geschäfte wegen wohnhaften εγγενείς Αλεξανδρεις von den
λειτουργίαι χωρικαί.



^13 “Es bestehen”, sagt der alexandrinische Jude Philon (in Flacc.
10), “hinsichtlich der körperlichen Züchtigung (τών μαστίγων)
Unterschiede in unserer Stadt nach dem Stande der zu Züchtigenden: die Ägypter
werden mit anderer Geißel gezüchtigt und von anderen, die Alexandriner aber mit
Stöcken (σπάθαις; σπάθη ist die Rispe des Palmblatts) und von den
alexandrinischen Stockträgern” (σπαθηφόροι, etwa bacillarius). Er beklagt
sich nachher bitter, daß die Ältesten seiner Gemeinde, wenn sie einmal gehauen
werden sollten, nicht wenigstens mit den anständigen Bürgerprügeln (ταίς
ελευθεριωτέραις καί πολιτικωτέραις μάστιξιν) bedacht worden seien.



^14 Ios. c. Ap. 2, 4: μόνοις Αιγυπτίοις οι κύριοι νύν Ρωμαίοι τής οικουμένης
μεταλαμβάνειν ηστινοσούν πολιτείας απειρήκασιν. 6: Aegyptiis neque regum
quisquam videtur ius civitatis fuisse largitus neque nunc quilibet imperatorum
(vgl. Eph. epigr. V, p. 13). Derselbe rückt seinem Widersacher vor (2, 3, 4),
daß er, ein geborener Ägypter, seine Heimat verleugnet und sich für einen
Alexandriner ausgegeben habe. Einzelausnahmen werden dadurch nicht
ausgeschlossen.



^15 Auch die alexandrinische Wissenschaft hat im Sinne des Königs gegen diesen
Satz (Plut. de fort. Alex. 1, 6) protestiert; Eratosthenes bezeichnete die
Zivilisation als nicht den Hellenen allein eigen und nicht allen Barbaren
abzusprechen, zum Beispiel nicht den Indern, den Arianern, den Römern, den
Karthagern; die Menschen seien vielmehr zu teilen in “gute” und
“schlechte” (Strabon 1. fin. p. 66). Aber von dieser Theorie ist
auf die ägyptische Rasse auch unter den Lagiden keine praktische Anwendung
gemacht worden.



—————————————————————



Wie die Römer im Orient überhaupt das Werk der Griechen fortsetzten, so blieb
auch die Ausschließung der einheimischen Ägypter von der Gewinnung des
griechischen Bürgerrechts nicht bloß bestehen, sondern wurde auf das römische
Bürgerrecht ausgedehnt. Der ägyptische Grieche dagegen konnte das letztere
ebenso wie jeder andere Nichtbürger gewinnen. Der Eintritt freilich in den
Senat wurde ihm so wenig gestattet wie dem römischen Bürger aus Gallien, und
diese Beschränkung ist viel länger für Ägypten als für Gallien in Kraft
geblieben ^16; erst im Anfang des dritten Jahrhunderts wurde in einzelnen
Fällen davon abgesehen, und als Regel hat sie noch im fünften gegolten. In
Ägypten selbst wurden die Stellungen der Oberbeamten, das heißt der für die
ganze Provinz fungierenden, und ebenso die Offizierstellen den römischen
Bürgern in der Form vorbehalten, daß als Qualifikation dafür das Ritterpferd
verlangt ward; es war dies durch die allgemeine Reichsordnung gegeben, und
ähnliche Privilegien hatten ja in Ägypten unter den früheren Lagiden die
Makedonier gegenüber den sonstigen Griechen besessen. Die Ämter zweiten Ranges
blieben unter römischer Herrschaft wie bisher den ägyptischen Ägyptern
verschlossen und wurden mit Griechen besetzt, zunächst den Bürgern von
Alexandreia und Ptolemais. Wenn im Reichskriegsdienst für die erste Klasse das
römische Bürgerrecht gefordert wurde, so ließ man doch bei den in Ägypten
selbst stationierten Legionen auch den ägyptischen Griechen nicht selten in der
Weise zu, daß ihm bei der Aushebung das römische Bürgerrecht verliehen ward.
Für die Kategorie der Auxiliartruppen unterlag die Zulassung der Griechen
keiner Beschränkung; die Ägypter aber sind auch hierfür wenig oder gar nicht,
dagegen für die unterste Klasse, die in der ersten Kaiserzeit noch aus Sklaven
gebildete Flottenmannschaft, späterhin in beträchtlicher Zahl verwendet worden.
Im Lauf der Zeit hat die Zurücksetzung der eingeborenen Ägypter wohl in ihrer
Strenge nachgelassen und sind dieselben öfter zum griechischen und mittels
dessen auch zum römischen Bürgerrecht gelangt; im ganzen aber ist das römische
Regiment einfach die Fortsetzung wie der griechischen Herrschaft so auch der
griechischen Exklusivität gewesen. Wie das makedonische Regiment sich mit
Alexandreia und Ptolemais begnügt hatte, so hat auch das römische einzig in
dieser Provinz nicht eine einzige Kolonie gegründet ^17.



——————————————————————-



^16 Auch die Zulassung zu den ritterlichen Stellungen war wenigstens erschwert:
non est ex albo iudex patre Aegyptio (CIL IV, 1943; vgl. Römisches Staatsrecht,
Bd. 2, S. 919, A. 2; Eph. epigr. V, p. 13 n. 2). Doch begegnen früh einzelne
Alexandriner in ritterlichen Ämtern wie Tiberius Julius Alexander (Anm. 21).



^17 Wenn die Worte des Plinius (nat. 5, 31, 128) genau sind, daß die
Pharos-Insel vor dem Hafen von Alexandreia eine colonia Caesaris dictatoris sei
(vgl. 5, 221), so hat der Diktator auch hier über Aristoteles hinaus wie
Alexander gedacht. Darüber aber kann kein Zweifel sein, daß nach der Einziehung
Ägyptens es dort nie eine römische Kolonie gegeben hat.



——————————————————————-



Auch die Sprachordnung ist in Ägypten wesentlich unter den Römern geblieben,
wie die Ptolemäer sie festgestellt hatten. Abgesehen von dem Militär, bei dem
das Lateinische allein herrschte, ist für den Verkehr der oberen Stellen die
Geschäftssprache die griechische. Der einheimischen Sprache, die von den
semitischen wie von den arischen Sprachen radikal verschieden, am nächsten
vielleicht derjenigen der Berber in Nordafrika verwandt ist, und der
einheimischen Schrift haben die römischen Herrscher und ihre Statthalter sich
nie bedient, und wenn schon unter den Ptolemäern den ägyptisch geschriebenen
Aktenstücken griechische Übersetzung beigefügt werden mußte, so gilt für diese
ihre Nachfolger mindestens dasselbe. Allerdings blieb es den Ägyptern
unverwehrt, soweit es ihnen nach dem Ritual erforderlich oder sonst zweckmäßig
erschien, sich der Landessprache und ihrer altgeheiligten Schriftzeichen zu
bedienen; es mußte auch in diesem alten Heim des Schriftgebrauchs im
gewöhnlichen Verkehr nicht bloß bei Privatkontrakten, sondern selbst bei
Steuerquittungen und ähnlichen Schriftstücken die dem großen Publikum allein
geläufige Landessprache und die übliche Schrift zugelassen werden. Aber es war
dies eine Konzession und der herrschende Hellenismus bemüht, sein Reich zu
erweitern. Das Bestreben, den im Lande herrschenden Anschauungen und
Überlieferungen auch im Griechischen einen allgemein gültigen Ausdruck zu
schaffen, hat der Doppelnamigkeit in Ägypten eine Ausdehnung gegeben wie
nirgend sonst. Alle ägyptischen Götter, deren Namen nicht selbst den Griechen
geläufig wurden, wie der der Isis, wurden mit entsprechenden oder auch nicht
entsprechenden griechischen geglichen; vielleicht die Hälfte der Ortschaften,
eine Menge von Personen führen sowohl eine einheimische wie eine griechische
Benennung. Allmählich drang hierin die Hellenisierung durch. Die alte heilige
Schrift begegnet auf den erhaltenen Denkmälern zuletzt unter Kaiser Decius um
die Mitte des 3., ihre geläufigere Abart zuletzt um die Mitte des 5.
Jahrhunderts; aus dem gemeinen Gebrauch sind beide beträchtlich früher
verschwunden. Die Vernachlässigung und der Verfall der einheimischen Elemente
der Zivilisation drückt sich darin aus. Die Landessprache selbst behauptete
sich noch lange nachher in den abgelegenen Orten und den niederen Schichten und
ist erst im 17. Jahrhundert völlig erloschen, nachdem sie, die Sprache der
Kopten, gleich wie die syrische, infolge der Einführung des Christentums und
der auf die Hervorrufung einer volkstümlich-christlichen Literatur gerichteten
Bemühungen, in der späteren Kaiserzeit eine beschränkte Regeneration erfahren
hatte.



In dem Regiment kommt vor allem in Betracht die Unterdrückung des Hofes und der
Residenz, die notwendige Folge der Einziehung des Landes durch Augustus. Es
blieb wohl, was bleiben konnte. Auf den in der Landessprache, also bloß für
Ägypter geschriebenen Inschriften heißen die Kaiser wie die Ptolemäer Könige
von Ober- und Unterägypten und die Auserwählten der ägyptischen Landesgötter,
daneben freilich auch, was bei den Ptolemäern nicht geschehen war, Großkönige
^18. Die Zeiten zählte man in Ägypten wie bisher nach dem landüblichen Kalender
und seinem auf die römischen Herrscher übergehenden Königsjahr; den goldenen
Becher, den in jedem Juni der König in den schwellenden Nil warf, warf jetzt
der römische Vizekönig. Aber damit reichte man nicht weit. Der römische
Herrscher konnte die mit seiner Reichsstellung unvereinbare Rolle des
ägyptischen Königs nicht durchführen. Mit der Vertretung durch einen
Untergebenen machte der neue Landesherr gleich bei dem ersten nach Ägypten
gesandten Statthalter unbequeme Erfahrungen; der tüchtige Offizier und
talentvolle Poet, der es nicht hatte lassen können, auch seinen Namen den
Pyramiden einzuschreiben, wurde deswegen abgesetzt und ging daran zugrunde. Es
war unvermeidlich, hier Schranken zu setzen. Die Geschäfte, deren Erledigung
nach dem Alexandersystem nicht minder dem Fürsten persönlich oblag ^19 wie nach
der Ordnung des römischen Prinzipats, mochte der römische Statthalter führen
wie der einheimische König; König durfte er weder sein noch scheinen ^20. Es
ward das in der zweiten Stadt der Welt sicher tief und schwer empfunden. Der
bloße Wechsel der Dynastie wäre nicht allzu sehr ins Gewicht gefallen. Aber ein
Hof wie der der Ptolemäer, geordnet nach dem Zeremoniell der Pharaonen, König
und Königin in ihrer Göttertracht, der Pomp der Festzüge, der Empfang der
Priesterschaften und der Gesandten, die Hofbankette, die großen Zeremonien der
Krönung, der Eidesleistung, der Vermählung, der Bestattung, die Hofämter der
Leibwächter und des Oberleibwächters (αρχισωματοφύλαξ), des einführenden
Kammerherrn (εισανγγελεύς), des Obertafelmeisters (αρχεδέατρος), des
Oberjägermeisters (αρχικυνηγός), die Vettern und Freunde des Königs, die
Dekorierten - das alles ging für die Alexandriner ein für alle Mal unter mit
der Verlegung des Herrschersitzes vom Nil an den Tiber. Nur die beiden
berühmten alexandrinischen Bibliotheken blieben dort mit allem ihrem Zubehör
und Personal als Rest der alten königlichen Herrlichkeit. Ohne Frage büßte
Ägypten bei der Depossedierung seiner Regenten sehr viel mehr ein als Syrien;
freilich waren beide Völkerschaften in der machtlosen Lage, daß sie hinnehmen
mußten, was ihnen angesonnen ward, und an eine Auflehnung für die verlorene
Weltmachtstellung ist hier so wenig wie dort auch nur gedacht worden.



—————————————————————



^18 Augustus’ Titulatur lautet bei den ägyptischen Priestern folgendermaßen:
“Der schöne Knabe, lieblich durch Liebenswürdigkeit, der Fürst der
Fürsten, auserwählt von Ptah und Nun dem Vater der Götter, König von
Oberägypten und König von Unterägypten, Herr der beiden Länder, Autokrator,
Sohn der Sonne, Herr der Diademe, Kaisar, ewig lebend, geliebt von Ptah und
Isis”; wobei die beiden Eigennamen Autokrator Kaisar aus dem Griechischen
beibehalten sind. Der Augustustitel kommt zuerst bei Tiberius in ägyptischer
Übersetzung (ntixu), mit beibehaltenem griechischem Σεβαστός zuerst unter
Domitian vor. Die Titulatur des schönen lieblichen Knaben, welche in besserer
Zeit nur den zu Mitregenten erklärten Kindern gegeben zu werden pflegt, ist
späterhin stereotyp geworden und findet sich wie für Caesarion und Augustus, so
auch für Tiberius, Claudius, Titus, Domitian verwendet. Wichtiger ist es, daß
abweichend von der älteren Titulatur, wie sie zum Beispiel griechisch auf der
Inschrift von Rosette sich findet (CIG 4697), bei den Caesaren von Augustus an
der Titel hinzutritt “Fürst der Fürsten”, womit ohne Zweifel deren,
den früheren Königen fehlende Großkönigstellung ausgedrückt werden soll.



^19 Wenn die Leute wüßten, pflegte König Seleukos zu sagen (Plus. an seni 11),
was es für eine Last ist, so viele Briefe zu schreiben und zu lesen, so würden
sie das Diadem, wenn es zu ihren Füßen läge, nicht aufheben.



^20 Daß derselbe andere Abzeichen trug als die Offiziere überhaupt (Hirschfeld,
Verwaltungsgeschichte, S. 271), wird aus vita Hadr. 4 schwerlich gefolgert
werden dürfen.



—————————————————————



Die Verwaltung des Landes liegt, wie schon gesagt ward, in den Händen des
“Stellvertreters”, das heißt des Vizekönigs; denn obwohl der neue
Landesherr, mit Rücksicht auf seine Stellung im Reiche, sowohl für sich wie für
seine höher gestellten Vertreter der königlichen Benennungen auch in Ägypten
sich enthielt, so hat er doch der Sache nach durchaus als Nachfolger der
Ptolemäer die Herrschaft geführt, und die gesamte zivile wie militärische
Obergewalt ist in seiner und seines Vertreters Hand vereinigt. Daß weder
Nichtbürger noch Senatoren diese Stellung bekleiden durften, ist schon bemerkt
worden; Alexandrinern, wenn sie zum Bürgerrecht und ausnahmsweise zum
Ritterpferd gelangt waren, ist sie zuweilen übertragen worden ^21. Im übrigen
stand dieses Amt unter den nicht senatorischen an Rang und Einfluß anfänglich
allen übrigen voran und späterhin einzig der Kommandantur der kaiserlichen
Garde nach. Außer den eigentlichen Offizieren, wobei nur der Ausschluß des
Senators und die dadurch bedingte niedrigere Titulatur des Legionskommandanten
(praefectus statt legatus) von der allgemeinen Ordnung sich entfernt, fungieren
neben und unter dem Statthalter und gleichfalls für ganz Ägypten ein oberster
Beamter für die Justiz und ein oberster Finanzverwalter, beide ebenfalls
römische Bürger vom Ritterrang und, wie es scheint, nicht dem Verwaltungsschema
der Ptolemäer entlehnt, sondern nach einem auch in anderen kaiserlichen
Provinzen angewandten Verfahren dem Statthalter zu- und untergeordnet ^22.



————————————————————————-



^21 So hat Tiberius Julius Alexander, ein alexandrinischer Jude, in den letzten
Jahren Neros diese Statthalterschaft geführt; allerdings gehörte er einer sehr
reichen und vornehmen, selbst mit dem kaiserlichen Hause verschwägerten Familie
an und hatte im Partherkrieg sich als Generalstabschef Corbulos ausgezeichnet,
welche Stellung er bald nachher in dem Jüdischen Krieg des Titus abermals
übernahm. Er muß einer der tüchtigsten Offiziere dieser Epoche gewesen sein.
Ihm ist die pseudo-aristotelische, offenbar von einem andern alexandrinischen
Juden verfaßte Schrift περί κοσμού gewidmet (J. Bernays, Gesammelte
Abhandlungen. Bd. 2, S. 278).



^22 Unverkennbar sind der iuridicus Aegypti (CIL X, 6976; auch missus in
Aegyptum ad iurisdictionem Bull. dell’ Inst. 1856, S. 142; iuridicus
Alexandreae CIL VI, 1564; VIII, 8925, 8934; Dig. 1, 20, 2) und der idiologus ad
Aegyptum (CIL X, 4862; procurator ducenarius Alexandriae idiulogu Eph. epigr.
V, p. 30 und CIG 3751; ο γνώμων τού ιδίου λόγου CIG 4957 v. 44 vgl. v. 39) den
neben den Legaten der kaiserlichen Provinzen stehenden Hilfsbeamten für die
Rechtspflege (legati iuridici) und die Finanzen (procuratores provinciae)
nachgebildet (Römisches Staatsrecht, Bd. 1, 2. Aufl., S. 223, A. 5). Daß sie
für das ganze Land bestellt und dem praefectus Aegypti untergeordnet waren,
sagt Strabon (17, 1, 12 p. 797) ausdrücklich und fordert auch die öftere
Erwähnung Ägyptens in der Titulatur sowie die Wendung in dem Edikt CIG 4957 v.
39. Ausschließlich aber war ihre Kompetenz nicht; “viele Prozesse”,
sagt Strabon, “entscheidet der rechtsprechende Beamte” (daß es
Vormünder gab, lehrt Dig. 1, 20, 2), und nach demselben liegt es dem Idiologos
namentlich ob, die bona vacantia et caduca für den Fiskus einzuziehen.



Dies schließt nicht aus, daß der römische iuridicus an die Stelle des älteren
Dreißigergerichts mit dem αρχιδικαστής an der Spitze (Diodor 1, 75) getreten
ist, welcher ägyptisch ist und nicht mit dem alexandrinischen αρχιδικαστής
verwechselt werden darf, übrigens vielleicht schon vor der römischen Zeit
beseitigt worden ist, und daß der Idiologos hervorgegangen ist aus einem in
Ägypten bestehenden Anrecht des Königs auf die Erbschaften, wie es im übrigen
Reiche in gleicher Ausdehnung nicht vorkam; welches letztere Lumbroso
(Recherchen, S. 285) sehr wahrscheinlich gemacht hat.



————————————————————————-



Alle übrigen Beamten fungieren nur für einzelne Bezirke und sind in der
Hauptsache aus der ptolemäischen Ordnung übernommen. Daß die Vorsteher der drei
Provinzen Unter-, Mittel- und Oberägypten, abgesehen vom Kommando mit dem
gleichen Geschäftskreis, wie der Statthalter ausgestattet, in augustischer Zeit
aus den ägyptischen Griechen, späterhin wie die eigentlichen Oberbeamten aus
der römischen Ritterschaft genommen wurden, ist bemerkenswert als ein Symptom
der im Verlauf der Kaiserzeit sich steigernden Zurückdrängung des einheimischen
Elements in der Magistratur.



Unter diesen oberen und mittleren Behörden stehen die Lokalbeamten, die
Vorsteher der ägyptischen wie der griechischen Städte nebst den sehr
zahlreichen, bei dem Hebungswesen und den mannigfaltigen, auf den
Geschäftsverkehr gelegten Abgaben beschäftigten Subalternen und wieder in dem
einzelnen Bezirk die Vorsteher der Unterbezirke und der Dörfer, welche
Stellungen mehr als Lasten denn als Ehren angesehen und den Ortsangehörigen
oder Ortsansässigen, jedoch mit Ausschluß der Alexandriner, durch den
Oberbeamten auferlegt werden; die wichtigste darunter, die Vorstandschaft des
Nomos, wird auf je drei Jahre von dem Statthalter besetzt. Die örtlichen
Behörden der griechischen Städte waren der Anzahl wie der Titulatur nach
andere; in Alexandreia namentlich fungierten vier Oberbeamten, der Priester
Alexanders 23, der Stadtschreiber (θπομνηματογράφος) ^24, der Oberrichter
(αρχιδικαστής) und der Nachtwächtermeister (νυκτερινός στρατηγός). Daß sie
angesehener waren als die Strategen der Nomen, versteht sich von selbst und
zeigt deutlich das dem ersten alexandrinischen Beamten zustehende Purpurgewand.
übrigens rühren sie ebenfalls aus der Ptolemäerzeit her und werden wie die
Nomenvorsteher aus den Eingesessenen von der römischen Regierung auf Zeit
ernannt. Römische Beamte kaiserlicher Ernennung finden sich unter diesen
städtischen Vorstehern nicht. Aber der Priester des Museion, der zugleich der
Präsident der alexandrinischen Akademie der Wissenschaften ist und auch über
die bedeutenden Geldmittel dieser Anstalt verfügt, wird vom Kaiser ernannt;
ebenso werden die Aufsicht über das Alexandergrab und die damit verbundenen
Baulichkeiten und einige andere wichtige Stellungen in der Hauptstadt Ägyptens
von der Regierung in Rom mit Beamten von Ritterrang besetzt ^25.



—————————————————————————-



^23 Der εκηγητής, nach Strabon (17, 1, 12 p. 797) der erste städtische Beamte
in Alexandreia unter den Ptolemäern wie unter den Römern und berechtigt, den
Purpur zu tragen, ist sicher identisch mit dem Jahrpriester in dem Testament
Alexanders des in solchen Dingen sehr wohl unterrichteten Alexanderromans (3,
33 p. 149 Müller). Wie der Exegetes neben seiner wohl im religiösen Sinn zu
fassenden Titulatur die επιμέλεια τών τή πόλει χρησίμων hat, so ist jener
Priester des Romans επιμελιστής τής πόλεως. So wenig wie den Purpur und den
goldenen Kranz wird der Romanschreiber auch die Besoldung von einem Talent und
die Erblichkeit erfunden haben; die letztere, bei welcher auch Lumbroso
(L’Egitto al tempo dei Greci e Romani. 1882, S. 152) an den εξηγητής έναρχος
der alexandrinischen Inschriften (CIG 4688, 4976 c) erinnert, ist vermutlich in
der Weise zu denken, daß ein gewisser Kreis von Personen durch Erbrecht berufen
war und der Statthalter aus diesen den Jahrpriester bestellte. Dieser Priester
Alexanders (sowie der folgenden ägyptischen Könige, nach dem Stein von Kanopos
und dem von Rosette CIG 4697) war unter den früheren Lagiden für die
alexandrinischen Akte eponym, während später wie unter den Römern dafür die
Königsnamen eintreten. Nicht verschieden von ihm ist wohl auch der
“Oberpriester von Alexandreia und ganz Ägypten” einer
stadtrömischen Inschrift aus hadrianischer Zeit (CIG 5900: αρχιερεί
Αλεξανδρείας καί Αιγύπτου πάσης Δευκίω Ιουλίω Ουηστίνω καί επιστάτει τού
μουσείου καί επί τών εν Ρώμη βιβλιοσθηκών Ρωμαικών τε καί Ελληνικών καί επί τής
παιδείας Αδριανού, επιστολεί τοί αυτού αυτοκράτορος); die eigentliche Titulatur
εξηγητής wurde, da sie gewöhnlich den Küster bezeichnet, außerhalb Ägyptens
vermieden. Sollte, was die Fassung der Inschrift nahe legt, das Oberpriestertum
damals dauernd gewesen sein, so wiederholt sich bekanntlich der Übergang von
der Jährigkeit zu der wenigstens titularen, nicht selten auch reellen
Lebenslänglichkeit überhaupt bei den Sacerdotien der Provinzen, zu denen dieses
alexandrinische zwar nicht gehört, aber deren Stelle es in Ägypten vertritt.
Daß das Priestertum und die Vorstandschaft des Museums zwei verschiedene Ämter
sind, zeigt die Inschrift selbst. Dasselbe lehrt die Inschrift eines
königlichen Oberarztes aus guter Lagidenzeit, der daneben sowohl Exeget ist wie
Vorsteher des Museums (Χρύσερμον Ηρακλείτου Αλεξανδρέα τόν σθγγενή βασιλέως
Πτολεμαίου καί εξηγητήν καί επί τών ιατρών καί επιστάτην τού Μούσείου). Aber
beide Denkmäler legen zugleich nahe, daß die Stellung des ersten Beamten von
Alexandreia und die Vorstandschaft des Museums häufig demselben Manne
übertragen worden sind, obwohl in römischer Zeit jene vom Präfekten, diese vom
Kaiser vergeben ward.



^24 Nicht zu verwechseln mit dem gleichartigen Amt, das Philon (in Flacc. 16)
erwähnt und Lukianos (apolog. 12) bekleidete; dies ist kein städtisches,
sondern eine Subalternstelle bei der Präfektur von Ägypten, lateinisch a
commentariis oder ab actis.



^25 Dies ist der procurator Neaspoleos et mausolei Alexandriae (CIL VIII, 8934;
Henzen 6929). Beamte gleicher Art und gleichen Ranges, deren Kompetenz aber
nicht klar erhellt, sind der procurator ad Mercurium Alexandreae (CIL X, 3847)
und der procurator Alexandreae Pelusii (CIL VI, 1624). Auch der Pharus steht
unter einem kaiserlichen Freigelassenen (CIL VI, 8582).



—————————————————————————-



Selbstverständlich sind Alexandriner und Ägypter in diejenigen
Prätendentenbewegungen hineingezogen worden, die vom Orient ausgingen, und
haben dabei regelmäßig mitgemacht; auf diese Weise sind hier Vespasian,
Cassius, Niger, Macrianus, Vaballathus, der Sohn der Zenobia, Probus zu
Herrschern ausgerufen worden. Die Initiative aber haben in allen diesen Fällen
weder die Bürger von Alexandreia ergriffen noch die wenig angesehenen
ägyptischen Truppen, und die meisten dieser Revolutionen, auch die mißlungenen,
haben für Ägypten keine besonders empfindlichen Folgen gehabt. Aber die an den
Namen der Zenobia sich knüpfende Bewegung ist für Alexandreia und für ganz
Ägypten fast ebenso verhängnisvoll geworden wie für Palmyra. In Stadt und Land
standen die palmyrenisch und römisch Gesinnten mit den Waffen und der
Brandfackel in der Hand sich gegenüber. An der Südgrenze rückten die
barbarischen Blemyer ein, wie es scheint im Einverständnis mit dem palmyrenisch
gesinnten Teil der Bewohner Ägyptens, und bemächtigten sich eines großen Teils
von Oberägypten ^26. In Alexandreia war der Verkehr zwischen den beiden
feindlichen Quartieren aufgehoben, selbst Briefe zu befördern, war schwierig
und gefährlich ^27. Die Gassen starrten von Blut und von unbegrabenen Leichen.
Die dadurch erzeugten Seuchen wüteten noch ärger als das Schwert; und damit
keines der vier Rosse des Verderbens mangele, versagte auch der Nil und
gesellte sich die Hungersnot zu den übrigen Geißeln. Die Bevölkerung schmolz in
der Weise zusammen, daß, wie ein Zeitgenosse sagt, es früher in Alexandreia
mehr Greise gab als nachher Bürger. Als der von Claudius gesandte Feldherr
Probus endlich die Oberhand gewann, warfen sich die palmyrenisch Gesinnten,
darunter die Mehrzahl der Ratsmitglieder, in das feste Kastell Prucheion in der
unmittelbaren Nähe der Stadt; und obwohl, als Probus den Austretenden Schonung
des Lebens verhieß, die große Mehrzahl sich unterwarf, harrte doch ein
beträchtlicher Teil der Bürgerschaft bis zum Äußersten aus in dem Kampf der
Verzweiflung. Die Festung, endlich durch Hunger bezwungen (270), wurde
geschleift und lag seitdem öde; die Stadt aber verlor ihre Mauern. In dem Lande
haben die Blemyer sich noch jahrelang behauptet; erst Kaiser Probus hat
Ptolemais und Koptos ihnen wieder entrissen und sie aus dem Lande
hinausgeschlagen. Der Notstand, den diese durch eine Reihe von Jahren sich
hinziehenden Unruhen hervorgerufen haben müssen, mag dann wohl die einzige
nachweislich in Ägypten entstandene Revolution ^28 zum Ausbruch gebracht haben.
Unter der Regierung Diocletians lehnten sich, wir wissen nicht warum und wozu,
sowohl die eingeborenen Ägypter wie die Bürgerschaft von Alexandreia gegen die
bestehende Regierung auf. Es wurden Gegenkaiser aufgestellt, Lucius Domitius
Domitianus und Achilleus, falls nicht etwa beide Namen dieselbe Persönlichkeit
bezeichnen; die Empörung währte drei bis vier Jahre; die Städte Busiris im
Delta und Koptos unweit Theben wurden von den Truppen der Regierung zerstört
und schließlich unter der eigenen Führung Diocletians im Frühjahr 297 die
Hauptstadt nach achtmonatlicher Belagerung bezwungen. Von dem Herunterkommen
des reichen, aber durchaus auf den inneren und äußeren Frieden angewiesenen
Landes zeugt nichts so deutlich wie die im Jahre 302 erlassene Verfügung
desselben Diocletian, daß ein Teil des bisher nach Rom gesandten ägyptischen
Getreides in Zukunft der alexandrinischen Bürgerschaft zugute kommen solle ^29.
Allerdings gehört dies zu den Maßregeln, welche die Dekapitalisierung Roms
bezweckten; aber den Alexandrinern, die zu begünstigen dieser Kaiser wahrlich
keine Ursache hatte, wäre die Lieferung nicht zugewandt worden, wenn sie sie
nicht dringend gebraucht hätten.



————————————————————————-



^26 Auf die Allianz der Palmyrener und der Blemyer deutet die Notiz der vita
Firmi c. 3 und daß nach Zosimus (hist. 1, 71) Ptolemais zu den Blemyern abfiel
(vgl. Eus. hist. eccl. 7, 32). Aurelian hat mit diesen nur verhandelt (vita 34.
41); Probus erst warf sie wieder aus Ägypten (Zos. a. a. O.; vita 17).



^27 Wir besitzen noch dergleichen Briefe, von dem damaligen Bischof der Stadt
Dionysios († 265), an die in der feindlichen Stadthälfte abgesperrten
Gemeindeglieder gerichtet (Eus. hist. eccl. 7, 21, 22 vgl. 32). Wenn es darin
heißt: “leichter kommt man vom Orient in den Okzident als von Alexandreia
nach Alexandreia” und η μεσαιτάτη τής πόλεως οδός, also die von der
Lochiasspitze quer durch die Stadt laufende, mit Säulenhallen besetzte Straße
(vgl. Lumbroso, L’Egitto, S. 137) mit der Wüste zwischen Ägypten und dem
Gelobten Lande verglichen wird, so scheint es fast, als habe Severus Antoninus
seine Drohung ausgeführt, eine Mauer quer durch die Stadt zu ziehen und
militärisch zu besetzen (Dio 77, 23). Die Schleifung der Mauern nach der
Niederwerfung des Aufstandes (Amm. 22,16,15) würde dann auf ebendiesen Bau zu
beziehen sein.



^28 Die angeblich ägyptischen Tyrannen Aemilianus, Firmus, Saturninus sind als
solche wenigstens nicht beglaubigt. Die sogenannte Lebensbeschreibung des
zweiten ist nichts als die arg entstellte Katastrophe des Prucheion.



^29 Chr. Pasch. p. 514; Prok. hist. 26; Gothofred zu Cod. Theod. 14, 26, 2.
Ständige Kornverteilungen sind schon früher in Alexandreia eingerichtet worden,
aber, wie es scheint, nur für altersschwache Personen, und vermutlich für
Rechnung der Stadt, nicht des Staats (Eus. hist. eccl. 7, 21).



————————————————————————-



Wirtschaftlich ist Ägypten bekanntlich vor allem das Land des Ackerbaues. Zwar
ist die “schwarze Erde” - das bezeichnet der einheimische
Landesname Chemi - nur ein schmaler Doppelstreifen zu beiden Seiten des
mächtigen, von der letzten Stromschnelle bei Syene, der Südgrenze des
eigentlichen Ägyptens, auf 120 Meilen in breiter Fülle durch die rechts und
links sich ausdehnende gelbe Wüste zum Mittelländischen Meer strömenden Nils;
nur an seinem letzten Ende breitet die “Gabe des Flusses”, das
Nildelta, zwischen den mannigfaltigen Armen seiner Mündung sich zu beiden
Seiten weiter aus. Auch der Ertrag dieser Strecken hängt Jahr für Jahr ab von
dem Nil und den sechzehn Ellen seiner Schwelle, den den Vater umspielenden
sechzehn Kindern, wie die Kunst der Griechen den Flußgott darstellt; mit gutem
Grund nennen die Araber die niedrigen Ellen mit den Namen der Engel des Todes,
denn erreicht der Fluß die volle Höhe nicht, so trifft das ganze ägyptische
Land Hunger und Verderben. Im allgemeinen aber vermag Ägypten, wo die
Bestellungskosten verschwindend niedrig sind, der Weizen hundertfältig trägt
und auch die Gemüsezucht, der Weinbau, die Baumkultur, namentlich die
Dattelpalme, und die Viehzucht guten Ertrag bringen, nicht bloß eine dichte
Bevölkerung zu ernähren, sondern auch reichlich Getreide in das Ausland zu
senden. Dies führte dazu, daß nach der Einsetzung der Fremdherrschaft dem Lande
selbst von seinem Reichtum nicht viel verblieb. Ungefähr wie in persischer Zeit
und wie heutzutage schwoll damals der Nil und fronten die Ägypter hauptsächlich
für das Ausland, und zunächst dadurch spielt Ägypten in der Geschichte des
kaiserlichen Rom eine wichtige Rolle. Nachdem Italiens eigener Getreidebau
gesunken und Rom die größte Stadt der Welt geworden war, bedurfte dasselbe der
stetigen Zufuhr billigen überseeischen Getreides; und vor allem durch die
Lösung der nicht leichten wirtschaftlichen Aufgabe, die hauptstädtische Zufuhr
finanziell möglich zu machen und sicherzustellen hat der Prinzipat sich
befestigt. Diese Lösung ruhte auf dem Besitz Ägyptens, und insofern hier der
Kaiser ausschließlich gebot, hielt er durch Ägypten das Land Italien mit seinen
Dependenzen in Schach. Als Vespasianus die Herrschaft ergriff, sandte er seine
Truppen nach Italien, er selbst aber ging nach Ägypten und bemächtigte sich
Roms durch die Kornflotte. Wo immer ein römischer Regent daran gedacht hat oder
haben soll, den Sitz der Regierung nach dem Osten zu verlegen, wie uns von
Caesar, Antonius, Nero, Geta erzählt wird, da richten sich die Gedanken wie von
selber nicht nach Antiocheia, obwohl dies damals die regelmäßige Residenz des
Ostens war, sondern nach der Geburtsstätte und der festen Burg des Prinzipats,
nach Alexandreia.



Deshalb war denn auch die römische Regierung auf die Hebung des Feldbaues in
Ägypten eifriger bedacht als irgendwo sonst. Da derselbe von der
Nilüberschwemmung abhängig ist, ward es möglich, durch systematisch
durchgeführte Wasserbau ten, künstliche Kanäle, Dämme, Reservoirs die für den
Feldbau geeignete Fläche bedeutend zu erweitern. In den guten Zeiten Ägyptens,
des Heimatlandes der Meßschnur und des Kunstbaus, war dafür viel geschehen,
aber diese segensreichen Anlagen unter den letzten elenden und finanziell
bedrängten Regierungen in argen Verfall geraten. So führte die römische
Besitznahme sich würdig damit ein, daß Augustus durch die in Ägypten stehenden
Truppen die Nilkanäle einer durchgreifenden Reinigung und Erneuerung unterwarf.
Wenn zur Zeit der römischen Besitzergreifung die volle Ernte einen Stand des
Flusses von vierzehn Ellen erfordert hatte und bei acht Ellen Mißernte eintrat,
so genügten später, nachdem die Kanäle in Stand gesetzt waren, schon zwölf
Ellen für eine volle Ernte und gaben acht Ellen noch einen genügenden Ertrag.
Jahrhunderte nachher hat Kaiser Probus Ägypten nicht bloß von den Äthiopen
befreit, sondern auch die Wasserbauten am Nil wieder instand gesetzt. Es darf
überhaupt angenommen werden, daß die besseren Nachfolger Augusts in ähnlichem
Sinne administrierten und daß, zumal bei der durch Jahrhunderte kaum
unterbrochenen inneren Ruhe und Sicherheit, der ägyptische Ackerbau unter dem
römischen Prinzipat in dauerndem Flor gestanden hat. Welche Rückwirkung diese
Verhältnisse auf die Ägypter selbst hatten, vermögen wir genauer nicht zu
verfolgen. Zu einem großen Teil beruhten die Einkünfte aus Ägypten auf dem
kaiserlichen Domanialbesitz, welcher in römischer wie in früherer Zeit einen
beträchtlichen Teil des ganzen Areals ausmachte ^30; hier wird, zumal bei der
wenig kostspieligen Bestellung, den Kleinpächtern, die dieselbe beschafften,
nur eine mäßige Quote des Ertrags geblieben oder eine hohe Geldpacht auferlegt
worden sein. Aber auch die zahlreichen und durchgängig kleineren Eigentümer
werden eine hohe Grundsteuer in Getreide oder in Geld entrichtet haben. Die
ackerbauende Bevölkerung, genügsam wie sie war, blieb in der Kaiserzeit wohl
zahlreich; aber sicher lastete der Steuerdruck, sowohl an sich wie wegen der
Verwendung des Ertrags im Ausland, schwerer auf Ägypten unter der römischen
Fremdherrschaft als unter dem keineswegs schonenden Regiment der Ptolemäer.



—————————————————————————-



^30 In der Stadt Alexandreia scheint es kein eigentliches Grundeigentum gegeben
zu haben, sondern nur eine Art Erbmiete (Amm. 22, 11, 6; Römisches Staatsrecht,
Bd. 2, 963, A. 1); im übrigen aber hat das Privateigentum am Boden in dem Sinn,
wie das Provinzialrecht überhaupt ein solches kennt, auch in Ägypten gegolten.
Von Domanialbesitz ist oft die Rede, zum Beispiel sagt Strabon (17, 1, 51 p.
828), daß die besten ägyptischen Datteln auf einer Insel wachsen, auf der
Private kein Land besitzen dürften, sondern sie sei früher königlich, jetzt
kaiserlich und bringe eine große Einnahme. Vespasian verkaufte einen Teil der
ägyptischen Domänen und erbitterte dadurch die Alexandriner (Dio 66, 8), ohne
Zweifel die Großpächter, die dann das Land an die eigentlichen Bauern in
Unterpacht gaben. Ob der Grundbesitz in toter Hand, insbesondere der
Priesterkollegien, in der römischen Zeit noch so ausgedehnt war wie früher,
kann in Zweifel gezogen werden; ebenso ob im übrigen der Großgrundbesitz oder
das Kleineigentum überwog; die Kleinwirtschaft war sicher allgemein. Ziffern
besitzen wir weder für die Domanial- noch für die Grundsteuerquote; daß die
fünfte Garbe bei Orosius (hist. 1, 8, 9) mit Einschluß des usque ad nunc aus
der Genesis abgeschrieben ist, hat Lumbroso, Recherches, S. 94, mit Recht
bemerkt. Die Domanialrente kann nicht unter der Hälfte betragen haben; auch für
die Grundsteuer möchte der Zehnte (Lumbroso a. a. O., S. 289, 293) kaum
genügen.



Anderweitige Ausfuhr des Getreides aus Ägypten bedurfte der Bewilligung des
Statthalters (Hirschfeld, Annona, S. 23), ohne Zweifel weil sonst in dem
dichtbevölkerten Lande leicht Mangel hätte eintreten können. Doch ist diese
Einrichtung sicher mehr kontrollierend gewesen als prohibitiv; in dem Periplus
des Ägypters wird mehrfach (c. 7, 17, 24, 28 vgl. 56) Getreide unter den
Exportartikeln aufgeführt. Auch die Bestellung der Äcker scheint ähnlich
kontrolliert worden zu sein; “die Ägypter”, heißt es, “bauen
lieber Rüben als Getreide, soweit sie dürfen, wegen des Rüböls” (Plin.
nat. 19, 5, 79).



—————————————————————————-



Von der Wirtschaft Ägyptens bildete der Ackerbau nur einen Teil; wie dasselbe
in dieser Hinsicht Syrien weit voranstand, so hatte es vor dem wesentlich
agrikolen Afrika die hohe Blüte der Fabriken und des Handels voraus. Die
Linnenfabrikation in Ägypten steht an Alter und Umfang und Ruhm der syrischen
mindestens gleich und hat, wenn auch die feineren Sorten in dieser Epoche
vorzugsweise in Syrien und Phönizien fabriziert wurden ^31, sich durch die
ganze Kaiserzeit gehalten; als Aurelian die Lieferungen aus Ägypten an die
Reichshauptstadt auf andere Gegenstände als Getreide erstreckte, fehlten unter
diesen die Leinwand und der Werg nicht. In feinen Glaswaren behaupteten, sowohl
in der Färbung wie in der Formung, die Alexandriner entschieden den ersten
Platz, ja, wie sie meinten insofern das Monopol, als gewisse beste Sorten nur
mit ägyptischem Material herzustellen seien. Unbestritten hatten sie ein
solches in dem Papyrus. Diese Pflanze, die im Altertum massenweise auf den
Flüssen und Seen Unterägyptens kultiviert ward und sonst nirgends gedieh,
lieferte den Eingeborenen sowohl Nahrung wie das Material für Stricke, Körbe
und Kähne, das Schreibmaterial aber damals für die ganze schreibende Welt.
Welchen Ertrag sie gebracht haben muß, ermißt man aus den Maßregeln, die der
römische Senat ergriff, als einmal auf dem römischen Platz der Papyrus knapp
ward und zu fehlen drohte; und da die mühsame Zubereitung nur an Ort und Stelle
erfolgen kann, müssen zahllose Menschen davon in Ägypten gelebt haben. Auf Glas
und Papyrus ^32 erstreckten sich neben dem Leinen die von Aurelian zu Gunsten
der Reichshauptstadt eingeführten alexandrinischen Warenlieferungen. Vielfach
muß der Verkehr mit dem Osten auf die ägyptische Fabrikation bietend und
verlangend eingewirkt haben. Gewebe wurden daselbst für den Export nach dem
Orient fabriziert und zwar in der durch den Landesgebrauch geforderten Weise:
die gewöhnlichen Kleider der Bewohner von Habesch waren ägyptisches Fabrikat;
nach Arabien und Indien gingen die Prachtstoffe besonders der in Alexandreia
kunstvoll betriebenen Bunt- und Goldwirkerei. Ebenso spielten die in Ägypten
angefertigten Glaskorallen in dem Handel der afrikanischen Küste dieselbe Rolle
wie heutzutage. Indien bezog teils Glasbecher, teils unverarbeitetes Glas zur
eigenen Fabrikation; selbst am chinesischen Hof sollen die Glasgefäße, mit
welchen die römischen Fremden dem Kaiser huldigten, hohe Bewunderung erregt
haben. Ägyptische Kaufleute brachten dem König der Axomiten (Habesch) als
stehende Geschenke nach dortiger Landesart angefertigte Gold- und Silbergefäße,
den zivilisierten Herrschern der südarabischen und der indischen Küste unter
anderen Gaben auch Statuen, wohl von Bronze, und musikalische Instrumente.
Dagegen sind die Materialien der Luxusfabrikation, die aus dem Orient kamen,
insbesondere Elfenbein und Schildpatt, schwerlich vorzugsweise in Ägypten,
hauptsächlich wohl in Rom verarbeitet worden. Endlich kam in einer Epoche,
welche in öffentlichen Prachtbauten ihresgleichen niemals in der Welt gehabt
hat, das kostbare Baumaterial, welches die ägyptischen Steinbrüche lieferten,
in ungeheuren Massen auch außerhalb Ägyptens zur Verwendung: der schöne rote
Granit von Syene, die Breccia verde aus der Gegend von Kosêr, der Basalt, der
Alabaster, seit Claudius der graue Granit und besonders der Porphyr der Berge
oberhalb Myos Hormos. Die Gewinnung derselben ward allerdings größtenteils für
kaiserliche Rechnung durch Strafkolonisten bewirkt; aber wenigstens der
Transport muß dem ganzen Lande und namentlich der Stadt Alexandreia zugute
gekommen sein. Welchen Umfang der ägyptische Verkehr und die ägyptische
Fabrikation gehabt hat, zeigt eine zufällig erhaltene Notiz über die Ladung
eines durch seine Größe ausgezeichneten Lastschiffes (άκατος), das unter
Augustus den jetzt an der Porta del Popolo stehenden Obelisken mit seiner Basis
nach Rom brachte; es führte außerdem 200 Matrosen, 1200 Passagiere, 400000 röm.
Scheffel (34000 Hektoliter) Weizen und eine Ladung von Leinwand, Glas, Papier
und Pfeffer. “Alexandreia”, sagt ein römischer Schriftsteller des
3. Jahrhunderts ^33, “ist eine Stadt der Fülle, des Reichtums und der
Üppigkeit, in der niemand müßig geht; dieser ist Glasarbeiter, jener
Papierfabrikant, der dritte Leinweber; der einzige Gott ist das Geld.” Es
gilt dies verhältnismäßig von dem ganzen Lande.



———————————————————————————



^31 Im Diocletianischen Edikt sind unter den fünf feinen Linnensorten die vier
ersten syrisch oder kilikisch (tarsisch), und das ägyptische Leinen erscheint
nicht bloß an letzter Stelle, sondern wird auch bezeichnet als tarsisches
alexandrinisches, das heißt nach tarsischem Muster in Alexandreia verfertigtes.



^32 Einem reichen Mann in Ägypten wurde nachgesagt, daß er seinen Palast mit
Glas statt mit Marmor getäfelt habe und Papyrus und Leim genug besitze, um ein
Heer damit zu füttern (vita Firmi 3).



^33 Daß der angebliche Brief Hadrians (vita Saturnini 8) ein spätes Machwerk
ist, zeigt zum Beispiel, daß der Kaiser sich in diesem an seinen Schwager
Servianus gerichteten, höchst freundschaftlichen Brief beklagt über die
Injurien, mit denen die Alexandriner bei seiner ersten Abreise seinen Sohn
Verus überhäuft hätten, während andererseits feststeht, daß dieser Servianus
neunzigjährig im Jahre 136 hingerichtet ward, weil er die kurz zuvor erfolgte
Adoption des Verus gemißbilligt hatte.



———————————————————————————



Von dem Handelsverkehr Ägyptens mit den südlich angrenzenden Landschaften sowie
mit Arabien und Indien wird weiterhin eingehend die Rede sein. Derjenige mit
den Ländern des Mittelmeers tritt in der Überlieferung weniger hervor, zum Teil
wohl, weil er zu dem gewöhnlichen Gang der Dinge gehörte und nicht oft sich
Veranlassung fand, seiner besonders zu gedenken. Das ägyptische Getreide wurde
von alexandrinischen Schiffern nach Italien geführt und infolgedessen entstand
in Portus bei Ostia ein dem alexandrinischen Sarapistempel nachgebildetes
Heiligtum mit seiner Schiffergemeinde ^34; aber an dem Vertrieb der aus Ägypten
nach dem Westen gehenden Waren werden diese Lastschiffe schwerlich in
bedeutendem Umfang beteiligt gewesen sein. Dieser lag wahrscheinlich ebenso
sehr und vielleicht mehr in der Hand der italischen Reeder und Kapitäne als der
ägyptischen; wenigstens gab es schon unter den Lagiden eine ansehnliche
italische Niederlassung in Alexandreia ^35 und haben im Okzident die
ägyptischen Kaufleute nicht die gleiche Verbreitung gehabt wie die syrischen
^36. Die später zu erwähnenden Anordnungen Augusts, welche auf dem Arabischen
und dem Indischen Meer den Handelsverkehr umgestalteten, fanden auf die
Schiffahrt des Mittelländischen keine Anwendung; die Regierung hatte kein
Interesse daran, hier die ägyptischen Kaufleute vor den übrigen zu begünstigen.
Es blieb dort der Verkehr vermutlich wie er war.



————————————————————————



^34 Die ναύκληροι τού πορεύτικου Αλεξανδρινού στόλου, die den ohne Zweifel nach
Portus gehörigen Stein CIG 5889 gesetzt haben, sind die Kapitäne dieser
Getreideschiffe. Aus dem Serapeum von Ostia besitzen wir eine Reihe von
Inschriften (CIL XIV, 47), wonach dasselbe in allen Stücken die Kopie des
alexandrinischen war; der Vorsteher ist zugleich επιμελητής παντός τού
Αλεξανδρείνου στόλου (CIG 5973). Wahrscheinlich waren diese Fahrzeuge
wesentlich mit dem Korntransport beschäftigt und erfolgte dieser also
sukzessiv, worauf auch die von Kaiser Gaius in der Meerenge von Reggio
getroffenen Vorkehrungen (Ios. ant. Iud. 19, 2, 5) hinweisen. Damit ist wohl
vereinbar, daß das erste Erscheinen der alexandrinischen Flotte im Frühjahr für
Puteoli ein Fest war (Sen. epist. 77, 1).



^35 Dies zeigen die merkwürdigen delischen Inschriften Eph. epigr. V, p. 600,
602.



^36 Schon in den delischen Inschriften des letzten Jahrhunderts der Republik
wiegen die Syrer vor. Die ägyptischen Gottheiten haben dort wohl ein viel
verehrtes Heiligtum gehabt, aber unter den zahlreichen Priestern und Dedikanten
begegnet nur ein einziger Alexandriner (Hauvette-Besnault, BCH 6, 1882, S. 316
f.). Gilden alexandrinischer Kaufleute kennen wir von Tomi und von Perinthos
(CIG 2024).



————————————————————————



Ägypten war also nicht bloß in seinen anbaufähigen Teilen mit einer dichten
ackerbauenden Bevölkerung besetzt, sondern auch, wie schon die zahlreichen und
zum Teil sehr ansehnlichen Flecken und Städte dies erkennen lassen, ein
Fabrikland und daher denn auch weitaus die am stärksten bevölkerte Provinz des
Römischen Reiches. Das alte Ägypten soll eine Bevölkerung von 7 Millionen
gehabt haben; unter Vespasian zählte man in den offiziellen Listen 7½ Millionen
kopfsteuerpflichtiger Einwohner, wozu die von der Kopfsteuer befreiten
Alexandriner und sonstigen Griechen, sowie die wahrscheinlich nicht sehr
zahlreichen Sklaven hinzutreten, so daß die Bevölkerung mindestens auf 8
Millionen Köpfe anzusetzen ist. Da das anbaufähige Areal heutzutage auf 500
deutsche Quadratmeilen, für die römische Zeit höchstens auf 700 veranschlagt
werden kann, so wohnten damals in Ägypten auf der Quadratmeile durchschnittlich
etwa 11000 Menschen.



Wenn wir den Blick auf die Bewohner Ägyptens richten, so sind die beiden das
Land bewohnenden Nationen, die große Masse der Ägypter und die kleine
Minderzahl der Alexandriner, durchaus verschiedene Kreise ^37, wenngleich
zwischen beiden die Ansteckungskraft des Lasters und die allem Laster eigene
Gleichartigkeit eine schlimme Gemeinschaft des Bösen gestiftet hat.



———————————————————————



^37 Nachdem Juvenal die wüsten Zechgelage der eingeborenen Ägypter zu Ehren der
Lokalgötter der einzelnen Nomen geschildert hat, fügt er hinzu, daß darin die
Eingeborenen dem Kanopos, das heißt dem durch seine zügellose Ausgelassenheit
berüchtigten alexandrinischen Sarapisfest (Strab. 17, 1, 17 p. 801) in keiner
Hinsicht nachständen: horrida sane Aegyptus, sed luxuria, quantum ipse notavi,
barbara famoso non cedit turba Canopo (sat. 15, 44).



———————————————————————



Die eingeborenen Ägypter werden von ihren heutigen Nachkommen weder in der Lage
noch in der Art sich weit entfernt haben. Sie waren genügsam, nüchtern,
arbeitsfähig und tätig, geschickte Handwerker und Schiffer und gewandte
Kaufleute, festhaltend am alten Herkommen und am alten Glauben. Wenn die Römer
versichern, daß die Ägypter stolz seien auf die Geißelmale wegen begangener
Steuerdefrauden ^38, so sind dies Anschauungen vom Standpunkt aus des
Steuerbeamten. Es fehlte in der nationalen Kultur nicht an guten Keimen; bei
aller Überlegenheit der Griechen auch in dem geistigen Kampfe der beiden so
völlig verschiedenen Rassen hatten die Ägypter wieder manche und wesentliche
Dinge vor den Hellenen voraus, und sie empfanden dies auch. Es ist schließlich
doch der Rückschlag ihrer eigenen Empfindung, wenn die ägyptischen Priester der
griechischen Unterhaltungsliteratur die von den Hellenen sogenannte
Geschichtsforschung und ihre Behandlung poetischer Märchen als wirklicher
Überlieferung aus vergangenen Urzeiten verspotten; in Ägypten mache man keine
Verse, aber ihre ganze alte Geschichte sei eingeschrieben auf den Tempeln und
Gedächtnissteinen; freilich seien jetzt nur noch wenige derselben kundig, da
viele Denkmale zerstört seien und die Überlieferung zugrunde gehe durch die
Unwissenheit und die Gleichgültigkeit der Späteren. Aber diese berechtigte
Klage trägt in sich selbst die Hoffnungslosigkeit; der ehrwürdige Baum der
ägyptischen Zivilisation war längst zum Niederschlagen gezeichnet. Der
Hellenismus drang zersetzend bis an die Priesterschaft selbst. Ein ägyptischer
Tempelschreiber, Chaeremon, der als Lehrer der griechischen Philosophie an den
Hof des Claudius für den Kronprinzen berufen ward, legte in seiner ‘Ägyptischen
Geschichte’ den alten Landesgöttern die Elemente der stoischen Physik unter und
die in der Landesschrift geschriebenen Urkunden in diesem Sinne aus. In dem
praktischen Leben der Kaiserzeit kam das alte ägyptische Wesen fast nur noch in
Betracht auf dem religiösen Gebiet. Religion war diesem Volke eins und alles.
Die Fremdherrschaft an sich wurde willig ertragen, man möchte sagen kaum
empfunden, solange sie die heiligen Gebräuche des Landes und was damit
zusammenhing nicht antastete. Freilich hing damit in dem inneren Landesregiment
so ziemlich alles zusammen, Schrift und Sprache, Priesterprivilegien und
Priesterhoffart, Hofsitte und Landesart; die Fürsorge der Regierung für den
derzeit lebenden heiligen Ochsen, die Leistungen für dessen Bestattung bei
seinem Ableben und für die Auffindung des geeigneten Nachfolgers galten diesen
Priestern und diesem Volke als das Kriterium der Tüchtigkeit des jedesmaligen
Landesherrn und als der Maßstab für die ihm schuldige Achtung und Treue. Der
erste Perserkönig führte sich damit in Ägypten ein, daß er das Heiligtum der
Neith in Sais seiner Bestimmung, das heißt den Priestern zurückgab; der erste
Ptolemaeos brachte, noch als makedonischer Statthalter, die nach Asien
entführten ägyptischen Götterbilder an ihre alte Stätte zurück und restituierte
den Göttern von Pe und Tep die ihnen entfremdeten Landschenkungen; für die bei
dem großen Siegeszuge des Euergetes aus Persien heimgebrachten heiligen
Tempelbilder statten die Landespriester in dem berühmten Kanopischen Dekret vom
Jahre 238 v. Chr. dem König ihren Dank ab; die landübliche Einreihung der
lebenden Herrscher und Herrscherinnen in den Kreis der Landesgötter haben diese
Ausländer ebenso mit sich vornehmen lassen wie die ägyptischen Pharaonen. Die
römischen Herrscher sind diesem Beispiel nur in beschränktem Maße gefolgt. In
der Titulatur gingen sie wohl, wie wir sahen, einigermaßen auf den Landeskultus
ein, vermieden aber doch, selbst in ägyptischer Fassung, die mit den
okzidentalischen Anschauungen in allzu grellem Kontrast stehenden landüblichen
Prädikate. Da diese Lieblinge des Ptah und der Isis in Italien gegen die
ägyptische Götterverehrung ähnlich wie gegen die jüdische einschritten, ließen
sie von solcher Liebe sich erklärlicherweise außerhalb der Hieroglyphen nichts
merken und beteiligten sich auch in Ägypten in keiner Weise an dem Dienst der
Landesgötter. Wie hartnäckig immer die Landesreligion noch unter der
Fremdherrschaft bei den eigentlichen Ägyptern festgehalten ward, die
Pariastellung, in welcher diese selbst neben den herrschenden Griechen und
Römern sich befanden, drückte notwendig auf den Kultus und die Priester, und
von der führenden Stellung, dem Einflusse, der Bildung des alten ägyptischen
Priesterstandes sind unter dem römischen Regiment nur dürftige Reste
wahrzunehmen. Dagegen diente die von Hause aus schöner Gestaltung und geistiger
Verklärung abgewandte Landesreligion in und außer Ägypten als Ausgangs- und
Mittelpunkt für allen erdenklichen frommen Zauber und heiligen Schwindel - es
genügt dafür zu erinnern an den in Ägypten heimischen dreimal größten Hermes
mit der an seinen Namen sich knüpfenden Literatur von Traktätchen und
Wunderbüchern sowie der entsprechenden weitverbreiteten Praxis. In den Kreisen
aber der Eingeborenen knüpften sich in dieser Epoche an den Kultus die ärgsten
Mißbräuche - nicht bloß viele Tage hindurch fortgesetzte Zechgelage zu Ehren
der einzelnen Ortsgottheiten mit der dazu gehörigen Unzucht, sondern auch
dauernde Religionsfehden zwischen den einzelnen Sprengeln um den Vorrang des
Ibis vor der Katze, des Krokodils vor dem Pavian. Im Jahre 127 n. Chr. wurden
wegen eines solchen Anlasses die Ombiten im südlichen Ägypten von einer
benachbarten Gemeinde ^39 bei einem Festgelage überfallen und es sollen die
Sieger einen der Erschlagenen gefressen haben. Bald nachher verzehrte die
Hundegemeinde der Hechtgemeinde zum Trotz einen Hecht und diese jener zum
Trotze einen Hund, und es brach darüber zwischen diesen beiden Nomen ein Krieg
aus, bis die Römer einschritten und beide Parteien abstraften. Dergleichen
Vorgänge waren in Ägypten an der Tagesordnung. Auch sonst fehlte es an Unruhen
im Lande nicht. Gleich der erste von Augustus bestellte Vizekönig von Ägypten
mußte wegen vermehrter Steuern Truppen nach Oberägypten senden, nicht minder,
vielleicht ebenfalls infolge des Steuerdrucks, nach Heroonpolis am oberen Ende
des Arabischen Meerbusens. Einmal, unter Kaiser Marcus, nahm ein Aufstand der
eingeborenen Ägypter sogar einen bedrohlichen Charakter an. Als in den schwer
zugänglichen Küstensümpfen ostwärts von Alexandreia, der sogenannten
“Rinderweide” (bucolia), welche den Verbrechern und den Räubern als
Zufluchtsort diente und eine Art Kolonie derselben bildete, einige Leute von
einer römischen Truppenabteilung aufgegriffen wurden, erhob sich zu deren
Befreiung die ganze Räuberschaft, und die Landbevölkerung schloß sich an. Die
römische Legion aus Alexandreia ging ihnen entgegen, aber sie wurde geschlagen
und fast wäre Alexandreia selbst den Aufständischen in die Hände gefallen. Der
Statthalter des Ostens, Avidius Cassius, rückte wohl mit seinen Truppen ein,
wagte aber auch nicht gegen die Überzahl den Kampf, sondern zog es vor, in dem
Bunde der Aufständischen Zwietracht hervorzurufen; nachdem die eine Bande gegen
die andere stand, wurde die Regierung leicht ihrer aller Herr. Auch dieser
sogenannte Rinderhirtenaufstand hat wahrscheinlich, wie dergleichen
Bauernkriege meistens, einen religiösen Charakter getragen; der Führer
Isidoros, der tapferste Mann Ägyptens, war seinem Stande nach ein Priester, und
daß zur Bundesweihe nach Ableistung des Eides ein gefangener römischer Offizier
geopfert und von den Schwörenden gegessen ward, paßt sowohl dazu wie zu dem
Kannibalismus des Ombitenkrieges. Einen Nachklang dieser Vorgänge bewahren die
ägyptischen Räubergeschichten der spätgriechischen untergeordneten Literatur.
Wie sehr übrigens dieselben der römischen Verwaltung zu schaffen gemacht haben
mögen, einen politischen Zweck haben sie nicht gehabt und auch die allgemeine
Ruhe des Landes nur partiell und temporär unterbrochen.




———————————————————————



^38 Amm. 22, 16, 23: erubescit apud (Aegyptios), si qui non infitiando tributa
plurimas in corpore vibices ostendat.



^39 Dies ist nach Juvenal Tentyra, was ein Fehler sein muß, wenn das bekannte
gemeint ist; aber auch die Liste des Ravennaten 3, 2 nennt beide Orte zusammen.



———————————————————————



Neben den Ägyptern stehen die Alexandriner, einigermaßen wie in Ostindien die
Engländer neben den Landeseingeborenen. Allgemein gilt Alexandreia in der
vorkonstantinischen Kaiserzeit als die zweite Stadt des Römischen Reiches und
die erste Handelsstadt der Welt. Sie zählte am Ende der Lagidenherrschaft über
300000 freie Einwohner, in der Kaiserzeit ohne Zweifel noch mehr. Die
Vergleichung der beiden großen, im Wetteifer miteinander erwachsenen Kapitalen
am Nil und am Orontes ergibt ebenso viele Gleichartigkeiten wie Gegensätze.
Beides sind verhältnismäßig neue Städte, monarchische Schöpfungen aus dem
Nichts, von planmäßiger Anlage und regelmäßiger städtischer Einrichtung; das
Wasser läuft in jedem Hause wie in Antiocheia so auch in Alexandreia. An
Schönheit der Lage und Pracht der Gebäude war die Stadt im Orontestal der
Rivalin ebenso überlegen wie diese ihr in der Gunst der Örtlichkeit für den
Großhandel und an Volkszahl. Die großen öffentlichen Bauten der ägyptischen
Hauptstadt, der königliche Palast, das der Akademie gewidmete Museion, vor
allem der Tempel des Sarapis waren Wunderwerke einer früheren, architektonisch
hoch entwickelten Epoche; aber der großen Zahl kaiserlicher Anlagen in der
syrischen Residenz hat die von wenigen der Caesaren betretene ägyptische
Hauptstadt nichts Entsprechendes entgegenzustellen.



In der Unbotmäßigkeit und der Oppositionslust gegen das Regiment stehen
Antiochener und Alexandriner einander gleich; man kann hinzusetzen, auch darin,
daß beide Städte, und namentlich Alexandreia, eben unter der römischen
Regierung und durch dieselbe blühten und viel mehr Ursache hatten zu danken als
zu frondieren. Wie die Alexandriner sich zu ihren hellenischen Regenten
verhielten, davon zeugt die lange Reihe zum Teil noch heute gebräuchlicher
Spottnamen, welche die königlichen Ptolemäer ohne Ausnahme dem Publikum ihrer
Hauptstadt verdankten. Auch Kaiser Vespasianus empfing von den Alexandrinern
für die Einführung einer Steuer auf Salzfisch den Titel des Sardellensäcklers
(Κυβιοσάκτης), der Syrer Severus Alexander den des Oberrabbiners; aber die
Kaiser kamen selten nach Ägypten und die fernen und fremden Herrscher boten
diesem Spott keine rechte Zielscheibe. In ihrer Abwesenheit widmete das
Publikum wenigstens den Vizekönigen die gleiche Aufmerksamkeit mit beharrlichem
Eifer; selbst die Aussicht auf unausbleibliche Züchtigung vermochte die oft
witzige und immer freche Zunge dieser Städter nicht zum Schweigen zu bringen
^40. Vespasian begnügte sich in Vergeltung jener ihm bewiesenen Aufmerksamkeit,
die Kopfsteuer um sechs Pfennige zu erhöhen, und bekam dafür den weiteren Namen
des Sechspfennigmanns; aber ihre Reden über Severus Antoninus, den kleinen
Affen des großen Alexander und den Geliebten der Mutter Iokaste, sollten ihnen
teuer zu stehen kommen. Der tückische Herrscher erschien in aller Freundschaft
und ließ sich vom Volke feiern, dann aber seine Soldaten auf die festliche
Menge einhauen, so daß Tage lang die Plätze und Straßen der großen Stadt im
Blute schwammen; ja er ordnete die Auflösung der Akademie an und die Verlegung
der Legion in die Stadt selbst, was freilich beides nicht zur Ausführung kam.
Aber wenn es in Antiocheia in der Regel bei den Spottreden blieb, so griff der
alexandrinische Pöbel bei dem geringsten Anlaß zum Stein und zum Knittel. Im
Krawallieren, sagt ein selbst alexandrinischer Gewährsmann, sind die Ägypter
allen anderen voraus; der kleinste Funken genügt hier, um einen Tumult zu
entfachen. Wegen versäumter Visiten, wegen Konfiskation verdorbener
Lebensmittel, wegen Ausschließung aus einer Badeanstalt, wegen eines Streites
zwischen dem Sklaven eines vornehmen Alexandriners und einem römischen
Infanteristen über den Wert oder Unwert der beiderseitigen Pantoffel haben die
Legionen auf die Bürgerschaft von Alexandreia einhauen müssen. Es kam hier zum
Vorschein, daß die niedere Schicht der alexandrinischen Bevölkerung zum
größeren Teil aus Eingeborenen bestand; bei diesen Aufläufen spielten die
Griechen freilich die Anstifter, wie denn die Rhetoren, das heißt hier die
Hetzredner, dabei ausdrücklich erwähnt werden ^41, aber im weiteren Verlauf
tritt dann die Tücke und die Wildheit des eigentlichen Ägypters ins Gefecht.
Die Syrer sind feige und als Soldaten sind es die Ägypter auch; aber im
Straßentumult sind sie imstande, einen Mut zu entwickeln, der eines besseren
Zieles würdig wäre ^42. An den Rennpferden ergötzten sich die Antiochener wie
die Alexandriner; aber hier endigte kein Wagenrennen ohne Steinwürfe und
Messerstiche. Von der Judenhetze unter Kaiser Gaius wurden beide Städte
ergriffen; aber in Antiocheia genügte ein ernstes Wort der Behörde, um ihr ein
Ende zu machen, während der alexandrinischen, von einigen Bengeln durch eine
Puppenparade angezettelten Tausende von Menschenleben zum Opfer fielen. Die
Alexandriner, heißt es, gaben, wenn ein Auflauf entstand, nicht Frieden, bevor
sie Blut gesehen hatten. Die römischen Beamten und Offiziere hatten daselbst
einen schweren Stand. “Alexandreia”, sagt ein Berichterstatter aus
dem 4. Jahrhundert, “betreten die Statthalter mit Zittern und Zagen, denn
sie fürchten die Volksjustiz; wo ein Statthalter ein Unrecht begeht, da folgt
sofort das Anstecken des Palastes und die Steinigung.” Das naive
Vertrauen auf die Gerechtigkeit dieser Prozedur bezeichnet den Standpunkt des
Schreibers, der zu diesem “Volke” gehört hat. Die Fortsetzung
dieses die Regierung wie die Nation gleich entehrenden Lynchsystems liefert die
sogenannte Kirchengeschichte, die Ermordung des den Heiden und den Orthodoxen
gleich mißliebigen Bischofs Georgios und seiner Genossen unter Julian und die
der schönen Freidenkerin Hypatia durch die fromme Gemeinde des Bischofs
Kyrillos unter Theodosius II. Tückischer, unberechenbarer, gewalttätiger waren
diese alexandrinischen Aufläufe als die antiochenischen, aber ebenso wie diese
weder für den Bestand des Reiches gefährlich noch auch nur für die einzelne
Regierung. Leichtfertige und bösartige Buben sind recht unbequem, aber auch nur
unbequem, im Hause wie im Gemeinwesen.



————————————————————————————



^40 Sen. dial. 19, 6: loquax et in contumelias praefectorum irgeniosa provincia
. . . etiam periculosi sales placent.



^41 Dion Chrysostomos sagt in seiner Ansprache an die Alexandriner (or. 32 p.
663 Reiske): “Weil nun (die Verständigen) zurücktreten und schweigen,
daher entstehen bei euch die ewigen Streitigkeiten und Händel und das wüste
Geschrei und die schlimmen und zügellosen Reden, die Ankläger, die
Verdächtigungen, die Prozesse, der Rednerpöbel.” In der alexandrinischen
Judenhetze, die Philon so drastisch schildert, sieht man diese Volksredner an
der Arbeit.



^42 Dio Cass. 39, 58: “Die Alexandriner leisten in aller Hinsicht das
Mögliche an Dreistigkeit und reden heraus, was ihnen in den Mund kommt. Im
Krieg und seinen Schrecken benehmen sie sich feige; bei den Aufläufen aber, die
bei ihnen sehr häufig und sehr ernst sind, greifen sie ohne weiteres zum
Totschlagen und achten um des augenblicklichen Erfolgs willen das Leben für
nichts, ja sie gehen in ihr Verderben, als handelte es sich um die höchsten
Dinge.”



————————————————————————————



Auch in dem religiösen Wesen haben beide Städte eine analoge Stellung. Den
Landeskultus, wie die einheimische Bevölkerung ihn in Syrien wie in Ägypten
festhielt, haben in seiner ursprünglichen Gestalt wie die Antiochener so auch
die Alexandriner abgelehnt. Aber wie die Seleukiden, so haben auch die Lagiden
sich wohl gehütet, an den Grundlagen der alten Landesreligion zu rütteln, und
nur, die älteren nationalen Anschauungen und Heiligtümer mit den schmiegsamen
Gestalten des griechischen Olymp verquickend, sie äußerlich einigermaßen
hellenisiert, zum Beispiel den griechischen Gott der Unterwelt, den Pluton,
unter dem bis dahin wenig genannten ägyptischen Götternamen Sarapis in den
Landeskultus eingeführt und auf diesen dann den alten Osiriskult allmählich
übertragen ^43. So spielten die echt ägyptische Isis und der pseudo-ägyptische
Sarapis in Alexandreia eine ähnliche Rolle wie in Syrien der Belos und der
Elagabalos, und drangen auch in ähnlicher Weise wie diese, wenngleich weniger
mächtig und heftiger angefochten, in der Kaiserzeit allmählich in den
okzidentalischen Kultus ein. In der bei Gelegenheit dieser religiösen Gebräuche
und Feste entwickelten Unsittlichkeit und der durch priesterlichen Segen
approbierten und stimulierten Unzucht hatten beide Städte sich einander nichts
vorzuwerfen.



————————————————————————



^43 Die “frommen Ägypter” wehrten sich dagegen, wie Macrobius (Sat.
1, 7, 14) berichtet, aber tyrannide Ptolemaeorum pressi hos quoque deos
(Sarapis und Saturnus) in cultum recipere Alexandrinorum more, apud quos
potissimum colebantur, coacti sunt. Da sie also blutige Opfer darbringen
mußten, was gegen ihr Ritual war, ließen sie diese Götter wenigstens in den
Städten nicht zu: nullum Aegypti oppidum intra muros suos aut Saturni aut
Sarapis fanum recepit.



————————————————————————



Bis in späte Zeit hinab hat der alte Kultus in dem frommen Lande Ägypten seine
festeste Burg behauptet ^44. Die Restauration des alten Glaubens, sowohl
wissenschaftlich in der an denselben sich anlehnenden Philosophie wie auch
praktisch in der Abwehr der von den Christen gegen den Polytheismus gerichteten
Angriffe, und in der Wiederbelebung des heidnischen Tempeldienstes und der
heidnischen Mantik, hat ihren rechten Mittelpunkt in Alexandreia. Als dann der
neue Glaube auch diese Burg eroberte, blieb die Landesart sich dennoch treu;
die Wiege des Christentums ist Syrien, die des Mönchtums Ägypten. Von der
Bedeutung und der Stellung der Judenschaft, in welcher ebenfalls beide Städte
sich gleichen, ist schon in anderer Verbindung die Rede gewesen. Von der
Regierung ins Land gerufene Einwanderer wie die Hellenen, standen sie wohl
diesen nach und waren kopfsteuerpflichtig wie die Ägypter, aber hielten sich
und galten mehr als diese. Ihre Zahl betrug unter Vespasian eine Million, etwa
den achten Teil der Gesamtbevölkerung Ägyptens, und wie die Hellenen wohnten
sie vorzugsweise in der Hauptstadt, von deren fünf Vierteln zwei jüdisch waren.
An anerkannter Selbständigkeit, an Ansehen, Bildung und Reichtum war die
alexandrinische Judenschaft schon vor dem Untergang Jerusalems die erste der
Welt; und infolgedessen hat ein guter Teil der letzten Akte der jüdischen
Tragödie, wie dies früher dargelegt worden ist, auf ägyptischem Boden sich
abgespielt.



———————————————————————-



^44 Der oft angeführte anonyme Verfasser einer Reichsbeschreibung aus der Zeit
des Constantius, ein guter Heide, preist Ägypten namentlich auch wegen seiner
musterhaften Frömmigkeit: “Nirgends werden die Mysterien der Götter so
gut gefeiert wie dort von alters her und noch heute.” Freilich, fügt er
hinzu, meinten einige, daß die Chaldäer - er meint den syrischen Kult - die
Götter besser verehrten; aber er halte sich an das, was er mit Augen gesehen.
“Hier gibt es Heiligtümer aller Art und prächtig geschmückte Tempel, und
in Menge finden sich Küster und Priester und Propheten und Gläubige und
treffliche Theologen, und alles geht nach seiner Ordnung; du findest die Altäre
immer von Flammen lodern und die Priester mit ihren Binden und die
Weihrauchfässer mit herrlich duftenden Spezereien.” Aus derselben Zeit
etwa (nicht vor Hadrian) und offenbar auch von kundiger Hand rührt eine andere
boshaftere Schilderung her (vita Saturnini 8): “Wer in Ägypten den
Sarapis verehrt, ist auch Christ, und die sich christliche Bischöfe nennen,
verehren gleichfalls den Sarapis; jeder Großrabbi der Juden, jeder Samariter,
jeder christliche Geistliche ist da zugleich ein Zauberer, ein Prophet, ein
Quacksalber (aliptes). Selbst wenn der Patriarch nach Ägypten kommt, fordern
die einen, daß er zum Sarapis, die andern, daß er zu Christus beten.”
Diese Diatribe hängt sicher damit zusammen, daß die Christen den ägyptischen
Gott für den Joseph der Bibel erklärten, den Urenkel der Sara und mit Recht den
Scheffel tragend. In ernsterem Sinn faßt die Lage der ägyptischen Altgläubigen
der vermutlich dem 3. Jahrhundert angehörige Verfasser des in lateinischer
Übersetzung unter den dem Apuleius beigelegten Schriften erhaltenen
Göttergesprächs, in welchem der dreimal größte Hermes dem Asklepios die
zukünftigen Dinge verkündet: “Du weißt doch, Asklepios, daß Ägypten ein
Abbild des Himmels oder, um richtiger zu reden, eine Übersiedelung und
Niederfahrt der ganzen himmlischen Waltung und Tätigkeit ist; ja, um noch
richtiger zu reden, unser Vaterland ist der Tempel des gesamten Weltalls. Und
dennoch: eintreten wird eine Zeit, wo es den Anschein gewinnt, als hätte
Ägypten vergeblich mit frommem Sinn in emsigem Dienst das Göttliche gehegt, wo
alle heilige Verehrung der Götter erfolglos und verfehlt sein wird. Denn die
Gottheit wird zurück in den Himmel sich begeben, Ägypten wird verlassen und das
Land, welches der Sitz der Götterdienste war, wird der Anwesenheit göttlicher
Macht beraubt und auf sich selbst angewiesen sein. Dann wird dieses geweihte
Land, die Stätte der Heiligtümer und Tempel, dicht mit Gräbern und Leichen
angefüllt sein. O Ägypten, Ägypten, von deinen Götterdiensten werden nur
Gerüchte sich erhalten, und auch diese werden deinen kommenden Geschlechtern
unglaublich dünken, nur Worte werden sich erhalten auf den Steinen, die von
deinen frommen Taten erzählen, und bewohnen wird Ägypten der Skythe oder Inder
oder sonst einer aus dem benachbarten Barbarenland. Neue Rechte werden
eingeführt werden, neues Gesetz, nichts heiliges, nichts gottesfürchtiges,
nichts des Himmels und der Himmlischen Würdiges wird gehört noch im Geiste
geglaubt werden. Eine schmerzliche Trennung der Götter von den Menschen tritt
ein; nur die bösen Engel bleiben da, die unter die Menschheit sich
mengen.” (Nach J. Bernays’ Übersetzung, Gesammelte Abhandlungen, Bd. 1,
S. 330).



———————————————————————-



Alexandreia wie Antiocheia sind vorzugsweise Sitze der wohlhabenden Handel- und
Gewerbetreibenden; aber in Antiocheia fehlt der Seehafen und was daran hängt,
und wie rege es dort auf den Gassen herging, sie hielten doch keinen Vergleich
aus gegen das Leben und Treiben der alexandrinischen Fabrikarbeiter und
Matrosen. Dagegen hatte für den Lebensgenuß, das Schauspiel, das Diner, die
Liebesfreuden Antiocheia mehr zu bieten als die Stadt, in der “niemand
müßig ging”. Auch das eigentliche, vorzugsweise an die rhetorischen
Exhibitionen anknüpfende Literatentreiben, welches wir in der Schilderung
Kleinasiens skizzierten, trat in Ägypten zurück ^45, wohl mehr im Drang der
Geschäfte des Tages als durch den Einfluß der zahlreichen und gut bezahlten, in
Alexandreia lebenden und großenteils auch dort heimischen Gelehrten. Für den
Gesamtcharakter der Stadt kamen diese Männer des Museums, von denen noch weiter
die Rede sein wird, vor allem, wenn sie in fleißiger Arbeit ihre Schuldigkeit
taten, nicht in hervorragender Weise in Betracht. Die alexandrinischen Ärzte
aber galten als die besten im ganzen Reich; freilich war Ägypten nicht minder
die rechte Heimstätte der Quacksalber und der Geheimmittel und jener
wunderlichen zivilisierten Form der Schäfermedizin, in welcher fromme Einfalt
und spekulierender Betrug sich im Mantel der Wissenschaft drapieren. Des
dreimal größten Hermes haben wir schon gedacht; auch der alexandrinische
Sarapis hat im Altertum mehr Wunderkuren verrichtet als irgendeiner seiner
Kollegen und selbst den praktischen Kaiser Vespasian angesteckt, daß auch er
die Blinden und Lahmen heilte, jedoch nur in Alexandreia.



———————————————————————————-



^45 Als die Römer von dem berühmten Rhetor Proaeresios (Ende 3., Anfang 4.
Jahrhundert) einen seiner Schüler für einen Lehrstuhl erbitten, sendet er ihnen
den Eusebios aus Alexandreia; “hinsichtlich der Rhetorik”, heißt es
von diesem (Eun. proaer. p. 92 Boiss.), “genügt es zu sagen, daß er ein
Ägypter war; denn dieses Volk treibt zwar mit Leidenschaft das Versemachen,
aber die ernste Redekunst (ο σπουδαίος Έρμης) ist bei ihnen nicht zu
Hause”. Die merkwürdige Wiederaufnahme der griechischen Poesie in
Ägypten, der zum Beispiel das Epos des Nonnos angehört, liegt jenseits der
Grenzen unserer Darstellung.



———————————————————————————-



Obgleich der Platz, welchen Alexandreia in der geistigen und literarischen
Entwicklung des späteren Griechenlands und der okzidentalischen Kultur
überhaupt einnimmt oder einzunehmen scheint, nicht in einer Schilderung der
örtlichen Zustände Ägyptens, sondern nur in derjenigen dieser Entwicklung
selbst entsprechend gewürdigt werden kann, ist das alexandrinische
Gelehrtenwesen und dessen Fortdauer unter dem römischen Regiment eine allzu
merkwürdige Erscheinung, um nicht auch in dieser Verbindung in seiner
allgemeinen Stellung berührt zu werden. Daß die Verschmelzung der
orientalischen und der hellenischen Geisteswelt neben Syrien vorzugsweise in
Ägypten sich vollzog, wurde schon bemerkt; und wenn der neue Glaube, der den
Okzident erobern sollte, von Syrien ausging, so kam die ihm homogene
Wissenschaft, diejenige Philosophie, welche neben dem Menschengeist und
außerhalb desselben den überweltlichen Gott und die göttliche Offenbarung
anerkennt und verkündet, vorzugsweise aus Ägypten, wahrscheinlich schon der
neue Pythagoreismus, sicher das philosophische Neujudentum, von dem früher die
Rede war, sowie der neue Platonismus, dessen Begründer, der Ägypter Plotinos,
ebenfalls schon erwähnt ward. Auf dieser vorzugsweise in Alexandreia sich
vollziehenden Durchdringung der hellenischen und der orientalischen Elemente
beruht es hauptsächlich, daß, wie dies in der Darstellung der italischen
Verhältnisse näher darzulegen ist, der dortige Hellenismus in der früheren
Kaiserzeit vorzugsweise ägyptische Form trägt. Wie die an Pythagoras, Moses,
Platon anknüpfenden altneuen Weisheiten von Alexandreia aus in Italien
eindrangen, so spielte die Isis und was dazu gehört die erste Rolle in der
bequemen Modefrömmigkeit, welche die römischen Poeten der augustischen Zeit und
die pompeianischen Tempel aus der des Claudius uns zeigen. Die ägyptische
Kunstübung herrscht vor in den kampanischen Fresken derselben Epoche wie in der
tiburtinischen Villa Hadrians. Dem entspricht die Stellung, welche das
alexandrinische Gelehrtenwesen in dem geistigen Leben der Kaiserzeit einnimmt.
Nach außen hin beruht dasselbe auf der staatlichen Pflege der geistigen
Interessen und würde mit mehr Recht an den Namen Alexanders anknüpfen als an
den Alexandreias; es ist die Realisierung des Gedankens, daß in einem gewissen
Stadium der Zivilisation Kunst und Wissenschaft durch das Ansehen und die
Machtmittel des Staats gestützt und gefördert werden müssen, die Konsequenz des
genialen Moments der Weltgeschichte, welcher Alexander und Aristoteles
nebeneinander stellte. Es soll hier nicht gefragt werden, wie in dieser
mächtigen Konzeption Wahrheit und Irrtum, Beschädigung und Hebung des geistigen
Lebens sich miteinander mischen, nicht die dürftige Nachblüte des göttlichen
Singens und des hohen Denkens der freien Hellenen einmal mehr gestellt werden
neben den üppigen und doch auch großartigen Ertrag des späteren Sammelns,
Forschens und Ordnens. Konnten die Institutionen, welche diesem Gedanken
entsprangen, der griechischen Nation unwiederbringlich Verlorenes nicht oder,
was schlimmer ist, nur scheinhaft erneuern, so haben sie ihr auf dem noch
freien Bauplatz der geistigen Welt den einzig möglichen und auch einen
herrlichen Ersatz gewährt. Für unsere Erwägung kommen vor allem die örtlichen
Verhältnisse in Betracht. Kunstgärten sind einigermaßen unabhängig vom Boden,
und nicht anders ist es mit diesen wissenschaftlichen Institutionen, nur daß
sie ihrem Wesen nach an die Höfe gewiesen sind. Die materielle Unterstützung
kann ihnen auch anderswo zuteil werden; aber wichtiger als diese ist die Gunst
der höchsten Kreise, die ihnen die Segel schwellt, und die Verbindungen,
welche, in den großen Zentren zusammenlaufend, diese Kreise der Wissenschaft
füllen und erweitern. In der besseren Zeit der Alexandermonarchien hatte es
solcher Zentren so viele gegeben als es Staaten gab, und dasjenige des
Lagidenhofs war nur das angesehenste unter ihnen gewesen. Die römische Republik
hatte die übrigen eines nach dem andern in ihre Gewalt gebracht und mit den
Höfen auch die dazugehörigen wissenschaftlichen Anstalten und Kreise beseitigt.
Daß der künftige Augustus, als er den letzten dieser Höfe aufhob, die damit
verknüpften gelehrten Institute bestehen ließ, ist die rechte und nicht die
schlechteste Signatur der veränderten Zeit. Der energischere und höhere
Philhellenismus des Caesarenregiments unterschied sich zu seinem Vorteil von
dem republikanischen dadurch, daß er nicht bloß griechischen Literaten in Rom
zu verdienen gab, sondern die große Tutel der griechischen Wissenschaft als
einen Teil der Alexanderherrschaft betrachtete und behandelte. Freilich war,
wie in dieser gesamten Regeneration des Reiches, der Bauplan großartiger als
der Bau. Die königlich patentierten und pensionierten Musen, welche die Lagiden
nach Alexandreia gerufen hatten, verschmähten es nicht, die gleichen Bezüge
auch von den Römern anzunehmen; und die kaiserliche Munifizenz stand hinter der
früheren königlichen nicht zurück. Der Bibliothekfonds von Alexandreia und der
Fonds der Freistellen für Philosophen, Poeten, Ärzte und Ge lehrte aller Art
^46 sowie die diesen gewährten Immunitäten wurden von Augustus nicht
vermindert, von Kaiser Claudius vermehrt, freilich mit der Auflage, daß die
neuen Claudischen Akademiker die griechischen Geschichtswerke des wunderlichen
Stifters Jahr für Jahr in ihren Sitzungen zum Vortrag zu bringen hatten. Mit
der ersten Bibliothek der Welt behielt Alexandreia zugleich durch die ganze
Kaiserzeit einen gewissen Primat der wissenschaftlichen Arbeit, bis das Museion
zugrunde ging und der Islam die antike Zivilisation erschlug. Es war auch nicht
bloß die damit gebotene Gelegenheit, sondern zugleich die alte Tradition und
die Geistesrichtung dieser Hellenen, welche der Stadt jenen Vorrang bewahrte,
wie denn unter den Gelehrten die geborenen Alexandriner an Zahl und Bedeutung
hervorragen. Auch in dieser Epoche sind zahlreiche und achtbare gelehrte
Arbeiten, namentlich philologische und physikalische, aus dem Kreise der
Gelehrten “vom Museum”, wie sie gleich den Parisern “vom
Institut” sich titulierten, hervorgegangen; aber die literarische
Bedeutung, welche die alexandrinische und die pergamenische Hofwissenschaft und
Hofkunst in der besseren Epoche des Hellenismus für die gesamte hellenische und
hellenisierende Welt gehabt hat, knüpfte nie auch nur entfernt sich an die
römisch-alexandrinische. Die Ursache liegt nicht in dem Mangel an Talenten oder
anderen Zufälligkeiten, am wenigsten daran, daß der Platz im Museum vom Kaiser
zuweilen nach Gaben und immer nach Gunst vergeben ward und die Regierung damit
völlig schaltete wie mit dem Ritterpferd und den Hausbeamtenstellungen; das war
auch an den älteren Höfen nicht anders gewesen. Hofphilosophen und Hofpoeten
blieben in Alexandreia, aber nicht der Hof; es zeigte sich hier recht deutlich,
daß es nicht auf die Pensionen und Gratifikationen ankam, sondern auf die für
beide Teile belebende Berührung der großen politischen und der großen
wissenschaftlichen Arbeit. Diese stellte wohl für die neue Monarchie sich ein
und damit auch ihre Konsequenzen; aber die Stätte dafür war nicht Alexandreia:
diese Blüte der politischen Entwicklung gehörte billig den Lateinern und der
lateinischen Hauptstadt. Die augustische Poesie und die augustische
Wissenschaft sind unter ähnlichen Verhältnissen zu ähnlicher bedeutender und
erfreulicher Entwicklung gelangt wie die hellenistische an dem Hof der
Pergamener und der früheren Ptolemäer. Sogar indem griechischen Kreise knüpfte,
soweit die römische Regierung auf denselben im Sinne der Lagiden einwirkte,
mehr als an Alexandreia sich dies an Rom an. Die griechischen Bibliotheken der
Hauptstadt standen freilich der alexandrinischen nicht gleich und ein dem
alexandrinischen Museum vergleichbares Institut gab es in Rom nicht. Aber die
Stellung an den römischen Bibliotheken öffnete die Beziehungen zu dem Hofe.
Auch die von Vespasian eingerichtete, von der Regierung besetzte und besoldete
hauptstädtische Professur der griechischen Rhetorik gab ihrem Inhaber, wenn er
gleich nicht in dem Sinne Hausbeamter war wie der kaiserliche Bibliothekar,
eine ähnliche Stellung und galt, ohne Zweifel deswegen, als der vornehmste
Lehrstuhl des Reiches ^47. Vor allem aber war das kaiserliche
Kabinettssekretariat in seiner griechischen Abteilung die angesehenste und
einflußreichste Stellung, zu der ein griechischer Literat überhaupt gelangen
konnte. Versetzung von der alexandrinischen Akademie in ein derartiges
hauptstädtisches Amt war nachweislich Beförderung ^48. Auch abgesehen von
allem, was die griechischen Literaten sonst allein in Rom fanden, genügten die
Hofstellungen und die Hofämter, um den angesehensten von ihnen den Zug vielmehr
dahin zu geben als an den ägyptischen “Freitisch”. Das gelehrte
Alexandreia dieser Zeit ward eine Art Witwensitz der griechischen Wissenschaft,
achtungswert und nützlich, aber auf den großen Zug der Bildung wie der
Verbildung der Kaiserzeit von keinem durchschlagenden Einfluß; die Plätze im
Museum wurden, wie billig, nicht selten an namhafte Gelehrte von auswärts
vergeben, und für das Institut selbst kamen die Bücher der Bibliothek mehr in
Betracht als die Bürger der großen Handels- und Fabrikstadt.



————————————————————————



^46 Ein “homerischer Poet” εκ Μουσείου bringt es fertig, den Memnon
in vier homerischen Versen anzusingen, ohne ein Wort von dem Seinen hinzuzutun
(CIG 4748). Hadrian macht einen alexandrinischen Poeten zum Lohn für ein
loyales Epigramm zum Mitglied (Athenaeos 15 p. 677 e). Beispiele von Rhetoren
aus hadrianischer Zeit bei Philostratos vit. soph. 1, 22, 3. c. 25, 3. Ein
φιλοσόφος από Μουσείου in Halikarnassos (BCH 4, 1880, S. 405). In späterer
Zeit, wo der Circus alles ist, finden wir einen namhaften Ringkämpfer -
vielleicht darf man sagen, als Ehrenmitglied der philosophischen Klasse
(Inschrift aus Rom CIG 5914: νεωκόρος τού μεγάλου Σαράπιδος καί τών εν τώ
Μουσείω σειτουμένων ατελών φιλοσόφων; vgl. das. 4724 und Firm. err. 13,3). Οι
εν Εφέσω από τού Μουσείου ιατροί (Wood, Ephesus. Inscriptions from tombs, n.
7), eine Gesellschaft ephesischer Ärzte, beziehen sich wohl auch auf das Museum
von Alexandreia, aber sind schwerlich Mitglieder desselben, sondern in
demselben gebildet.



^47 Ο άνω θρόνος bei Philostratos vit. soph. 2, 10, 5.



^48 Beispiele sind Chaeremon, der Lehrer Neros, vorher angestellt in
Alexandreia (Suidas Äιονύσιος Αλεξανδρεύς; vgl. Zeller, Hermes 11, 1876, S. 430
und oben 7, 275); Dionysios, des Glaukos Sohn, zuerst in Alexandreia Nachfolger
Chaeremons, dann von Nero bis auf Traian Bibliothekar in Rom und kaiserlicher
Kabinettssekretär (Suidas. a. a. O.); L. Julius Vestinus unter Hadrian, der
sogar nach der Vorstandschaft des Museums dieselben Stellungen wie Dionysios in
Rom bekleidete, auch als philologischer Schriftsteller bekannt.



————————————————————————



Die militärischen Verhältnisse Ägyptens stellten, eben wie in Syrien, den
Truppen daselbst eine zwiefache Aufgabe: den Schutz der Südgrenze und der
Ostküste, der freilich mit dem für die Euphratlinie erforderlichen nicht
entfernt verglichen werden kann, und die Aufrechterhaltung der inneren Ordnung
im Lande wie in der Hauptstadt. Die römische Besatzung bestand, abgesehen von
den bei Alexandreia und auf dem Nil stationierten Schiffen, die hauptsächlich
für die Zollkontrolle gedient zu haben scheinen, unter Augustus aus drei
Legionen nebst den dazugehörigen, nicht zahlreichen Hilfstruppen, zusammen etwa
20000 Mann. Es war dies etwa halb soviel, als er für die sämtlichen asiatischen
Provinzen bestimmte, was der Wichtigkeit dieser Provinz für die neue Monarchie
entsprach. Die Besatzung wurde aber wahrscheinlich noch unter Augustus selbst
um ein Drittel und dann unter Domitian um ein weiteres Drittel vermindert.
Anfänglich waren zwei Legionen außerhalb der Hauptstadt stationiert; das
Hauptlager aber und bald das einzige lag vor den Toren derselben, da wo Caesar
der Sohn den letzten Kampf mit Antonius ausgefochten hatte, in der danach
benannten Vorstadt Nikopolis. Diese hatte ihr eigenes Amphitheater und ihr
eigenes kaiserliches Volksfest und war völlig selbständig eingerichtet, so daß
eine Zeitlang die öffentlichen Lustbarkeiten von Alexandreia durch die ihrigen
in Schatten gestellt wurden. Die unmittelbare Bewachung der Grenze fiel den
Auxilien zu. Dieselben Ursachen also, welche in Syrien die Disziplin lockerten,
die zunächst polizeiliche Aufgabe und die unmittelbare Berührung mit der großen
Hauptstadt, kamen auch für die ägyptischen Truppen ins Spiel; hier trat noch
hinzu, daß die üble Gewohnheit, den Soldaten bei der Fahne das eheliche Leben
oder doch ein Surrogat desselben zu gestatten und die Truppe aus diesen
Lagerkindern zu ergänzen, bei den makedonischen Regimentern der Ptolemäer seit
langem einheimisch war und rasch auch bei den Römern sich wenigstens bis zu
einem gewissen Grade einbürgerte. Dem entsprechend scheint das ägyptische
Korps, in welchem die Okzidentalen noch seltener dienten als in den übrigen
Armeen des Ostens und das zum großen Teil aus der Bürgerschaft und dem Lager
von Alexandreia sich rekrutierte, unter allen Armeekorps das am wenigstens
angesehene gewesen zu sein, wie denn auch die Offiziere dieser Legion, wie
schon bemerkt ward, im Rang denen der übrigen nachstanden.



Die eigentlich militärische Aufgabe der ägyptischen Truppen hängt eng zusammen
mit den Maßregeln für die Hebung des ägyptischen Handels. Es wird angemessen
sein, beides zusammenzufassen und zunächst die Beziehungen zu den kontinentalen
Nachbarn im Süden, sodann diejenigen zu Arabien und Indien im Zusammenhang
darzulegen.



Ägypten reicht nach Süden, wie schon bemerkt, bis zu der Schranke, welche der
letzte Katarakt unweit Syene (Assuân) der Schiffahrt entgegenstellt. Jenseits
Syene beginnt der Stamm der Kesch, wie die Ägypter sie nennen, oder, wie die
Griechen übersetzen, der Dunkelfarbigen, der Äthiopen, wahrscheinlich den
später zu erwähnenden Urbewohnern Abessiniens stammverwandt, und, wenn auch
vielleicht aus der gleichen Wurzel wie die Ägypter entsprungen, doch in der
geschichtlichen Entwicklung als fremdes Volk ihnen gegenüberstehend. Weiter
südwärts folgen die Nahsiu der Ägypter, das heißt die Schwarzen, die Nubier der
Griechen, die heutigen Neger. Die Könige Ägyptens hatten in besseren Zeiten
ihre Herrschaft weit in das Binnenland hinein ausgedehnt oder es hatten
wenigstens auswandernde Ägypter hier sich eigene Herrschaften gegründet; die
schriftlichen Denkmäler des pharaonischen Regiments gehen bis oberhalb des
dritten Katarakts nach Dongola hinein, wo Nabata (bei Nûri) der Mittelpunkt
ihrer Niederlassungen gewesen zu sein scheint; und noch beträchtlich weiter
stromaufwärts, etwa sechs Tagereisen nördlich von Khartum, bei Schendi im
Sennaar, in der Nähe der früh verschollenen Äthiopenstadt Meroë finden sich
Gruppen freilich schriftloser Tempel und Pyramiden. Als Ägypten römisch ward,
war es mit dieser Machtentwicklung längst vorbei und herrschte jenseits Syene
ein äthiopischer Stamm unter Königinnen, die stehend den Namen oder den Titel
Kandake führten ^49 und in jenem einst ägyptischen Nabata in Dongola
residierten; ein Volk auf niedriger Stufe der Zivilisation, überwiegend Hirten,
imstande, ein Heer von 30000 Mann aufzubringen, aber gerüstet mit Schilden von
Rindshäuten, bewehrt meist nicht mit Schwertern, sondern mit Beilen oder Lanzen
und eisenbeschlagenen Keulen; räuberische Nachbarn, im Gefecht den Römern nicht
gewachsen. Diese fielen im Jahre 730 (24) oder 731 (23) in das römische Gebiet
ein, wie sie behaupteten, weil die Vorsteher der nächsten Nomen sie geschädigt
hätten, wie die Römer meinten, weil die ägyptischen Truppen damals großenteils
in Arabien beschäftigt waren und sie hofften, ungestraft plündern zu können. In
der Tat überwanden sie die drei Kohorten, die die Grenze deckten, und
schleppten aus den nächsten ägyptischen Distrikten Philae, Elephantine, Syene
die Bewohner als Sklaven fort und als Siegeszeichen die Statuen des Kaisers,
die sie dort vorfanden. Aber der Statthalter, der eben damals die Verwaltung
des Landes übernahm, Gaius Petronius, vergalt den Angriff rasch; mit 10000 Mann
zu Fuß und 800 Reitern trieb er sie nicht bloß zum Lande hinaus, sondern folgte
ihnen den Nil entlang in ihr eigenes Land, schlug sie nachdrücklich bei
Pselchis (Dakke) und erstürmte ihre feste Burg Premis (Ibrim) so wie die
Hauptstadt selbst, die er zerstörte. Zwar erneuerte die Königin, ein tapferes
Weib, im nächsten Jahre den Angriff und versuchte Premis, wo römische Besatzung
geblieben war, zu erstürmen; aber Petronius brachte rechtzeitig Ersatz, und so
entschloß sich die Äthiopin, Gesandte zu senden und um Frieden zu bitten. Der
Kaiser gewährte ihn nicht bloß, sondern befahl, das unterworfene Gebiet zu
räumen, und wies den Vorschlag seines Statthalters ab, die Besiegten
tributpflichtig zu machen. Insofern ist dieser sonst nicht bedeutende Vorgang
bemerkenswert, als gleich damals der bestimmte Entschluß der römischen
Regierung sich zeigte, zwar das Niltal, soweit der Fluß schiffbar ist,
unbedingt zu behaupten, aber von der Besitznahme der weiten Landschaften am
oberen Nil ein für allemal abzusehen. Nur die Strecke von Syene, wo unter
Augustus die Grenztruppen standen, bis nach Hiera Sykaminos (Maharraka), das
sogenannte Zwölfmeilenland (Δωδεκάσχοινος) ist zwar niemals als Nomos
eingerichtet und nie als ein Teil Ägyptens, aber doch als zum Reiche gehörig
betrachtet worden; und spätestens unter Domitian wurden selbst die Posten bis
nach Hiera Sykaminos vorgerückt ^^50. Dabei ist es im wesentlichen geblieben.
Die von Nero geplante orientalische Expedition sollte allerdings auch Äthiopien
umfassen; aber es blieb bei der vorläufigen Erkundung des Landes durch römische
Offiziere bis über Meroë hinauf. Das nachbarliche Verhältnis muß an der
ägyptischen Südgrenze bis in die Mitte des dritten Jahrhunderts im ganzen
friedlicher Art gewesen sein, wenn es auch an kleineren Händeln mit jener
Kandake und mit ihren Nachfolgerinnen, die längere Zeit sich behauptet zu haben
scheinen, später vielleicht mit anderen, jenseits der Reichsgrenze zur Vormacht
gelangenden Stämmen, nicht gefehlt haben wird. Erst als das Reich in der
valerianisch-gallienischen Zeit aus den Fugen ging, brachen die Nachbarn auch
über diese Grenze. Es ist schon erwähnt worden, daß die in den Gebirgen an der
Südostgrenze ansässigen, früher den Äthiopen gehorchenden Blemyer, ein
Barbarenvolk von entsetzlicher Roheit, welches noch Jahrhunderte später sich
der Menschenopfer nicht entwöhnt hatte, in dieser Epoche selbständig gegen
Ägypten vorging und im Einverständnis mit den Palmyrenern einen guten Teil
Oberägyptens besetzte und eine Reihe von Jahren behauptete. Der tüchtige Kaiser
Probus vertrieb sie; aber die einmal begonnenen Einfälle hörten nicht auf ^51,
und Kaiser Diocletianus entschloß sich, die Grenze zurückzunehmen. Das schmale
Zwölfmeilenland forderte starke Besatzung und trug dem Staate wenig ein. Die
Nubier, welche in der libyschen Wüste hausten und besonders die große Oase
stetig heimsuchten, gingen darauf ein, ihre alten Sitze aufzugeben und sich in
dieser Landschaft anzusiedeln, die ihnen förmlich abgetreten ward; zugleich
wurden ihnen sowohl wie ihren östlichen Nachbarn, den Blemyern, feste
Jahrgelder ausgesetzt, dem Namen nach, um sie für die Grenzbewachung zu
entschädigen, in der Tat ohne Zweifel als Abkaufsgelder für ihre Plünderzüge,
die natürlich dennoch nicht aufhörten. Es war ein Schritt zurück, der erste,
seit Ägypten römisch war.



——————————————————————————————-



^49 Der Eunuch der Kandake, der im Jesaias liest (Apostelgeschichte 8, 27), ist
bekannt; eine Kandake regiert auch zu Neros Zeit (Plin. nat. 6, 29, 182) und
spiele eine Rolle im Alexanderroman (3, 18 f.).



^50 Daß die Reichsgrenze bis Hiera Sykaminos reichte, ergibt sich für das 2.
Jahrhundert aus Ptol. geogr. 5, 5, 74, für die Zeit Diocletians aus den die
Reichsstraßen bis dahin führenden Itinerarien. In der ein Jahrhundert jüngeren
Notitia dignitatum reichen die Posten wieder nicht hinaus über Syene, Philae,
Elephantine. In der Strecke von Philae nach Hiera Sykaminos, der Dodekaschoenos
Herodots (2, 29), scheinen schon in früher Zeit für die Ägyptern und Äthiopen
immer gemeinschaftliche Isis von Philae Tempelabgaben erhoben worden zu sein;
aber griechische Inschriften aus der Lagidenzeit haben sich hier nicht
gefunden, dagegen zahlreiche datierte aus römischer, die ältesten aus der des
Augustus (Pselchis, 2 n. Chr.: CIG 5086) und des Tiberius (ebenda, J. 26: 5104;
J. 33: 5101), die jüngste aus der des Philippus (Kardassi, J. 248: 5010). Diese
beweisen nicht unbedingt für die Reichsangehörigkeit des betreffenden Fundorts;
aber die eines landvermessenden Soldaten vom Jahre 33 (5101) und die eines
praesidium vom Jahre 84 (Talmis, 5042 f.), sowie zahlreiche andere setzen
dieselbe allerdings voraus. Jenseits der bezeichneten Grenze hat sich nie ein
ähnlicher Stein gefunden; denn die merkwürdige Inschrift der regina (CIL III,
83), bei Messaurât, südlich von Schendi (16° 25' Breite, 5 Lieues nördlich von
den Ruinen von Naga) gefunden, die südlichste aller bekannten lateinischen
Inschriften, jetzt im Berliner Museum, hat nicht ein römischer Untertan
gesetzt, sondern vermutlich ein aus Rom zurückkehrender Abgesandter einer
afrikanischen Königin, der lateinisch redet, vielleicht nur, um zu zeigen, daß
er in Rom gewesen sei.



^51 Die tropaea Niliaca, sub quibus Aethiops et Indus intremuit, in einer
wahrscheinlich im Jahre 296 gehaltenen Rede (Paneg. 5, 5) gehen auf ein
derartiges Rencontre, nicht auf die ägyptische Insurrektion; von Angriffen der
Blemyer spricht eine andere Rede vom Jahre 289 (Paneg. 3, 17).



Über die Abtretung des Zwölfmeilengebiets an die Nubier berichtet Prok. Pers.
1, 19. Als unter der Herrschaft nicht der Nubier, sondern der Blemyer stehend
erwähnen dasselbe Olympiodorus (fr. 37 Müller) und die Inschrift des Silko CIG
5072. Das kürzlich zum Vorschein gekommene Fragment eines griechischen
Heldengedichts auf den Blemyersieg eines spätrömischen Kaisers bezieht Bücheler
(Rheinisches Museum N. F. 39, 1880, S. 279 f.) auf den des Marcianus im Jahre
451 (vgl. Priscus fr. 21).



——————————————————————————————-



Von dem kaufmännischen Verkehr an dieser Grenze ist aus dem Altertum wenig
überliefert. Da die Katarakte des oberen Nils den unmittelbaren Wasserweg
sperrten, hat sich der Verkehr zwischen dem inneren Afrika und den Ägyptern,
namentlich der Elfenbeinhandel in römischer Zeit mehr über die abessinischen
Häfen als am Nil hin bewegt; aber gefehlt hat er auch in dieser Richtung nicht
^52. Die auf der Insel Philae zahlreich neben den Ägyptern wohnenden Äthiopen
sind offenbar meistens Kaufleute gewesen, und der hier vorwaltende Grenzfrieden
wird das Seinige beigetragen haben zum Aufblühen der oberägyptischen
Grenzstädte und des ägyptischen Handels überhaupt.



——————————————————————————————



^52 Juvenal erwähnt sat. 11, 124 die Elefantenzähne, quos mittit porta Syenes.



——————————————————————————————



Die Ostküste Ägyptens stellt der Entwicklung des Weltverkehrs eine schwer zu
lösende Aufgabe. Der durchgängig öde und felsige Strand ist eigentlicher Kultur
unfähig und in alter wie in neuer Zeit eine Wüste ^52. Dagegen nähern die
beiden für die Kulturentwicklung der alten Welt vorzugsweise wichtigen Meere,
das Mittelländische und das Rote oder Indische sich einander am meisten an den
beiden nördlichsten Spitzen des letzteren, dem Persischen und dem Arabischen
Golf; jener nimmt den Euphrat in sich auf, der in seinem mittleren Lauf dem
Mittelländischen Meere nahekommt; dieser ist nur wenige Tagemärsche entfernt
von dem in dasselbe Meer fließenden Nil. Daher nimmt in alter Zeit der
Handelsverkehr zwischen dem Osten und dem Westen überwiegend entweder die
Richtung auf dem Euphrat zu der syrischen und der arabischen Küste oder er
wendet sich von der Ostküste Ägyptens nach dem Nil. Die Verkehrswege vom
Euphrat her sind älter als die über den Nil; aber die letzteren haben den
Vorzug der besseren Schiffbarkeit des Stromes und des kürzeren Landtransports;
Die Beseitigung des letzteren durch Herstellung einer künstlichen Wasserstraße
ist bei dem Euphratweg ausgeschlossen, bei dem ägyptischen in alter wie in
neuer Zeit wohl schwierig, aber nicht unmöglich befunden. Sonach ist dem Land
Ägypten von der Natur selbst vorgeschrieben, die Ostküste mit dem Nillauf und
der nördlichen Küste durch Land- oder Wasserstraßen zu verbinden; und es gehen
auch die Anfänge derartiger Anlagen bis zurück in die Zeit derjenigen
einheimischen Herrscher, welche zuerst Ägypten dem Ausland und dem großen
Handelsverkehr erschlossen. Auf den Spuren, wie es scheint, älterer Anlagen der
großen Regenten Ägyptens, Sethi I. und Rhamses II., begann der Sohn
Psammetichs, König Necho (610-594 v. Chr.), den Bau eines Kanals, der in der
Nähe von Kairo vom Nil abzweigend eine Wasserverbindung mit den Bitterseen bei
Ismailia und durch diese mit dem Roten Meer herstellen sollte, ohne indes das
Werk vollenden zu können. Daß er dabei nicht bloß die Beherrschung des
Arabischen Golfs und den Handelsverkehr mit den Arabern in das Auge faßte,
sondern das Persische und das Indische Meer und der entlegenere Osten bereits
in den Horizont dieses Ägypterkönigs getreten waren, ist deswegen
wahrscheinlich, weil derselbe Herrscher die einzige im Altertum ausgeführte
Umschiffung Afrikas veranlaßt hat. Außer Zweifel ist dies für König Dareios I.,
den Herrn sowohl Persiens wie Ägyptens; er vollendete den Kanal, aber, wie
seine an Ort und Stelle aufgefundenen Denksteine melden, ließ er ihn selbst
wieder verschütten, wahrscheinlich weil seine Ingenieure befürchteten, daß das
Meerwasser, eingelassen in den Kanal, die Gefilde Ägyptens überschwemmen werde.



——————————————————————————-



^52 Nach der Art, wie Ptolemaeos 4, 5, 14 u. 15 diese Küste behandelt, scheint
sie, eben wie das Zwölfmeilenland, außerhalb der Nomeneinteilung gestanden zu
haben.



——————————————————————————-



Der Wettkampf der Lagiden und der Seleukiden, welcher die Politik der
nachalexandrischen Zeit überhaupt beherrscht, war zugleich ein Kampf zwischen
dem Euphrat und dem Nil. Jener war im Besitz, dieser der Prätendent; und in der
besseren Zeit der Lagiden ist die friedliche Offensive mit großer Energie
geführt worden. Nicht bloß wurde jener von Necho und Dareios unternommene
Kanal, jetzt der “Fluß Ptolemaeos” genannt, durch den zweiten
Ptolemäer Philadelphos († 247 v. Chr.) zum ersten Mal der Schiffahrt eröffnet,
sondern es wurden auch an den für die Sicherheit der Schiffe und für die
Verbindung mit dem Nil am besten geeigneten Punkten der schwierigen Ostküste
umfassende Hafenbauten ausgeführt. Vor allem geschah dies an der Mündung des
zum Nil führenden Kanals, bei den Ortschaften Arsinoe, Kleopatris, Klysma, alle
drei in der Gegend des heutigen Suez. Weiter abwärts entstanden außer manchen
kleineren Anlagen die beiden bedeutenden Emporien Myos Hormos, etwas oberhalb
des heutigen Kosêr, und Berenike im Trogodytenland, ungefähr in gleicher Breite
mit Syene am Nil sowie mit dem arabischen Hafen Leuke Kome, von der Stadt
Koptos, bei der der Nil am weitesten östlich vorspringt, jenes sechs bis
sieben, dieses elf Tagemärsche entfernt und durch quer durch die Wüste
angelegte, mit großen Zisternen versehene Straßen mit diesem Hauptemporium am
Nil verbunden. Der Warenverkehr der Ptolemäerzeit ist wahrscheinlich weniger
durch den Kanal gegangen als über diese Landwege nach Koptos.



Über jenes Berenike im Trogodytenland hinaus hat sich das eigentliche Ägypten
der Lagiden nicht erstreckt. Die weiter gegen Süden liegenden Ansiedlungen
Ptolemais “für die Jagd” unterhalb Suâkin und die südlichste
Ortschaft des Lagidenreichs, das spätere Adulis, damals vielleicht
“Berenike die goldene” oder “bei Saba” genannt, Zula
unweit des heutigen Massaua, bei weitem der beste Hafen an dieser ganzen Küste,
sind nicht mehr gewesen als Küstenforts und haben mit Ägypten nicht in
Landverbindung gestanden. Auch sind diese entlegenen Ansiedlungen ohne Zweifel
unter den späteren Lagiden entweder verlorengegangen oder freiwillig aufgegeben
worden, und war in der Epoche, wo die römische Herrschaft eintritt, wie im
Binnenland Syene, so an der Küste das trogodytische Berenike die Reichsgrenze.



In diesem von den Ägyptern nie besetzten oder früh geräumten Gebiet bildete
sich, sei es am Ausgang der Lagidenepoche, sei es in der ersten Kaiserzeit, ein
unabhängiger Staat von Ausdehnung und Bedeutung, derjenige der Axomiten ^54,
entsprechend dem heutigen Habesch. Er führt seinen Namen von der im Herzen
dieses Alpenlandes, acht Tagereisen vom Meer in der heutigen Landschaft Tigre
gelegenen Stadt Axomis, dem heutigen Aksum; als Hafen dient ihm das schon
erwähnte beste Emporium an dieser Küste, Adulis in der Bucht von Massaua. Die
ursprüngliche Bevölkerung dieser Landschaft mag wohl das Agau gesprochen haben,
von welcher Sprache sich noch heute in einzelnen Strichen des Südens reine
Überreste behaupten und die dem gleichen hamitischen Kreise mit den heutigen
Bedscha, Dankali, Somali, Galla angehört; der ägyptischen Bevölkerung scheint
dieser Sprachkreis in ähnlicher Weise verwandt wie die Griechen mit den Kelten
und den Slaven, so daß hier wohl für die Forschung eine Verwandtschaft, für das
geschichtliche Dasein aber vielmehr allein der Gegensatz besteht. Aber bevor
unsere Kunde von diesem Lande auch nur beginnt, müssen überlegene Semitische,
zu den himjaritischen Stämmen des südlichen Arabiens gehörige Einwanderer den
schmalen Meerbusen überschritten und ihre Sprache wie ihre Schrift dort
einheimisch gemacht haben. Die alte, erst lange nach römischer Zeit im
Volksgebrauch erloschene Schriftsprache von Habesch, das Ge’ez oder, wie sie
fälschlich meist genannt wird, die äthiopische ^55, ist rein semitisch ^56, und
die jetzt noch lebenden Dialekte, namentlich das Tigrina, sind es im
wesentlichen auch, nur durch die Einwirkung des älteren Agau getrübt.



—————————————————————-



^54 Das Beste, was wir über das Reich von Axomis wissen, lehrt der von einem
ihrer Könige ohne Zweifel in der besseren Kaiserzeit in Adulis gesetzte Stein
(CIG 5127b), eine Art von Denkschrift über die Taten dieses anscheinenden
Reichsgründers im Stil der persepolitanischen des Dareios oder der
ancyranischen des Augustus und angebracht an dem Königsthron, vor welchem bis
in das 6. Jahrhundert hinein die Verbrecher hingerichtet wurden. Die
sachkundige Erörterung Dillmanns (Abhandlungen der Berliner Akademie, 1877, S.
195 f.) erklärt, was davon erklärbar ist. Vom römischen Standpunkt aus ist
hervorzuheben, daß der König zwar die Römer nicht nennt, aber deutlich auf ihre
Reichsgrenzen Rücksicht nimmt, indem er die Tangaiten unterwirft μέχρι τών τής
Αιγύπτου ορίων und eine Straße anlegt από τών τής εμής βασιλείας τόπων μέχρι
Αιγύπτου, ferner als Nordgrenze seiner arabischen Expedition Leuke Kome nennt,
die letzte römische Station an der arabischen Westküste. Daraus folgt weiter,
daß diese Inschrift jünger ist als der unter Vespasian geschriebene Periplus
des Roten Meeres; denn nach diesem (c. 5) herrscht der König von Axomis από τών
Μοσχοφάγων μέχρι τής άλλης βαρβαρίας, und zwar ist dies ausschließlich zu
verstehen, da er c. 2 die τύραννοι der Moschophagen nennt und ebenso c. 14
bemerkt, daß jenseits der Straße Bab el Mandeb kein “König” sei,
sondern nur “Tyrannen”. Also reichte damals das Axomitanische Reich
noch nicht bis zur römischen Grenze, sondern nur bis etwa nach Ptolemais
“der Jagd”, ebenso nach der anderen Richtung nicht bis zum Kap
Guardafui, sondern nur bis zur Straße Bab el Mandeb. Auch an der arabischen
Küste spricht der Periplus von Besitzungen des Königs von Axomis nicht, obwohl
er mehrfach der Dynasten daselbst gedenkt.



^55 Der Name der Äthiopen haftet in besserer Zeit an dem Land am oberen Nil,
insbesondere den Reichen von Meroë und Nabata, also an dem Gebiet, das wir
jetzt Nubien nennen. Im späteren Altertum, zum Beispiel von Prokopios, wird die
Benennung auf den Staat von Axomis bezogen, und daher bezeichnen die Abessinier
seit langem ihr Reich mit diesem Namen.



^56 Daher die Legende, daß die Axomiten von Alexander in Afrika angesiedelte
Syrer seien und noch syrisch sprächen (Philostorgius hist. eccl. 3, 6).



—————————————————————-



Über die Anfänge dieses Gemeinwesens hat sich keine Überlieferung erhalten. Am
Ausgang der neronischen Zeit und vielleicht schon lange vorher herrschte der
König der Axomiten an der afrikanischen Küste etwa von Suâkin bis zur Straße
Bab el Mandeb. Einige Zeit darauf - näher läßt sich die Epoche nicht bestimmen
- finden wir ihn als Grenznachbarn der Römer an der Südgrenze Ägyptens, auch an
der anderen Küste des Arabischen Meerbusens in dem Zwischengebiet zwischen dem
römischen Besitz und dem der Sabäer in kriegerischer Tätigkeit, also nach
Norden mit dem römischen Gebiet auch in Arabien sich unmittelbar berührend,
überdies die afrikanische Küste außerhalb des Busens vielleicht bis zum Kap
Guardafui beherrschend. Wie weit sich sein Gebiet von Axomis landeinwärts
erstreckt hat, erhellt nicht; Äthiopien, das heißt Sennaar und Dongola, haben
wenigstens in der früheren Kaiserzeit schwerlich dazu gehört; vielmehr mag zu
der Zeit das Reich von Nabata neben dem axomitischen bestanden haben. Wo uns
die Axomiten entgegentreten, finden wir sie auf einer verhältnismäßig
vorgeschrittenen Stufe der Entwicklung. Unter Augustus hob sich der ägyptische
Handelsverkehr nicht minder wie mit Indien so mit diesen afrikanischen Häfen.
Der König gebot nicht bloß über ein Heer, sondern, wie dies schon seine
Beziehungen zu Arabien voraussetzen, auch über eine Flotte. Den König Zoskales,
der in Vespasians Zeit in Axomis regierte, nennt ein griechischer Kaufmann, der
in Adulis gewesen war, einen rechtschaffenen und der griechischen Schrift
kundigen Mann; einer seiner Nachfolger hat an Ort und Stelle eine in geläufigem
Griechisch verfaßte Denkschrift aufgestellt, die seine Taten den Fremden
erzählte; er selbst nennt sich in derselben einen Sohn des Ares, welchen Titel
die Könige der Axomiten bis in das vierte Jahrhundert hinab beibehielten, und
widmet den Thron, der jene Denkschrift trägt, dem Zeus, dem Ares und dem
Poseidon. Schon zu Zoskales’ Zeit nennt jener Fremde Adulis einen
wohlgeordneten Handelsplatz; seine Nachfolger nötigten die schweifenden Stämme
der arabischen Küste, zu Lande wie zur See Frieden zu halten, und stellten eine
Landverbindung her von ihrer Hauptstadt bis an die römische Grenze, was bei der
Beschaffenheit dieser zunächst auf Seeverbindung angewiesenen Landschaft nicht
gering anzuschlagen ist. Unter Vespasian dienten Messingstücke, die nach
Bedürfnis geteilt wurden, den Eingeborenen statt des Geldes und zirkulierte die
römische Münze nur bei den Adulis ansässigen Fremden; in der späteren
Kaiserzeit haben die Könige selber geprägt. Daneben nennt der axomitische
Herrscher sich König der Könige, und keine Spur deutet auf römische Klientel;
er übt die Prägung in Gold, was die Römer nicht bloß in ihrem Gebiet, sondern
auch in ihrem Machtbereich nicht zuließen. Es gibt in der Kaiserzeit außerhalb
der römisch-hellenischen Grenzen kaum ein anderes Land, welches in gleicher
Selbständigkeit dem hellenischen Wesen bei sich eine Stätte bereitet hätte wie
der Staat von Habesch. Daß im Lauf der Zeit die einheimische oder vielmehr aus
Arabien eingebürgerte Volkssprache die Alleinherrschaft zurückgewann und das
Griechische verdrängte, ist wahrscheinlich teils auf arabischen Einfluß
zurückzuführen, teils auf den des Christentums und die damit zusammenhängende
Wiederbelebung der Volksdialekte, wie wir sie auch in Syrien und in Ägypten
fanden, und schließt nicht aus, daß die griechische Sprache in Axomis und
Adulis im 1. und 2. Jahrhundert unserer Zeitrechnung eine ähnliche Stellung
gehabt hat wie in Syrien und in Ägypten, soweit es eben gestattet ist, Kleines
mit Großem zu vergleichen.



Von politischen Beziehungen der Römer zu dem Staat von Axomis wird aus den
ersten drei Jahrhunderten unserer Zeitrechnung, auf welche unsere Erzählung
sich beschränkt, kaum etwas gemeldet. Mit dem übrigen Ägypten nahmen sie auch
die Häfen der Ostküste in Besitz bis hinab zu dem abgelegenen und darum in
römischer Zeit unter einen eigenen Kommandanten gestellten trogodytischen
Berenike ^57. An Gebietserweiterung in die unwirtlichen und wertlosen
Küstengebirge hinein ist hier nie gedacht worden; auch kann die dünne und auf
der niedrigsten Stufe der Entwicklung stehende Bevölkerung des nächst
angrenzenden Gebiets den Römern niemals ernsthaft zu schaffen gemacht haben.
Ebensowenig haben die Caesaren so, wie es die früheren Lagiden getan hatten,
sich der Emporien der axomitanischen Küste zu bemächtigen versucht.
Ausdrücklich gemeldet wird nur, daß Gesandte des Axomitenkönigs mit Kaiser
Aurelian verhandelten. Aber eben dieses Stillschweigen sowie die früher
bezeichnete unabhängige Stellung des Herrschers ^58 führen darauf, daß hier die
geltenden Grenzen beiderseits dauernd respektiert wurden und ein gutes
nachbarliches Verhältnis bestand, welches den Interessen des Friedens und
vornehmlich dem ägyptischen Handelsverkehr zugute kam. Daß dieser, insbesondere
der wichtige Elfenbeinhandel, in welchem Adulis für das innere Afrika das
hauptsächliche Entrepôt war, überwiegend von Ägypten aus und auf ägyptischen
Schiffen geführt worden ist, kann bei der überlegenen Zivilisation Ägyptens
schon für die Lagidenzeit keinem Zweifel unterliegen, und auch in römischer
Zeit hat dieser Verkehr sich wohl nur gesteigert, nicht weiter geändert.



—————————————————————————————-



^57 Dies ist der praefectus praesidiorum et montis Beronices (CIL IX, 3083),
praefectus montis Berenicidis (Orelli 3881), praefectus Bernicidis (CIL X,
1129), ein Offizier von Ritterrang, analog den oben angeführten, in Alexandreia
stationierten.



^58 Auch das Schreiben, das Kaiser Constantius im Jahre 356 an den damaligen
König von Axomis, Aeizanas, richtet, ist das eines Herrschers an einen anderen
gleichgestellten: er ersucht ihn um freundnachbarlichen Beistand gegen die
Ausbreitung der athanasischen Ketzerei und um Absetzung und Auslieferung eines
derselben verdächtigen axomitischen Geistlichen. Die Kulturgemeinschaft tritt
hier nur um so bestimmter hervor, als der Christ gegen den Christen den Arm des
Heiden anruft.



—————————————————————————————-



Bei weitem wichtiger als der Verkehr mit dem afrikanischen Süden war für
Ägypten und das Römische Reich überhaupt der Verkehr mit Arabien und den weiter
östlich gelegenen Küsten. Die arabische Halbinsel ist dem hellenischen
Kulturkreise ferngeblieben. Es wäre wohl anders gekommen, wenn König Alexander
ein Jahr länger gelebt hätte; der Tod raffte ihn weg mitten in den
Vorbereitungen, die bereits erkundete arabische Südküste vom Persischen
Meerbusen aus zu umfahren und zu besetzen. Aber die Fahrt, die der große König
nicht hatte antreten können, hat nach ihm nie ein Grieche unternommen. Seit
fernster Zeit hat dagegen zwischen den beiden Küsten des Arabischen Meerbusens
ein lebhafter Verkehr über das mäßig breite Wasser hinüber stattgefunden. In
den ägyptischen Berichten aus der Pharaonenzeit spielen die Seefahrten nach dem
Land Punt, die von dort heimgebrachte Beute an Weihrauch, Ebenholz, Smaragden,
Leopardenfellen eine bedeutende Rolle. Daß späterhin der nördliche Teil der
arabischen Westküste zu dem Gebiet der Nabatäer gehörte und mit diesem in die
Gewalt der Römer kam, ist schon angegeben worden. Es war dies ein ödes Gestade
^59; nur das Emporium Leuke Kome, die letzte Stadt der Nabatäer und insofern
auch des Römischen Reiches, stand nicht bloß mit dem gegenüberliegenden
Berenike in Seeverkehr, sondern war auch der Ausgangspunkt der nach Petra und
von da zu den Häfen des südlichen Syriens führenden Karawanenstraße und
insofern einer der Knotenpunkte des orientalisch-okzidentalischen Handels. Die
südlich angrenzenden Gebiete, nord- und südwärts von dem heutigen Mekka,
entsprachen in ihrer Naturbeschaffenheit dem gegenüberliegenden Trogodytenland
und sind gleich diesem im Altertum weder politisch noch kommerziell von
Bedeutung, auch dem Anschein nach nicht unter einem Szepter geeinigt, sondern
von schweifenden Stämmen besetzt gewesen. Aber am Südende des Busens ist der
einzige arabische Stamm zu Hause, welcher in der vorislamischen Zeit zu
größerer Bedeutung gelangt ist. Die Griechen und die Römer nennen diese Araber
in älterer Zeit nach der damals am meisten hervortretenden Völkerschaft Sabäer,
in späterer nach einer anderen gewöhnlich Homeriten, wir nach der
neu-arabischen Form des letzteren Namens jetzt meistens Himjariten. Die
Entwicklung dieses merkwürdigen Volkes hatte lange vor dem Beginn der römischen
Herrschaft über Ägypten eine bedeutende Stufe erreicht ^60. Seine Heimstatt,
das “glückliche Arabien” der Alten, die Gegend von Mocha und Aden,
ist von einer schmalen, glühend heißen und öden Strandebene umsäumt, aber das
gesunde und temperierte Innere von Jemen und Hadramaut erzeugt an den
Gebirgshängen und in den Tälern eine üppige Vegetation, und die zahlreichen
Bergwässer gestatten bei sorgfältiger Wirtschaft vielfach eine gartenartige
Kultur. Von der reichen und eigenartigen Zivilisation dieser Landschaft geben
noch heute ein redendes Zeugnis die Reste von Stadtmauern und Türmen, von
Nutz-, namentlich Wasserbauten und mit Inschriften bedeckten Tempeln, welche
die Schilderung der alten Schriftsteller von der Pracht und dem Luxus dieser
Landschaft vollkommen bestätigen; über die Burgen und Schlösser der zahlreichen
Kleinfürsten Jemens haben die arabischen Geographen Bücher geschrieben. Berühmt
sind die Trümmer des mächtigen Dammes, welcher einst in dem Tal bei Mariaba den
Danafluß staute und es möglich machte, die Fluren aufwärts zu bewässern ^61,
und von dessen Durchbruch und der dadurch angeblich veranlaßten Auswanderung
der Bewohner von Jemen nach Norden die Araber lange Zeit ihre Jahre gezählt
haben. Vor allem aber ist dieser Bezirk einer der Ursitze des Großhandels zu
Lande wie zur See, nicht bloß weil seine Produkte, der Weihrauch, die
Edelsteine, das Gummi, die Kassia, Aloe, Senna, Myrrhe und zahlreiche andere
Drogen den Export hervorrufen, sondern auch weil dieser semitische Stamm,
ähnlich wie der der Phöniker, seiner ganzen Art nach für den Handel geschaffen
ist; eben wie die neueren Reisenden sagt auch Strabon, daß die Araber alle
Händler und Kaufleute sind. Die Silberprägung ist hier alt und eigenartig; die
Münzen sind anfänglich athenischen Stempeln, später römischen des Augustus
nachgeprägt, aber auf einen selbständigen, wahrscheinlich babylonischen Fuß
^62. Aus dem Land dieser Araber führten die uralten Weihrauchstraßen quer durch
die Wüste nach den Stapelplätzen am Arabischen Meerbusen Aelana und dem schon
genannten Leuke Kome und den Emporien Syriens, Petra und Gaza ^63; diese Wege
des Landhandels, welche neben denen des Euphrat und des Nil den Verkehr
zwischen Orient und Okzident seit ältester Zeit vermitteln, sind vermutlich die
eigentliche Grundlage des Aufblühens von Jemen. Aber der Seeverkehr gesellte
ebenfalls bald sich dazu; der große Stapelplatz dafür ward Adane, das heutige
Aden. Von hier aus gingen die Waren zu Wasser, sicher überwiegend auf
arabischen Schiffen, entweder nach eben jenen Stapelplätzen am Arabischen
Meerbusen und also nach den syrischen Häfen oder nach Berenike und Myos Hormos
und von da nach Koptos und Alexandreia. Daß dieselben Araber ebenfalls in sehr
früher Zeit sich der gegenüberliegenden Küste bemächtigten und ihre Sprache und
Schrift und ihre Zivilisation nach Habesch verpflanzten, wurde schon gesagt.
Wenn Koptos, das Nil-Emporium für den östlichen Handel, ebenso viel Araber wie
Ägypter zu Bewohnern hatte, wenn sogar die Smaragdgruben oberhalb Berenike (bei
Djebel Zebâra) von den Arabern ausgebeutet wurden, so zeigt dies, daß sie im
Lagidenstaat selbst den Handel bis zu einem gewissen Grad in der Hand hatten;
und dessen passives Verhalten in Betreff des Verkehrs auf dem Arabischen Meer,
wohin höchstens einmal ein Zug gegen die Piraten unternommen wurde ^64, wird
eher begreiflich, wenn ein seemächtiger und geordneter Staat diese Gewässer
beherrschte. Auch außerhalb ihres eigenen Meeres begegnen wir den Arabern des
Jemen. Adane blieb bis in die römische Kaiserzeit hinein Stapelplatz des
Verkehrs einerseits mit Indien, andererseits mit Ägypten und gedieh trotz
seiner eigenen ungünstigen Lage an dem baumlosen Strand zu solcher Blüte, daß
die Benennung des “glücklichen Arabien” zunächst auf diese Stadt
sich bezieht. Die Herrschaft, die in unseren Tagen der Imam von Maskat im
Südosten der Halbinsel über die Inseln Sokotra und Sansibar und die
afrikanische Ostküste vom Kap Guardafui südlich ausgeübt hat, stand in
vespasianischer Zeit “von alters her” den Fürsten Arabiens zu: die
Dioskorides-Insel, eben jenes Sokotra, gehorchte damals dem König von
Hadramaut, Azania, das heißt die Küste Somal und weiter südlich einem der
Unterkönige seines westlichen Nachbarn, des Königs der Homeriten. Die
südlichste Station an der ostafrikanischen Küste, von welcher die ägyptischen
Kaufleute wußten, Rhapta in der Gegend von Sansibar, pachteten von diesem
Scheich die Kaufleute von Muza, das ist ungefähr das heutige Mocha, “und
senden dorthin ihre Handelsschiffe, meistens bemannt mit arabischen Kapitänen
und Matrosen, welche mit den Eingeborenen zu verkehren gewohnt und oft durch
Heirat verknüpft und der Örtlichkeiten und der Landessprachen kundig
sind”. Die Bodenkultur und die Industrie reichten dem Handel die Hand: in
den vornehmen Häusern Indiens trank man neben dem italischen Falerner und dem
syrischen Laodikener auch arabischen Wein; und die Lanzen und die
Schusterpfriemen, welche die Eingeborenen der Küste von Sansibar von den
fremden Händlern kauften, waren Fabrikat von Muza. So ward diese Landschaft,
die zudem viel verkaufte und wenig kaufte, eine der reichsten der Welt.



——————————————————————————-



^59 Landeinwärts liegt das uralte Teimâ, der Sohn Ismaels der Genesis, von dem
assyrischen König Tiglatpilesar im achten Jahrhundert vor Chr. unter seinen
Eroberungen aufgezählt, von dem Propheten Jeremias zusammen mit Sidon genannt,
ein merkwürdiger Knotenpunkt assyrischer, ägyptischer, arabischer Beziehungen,
dessen weitere Entfaltung, nachdem kühne Reisende ihn erschlossen haben, wir
von der orientalischen Forschung erwarten dürfen. In Teimâ selbst fand kürzlich
Euting aramäische Inschriften ältester Epoche (Nöldeke, SB Berlin 1884, S. 813
f.) Aus dem nicht weit entfernten Orte Medâin-Sâlih (Hidjr) stammen gewisse,
den attischen nachgeprägte Münzen, welche zum Teil die Eule der Pallas durch
dasjenige Götterbild ersetzen, das die Ägypter bezeichnen als Besa, den Herrn
von Punt, das heißt von Arabien (Erman, Zeitschrift für Numismatik 9, 1880, S.
296f.). Der ebendaselbst gefundenen nabatäischen Inschriften wurde schon
gedacht Nicht weit von da bei ‘Ola (el-Ally) haben sich Inschriften gefunden,
die in der Schrift und in den Götter- und Königsnamen denen der südarabischen
Minäer entsprechen und zeigen, daß diese hier, sechzig Tagereisen von ihrer
Heimat, aber auf der von Eratosthenes erwähnten Weihrauchstraße von Minaea nach
Aelana, eine bedeutende Station gehabt haben; daneben andere eines verwandten,
aber nicht identischen südarabischen Stammes (D. H. Müller in den Berichten der
Wiener Akademie vom 17. Dezember 1884). Die minäischen Inschriften gehören ohne
Zweifel der vorrömischen Zeit an. Da bei der Einziehung des nabatäischen
Königreichs durch Traian diese Landstriche aufgegeben wurden, so mag von da an
ein anderer südarabischer Stamm dort geherrscht haben.



^60 Die an den Weihrauchhandel anknüpfenden Nachrichten bei Theophrastos († 287
vor Chr.; hist. plant. 9, 4) und vollständiger bei Eratosthenes (t 194 vor
Chr.; bei Strabon 16, 4, 2 p. 768) von den vier großen Völkerschaften der
Minäer (Mamali Theophr.?) mit der Hauptstadt Karna; der Sabäer (Saba Theophr.)
mit der Hauptstadt Mariaba; der Kattabanen (Kitibaena Theophr.) mit der
Hauptstadt Tamna; der Chatramotiten (Hadramyta Theophr.) mit der Hauptstadt
Sabata umschreiben eben den Kreis, aus dem das Homeritenreich sich entwickelt
hat, und bezeichnen seine Anfänge. Die viel gesuchten Minäer sind jetzt mit
Sicherheit nachgewiesen in Ma’in im Binnenland oberhalb Marib und Hadramaut, wo
Hunderte von Inschriften sich gefunden und schon nicht weniger als 26
Königsnamen ergeben haben. Mariaba heißt heute noch Marib. Die Landschaft
Chatramotitis oder Chatramitis ist Hadramaut.



^61 Die merkwürdigen Reste dieses mit größter Präzision und Geschicklichkeit
ausgeführten Bauwerks sind beschrieben von Arnaud (Journal Asiatique, 7. série,
tome 3 a. 1874, S. 3 f. mit Plänen; vgl. Ritter, Erdkunde, Bd. 12, S. 861). Zu
beiden Seiten des jetzt fast ganz verschwundenen Dammes stehen je zwei aus
Quadern aufgeführte Steinbauten von konischer, fast zylindrischer Form,
zwischen denen eine schmale Öffnung für das aus dem Bassin ausfließende Wasser
sich befindet; wenigstens auf der einen Seite führt ein mit Kieseln ausgelegter
Kanal dasselbe an diese Pforte. Dieselbe war einstmals mit übereinander
gesetzten Bohlen geschlossen, welche einzeln entfernt werden konnten, um das
Wasser nach Bedürfnis abzuführen. Der eine dieser Steinzylinder trägt die
folgende Inschrift (nach der allerdings nicht in allen Einzelheiten gesicherten
Übersetzung von D. H. Müller, SB Wien 97, 1880, S. 965): “Jata’amar der
Herrliche, Sohn des Samah’ali des Erhabenen, Fürst von Saba, ließ den
Balap[berg] durchstechen [und errichtete] den Schleusenbau, genannt Rahab, zur
leichteren Bewässerung.” Für die chronologische Fixierung dieses und
zahlreicher anderer Königsnamen der sabäischen Inschriften fehlt es an sicheren
Anhaltspunkten. Der assyrische König Sargon sagt in der Khorsabad-Inschrift,
nachdem er die Überwindung des Königs von Gaza, Hanno, im Jahre 716 vor Chr.
erzählt hat: “ich empfing den Tribut des Pharao, des Königs von Ägypten,
der Schamsijja, der Königin von Arabien, und des Ithamara, des Sabäers: Gold,
Kräuter des Ostlandes, Sklaven, Pferde und Kamele” (Müller, a. a. O., S.
988; M. Duncker, Geschichte des Altertums. 5. Aufl. Berlin 1878-83. Bd. 2, S.
327.



^62 Sallet in der Berliner Zeitschrift für Numismatik 8, 1881, S. 243. J. H.
Mordtmann in der Wiener numismatischen Zeitschrift 12, S. 289.



^63 Plinius (nat. 12, 14, 65) berechnet die Kosten einer Kamellast Weihrauch
auf dem Landweg von der arabischen Küste bis nach Gaza auf 688 Denare (= 600
Mark). “Auf der ganzen Strecke”, sagt er, “ist zu zahlen für
Futter und Wasser und Unterkunft und für verschiedene Zölle; dann fordern die
Priester gewisse Anteile und die Schreiber der Könige; außerdem erpressen die
Wachen und die Trabanten und die Leibwächter und Diener; dazu kommen dann
unsere Reichszölle.” Bei dem Wassertransport fielen diese Zwischenkosten
weg.



^64 Die Züchtigung der Piraten berichtet Agatharchides bei Diod. 3, 43 und
Strab. 16, 4, 18 p. 777. Ezion Geber aber in Palästina am aelanitischen
Meerbusen, ή νύν Βερενίκη καλείται (Ios. ant. Iud. 8, 6, 4), heißt sicher so
nicht von einer Ägypterin (J. G. Droysen, Geschichte des Hellenismus, Bd. 3, 2,
S. 349), sondern von der Jüdin des Tims.



——————————————————————————-



Wie weit die politische Entwicklung derselben mit der wirtschaftlichen Schritt
gehalten hatte, läßt sich für die vorrömische und die frühere Kaiserzeit nicht
bestimmen; nur so viel scheint sowohl aus den Berichten der Okzidentalen wie
aus den einheimischen Inschriften sich zu ergeben, daß diese Südwestspitze
Arabiens unter mehrere selbständige Herrscher mit Gebieten von mäßiger Größe
geteilt war. Es standen dort neben den am meisten hervortretenden Sabäern und
Homeriten die schon genannten Chatramotiten in Hadramaut und nördlich im
Binnenland die Minäer, alle unter eigenen Fürsten.



Den Arabern Jemens gegenüber haben die Römer die gerade entgegengesetzte
Politik befolgt wie gegenüber den Axomiten. Augustus, für den die
Nichterweiterung der Grenzen der Ausgangspunkt des Reichsregiments war, und der
die Eroberungspläne seines Vaters und Meisters beinahe alle fallenließ, hat
eine Ausnahme mit der arabischen Südwestküste gemacht und ist hier nach freiem
Entschluß angreifend vorgegangen. Es geschah dies wegen der Stellung, welche
diese Völkergruppe in dem indisch-ägyptischen Handelsverkehr damals einnahm. Um
die politisch und finanziell wichtigste Landschaft seines Herrschaftsgebiets
wirtschaftlich auf die Höhe zu bringen, welche seine Vorherrschen herzustellen
versäumt hatten oder hatten verfallen lassen, bedurfte er vor allem der
Gewinnung des Zwischenverkehrs zwischen Arabien und Indien einer- und Europa
andererseits. Der Nilweg konkurrierte seit langem erfolgreich mit den
arabischen und den Euphratstraßen; aber Ägypten spielte dabei, wie wir sahen,
wenigstens unter den späteren Lagiden eine untergeordnete Rolle. Nicht mit den
Axomiten, aber wohl mit den Arabern bestand Handelskonkurrenz; sollte der
ägyptische Verkehr aus einem passiven ein aktiver, aus einem indirekten ein
direkter werden, so mußten die Araber niedergeworfen werden; und dies ist es,
was Augustus gewollt und das römische Regiment einigermaßen auch erreicht hat.



Im sechsten Jahre seiner Regierung in Ägypten (Ende 729 25) entsandte Augustus
eine eigens für diese Expedition hergestellte Flotte von 80 Kriegs- und 130
Transportschiffen und die Hälfte der ägyptischen Armee, ein Korps von 10000
Mann, ungerechnet die Zuzüge der beiden nächsten Klientelkönige, des Nabatäers
Obodas und des Juden Herodes, gegen die Staaten der Jemen, um dieselben
entweder zu unterwerfen oder wenigstens zugrunde zu richten ^65, woneben die
dort aufgehäuften Schätze sicher auch in Rechnung kamen. Aber das Unternehmen
schlug vollständig fehl, und zwar durch die Unfähigkeit des Führers, des
damaligen Statthalters von Ägypten, Gaius Aelius Gallus ^66. Da auf die
Besetzung und den Besitz der öden Küste von Leuke Kome abwärts bis an die
Grenze des feindlichen Gebiets gar nichts ankam, so mußte die Expedition
unmittelbar gegen dieses gerichtet und aus dem südlichsten ägyptischen Hafen
die Armee sofort in das glückliche Arabien geführt werden ^67. Stattdessen
wurde die Flotte in dem nördlichsten, dem von Arsinoe (Suez) fertiggestellt und
das Heer in Leuke Kome ans Land gesetzt, gleich als wäre es darauf angekommen,
die Fahrt der Flotte und den Marsch der Truppen möglichst zu verlängern.
Überdies waren die Kriegsschiffe überflüssig, da die Araber keine Kriegsflotte
besaßen, die römischen Seeleute mit der Fahrt an der arabischen Küste unbekannt
und die Fahrzeuge, obwohl besonders für diese Expedition gebaut, für ihre
Bestimmung ungeeignet. Die Piloten fanden sich nicht zurecht zwischen den
Untiefen und Klippen, und schon die Fahrt auf den römischen Gewässern von
Arsinoe nach Leuke Kome kostete viele Schiffe und Leute. Hier wurde
überwintert; im Frühjahr 730 (24) begann der Zug in Feindesland. Die Araber
hinderten ihn nicht, aber wohl Arabien. Wo einmal die Doppeläxte und die
Schleudern und Bogen mit dem Pilum und dem Schwert zusammenstießen, stoben die
Eingeborenen auseinander wie die Spreu vor dem Winde; aber die Krankheiten, die
im Lande endemisch sind, der Skorbut, der Aussatz, die Gliederlähmung
dezimierten die Soldaten ärger als die blutigste Schlacht, und um so mehr, als
der Feldherr es nicht verstand, die schwerfällige Heermasse rasch vorwärts zu
bringen. Dennoch gelangte die römische Armee bis vor die Mauern der Hauptstadt
der zunächst von dem Angriff betroffenen Sabäer, Mariaba. Aber da die Einwohner
die Tore ihrer mächtigen, heute noch stehenden Mauern ^68 schlossen und
energische Gegenwehr leisteten, verzweifelte der römische Feldherr an der
Lösung der ihm gestellten Aufgabe und trat, nachdem er sechs Tage vor der Stadt
gelegen hatte, den Rückzug an, den die Araber kaum ernstlich störten und der im
Drang der Not, freilich unter schlimmer Einbuße an Mannschaften,
verhältnismäßig schnell gelang.



————————————————————————————————



^65 Dies (προσοικειούσθαι τούτους - τούς Άραβας - ή καταστρέφεσθαι: Strab. 16,
4, 22 p. 780; ει μή ο Συλλαίος αυτόν - τόν Γάλλον - προυδίδου, κάν κατεστρέψατο
τήν Ευδαίμονα πάσαν: ders. 17, 1, 53 p. 819) war der eigentliche Zweck der
Expedition, obwohl auch die Hoffnung auf die für das Aerarium eben damals sehr
willkommene Beute ausdrücklich erwähnt wird.



^66 Der Bericht Strabons (16, 4, 22 f. p. 780) über die arabische Expedition
seines “Freundes” Gallus (φίλος αμίν καί εταίρος Strab. 2, 5, 12 p.
118), in dessen Gefolge er Ägypten bereiste, ist zwar zuverlässig und ehrlich
wie alle seine Meldungen, aber augenscheinlich von diesem Freunde ohne jede
Kritik übernommen. Die Schlacht, in der 10000 Feinde und zwei Römer fielen, und
die Gesamtzahl der in diesem Feldzug Gefallenen, welche sieben ist, richten
sich selbst; aber nicht besser ist der Versuch, den Mißerfolg auf den
nabatäischen Wesir Syllaeos abzuwälzen durch einen “Verrat”, wie er
geschlagenen Generalen geläufig ist. Allerdings eignete sich dieser insofern
zum Sündenbock, als er einige Jahre nachher auf Betreiben des Herodes von
Augustus in Untersuchung gezogen und verurteilt und hingerichtet ward (Ios.
ant. Iud. 16, 10); aber obwohl wir den Bericht des Agenten besitzen, der diese
Sache für Herodes in Rom geführt hat, ist darin von diesem Verrat kein Wort zu
finden. Daß Syllaeos die Absicht gehabt haben soll, erst die Araber durch die
Römer und dann diese selbst zugrunde zu richten, wie Strabo
“meint”, ist bei der Stellung der Klientelstaaten Roms geradezu
unvernünftig. Eher ließe sich denken, daß Syllaeos der Expedition deshalb
abgeneigt war, weil der Handelsverkehr durch das Nabatäerland durch sie
beeinträchtigt werden konnte. Aber den arabischen Minister deswegen des Verrats
zu beschuldigen, weil die römischen Fahrzeuge für die arabische Küstenfahrt
ungeeignet waren oder weil das römische Heer genötigt war, das Wasser auf
Kamelen mitzuführen, Durra und Datteln statt Brot und Fleisch, Butter statt öl
zu essen; als Entschuldigung dafür, daß auf die bei dem Rückmarsch in 60 Tagen
zurückgelegte Strecke für den Hinmarsch 180 verwendet wurden, die betrügerische
Wegweisung vorzuführen; endlich die vollkommen richtige Bemerkung des Syllaeos,
daß ein Landmarsch von Arsinoe nach Leuke Kome untunlich sei, damit zu
kritisieren, daß von da nach Petra eine Karawanenstraße gehe, zeigt nur, was
ein vornehmer Römer einem griechischen Literaten aufzubinden vermochte.



^67 Die schärfste Kritik des Feldzugs gibt die Auseinandersetzung des
ägyptischen Kaufmanns über die Zustände auf der arabischen Küste von Leuke Kome
(el-Haura, nördlich von Janbô, der Hafenstadt von Medina) bis zur
Katakekaumene-Insel (Djebel Tair bei Lohaia). “Verschiedene Völker
bewohnen sie, die teils etwas, teils völlig verschiedene Sprachen reden. Die
Bewohner der Küste leben in Hürden wie die ‘Fischesser’ auf dem
entgegengesetzten Ufer” (diese Hürden beschreibt er c. 2 als vereinzelt
liegend und in die Felsspalten, eingebaut), “die des Binnenlandes in
Dörfern und Weidegemeinschaften; es sind bösartige zwiesprachige Menschen,
welche die aus der Fahrstraße verschlagenen Seefahrer plündern und die
Schiffbrüchigen in die Sklaverei schleppen. Deshalb wird von den Unter- und den
Oberkönigen Arabiens beständig auf sie Jagd gemacht; sie heißen Kanraiten (oder
Kassaviten). überhaupt ist die Schiffahrt an dieser ganzen Küste gefährlich,
der Strand hafenlos und unzugänglich, von böser Brandung, klippig und überhaupt
sehr schlimm. Darum halten wir, wenn wir in diese Gewässer einfahren, uns in
der Mitte und eilen, in das arabische Gebiet zu kommen zur Insel Katakekaumene;
von da an sind die Bewohner gastlich und begegnen zahlreiche Herden von Schafen
und Kamelen.” Dieselbe Gegend zwischen der römischen und der
homeritischen Grenze und dieselben Zustände hat auch der axomitische König im
Sinn, wenn er schreibt: πέραν δέ τής ερυθράς θαλάσσης οικούντας Αρραβίτας καί
Κιναιδοκολπίτας (vgl. Ptol. geogr. 6, 7, 20), σράτευμα ναυτικόν καί πεζικόν
διαπεμψάμενος καί υποτάξας αυτών τούς βασιλείας, φόρους τής γής τελείν εκέλυσα
καί οδεύεσθαι μετ' ειρήνης καί πλέεσθαι, από τε Δευκής κώμης έως τών Σαβαίων
χώρας επολέμησα.




^68 Diese Mauern, von Bruchstein erbaut, bilden einen Kreis von einer
Viertelstunde im Durchmesser. Sie sind beschrieben von Arnaud, a. a. O. (vgl.
Anm. 61).



————————————————————————————————



Es war ein übler Mißerfolg; aber Augustus gab die Eroberung Arabiens nicht auf.
Es ist schon erzählt worden, daß die Orientfahrt, die der Kronprinz Gaius im
Jahre 753 antrat, in Arabien endigen sollte; es war diesmal im Plan, nach der
Unterwerfung Armeniens im Einverständnis mit der parthischen Regierung, oder
nötigenfalls nach Niederwerfung ihrer Armeen, an die Euphratmündung zu gelangen
und von da aus den Seeweg, den einst der Admiral Nearchos für Alexander
erkundet hatte, nach dem glücklichen Arabien zu nehmen ^69. In anderer, aber
nicht minder unglücklicher Weise endigten diese Hoffnungen durch den
parthischen Pfeil, der den Kronprinzen vor den Mauern von Artageira traf. Mit
ihm ward der arabische Eroberungsplan für alle Zukunft begraben. Die große
Halbinsel ist in der ganzen Kaiserzeit, abgesehen von dem nördlichen und
nordwestlichen Küstenstriche, in derjenigen Freiheit verblieben, aus welcher
seinerzeit der Henker des Hellenentums, der Islam hervorgehen sollte.



—————————————————————-



^69 Daß die orientalische Expedition des Gaius zum Endziel Arabien hatte, sagt
Plinius (namentlich nat. 12, 14, 55, 56; vgl. 2, 67, 168; 6, 27, 141; c. 28,
160; 32, 1, 10) ausdrücklich. Daß sie von der Euphratmündung ausgehen sollte,
folgt daraus, daß die Expedition nach Armenien und Verhandlungen mit der
parthischen Regierung ihr vorausgingen. Darum lagen auch den Kollektaneen Jubas
über die bevorstehende Expedition die Berichte der Feldherren Alexanders über
ihre Erkundung Arabiens zu Grunde.



—————————————————————-



Aber gebrochen ward der arabische Handel allerdings, teils durch die weiterhin
zu erörternden Maßregeln der römischen Regierung zum Schutz der ägyptischen
Schiffahrt, teils durch einen gegen den Hauptstapelplatz des indisch-arabischen
Verkehrs von den Römern geführten Schlag. Sei es unter Augustus selbst,
möglicherweise bei den Vorbereitungen zu der von Gaius auszuführenden Invasion,
sei es unter einem seiner nächsten Nachfolger, es erschien eine römische Flotte
vor Adane und zerstörte den Platz; in Vespasians Zeit war er ein Dorf und seine
Blüte vorüber. Wir kennen nur die nackte Tatsache ^70, aber sie spricht für
sich selber. Ein Seitenstück zu der Zerstörung Korinths und Karthagos durch die
Republik, hat sie wie diese ihren Zweck erreicht und dem römisch-ägyptischen
Handel die Suprematie im Arabischen Meerbusen und im Indischen Meere gesichert.



—————————————————————-



^70 Die einzige Kunde von dieser merkwürdigen Expedition hat der ägyptische
Kapitän aufbewahrt der um das Jahr 75 die Fahrt an den Küsten des Roten Meeres
beschrieben hat. Er kennt (c. 26) das Adane der Späteren, das heutige Aden, als
ein Dorf an der Küste (κώμη παραθαλάσσιος), das zum Reiche des Königs der
Homeriten Charibael gehört, aber früher eine blühende Stadt war und davon heißt
(ευδαίμων δ' επεκλήθη πρότερον ούσα πόλις), weil vor der Einrichtung des
unmittelbaren indisch-ägyptischen Verkehrs dieser Ort als Stapelplatz diente:
νύν δέ ου πρό πολλού τών ημετέρων χρόνων Καίσαρ αυτήν κατεστρέψατο. Das letzte
Wort kann hier nur “zerstören” heißen, nicht, wie häufiger,
“unterwerfen”, weil die Umwandlung der Stadt in ein Dorf motiviert
werden soll. Für Καίσαρ hat Schwanbeck (Rheinisches Museum N. F. 7, 1848, S.
353) Χαριβαήλ, C. Möller Ιλασάρ (wegen Strab. 16, 4, 21 p. 782) vorgeschlagen;
beides ist nicht möglich, dieses nicht, weil dieser arabische Dynast in einem
weit entlegenen Distrikt herrschte, auch unmöglich als bekannt vorausgesetzt
werden konnte, jenes nicht, weil Charibael Zeitgenosse des Schreibers war und
hier ein vor der Zeit desselben vorgefallenes Ereignis berichtet wird. An der
Überlieferung wird man nicht Anstoß nehmen, wenn man überlegt, welches
Interesse die Römer daran haben mußten, den arabischen Stapelplatz zwischen
Indien und Ägypten zu beseitigen und den direkten Verkehr herbeizuführen. Daß
die römischen Berichte von diesem Vorgang schweigen, ist ihrem Wesen
angemessen; die Expedition, welche ohne Zweifel durch eine ägyptische Flotte
ausgeführt ward und lediglich in der Zerstörung eines vermutlich wehrlosen
Küstenplatzes bestand, wird vermutlich von keinem Belang gewesen sein; um den
großen Handelsverkehr haben die Annalisten sich nie gekümmert, und überhaupt
sind die Vorgänge in Ägypten noch weniger als die in den andern kaiserlichen
Provinzen zur Kenntnis des Senats und damit der Annalisten gekommen. Die nackte
Bezeichnung Καίσαρ, wobei nach Lage der Sache der damals regierende
ausgeschlossen ist, erklärt sich wohl daraus, daß der berichtende Kapitän wohl
die Tatsache der Zerstörung durch die Römer, aber Zeit und Urheber nicht
kannte.



Möglich ist es, daß hierauf die Notiz bei Plinius (nat. 2, 67, 168) zu beziehen
ist: maiorem (oceana) partem et orientis victoriae magni Alexandri lustravere
usque in Arabicum sinum, in quo res gerente C. Caesare Aug. f. signa navium ex
Hispaniensibus naufragiis feruntur agnita. Gaius kam nicht nach Arabien (Plin.
nat. 6, 28, 160); aber recht wohl kann während der armenischen Expedition von
Ägypten aus ein römisches Geschwader von einem seiner Unterbefehlshaber an
diese Küste geführt worden sein, um die Hauptexpedition vorzubereiten. Daß
darüber sonst Stillschweigen herrscht, kann auch nicht befremden. Die arabische
Expedition des Gaius war so feierlich angekündigt und dann in so übler Weise
aufgegeben worden, daß loyale Berichterstatter alle Ursache hatten, eine
Tatsache zu verwischen, die nicht wohl erwähnt werden konnte, ohne auch das
Scheitern des größeren Planes zu berichten.



—————————————————————-



Indes die Blüte des gesegneten Landes von Jemen war zu fest begründet, um
diesem Schlag zu erliegen; politisch hat es sogar vielleicht erst in dieser
Epoche sich straffer zusammengefaßt. Mariaba war, als die Waffen des Gallus an
seinen Mauern scheiterten, vielleicht nicht mehr als die Hauptstadt der Sabäer;
aber schon damals war die Völkerschaft der Homeriten, deren Hauptstadt Sapphar
etwas südlich von Mariaba auch im Binnenland liegt, die stärkste des
glücklichen Arabiens. Ein Jahrhundert später finden wir beide vereinigt unter
einem in Sapphar regierenden König der Homeriten und der Sabäer, dessen
Herrschaft bis Mocha und Aden und, wie schon gesagt ward, über die Insel
Sokotra und die Küste von Somal und Sansibar sich erstreckt; und wenigstens von
dieser Zeit an kann von einem Reich der Homeriten die Rede sein. Die Wüstenei
nördlich von Mariaba bis zur römischen Grenze gehörte damals nicht dazu und
stand überhaupt unter keiner geordneten Gewalt ^71; die Fürstentümer der Minäer
und der Chatramotiten blieben auch ferner unter eigenen Landesherren. Die
östliche Hälfte Arabiens hat beständig einen Teil des Persischen Reiches
gebildet und niemals unter dem Szepter der Beherrscher des glücklichen Arabien
gestanden. Auch jetzt also waren die Grenzen enge und sind es wohl geblieben;
es ist wenig über die weitere Entwicklung der Verhältnisse bekannt ^72. In der
Mitte des 4. Jahrhunderts war das Reich der Homeriten mit dem der Axomiten
vereinigt und wurde von Axomis aus beherrscht ^73, welche Untertänigkeit indes
späterhin sich wieder gelöst hat. Sowohl das Reich der Homeriten wie das
vereinigte axomitisch-homeritische stand als unabhängiger Staat in der späteren
Kaiserzeit mit Rom in Verkehr und Vertrag.



————————————————————————————



^71 Der ägyptische Kaufmann unterscheidet den ένθεσμος βασιλεύς der Homeriten
(c. 23) scharf von den τύραννοι, den bald unter ihm stehenden, bald
unabhängigen (c. 14) Stammhäuptern, und ebenso scharf diese geordneten Zustände
von der Rechtlosigkeit der Wüstenbewohner (c. 2). Wenn Strabon und Tacitus für
diese Dinge so offene Augen gehabt hätten wie jener praktische Mann, so wüßten
wir etwas mehr vom Altertum.



^72 Der Krieg des Macrinus gegen die Arabes eudaemones (vita 12) und die an
Aurelian geschickten Boten derselben (vita 33), die neben denen der Axomiten
genannt werden, würden deren damals fortdauernde Selbständigkeit beweisen, wenn
auf diese Angaben Verlaß wäre.



^73 Der König nennt sich um das Jahr 356 (Anm. 58) in einer Urkunde (CIG 5128)
βασιλεύς Αξωμιτών καί Ομηριτών καί τού Ραειδάν (Schloß in Sapphar, der
Hauptstadt der Homeriten: Dillmann, Abhandlungen der Berliner Akademie, 1878,
S. 207) . . . καί Σαβαειτών καί τού Σιλεή (Schloß in Mariaba, der Hauptstadt
der Sabäer: Dillmann a. a. O.). Dazu stimmt die gleichzeitige Sendung von
Gesandten ad gentem Axumitarum et Homerita[rum] (Cod. Theod. 12, 12, 2). Über
die späteren Verhältnisse vgl. besonders Nonnosus (FEIG 4 p. 179 Müller) und
Prok. Pers. 1, 20.



————————————————————————————



In dem Handel und der Schiffahrt haben die Araber des Südwestens der Halbinsel
auch später noch, wenn nicht mehr den Platz der Vormacht, doch die ganze
Kaiserzeit hindurch eine hervorragende Stelle eingenommen. Nach der Zerstörung
von Adane ist Muza die Handelsmetropole dieser Landschaft geworden. Noch für
die vespasianische Zeit trifft die früher gegebene Darstellung im wesentlichen
zu. Der Ort wird uns in dieser Zeit geschildert als ausschließlich arabisch,
bewohnt von Reedern und Seeleuten und voll rührigen kaufmännischen Treibens;
mit ihren eigenen Schiffen befahren die Muzaiten die ganze afrikanische Ost-
und die indische Westküste und verfrachten nicht bloß die Waren des eigenen
Landes, sondern bringen auch die nach orientalischem Geschmack in den Fabriken
des Okzidents gefertigten Purpurstoffe und Goldstickereien und die feinen Weine
Syriens und Italiens den Orientalen, hinwiederum den Westländern die edlen
Waren des Ostens. In dem Weihrauch und den sonstigen Aromen müssen Muza und das
Emporium des benachbarten Reiches von Hadramaut, Kane, östlich von Aden, eine
Art tatsächlichen Monopols immer behalten haben; erzeugt wurde diese im
Altertum sehr viel mehr als heute gebrauchte Ware wie auf der südlichen
arabischen, so auch auf der afrikanischen Küste von Adulis bis zum
“Vorgebirge der Arome”, dem Kap Guardafui, aber von hier holten sie
die Kaufleute von Muza, und sie brachten sie in den Welthandel. Auf der schon
erwähnten Dioskorides-Insel war eine gemeinschaftliche Handelsniederlassung der
drei großen seefahrenden Nationen dieser Meere, der Hellenen, das heißt der
Ägypter, der Araber und der Inder. Von Beziehungen aber zum Hellenismus, wie
wir sie auf der gegenüberliegenden Küste bei den Axomiten fanden, begegnet im
Lande Jemen keine Spur; wenn die Münzprägung durch okzidentalische Stempel
bestimmt ist, so waren diese eben im ganzen Orient gangbar. Sonst haben sich
Schrift und Sprache und Kunstübung, soweit wir zu urteilen vermögen, hier
ebenso selbständig entwickelt wie Handel und Schiffahrt, und sicher ist es
dadurch mit bewirkt worden, daß die Axomiten, während sie politisch die
Homeriten sich unterwarfen, später aus der hellenischen Bahn in die arabische
zurücklenkten.



In dem gleichen Sinn wie für die Beziehungen zu dem südlichen Afrika und zu den
arabischen Staaten und in erfreulicherer Weise ist in Ägypten selbst für die
Wege des Handelsverkehrs zunächst von Augustus und ohne Zweifel von allen
verständigen Regenten gesorgt worden. Das von den früheren Ptolemäern auf den
Spuren der Pharaonen eingerichtete Straßen- und Hafensystem war, wie die
gesamte Verwaltung, in den Wirren der letzten Lagidenzeit arg heruntergekommen.
Es wird nicht ausdrücklich gemeldet, daß Augustus die Land- und die Wasserwege
und die Häfen Ägyptens wieder instand gesetzt hat; aber daß es geschehen, ist
darum nicht minder gewiß. Koptos ist die ganze Kaiserzeit hindurch der
Knotenpunkt dieses Verkehrs geblieben ^74. Aus einer kürzlich aufgefundenen
Urkunde hat sich ergeben, daß in der ersten Kaiserzeit die beiden von danach
den Häfen von Myos Hormos und von Berenike führenden Straßen durch die
römischen Soldaten repariert und an den geeigneten Stellen mit den
erforderlichen Zisternen versehen worden sind ^75. Der Kanal, der das Rote Meer
mit dem Nil und also mit dem Mittelländischen Meer verband, ist auch in
römischer Zeit nur in zweiter Reihe, hauptsächlich vielleicht für den Transport
der Marmor- und Porphyrblöcke von der ägyptischen Ostküste an das Mittelmeer
benutzt worden; aber fahrbar blieb er durch die ganze Kaiserzeit. Kaiser
Traianus hat ihn erneuert und wohl auch erweitert - vielleicht ist er es
gewesen, der ihn mit dem noch ungeteilten Nil bei Babylon (unweit Kairo) in
Verbindung gesetzt und dadurch seine Wassermenge verstärkt hat - und ihm den
Namen des Traianus- oder des Kaiserflusses (Augustus amnis) beigelegt, von
welchem in späterer Zeit dieser Teil Ägyptens benannt wurde (Augustamnica).



———————————————————————



^74 Aristeides (or. 48 p. 485 Dind.) nennt Koptos den indischen und arabischen
Stapelplatz. In dem Roman des Ephesiers Xenophon (4, 1) begeben sich die
syrischen Räuber nach Koptos; “denn dort passieren eine Menge von
Kaufleuten durch, die nach Äthiopien und Indien reisen.”



^75 Später legte Hadrian die “neue Hadriansstraße” an, welche von
seiner Antinoosstadt bei Hermopolis, wahrscheinlich durch die Wüste nach Myos
Hormos und von Myos Hormos am Meer hin, nach Berenike führte, und versah sie
mit Zisternen, Quartieren (σταθμοί) und Kastellen (Inschrift: Revue
archιologique N. S. 21, 1870, S. 314). Indes ist von dieser Straße nachher
nicht die Rede, und es fragt sich, ob sie Bestand gehabt hat.



———————————————————————



Auch für die Unterdrückung der Piraterie auf dem Roten und dem Indischen Meer
ist Augustus ernstlich tätig gewesen; die Ägypter dankten es ihm noch lange
nach seinem Tode, daß durch ihn die Piratensegel vom Meer verschwanden und den
Handelsschiffen wichen. Freilich geschah dafür bei weitem nicht genug. Daß die
Regierung in diesen Gewässern wohl von Zeit zu Zeit Schiffsgeschwader in
Tätigkeit setzte, aber eine ständige Kriegsflotte nicht daselbst stationierte;
daß die römischen Kauffahrer regelmäßig im Indischen Meer Schützen an Bord
nahmen, um die Angriffe der Piraten abzuweisen, würde befremden, wenn nicht die
relative Gleichgültigkeit gegen die Unsicherheit der Meere überall, hier so gut
wie an der belgischen Küste und an denen des Schwarzen Meeres, wie eine
Erbsünde dem römischen Kaiserregiment oder vielmehr dem römischen Regiment
überhaupt anhaftete. Freilich waren die Regierungen von Axomis und von Sapphar
durch ihre geographische Lage noch mehr als die Römer in Berenike und Leuke
Kome dazu berufen, der Piraterie zu steuern, und es mag diesem Umstand mit
zuzuschreiben sein, daß die Römer mit diesen teils schwächeren, teils
unentbehrlichen Nachbarn im ganzen in gutem Einvernehmen geblieben sind.



Daß der Seeverkehr Ägyptens, wenn nicht mit Adulis, so doch mit Arabien und
Indien in derjenigen Epoche, welche der Römerherrschaft unmittelbar vorherging,
in der Hauptsache nicht durch die Ägypter vermittelt ward, ist früher gezeigt
worden. Den großen Seeverkehr nach Osten erhielt Ägypten erst durch die Römer.
“Nicht zwanzig ägyptische Schiffe im Jahr”, sagt ein Zeitgenosse
des Augustus, “wagten unter den Ptolemäern sich aus dem Arabischen Golf
hinaus; jetzt fahren jährlich 120 Kauffahrer allein aus dem Hafen von Myos
Hormos nach Indien.” Der Handelsgewinn, den der römische Kaufmann bis
dahin mit dem persischen oder arabischen Zwischenhändler hatte teilen müssen,
floß seit der Eröffnung der direkten Verbindung mit dem ferneren Osten ihm in
seinem ganzen Umfang zu. Dies ist wahrscheinlich zunächst dadurch erreicht
worden, daß den arabischen und indischen Fahrzeugen die ägyptischen Häfen wenn
nicht geradezu gesperrt, so doch durch Differenzialzölle tatsächlich
geschlossen wurden ^76; nur durch die Voraussetzung einer solchen
Navigationsakte zu Gunsten der eigenen Schiffahrt konnte diese plötzliche
Umgestaltung der Handelsverhältnisse herbeigeführt werden. Aber der Verkehr
wurde nicht bloß gewaltsam aus einem passiven in einen aktiven umgewandelt; er
wurde auch absolut gesteigert, teils infolge der vermehrten Nachfrage im
Okzident nach den Waren des Ostens, teils auf Kosten der übrigen
Verkehrsstraßen durch Arabien und Syrien. Für den arabischen und den indischen
Handel mit dem Okzident erwies sich der Weg über Ägypten mehr und mehr als der
kürzeste und der billigste. Der Weihrauch, der in älterer Zeit großenteils auf
dem Landweg durch das innere Arabien nach Gaza ging, kam späterhin meistens zu
Wasser über Ägypten. Einen neuen Aufschwung nahm um die Zeit Neros der indische
Verkehr, indem ein kundiger und mutiger ägyptischer Kapitän, Hippalos, es
wagte, statt an der langgestreckten Küste hin vielmehr vom Ausgang des
Arabischen Golfs durch das offene Meer geradewegs nach Indien zu steuern; er
kannte den Monsun, den seitdem die Schiffer, die nach ihm diese Straße
befuhren, den Hippalos nannten. Seitdem war die Fahrt nicht bloß wesentlich
kürzer, sondern auch den Land- und den Seepiraten weniger ausgesetzt. In
welchem Umfang der sichere Friedensstand und der zunehmende Luxus den Verbrauch
orientalischer Waren im Okzident steigerte, lassen einigermaßen die Klagen
erkennen, welche in der Zeit Vespasians laut wurden über die ungeheuren Summen,
welche dafür aus dem Reiche hinausgingen. Den Gesamtbetrag der jährlich den
Arabern und den Indern gezahlten Kaufgelder schlägt Plinius auf 100 (= 22 Mill.
Mark), für Arabien allein auf 55 Mill. Sesterzen (= 12 Mill. Mark) an, wovon
freilich ein Teil durch Warenexport gedeckt ward. Die Araber und die Inder
kauften wohl die Metalle des Okzidents, Eisen, Kupfer, Blei, Zinn, Arsenik, die
früher erwähnten ägyptischen Artikel, den Wein, den Purpur, das Gold- und
Silbergerät, auch Edelsteine, Korallen, Krokusbalsam; aber sie hatten dem
fremden Luxus immer weit mehr zu bieten, als für ihren eigenen zu empfangen.
Daher ging nach den großen arabischen und indischen Emporien das römische Gold-
und Silbergeld in ansehnlichen Quantitäten. In Indien hatte dasselbe schon
unter Vespasian sich so eingebürgert, daß man es mit Vorteil dort ausgab. Von
diesem orientalischen Verkehr kam der größte Teil auf Ägypten; und wenn die
Steigerung des Verkehrs durch die vermehrten Zolleinnahmen der Regierungskasse
zugute kam, so hob die Nötigung zu eigenem Schiffbau und eigener Kauffahrt den
Wohlstand der Privaten.



—————————————————————



^76 Ausdrücklich gesagt wird dies nirgends, aber es geht deutlich aus dem
Periplus des Ägypters hervor. Er spricht an zahlreichen Stellen von dem Verkehr
des nicht römischen Afrika mit Arabien (c. 7. 8) und umgekehrt der Araber mit
dem nicht römischen Afrika (c. 17. 21. 31; danach Ptol. geogr. 1, 17, 6) und
mit Persien (c. 27. 33) und Indien (c. 21. 27. 49); ebenso von dem der Perser
mit Indien (c. 36) so wie der indischen Kauffahrer mit dem nicht römischen
Afrika (c. 14. 31. 32) und mit Persien (c. 36) und Arabien (c. 32). Aber mit
keinem Worte deutet er an, daß diese fremden Kaufleute auch nach Berenike, Myos
Hormos, Leuke Kome kämen; ja wenn er bei dem wichtigsten Handelsplatz dieses
ganzen Kreises, bei Muza bemerkt, daß diese Kaufleute mit ihren eigenen
Schiffen nach der afrikanischen Küste außerhalb der Straße Bab el Mandeb (denn
das ist ihm τό πέραν) und nach Indien fahren, so kann Ägypten unmöglich
zufällig fehlen.



—————————————————————



Während also die römische Regierung ihre Herrschaft in Ägypten auf den engen
Raum beschränkte, den die Schiffbarkeit des Nils abgrenzt, und sei es nun in
Kleinmut oder in Weisheit, auf jeden Fall mit folgerichtiger Energie weder
Nubien noch Arabien jemals zu erobern versuchte, erstrebte sie mit gleicher
Energie den Besitz des arabischen und des indischen Großverkehrs und erreichte
wenigstens eine bedeutende Beschränkung der Konkurrenten. Die rücksichtslose
Verfolgung der Handelsinteressen bezeichnet wie die Politik der Republik so
nicht minder, und vor allem in Ägypten, die des Prinzipats.



Wie weit überhaupt gegen Osten der direkte römische Seeverkehr gegangen ist,
läßt sich nur annähernd bestimmen. Zunächst nahm er die Richtung auf Barygaza
(Barôtsch am Meerbusen von Cambay, oberhalb Bombay), welcher große Handelsplatz
durch die ganze Kaiserzeit der Mittelpunkt des ägyptisch-indischen Verkehrs
geblieben sein wird; mehrere Orte auf der Halbinsel Gudjarat führen bei den
Griechen griechische Benennungen, wie Naustathmos und Theophila. In der
flavischen Zeit, in welcher die Monsunfahrten schon stehend geworden waren, ist
die ganze Westküste Vorderindiens den römischen Kaufleuten erschlossen bis
hinab zu der Küste von Malabar, der Heimat des hoch geschätzten und teuer
bezahlten Pfeffers, dessen wegen sie die Häfen von Muziris (wahrscheinlich
Mangaluru) und Nelkynda (indisch wohl Nîlakantha, von einem der Beinamen des
Gottes Schiwa; wahrscheinlich das heutige Nîlêswara) besuchten; etwas weiter
südlich bei Kananor haben sich zahlreiche römische Goldmünzen der
julisch-claudischen Epoche gefunden, einst eingetauscht gegen die für die
römischen Küchen bestimmten Gewürze. Auf der Insel Salike, der Taprobane der
älteren griechischen Schiffer, dem heutigen Ceylon, hatte in Claudius’ Zeit ein
römischer Angestellter, der von der arabischen Küste durch Stürme dorthin
verschlagen worden war, freundliche Aufnahme bei dem Landesherrn gefunden, und
es hatte dieser, verwundert, wie der Bericht sagt, über das gleichmäßige
Gewicht der römischen Münzstücke trotz der Verschiedenheit der Kaiserköpfe, mit
dem Schiffbrüchigen zugleich Gesandte an seinen römischen Kollegen geschickt.
Dadurch erweiterte sich zunächst nur der Kreis der geographischen Kunde; erst
später, wie es scheint, wurde die Schiffahrt bis nach jener großen und
produktenreichen Insel ausgedehnt, auf der auch mehrfach römische Münzen zum
Vorschein gekommen sind. Aber über das Kap Komorin und Ceylon gehen die
Münzfunde nur ausnahmsweise hinaus ^77, und schwerlich hat auch nur die Küste
von Kornmandel und die Gangesmündung, geschweige denn die hinterindische
Halbinsel und China ständigen Handelsverkehr mit den Okzidentalen unterhalten.
Die chinesische Seide ist allerdings schon früh regelmäßig nach dem Westen
vertrieben worden, aber, wie es scheint, ausschließlich auf dem Landweg und
durch Vermittlung teils der Inder von Barygaza, teils und vornehmlich der
Parther: die Seidenleute oder die Serer (von dem chinesischen Namen der Seide,
Ser) der Okzidentalen sind die Bewohner des Tarim-Beckens, nordwestlich von
Tibet, wohin die Chinesen ihre Seide brachten, und auch den Verkehr dorthin
hüteten eifersüchtig die parthischen Zwischenhändler. Zur See sind allerdings
einzelne Schiffer zufällig oder erkundend wenigstens an die hinterindische
Ostküste und vielleicht noch weiter gelangt; der im Anfang des zweiten
Jahrhunderts n. Chr. den Römern bekannte Hafenplatz Kattigara ist eine der
chinesischen Küstenstädte, vielleicht Hang-tschau-fu an der Mündung des
Yang-tse-kiang. Der Bericht der chinesischen Annalen, daß im Jahre 166 n. Chr.
eine Gesandtschaft des Kaisers An-tun von Ta- (das ist Groß) Tsin (Rom) in
Ji-Nan (Tongking) gelandet und von da auf dem Landweg in die Hauptstadt Lo-yang
(oder Ho-nan-fu am mittleren Hoang-ho) zum Kaiser Hwan-ti gelangt sei, mag mit
Recht auf Rom und den Kaiser Marcus Antoninus bezogen werden. Indes dieser
Vorfall und was die chinesischen Quellen von ähnlichem Auftreten der Römer in
ihrem Lande im Lauf des 3. Jahrhunderts melden, wird kaum von öffentlichen
Sendungen verstanden werden können, da hierüber römische Angaben schwerlich
fehlen würden; wohl aber mögen einzelne Kapitäne dem chinesischen Hof als Boten
ihrer Regierung gegolten haben. Bemerkbare Folgen haben diese Verbindungen nur
insofern gehabt, als über die Gewinnung der Seide die früheren Märchen
allmählich besserer Kunde wichen.



———————————————————————



^77 In Bâmanghati (Distrikt Singhbhum) westlich von Kalkutta soll ein großer
Schatz Goldmünzen römischer Kaiser (genannt werden Gordian und Konstantin) zum
Vorschein gekommen sein (Beglar bei A. Cunningham, Archaeological survey of
India, Bd. 13, S. 72); aber ein solcher vereinzelter Fund beweist nicht, daß
der ständige Verkehr sich so weit erstreckt hat. Im nördlichen China in der
Provinz Schensi westlich von Peking sollen neuerlichst römische Münzen von Nero
an bis hinab auf Aurelian zum Vorschein gekommen sein, sonst sind weder aus
Hinterindien noch aus China dergleichen Funde bekannt.



———————————————————————



Boden- und Geldwirtschaft der römischen Kaiserzeit



Die ökonomische Herrschaftsstellung Italiens, wie sie in den letzten
Jahrhunderten der Republik sich festgestellt hatte, zeigt sich in dieser Epoche
und über dieselbe hinaus im Stande des Beharrens und fester noch gegründet als
die politische Prärogative. Wenn der reichste Mann der caesarischen Zeit,
Marcus Crassus, auf 170 Millionen Sesterzen geschätzt worden war, so sahen die
folgenden Generationen darauf zurück wie auf eine Zeit der Armut ^1. Mit dem
Frieden, der auf die Bürgerkriege folgte, kam eine Epoche der Fülle und des
Reichtums, wie die Republik sie nicht gekannt hatte. Als der Reichste unter
Augustus wird genannt Gnaeus Lentulus der Augur (Konsul 740 14) mit einem
Vermögen von 400 Mill. Sesterzen ^2. Das gleiche wird dem mächtigen
Freigelassenen des Claudius, Narcissus, zugeschrieben ^3. Das Vermögen des
Ministers Neros, Seneca, wird, allerdings von seinen Feinden, auf 300 Mill.
geschätzt ^4, ebenso hoch das des gefeierten Sachwalters unter Nero und
Vespasian, Vibius Crispus, dessen Reichtum lange sprichwörtlich blieb ^5. Am
Ende des 3. Jahrhunderts warf Kaiser Tacitus bei seiner Thronbesteigung sein
fundiertes Privatvermögen von 280 Mill. Sesterzen in den Staatsschatz ein ^6.
Noch am Anfang des 5. Jahrhunderts bezogen die ersten senatorischen Häuser in
der alten Reichshauptstadt eine Jahresrente, die einem Kapital von mindestens
400 Mill. Sesterzen nach der älteren Rechnung gleichkam ^7. Wichtiger als diese
Angaben über ausnahmsweise große Vermögen sind einige andere, welche die
Mittelklasse der Aristokratie betreffen: ein Vermögen von 20 Mill. Sesterzen
gilt unter Marcus als mäßiger Reichtum ^8; Familien mit einem Vermögen von 100
Mill. Sesterzen werden im 5. Jahrhundert als reiche zweiten Ranges betrachtet.
Der senatorische Zensus von einer Mill. Sesterzen ist also offenbar eine
äußerste Grenze, welche bei der Mehrzahl sicher ansehnlich überschritten ward.
In den Angaben über das im Jahre 746 (8) errichtete Testament eines begüterten
Freigelassenen, welcher außer seinen Liegenschaften über 4116 Sklaven, 3600
Paar Ochsen, 257000 Schafe und 60 Mill. Sesterzen bar verfügt, treten die
einzelnen Bestandteile eines solchen Großvermögens an Ackerland, Weide und
Kapitaliengeschäft deutlich hervor ^9. Daß bei solchen Vermögensbeständen die
Reichen der oberen Klassen eine Herrenstellung in den Ortschaften einnahmen,
aus denen sie hervorgingen, und eine Art von Hof und Gefolge sich um jeden von
ihnen sammelte, ist erklärlich. Sie stellen zum guten Teil durch ihre
Freigebigkeit die öffentlichen Gebäude, namentlich die Luxusanlagen, wie
Theater, Bäder, Hallen her; auf ihre Kosten schmausen die Bürgerschaften und
leben die Klienten, und auch in die besseren Kreise hinein reichen dergleichen
Spenden. Der jüngere Plinius unter Traianus, ein vermögender Senator, aber
keineswegs in dieser Hinsicht hervorragend, hat seiner Vaterstadt Comum für die
Gründung und Vermehrung einer öffentlichen Bibliothek, für die Anlage und die
Ausstattung eines Warmbades, zur Alimentation von Kindern und zu öffentlichen
Schmäusen teils bei Lebzeiten, teils im Testament Zuwendungen im Gesamtbetrag
von mindestens 5 Mill. Sesterzen gemacht, außerdem in anderen Städten, zu denen
er Beziehungen hatte, Tempel und Hallen auf seine. Kosten gebaut und seinen
Freunden, dem einen zur Ausstattung der Tochter, dem andern zur Equipierung für
den Unteroffiziersdienst, dem dritten, um ihm den Eintritt in den Ritterstand
möglich zu machen, persönliche Geschenke bis zu 300000 Sesterzen gemacht. Diese
durch die Individualität des Charakters und der Beziehungen vielfach bedingte,
aber im Wesen nicht persönliche, sondern standesmäßig geforderte Liberalität
ist für alle Zeiten von dem vornehmen Römer und vor allem von dem Senator des
Reiches geübt worden, aber keineswegs zu allen Zeiten in gleicher Weise. Mit
Sehnsucht gedachten die Klienten der domitianischen Epoche der bessern Zeiten,
wo unter den Spenden dieser Art der Ritterring nichts Seltenes war ^10; Gaius
Piso, der Rivale Neros, dessen königliche Freigebigkeit seinesgleichen nicht
hatte, war gewohnt, jährlich einer gewissen Zahl seiner Freunde den
Ritterzensus zu schenken, so wie die Kaiser in gleicher Weise senatorische
Vermögen zu schenken pflegten ^11. “Es war früher Sitte”, schreibt
Plinius ^12 unter Traian, “daß wem ein Poet ein Carmen widmete, ihm dafür
eine Verehrung machte; jetzt aber ist mit anderen stattlichen Dingen vor allem
auch dies abgekommen, und es kommt uns albern vor, uns feiern zu lassen.”
Dies ist nur eine einzelne Konsequenz einer tiefgreifenden sozialen Revolution
^13. Die Diarchie, die Augustus begründet, die Samtherrschaft des Kaisers und
des Senats, offenbart sich auf diesem Gebiet noch energischer als in der
eigentlichen Politik. Die Epoche von der Actischen Schlacht bis zum
Vierkaiserjahr, das julisch-claudische Saeculum, bezeichnet Tacitus als die
Glanzzeit der römischen Aristokratie. Die alten reichen oder erlauchten Häuser
wetteiferten in großartigem Prunk; man warb noch um die Stimmen der
Bürgerschaft, um die Ehrenbezeugungen der Provinzen und der abhängigen Könige,
um eine stattliche Klientel. Das Rom der augustischen und der claudischen Zeit
erinnert vielfach an das der Päpste und der Kardinäle des sechzehnten
Jahrhunderts; das Kaiserhaus war in der Tat nur das erste unter vielen
strahlenden Gestirnen. Aber dieser Wetteifer hatte vielfach den ökonomischen
Ruin im Gefolge; die Dezimierung der Aristokratie unter den nächsten
Nachfolgern des Augustus traf vorzugsweise die großen Vermögen und führte zu
deren Zertrümmerung; die neuen durch Vespasian aus den Landstädten nach Rom
verpflanzten Senatoren brachten die bürgerliche Sparsamkeit mit sich, und die
alten glänzenden Traditionen der Lentuler und der Pisonen ersetzten sich nicht.
Der Senat, dem Plinius und Tacitus angehörten, ist wohl nicht minder reich
gewesen wie derjenige, in dem Piso und Seneca saßen; aber wie das Bewußtsein
oder, wenn man will, die Illusion des Mitregiments allmählich schwand und die
Monarchie in allen ihren Konsequenzen sich geltend machte, so kam auch die
Vermögensverwaltung der vornehmen Welt von fürstlicher Freigebigkeit und
fürstlicher Verschuldung zu dem gewöhnlichen bequemen und soliden Lebensgenuß
des festbegründeten Reichtums.



————————————————————————————



^1 Plin. 13, 92.



^2 Sen. benef. 2, 27.



^3 Dio 60, 34.



^4 Tac. ann. 13, 42; Dio 61, 10.



^5 Mart. epigr. 4, 54, 7.



^6 vita 10.



^7 Die Angabe Olympiodors (p. 44 Müller), daß zahlreiche Häuser Roms je 4000
Pfund Gold (ανά τεσσαράκοντα χρυσού κεντηνάρια), ungerechnet die etwa ein
Drittel der Summe erreichenden Naturallieferungen, die Häuser zweiten Ranges
1500 bis 1000 Pfund Gold an Einkünften bezogen hätten, kann nur in der oben
angegebenen Beschränkung richtig sein, da die Einkünfte doch nicht von 1500 auf
4000 gesprungen sein werden. 4000 Pfund Gold Einkünfte geben nach alter
Rechnung, das Goldpfund zu 4000 Sesterzen gerechnet und mit 5 Prozent
kapitalisiert, ein Vermögen von 320 Mill. Sesterzen, wozu dann die
Naturalabgaben kommen.



^8 In der lustigen Geschichte, die der Arzt Galenus (13 p. 636 Kühn)
“ohne Namen zu nennen” erzählt, von dem Römer, “der nicht
mehr als 5 Mill. Denare Vermögen hat”, wird dieser medizinische Amateur,
der es unter seiner Würde hält, sich billiger Rezepte zu bedienen, keineswegs
als ein armer Mann bezeichnet, sondern vielmehr immer “der Reiche”
genannt, aber wohl entgegengesetzt den “noch viel Reicheren oder den
Königen”, welche mit recht teuren Rezepten zu versehen hier Galenus seine
Kollegen instandsetzt. Noch weniger dürfte aus der Anekdote bei Epiktetos
(diss. 1, 26, 11) gefolgert werden, daß ein Vermögen von 1½ Mill. Denaren
jemals ernsthaft als Armut betrachtet worden ist. Ebenso wird, wenn der jüngere
Plinius (epist. 2, 4) von seinen modicae facultates spricht, in Anschlag zu
bringen sein, daß der gebildete Reiche sich nicht gern selbst so nennt.



^9 Plin. epist. 33, 135. Ähnlich läßt Martialis (epigr. 4, 37) den reichen
Mann, der seine Gäste mit der Aufzählung seiner Reichtümer langweilt, erst die
an verschiedene Leute ausgeliehenen Summen, zusammen etwa 3 Mill., aufführen,
dann die Renten aus Häusern und Grundstücken mit 3 Mill., dann die der Weiden
von Parma mit 600000 Sesterzen. In einem anderen Epigramm 5, 13 vergleicht er
sein bescheidenes Dichterlos mit dem eines Reichen, dem die Kasten der
Freigelassenen, das heißt der städtischen Geschäftsleute, der Boden Ägyptens
und die Weiden von Parma zinsen.



^10 Mart. 14, 122.



^11 schol. Iuv. zu V, 109.



^12 epist. 3, 21.



^13 Tac. ann. 3, 55.



————————————————————————————



Wenngleich bei der Ausdehnung des römischen Staates unter den Kaisern und bei
der Mannigfaltigkeit seiner Bestandteile die wirtschaftlichen Fragen im
besonderen nur nach diesen Bestandteilen einigermaßen genügend gewürdigt werden
können, so bleibt doch einmal auch noch in dieser Periode Italien so sehr das
herrschende Gebiet, daß dessen wirtschaftliche Verhältnisse in gewissem Sinne
immer noch die des Reiches sind; andererseits aber sind doch als Ursache wie
als Ergebnis eine Reihe von Momenten hier zu verzeichnen, welche nur in einer
allgemeinen, Italien vorzugsweise, aber daneben das Reich überhaupt
berücksichtigenden Erörterung zu ihrem Rechte gelangen.



In erster Reihe steht hier der Gegensatz des großen und des kleinen
Bodeneigentums, wobei zunächst abzusehen ist von der wirtschaftlichen Form der
Nutzung. Die wirtschaftlichen Verhältnisse der griechischen wie der römischen
Welt gehen vom Kleinbesitz aus und streben zum Großbesitz; außer den
allgemeinen, noch heute in gleicher Richtung wirkenden Ursachen kommen hier
noch besonders in Betracht die der Bildung des Großkapitals förderliche
Sklaveninstitution und die die ganze alte Welt beherrschende Tendenz, die
Rentenziehung durch Grundbesitz als die sicherste und anständigste, der freien
Entwicklung des Mannes bürgerlich wie intellektuell günstigste zu betrachten.
Diese Richtung auf Steigerung des Großbesitzes waltet wie in der Gemeinde der
Stadt Rom so auch in der Reichsbürgerschaft der Kaiserzeit ohne Unterschied der
Provinzen; die Latifundien, wie die Großbesitzungen in der Kaiserzeit genannt
zu werden pflegen, bilden sich in Italien wie in Gallien, Afrika, Syrien mit
einer Notwendigkeit, die von dem Naturgesetz sich kaum wesentlich
unterscheidet. Daß die hierfür maßgebenden Ursachen in der Kaiserzeit stärker
wirkten als früher, wird im allgemeinen nicht behauptet werden können.



Der Konzentrierung der Kapitalien in wenigen Händen war die spätere Epoche der
Republik und die augustische Zeit wahrscheinlich günstiger als die folgenden
Epochen, und der schnelle Wechsel der großen Häuser, den im Gegensatz zu jener
Periode die spätere Kaiserzeit aufweist, muß notwendig eine, man möchte sagen
periodische Zerschlagung der großen Vermögen herbeigeführt und eine gewisse,
allerdings in hohem Grade bedenkliche Schranke gegen die Akkumulation des
Großvermögens und insbesondere des Großeigentums gebildet haben.



Sehr verständig hielt die Regierung daran fest, der faktischen Konzentrierung
des Grundbesitzes die rechtliche Geschlossenheit nicht zu gewähren; die
Gesetzgebung hielt unentwegt durch alle Krisen und allen Verfall an dem
Grundsatze fest, daß der Grundbesitz dem Verkehr nicht auf die Dauer entzogen
werden kann, und gibt sich nicht dazu her, der Deszendenz den Grundbesitz des
Aszendenten für die Zukunft zu sichern. Daß dieser bei weitem nicht in ihrem
vollen Inhalt gewürdigten Aufrechthaltung der freien Veräußerung und der
unbedingten Teilbarkeit des Grundbesitzes die mangelhafte Geschlossenheit und
die fortdauernde Kleinbewirtschaftung auch des Großgrundbesitzes entgegenkommt,
wird weiterhin ausgeführt werden.



Nur in einer Richtung tritt mit der Einführung der Monarchie eine wesentliche
Abweichung von dem früher befolgten System ein: es betrifft dies den
Grundbesitz in toter Hand. Die Republik, insbesondere die spätere, hat
denselben in engen Grenzen gehalten, praktisch eigentlich nur angewandt, um den
Stadtgemeinden die ökonomische Existenz dauernd zu sichern. Diese allerdings
sind für ihre Ausgaben in republikanischer wie in der Kaiserzeit in erster
Reihe angewiesen auf die Liegenschaften, von denen sie entweder einen festen
Zins beziehen oder die sie geradezu als Eigentümer im Wege der Verpachtung
verwerten; und ein beträchtlicher Teil des Bodeneigentums im ganzen Reich steht
also im Eigentum der städtischen Gemeinden oder auch der einzelnen, an diese
sich anlehnenden Korporationen. Aber für den Staat selbst besteht diese
Einrichtung nicht. Der Grundsatz der römischen Demokratie, daß das
Bodeneigentum des Staats wesentlich bestimmt sei, zum Kleinbesitz aufgeteilt zu
werden, wird in der Kaiserzeit in Italien vollständig durchgeführt und auch in
den Provinzen mehr und mehr realisiert, so daß selbst das in denselben noch
nicht aufgeteilte Land mehr als Bittbesitz der zeitigen Inhaber denn als
eigentlich auf die Dauer rentierendes Staatsgut angesehen wird; wenigstens
tatsächlich erscheinen die von dem Provinzialboden an den Staat fließenden
Bezüge nicht mehr als Bodenrente, sondern als Steuer. Dagegen tritt mit der
Monarchie sogleich auch die Domäne ein, das heißt, das dem Inhaber des
Prinzipats zustehende und von ihm nach den Regeln des Privatrechts genutzte
Bodeneigentum wird dem Verkehr entzogen und dem jedesmaligen Nachfolger zu
gleichem Recht überwiesen. Den sehr verschlungenen Wegen, auf denen die
Umwandlung des Privateigentums des Prinzeps in Krongut herbeigeführt worden
ist, kann hier nicht nachgegangen werden; rechtlich und tatsächlich stellt sich
dies Verhältnis schon unter Augustus fest und ist wahrscheinlich zunächst
daraus hervorgegangen, daß er Ägypten rechtlich als Nachfolger der Ptolemäer
übernahm und der hier uralte Begriff des für Rechnung des Landesherrn
bewirtschafteten Bodeneigentums sich dann auf das gesamte Reich übertrug.



Ziehen wir für die Großwirtschaft der Kaiserzeit im allgemeinen die Summe, so
zeigt diese eine stetige Zunahme derselben, welcher aber das Korrektiv der
freien Lösbarkeit nicht fehlt und als neues Moment das Eintreten des
“Ersten der Bürger” als des ersten Großgrundbesitzers ein für
allemal.



In Italien kamen verschiedene Momente hinzu, die den Großgrundbesitz in
besonderer Weise steigerten. Daß die vermögenden Leute von selbst vorzugsweise
nach der Hauptstadt oder wenigstens nach Italien zogen, welches an den
Annehmlichkeiten der hauptstädtischen Existenz bis zu einem gewissen Grade
teilhatte, versteht sich von selbst. Die Bestimmung, daß die politische
Laufbahn nur dem in Italien ansässigen Reichsbürger eröffnet ward ^14, mußte,
soweit der Provinziale rechtlich zu derselben zugelassen war oder im Laufe der
Zeit ward, geradezu als eine an die angesehensten Familien daselbst gerichtete
Aufforderung erscheinen, ihren Wohnsitz nach Italien zu verlegen; und es ist
davon in immer steigendem Umfang Gebrauch gemacht worden. Daß diese
Übersiedelung mehr oder minder mit der Erwerbung italischen Großgrundbesitzes
verbunden war, liegt in der Sache; förmlich vorgeschrieben ist es seit Traian,
daß wenigstens der Senator den dritten, später den vierten Teil seines
Vermögens in italischem Grundbesitz anzulegen hat ^15. Noch unmittelbarer
griffen hier die Bestimmungen ein, welche zunächst gerichtet waren gegen den
überschuldeten Grundbesitz und dafür den Weg gingen, das nicht fundierte
Kapital zur Fundierung zu zwingen, indem die verzinsliche Anlage von Geldern in
Rom und Italien nur bis zu einer gewissen Quote des von dem Gläubiger in
italischem Grundbesitz angelegten Kapitals verstattet ward. Sie rühren her vom
Diktator Caesar; unter Augustus, wie es scheint, außer Anwendung gelassen, sind
sie unter Tiberius im Jahre 33 in großem Umfang durchgeführt worden, indem von
dem Bankier damals der Nachweis des doppelten fundierten Kapitals gefordert
ward und auf diese Weise ungeheure Summen zur Anlage in italischem Grundbesitz
genötigt wurden ^16. Daß diese Vorschriften späterhin außer Kraft traten,
berechtigt nichts anzunehmen; auf die Provinzialen sind sie gewiß nicht
erstreckt worden, sondern gehören zu den ökonomischen Privilegien, in welche
die alte Vormachtstellung Italiens in der Kaiserzeit sich auflöst.



————————————————————-



^14 Da nach republikanischer Ordnung der Senator verpflichtet war, in der
Sitzung zu erscheinen, und für die Ladung bestimmte Vorschriften bestanden, so
wird die für die Munizipien bestehende Ordnung, daß das Ratsmitglied in der
Stadt oder doch innerhalb der Bannmeile wohnen muß (Eph. epigr. II, 134),
vermutlich altes Recht sein. Aber direkter Gebrauch ist davon außer in
besonders gefährlichen Zeiten (Liv. 36, 3; 43, 11) nicht gemacht worden; und
schwerlich trat bei Zuwiderhandeln eine andere Folge ein als die Löschung des
Namens von der Liste. Ob diese Bestimmung in der Kaiserzeit wieder aufgenommen
ward, ist nicht bekannt. Das Augustische Edikt, das dem Senator vorschrieb,
Italien nicht anders als nach eingeholtem Urlaub zu verlassen, welches später
zuerst für die aus Sizilien, dann im Jahre 49 auch für die aus der Narbonensis
gebürtigen Senatoren außer Kraft gesetzt ward, aber sonst in Geltung blieb (Dio
52, 42; Tac. ann. 12, 23), hat wohl an jene Vorschriften angeknüpft, aber ist
rechtlich und mehr noch faktisch auf jeden Fall eine Neuerung.



Daß mit der Erteilung des Ritterpferdes eine ähnliche Verpflichtung verbunden
war, ist sehr wahrscheinlich, nicht wegen der Notiz bei Tacitus (ann. 6, 14),
sondern wegen der Verwendung derselben bei den Geschworenengerichten.



^15 Plin. epist. 6, 19; vita Marci 11.



^16 Suet. Tib. 48. Tac. ann. 6, 17, wo die Interpunktion zu ändern ist: hinc
inopia rei nummariae commoto simul omnium aere alienor et quia tot damnatis
(nicht infolge der von den Wechslern vorgenommenen Kreditbeschränkung, sondern
infolge der Seianischen Prozesse) bonisque eorum divenditis signatum argentum
fisco vel aerario attinebatur, ad hoc senatus praescripserat duas quisque
fenoris partes in agris per Italiam collocaret (d. h. da das bare Geld
augenblicklich knapp war, war das Maß der Possessionen hoch gegriffen, in der
Voraussetzung, daß der einzelne verschuldete Besitzer für seine Schulden seine
Grundstücke leisten werde), debitores totidem aeris alieni statim solverent
(dieser Satz ist sachlich aus Sueton hinzuzunehmen, vielleicht sogar bei
Tacitus bloß ausgefallen). Dies schlug aber fehl. Die Kreditoren forderten
trotz dessen die vollen Beträge, und ihres Kredits wegen wagten die Schuldner
sich nicht auf das Moratorium zu stützen; borgen aber konnten sie nicht, da die
Bankiers ihr bares Kapital für die ihnen aufgezwungenen Käufe nötig hatten, und
verkaufen nur unter dem Preis, teils da allzu viel Grundstücke zugleich auf den
Markt kamen, teils wer verkaufen mußte, schlechte Preise bedang. Da trat der
Kaiser ein, indem er den bedrängten Grundbesitzern bei gehöriger
Sicherheitsstellung den Betrag von 100 Mill. Sesterzen (22 Mill. Mark) auf drei
Jahre unverzinslich hingab.



Übrigens kann die Bestimmung unmöglich allgemein gewesen sein; auf jeden Fall
richtete sie sich nicht gegen den Geschäftsmann überhaupt, sondern gegen
Senatoren und Ritter und war vielleicht förmlich auf diese beschränkt.
Durchführbar war sie insofern, als dem Kläger, dem vor den Geschworenen der
Nachweis gelang, daß jemand mehr Geld verborgt als fundiert habe, eine
bedeutende Geldbelohnung ausgesetzt war.



————————————————————-



Wenn also in Italien der Großgrundbesitz früher als in den Provinzen und in
stärkerem Verhältnis den Kleinbesitz überwog, so gilt von dem Domanialbesitz
das Umgekehrte, sofern darunter das werbende Gut verstanden wird. Die
kaiserlichen Luxusbesitzungen finden sich selbstverständlich vorzugsweise in
Italien, vor allem natürlich in Rom selbst sowie in der Umgegend der Hauptstadt
und in der Badegegend von Baiae, wo kein beliebter Villeggiaturort ohne
kaiserliche Villen ist und manche derselben, wie die von Alba, Antium, Tibur,
Baiae, an Umfang den Städten, an Pracht dem städtischen Kaiserpalast nicht
nachstanden. Aber der eigentlich wirtschaftliche Domanialbesitz ist in Italien
wohl auch in stetigem Zunehmen, aber doch verhältnismäßig untergeordnet gewesen
und geblieben ^17. Es muß durch Erbschaft und Konfiskation und sonst eine Masse
italischen Großgrundbesitzes vorübergehend kaiserliches Eigentum geworden sein,
wie denn auch derartige Massenverwaltungen mehrfach begegnen ^18; aber allem
Anschein nach hat der Fiskus den vermutlich gering rentierenden italischen
Großgrundbesitz regelmäßig wiederveräußert. Nur die offenbar sehr einträglichen
großen Ziegeleien in der Nähe Roms und an anderen geeigneten Orten Italiens
sind allmählich in großem Umfang in kaiserlichen Besitz gekommen und im
Domanialgut festgehalten worden. Die relative Geringfügigkeit des
Domanialbesitzes in Italien und das Fehlen großer und außerhalb des
Munizipalverbandes stehender Domanialverwaltungen darf auch zu den ökonomischen
Privilegien gezählt werden, die Italien wenigstens bis auf Severus genoß. Die
ungeheure Steigerung, welche die Domanialwirtschaft durch diesen Kaiser erfuhr,
hat sich wahrscheinlich auch auf Italien erstreckt, unter dem überhaupt die
privilegierte Stellung Italiens anfängt zu schwinden. Im vierten Jahrhundert
steht in der Domanialverwaltung Italien auf einer Stufe mit den übrigen
Reichsgebieten und zeigt sich auch auf diesem Gebiet dessen Einreihung unter
die Provinzen.



————————————————————————————



^17 Wenn Tacitus (ann. 4, 7) für das frühere Regiment des Tiberius rühmend die
rari per Italiam Caesaris agri hervorhebt, so ist der Gegensatz dazu wohl
weniger der dauernde italische Domanialstand der späteren Zeit als die Epoche
der Seianischen Konfiskationen. Es fehlt nicht an vorseverischen Zeugnissen für
kaiserliche Domänen in Italien, auch abgesehen von dem Luxusbesitz und den
Figlinen. Beide Alimentarurkunden, die von Benevent wie die von Veleia, nennen
den Kaiser mehrfach unter den adfines. Die saltus Galliani der achten Region
(Plin. nat. 3, 15, 118) sind kaiserlicher Großbesitz und werden von Plinius
unter den Gemeinden aufgezählt; sie sind offenbar der Kern der res privata
regionis Ariminensium oder Flaminiae, die später in Italien am meisten
hervortritt (Hirschfeld, Verwaltungsgeschichte, S. 45).



Die Sommerweiden in Samnium sowie die darauf befindlichen großen Schafherden
standen wenigstens unter Marcus im kaiserlichen Besitz (CIL IX, 2438). Von den
dazugehörigen apulischen Winterweiden muß dasselbe gegolten haben, vielleicht
bezieht sich darauf der procurator s(altuum?) A(pulorum?) CIL IX, 784 und der
procurator regionis Calabricae CIL X, 1795 und ist der spätere procurator rei
privatae per Apuliam et Calabriam sive saltus Carminianensis (Not. occ. 12, 18)
daraus hervorgegangen; wenigstens gehört der saltus gewiß in ältere Zeit.
Überdies war natürlich auch mit den nicht zunächst für den Ertrag
eingerichteten Villen immer eine gewisse Wirtschaft verbunden.



^18 Der procurator ad bona Plautiani (CIL III, 1464) und später der comes
Gildoniaci patrimonii (Not. occ. 12, 5); andere Beispiele bei Hirschfeld,
Verwaltungsgeschichte, S. 25 (2. Aufl., S. 126 ff., vgl. Beiträge zur alten
Geschichte, Bd. 2, S. 287ff.). Diese Massen werden italischen Grundbesitz
wenigstens mit umfaßt haben.



————————————————————————————



Langsamer als in Italien, aber nicht minder stetig steigert sich der
Großgrundbesitz in den Provinzen. Was über die einzelnen zu bemerken ist, ist
in den betreffenden Abschnitten dargelegt; hier mag nur, um den Umfang
derselben, der auch und vor allem ein politischer Faktor ist, einigermaßen zu
veranschaulichen, eine der Diatriben stehen, welche einer, der die Dinge kannte
und der vor allem sich selber predigte, der Minister Neros, Seneca (epist. 89,
20), in dieser Hinsicht vorbringt: “Vernehmt, ihr reichen Männer, einmal
ein ernstes Wort, und weil der einzelne davon nichts hören mag, so sei es
öffentlich gesagt. Wo wollt ihr euren Besitzungen die Grenzen setzen? Der
Bezirk, der einst eine Gemeinde faßte, dünkt jetzt dem einen Grundherrn eng.
Wie weit wollt ihr eure Ackerfluren ausdehnen, wenn für die einzelne Wirtschaft
der Raum einer Provinz euch zu klein scheint? Namhafte Flüsse nehmen ihren Lauf
durch eine einzige Privatbesitzung und große völkerscheidende Ströme sind von
der Quelle bis zur Mündung eines und desselben Eigentümers. Ihr seid nicht
zufrieden, wenn euer Grundbesitz nicht Meere umschließt, wenn nicht jenseits
des Adriatischen und des Ionischen und des Ägäischen Meeres euer Meier
ebenfalls gebietet, wenn nicht die Inseln, die Heimaten der gefeierten Helden
der Sage unter euren Besitzungen beiläufig figurieren und was einst ein Reich
hieß, jetzt ein Grundstück ist.” Das ist wohl Rhetorik, aber auch
Wahrheit. Im übrigen soll hier im allgemeinen nur darauf noch hingewiesen
werden, daß der Großgrundbesitz nicht bloß das ganze Reich in immer steigendem
Maße beherrschte, sondern auch sich zu einer gewissen Gleichartigkeit
entwickelte und insofern ohne Zweifel einer der mächtigsten Träger der
nivellierenden Zivilisation der Kaiserzeit gewesen ist. Indem teils das
italische Großkapital auch in den Provinzen Grundeigentum erwirbt, teils die
durch Reichtum hervorragenden provinzialen Familien mehr und mehr nach Rom
gezogen werden, stellt sich für den Großgrundbesitz des ganzen Reiches in der
Wirtschaft wie im Luxus eine gewisse Gleichförmigkeit ein, die mehr durch die
örtliche Bedingtheit als durch die verschiedene Lebensgewohnheit der Besitzer
eingeschränkt wird. Das afrikanische Herrenhaus hatte seine Palmen für sich wie
das rheinische seine Heizeinrichtungen; aber die Darstellungen des vornehmen
Landlebens, wie sie kürzlich im Tal des Rummel in Numidien ^19 in den Mosaiken
des dazugehörigen Badegebäudes zum Vorschein gekommen sind, der prachtvolle
getürmte Palast, der schattige Garten, in dem die Dame des Hauses sitzt, der
Stall mit edlen Rennpferden, das Jagdgehege, die berittenen Jäger mit ihren
Hunden und die zuschauenden Damen, die Fischteiche, die Literaturecke (filosofi
locus) gehören nicht der afrikanischen, sondern der gesamten Reichsaristokratie
gleichmäßig an, und die Gegenstücke dazu finden sich in allen Provinzen. Ebenso
muß, je mehr die Großgrundbesitzer aufhörten, Provinzialen zu sein, auch die
Wirtschaftsweise sich ins Gleiche gesetzt haben. Auch die agronomischen
Schriften der Epoche zeigen dies; Columella unter Nero schreibt zunächst für
das italische Landgut, aber die Abweichungen der Wirtschaft in Baetica,
Gallien, Kilikien, Syrien, Ägypten, Numidien sind ihm völlig geläufig und
werden öfters erwähnt. Es waren zumeist Fremde, überwiegend Italiener, welche
im Auftrag der Eigentümer überall den Betrieb leiteten und mehr oder minder die
örtliche Wirtschaftsweise durch die allgemeine, im ganzen wohl rationellere
ersetzten. Die unbegreiflich rasche und intensive Romanisierung Afrikas in der
Kaiserzeit hängt ohne Zweifel damit zusammen, daß der Großgrundbesitz wohl in
keiner zweiten Provinz sich mit gleicher Energie entwickelt hat.



——————————————————————————



^19 CIL VIII, 10889-10891.



——————————————————————————



Wie der kaiserliche Großgrundbesitz provinzialen Ursprungs zu sein scheint, so
hat er auch hauptsächlich in den Provinzen seinen Sitz gehabt, insbesondere in
dem prokonsularischen Afrika, worüber in dem betreffenden Abschnitt gehandelt
ist. Dabei spielten in den Provinzen die Bergwerke und die Marmorbrüche
dieselbe Rolle wie in Italien die Ziegeleien: sie standen dem Rechte nach unter
denselben Regeln wie jedes andre Bodeneigentum, aber die Kaiser strebten dahin,
dieselben dem Domanialbesitz einzuverleiben, und es ist dies allmählich in
allen Provinzen in weitem Umfang durchgeführt worden. Im allgemeinen ist auch
hier hervorzuheben die ungeheure quantitative Ausdehnung des Domanialguts,
welche unter Severus eingetreten ist, wozu allerdings die Massenkonfiskation
wesentlich beigetragen hat, die der Kaiser der illyricanischen Soldaten gegen
die beiden rivalisierenden und überwundenen Militärparteien verfügte, die aber
doch in der Hauptsache als eine konstitutive Änderung der Finanzorganisation
aufzufassen ist, gewissermaßen als Emanzipation der Regierung von den
Steuererträgen durch Ersetzung derselben durch den Ertrag der neu geschaffenen
Domänen. In welchem Umfang dies geschehen ist, davon gibt einigermaßen einen
Begriff, daß für das neue Domanialgut (res privata principis) ein zweiter dem
des bisher bestehenden (patrimonium principis) in der Rangordnung vorgehender
Oberdirektor eingesetzt ward, dessen administrative Bedeutung in dem Gehalt von
300000 Sesterzen (65000 Mark), dem höchsten mit einer kaiserlichen Prokuration
verbundenen, ihren Ausdruck findet und aus dem in den Ordnungen des 4.
Jahrhunderts der eine der beiden Reichsfinanzminister hervorgegangen ist.



Je mehr der Rückgang des Kleinbesitzes im Lauf der natürlichen Entwicklung lag,
desto entschiedener ist er zu allen Zeiten als nachteilig für das Gemeinwesen
erkannt worden: man sah darin weit mehr den Verfall der guten alten Ordnung als
die natürliche Entwicklung der Dinge; und es gilt dies von der Kaiserzeit nicht
minder wie von derjenigen der Gracchen. Es ist ein wohlunterrichteter
Schriftsteller, ein erfahrener Beamter aus der Zeit Vespasians, der die
damaligen Verhältnisse in die Worte zusammenfaßt, daß der Großgrundbesitz
Italien zugrunde gerichtet habe und jetzt im Zuge sei, die Provinzen ebenfalls
zugrunde zu richten. Inwieweit in dieser Epoche versucht worden ist, das
Einschwinden des Kleinbesitzes zu hemmen, ist nur. darzulegen.



Eins der wichtigsten Momente in dieser Hinsicht ist bereits erwähnt worden: die
Rückbildung des Großgrundbesitzes zum Kleinbesitz ist nicht bloß gesetzlich
offengehalten worden, sondern hat auch auf natürlichem Wege sich in nicht
unbedeutendem Maße vollzogen. Der römische Großgrundbesitz ist in weit höherem
Grade fluktuierend gewesen als der heutige, nicht bloß weil er nie zu
rechtlicher Geschlossenheit und nur annähernd zu örtlicher gelangt ist, sondern
auch weil der durch Übertragungssteuern gar nicht und durch die Sitte wenig
beschränkte Besitzwechsel und die fortdauernde Kleinwirtschaft in zahlreichen
Fällen vom Groß- zum Kleinbesitz führte. Erbteilung und Konkurs, Einzelverkauf
und Einzelschenkung müssen häufig die Auflösung bestehender Güterkomplexe oder
die Ablösung einzelner Parzellen herbeigeführt haben. Die weit über die heutige
Sitte hinausgehende Häufigkeit der Vermächtnisse, namentlich auch zu Gunsten
abhängiger Leute, hat vermutlich oft den Kleinbesitz begründet; wenn auch
meistenteils dieselben in Geld oder beweglichem Gut gegeben wurden, so wird
doch mancher vermögende Mann diesem oder jenem Besitzlosen ein Gütchen
hinterlassen haben ^20. Selbst das bäuerliche Emporarbeiten durch den Fleiß und
das Geschick der Hände zu eigenem Besitz ist nicht ausgeschlossen. Ein solcher
aus Afrika berichtet uns in ebenso ungeschickten wie ehrlichen Versen ^21, wie
er erst als gemeiner Schnitter zwölf Jahre, dann elf weitere als Vormann der
Schnitterschar unter der glühenden Sonne gearbeitet habe und so dazu gelangt
sei, ein eigenes Stadt- und Landhaus in einer der kleinen dortigen Landstädte
zu erwerben und sogar in den Rat derselben und zu Ämtern und Würden zu
gelangen. Er ist sicher nicht der einzige seines Schlages gewesen. Wenn die
römische Demokratie davon ausgegangen ist, die Steigerung des Kleinbesitzes auf
mehr oder minder revolutionärem Wege herbeizuführen, so haben wenigstens die
Anhänger des Prinzipats dessen demokratische Herkunft nicht verleugnet, ja
dergleichen Maßregeln in Italien in einer Weise durchgeführt, vor denen Gaius
Gracchus und Caesar selbst erschrocken sein würden.



———————————————————————-



^20 Auf der Alimentarurkunde von Veleia sind die meisten kleinen
Grundeigentümer nicht im Besitz einheitlicher alter Erbgüter, sondern solcher,
die aus Mengstücken zusammengesetzt und wahrscheinlich aus einem
Großgrundbesitz ausgeschieden sind.



^21 Eph. epigr. V, p. 277 [CIL VIII, S. n. 118241.



———————————————————————-



Die italischen Landanweisungen nach dem Sieg des Dreiherrn Antonius wie des
Caesars bei Philippi und weiter nach dem Siege Caesars über Antonius bei Actium
erfolgten auf Kosten des Privateigentums und gingen insofern einen sehr
verschiedenen Weg; aber das Ergebnis, man darf vielleicht hinzusetzen das Ziel
war das der Gracchischen Bewegung: es wurden nicht bloß die Besitzer
gewechselt, sondern es trat vielfach an die Stelle des im Laufe der Zeit
entwickelten Großgrundbesitzes wiederum der Kleinbesitz der Adsignation. Wenn
Augustus in seinem Rechenschaftsbericht mit Stolz hinweist auf die 28
volkreichen und blühenden italischen Städte, die von ihm gegründet seien und zu
denen noch zehn bis zwölf andere in der gleichen Zeit anderweitig gegründete
hinzutreten, so darf dies allerdings, was auch sonst darüber geurteilt werden
möge, als eine wirksame Steigerung des italischen Kleinbesitzes bezeichnet
werden.



Aber auf dem gleichen revolutionären Weg konnte Augustus selbst nach der
Konstituierung des Prinzipats und konnten die späteren Herrscher nicht
fortgehen. Je mehr der Prinzipat aus der Revolution hervorgegangen war, desto
mehr war es Lebensbedingung für denselben, die Revolution zu schließen; das
Privateigentum ist nie heiliger gehalten worden als in dem Italien des
Prinzipats. Nicht einmal die Feldherren, welche mit den provinzialen Heeren
sich die Herrschaft in Italien erstritten, Vespasian und Severus, haben daran
gerührt. Damit waren umfassende Maßregeln zur Herstellung von Kleinbesitz für
Italien ausgeschlossen. Wohl waren bei diesen Adsignationen mehr oder minder
bedeutende Stücke nicht zur Verteilung gelangt, andere durch erblosen Abgang
des Empfängers erledigt. Grundstücke dieser Art scheinen es gewesen zu sein,
welche Nero in Antium und Tarent, Vespasian in Lavinium, Paestum, Reate zur
Verteilung gebracht hat. Nachdem dann Vespasian den größten Teil dieser Reste
entweder verkauft oder adsigniert und Domitianus endlich alle derartigen noch
übrigen meistenteils steinigen Ländereien den Inhabern zu vollem Eigentum
überlassen hatte, gab es Staatsländereien, die zur Verteilung hätten gebracht
werden können, in Italien überall nicht mehr. Parzellierung der kaiserlichen
Domänen oder angekauften Landes wäre möglich gewesen; aber soviel wir wissen,
ist dazu nichts geschehen. Die Gründung neuen Kleinbesitzes in Italien durch
die Regierung hat damit überhaupt ein Ende.



In den Provinzen dagegen ist das Gracchische System von dem Prinzipat ein für
allemal adoptiert und danach stetig neuer Kleinbesitz ins Leben gerufen worden.
Unentwegt hielt man fest an der Theorie, daß alles nicht von den römischen
Behörden adsignierte Land im Eigentum des Staats oder des Kaisers stehe, und
wenn auch dessen Ausübung zunächst praktisch ruhte, die derzeitigen Okkupanten
jederzeit ausgetrieben und das Land an Kolonisten adsigniert werden könne. In
der praktischen Ausführung ist auf diesem Wege sowohl in der Form der
Adsignation innerhalb einer bestehenden Stadtgemeinde, wie im Wege der
Koloniegründung in den Provinzen Kleinbesitz in das Leben gerufen worden.
Allerdings ist dabei wohl in manchen Fällen nur ein Besitzwechsel eingetreten,
insofern der angesiedelte Mann römischen oder latinischen Rechts an die Stelle
eines peregrinischen Vorbesitzers trat; aber der Großbesitz und das Ödland,
vielleicht auch die Domäne werden doch vielfach für diese Adsignationen den
Boden geliefert haben. Wir werden uns aber von der Vermehrung, die durch die
provinziale Landanweisung dem Kleinbesitz des Reiches erwuchs, keine allzu
übertriebene Vorstellung machen dürfen. Der Gedanke, den Augustus ursprünglich
gefaßt zu haben scheint, die Veteranenversorgung namentlich des Legionärs
dadurch zu bewirken, daß ihm eine Bauernstelle zugeteilt ward, ist schon von
ihm selbst wieder aufgegeben und in eine Geldzahlung umgewandelt worden, die
wohl nur in der Minderzahl der Fälle zur Erwerbung von Kleinbesitz geführt hat;
es muß sich wohl als unausführbar erwiesen haben, aus dem Veteranen nach dem
Ablauf der langen Dienstjahre durchgängig einen existenzfähigen Kleinbesitzer
zu machen. Es wird daher die direkte Anweisung von provinzialem Landbesitz wohl
nur da mit der Dienstentlassung verbunden gewesen sein, wo ausnahmsweise
bessere Bedingungen gewährt werden konnten.



In Ermangelung irgendwelcher anderen Zahlen, die das Verhältnis von Groß- und
Kleinbesitz uns veranschaulichen könnten, mag erwähnt werden, daß unter Traian,
nach Ausweis der Alimentarurkunden, im Beneventanischen das etwa in
augustischer Zeit von 90 Kleinbesitzern bewirtschaftete Ackerland in 50 Händen
war, von denen zwei ein Rittervermögen, neun zwischen 400000 und 100000
Sesterzen, die übrigen ein Vermögen unter 100000 Sesterzen besaßen, soweit dies
Vermögen bei jenen Verpfändungen berücksichtigt worden ist. In der Aemilia
dagegen stellen sich die Verhältnisse viel ungünstiger: unter 52 Grundbesitzern
hat ein Fünftel Ritterzensus oder mehr, ungefähr ein Drittel zwischen 400000
und 100000 Sesterzen, etwa die Hälfte unter 100000 Sesterzen; auch die Zahl der
ursprünglichen Besitzungen, aus welchen jene 52 Besitzkomplexe hervorgegangen
waren, muß verhältnismäßig sehr viel größer gewesen sein, als sie in der
beneventanischen Tafel sich darstellt. Es zeigt sich hier ein überhaupt sehr
beträchtliches, in dem reicheren nördlichen Italien geradezu erdrückendes
Übergewicht des Großbesitzes; untergegangen aber ist der Kleinbesitz doch
nirgends und in den weniger der Spekulation unterworfenen abgelegenen
Landschaften Italiens noch immer ein wesentliches Element der Bevölkerung.



Die Bodennutzung richtet sich in erster Reihe auf den Ackerbau mit Einschluß
des Wein- und des Ölbaus und der ähnlichen Nutzungen. Daß in dem
mehrhundertjährigen sicheren Frieden, den die Monarchie brachte, der Feldbau,
und insbesondere der italische, im großen und ganzen genommen in blühendem
Zustande gewesen ist, unterliegt keinem Zweifel. Die Einmischung des Staats in
den Verkehr durch die Übernahme der Versorgung der Hauptstadt war ohne Zweifel
ein wirtschaftlicher Fehler; Augustus hat dies unumwunden anerkannt und
ausdrücklich erklärt, daß nur politische Rücksichten ihn bestimmten, daran
festzuhalten ^22. Ohne Zweifel wäre Ackerbau und Handel dadurch gefördert
worden, wenn die Versorgung Roms mit Getreide dem freien Verkehr wiedergegeben
worden wäre. Aber einmal, Rom war doch nicht das Reich, und nicht für den
ganzen Staat spielt der Herrscher in dieser Weise die Vorsehung. Andererseits
hatte die Einfuhr überseeischen Getreides namentlich nach Rom mit ihren
Konsequenzen sich bereits früher festgestellt und war sogar durch die Lage und
die Entwicklung der Hauptstadt wenigstens nachträglich bis zu einem gewissen
Grade gerechtfertigt; das Korn, das die ackerbauend bleibenden Landschaften der
Halbinsel liefern konnten, muß der Konsum des übrigen Italien mehr als
absorbiert haben. Wein und Öl waren fortdauernd Quellen reichen Gewinns. Auch
der Ackerbau der Provinzen, wo in den sonst fruchtbarsten Gegenden, in Ägypten
und Numidien, Wein- und Ölbau zurücktraten, muß immer lohnend gewesen sein: es
ist nicht selten von teuren Kornpreisen, nur ausnahmsweise von besonders
niedrigen die Rede, so daß im ganzen wohl eher zu wenig als zu viel produziert
ward. Die Wirtschaft ist entweder Guts- oder Bauernwirtschaft. Es wird
notwendig sein, beide gesondert zu betrachten.



————————————————————————



^22 Die merkwürdige Nachricht bei Suet. Aug. 42 darf nicht auf den italischen
Ackerbau allein bezogen werden, sondern nur auf den des ganzen Reiches. Wären
die frumentationes publicae in Rom aufgehoben worden, so würde dies den
Ackerbau nicht bloß in Italien, sondern ebenso und vielleicht mehr in Sizilien,
Sardinien, Afrika belebt haben; die Vernachlässigung des Ackerbaus in Verlaß
auf den Staat, welche Augustus beklagt, trifft also ebensosehr die Provinzen,
und darum nimmt auch Augustus Rücksicht auf die Grundbesitzer und die Kaufleute
(negotiantes). Die magna sterilitas, welche Augustus zu diesen Äußerungen
veranlaßte, konnte immer wiederkehren, mochte auch der italische Ackerbau noch
so sehr gedeihen.; aber wenn der Ackerbau allgemein zunahm und der Verkehr sich
frei vollzog, war Hoffnung vorhanden auf Ausgleichung.



————————————————————————



Die von Columella und Varro geschilderte und gepriesene Gutswirtschaft, in
unseren Beispielen gestellt auf einen Besitz von 200 Morgen und etwa zehn
Feldarbeiter, ist insofern Selbstwirtschaft des Besitzers, als dieser zwar der
Regel nach in der Stadt lebt, aber häufig auf das Landgut hinauskommt und den
die Wirtschaft unmittelbar leitenden unfreien Meier (vilicus) stetig anweist
und beaufsichtigt; die eigentliche Arbeit beschafft dieser mit den vom
Eigentümer gestellten Sklaven. Auf größeren Grundbesitz ist diese
Wirtschaftsform nicht anwendbar, da der Meier alsdann die Aufsicht nicht in
genügender Weise führen kann; es wird in diesem Fall der Besitz in
entsprechende Bezirke geteilt und jeder derselben gesondert verwaltet ^23.
Diese Wirtschaft ist jetzt in vollem und unvermeidlichem Verfall; den
Landwirten dieser Zeit, vor allem Columella, erscheint sie allerdings noch als
Musterwirtschaft und wird von ihnen zugrunde gelegt, aber in der Tat als eine
gewesene Institution oder als ein unerreichbares Ideal. In der Tat ist sie mit
den realen Verhältnissen nicht mehr in Einklang zu bringen. Güterkomplexe von
der Ausdehnung und Zerstreuung durch ganz Italien und oft genug noch durch
manche Provinzen, wie sie in der Kaiserzeit sich gestalteten, ließen diese Art
der Selbstbewirtschaftung nicht mehr zu; sie konnte nur fortgeführt werden,
indem an die Stelle des Herrn dessen unfreier Geschäftsführer (actor) trat, und
damit war ihr Wesen zerstört. “Wer ein entlegenes oder gar ein
überseeisches Landgut kauft”, sagt Columella ^24, “der tritt in der
Tat sein Hab und Gut seinen Sklaven ab, die durch die Abwesenheit des Herrn
notwendig verdorben werden, und wenn sie also verdorben sind und gewechselt
werden sollen, das Gut plündern und zugrunde richten.” Dazu kam das
allgemeine Erschlaffen der Springfedern des menschlichen Daseins. Die vornehme
Weit dieser Epoche war sehr viel reicher als die der späteren Republik, und
unendlich viel gleichgültiger gegen die Mehrung des Besitzes; der dem
gewaltigen Ringen der republikanischen Welt fern liegende Gedanke, daß der
Mensch von allem genug haben könne, machte wie im Senatssaal so auch in der
Vermögensverwaltung sich geltend; die Ehre und die Freude an der möglichst
besten Ausnutzung auch der Glücksgüter, mächtigere Triebe vielleicht im
gewerblichen Leben als das unmittelbare Bedürfnis, schwanden aus dieser müden
Welt. Von der anerkannten Tatsache des allgemeinen Rückgangs des Bodenertrags
in Italien geht Columella aus. Es ist bezeichnend für die unter dem Prinzipat
herrschenden Stimmungen, daß bei den Landwirten, wenn sie ihre Bilanzen zogen,
die Meinung Geltung gewann von der Erschöpfung des italischen Bodens durch den
Erntesegen früherer besserer Zeiten; aber freilich macht Columella mit gutem
Recht geltend, daß nicht die Natur Schuld trage, sondern die Menschen. Niemand,
meint er ^25, bemüht sich noch um rationelle Kunde des Ackerbaus; man gibt sich
nicht einmal die Mühe, einen tüchtigen Ackersmann zum Meier zu bestellen,
sondern schickt die Leute aufs Land hinaus, die als Handwerker nicht mehr den
Tagelohn abzuliefern vermögen, oder die unbrauchbaren Sänftenträger und
Lakaien. Das war zu beklagen, aber nicht zu ändern. Die Gutswirtschaft der
früheren Epoche, die übrigens auch in republikanischer Zeit in ihrer vollen
Intensität sicher nicht allgemein durchgeführt worden war, stirbt wie die
anderen republikanischen Institutionen in der Kaiserzeit ab; nicht einmal in
der Form der Vertretung des Herrn durch den Actor scheint sie in großem Umfang
sich behauptet zu haben. Die Gutsherren gaben die Selbstwirtschaft auf und
beschränkten sich durchgängig auf die Kontrolle der fremden Händen überwiesenen
wirtschaftlichen Leitung.



————————————————————————-



^23 Das Arbeiterpersonal, sagt Columella (1, 9, 7), des einzelnen Gutes, die
classis oder die decuria, soll zehn Köpfe nicht übersteigen: itaque si latior
est ager, in regiones diducendae sunt eae classes. Allerdings kam in diesem
Fall es auch vor, daß die Sklaven in Ketten arbeiteten (Sen. benef. 7, 10, 5:
vasta spatia terrarum colenda per vinctos), wo also diese Wirtschaft der
Plantagenform sich nähert.



^24 1, 1, 20.



^25 praef. 12.



————————————————————————-



Die Kleinwirtschaft hat in der Kaiserzeit den Ackerbau allem Anschein nach bei
weitem mehr beherrscht als unter der Republik. Daß der Kleinbesitz auch
Kleinwirtschaft ist, versteht sich von selbst; aber auch der Großbesitz, der
auf die Selbstwirtschaft verzichtet, hat im römischen Ackerbau, wie es scheint,
so gut wie ausschließlich, die Form der Kleinwirtschaft angenommen; von
Großpacht findet auf diesem Gebiet sich kaum eine Spur ^26. Die Kleinwirtschaft
wird bald durch Freie, bald durch Sklaven beschafft: der Eigentümer kann die
einzelne Parzelle, welche er zur Kleinwirtschaft bestimmt, entweder einem
freien Zeitpächter (colonus) überweisen, der dann dem Grundherrn nur den
bedungenen Pachtzins zu zahlen hat, oder einen unfreien Meier (vilicus) darauf
setzen, der dann entweder nach den Regeln der sogenannten Pekuliargeschäfte
gleich dem Pächter einen festen Zins zahlt oder auch mit dem Herrn Einnahme und
Ausgabe verrechnet; indes scheint die letztere wenig bequeme Form nicht in
bedeutendem Umfang vorgekommen ^27 und über den Grundsatz verfahren zu sein,
den Columella ^28 ausspricht, daß, wo der Eigentümer die Selbstwirtschaft in
der früher bezeichneten Weise nicht ausüben kann oder will, es weniger
nachteilig ist, mit freien Pächtern zu wirtschaften als mit unfreien Meiern.
Dies Verpachtungssystem ist gewiß auch früher oft genug vorgekommen, aber doch
nur nebenher und aushilfsweise ^29; jetzt wird es eigentlich regelmäßige Form
der Bodenwirtschaft. Es zeigt sich dies vor allem in der Verschiebung des
Sprachgebrauchs: colonus, das heißt der Ackerbauer im Gegensatz zum Hirten,
wird noch von Cicero und Varro ohne weiteres von jedem Landwirt gebraucht, sei
er Gutsbesitzer oder Bauer oder Pächter, technisch aber in republikanischer
Zeit verwendet für den kleinen Grundbesitzer, woraus die politische Verwendung
des Wortes sich entwickelt hat, in der Kaiserzeit dagegen für den selbst
wirtschaftenden Kleinpächter. Dieser Wechsel in der Beziehung des Schlagwortes
hat sich im Anfang der Kaiserzeit entschieden; den Schriftstellern der
neronischen Zeit, dem jüngeren Seneca und dem Columella, ist der
“Landwirt” bereits synonym mit dem Kleinpächter.



———————————————————————-



^26 Auf den großen afrikanischen Domänen erscheinen die conductores, die
Pächter des Herrenhauses, und der, es scheint nach Analogie der
Munizipalordnung, diesem Quasi-Gemeinwesen zustehenden Fronden, neben den
coloni, den Pächtern der Parzellen. Das letztere Wort wird nie vom Großpächter
gebraucht.



^27 Belehrend ist ein von Scaevola referierter Rechtsfall (Dig. 20, 1, 32). Ein
Latifundienbesitz wird verkauft. Da ein Teil der Grundstücke ohne Pächter ist,
so übergibt der Käufer diese seinem actor zur Bewirtschaftung, und es werden
nun der Meier und die weiter erforderlichen Sklaven von diesem darauf gesetzt
(Stichus vilicus et ceteri servi ad culturam missi et Stichi vicarii); daß
letztere im Peculium des Meiers stehen, ist charakteristisch dafür, daß dieser
den Colonus vertritt. Aber deutlich erscheint dies hier als ein exzeptionelles
Verfahren und als Regel die Verpachtung.



^28 1 7, 6.



^29 Gewiß sind die großen Vermögen der republikanischen Zeit, soweit sie in
Ackerland bestanden, auch schon vielfach in der Form der Kleinpacht genutzt
worden. Aber normal war die Gutswirtschaft noch am Ende der Republik; aber
nicht mehr, als Columella schrieb.



———————————————————————-



Aber auch freigeborene Lohnarbeiter haben nicht gefehlt; die arbeitsfähigen
Kinder des Kolonen müssen oft in eine solche Stellung eingetreten und nicht
selten auf diesem Wege dem Vater in der Pacht gefolgt sein, wie denn die
römischen Landwirte den von Kindesbeinen auf dem Gut beschäftigten Kolonen als
besonders geeignet bezeichnen. Die alte Sitte, namentlich für die Ernte freie
Lohnarbeiter zuzuziehen, begegnet auch in dieser Epoche, und es ist nicht
unmöglich, daß sie in den eigentlichen Hauptsitzen des Ackerbaus bedeutende
Ausdehnung gewonnen und einen eigenen Stand von Tagelöhnern entwickelt hat ^30.
Daß das neue Wirtschaftssystem an die Stelle der alten Selbstwirtschaft oder
vielmehr der eigenen Direktion des Eigentümers getreten ist, erklärt auch die
weitgehende, unter Umständen bis zur Wirtschaftsleitung sich steigernde
Beteiligung des Grundherrn an der Wirtschaftsführung. Der Gutsherr liefert
regelmäßig das Inventar, das freilich auf die Gefahr des Pächters steht und bei
Auflösung der Pacht unbeschädigt zurückgegeben oder zum vollen Wert ersetzt
werden muß ^31, empfängt nicht selten statt des Pachtzinses eine Fruchtquote
und kontrolliert je nach den Pachtbedingungen im einzelnen Fall den Pächter.
Die eigentliche Feldarbeit beschaffen regelmäßig die von dem Eigentümer dem
Pächter gestellten Sklaven; verständige Grundherren wirken dahin, daß diese
sorgfältig ausgewählt und gut behandelt werden, auch dazu gelangen, sich
tatsächlich einen Hausstand zu begründen, so daß der Bauer sie ungefesselt kann
arbeiten lassen und der Sklavenzwinger, der nirgends fehlt, nur als Strafe zur
Anwendung kommt. Die kolossale Ausdehnung dieser Wirtschaftsweise entspricht
derjenigen des Großgrundbesitzes; es sind sicher keine Redensarten, wenn
Seneca, der Minister Neros, selbst einer der reichsten Männer seiner Zeit und
einer der besten Wirte, von den in Italien und in allen Provinzen zugleich
wirtschaftenden Besitzern spricht ^32 und von ihren nach Tausenden zählenden,
für einen Mann grabenden und pflügenden Kolonen. Es zeigt sich dies weiter
darin, daß auch diese Wirtschaft, soweit sie eigene Tätigkeit des Eigentümers
erheischt, sich wieder selber aufhebt; bei entwickeltem Großbesitz übt der Herr
auch die Kontrolle der Pächter nicht mehr unmittelbar, sondern distriktweise
durch seine unfreien Geschäftsführer (actores), in noch weiterer Steigerung des
Umfangs durch die diesen vorgesetzten freien Direktoren (procuratores), wovon
dann die kaiserliche Domanialverwaltung die höchste Stufe darstellt.




————————————————————————



^30 Die merkwürdige Inschrift von Mactar (Eph. epigr. V, n. 279 = CIL VIII, S.
n. 11824), welche 7, 345 angeführt ward, rührt von einem solchen Feldarbeiter
her falcifera cum turma virum processerat arvis seu Cirtae Nomados seu Iovis
arva petens, demessor cunctos anteibam primus in arvis pos tergus linquens
densa meum gremia.



^31 Dig. 19, 2, 54, 2.



^32 epist. 87, 7; 89, 20; 114, 26.



————————————————————————



Diese Form der Kleinwirtschaft geht, wie der Großgrundbesitz, zu dem sie
gehört, gleichförmig durch das ganze Reich und erstreckt sich auch auf die
kaiserlichen Domänen ohne wesentliche rechtliche Abweichung, wenngleich
tatsächlich das fiskalische Interesse die Lage der kaiserlichen Kolonen wohl
gegenüber denen der Privaten günstiger gestaltet hat. Daß diese Kleinwirtschaft
kein voller Ersatz ist für den großenteils durch sie verdrängten Kleinbesitz,
bedarf der Ausführung nicht: dasselbe Grundstück, das als Kleinbesitz, sei es
in Form des Sammelbesitzes, sei es mit Realteilung, eine Mehrzahl freier
Familien ernähren konnte, nährte als Kleinpacht ein für allemal nur die Familie
des Pächters; und das Selbstgefühl und die Unabhängigkeit, die auch den kleinen
Grundbesitzer wenigstens adeln können, sind dem Zeitpächter notwendig
verschlossen. Dennoch darf in der düsteren Geschichte des Prinzipats diese
wirtschaftliche Gestaltung des Großbesitzes als eine der lichteren Seiten
bezeichnet werden. Die wirtschaftliche Stellung des Kolonen, den die
Kapitalkraft des Grundherrn stützte, war weniger unsicher als die des
Kleinbesitzers, und wie das Verhältnis sich entwickelt hatte, führte es
wenigstens mit wirtschaftlicher Notwendigkeit zur humanen Behandlung der
Pächter durch den Grundherrn und der Ackersklaven durch den Pächter, ebenso zu
einer gewissen Vereinigung der Betriebsvorzüge der Groß- und der
Kleinwirtschaft. Man soll nicht vergessen, daß die alte Bauernwirtschaft erst
zur Schuldknechtschaft geführt und dann in sich selbst Bankrott gemacht hat;
nicht vergessen die unmenschliche Wirtschaftlichkeit des catonischen
Musterguts, das den Sklavenhausstand und die freie Arbeit völlig ausschließt.
In dieser Kleinpachtwirtschaft lag für die unfreien Leute eine erträglichere
Existenz und eine gewisse Aussicht, durch Wohlverhalten zur Freiheit zu
gelangen; es lag ferner in ihr einige Garantie für die Verwendung einer wenn
auch beschränkten Zahl freier Familien in einer wirtschaftlich haltbaren
Stellung. Die Armee der Kaiserzeit hat allem Anschein nach ganz überwiegend aus
diesen Kleinpächterfamilien sich rekrutiert. Die mit der neuen Welt
unzufriedene und die Zustände der republikanischen Zeit, eben weil sie
unwiederbringlich dahin waren, mehr sehnsüchtig als nachdenklich idealisierende
Anschauung der vornehmen Kreise Italiens hat auch für diese Entwicklung der
Bodenwirtschaft nichts als Vorwurf und Klage; beide sind nicht unberechtigt,
aber hier vor allem gilt das tröstende Evangelium der Geschichte, daß aller
Verfall auch wieder Entwicklung ist.



Neben dem Ackerbau bestand die sonstige Bodenwirtschaft wie früher, ohne daß in
dieser Hinsicht erhebliche Änderungen zu verzeichnen wären. Daß die
unproduktive Verwendung des Bodens zu bloßen Luxusanlagen bei dem Reichtum und
der Hoffart der vornehmen Welt in Italien namentlich unter der ersten Dynastie
in weitem Umfange stattgefunden hat, ist selbstverständlich; von den
Villenanlagen, die den Raum ganzer Städte einnehmen, spricht Seneca ^33 so gut
wie früher Sallustius, und jener hebt weiter hervor, daß der richtige Reiche
nicht zufrieden ist, bis an jedem See, an jedem Strand Italiens, die die Mode
konsekriert hat, er seine besondere Villeggiatur besitzt, wie dies an den
kaiserlichen Villen sich im einzelnen verfolgen läßt. In diesen Anlagen ist
manches große Vermögen verbaut worden; aber daß die Lusthaine und die Villen
dem Ackerbau den Platz wegnahmen, ist eine Redensart wie andere auch ^34. Daß
der italische Ackerbau unter der Republik durch die Zerstörung zahlreicher
Städte und die Ausdehnung der Weidewirtschaft eine sehr empfindliche
Einschränkung erfahren hat, ist früher auseinandergesetzt worden; aber wie die
bei dem Beginn der Monarchie vorhandenen Gemeinwesen mit verschwindenden
Ausnahmen unter ihr fortbestanden, so hat auch die Bodenwirtschaft, im großen
und ganzen genommen, in der Kaiserzeit wahrscheinlich sich in dieser
rückgängigen Richtung nicht weiterbewegt, vielmehr eher den umgekehrten Weg
eingeschlagen ^35, wenn auch großartige Maßregeln in diesem Sinn, wie die von
Caesar in Betreff der Pontinischen Sümpfe geplante, nicht zur Ausführung
gelangt sind. In den Provinzen sind die Deduktionen von Kolonisten gewiß
vielfältig in der Weise erfolgt, daß dadurch Weide- oder Ödland unter den Pflug
kam. Allem Anschein nach ist in der Kaiserzeit der Ackerbau nur da ausgefallen,
wo entweder die Beschaffenheit des Bodens oder die Unsicherheit des Besitzes
oder der Mangel an Arbeitskräften ihm im Wege stand. Daß die Weidewirtschaft
regelmäßig Großwirtschaft ist und also diese Bodenstücke regelmäßig den Reichen
gehören, liegt in der Sache und gilt also auch für diese Zeit.



—————————————————————-



^33 epist. 89, 21.



^34 In diesem Sinn sagt Tiberius bei Tacitus (ann. 3, 54): nisi provinciarum
copiae et dominis et servitiis et agris subvenerint, nostra nos scilicet nemora
nostraeque villae tuebuntur. Das läßt sich vertreten, wenn man die Stadt und
die Umgegend Roms ins Auge faßt: von Tibur und Tusculum mag es einigermaßen
richtig sein, daß die Städte den Landhäusern Platz machten. Aber für das übrige
Italien paßt dies um so weniger, als die Prachtanlagen der großen
hauptstädtischen Familien auf Latium und einen Teil Kampaniens sich
beschränken.



^35 In der Alimentartafel von Veleia tritt bei den saltus auffallend oft
hervor, daß sie mehr oder minder mit Ackerland gemischt sind, was wohl auf
späteren partiellen Anbau zurückgehen mag.



—————————————————————-



Im Geldgeschäft ist die ältere indirekte Hebung der Staatseinnahmen durch
Vermittlung der Kapitalistengesellschaften, eine der hauptsächlichen Burgen der
republikanischen Plutokratie, in ihrer verderblichsten Form, der Festsetzung
der Abgaben in einer Fruchtquote und der Überlassung dieser Zehnten an eine
Gesellschaft gegen eine an die Staatskasse zu zahlende Geldsumme, schon von dem
Diktator Caesar beseitigt worden. Bei der Einziehung der für Rom bestimmten
Naturallieferungen und der in Geld angesetzten Steuern sind die alten
Kompagnien noch eine Zeitlang tätig gewesen; aber teils die Hebung durch die
steuerpflichtige Gemeinde, die zum Beispiel für Asia auch von dem Diktator
Caesar angeordnet ward, teils die Einsetzung eigener kaiserlicher
Finanzverwaltungen für jede Provinz müssen die Macht der Mittelsmänner weiter
beschränkt haben, bis dann in den späteren Jahren des Tiberius auch das immer
noch wichtige und gewinnbringende Geschäft der Überführung der also gezahlten
Gelder und gelieferten Naturalien nach Rom oder an den sonstigen Bestimmungsort
den großen Kompagnien genommen ward ^36 und diese aus der provinzialen Grund-
und Vermögenssteuer überhaupt verschwinden. Bei anderen Steuern hat sich die
indirekte Hebung länger behauptet, so bei der Freilassungs-, der Auktions- und
der wichtigen Erbschaftssteuer; doch ist auch für die letztere, wie es scheint
unter Hadrian, die direkte Erhebung eingeführt worden, und mehr und mehr werden
die Kapitalistengesellschaften auch aus diesen Hebungen verbannt. Am längsten
haben sie sich bei den Zöllen und den nutzbaren Bodenrechten des Staats
behauptet; und hier ist die Verpachtung auch für Rechnung der kaiserlichen
Kasse angewandt worden ^37. Wenn unter Nero die Abschaffung der Zölle in Frage
kam, so ist dabei ohne Zweifel mit maßgebend gewesen, daß die hier
unentbehrlich erscheinende Hebung durch Private mit dem Geiste der neuen
Monarchie nicht harmonierte. Indes kam es dazu nicht und begnügte die Regierung
damals und später sich mit der Verschärfung der gegen die Zollpächter geübten
Kontrolle. Doch scheint, während unter der Republik die Pachtung vom Staat der
Regel nach bedeutenden Umfang hatte und einzelne Gesellschaften finanzielle
Großmächte waren, unter dem Prinzipat der Umfang der einzelnen Pacht vielmehr
beschränkt gewesen zu sein. Auch abgesehen von dem kaiserlichen Kolonat, von
dem schon die Rede war, sind die fiskalischen und ärarischen Konduktoren dieser
Zeit offenbar nicht entfernt zu vergleichen mit den Publikanen der Republik;
und dasselbe gilt von den noch fortbestehenden Kompagnien, denen durchaus
kaiserliche Beamte und kaiserliches Gesinde in einer Weise über- und
eingeordnet wurden, daß der ganze Betrieb unter stetiger Mitwirkung der
Regierungsorgane sich vollzogen haben muß. Auch tritt, ganz im Gegensatz zu
dieser, namentlich im fiskalischen Gebiet hier sehr häufig an die Stelle der
Verpachtung die eigene Bewirtschaftung unter Aufsicht spezieller Beamter oder
Beauftragter: so zum Beispiel sind die kaiserlichen Ziegeleien und Marmorbrüche
niemals und in der Regel auch die kaiserlichen Bergwerke nicht verpachtet
worden. Dem Eingreifen des Großkapitals in dieses wenigstens halbstaatliche
Gebiet ist demnach unter dem Prinzipat eine mächtige Schranke gesetzt worden.
Der Anteil an der Herrschaft, den die Geldaristokratie eine Zeitlang faktisch
behauptet hatte, war damit gebrochen.



—————————————————————————-



^36 Die Umgestaltung des Hebewesens liegt sehr im Dunkeln; sicher ist nur, daß
die Hebung durch die Gemeinden selbst wenigstens in Asien schon durch den
Diktator Caesar eingeführt ward (App. civ. 5, 4), und wahrscheinlich wird
dieselbe gleichzeitig wenigstens für die übrigen in Geld steuernden Provinzen
angeordnet sein (Marquardt, Staatsverwaltung, Bd. 2, S. 185). Wenn dennoch
Tacitus (ann. 4, 6; vgl. Römisches Staatsrecht, 3. Aufl., Bd. 2, S. 1017) zum
Jahr 23 sagt: frumenta et pecuniae vectigales, cetera publicorum fructuum
societatibus equitum Romanorum agitabantur, so können die pecuniae vectigales
eben nur diese in Geld normierten Abgaben der Provinzen sein und den Sozietäten
nur noch das Geschäft obgelegen haben, diese von den Gemeinden einzuziehen und
an den Bestimmungsort zu übermitteln, so daß sie also in dieser Hinsicht mehr
das Bankier- als das Hebegeschäft für den Staat besorgten. Da Tacitus diese
Einrichtung unter den in Tiberius’ späterer Zeit weggefallenen aufführt, so
wird damals wohl auch die Vermittlung zwischen den zahlenden Gemeinden und der
Staatskasse auf den Staat übergegangen sein. Von dem nach Rom zu liefernden
Getreide ist der Transport immer durch Private beschafft worden (Marquardt,
Privatalterthümer, S. 390).



^37 Deutlich zeigen dieses Verhältnis die über das Vermögen des Isidorus und
der Patrone Martials (Anm. 9) beigebrachten Angaben. Auch Plinius (epist. 3,
19) sagt: sum quidem prope totus in praediis, aliguid tamen fenero.



—————————————————————————-



Das gewerbsmäßige Geldverleihen ist jetzt ein regelmäßiger Bestandteil des
Haushalts jedes vermögenden Römers geworden. Auch die Vornehmen pflegen den
größten Teil ihres Vermögens in Grundbesitz anzulegen, aber daneben ein mehr
oder minder beträchtliches Kapital bankiermäßig zu verwerten, indem sie
dasselbe teils gegen eigentliche Sicherheiten ausleihen, teils in der Form der
Anleihe an Handel und Industrie und Spekulationen aller Art sich beteiligen.
Dem kam andrerseits die selbst gesetzlich festgestellte Ordnung entgegen, daß
das Verleihen gegen Zinsen nur insoweit gestattet wurde, als der Betreffende
den gleichen oder noch einen höheren Betrag in Grundbesitz angelegt hatte. Es
ist dies das System, nach dem auch Crassus und Atticus ihr Vermögen
verwalteten; mit dem Zurücktreten der Selbstwirtschaft ward in der
Gutsverwaltung dasselbe mehr und mehr allgemein. Wenn bei richtiger Führung
dabei auch die Bodenwirtschaft gewann, insofern bei eintretendem Bedürfnis sie
nicht auf den Kredit, sondern auf das Kapital greifen konnte, so lag hierin
andererseits eine Verknüpfung des Grundbesitzes mit der Spekulation, deren
Bedenklichkeit durch jene äußerliche Fixierung des Verhältnisses zwischen
fundiertem und nicht fundiertem Vermögen mehr anerkannt als abgewandt wurde.
Die großen Vermögen dieser Epoche sind hauptsächlich auf diesem Wege gebildet;
von Seneca zum Beispiel wird geradezu gesagt, daß er durch die Wucherzinsen ein
reicher Mann geworden sei ^38, und seine Feinde wenigstens behaupteten, daß er
die Eroberung Britanniens dazu benutzt habe, um 40 Mill. Sesterzen den
bedrängten Gemeinden dort vorzuschießen, deren Rückforderung dann den
gefährlichen Aufstand des Jahres 60 herbeigeführt haben soll ^39. Wo einer zum
Krösus, da werden viele zu Bettlern. Die namentlich unter der ersten Dynastie
stets sich wiederholenden Klagen über Überschuldung und Zusammenbrechen der
vornehmen Häuser gehen vermutlich mehr noch auf diese Spekulantengeschäfte
zurück als auf die eigentliche Verschwendung; und andererseits wird die mit
Vespasian eintretende innerliche Revolution sich in erster Reihe darin gezeigt
haben, daß das befestigte Vermögen im Wechselportefeuille Maß hielt und daß
wenigstens dem Senator des Reiches die Sitte nicht gestattete, mit seinen
Kapitalien zu wuchern. Wie der von Haus aus sehr begüterte spätere Kaiser Pius
nie mehr als 4 Prozent Zinsen nahm, so zeigt auch die spätere Gesetzgebung, daß
man unterschied zwischen den Zinsen, die der gewöhnliche Geschäftsmann nehmen
konnte, und denen, die dem vornehmen Mann zu nehmen geziemte.



——————————————————————————————



^38 Tac. ann. 13, 42.



^39 Dio 60, 2.



——————————————————————————————



Daß Gewerbe und Handel unter der Friedensmacht, wie der römische Staat dieser
Epoche sie entwickelte, emporgeblüht sein müssen, ist von vornherein gewiß;
mancherlei Einzelheiten zeigen uns die steigende Spezialisierung des Handwerks,
die weiten Absatzkreise einzelner Fabrikate, die Bedeutung des Imports wie des
Exports über die Reichsgrenze; allgemeine Daten, die ein vergleichendes Urteil
gegenüber früheren und späteren Perioden gestatteten, ergibt unsere
Überlieferung nicht. Somit beschränkt diese Auseinandersetzung sich darauf,
gewisse allgemeine und soziale Verhältnisse kurz zu berühren, die einigermaßen
sich fassen lassen.



Wenn einstmals der einzelne Haushalt sich selber genügte, so war mit der
steigenden Kultur mehr und mehr die bezahlte Arbeit, die gewerbliche sowohl wie
der Handel mit offenem Laden, in die erste Reihe getreten: aber gleich wie in
der Epoche, wo Speisen und Kleider lediglich durch das Gesinde bereitet wurden,
liegt diese Arbeit jetzt zwar in der Hand der Kapitalisten, wird aber
ausgeführt durch ihr unfreies Gesinde. Die großen Vermögen auch der
Aristokratie sind allerdings zum guten Teil aus der stillen Beteiligung der
Vornehmen an spekulativen Geschäften dieser Art hervorgegangen; aber einen auf
das Gewerbe gestützten Mittelstand kennt diese Epoche sowenig wie die frühere;
wie der Senat der Hauptstadt aus den Großgrundbesitzern sich zusammensetzt, so
bilden in jeder Landstadt die Gutsbesitzer den Gemeinderat und den höheren
Stand. Wenn ein Flickschuster sich es gestattet hat, in dem gebildeten Bononia
eine Volkslustbarkeit zu geben und in Mutina ein Walker, wo wird, fragt
Martialis ^40, der Gastwirt dies tun? So erkauften die Trimalchionen für vieles
Geld die Gelegenheit, sich auslachen zu lassen; von der Teilnahme an den
Gemeindegeschäften blieben sie nach wie vor von Rechts wegen selbst in der
kleinsten Stadt ausgeschlossen. Caesars Anordnung, daß in den Provinzen der
Freigelassene in den Gemeinderat gelangen könne, nahm Augustus wieder zurück.
Der einzelne Sklave sucht als Lohnknecht, Schuster, Arzt und so ferner seinen
Verdienst oder wird auch von seinem Herrn in ein bestimmtes Geschäft
hineingesetzt; was er auf diese Weise erwirbt, gehört zwar rechtlich dem Herrn,
wird aber sehr häufig nur zum Teil an ihn abgeliefert. Der Sklave hat oft
eigenen Haushalt und faktisch eigenen Besitz: die Freilassung erfolgt oft gegen
eine aus diesem Besitz dem Herrn zu zahlende Summe, löst aber regelmäßig das
Anrecht des Herrn auf einen Teil des Verdienstes des Freigelassenen nicht auf.
So werden auch die bedeutenderen Geschäfte betrieben: zum Beispiel selbst die
Ladeninhaber (negotiantes, mercatores), die Geldhändler (argentarii), die
Händler mit Spezereien (thurarii), vermögende und in ihrer Art angesehene
Persönlichkeiten, sind dennoch fast ohne Ausnahme unfrei oder aus der
Unfreiheit entlassen. Wirtschaftlich hat dies System seine vorteilhafte Seite:
das Fortkommen des einzelnen geschickten Arbeiters und brauchbaren
Geschäftsmanns hängt weniger vom Zufall ab als bei völlig freier Konkurrenz,
sondern es steht hier, wenn der Herr seinen Vorteil versteht, hinter jedem
tüchtigen Mann die Macht des Kapitals. Es wird damit ferner zwischen der
Sklavenschaft und der Bürgerschaft eine Brücke geschlagen, welche im
allgemeinen wenigstens die besten Elemente aus jener in diese überführt und
die, wie nachteilig sie auch vielfach sich erweist, doch im ganzen weniger
schadet als die völlige Abschließung der Sklavenwelt gegen die der Freien. Die
rechtliche Ausgleichung führt wenigstens in den späteren Generationen auch die
nationale und soziale allmählich herbei, und das Zusammenschwinden des
Bürgerstandes würde im Römischen Reich sehr viel früher und stärker aufgetreten
sein, wenn nicht die außerordentliche, aber zugleich stehende Vermehrung durch
die Freilassungen ihm zu Hilfe gekommen wäre. Sie sind auch bei der
Bauernwirtschaft vorgekommen, aber überwiegend beruhen sie auf dem Gewerbe- und
Handelsverkehr, in dem sie nicht selten sogar eine hervorragende Stellung
gewinnen und sich oder doch ihre Nachkommen in die Geld- und weiter in die
eigentliche Aristokratie einführen.



——————————————————————————



^40 Mart. epigr. 3, 59.



——————————————————————————



Ist in Beziehung auf Handel und Gewerbe nicht viel mehr zu konstatieren, als
daß die Dinge auch unter dem Prinzipat beim alten blieben, so erweitert sich
dagegen in bemerkenswerter Weise derjenige Kreis, in welchem die Sitte dem
anständigen Manne gestattet, Geld zu erwerben. Die strenge Regel, daß der
Dienst, der einem Mitbürger oder auch dem Staat geleistet wird, von dem
Gentleman umsonst geleistet werden muß und durch Bezahlung wenn nicht
unehrlich, so doch unvornehm wird, ist tatsächlich schon unter der Republik
nach vielen Seiten hin durchbrochen worden. Aber erst in dieser Zeit bildet
sich die öffentliche Laufbahn auch in ökonomischer Hinsicht aus, als hinführend
zu einer finanziell und sozial angesehenen Stellung. Es gilt dies für Beamte,
Soldaten, Sachwalter, Rechtsgelehrte, also überhaupt für alle mit dem
öffentlichen Leben verknüpften Hilfsleistungen, während private Dienste, wie
zum Beispiel des Arztes und des Jugendlehrers, sich wenig oder gar nicht über
die eigentlichen Gewerbe erheben. Dies geht unmittelbar zurück auf den neuen
Prinzipat. Die von diesem neben die alten Staatsbeamten gestellte Kategorie
gleichfalls in öffentlichen Geschäften, sei es im Heer oder in der Verwaltung,
verwandter persönlicher Diener des Kaisers wurde von Haus aus mit festem und
hoch gegriffenen Gehalte ausgestattet und damit von dieser Remuneration der
bisherige Makel entfernt. Es war dies um so leichter, als die außerhalb Roms
tätigen Staatsbeamten längst eine Vergütung für die Ausrüstungs- und sonstigen
Kosten empfangen hatten, die der Sache nach auf eine Besoldung hinauslief;
dennoch war die Einführung der förmlichen und direkten Besoldung im
Staatsdienst eine eingreifende Neuerung. Sie würde noch tiefer eingegriffen
haben, wenn nicht die Kontinuität der amtlichen Stellung gefehlt hätte. Zwar
die Unteroffizierstellung war eine dauernde und führte auch eine dauernde
Versorgung sowie im günstigen Fall den Eintritt in die höhere Beamtenlaufbahn
herbei; aber wenn auch im übrigen die kaiserlichen Diener weit längere Zeit als
die Staatsdiener in ihren Stellungen blieben und die amtlichen Intervalle bei
ihnen sicher seltener und kürzer eintraten, so ist doch das Amt im allgemeinen
auch in der Kaiserzeit nicht eine Lebensstellung und die Gehalte der Regel nach
nicht hoch genug, um schon in kürzerer Frist eine solche zu gewähren. Dafür
aber traten ergänzend hinzu die Tätigkeiten des rechtskundigen Beirats und vor
allem des redekundigen Sachwalters. Zwar unter Augustus ward die alte
Vorschrift, daß kein Sachwalter von dem Klienten Geld annehmen dürfe, noch
einmal eingeschärft ^41, und die hervorragenden Redner dieser Epoche, Asinius
Pollio, Messalla Corvinus und andere mehr, hielten an der alten Ehrenhaftigkeit
um so mehr fest, als sie durchaus reiche und vornehme Männer waren. Aber wenn
der Kaiser seine Beamten bezahlte, so konnte der Advokat unmöglich
unentgeltlich tätig sein; im allgemeinen kehrten weder Klienten noch Advokaten
sich an das Gesetz, und unter Claudius mußten die “Schenkungen” bis
zu 10000 Sesterzen gesetzlich freigegeben werden ^42. Dabei ist es insofern
geblieben, als die Advokatenhonorare in gewissen Grenzen nicht bloß erlaubt,
sondern bald auch klagbar geworden sind ^43. Zu diesem legitimen Verdienst
tritt noch hinzu ein anderweitig darzustellendes, aber auch in der Ökonomie
nicht zu übersehendes Moment, die Durchführung des Strafprozesses mittels der
Privatanklage und der gesetzliche Anspruch des siegreichen Privatanklägers auf
bedeutende Geldbelohnungen, zum Beispiel bei dem Hochverratsprozeß auf den
vierten Teil des Vermögens des Verurteilten, welche Prämien besonders bei den
Anklagen vor dem Senat oft noch arbiträr gesteigert wurden. Es lag in der
Sache, daß dieser Gewinn größtenteils denjenigen Sachwaltern zufiel, die diesen
Weg zu gehen nicht verschmähten: und die großen Vermögen der Advokaten
besonders im ersten Jahrhundert sind vorzugsweise auf diesem Wege
zusammengekommen. Späterhin ist mit der veränderten Prozeßform diese Mißbildung
zurückgetreten, wogegen die Sachwalterstellung überhaupt in ihrer sozialen und
ökonomischen Bedeutung sich behauptet. Auch den bei dem Prozeß den Sachwaltern
assistierenden Rechtsbeiständen (pragmatici) konnte das gleiche nicht
verweigert werden; doch waren diese untergeordneten Ranges ^44 und ihr Erwerb
nicht beträchtlich. Dagegen wird ihre Beihilfe bei Vollziehung von
Rechtsgeschäften, zum Beispiel bei Abfassung von Testamenten, ähnlich, wenn
auch niedriger gestanden haben wie heute die der Notare, und nicht minder
fanden sie Verwendung als salarierte Privatbegleiter des in die Provinzen zur
Rechtsprechung gesandten, der Regel nach selbst rechtsunkundigen hohen Beamten.
So bildete sich hier eine Laufbahn für Talente, im allgemeinen jedem
zugänglich, der die für die Vorbildung erforderlichen, allerdings nicht ganz
unbedeutenden Kosten aufzubringen vermochte und auch in ihrem weiteren Verlauf
an Bedingungen geknüpft, die verhältnismäßig leicht zu erfüllen waren. Dem
römischen Eupatriden gegenüber macht Juvenal es geltend, daß aus dem Volke der
Jüngling kommt, der am Euphrat Waffendienst tut und bei den Adlern Wache hält,
die den bezwungenen Bataver bändigen; daß der niedere Quirite den Redner
stellt, welcher die Prozesse des ungebildeten Adligen führt; daß der römische
Plebejer es ist, der die Knoten des Rechts und die Rätsel der Gesetzgebung
löst. Freilich, wer bloß Geld erwerben will, der wird in der Wechselstube oder
bei dem Auktionsgeschäft, als Arzt und Baumeister, als Musikus oder Jockey
rascher zum Ziel kommen; aber wer ehrgeizig nach einer Stellung strebt, dem ist
jetzt auch eine solche nicht mehr verschlossen: der sorgliche Vater besseren
Schlages bei demselben Dichter ^45 fordert seinen Sohn auf, sich über seinen
Lebensberuf zu entscheiden, entweder um den Rebstock des Unteroffiziers
einzukommen oder in die Advokatenschule einzutreten oder auch die Gesetze zu
studieren. Vielleicht auf keine Weise hat der Prinzipat der republikanischen
Aristokratie entschiedener Abbruch getan als durch diese Restitution
Gracchischen Geistes, anknüpfend an die Gracchischen Ritterprivilegien, aber
doch wesentlich neu und durchaus beruhend einerseits auf der Organisation des
stehenden Heeres und besonders der Unteroffizierskarriere, andrerseits auf der
Einrichtung der salarierten kaiserlichen Beamten mit ihren weiteren
Konsequenzen. Die Einrichtung öffnet die Pforten keineswegs dem Bürger
schlechthin; die Freigelassenenwelt bleibt unbedingt ausgeschlossen, und wenn
die militärische Laufbahn wenigstens rechtlich jedem Freigeborenen offensteht,
so fordert die nicht militärische einen verhältnismäßig hohen und kostspieligen
Bildungsgrad und, soweit sie eine amtliche ist, den Besitz des Rittervermögens.
Die Einrichtung öffnet ferner ihre Pforten in der Hauptsache nur dem, der der
Regierung genehm ist und genehm bleibt; die Aufnahme in das Heer und das
Avancement hängt in jedem einzelnen Fall vom kaiserlichen Gutdünken ab, und
ebenso verleiht die Regierung allein sowohl das Ritterpferd wie die daran
geknüpften Ämter. Aber dennoch ist auf diesem Wege dem Mittelstand und
einigermaßen selbst den niederen Schichten des Volkes die zu Reichtum und
Ämtern führende Laufbahn eröffnet, während die spätere Republik dem, welcher
den Reichtum nicht bereits besitzt, ihre Ämter schlechthin versagt. Auf dem
sozialen Gebiet ist diese demokratisch-monarchische Institution der schärfste
Ausdruck des Prinzipats und seine rechte treibende Kraft.



——————————————————————————



^41 Dio 54, 18.



^42 Tac. ann. 11, 5; 13, 5; 42.



^43 Plin. epist. 5, 9.



^44 Juv. sat. 7, 123.



^45 Juv. sat. 14, 191; vorher 8, 46.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK RÖMISCHE GESCHICHTE — BUCH 8 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6900317963722412024_3065-cover.png
Romische Geschichte — Buch 8

Theodor Mommsen

_ N\
Sy
— A | /I

© rojetGutenbery.






