
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Confessiones

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Confessiones


Author: Saint of Hippo Augustine


Editor: sieur Philippe Goibaud Du Bois

        E. B. Pusey



Release date: October 10, 2010 [eBook #33849]

                Most recently updated: October 13, 2013


Language: Latin


Credits: Produced by Steven Giacomelli, Keith Edkins and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CONFESSIONES ***




S. AURELII

A U G U S T I N I

C O N F E S S I O N E S

POST EDITIONEM PARISIENSEM NOVISSIMAM

AD FIDEM

CODICUM OXONIENSIUM RECOGNITÆ,

ET POST EDITIONEM M. DUBOIS

EX IPSO AUGUSTINO ILLUSTRATÆ.







OXONII,

J. H. P A R K E R ;

J. G. ET F. R I V I N G T O N , L O N D I N I.

MDCCCXXXVIII.









MONITUM.

Quum Patrum studium omni fere tempore in Ecclesia Anglicana floruerit,
  mirum sane accidit, non nisi unum S. Augustini opusculum[1], quod sciam, idque historici tantum
  argumenti, typis apud nos unquam mandatum fuisse. Auspicatius ergo a
  nullo alio exordium sumpturam fore Bibliothecam hanc Patrum duximus, quam
  ab ipso Augustino, neque opera ejus selecta quam ab ipsius
  Confessionibus, tum quia indolem Sancti Patris, ingenium, vitam, mores
  optime declarent, tum vero quia iis, qui pietati gnaviter studuerunt,
  nunquam non (si modo licuerit) in manibus versatæ sint. Operi tam
  insigni, et sæculorum plus quam tredecim quæ id in succum et sanguinem
  pietatis suæ converterunt, suffragiis, amore, studio, comprobato, non est
  quod immoremur; id ergo paucis tantum exponemus, quod in hac editione
  præstare voluerimus.

Et nos quidem editione Benedictina contenti fuissemus, quam certe, (si
  in hâc vel illa Patrum editione minus diligenter egerint Monachi quidam
  ordinis illius impigerrimi, deque Patribus optime meriti,) solito labore
  et patientia, summaque cura et fidelitate concinnarunt, præsertim cum
  recentius adhuc summa cum diligentia denuo recensita sit et emendata;
  eorum tamen scrupulis occurrere voluimus, quibus suspectum est quicquid
  Ecclesiæ Romanæ elaboraverint asseclæ, quosque a Patrum studio absterret
  corruptelarum nescio quarundam suspicio. Quo ergo huic timori mederemur,
  codices Manuscriptos, quotquot Bibliothecæ nostræ habent, contulimus; et
  textum Benedictinum pro fundamento quidem ponentes, varias etiam
  lectiones, quas notarunt Benedictini, sedulo pensitantes, codicum
  Oxoniensium quoque, in nova hac editione paranda, opem adhibuimus. Et
  quatuor quidem ex iis jamdudum in gratiam editorum Benedictinorum, hic
  illic collati erant; quod tamen, etsi non infide, negligentius tamen
  certe factum est. Quos cum accuratius contulissemus, e duobus eos
  fontibus profluxisse apparuit; et eorum quidem, quos literis ABCD
  insignivimus[2], tantam esse
  inter se affinitatem, ut ex uno Ms. eos exscriptos esse suborta sit
  suspicio; alias tamen, (etsi rarius in lectionibus majoris momenti,) adeo
  in diversa ierunt, ut ad unam potius, quam dicunt, "familiam" pertinere
  visi sint, quam ab uno exemplare desumpti. Codex autem reliquus E, ad
  aliam omnino familiam pertinet; adeo ut mirum sit eum qui codices BCDE
  olim contulerit, "codd. Anglicanis" toties hanc vel illam lectionem
  tribuerit, cum cod. E ut plurimum a cæteris diversam sistat. Indoles
  autem horum Mss. clarius nobis innotuit, inspectis Varr. Lectt., quas
  editor recentior Benedictinus D. Martin, suæ Confessionum editioni
  (Parisiis 1741) subjecit, quippe qui Mss., quos adhibuerit, nominatim
  fere ubique adducat. Postquam ergo horum lectiones sedulo notaveramus,
  codd. ABCD maxime cum antiquissimo illo codice Germ. 1. (sæculi, sicut
  ille autumat, octavi, adeoque vix quadringentos post editas Confessiones
  annos descripto) congruere reperimus; E vero potius cum Bertinensi. Hi
  autem in libb. x. et xi universis, quater tantum, (quoad saltem lectiones
  utriusque notavit D. Martin,) inter se concordant; cæteris Mss.
  præcipuis, Gislen. Camer. Aquic. Torn. 1., cum utroque ut plurimum
  congruentibus, quoties a lectione vulgata discedant; ita tamen ut Germ.
  2. plerumque cum Germ. 1. congruat, uterque vero, ut et Bertin.,
  lectiones plures sibi proprias habeat. "Familias" ergo, quas vocant, duas
  admodum diversas exhibent. Codd. autem Oxon. ita cum utroque congruunt,
  ut in aliis rursus discedant, unde liquet eos e codicibus antiquis, his
  affinibus, potius quam ex ipsis fuisse derivatos; sæpissime vero eas
  lectiones habent, quas Benedictini, tanto supellectile muniti, in "codd.
  antiquissimis" vel "optimis" exstare testati sunt.

Cum Codd. ergo ABC, quos per benevolentiam Præfectorum et Sociorum
  Colleg. Mertonensis et Ænei Nasi, mihi domi habere licuit, amicorum
  juniorum ope adhibita, textum Confessionum a capite ad calcem contuli;
  codd. vero DE, quos non nisi in Bibliotheca Bodleiana conferre licuit,
  postquam eorum indolem satis exploraverim, iis tantum in locis, haud
  paucis sane, inspexi, ubi codd. jam collati inter se discreparunt. Lectt.
  porro Varr. minoris sæpe, vel nullius fere, momenti notavi, quo codd.
  nostrorum indoles melius innotesceret; verborum autem ordinem, quem
  Augustinus subtilem et limatum imprimis adhibet, utpote qui Rhetor olim
  fuerit et "acutis auribus" præditus, tacite, ne tædio foret crebra harum
  minutiarum adnotatio, ad eorumdem fidem immutavi. Immutavi autem, cum,
  etsi minutum sit, suum tamen habeat leporem. Opere vero jam ad finem
  perducto, merita editionis Benedictinæ adeo non elevare vellem, ut
  nequeam non admirari summam fidem, diligentiam, acumen, quæ in ea
  concinnanda, adhibuerunt Monachi Benedictini.[3]

Notulas, quas textui subjecimus, utiles fore speravimus, quod
  Augustini mentem subinde plenius declararent, vel rem aliquam, quam in
  Confessionibus obiter tantum tetigerit, expressius tractarent, vel ex
  alia quadam parte ante oculos sisterent. Eas autem ex editione M. Dubois
  (Paris. 1776) maximam partem desumptas esse, jam diximus; quasdam ipsi
  adjecimus, maxime, quæ ad Manichæorum hæresin pertinent. Ubique autem
  fere verba ipsius Augustini adhibuimus, tum ne nostra cum ipsius
  sententiis miscere quibusdam videremur, tum vero quod ipse sensus suos
  magis vivide esset aperturus, tum denique quod thesaurus
  quodammodo sententiarum et dictorum Sancti illius ita evasurus foret,
  unde ii, qui in operibus ejus minus versati essent, divitias, quas per
  insignem hunc servum Suum Ecclesiæ Suæ contulit Deus, rectius æstimarent.
  Faxit Ille, ut scripta inclyti hujus sanctique propugnatoris sanæ fidei
  pietatisque virilis, regnum Ejus, "cujus erat et cui serviit" nunc etiam
  promoveant.



E. B. P.




Oxonii

Die festo S. Bartholomæi

A.D. 1838.













AUGUSTINUS DARIO COMITI, EPISTOLA 231, N. 6.

"Sume libros, quos desiderasti, Confessionum mearum. Ibi me inspice,
  ne me laudes ultra quam sum; ibi non aliis de me crede, sed mihi; ibi me
  attende, et vide quid fuerim in meipso, per meipsum: et si quid in me
  tibi placuerit, lauda ibi mecum, quem laudari volui de me; neque enim me.
  Quoniam ipse fecit nos, et non ipsi nos: nos autem perdideramus nos; sed
  qui fecit, refecit. Cum autem ibi me inveneris, ora pro me, ne deficiam,
  sed perficiar."

EX LIBRO DE DONO PERSEVERANTIÆ, CAP. XX.

"Quid autem meorum opusculorum frequentius et delectabilius
  innotescere potuit, quam libri Confessionum mearum? Cum et ipsos ediderim
  antequam Pelagiana hæresis exstitisset, in eis certe dixi Deo nostro, et
  sæpe dixi: 'Da quod jubes, et jube quod vis.' Quæ mea verba Pelagius Romæ
  cum a quodam fratre coepiscopo meo fuissent eo præsente commemorata,
  ferre non potuit; et contradicens aliquanto commotius, pene cum eo qui
  illa commemoraverat, litigavit."

LIB. II. RETRACTATIONUM CAPUT VI.

"Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis meis Deum
  laudant justum et bonum, atque in eum excitant humanum intellectum et
  affectum; interim quod ad me attinet, hoc in me egerunt cum scriberentur,
  et agunt cum leguntur. Quid de illis alii sentiant, ipsi viderint; multis
  tamen fratribus eos multum placuisse et placere scio. A primo usque ad
  decimum de me scripti sunt: in tribus cæteris, de Scripturis sanctis; ab
  eo quod scriptum est, In principio fecit Deus cœlum et
  terram[4], usque ad sabbati
  requiem."









ARGUMENTUM.


	 

	 LIBER PRIMUS.

	 A Dei laudibus exorsus, recolit vitæ suæ primordia ad annum decimum
quintum. Infantiæ peccata agnoscit et pueritiæ; atque hac ætate in
lusum et puerilia quæque oblectamenta, quam in litterarum studia
procliviorem se fuisse confitetur. 	 p. 1

	 

	 LIBER SECUNDUS.

	 Ad ætatem aliam progreditur, primumque adolescentiæ suæ, id est,
sextum decimum vitæ annum, quem in paterna domo studiis intermissis
consumpserat arbitrio proprio ac libidinibus indulgens, ad mentem
revocat cum gravi dolore, in quibus maxime miratur, se furtum quoddam
gratis perpetrasse; quod contra, cor humanum non nisi aliqua
boni specie in malum trahi. 	 18

	 

	 LIBER TERTIUS.

	 De annis ætatis illius decimo septimo, decimo octavo, et decimo nono
transactis Carthagine, ubi dum studiorum gratia commorabatur, spectaculis
et flagitiis ultro se dedit. Ciceronis Hortensio in amorem sapientiæ
accenditur. Eam superbe quærens, in Manichæorum hæresin
incurrit, quorum dum hic obiter errores et ineptias exagitat, de flagitiis
et facinoribus, et de verâ justitiâ disserit luculenter. Uberes ac perennes
pro filio lachrymas fundens Monnica de futurâ ejus resipiscentiâ
certior fit, a Deo immisso somnio, et sancti cujusdam Episcopi responso. 	 27

	 

	 LIBER QUARTUS.

	 Pudet se Manichæorum sectæ addictum fuisse per novennium, atque alios
secum in eumdem errorem pertra isse; tum etiam consuluisse mathematicos:
et amicum sibi interea morte præreptum, acerbiori quam
æquum esset animi dolore fuisse prosecutum; cujus insignem conversionem
memorat, et mortis ejus occasione, de vana et de solida amicitia

et quam fluxa sint et caduca terrena omnia, pluribus disserit. Mentionem
facit librorum de Pulchro et Apto, a se anno ætatis vigesimo
sexto aut vigesimo septimo conscriptorum; necnon quam facili negotio
liberalium artium libros atque Aristotelis Categorias, anno ætatis ferme
vigesimo, per sese intellexerit. 	 45

	 

	 LIBER QUINTUS.

	 Annum ætatis suæ exhibet vigesimum nonum, quo scilicet, comperta
Fausti Manichæi imperitia in iis, quæ isti se divinitus scire jactitabant,
propositum in illa secta proficiendi abjecit; quo etiam Romam, ubi
rhetoricam profiteretur, et deinde Mediolanum ut eamdem artem doceret,
abdita Dei providentia missus est; ubi cœpit audito Ambrosio
resipiscere, et Manichæismo abdicato, catechumenus in Ecclesia
Catholica denuo fieri decrevit. 	 63

	 

	 LIBER SEXTUS.

	 Monnicæ matris ejus, adventus, et pium erga Ambrosium obsequium.
Ambrosii mores et vitæ habitus. Aug. annum ætatis agens trigesimum,
Ambrosii conciones frequentat, et doctrinam Catholicam a Manichæis
falso insimulari clarius intelligit; fidei tamen naturam et utilitates
haud attingit. Alypii amici ejus mores. In diversa rapitur, dum de
vita melius instituenda deliberat; mortis quoque ac judicii metu perculsus,
ad vitæ conversionem in dies accenditur. 	 82

	 

	 LIBER SEPTIMUS.

	 Juventatis suæ exordium, id est annum ætatis trigesimum primum, ob
mentis oculos reducit. Narrat se argumento quodam Nebridii valde
perculsum, crassis tamen adhuc tenebris obvolvi, cum de Deo non nisi
corporaliter sentire potuerit; Manichæos ergo impie sentire probe
cernit, Ecclesiæ vero fidem omnino amplecti nequit; a Mathematicorum
erroribus revocatur; quæstione tamen, unde malum? misere torquetur;
plurimum e Platonicorum libris proficit, neque tamen sufficiunt, cum
de Christi incarnatione prave senserit; arreptis vero S. Scripturis, et
præsertim Apostolo Paulo, dubitationes ejus omnes concidunt. 	 103

	 

	 LIBER OCTAVUS.

	 Vitæ ipsius partem attingit celeberrimam, annum ætatis trigesimum secundum,
quo nempe cum Simplicianum consuluisset, audita ab eo Victorini
conversione, ad imitandum exarsit. Tum vero, iis quæ de Antonio
Ægyptio monacho et duorum aulicorum conversione a Pontitiano didicit,
magis magisque accensus, post vehementem luctam inter carnem
et spiritum, codicem Apostoli cœlesti admonitus oraculo inspexit;
lectoque qui ipsi primus occurrit versiculo, omnino immutatur, et
diruptis cupiditatum vinculis totus ad Deum convertitur. 	 125

	 

	

LIBER NONUS.

	 Uni jam Deo vivere studens, Rhetoricæ professionem, sed non ante transactas
vindemiales ferias quæ proxime instabant, abjicere statuit. Interim
rure Cassiciaco apud amicum ejus Verecundum ad percipiendam
Baptismi gratiam se parat; ac tandem cum Alypio, et filio suo Adeodato
baptizatur. Nec multo post, Africam repetens, Ostiam venit, cum
amicis et matre Monnica, cujus vitam et sanctos mores brevi compendio
exhibet, quæque ibidem defungitur, anno ætatis suæ 56,
Augustini 33. 	 145

	 

	 LIBER DECIMUS.

	 Quemadmodum prioribus Libris aperuit, qualis ante perceptam baptismi
gratiam fuerit, in hoc scrutatur, qualis esset quo tempore hæc scribebat.
Ac primum se Deum amare profitetur. Tum quæ ad ipsum cognoscendum
incunda sit via disquirens, omnes animæ suæ facultates lustrat;
sed in primis memoriam, cujus vim plane stupendam exhibet, Deumque
in ipsa habitare dignari ostendit. Deinde inquirit in actus, in sensus et
affectus suos, ex triplici tentatione, voluptatis, curiositatis et superbiæ;
et quid circa unamquamque præscribat temperantia Christiana, luculentur
docet. Tum de Christo Mediatore disserit, cujus ope omnes
animæ suæ languores sanatum iri confidit. 	 168

	 

	 LIBER UNDECIMUS.

	 Quæ ex instituto dicenda occurrebant, quo tandem modo ad Officia Divina
exequenda fuerit perductus, silentio præterit, Deum ex eo laudaturus,
quod Scripturæ suæ interiora sensim ei aperuerit. Moysen non nisi in
Christo intelligendum esse fatetur, ne exordium quidem libri Geneseos,
In principio fecit Deus cœlum et terram. De his disserens, occurrit obtrectantibus,
"quid faceret Deus antequam cœlum et terram conderet; et
unde ei in mentem venerit tandem aliquando ea facere, cum antea non
fecisset." Dum vero iis refellendis insistit, de Tempore copiose et
accurate disserit. 	 205

	 

	 LIBER DUODECIMUS.

	 Primi Geneseos versiculi interpretationem prosequitur, In principio fecit
Deus cœlum et terram; in quo cœli nomine significari docet creaturam
illam spiritualem vel intellectualem, quæ faciem Dei semper contemplatur;
terræ autum vocabulo informem materiam, ex qua rerum corporearum
species fuerunt posthac formatæ. Verum alias interpretandi
rationes haudquaquam improbandas esse; imo ex Scripturæ divinæ
profunditate sensum multiplicem erui posse et debere, quinimo, quidquid
omnino veri in ejus verbis inveniri potest, id in iis revera contineri,
confitetur. 	 226

	 

	

LIBER DECIMUS TERTIUS.

	 Dei bonitatem vel ex hoc maxime commendari docet, quod cum rebus a se
creatis nullatenus indigeret, eas non tantum condiderit, sed singulas
quasque in suo genere perfecerit. Trinum Deum, ipsiusque Spiritus
sancti proprietatem, primis Geneseos verbis insinuari ostendit; et de
ejus in nobis effectibus præclare omnino disserit. Deinde tota conditi
Universi historia nobis allegorice exhiberi docet mirabilem illum ordinem,
quem in instituenda et sanctificanda Ecclesia Deus servare voluit,
cum non alio plane fine condita fuerint universa. 	 249












S. AUR. AUGUSTINI

HIPPONENSIS EPISCOPI

C O N F E S S I O N U M

L I B R I T R E D E C I M.[5]







LIBER PRIMUS.


A Dei laudibus exorsus, recolit vitæ suæ primordia ad annum decimum
  quintum. Infantiæ peccata agnoscit et pueritiæ; atque hac ætate in lusum
  et puerilia quæque oblectamenta, quam in litterarum studia procliviorem
  se fuisse confitetur.






I. Deum vult laudare ab ipso excitatus. Ps. 144, 3; 146, 5. Jac. 4, 6. 1 Pet. 5, 5.

1. Magnus es, Domine, et laudabilis valde:
  magna virtus tua, et sapientiæ tuæ non est numerus. Et laudare te
  vult homo, aliqua portio creaturæ tuæ; et homo circumferens mortalitatem
  suam, circumferens testimonium peccati sui, et testimonium quia
  superbis resistis: et tamen laudare te vult homo, aliqua portio
  creaturæ tuæ. Tu excitas, ut laudare te delectet; quia fecisti nos ad te,
  et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te[6]. Da mihi, Domine, scire et intelligere
  utrum sit prius invocare te, an laudare te; et scire te prius sit, an
  invocare te. Sed quis te invocat, nesciens te? Aliud enim pro alio potest
  invocare nesciens te. An potius invocaris, ut sciaris? Rom. 10, 14.Quomodo autem invocabunt in quem
  non crediderunt? aut quomodo credent sine prædicante? Ps. 21, 27. Mat. 7, 7.Et laudabunt Dominum qui
  requirunt eum. Quærentes enim invenient eum, et invenientes laudabunt
  eum. Quæram te, Domine, invocans te; et invocem te, credens in te:
  prædicatus enim es nobis. Invocat te, Domine, fides mea quam dedisti
  mihi, quam inspirasti mihi per humanitatem Filii tui, per ministerium
  prædicatoris tui.





II. Deum quem invocat in ipso esse, ipsumque in Deo.

2. Et quomodo invocabo Deum meum, Deum et Dominum
  meum? Quoniam utique in me ipsum eum vocabo[7], cum invocabo eum. Et quis locus est in me
  quo veniat in me Deus meus? quo Deus veniat in me, Deus qui fecit
  cœlum et terram? Itane, Domine Deus meus, est quidquam in me quod
  capiat te? An vero cœlum et terra quæ fecisti, et in quibus me
  fecisti, capiunt te? An quia sine te non esset quidquid est, fit ut
  quidquid est capiat te? Quoniam itaque et ego sum, quid peto ut venias in
  me, qui non essem, nisi esses in me? Non enim ego jam in inferis*, et tamen etiam ibi es. Nam Ps.
  138, 8.etsi descendero in infernum, ades. Non ergo essem,
  Deus meus non omnino essem, nisi esses in me. An potius non essem, nisi
  essem in te, Rom. 11, 36.ex quo omnia,
  per quem omnia, in quo omnia? Etiam sic, Domine, etiam sic. Quo te
  invoco, cum in te sim? aut unde venias in me? Quo enim recedam extra
  cœlum et terram, ut inde in me veniat Deus meus, qui dixit: Jer. 23, 24. Cœlum et terram ego
  impleo?



III. Deus sic ubique totus, ut res nulla ipsum totum capiat.

3. Capiunt[8] ergone te
  cœlum et terra, quoniam tu imples ea? An imples, et restat, quoniam
  non te capiunt? Et quo refundis quidquid impleto cœlo et terra
  restat ex te? An non opus habes, ut quoquam continearis, qui contines
  omnia; quoniam quæ imples, continendo imples? Non enim vasa quæ te plena
  sunt, stabilem te faciunt; quia etsi frangantur, non effunderis. Et cum
  Act. 2, 18.effunderis super nos,
  non tu jaces, sed erigis nos; nec tu dissiparis*, sed
  colligis nos. Sed qui* imples omnia, te toto imples
  omnia? An quia non possunt te totum capere omnia, partem tui capiunt, et
  eamdem partem simul omnia capiunt? An singulas singula, et majores
  majora, minores minora capiunt? Ergo est aliqua pars tui major, aliqua
  minor. An ubique totus es, et res nulla te totum capit?



IV. Dei majestas et perfectiones inexplicabiles.

4. Quid es ergo, Deus meus? quid, rogo, nisi Dominus Deus? Ps. 17, 32.Quis enim Dominus præter Dominum?
  aut quis Deus præter Deum nostrum? Summe, optime, potentissime,
  omnipotentissime, misericordissime et justissime, secretissime et
  præsentissime, pulcherrime et fortissime, stabilis et incomprehensibilis;
  immutabilis, mutans omnia; nunquam novus, nunquam vetus; innovans
  omnia, et Job 9, 5. e vers. vet.in
  vetustatem perducens superbos[9], Mat. 25,
  27.et nesciunt: semper agens, semper quietus; colligens, et
  non egens; portans, et implens, et protegens; creans, et nutriens, et
  perficiens; quærens, cum nihil desit tibi. Amas, nec æstuas; zelas, et
  securus es; pœnitet te, et non doles; irasceris et tranquillus es;
  opera mutas, nec mutas consilium: recipis quod invenis, et nunquam
  amisisti*; nunquam inops, et gaudes lucris; nunquam
  avarus, et usuras exigis. Supererogatur tibi, ut debeas; et quis habet
  quidquam non tuum? Reddis debita nulli debens, donas debita nihil
  perdens. Et quid diximus*, Deus meus, vita mea,
  dulcedo mea sancta? aut quid dicit aliquis, cum de te dicit? Et væ
  tacentibus de te; quoniam loquaces muti sunt.



V. Petit amorem Dei, et delictorum veniam.

5. Quis mihi dabit acquiescere in te? Quis mihi dabit ut venias in cor
  meum, et inebries illud, ut obliviscar mala mea, et unum bonum meum
  amplectar te? Quid mihi es? Miserere, ut loquar. Quid tibi sum ipse, ut
  amari te jubeas a me, et nisi faciam irascaris mihi, et mineris ingentes
  miserias? Parvane ipsa est*, si non amem te? Hei mihi!
  Dic mihi per miserationes tuas, Domine Deus meus, quid sis mihi. Ps. 34. 3.Dic animæ meæ: Salus tua ego
  sum. Sic dic, ut audiam. Ecce aures cordis mei ante te, Domine; aperi
  eas, et Ex. 33, 20.dic animæ meæ: Salus
  tua ego sum. Curram post vocem hanc, et apprehendam te. Noli
  abscondere a me faciem tuam: moriar, ne moriar, ut eam videam.

6. Augusta est domus animæ meæ quo venias ad eam; dilatetur abs te.
  Ruinosa est; refice eam. Habet quæ offendant oculos tuos; fateor et scio:
  sed quis mundabit eam? aut cui alteri præter te clamabo, Ps. 18, 13, 14.Ab occultis meis munda me,
  Domine, et ab alienis[10]
  parce servo tuo? Ps. 115, 10.Credo,
  propter quod et loquor; Domine, tu scis. Ps.
  31, 5.Nonne tibi prolocutus sum adversum me delicta mea, Deus
  meus: Job 9, 2, 3.et tu dimisisti
  impietatem cordis mei? Non judicio contendo tecum qui veritas es; et
  ego nolo fallere meipsum, Ps. 26, 12.ne
  mentiatur iniquitas mea sibi. Non ergo judicio
  contendo tecum; quia Ps. 129, 3.si
  iniquitates observaveris, Domine; Domine, quis sustinebit?



VI. Infantiam suam describit, laudat Dei providentiam et æternitatem.

7. Sed tamen, sine me loqui apud misericordiam tuam, Gen. 18, 27.me terram et cinerem. Sine* tamen loqui; quoniam ecce misericordia tua est, non
  homo irrisor meus, cui loquor. Et tu fortasse irrides me; sed Jer. 12, 15.conversus misereberis mei.
  Quid enim est quod volo dicere, Domine Deus meus, nisi quia nescio unde
  venerim huc? in istam dico vitam mortalem*, an
  mortalem vitalem, nescio. Et susceperunt me consolationes miserationum
  tuarum, sicut audivi a parentibus carnis meæ, ex quo*
  et in qua formasti me in tempore; non enim ego memini. Exceperunt ergo me
  consolationes lactis humani. Nec mater mea, vel nutrices meæ sibi ubera
  implebant: sed tu mihi per eas dabas alimentum infantiæ, secundum
  institutionem tuam et divitias usque ad fundum rerum dispositas. Tu etiam
  mihi dabas nolle amplius quam dabas; et nutrientibus me dare mihi velle
  quod eis dabas. Dare enim mihi per ordinatum affectum volebant quo ex te
  abundabant. Nam bonum erat eis bonum meum ex eis; quod non ex eis*, sed per eas erat: ex te quippe bona omnia, Deus;
  2 Reg. 23, 5.et ex Deo meo salus mihi
  universa. Quod animadverti postmodum, clamante te mihi per hæc ipsa
  quæ tribuis intus et foris. Nam tunc sugere noram, et acquiescere
  delectationibus, flere autem offensiones carnis meæ; nihil amplius.

8. Post et ridere cœpi, dormiens primo, deinde vigilans. Hoc
  enim de me mihi indicatum est et credidi, quoniam sic videmus et alios
  infantes: nam ista mea non memini. Et ecce paulatim sentiebam ubi essem,
  et voluntates meas volebam ostendere eis per quos implerentur, et non
  poteram; quia illæ intus erant, foris autem illi, nec ullo suo sensu
  valebant introire in animam meam. Itaque jactabam membra et voces, signa
  similia voluntatibus meis, pauca quæ poteram, qualia poteram: non enim
  erant veri similia. Et cum mihi non obtemperabatur, vel non intellecto,
  vel ne obesset; indignabar non subditis majoribus, et liberis non
  servientibus, et me de illis flendo vindicabam. Tales esse infantes
  didici quos discere potui, et me talem fuisse magis mihi ipsi
  indicaverunt nescientes, quam scientes nutritores mei.

9. Et ecce infantia mea olim mortua est, et ego vivo. Tu autem,
  Domine, qui et semper vivis, et nihil moritur in te, quoniam ante primordia
  sæculorum, et ante omne quod vel ante dici potest, tu es, et Deus es
  Dominusque omnium quæ creasti: et apud te rerum omnium instabilium stant
  causæ; et rerum omnium mutabilium immutabiles manent origines; et omnium
  irrationabilium et temporalium sempiternæ vivunt rationes. Dic mihi
  supplici tuo, Deus, et misericors misero tuo; dic mihi utrum jam alicui
  ætati meæ mortuæ successerit infantia mea: an illa est quam egi intra
  viscera matris meæ? Nam et de illa mihi nonnihil indicatum est, et
  prægnantes ipse vidi feminas. Quid ante hanc etiam, dulcedo mea, Deus
  meus? fuine alicubi, aut aliquis? Nam quis mihi dicat ista, non habeo;
  nec pater nec mater potuerunt, nec aliorum experimentum, nec memoria mea.
  An irrides me ista quærentem, teque de hoc quod novi, laudari a me jubes,
  et confiteri me tibi*?

10. Confiteor tibi, Domine cœli et terræ,
  laudem dicens tibi de primordiis et infantia mea quæ non memini; et
  dedisti ea homini ex aliis de se conjicere, et auctoritatibus etiam
  muliercularum multa de se credere. Eram enim et vivebam etiam tunc, et
  signa, quibus sensa mea nota aliis facerem, jam in fine infantiæ
  quærebam. Unde hoc tale animal nisi abs te, Domine? An quisquam se
  faciendi erit artifex? aut ulla vena trahitur aliunde, qua esse et vivere
  currat in nos, præterquam quod Ps. 99,
  3.tu facis nos, Domine, cui esse et vivere non aliud atque
  aliud est; quia summe esse, atque summe vivere idipsum es? Summus enim
  es, et Mal. 3, 6.non mutaris; neque
  peragitur in te hodiernus dies, et tamen in te peragitur, quia in te sunt
  et ista omnia: non enim haberent vias transeundi, nisi contineres ea. Et
  quoniam Ps. 101, 28.anni tui non
  deficiunt*, anni tui hodiernus dies: et quam
  multi jam dies nostri et patrum nostrorum per hodiernum tuum transierunt,
  et ex illo acceperunt modos, et utcumque exstiterunt, et transibunt adhuc
  alii, et accipient, et utcumque existent! Ibid.Tu autem idem ipse es; et omnia
  crastina atque ultra, omniaque hesterna et retro hodie facies, hodie
  fecisti. Quid ad me, si quis non intelligat[11]? Gaudeat et ipse, dicens: Ex. 16, 15.Quid est hoc? Gaudeat etiam
  sic; et amet non inveniendo invenire potius, quam inveniendo non invenire
  te.



VII. Infantia quoque peccatis obnoxia.

11. Exaudi, Deus. Væ peccatis hominum! Et homo dicit hæc, et misereris
  ejus; quoniam tu fecisti eum, et peccatum non fecisti in eo. Quis me* commemorat peccatum infantiæ meæ? Quoniam nemo mundus
  a peccato coram te, nec infans cujus est unius diei vita super terram.
  Job 14, 4. e vers. vet.Quis me commemorat? An quilibet
  tantillus nunc parvulus, in quo video quod non memini de me? Quid ergo
  tunc peccabam? An quia uberibus inhiabam plorans? Nam si nunc faciam, non
  quidem uberibus, sed escæ congruenti annis meis ita inhians, deridebor
  atque reprehendar justissime. Tunc ergo reprehendenda faciebam: sed quia
  reprehendentem intelligere non poteram; nec mos reprehendi me, nec ratio
  sinebat. Nam exstirpamus et ejicimus ista crescentes. Nec vidi quemquam
  scientem; Joh. 5, 2.cum aliquid purgat*, bona projicere. An pro tempore etiam illa bona erant,
  flendo petere etiam quod noxie daretur; indignari acriter non subjectis
  hominibus, liberis et majoribus, hisque a quibus genitus est, multisque
  præterea prudentioribus non ad nutum voluntatis obtemperantibus; feriendo
  nocere niti quantum potest, quia non obeditur imperiis quibus perniciose
  obediretur? Ita imbecillitas membrorum infantilium innocens est, non
  animus infantium. Vidi ego et expertus sum zelantem parvulum: nondum
  loquebatur, et intuebatur pallidus amaro aspectu collactaneum suum. Quis
  hoc ignorat? Expiare se dicunt ista matres atque nutrices nescio quibus
  remediis. Nisi vero et ista innocentia est, in fonte lactis ubertim
  manante atque abundante, opis egentissimum, et illo adhuc uno alimento
  vitam ducentem, consortem non pati. Sed blande tolerantur hæc, non quia
  nulla vel parva, sed quia ætatis accessu peritura sunt. Quod licet
  probes, cum* ferri æquo animo eadem ipsa non possunt,
  quando in aliquo annosiore deprehenduntur.

12. Tu itaque, Domine Deus meus, qui dedisti vitam infanti, et corpus,
  quod ita ut videmus instruxisti sensibus, compegisti membris, figura
  decorasti, proque ejus universitate atque incolumitate omnes conatus
  animantis insinuasti; jubes me laudare te in istis et Ps. 91, 2.confiteri tibi, et psallere nomini
  tuo Altissime: quia Deus es omnipotens et
  bonus, etiamsi sola ista fecisses, quæ nemo alius potest facere, nisi tu,
  une, a quo est omnis modus; formosissime, qui formas omnia, et lege tua
  ordinas omnia. Hanc ergo ætatem, Domine, qua me vixisse* non memini, de qua aliis credidi, et quam me egisse ex
  aliis infantibus conjeci, quanquam ista multum fida conjectura sit, piget
  me annumerare huic vitæ meæ, qua vivo in hoc sæculo. Quantum enim attinet
  ad oblivionis meas tenebras, par illi est qua vixi in matris utero. Quod
  si et* Ps. 50, 7.in
  iniquitate conceptus sum et in peccatis me mater mea in uteru aluit;
  ubi, oro te, Deus meus, ubi, Domine, ego servus tuus, ubi aut quando
  innocens fui? Sed ecce omitto illud tempus: et quid mihi jam cum eo est,
  eujus nulla vestigia recolo?



VIII. Unde puer loqui didicerit.

13. Nonne ab infantia huc pergens veni in pueritiam; vel potius ipsa
  in me venit, et successit infantiæ? Nec discessit illa: quo enim abiit?
  et tamen jam non erat. Non enim eram infans qui non farer, sed jam puer
  loquens eram. Et memini hoc; et unde loqui didicerim, post adverti. Non
  enim docebant me majores homines præbentes mihi verba certo aliquo ordine
  doctrinæ, sicut paulo post litteras: sed ego ipse mente quam dedisti
  mihi, Deus meus, cum gemitibus et vocibus variis, et variis membrorum
  motibus edere vellem sensa cordis mei ut voluntati pareretur, nec valerem
  quæ volebam omnia, nec quibus volebam omnibus, præsonabam memoria*; cum ipsi appellabant rem aliquam, et cum secundum eam
  vocem corpus ad aliquid movebant, videbam et tenebam hoc ab eis vocari
  rem illam, quod sonabant, cum eam vellent ostendere. Hoc autem eos velle
  ex motu corporis aperiebatur, tanquam verbis naturalibus omnium gentium,
  quæ fiunt vultu et nutu oculorum, cæterorumque membrorum actu, et sonitu
  vocis indicante affectionem animi, in petendis, habendis, rejiciendis,
  fugiendisve rebus. Ita verba in variis sententiis, locis suis posita, et
  crebro audita, quarum rerum signa essent, paulatim colligebam, measque
  jam voluntates edomito in eis signis ore, per hæc enuntiabam. Sic cum his
  inter quos eram, voluntatum enuntiandarum signa communicavi, et vitæ
  humanæ procellosam societatem altius ingressus sum, pendens ex parentum
  auctoritate, nutuque majorum hominum. 



IX. Odium litterarum, amor lusus, et vapulandi timor in pueris.

14. Deus, Deus meus, quas ibi miserias expertus sum et ludificationes!
  quandoquidem recte mihi vivere puero id proponebatur, obtemperare
  monentibus, ut in hoc sæculo florerem, et excellerem linguosis artibus,
  ad honorem hominum et falsas divitias famulantibus. Inde in scholam datus
  sum ut discerem litteras, in quibus quid utilitatis esse ignorabam miser,
  et tamen si segnis in discendo essem, vapulabam. Laudabatur enim hoc a
  majoribus; et multi ante nos vitam istam agentes, præstruxerant ærumnosas
  vias, per quas transire cogebamur, multiplicato labore et dolore filiis
  Adam. Invenimus autem, Domine, homines rogantes te; et didicimus ab eis,
  sentientes te, ut poteramus, esse magnum aliquem, qui posses, etiam non
  apparens sensibus nostris, exaudire nos et subvenire nobis. Nam puer
  cœpi rogare te, auxilium et refugium meum; et in tuam invocationem
  rumpebam nodos linguæ meæ; et rogabam te parvus, non parvo affectu, ne in
  schola vapularem. Et cum me non exaudiebas, quod Ps.21, 3.non erat ad insipientiam
  mihi[12], ridebantur a
  majoribus hominibus, usque ab ipsis parentibus, qui mihi accidere mali
  nihil volebant, plagæ meæ, magnum tunc et grave malum meum.

15. Estne quisquam, Domine, tam magnus animus, prægrandi affectu tibi
  cohærens? estne, inquam, quisquam (facit enim hoc quædam etiam
  stoliditas,) est ergo, qui tibi pie cohærendo ita sit affectus granditer,
  ut equuleos et ungulas, atque hujuscemodi varia tormenta, pro quibus
  effugiendis tibi per universas terras cum timore magno supplicatur, ita
  parvi æstimet, deridens* eos qui hæc acerbissime
  formidant, quemadmodum parentes nostri ridebant tormenta quibus pueri a
  magistris affligebamur? Non enim aut minus ea metuebamus, aut minus te de
  his evadendis deprecabamur: et peccabamus tamen minus scribendo, aut
  legendo, aut cogitando de litteris, quam exigebatur a nobis. Non enim
  decrat, Domine, memoria vel ingenium, quæ nos habere voluisti pro illa
  ætate satis; sed delectabat ludere: et vindicabatur in nos ab eis qui
  talia utique agebant. Sed majorum nugæ negotia vocantur; puerorum autem
  talia cum sint, puniuntur a majoribus: et nemo miseratur
  pueros, vel illos, vel utrosque. Nisi vero approbet*
  quisquam bonus rerum arbiter vapulasse me, quia ludebam pila puer, et eo
  ludo impediebar quominus celeriter discerem litteras, quibus major
  deformius luderem: aut* aliud faciebat idem ipse a
  quo vapulabam; qui si in aliqua quæstiuncula a condoctore suo victus
  esset, magis bile atque invidia torqueretur, quam ego cum in certamine
  pilæ a collusore meo superabar?



X. Amore lusus et spectaculorem avocatur a litterarum studio.

16. Et tamen peccabam, Domine Deus, ordinator et creator omnium rerum
  naturalium, peccatorum autem tantum ordinator[13]: Domine Deus meus, peccabam faciendo
  contra præcepta parentum et magistrorum illorum. Poteram enim postea bene
  uti litteris, quas volebant ut discerem quocumque animo illi mei. Non
  enim meliora eligens, inobediens eram, sed amore ludendi, amans in
  certaminibus superbas victorias, et scalpi aures meas falsis fabellis,
  quo prurirent ardentius, eadem curiositate magis magisque per oculos
  emicante in spectacula* ludosque majorum; quos tamen
  qui edunt, ea dignitate præditi excellunt, ut hoc pene omnes optent
  parvulis suis: quos tamen cædi libenter patiuntur, si spectaculis talibus
  impediuntur a studio, quo eos ad talia edenda cupiunt pervenire. Vide
  ista, Domine, misericorditer, et libera nos jam invocantes te; libera
  etiam eos qui nondum te invocant, ut invocent te, et liberes eos.



XI. Morbo pressus Baptismum flagitat, quem mater certo consilio differt.

17. Audieram enim ego adhuc puer de vita æterna nobis promissa per
  humilitatem[14] Domini Dei
  nostri descendentis ad superbiam nostram; et signabar jam signo crucis
  ejus, et condiebar ejus sale[15], jam inde ab utero matris meæ, quæ multum
  speravit in te. Vidisti, Domine, cum adhuc puer essem, et quodam die
  pressu stomachi* repente æstuarem pene moriturus;
  vidisti, Deus meus, quoniam custos meus jam eras, quo motu animi et qua
  fide baptismum Christi tui Dei et Domini mei flagitavi a pietate matris
  meæ, et matris omnium nostrum Ecclesiæ tuæ. Et conturbata mater carnis
  meæ, quoniam et sempiternam salutem meam charius parturiebat corde casto
  in fide tua, jam curaret festinabunda ut Sacramentis salutaribus
  initiarer et abluerer, te, Domine Jesu, confitens in remissionem
  peccatorum, nisi statim recreatus essem. Dilata est itaque mundatio mea,
  quasi necesse esset ut adhuc sordidarer, si viverem; quia videlicet post
  lavacrum illud major et periculosior in sordibus delictorum reatus foret.
  Ita jam credebam, et illa et omnis domus, nisi pater solus, qui tamen non
  evicit in me jus maternæ pietatis, quominus in Christum crederem, sicut
  ille nondum crediderat. Nam illa satagebat ut tu mihi pater esses, Deus
  meus, potius quam ille: et in hoc adjuvabas eam ut superaret virum, cui
  melior serviebat; quia et in hoc tibi utique id jubenti serviebat.

18. Rogo te, Deus meus, vellem scire, si tu etiam velles, quo consilio
  dilatus sum ne tunc baptizarer: utrum bono meo mihi quasi laxata sunt
  lora peccandi, an non laxata sunt*? Unde ergo etiam
  nunc de aliis atque aliis sonat undique in auribus nostris, Sine illum,
  faciat*: nondum enim baptizatus est: et tamen in
  salute corporis non dicimus, Sine, vulneretur amplius; nondum enim
  sanatus est? Quanto ergo melius et cito sanarer*, et
  id ageretur mecum meorum meaque diligentia, ut recepta salus animæ meæ
  tuta esset tutela tua, qui dedisses eam? Melius vero. Sed quot et quanti
  fluctus impendere tentationum post pueritiam videbantur, noverat eos jam
  illa mater; et terram per eos* unde postea formarer,
  quam ipsam jam effigiem committere volebat.



XII. Ad litteras cogebatur, quo tamen Deus utebatur bene.

19. In ipsa tamen pueritia, de qua mihi minus quam de adolescentia
  metuebatur, non amabam litteras, et me in eas urgeri oderam; et urgebar
  tamen, et bene mihi fiebat, nec faciebam ego bene: non enim discerem,
  nisi cogerer. Nemo autem invitus bene facit, etiam si bonum est quod
  facit. Nec qui me urgebant, bene faciebant; sed bene mihi fiebat abs te,
  Deus meus. Illi enim non intuebantur quo referrem*
  quod me discere cogebant, præterquam ad satiandas insatiabiles cupiditates
  copiosæ inopiæ et ignominiosæ gloriæ. Mat. 10,
  30.Tu vero cui numerati sunt capilli capitis nostri, errore omnium
  qui mihi instabant ut discerem, utebaris ad utilitatem meam; meo autem,
  qui discere nolebam, utebaris ad pœnam meam, qua plecti non eram
  indignus tantillus puer et tantus peccator. Ita de non bene facientibus
  tu bene faciebas mihi; et de peccante meipso juste retribuebas mihi.
  Jussisti enim, et sic est, ut pœna sua sibi sit omnis inordinatus
  animus.



XIII. Quibus studiis potissimum sit delectatus.

20. Quid autem erat causæ cur Græcas litteras oderam, quibus puerulus
  imbuebar, ne nunc quidem mihi satis exploratum est. Adamaveram enim
  Latinas, non quas primi magistri, sed quas docent qui grammatici
  vocantur. Nam illas primas ubi legere et scribere et numerare discitur,
  non minus onerosas pœnalesque habebam, quam omnes Græcas. Unde
  tamen et hoc nisi de peccato et vanitate vitæ, qua Ps. 77, 39. e vers. vet. vid. Sabat.caro
  eram*, et spiritus ambulans et non revertens? Nam
  utique meliores, quia certiores erant primæ illæ litteræ, quibus fiebat
  in me, et factum est, et habeo illud ut et legam si quid scriptum
  invenio, et scribam ipse si quid volo, quam illæ quibus tenere cogebar
  Æneæ nescio cujus errores, oblitus errorum meorum; et plorare Didonem
  mortuam, quia se occidit ob amorem, cum interea meipsum in his a te
  morientem, Deus vita mea, siccis oculis ferrem miserrimus.

21. Quid enim miserius misero non miserante seipsum, et flente Didonis
  mortem, quæ fiebat amando Æneam; non flente autem mortem suam, quæ fiebat
  non amando te, Deus lumen cordis mei, et panis oris intus animæ meæ, et
  virtus maritans mentem meam[16] et sinum cogitationis meæ? Non te
  amabam, et fornicabar abs te, et fornicanti sonabat undique, Euge, euge.
  Amicitia enim mundi hujus, fornicatio est abs te[17]; et Euge, euge dicitur, ut pudeat si non
  ita homo sit. Et hæc non flebam, sed flebam Didonem "exstinctam, ferroque
  extrema secutam[18]," sequens
  ipse extrema condita tua, relicto te, et terra* iens
  in terram: et si prohiberer ea legere, dolerem, quia non legerem quod
  dolerem. Talis dementia honestiores et uberiores litteræ putantur,
  quam illæ quibus legere et scribere didici.

22. Sed nunc in anima mea clamet Deus meus, et veritas tua dicat mihi:
  Non est ita, non est ita; melior est prorsus doctrina illa prior. Nam
  ecce paratior sum oblivisci errores Æneæ, atque omnia ejusmodi, quam
  scribere et legere. At enim vela pendent liminibus grammaticarum
  scholarum: sed non illa magis honorem secreti, quam tegumentum erroris
  significant. Non clament adversus me, quos jam non timeo, dum confiteor
  tibi quæ vult anima mea, Deus meus, et acquiesco in reprehensione malarum
  viarum mearum, ut diligam bonas vias tuas. Non clament adversum me
  venditores grammaticæ vel emptores: quia si proponam eis, interrogans
  utrum verum sit quod Æneam aliquando Carthaginem venisse Poeta dicit;
  indoctiores se nescire respondebunt, doctiores autem etiam negabunt verum
  esse. At si quæram quibus litteris scribatur Æneæ nomen, omnes mihi, qui
  hæc didicerunt, verum respondebunt; secundum id pactum et placitum, quo
  inter se homines ista signa firmarunt. Item, si quæram quid horum majore
  vitæ hujus incommodo quisque obliviscatur, legere et scribere, an poetica
  illa figmenta; quis non videat quid responsurus sit, qui non est penitus
  oblitus sui? Peccabam ergo puer cum illa inania istis utilioribus amore
  præponebam, vel potius ista oderam, illa amabam. Jamvero unum et unum
  duo, duo et duo quatuor, odiosa cantio mihi erat; et dulcissimum
  spectaculum vanitatis equus ligneus plenus armatis, et Trojæ incendium,
  atque ipsius umbra Creusæ[19].



XIV. Litteras Græcas oderat.

23. Cur ergo Græcam etiam grammaticam oderam talia cantantem? Nam et
  Homerus peritus texere tales fabellas, et dulcissime vanus est, et mihi
  tamen amarus erat puero. Credo etiam Græcis pueris Virgilius ita sit, cum
  eum sic discere coguntur, ut ego illum. Videlicet difficultas*, difficultas omnino ediscendæ peregrinæ linguæ, quasi
  felle aspergebat omnes suavitates Græcas fabulosarum narrationum. Nulla
  enim verba illa noveram, et sævis terroribus ac pœnis ut nossem
  instabatur mihi vehementer. Nam et Latina aliquando infans utique nulla
  noveram; et tamen advertendo didici sine ullo metu atque cruciatu, inter
  etiam blandimenta nutricum, et joca arridentium, et lætitias
  alludentium. Didici vero illa sine pœnali onere urgentium, cum me
  urgeret cor meum ad parienda concepta sua, quæ non possem*, nisi aliqua verba didicissem, non a docentibus, sed a
  loquentibus, in quorum et ego auribus parturiebam quidquid sentiebam.
  Hinc satis elucet majorem habere vim ad discenda ista liberam
  curiositatem, quam meticulosam necessitatem. Sed illius fluxum hæc
  restringit legibus tuis, Deus, legibus tuis a magistrorum ferulis usque
  ad tentationes martyrum; valentibus legibus tuis miscere salubres
  amaritudines, revocantes nos ad te a jucunditate pestifera, qua
  recessimus a te*.



XV. Precatio ad Deum.

24. Exaudi, Domine, deprecationem meam ne deficiat anima mea sub
  disciplina tua; neque deficiam in confitendo tibi miserationes tuas,
  quibus eruisti me ab omnibus viis meis pessimis; ut dulcescas[20] mihi super omnes
  seductiones quas sequebar; et amem te validissime et amplexer manum tuam
  totis præcordiis meis, et eruas me ab omni tentatione usque in finem.
  Ecce enim tu, Domine, rex meus et Deus meus, tibi serviat quidquid utile
  puer didici; tibi serviat quod loquor, et scribo, et lego, et numero:
  quoniam cum vana discerem, tu disciplinam dabas mihi; et in eis vanis
  peccata delectationum mearum dimisisti mihi. Didici enim in eis multa
  verba utilia; sed et quæ in rebus non vanis disci possunt: et ea via tuta
  est in qua pueri ambularent.



XVI. Improbat modum juventutis erudiendæ.

25. Sed væ tibi, flumen moris humani! Quis resistet tibi? quamdiu non
  siccaberis? quousque volves Evæ filios in mare magnum et formidolosum,
  quod vix transeunt qui lignum conscenderint[21]? Nonne ego in te legi et tonantem Jovem
  et adulterantem? Et utique non posset hæc duo; sed actum est, ut haberet
  auctoritatem ad imitandum verum adulterium, lenocinante falso tonitruo.
  Quis autem penulatorum magistrorum audit aure sobria, ex eodem pulvere
  hominem clamantem et dicentem: "Fingebat hæc Homerus, et humana ad "Deos
  transferebat; divina mallem ad nos[22]?" Sed verius dicitur quod fingebat hæc
  quidem ille; sed hominibus flagitiosis divina tribuendo, ne flagitia
  flagitia putarentur*, et ut quisquis ea fecisset, non
  homines perditos, sed cœlestes deos videretur imitatus.

26. Et tamen, o flumen tartareum, jactantur in te filii hominum, cum
  mercedibus ut hæc discant; et magna res agitur, cum hoc agitur publice in
  foro, in conspectu legum supra mercedem salaria decernentium; et saxa tua
  percutis et sonas dicens: Hinc verba discuntur, hinc acquiritur
  eloquentia rebus persuadendis sententiisque explicandis maxime
  necessaria. Ita vero non cognosceremus verba hæc, imbrem aureum, et
  gremium, et fucum, et templa cœli, et alia verba quæ in eo loco
  scripta sunt, nisi Terentius induceret nequam adolescentem proponentem
  sibi Jovem ad exemplum stupri, dum spectat tabulam quamdam pictam in
  pariete, ubi inerat pictura hæc: "Jovem quo pacto Danaæ misisse aiunt in
  gremium quondam imbrem aureum, fucum factum mulieri?" Et vide quemadmodum
  se concitat ad libidinem, quasi cœlesti magisterio:



At quem deum (inquit)? Qui templa cœli summa sonitu concutit.

Ego homuncio id non facerem? Ego vero feci illud ita, ac lubens[23].





Non omnino per hanc turpitudinem verba ista commodius discuntur; sed
  per hæc verba turpitudo ista confidentius perpetratur. Non accuso verba,
  quasi vasa electa atque pretiosa; sed vinum erroris quod in eis nobis
  propinabatur ab ebriis doctoribus: et nisi biberemus, cædebamur, nec
  appellare aliquem judicem sobrium licebat. Et tamen ego, Deus meus, in
  cujus conspectu jam secura est recordatio mea, libenter hæc didici, et
  eis delectabar miser, et ob hoc bonæ spei puer appellabar.



XVII. Prosequitur contra modum exercendæ juventutis in re litteraria.

27. Sine me, Deus meus, dicere aliquid et de ingenio meo munere tuo,
  in quibus a me deliramentis atterebatur. Proponebatur enim mihi negotium
  animæ meæ satis inquietum, præmio laudis, et dedecoris vel plagarum metu,
  ut dicerem verba Junonis irascentis et dolentis quod non posset Italia
  Teucrorum avertere regem[24];
  quæ nunquam Junonem dixisse audieram: se figmentorum poeticorum vestigia
  errantes sequi cogebamur, et tale aliquid dicere solutis verbis, quale
  Poeta dixisset versibus; et ille dicebat
  laudabilius, in quo pro dignitate adumbratæ personæ, iræ ac doloris
  similior affectus eminebat, verbis sententias congruenter vestientibus.
  Utquid mihi illud, o vera vita mea, Deus meus, quod mihi recitanti
  acclamabatur præ multis coætaneis et conlectoribus meis? Nonne ecce illa
  omnia fumus et ventus? Itane aliud non erat ubi exerceretur ingenium et
  lingua mea? Laudes tuæ, Domine, laudes tuæ per Scripturas tuas
  suspenderent palmitem cordis mei, et non raperetur per inania nugarum
  turpis præda volatilibus. Non enim uno modo sacrificatur transgressoribus
  angelis.



XVIII. Quod homines curant servare leges grammaticorum, et non divinorum præceptorum.

28. Quid autem mirum quod in vanitates ita ferebar, et a te, Deus
  meus, ibam foras, quando mihi imitandi proponebantur homines, qui aliqua
  facta sua non mala, si cum barbarismo aut solœcismo enuntiarent,
  reprehensi confundebantur; si autem libidines suas integris et rite
  consequentibus verbis copiose ornateque narrarent, laudati gloriabantur?
  Vides hæc, Domine, et taces, longanimis, et multum misericors, et verax.
  Numquid semper tacebis? Et nunc eruis* de hoc
  immanissimo profundo quærentem te animam, et sitientem delectationes
  tuas, et Ps. 26, 8.cujus cor dicit
  tibi: Quæsivi vultum tuum; vultum tuum, Domine, requiram. Nam* longe a vultu tuo, in affectu tenebroso.* Non enim pedibus aut spatiis locorum itur abs te, aut
  reditur ad te. Aut vero filius ille tuus minor equos, aut currus, vel
  naves quæsivit, aut avolavit penna visibili, aut moto poplite iter egit,
  ut in longinqua regione vivens prodige dissiparet quod dederas
  proficiscenti? Dulcis pater quia dederas, et egeno redeunti dulcior.
  Luc. 15, 11—32.In affectu ergo
  libidinoso, id enim est tenebroso, atque id est longe a vultu tuo.

29. Vide, Domine Deus, et patienter ut vides vide, quomodo diligenter
  observent filii hominum pacta litterarum, et syllabarum accepta a
  prioribus locutoribus, et a te accepta æterna pacta perpetuæ salutis
  negligant; ut qui illa sonorum vetera placita teneat aut doceat, si
  contra disciplinam grammaticam, sine aspiratione primæ syllabæ, ominem,
  dixerit, displiceat magis hominibus, quam si contra tua præcepta hominem
  oderit, cum sit homo. Quasi vero quemlibet inimicum hominem perniciosius
  sentiat quam ipsum odium, quo in eum irritatur, aut vastet quisquam
  persequendo alium gravius, quam cor suum vastat inimicando. Et certe
  non est interior litterarum scientia, quam scripta conscientia, id se
  alteri* facere quod nolit pati. Quam tu secretus es,
  Is. 33, 5.habitans in excelsis in
  silentio, Deus solus magnus, lege infatigabili spargens pœnales
  cæcitates super illicitas cupiditates! Cum homo eloquentiæ famam quærit,
  astans ante hominem judicem, circumstante hominum multitudine, inimicum
  suum odio immanissimo insectans, vigilantissime cavet ne per linguæ
  errorem dicat, Inter hominibus*; et ne per mentis
  furorem hominem auferat ex hominibus, non cavet.



XIX. Pueritiæ vitia quæ in majores ætates transeunt.

30. Horum ego puer morum in limine jacebam miser, et hujus arenæ
  palæstra erat illa, ubi magis timebam barbarismum facere, quam cavebam si
  facerem, non facientibus invidere. Dico hæc et confiteor tibi, Deus meus,
  in quibus laudabar ab eis, quibus placere tunc mihi erat honeste vivere.
  Non enim videbam voraginem turpitudinis in quam Ps. 30, 23.projectus eram ab oculis tuis.
  Nam in illis jam quid me fœdius fuit, ubi etiam talibus
  displicebam, fallendo innumerabilibus mendaciis et pædagogum, et
  magistros, et parentes amore ludendi, studio spectandi nugatoria, et
  imitandi ludicra inquietudine? Furta etiam faciebam de cellario parentum
  et de mensa, vel gula imperitante, vel ut haberem quod darem pueris,
  ludum suum mihi, quo pariter utique delectabantur, tamen vendentibus. In
  quo etiam ludo fraudulentas victorias, ipse vanæ*
  excellentiæ cupiditate victus, sæpe aucupabar. Quid autem tam nolebam
  pati, atque atrociter, si deprehenderem, arguebam, quam id quod aliis
  faciebam, et si deprehensus arguerer, sævire magis quam cedere libebat?
  Istane est innocentia puerilis? Non est, Domine, non est: oro te, Deus
  meus. Nam hæc ipsa sunt quæ a pædagogis et magistris, a nucibus, et
  pilulis, et passeribus, ad præfectos et reges, aurum, prædia, mancipia,
  hæc ipsa omnino quæ succedentibus majoribus ætatibus transeunt, sicuti
  ferulis majora supplicia succedunt. Humilitatis ergo signum in statura
  pueritiæ, Rex noster, probasti, cum aisti: Mat.
  19, 14.Talium est regnum cœlorum.



XX. Pro bonis sibi in pueritia collatis

31. Sed tamen, Domine, tibi excellentissimo atque optimo conditori et
  rectori universitatis, Deo nostro gratias, etiamsi me puerum tantum esse
  voluisses. Eram enim etiam tunc, vivebam* atque
  sentiebam, meamque incolumitatem, vestigium secretissimæ unitatis ex
  qua eram[25], curæ habebam;
  Deo gratias agit.custodiebam interiore
  sensu integritatem sensuum meorum, inque ipsis parvis, parvarumque rerum
  cogitationibus veritate delectabar. Falli nolebam, memoria vigebam,
  locutione instruebar, amicitia mulcebar, fugiebam dolorem, abjectionem,
  ignorantiam. Quid in tali animante non mirabile atque laudabile? At ista
  omnia Dei mei dona sunt; non mihi ego dedi hæc: et bona sunt, et hæc
  omnia ego. Bonus ergo est qui fecit me, et ipse est bonum meum, et illi
  exsulto bonis omnibus quibus etiam puer eram. Hoc enim peccabam, quod non
  in ipso, sed in creaturis ejus, me atque cæteris*,
  voluptates, sublimitates, veritates quærebam; atque ita irruebam in
  dolores, confusiones, errores. Gratias tibi, dulcedo mea, et honor meus,
  et fiducia mea, Deus meus: gratias tibi de donis tuis; sed tu mihi ea
  serva. Ita enim servabis me; et augebuntur, et perficientur quæ dedisti
  mihi, et ero ipse tecum; quia et ut sim, tu dedisti mihi.









LIBER SECUNDUS.


Ad ætatem aliam progreditur, primumque adolescentiæ suæ, id est,
  sextum decimum vitæ annum, quem in paterna domo studiis intermissis
  consumpserat arbitrio proprio ac libidinibus indulgens, ad mentem revocat
  cum gravi dolore, in quibus maxime miratur, se furtum quoddam gratis
  perpetrasse; quod contra, cor humanum non nisi aliqua boni specie in
  malum trahi.









I. Adolescentiæ ætatem et vitia recolit.

1. Recordari volo transactas fœditates meas, et carnales
  corruptiones animæ meæ: non quod eas amem; sed ut amem te, Deus meus.
  Amore amoris tui facio istud, recolens vias meas nequissimas in
  amaritudine recogitationis meæ, ut tu dulcescas mihi, dulcedo non fallax,
  dulcedo felix et secura, et colligens* me a
  dispersione in qua frustatim discissus sum, dum ab uno te aversus in
  multa evanui[26]. Exarsi enim
  aliquando satiari inferis* in adolescentia, et
  silvescere ausus sum variis et umbrosis amoribus; et contabuit species
  mea; et computrui coram oculis tuis placens mihi, et placere cupiens
  oculis hominum.



II. Annum ætatis suæ decimum sextum in ardore libidinoso consumptum.

2. Et quid erat quod me delectabat, nisi amare et amari? Sed non
  tenebatur modus ab animo usque ad animum quatenus est luminosus* limes amicitiæ; sed exhalabantur nebulæ de limosa
  concupiscentia carnis et scatebra pubertatis, et obnubilabant atque
  offuscabant cor meum, ut non discerneretur serenitas dilectionis a
  caligine libidinis. Utrumque in confuso æstuabat, et rapiebat imbecillam
  ætatem per abrupta cupiditatum, atque mersabat gurgite flagitiorum.
  Invaluerat super me ira tua, et nesciebam. Obsurdueram* stridore catenæ mortalitatis meæ, pœna superbiæ
  animæ meæ; et ibam longius a te, et sinebas; et jactabar, et effundebar,
  et diffluebam, et ebulliebam per fornicationes meas, et tacebas. O tardum
  gaudium meum! Tacebas tunc, et ego ibam porro longe a te in plura et
  plura sterilia semina dolorum, superba dejectione, et inquieta
  lassitudine.

3. Quis mihi modularetur* ærumnam meam, et
  novissimarum rerum fugaces pulchritudines in usum verteret, earumque
  suavitatibus metas præfigeret, ut usque ad conjugale littus exæstuarent
  fluctus ætatis meæ, si tranquillitas in eis non poterat esse, fine
  procreandorum liberorum contenta, sicut præscribit lex tua, Domine, qui
  formas etiam propaginem mortis nostræ*, potens
  imponere lenem manum ad temperamentum spinarum a paradiso tuo seclusarum?
  Non enim longe est a nobis omnipotentia tua, etiam cum longe sumus a te.
  Aut certe sonitum nubium tuarum vigilantius adverterem: 1 Cor. 7, 28. Tribulationem autem carnis
  habebunt hujusmodi; ego autem vobis parco; et, ver. 1. Bonum est homini mulierem non
  tangere; et, ver. 32, 33.Qui sine
  uxore est, cogitat ea quæ sunt Dei, quomodo placeat Deo: qui autem
  matrimonio junctus est, cogitat ea quæ sunt mundi, quomodo placeat
  uxori. Mat. 19, 12.Has ergo voces
  exaudirem vigilantior, et abscisus propter regnum cœlorum, felicior
  exspectarem amplexus tuos.

4. Sed efferbui miser, sequens impetum fluxus mei relicto te; et
  excessi omnia legitima tua, nec evasi flagella tua: quis enim hoc
  mortalium? Nam tu semper aderas misericorditer sæviens, et amarissimis
  aspergens offensionibus omnes illicitas jucunditates meas, ut ita
  quærerem sine offensione jucundari; et ubi hoc possem, non invenirem
  quidquam, præter te, Domine, præter te Ps. 93,
  20.qui fingis[27]
  dolorem in præcepto, et percutis ut sanes, et occidis nos ne moriamur
  abs te. Deut. 32, 39.Ubi eram, et quam
  longe exsulabam a deliciis domus tuæ, anno illo sexto decimo ætatis
  carnis meæ, cum accepit in me sceptrum, et totas manus ei dedi, vesania
  libidinis*, licentiosæ per dedecus humanum, illicitæ
  autem per leges tuas? Non fuit cura meorum ruentem excipere me
  matrimonio; sed cura fuit tantum ut discerem sermonem facere quam
  optimum, et persuadere dictione.





III. De peregrinatione studiorum causa, et de parentum proposito.

5. Et anno quidem illo intermissa erant studia mea, dum mihi reducto a
  Madauris, in qua vicina urbe jam cœperam litteraturæ atque oratoriæ
  percipiendæ gratia peregrinari, longinquioris apud Carthaginem
  peregrinationis sumptus præparabantur, animositate magis quam opibus
  patris, municipis Thagastensis admodum tenuis. Cui narro hæc? Neque enim
  tibi, Deus meus; sed apud te narro hæc generi meo, generi humano,
  quantulacumque ex particula incidere potest in istas meas litteras. Et
  utquid hoc? Ut videlicet ego et quisquis hæc legit, cogitemus Ps. 129, 1.de quam profundo clamandum
  sit ad te. Et quid propius auribus tuis, si cor confitens et vita ex
  fide est? Quis enim non extollebat laudibus tunc hominem patrem meum*, quod ultra vires rei familiaris suæ impenderet filio
  quidquid etiam longe peregrinanti studiorum causa opus esset? Multorum
  enim civium longe opulentiorum nullum tale negotium pro liberis erat: cum
  interea non satageret idem pater qualis crescerem tibi, aut quam castus
  essem; dummodo essem disertus, vel desertus potius a cultura tua, Deus,
  qui es unus verus et bonus Dominus agri tui cordis mei.

6. Sed ubi sexto illo et decimo anno, interposito otio ex necessitate
  domestica feriatus ab omni schola, cum parentibus esse cœpi,
  excesserunt caput meum vepres libidinum; et nulla erat eradicans manus.
  Quinimo, ubi me ille pater in balneis vidit pubescentem, et inquieta
  indutum adolescentia, quasi jam ex hoc in nepotes gestiret, gaudens matri
  indicavit; gaudens vinolentia in qua te iste mundus oblitus est creatorem
  suum, et creaturam tuam pro te amavit, de vino invisibili perversæ atque
  inclinatæ* in ima voluntatis suæ. Sed matris in
  pectore jam inchoaveras templum tuum, et exordium sanctæ habitationis
  tuæ: nam ille adhuc catechumenus, et hoc recens erat. Itaque illa
  exsilivit pia trepidatione ac tremore; et quamvis mihi nondum fideli,
  timuit tamen vias distortas, in quibus ambulant qui Jer. 2, 27.ponunt ad te tergum, et non
  faciem.

7. Hei mihi! et audeo dicere tacuisse te, Deus meus, cum irem abs te
  longius! Itane tu tacebas tunc mihi? Et cujus erant, nisi tua, verba illa
  per matrem meam, fidelem tuam, quæ cantasti in aures meas? Nec inde
  quidquam descendit in cor, ut facerem illud. Volebat enim illa, et
  secreto memini ut monuerit cum sollicitudine ingenti ne fornicarer, maximeque ne adulterarem cujusquam uxorem.
  Qui mihi monitus muliebres videbantur, quibus obtemperare erubescerem.
  Illi autem tui erant, et nesciebam; et te tacere putabam, atque illam
  loqui, per quam mihi tu non tacebas, et in illa contemnebaris a me filio
  ejus, Ps. 115, 6.filio ancillæ tuæ,
  servo tuo. Sed nesciebam, et præceps ibam tanta cæcitate, ut inter
  coætaneos meos puderet me minoris dedecoris, quoniam audiebam eos
  jactantes flagitia sua, et tanto gloriantes magis, quanto magis turpes
  essent: et libebat facere non solum libidine facti, verum etiam laudis.
  Quid dignum est vituperatione nisi vitium? Ego ne vituperarer, vitiosior
  fiebam; et ubi non suberat quo admisso æquarer perditis, fingebam me
  fecisse quod non feceram, ne viderer abjectior quo eram innocentior, et
  ne vilior haberer quo eram castior.

8. Ecce cum quibus comitibus iter agebam platearum Babyloniæ, et
  volutabar in cœno ejus, tanquam in cinnamis et unguentis pretiosis.
  Et in umbilico ejus, quo tenacius hærerem, calcabat me inimicus
  invisibilis, et seducebat me, quia ego seductilis eram. Non enim et illa,
  quæ jam Jer. 51, 6.de medio Babylonis
  fugerat, sed ibat in cæteris ejus tardior, mater carnis meæ, sicut
  monuit me pudicitiam, ita curavit quod de me a viro suo audierat, jamque
  pestilentiosum et in posterum periculosum sentiebat, coercere termino
  conjugalis affectus, si resecari ad vivum non poterat. Non curavit hoc,
  quia metus erat ne impediretur spes mea compede uxoria; non spes illa
  quam in te futuri sæculi habebat mater, sed spes litterarum, quas ut
  nossem nimis volebat parens uterque: ille, quia de te prope nihil
  cogitabat, de me autem inania; illa autem, quia non solum nullo
  detrimento, sed etiam nonnullo adjumento ad te adipiscendum futura
  existimabat usitata illa studia doctrinæ. Ita enim conjicio, recolens, ut
  possum, mores parentum meorum. Relaxabantur etiam mihi ad ludendum
  habenæ, ultra temperamentum severitatis, in dissolutionem affectionum
  variarum, et in omnibus erat caligo intercludens mihi, Deus meus,
  serenitatem veritatis tuæ; et Ps. 72,
  7.prodibat tanquam ex adipe iniquitas mea.



IV. Furtum cum sodalibus perpetratum.

9. Furtum certe punit lex tua, Domine, et lex scripta in cordibus
  hominum, quam ne ipsa quidem delet iniquitas. Quis enim fur æquo animo
  furem patitur? Nec copiosus adactum inopia. Et ego furtum facere volui et
  feci, nulla compulsus egestate nec penuria, sed fastidio
  justitiæ*, et sagina iniquitatis. Nam id furatus sum
  quod mihi abundabat, et multo melius: nec ea re volebam frui quam furto
  appetebam; sed ipso furto et peccato. Arbor erat pirus in vicinia vineæ
  nostræ pomis onusta, nec forma nec sapore illecebrosis. Ad hanc
  excutiendam atque asportandam, nequissimi adolescentuli perreximus nocte
  intempesta, quousque ludum de pestilentiæ more in areis produxeramus; et
  abstulimus inde onera ingentia, non ad nostras epulas, sed vel
  projicienda porcis, etiamsi aliquid inde comedimus; dum tamen fieret a
  nobis quod eo liberet quo non liceret. Ecce cor meum, Deus, ecce cor meum
  quod miseratus es in imo abyssi. Dicat tibi nunc ecce cor meum quid ibi
  quærebat, ut essem gratis malus, et malitiæ meæ causa nulla esset nisi
  malitia. Fœda erat, et amavi eam; amavi perire: amavi defectum
  meum; non illud ad quod deficiebam, sed defectum meum ipsum amavi: turpis
  anima et dissiliens a firmamento tuo in exterminium; non dedecore* aliquid, sed dedecus appetens.



V. Neminem peccare sine causa.

10. Etenim species est pulchris corporibus, et auro, et argento, et
  omnibus; et in contactu carnis congruentia valet plurimum, cæterisque
  sensibus est sua cuique accommodata modificatio corporum; habet etiam
  honor temporalis, et imperitandi atque superandi potentia suum decus,
  unde etiam vindictæ aviditas oritur: et tamen in cuncta hæc adipiscenda
  non est egrediendum abs te, Domine, neque deviandum a lege tua. Et vita
  quam hic vivimus habet illecebram suam propter quemdam modum decoris sui,
  et convenientiam cum his omnibus infimis pulchris. Amicitia quoque
  hominum charo nodo dulcis est propter unitatem de multis animis. Propter
  universa hæc atque hujusmodi, peccatum admittitur, dum immoderata in ista
  inclinatione cum extrema bona sint, meliora et summa deseruntur[28], tu, Domine Deus noster, et
  veritas tua, et lex tua. Habent enim et hæc ima delectationes, sed non
  sicut Deus meus qui fecit omnia; quia Ps. 63,
  11.in ipso delectatur justus, et ipse est deliciæ
  rectorum corde.

11. Cum itaque de facinore quæritur qua causa factum sit, credi non
  solet, nisi cum appetitus adipiscendi alicujus illorum bonorum, quæ
  infima diximus, esse potuisse apparuerit aut metus amittendi. Pulchra
  sunt enim et decora, quanquam præ bonis superioribus et* beatificis abjecta et jacentia. Homicidium fecit. Cur
  fecit? Adamavit ejus conjugem aut prædium, aut voluit deprædari unde
  viveret, aut timuit ab illo tale aliquid amittere, aut læsus ulcisci se
  exarsit. Num homicidium sine causa faceret, ipso homicidio delectatus?
  Quis crediderit? Nam et de quo dictum est vecordi et nimis crudeli
  homine, quod gratuito potius malus atque crudelis erat, prædicta est
  tamen causa: "Ne per otium, inquit, torpesceret manus aut animus[29]." Quare id quoque? cur ita?
  Ut scilicet illa exercitatione scelerum, capta urbe, honores, imperia,
  divitias assequeretur, et careret metu legum, et difficultate rerum,
  propter inopiam rei familiaris, et conscientiam scelerum. Nec ipse igitur
  Catilina amavit facinora sua; sed utique aliud cujus causa illa
  faciebat.



VI. Omnia quæ boni specie ad vitia invitant, in solo Deo esse vera et perfecta.

12. Quid ego* miser in te amavi, o furtum meum, o
  facinus illud meum nocturnum sexti decimi anni ætatis meæ? Non enim
  pulchrum eras, cum furtum esses; aut vero aliquid es, ut loquar ad te?
  Pulchra erant poma illa quæ furati sumus, quoniam creatura tua erat*, pulcherrime omnium, creator omnium, Deus bone, Deus
  summum bonum, et bonum verum meum: pulchra erant illa poma; sed non ipsa
  concupivit anima mea miserabilis. Erat enim mihi meliorum copia; illa
  autem decerpsi tantum ut furarer. Nam decerpta projeci, epulatus inde
  solam iniquitatem*, qua lætabar fruens*. Nam et si quid illorum pomorum intravit in os meum,
  condimentum ibi* facinus erat. Et nunc, Domine Deus
  meus, quæro quid me in furto delectaverit, et ecce species nulla est: non
  dico sicut in æquitate atque prudentia; sed neque sicut in mente hominis
  atque memoria et sensibus et vegetante vita; neque sicut speciosa sunt
  sidera et decora locis suis et terra et mare plena fetibus, qui succedunt
  nascendo decedentibus; non saltem ut est quædam defectiva species et
  umbratica vitiis fallentibus.

13. Nam et superbia celsitudinem imitatur; cum tu sis unus super omnia
  Deus excelsus. Et ambitio quid nisi honores quærit et gloriam; cum tu sis
  præ cunctis honorandus unus et gloriosus in æternum? Et sævitia
  potestatum timeri vult: quis autem timendus, nisi unus
  Deus? Cujus potestati eripi aut subtrahi quid potest? quando, aut ubi,
  aut quo, vel a quo*? Et blanditiæ lascivientium amari
  volunt: sed neque blandius est aliquid tua charitate, nec amatur quidquam
  salubrius, quam illa præ cunctis formosa et luminosa veritas tua. Et
  curiositas affectare videtur studium scientiæ; cum tu omnia summe
  noveris. Ignorantia quoque ipsa atque stultitia, simplicitatis et
  innocentiæ nomine tegitur; quia te simplicius quidquam non reperitur.
  Quid te autem innocentius, quandoquidem opera sua*
  malis inimica sunt[30]? Et
  ignavia quasi quietem appetit: quæ vero quies certa præter Dominum?
  Luxuria satietatem atque abundantiam se cupit vocari: tu autem es
  plenitudo et indeficiens copia incorruptibilis suavitatis. Effusio
  liberalitatis obtendit umbram: sed bonorum omnium largitor
  affluentissimus tu es. Avaritia multa possidere vult; et tu possides
  omnia. Invidentia de excellentia litigat: quid te excellentius? Ira
  vindictam quærit: te justius quis vindicat? Timor insolita et repentina
  exhorrescit, rebus quæ amantur adversantia, dum præcavet securitati:
  Rom. 8, 9.tibi enim quid insolitum? quid
  repentinum? aut quis a te separat quod diligis? aut ubi, nisi apud te,
  firma securitas? Tristitia rebus amissis contabescit, quibus se
  oblectabat cupiditas; quia ita sibi nollet, sicut tibi auferri nihil
  potest.

14. Ita fornicatur anima, cum avertitur abs te, et quærit extra te ea,
  quæ pura et liquida non invenit, nisi cum redit ad te. Perverse te
  imitantur omnes qui longe se a te faciunt, et extollunt se adversum te[31]. Sed etiam sic te imitando
  indicant creatorem te esse omnis naturæ; et ideo non esse quo a te
  omnimodo recedatur. Quid ergo in illo furto ego dilexi? et in quo Dominum
  meum vel vitiose atque perverse imitatus sum? An libuit facere contra
  legem saltem fallacia, quia potentatu non poteram, ut mancam libertatem
  captivus imitarer faciendo impune quod non liceret,
  tenebrosa omnipotentiæ similitudine? Ecce est ille servus fugiens Dominum
  suum, et consecutus umbram. O putredo, o monstrum vitæ, et mortis
  profunditas! Potuitne libere quod non licebat, non ob aliud, nisi quia
  non licebat?



VII. Gratias agit Deo pro remissione peccatorum, quodque a multis servatus sit.

15. Ps. 115, 4.Quid retribuam
  Domino, quod recolit hæc memoria mea, et anima mea non metuit inde?
  Diligam te, Domine, et gratias agam, et confitear nomini tuo, quoniam
  tanta dimisisti mihi mala et nefaria opera mea. Gratiæ tuæ deputo et
  misericordiæ tuæ, quod peccata mea tanquam glaciem solvisti. Gratiæ tuæ
  deputo et quæcumque non feci mala: quid enim non facere potui, qui etiam
  gratuitum facinus amavi? Et omnia mihi dimissa esse fateor; et quæ mea
  sponte feci mala, et quæ te duce non feci. Quis est hominum qui suam
  cogitans infirmitatem, audet viribus suis tribuere castitatem atque
  innocentiam suam; ut minus amet[32] te, quasi minus ei necessaria fuerit
  misericordia tua, qua donas peccata conversis ad te? Qui enim vocatus a
  te secutus est vocem tuam, et vitavit ea quæ me de meipso recordantem et
  fatentem legit, non me derideat ab eo medico ægrum sanari, a quo sibi
  præstitum est ut non ægrotaret, vel potius ut minus ægrotaret: et ideo te
  tantumdem, imo vero amplius diligat; quia per quem me videt tantis
  peccatorum meorum languoribus exui, per eum se videt tantis peccatorum
  languoribus non implicari.



VIII. Amavit in furto consortium simul peccantium.

16. Rom. 6, 21.Quem fructum
  habui miser aliquando in iis quæ nunc recolens
  erubesco, maxime in illo furto in quo ipsum furtum amavi? Nihil
  aliud; cum et ipsum esset nihil, et eo ipso ego miserior. Et tamen solus
  id non fecissem, sic recordor animum tunc meum; solus omnino id non
  fecissem. Ergo amavi ibi etiam consortium eorum* cum
  quibus id feci. Non ergo nihil aliud quam furtum amavi; imo vero nihil
  aliud, quia et illud nihil est. Quid est revera? Quis est qui doceat me,
  nisi qui illuminat cor meum et discernit umbras ejus? Quid est quod mihi
  venit in mentem quærere, et discutere, et considerare? Quia si tunc
  amarem poma illa quæ furatus sum, et eis frui cuperem, possem
  etiam solus, si satis esset committere illam iniquitatem, qua pervenirem
  ad voluptatem meam; nec confricatione consciorum animorum accenderem
  pruritum cupiditatis meæ. Sed quoniam in illis pomis voluptas mihi non
  erat, ea erat in ipso facinore, quam faciebat consortium simul
  peccantium.



IX. Contagiosa res sodales mali.

17. Quid erat ille affectus animi? Certe enim plane turpis erat nimis;
  et væ mihi erat qui habebam illum. Sed tamen quid erat? Ps. 18, 13.Delicta quis intelligit? Risus
  erat, quasi titillato corde, quod fallebamus eos qui hæc a nobis fieri
  non putabant, et vehementer nolebant. Cur ergo eo me delectabat, quo id
  non faciebam solus? An quia etiam nemo facile solus ridet? Nemo quidem
  facile; sed tamen etiam solos et singulos homines, cum alius nemo præsens
  est, vincit risus aliquando, si aliquid nimie ridiculum, vel sensibus
  occurrit*, vel animo. At ego illud solus non facerem,
  non facerem omnino solus. Ecce est coram te, Deus meus, viva recordatio
  animæ meæ. Solus non facerem furtum illud, in quo me non libebat id quod
  furabar, sed quia furabar: quod me solum facere prorsus non liberet, nec
  facerem. O nimis inimica amicitia, seductio mentis investigabilis, ex
  ludo et joco nocendi aviditas, et alieni damni appetitus; nulla lucri
  mei, nulla ulciscendi libidine; sed cum dicitur: Eamus, faciamus; et
  pudet non esse impudentem.



X. In Deo omne bonum.

18. Quis exaperit istam tortuosissimam et implicatissimam nodositatem?
  Fœda est; nolo in eam intendere, nolo eam videre. Te volo, justitia
  et innocentia, pulchra et decora honestis luminibus, et insatiabili
  satietate. Quies est apud te valde, et vita imperturbabilis. Qui intrat
  in te, Mat. 25, 21.intrat in gaudium
  Domini sui; et non timebit, et habebit se optime in optimo. Defluxi
  abs te ego, et erravi, Deus meus, nimis devius a stabilitate tua in
  adolescentia, et factus sum mihi regio egestatis.









LIBER TERTIUS.


De annis ætatis illius decimo septimo, decimo octavo, et decimo nono
  transactis Carthagine, ubi dum studiorum gratia commorabatur, spectaculis
  et flagitiis ultro se dedit. Ciceronis Hortensio in amorem sapientiæ
  accenditur. Eam superbe quærens, in Manichæorum hæresin incurrit, quorum
  dum hic obiter errores et ineptias exagitat, de flagitiis et facinoribus,
  et de verâ justitiâ disserit luculenter. Uberes ac perennes pro filio
  lachrymas fundens Monnica de futurâ ejus resipiscentiâ certior fit, a Deo
  immisso somnio, et sancti cujusdam Episcopi responso.






I. Amore quem venabatur capitur.

1. Veni Carthaginem; et circumstrepebat me undique sartago
  flagitiosorum amorum. Nondum amabam, et amare amabam*, et secretiore indigentia oderam me minus indigentem.
  Quærebam quod amarem, amans amare, et oderam securitatem, et viam sine
  muscipulis. Quoniam fames mihi erat intus ab interiore cibo teipso, Deus
  meus, et ea fame non esuriebam; sed eram sine desiderio alimentorum
  incorruptibilium: non quia plenus eis eram, sed quo inanior, eo
  fastidiosior. Et ideo non bene valebat anima mea; et ulcerosa projiciebat
  se foras miserabiliter scalpi avida contactu sensibilium. Sed si non
  haberent animam, non utique amarentur. Amare et amari dulce mihi erat,
  magis si et amantis corpore fruerer. Venam igitur amicitiæ coinquinabam
  sordibus concupiscentiæ, candoremque ejus obnubilabam de tartaro
  libidinis*; et tamen fœdus atque inhonestus,
  elegans et urbanus esse gestiebam abundanti vanitate. Rui etiam in amorem
  quo cupiebam capi. Deus meus, misericordia mea, quanto felle mihi
  suavitatem illam, et quam bonus aspersisti! quia et amatus sum, et
  perveni occulte ad vinculum fruendi, et colligabar lætus ærumnosis
  nexibus, ut cæderer virgis ferreis ardentibus zeli, et suspicionum, et
  timorum, et irarum, atque rixarum.



II. Amavit spectacula tragica.

2. Rapiebant me spectacula theatrica, plena imaginibus miseriarum
  mearum, et fomitibus ignis mei. Quid est quod ibi homo vult dolere, cum
  spectat luctuosa atque tragica, quæ tamen pati ipse nollet? Et tamen pati
  vult ex eis dolorem spectator, et dolor ipse est voluptas ejus. Quid est,
  nisi miserabilis insania*? Nam eo magis eis movetur quisque, quo minus a talibus
  affectibus sanus est: quanquam cum ipse patitur, miseria; cum aliis
  compatitur, misericordia dici solet[33]. Sed qualis tandem misericordia in rebus
  fictis et scenicis? Non enim ad subveniendum provocatur auditor; sed
  tantum ad dolendum invitatur: et actori* earum
  imaginum amplius favet, cum amplius dolet. Et si calamitates illæ hominum
  vel antiquæ vel falsæ sic agantur, ut qui spectat non doleat; abscedit
  inde fastidiens et reprehendens: si autem doleat, manet intentus, et
  gaudens lacrymatur.

3. Ergo amantur et dolores*? Certe omnis homo
  gaudere vult. An cum miserum neminem esse libeat, libet tamen esse
  misericordem; quod quia non sine dolore est, hac una causa amantur
  dolores? Et hoc de illa vena amicitiæ est. Sed quo vadit? quo fluit?
  Utquid decurrit in torrentem picis bullientis æstus*
  immanes tetrarum libidinum, in quos ipsa mutatur et vertitur per nutum
  proprium de cœlesti serenitate detorta atque dejecta? Repudietur
  ergo misericordia? Nequaquam. Ergo amentur dolores aliquando. Sed cave
  immunditiam, anima mea, sub tutore Deo meo, Dan.
  3, 52. Vulg.Deo patrum nostrorum, et laudabili et superexaltato
  in omnia sæcula; cave immunditiam. Neque enim nunc non misereor; sed
  tunc in theatris congaudebam amantibus, cum sese fruebantur per flagitia,
  quamvis hæc imaginarie gererent* in ludo spectaculi.
  Cum autem sese amittebant, quasi misericors contristabar; et utrumque
  delectabat tamen. Nunc vero magis misereor gaudentem in flagitio, quam
  velut dura perpessum detrimento perniciosæ voluptatis, et amissione
  miseræ felicitatis. Hæc certe verior misericordia; sed non in ea delectat
  dolor*. Nam etsi approbatur officio charitatis qui
  dolet miserum; mallet tamen utique non esse quod doleret, qui germanitus
  misericors est. Si enim est malevola benevolentia, quod fieri non potest;
  potest et ille qui veraciter sinceriterque miseretur, cupere esse miseros
  ut misereatur. Nonnullus itaque dolor approbandus, nullus amandus est.
  Hoc enim tu, Domine Deus, qui animas amas, longe lateque purius quam nos,
  et incorruptibilius misereris, quod nullo dolore sauciaris. 2 Cor. 2, 16.Et ad hæc quis idoneus?



4. At ego tunc miser dolere amabam, et quærebam ut esset quod dolerem,
  quando mihi in ærumna aliena, et falsa, et saltatoria, ea magis placebat
  actio histrionis, meque alliciebat vehementius, qua mihi lacrymæ
  excutiebantur. Quid autem mirum cum infelix pecus aberrans a grege tuo,
  et impatiens custodiæ tuæ turpi scabie fœdarer? Et inde erant
  dolorum amores, non quibus altius penetrarer; non enim amabam talia
  perpeti, qualia spectare; sed quibus auditis et fictis, tanquam in
  superficie raderer: quos tamen quasi ungues scalpentium fervidus tumor,
  et tabes, et sanies horrida consequebatur. Talis vita mea, numquid vita
  erat, Deus meus?



III. In schola rhetoris ab Eversorum factis abhorrebat.

5. Et circumvolabat super me fidelis a longe misericordia tua. In
  quantas iniquitates distabui, et sacrilegam curiositatem secutus sum, ut
  deserentem te, deduceret me ad ima infida, et circumventoria obsequia
  dæmoniorum, quibus immolabam facta mea mala, et in omnibus flagellabas
  me! Ausus sum etiam in celebritate solemnitatum tuarum, intra parietes
  ecclesiæ tuæ concupiscere et agere negotium procurandi fructus mortis:
  unde me verberasti gravibus pœnis; sed nihil ad culpam meam, o tu
  prægrandis misericordia mea, Deus meus, refugium meum a terribilibus
  nocentibus, in quibus vagatus sum præfidenti collo, ad longe recedendum a
  te, amans vias meas et non tuas, amans fugitivam libertatem.

6. Habebant et illa studia quæ honesta
  vocabantur, ductum suum intuentem fora litigiosa, ut excellerem in eis,
  hoc laudabilior, quo fraudulentior. Tanta est cæcitas hominum de cæcitate
  etiam gloriantium. Et major jam eram in schola rhetoris; et gaudebam
  superbe, et tumebam typho; quanquam longe sedatior, Domine, tu scis, et
  remotus omnino ab eversionibus quas faciebant Eversores (hoc enim nomen
  scævum* et diabolicum, velut insigne urbanitatis
  est), inter quos vivebam pudore impudenti, quia talis non eram: et cum
  eis eram, et amicitiis eorum delectabar aliquando, a quorum semper factis
  abhorrebam, hoc est ab eversionibus, quibus proterve insectabantur
  ignotorum verecundiam, quam perturbarent gratis illudendo atque inde
  pascendo malevolas lætitias suas. Nihil est illo actu similius actibus
  dæmoniorum[34]. Quid itaque
  verius quam eversores vocarentur? Eversi plane
  prius ipsi atque perversi, deridentibus eos et seducentibus fallacibus
  occulte spiritibus, in eo ipso quo alios irridere amant et fallere.



IV. Hortensius Ciceronis excitavit illum ad ardorem philosophiæ.

7. Inter hos ego, imbecilla tunc ætate discebam libros eloquentiæ, in
  qua eminere cupiebam fine damnabili et ventoso per gaudia vanitatis
  humanæ; et usitato jam discendi ordine perveneram in librum cujusdam Ciceronis, cujus linguam fere omnes mirantur, pectus non
  ita. Sed liber ille ipsius exhortationem continet ad philosophiam, et
  vocatur Hortensius. Ille vero liber mutavit affectum meum, et ad teipsum,
  Domine, mutavit preces meas, et vota ac desideria mea fecit alia. Viluit
  mihi repente omnis vana spes, et immortalitatem sapientiæ concupiscebam
  æstu cordis incredibili; et surgere cœperam ut ad te redirem. Non
  enim ad acuendam linguam, quod videbar emere maternis mercedibus, cum
  agerem annum ætatis undevigesimum, jam defuncto patre ante biennium: non
  ergo ad acuendam linguam referebam illum librum; neque mihi locutionem,
  sed quod loquebatur persuaserat.

8. Quomodo ardebam, Deus meus, quomodo ardebam revolare a terrenis ad
  te; et nesciebam quid ageres mecum! Apud te est enim sapientia. Amor
  autem sapientiæ nomen Græcum habet φιλοσοφίαν,
  quo me accendebant illæ litteræ. Sunt qui seducant per
  philosophiam, magno et blando et honesto nomine colorantes et
  fucantes errores suos: et prope omnes qui ex illis et supra temporibus
  tales erant, notantur in eo libro et demonstrantur; et manifestatur ibi
  salutifera illa admonitio Spiritus tui per servum tuum bonum et pium:
  Col. 2, 8. 9.Videte ne quis vos
  decipiat per philosophiam et inanem seductionem, secundum traditionem
  hominum, secundum elementa hujus mundi, et non secundum Christum; quia in
  ipso inhabitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Et ego illo
  tempore, scis tu, lumen cordis mei, quoniam nondum mihi hæc apostolica
  nota erant; hoc tamen solo delectabar in illa exhortatione, quod non
  illam aut illam sectam, sed ipsam, quæcumque esset, sapientiam ut
  diligerem, et quærerem, et assequerer, et tenerem atque amplexarer
  fortiter, excitabar sermone illo, et accendebar, et ardebam; et hoc solum
  me in tanta flagrantia refrangebat*, quod nomen
  Christi non erat ibi. Quoniam hoc nomen secundum misericordiam tuam,
  Domine, hoc nomen Salvatoris mei Filii tui, in ipso adhuc lacte matris,
  tenerum cor meum præbiberat*, et alte retinebat; et
  quidquid sine hoc nomine fuisset, quamvis litteratum, et expolitum, et
  veridicum, non me totum rapiebat.



V. Fastidiit sacras Litteras propter simplicitatem stili.

9. Itaque institui animum intendere in Scripturas sanctas, ut viderem
  quales essent. Et ecce video rem non compertam superbis, neque nudatam
  pueris; sed incessu humilem, successu excelsam et velatam mysteriis: et
  non eram ego talis ut intrare in eam possem, aut inclinare cervicem ad
  ejus gressus. Non enim sicut modo loquor, ita sensi cum attendi ad illam
  Scripturam: sed visa est mihi indigna quam Tullianæ dignitati compararem.
  Tumor enim meus refugiebat modum ejus; et acies mea non penetrabat
  interiora ejus. Verumtamen illa erat quæ cresceret cum parvulis; sed ego
  dedignabar esse parvulus, et turgidus fastu mihi grandis videbar.



VI. A Manichæis quomodo captus.

10. Incidi itaque[35] in homines superbe delirantes, et
  carnales nimis et loquaces, in quorum ore laquei diaboli, et viscum
  confectum commixtione syllabarum nominis tui, et Domini Jesu Christi, et
  Paracleti consolatoris nostri Spiritus sancti. Hæc nomina* non recedebant[36] de ore eorum, sed tenus sono* et strepitu linguæ; et cæterum, cor inane
  veri. Et dicebant, Veritas, et veritas: et multum eam dicebant mihi, et
  1 Joh. 2, 4.nusquam erat in eis;
  sed falsa loquebantur, non de te tantum, qui vere Veritas es, sed etiam
  de istis elementis hujus mundi creatura tua, de quibus etiam vera
  dicentes philosophos transgredi debui præ amore tuo, mi Pater summe bone,
  pulchritudo pulchrorum omnium. O Veritas, Veritas, quam intime etiam tum
  medullæ animi mei suspirabant tibi, cum te illi sonarent mihi frequenter
  et multipliciter voce sola, et libris multis et ingentibus! Et illa erant
  fercula in quibus mihi esurienti te, inferebantur pro te sol et luna,[37] pulchra opera tua; sed
  tamen opera tua, non tu, nec ipsa prima. Priora
  enim spiritualia opera tua, quam ista corporea, quamvis lucida et
  cœlestia. At ego nec priora illa, sed teipsam, te, Veritas, in qua
  Jac. 1, 17.non est commutatio nec
  momenti obumbratio, esuriebam et sitiebam; et apponebantur adhuc mihi
  in illis ferculis phantasmata splendida, quibus jam melius erat amare
  istum solem, saltem istis oculis verum, quam illa falsa animo decepto per
  oculos. Et tamen, quia te putabam, manducabam; non avide[38] quidem, quia nec sapiebas in ore meo
  sicuti es; neque enim tu eras figmenta illa inania; nec nutriebar eis,
  sed exhauriebar magis. Cibus in somnis simillimus est cibis vigilantium,
  quo tamen dormientes non aluntur; dormiunt enim: at illa nec similia
  erant ullo modo tibi, sicut nunc mihi locuta es; quia illa erant
  corporalia phantasmata, falsa corpora, quibus certiora sunt vera corpora
  ista quæ videmus visu carneo, sive cœlestia sive terrestria: cum
  pecudibus et volatilibus videmus hæc; et certiora sunt, quam cum
  imaginamur ea. Et rursus certius imaginamur ea, quam ex eis suspicamur
  alia grandiora, et infinita, quæ omnino nulla sunt, qualibus ego tunc
  pascebar inanibus; et non pascebar. At tu, amor meus, in quem deficio ut
  fortis sim, nec ista corpora es quæ videmus, quanquam in cœlo; nec
  ea es quæ non videmus ibi, quia tu ista condidisti, nec in summis tuis
  conditionibus habes*. Quanto ergo longe es a
  phantasmatibus illis meis, phantasmatibus corporum quæ omnino non sunt!
  quibus certiores sunt phantasiæ corporum eorum quæ sunt; et eis certiora
  corpora, quæ tamen non es: sed nec anima es, quæ vita est corporum. Ideo
  melior vita corporum certiorque quam corpora. Sed tu vita es animarum,
  vita vitarum, vivens te ipsa, et non mutaris, vita animæ meæ.



11. Ubi ergo mihi tunc eras, et quam longe? Et longe peregrinabar abs
  te, exclusus et a siliquis porcorum, quos de siliquis pascebam. Luc. 15, 16.Quanto enim meliores grammaticorum
  et poetarum fabellæ, quam illa decipula! Nam versus et carmen et Medea
  volans utiliores certe, quam quinque elementa[39] varie fucata, propter quinque antra
  tenebrarum, quæ omnino nulla sunt, et occidunt credentem. Nam versum et
  carmen etiam ad vera pulmenta* transfero. Volantem
  autem Medeam etsi cantabam, non asserebam; etsi cantari audiebam, non
  credebam: illa autem credidi. Væ, væ! quibus gradibus deductus sum Prov. 9, 18.in profunda inferi? Quippe
  laborans et æstuans inopia veri, cum te, Deus meus (tibi enim confiteor,
  qui me miseratus es et nondum confitentem), cum te non secundum
  intellectum mentis, quo me præstare voluisti belluis, sed secundum sensum
  carnis quærerem. Tu autem eras interior intimo meo, et superior summo
  meo[40]. Offendi illam* mulierem audacem, inopem prudentiæ, ænigma Salomonis,
  sedentem super sellam in foribus, et dicentem: Prov. 9, 13-17.Panes occultos libenter edite,
  et aquam dulcem furtivam bibite. Quæ me seduxit, quia invenit foris
  habitantem in oculo carnis meæ, et talia ruminantem apud me, qualia per
  illum* vorassem.



VII. Doctrina Manichæorum absurda cui suffragabatur.

12. Nesciebam enim aliud vere quod est; et quasi acutule movebar ut
  suffragarer stultis deceptoribus, cum a me quærerent unde malum[41]? et utrum forma corporea
  Deus finiretur et haberet capillos et ungues? et utrum justi
  existimandi essent qui haberent uxores multas simul, et occiderent
  homines, et sacrificarent de animalibus? Quibus rerum ignarus
  perturbabar; et recedens a veritate, ire in eam mihi videbar; quia non
  noveram malum non esse nisi privationem boni[42], usque ad quod omnino non est. Quod unde
  viderem, cujus videre usque ad corpus erat oculis, et animo usque ad
  phantasma? Et non noveram Deum esse spiritum, non cui membra essent per
  longum et latum, nec cui esse moles esset: quia moles in parte minor est
  quam in toto suo; et si infinita sit, minor est in aliqua parte certo
  spatio definita, quam per infinitum; et non est tota ubique, sicut
  spiritus, sicut Deus. Et quid in nobis esset, secundum quod essemus
  similes Deo et recte in Scriptura* diceremur Gen. 1, 27.ad imaginem Dei, prorsus
  ignorabam.

13. Et non noveram justitiam veram interiorem, non ex consuetudine
  judicantem, sed ex lege rectissima* Dei omnipotentis,
  qua formarentur mores regionum et dierum pro regionibus et diebus; cum
  ipsa ubique ac semper esset, non alibi alia, nec alias aliter; secundum
  quam justi essent Abraham, et Isaac, et Jacob, et Moyses, et David, et
  illi omnes laudati ore Dei: sed eos ab imperitis judicari iniquos, 1 Cor. 4, 3.judicantibus ex humano die,
  et universos mores humani generis ex parte moris sui metientibus, tanquam
  si quis nescius in armamentis quid cui membro accommodatum sit, ocrea
  velit caput contegi, et galea calceari; et murmuret quod non apte
  conveniat: aut in uno die indicto a pomeridianis horis justitio, quisquam
  stomachetur non sibi concedi quid venale proponere, quia mane concessum
  est: aut in una domo videat aliquid tractari manibus a quoquam servo,
  quod facere non sinatur qui pocula ministrat: aut aliquid post præsepia
  fieri, quod ante mensam prohibeatur; et indignetur, cum sit unum
  habitaculum et una familia, non ubique atque omnibus idem tribui. Sic
  sunt isti qui indignantur, cum audierint illo sæculo licuisse justis
  aliquid, quod isto non licet justis; et quia illis aliud præcepit Deus,
  istis aliud pro temporalibus causis, cum eidem justitiæ utrique
  servierint: cum in uno homine, et in uno die, et in unis ædibus videant
  aliud alii membro congruere, et aliud jamdudum licuisse, post horam non
  licere; quiddam in illo angulo permitti aut juberi, quod in isto juste
  vetetur et vindicetur. Numquid justitia varia est et
  mutabilis? Sed tempora quibus præsidet, non pariter eunt; tempora enim
  sunt. Homines autem quorum vita super terram brevis est, quia sensu non
  valent causas contexere sæculorum priorum, aliarumque gentium quas
  experti non sunt, cum his quas experti sunt; in uno autem corpore, vel
  die, vel domo, facile possunt videre quid cui membro, quibus momentis,
  quibus partibus personisve congruat: in illis offenduntur[43], his serviunt.

14. Hæc ego tunc nesciebam, et non advertebam; et feriebant undique
  ista oculos meos, et non videbam. Et cantabam carmina, et non mihi
  licebat ponere pedem quemlibet ubilibet, sed in alio atque alio metro
  aliter atque aliter; et in uno aliquo versu, non omnibus locis eumdem
  pedem. Et ars ipsa qua canebam, non habebat aliud alibi, sed omnia simul.
  Et non intuebar justitiam cui servirent boni et sancti homines, longe
  excellentius atque sublimius habere simul omnia quæ praecepit*, et nulla ex parte variari, et tamen variis temporibus
  non omnia simul, sed propria distribuentem ac præcipientem. Et
  reprehendebam cæcus pios patres; non solum sicut Deus juberet atque
  inspiraret utentes præsentibus, verum quoque sicut Deus revelaret futura
  prænuntiantes[44].






VIII. Contra Manichæos dicit quæ flagitia semper detestanda, quæ facinora.

15. Numquid aliquando aut alicubi injustum est Mat. 22, 37-39.diligere Deum ex toto corde,
  et ex tota anima, et ex tota mente, et diligere proximum tanquam
  seipsum? Itaque flagitia quæ sunt contra naturam, ubique ac semper
  detestanda atque punienda sunt, qualia Sodomitarum fuerunt. Quæ si omnes
  gentes facerent, eodem criminis reatu divina lege tenerentur, quæ non sic
  fecit homines ut se illo uterentur modo. Violatur quippe ipsa societas
  quæ cum Deo nobis esse debet, cum eadem natura, cujus ille auctor est,
  libidinis perversitate polluitur. Quæ autem contra mores hominum
  sunt flagitia, pro morum diversitate[45] vitanda sunt; ut pactum inter se
  civitatis aut gentis consuetudine vel lege firmatum, nulla civis aut
  peregrini libidine violetur. Turpis enim omnis pars est suo universo non
  congruens. Cum autem Deus aliquid contra morem aut pactum quorumlibet
  jubet, etsi nunquam ibi factum est, faciendum est: et si omissum,
  instaurandum; et si institutum non erat, instituendum est. Si enim regi
  licet in civitate cui regnat, jubere aliquid quod neque ante illum
  quisquam, nec ipse unquam jusserat; et non contra societatem civitatis ei
  obtemperatur, imo contra societatem non obtemperatur, (generale quippe
  pactum est societatis humanæ obedire regibus suis,) quanto magis Deo
  regnatori universæ creaturæ suæ, ad ea quæ jusserit, sine dubitatione
  serviendum est! Sicut enim in potestatibus societatis humanæ, major
  potestas minori ad obediendum præponitur; ita Deus omnibus.

16. Item in facinoribus[46], ubi libido est nocendi, sive per
  contumeliam, sive per injuriam; et utrumque vel ulciscendi causa, sicut
  inimico inimicus; vel adipiscendi alicujus extra commodi, sicut latro
  viatori; vel evitandi mali, sicut ei qui timetur; vel invidendo, sicut
  feliciori miserior; aut in aliquo prosperatus, ei quem sibi æquari timet
  aut æqualem dolet; vel sola voluptate alieni mali, sicut spectatores
  gladiatorum, aut irrisores, aut illusores quorumlibet: hæc sunt capita
  iniquitatis, quæ pullulant principandi et spectandi et sentiendi
  libidine[47], 1 Joh. 2, 16.aut una, aut duabus earum, aut
  simul omnibus; et vivitur male adversus tria et septem[48], Ps. 143,
  9.psalterium decem chordarum decalogum tuum, Deus
  altissime et dulcissime. Sed quæ flagitia in te qui non corrumperis? aut
  quæ adversus te facinora, cui noceri non potest? Sed hoc vindicas quod in
  se homines perpetrant, quia etiam cum in te peccant, impie faciunt in
  animas suas, Ps. 26, 12.et mentitur
  iniquitas sibi, sive corrumpendo ac pervertendo naturam suam quam tu
  fecisti et ordinasti, vel immoderate utendo concessis rebus, vel in non
  concessa Rom. 1.flagrando in eum usum
  qui est contra naturam; aut rei tenentur, animo et verbis sævientes
  adversus te, et Act. 9, 5.adversus
  stimulum calcitrantes; aut cum disruptis limitibus humanæ societatis,
  lætantur audaces privatis conciliationibus aut diremptionibus, prout
  quidque delectaverit aut offenderit. Et ea fiunt cum tu derelinqueris,
  fons vitæ, qui es unus et verus creator et rector universitatis; et
  privata superbia diligitur in parte[49] unum falsum. Itaque pietate humili
  reditur in te, et purgas nos a consuetudine mala, et propitius es
  peccatis confitentium, et Ps. 101,
  21.exaudis gemitus compeditorum, et solvis a vinculis quæ
  nobis fecimus, si jam non erigamus adversus te cornua falsæ libertatis,
  Ps. 74, 5, 6.avaritia[50] plus habendi, et damno totum amittendi;
  amplius amando proprium nostrum, quam te omnium bonum.



IX. Discrimen inter peccata, et inter Dei judicium et hominum.

17. Sed inter flagitia et facinora et tam multas iniquitates, sunt
  peccata proficientium, quæ a bene judicantibus et vituperantur ex regula
  perfectionis, et laudantur spe frugis, sicut herba segetis. Et sunt
  quædam similia vel flagitio vel facinori, et non sunt peccata; quia nec
  te offendunt Dominum Deum nostrum, nec sociale consortium: cum
  conciliantur aliqua in usum vitæ congrua tempori, et incertum est an
  libidine habendi; aut puniuntur corrigendi studio potestate ordinata, et
  incertum est an libidine nocendi. Multa itaque facta quæ hominibus
  improbanda viderentur, testimonio tuo approbata sunt; et multa laudata ab
  hominibus, te teste damnantur: cum sæpe se aliter habet species facti, et
  aliter facientis animus, atque articulus occulti[51] temporis. Cum vero aliquid tu repente
  inusitatum et improvisum imperas, etiam si hoc aliquando vetuisti,
  quamvis causam imperii tui pro tempore occultes, et quamvis contra pactum
  sit aliquorum hominum societatis; quis dubitet esse faciendum[52], quando ea justa est
  societas hominum, quæ servit tibi? Sed beati qui te imperasse sciunt.
  Fiunt enim omnia a servientibus tibi, vel ad exhibendum quod ad præsens
  opus est, vel ad futura prænuntianda[53].



X. Nugæ Manichæorum de terræ fructibus.

18. Hæc ego nesciens, irridebam illos sanctos servos et Prophetas
  tuos. Et quid agebam cum irridebam eos[54], nisi ut irriderer abs te; sensim atque
  paulatim perductus ad eas nugas, ut crederem ficum[55] plorare cum decerpitur, et matrem ejus
  arborem lacrymis lacteis? Quam tamen ficum si comedisset aliquis sanctus,
  alieno[56] sane, non suo
  scelere decerptam, misceret visceribus, et anhelaret de illa angelos, imo
  vero particulas[57] Dei,
  gemendo in oratione atque ructando[58]: quæ particulæ summi et veri Dei ligatæ
  fuissent in illo pomo, nisi electi[59] sancti dente ac ventre solverentur. Et
  credidi miser magis esse misericordiam præstandam fructibus terræ, quam
  hominibus, propter quos nascerentur. Si quis enim esuriens[60] peteret, qui Manichæus non esset, quasi
  capitali supplicio damnanda buccella
  videretur, si ei daretur.



XI. Planctus et somnium matris de filio.

19. Et Ps. 143, 7.misisti manum tuam
  ex alto, et de hac profunda caligine Ps. 85,
  13.eruisti animam meam, cum pro me fleret ad te mater mea
  fidelis tua, amplius quam flent matres corporea funera. Videbat enim illa
  mortem meam ex fide et spiritu, quem habebat ex te; et exaudisti eam,
  Domine. Exaudisti eam, nec despexisti lacrymas ejus, cum profluentes
  rigarent terram sub oculis ejus, in omni loco orationis ejus; exaudisti
  eam. Nam unde illud somnium, quo eam consolatus es, ut vivere me
  concederet* et habere secum eamdem mensam in domo;
  quod nolle cœperat, aversans et detestans blasphemias erroris mei?
  Vidit enim stantem se in quadam regula lignea, et advenientem ad se
  juvenem splendidum, hilarem atque arridentem sibi, cum illa esset
  mœrens et mœrore confecta: qui cum causas quæsisset ab ea
  mœstitiæ suæ quotidianarumque lacrymarum, docendi, ut assolet, non
  discendi gratia, atque illa respondisset perditionem meam se plangere;
  jussisse illum quo secura esset, atque admonuisse ut attenderet et
  videret, ubi esset illa, ibi esse et me. Quod illa ubi attendit, vidit me
  juxta se in eadem regula stantem. Unde hoc, nisi quia erant aures tuæ ad
  cor ejus? O tu, bone omnipotens, qui sic curas unumquemque nostrum,
  tanquam solum cures; et sic omnes, tanquam singulos!

20. Unde illud etiam, quod cum mihi narrasset ipsum visum, et ego ad
  id trahere conarer, ut illa se potius non desperaret futuram esse quod
  eram; continuo sine aliqua hæsitatione, "Non, inquit: non enim mihi
  dictum est, Ubi ille, ibi et tu; sed, Ubi tu, ibi et ille." Confiteor
  tibi, Domine, recordationem meam quantum recolo, quod sæpe non tacui,
  amplius me isto per matrem vigilantem responso tuo, quod tam vicina
  interpretationis falsitate turbata non est, et tam cito vidit quod
  videndum fuit, quod ego certe, antequam dixisset, non videram; etiam
  tum commotum fuisse, quam ipso somnio, quo feminæ piæ gaudium tanto post
  futurum, ad consolationem tunc præsentis sollicitudinis, tanto ante
  prædictum est. Nam novem ferme anni secuti sunt, quibus ego in illo limo
  profundi ac tenebris falsitatis, cum sæpe surgere conarer, et gravius
  alliderer, volutatus sum: cum tamen illa vidua casta, pia et sobria,
  quales amas, jam quidem spe alacrior, sed fletu et gemitu non segnior,
  non desineret horis omnibus orationum suarum de me plangere ad te; et
  Ps. 87, 3.intrabant in conspectum tuum
  preces ejus, et me tamen dimittebas adhuc volvi et involvi illa
  caligine.



XII. Quale responsum mater Augustini accepit a quodam episcopo de ipsius conversione.

21. Et dedisti alterum responsum interim, quod
  recolo. Nam et multa prætereo, propter quod propero ad ea quæ me magis
  urgent confiteri tibi, et multa non memini. Dedisti ergo alterum per
  sacerdotem tuum, quemdam episcopum nutritum in Ecclesia, et exercitatum
  in Libris tuis. Quem cum illa femina rogasset ut dignaretur mecum
  colloqui, et refellere errores meos, et dedocere me mala, ac docere bona
  (faciebat enim hoc, si quos forte idoneos invenisset); noluit ille,
  prudenter sane, quantum sensi postea. Respondit enim me adhuc esse
  indocilem, eo quod inflatus essem novitate hæresis illius, et nonnullis
  quæstiunculis[61] jam multos
  imperitos exagitassem, sicut illa indicaverat ei. "Sed sine, inquit,
  illum ibi, et tantum roga pro eo Dominum: ipse legendo reperiet quis ille
  sit error, et quanta impietas." Simul etiam narravit se quoque parvulum a
  seducta matre sua datum fuisse Manichæis, et omnes pene non legisse
  tantum, verum etiam scriptitasse libros eorum; sibique apparuisse, nullo
  contra disputante et convincente, quam esset illa secta fugienda; itaque
  fugisse. Quæ cum ille dixisset, atque illa nollet acquiescere, sed
  instaret magis deprecando, et ubertim flendo, ut me videret, et mecum
  dissereret: ille jam substomachans tædio, "Vade, inquit, a me; ita vivas:
  fieri* non potest ut filius istarum lacrymarum
  pereat." Quod illa ita se accepisse, inter colloquia sua mecum sæpe
  recordabatur, ac si de cœlo sonuisset.









LIBER QUARTUS.


Pudet se Manichæorum sectæ addictum fuisse per novennium, atque alios
  secum in eumdem errorem pertraxisse; tum etiam consuluisse mathematicos:
  et amicum sibi interea morte præreptum, acerbiori quam æquum esset animi
  dolore fuisse prosecutum; cujus insignem conversionem memorat, et mortis
  ejus occasione, de vana et de solida amicitia et quam fluxa sint et
  caduca terrena omnia, pluribus disserit. Mentionem facit librorum de
  Pulchro et Apto, a se anno ætatis vigesimo sexto aut vigesimo septimo
  conscriptorum; necnon quam facili negotio liberalium artium libros atque
  Aristotelis Categorias, anno ætatis ferme vigesimo, per sese
  intellexerit.






I. Quamdiu et quomodo alios seduxerit.

1. Per idem tempus annorum novem, ab undevigesimo anno ætatis meæ,
  usque ad duodetrigesimum, seducebamur et seducebamus, falsi atque
  fallentes in variis cupiditatibus; et palam per doctrinas quas liberales
  vocant, occulte autem falso nomine religionis. Hic superbi, ibi
  superstitiosi, ubique vani. Hac popularis gloriæ sectantes inanitatem,
  usque ad theatricos plausus, et contentiosa carmina*,
  et agonem coronarum fenearum, et spectaculorum nugas, et intemperantiam
  libidinum: illac autem purgari nos ab istis sordibus expetentes, cum eis
  qui appellarentur electi et sancti, afferremus escas, de quibus nobis in
  officina[62] aqualiculi sui
  fabricarent angelos et deos per quos liberaremur[63]; et sectabar ista atque faciebam cum
  amicis meis, per me ac mecum deceptis. Irrideant me arrogantes, et nondum
  salubriter prostrati et elisi a te, Deus meus; ego tamen confitear
  tibi dedecora mea in laude tua. Sine me, obsecro, et da mihi circumire
  præsenti memoria præteritos circuitus erroris mei, et Ps. 49, 14.immolare tibi hostiam
  jubilationis. Quid enim sum ego mihi sine te, nisi dux[64] in præceps? Aut quid sum cum mihi bene
  est, nisi sugens lac tuum, aut fruens Joh. 6,
  27.te cibo qui non corrumpitur? Et quis homo est quilibet
  homo, cum sit homo? Sed irrideant nos fortes et potentes; nos autem Ps. 73, 21.infirmi et inopes confiteamur
  tibi.



II. Rhetoricam docet, concubinam fovet, et aruspicem qui victoriam promittebat, contemnit.

2. Docebam in illis annis artem rhetoricam, et victoriosam
  loquacitatem victus cupiditate vendebam. Malebam tamen, Domine, tu scis,
  bonos habere discipulos, sicut appellantur boni: et eos sine dolo docebam
  dolos; non quibus contra caput innocentis agerent, sed aliquando pro
  capite nocentis. Et, Deus, vidisti de longinquo lapsantem in lubrico, et
  in multo fumo scintillantem fidem meam, quam exhibebam in illo magisterio
  Is. 42, 3. Mat. 12, 20. Ps. 4,
  3.diligentibus vanitatem, et quærentibus mendacium, socius
  eorum. In illis annis unam habebam, non eo quod legitimum vocatur,
  conjugio cognitam, sed quam indagaverat vagus ardor, inops prudentiæ; sed
  unam tamen, ei quoque servans tori fidem: in qua sane experirer exemplo
  meo, quid distaret inter conjugalis placiti modum quod fœderatum
  esset generandi gratia, et pactum libidinosi amoris, ubi proles etiam
  contra votum nascitur, quamvis jam nata cogat se diligi.

3. Recolo etiam, cum mihi theatrici carminis certamen inire
  placuisset, mandasse mihi nescio quem aruspicem, quid ei dare mercedis
  vellem ut vincerem; me autem fœda illa sacramenta detestatum et
  abominatum respondisse, nec si corona illa esset immortaliter aurea,
  muscam pro victoria mea necari me sinere. Necaturus enim erat ille in
  sacrificiis suis animantia, et illis honoribus invitaturus mihi
  suffragatura dæmonia videbatur. Sed hoc quoque malum non ex tua
  castitate[65]* repudiavi, Deus cordis mei. Non enim amare te noveram,
  qui nisi fulgores corporeos[66] cogitare non noveram. Talibus enim
  figmentis suspirans anima, nonne fornicatur abs te, et fidit in falsis[67], et pascit ventos?
  Sed videlicet sacrificari pro me nollem dæmonibus, quibus me illa
  superstitione ipse sacrificabam. Quid est enim aliud, Hos. 12, 1.ventos pascere, quam ipsos
  pascere; hoc est, errando eis esse voluptati atque derisui?



III. Ab astrologia, cui deditus erat, per senem medicinæ et rerum peritum revocatur.

4. Ideoque illos planos*, quos mathematicos
  vocant, plane consulere non desistebam, quod quasi nullum eis esset
  sacrificium, et nullæ preces ad aliquem spiritum ob divinationem
  dirigerentur: quod tamen christiana et vera pietas consequenter repellit
  et damnat. Bonum est enim confiteri tibi, Domine, et dicere, Ps. 40, 5.Miserere mei; cura animam meam,
  quoniam peccavi tibi; neque ad licentiam peccandi abuti indulgentia
  tua, sed meminisse dominicæ vocis, Joh. 5,
  14.Ecce sanus factus es; jam noli peccare, ne quid tibi
  deterius contingat. Quam totam illi salubritatem interficere
  conantur, cum dicunt: De cœlo tibi est inevitabilis causa peccandi;
  et Venus hoc fecit, aut Saturnus, aut Mars. Scilicet, ut homo sine culpa
  sit, caro et sanguis et superba putredo; culpandus sit autem cœli
  ac siderum creator et ordinator. Et quis est hic, nisi Deus noster,
  suavitas et origo justitiæ, qui Mat. 16, 27. Rom.
  2, 6.reddis unicuique secundum opera ejus, et Ps. 50, 19.cor contritum et humiliatum non
  spernis?

inter lucem quod est Deus, et lucem quam fecit Deus, &c. (Aug. c.
  Faust. xxii. 8.) Alii Deum esse non posse, nisi corpus igneum putaverunt.
  Alii [Manichæi] candorem lucis immensæ per infinita spatia usquequaque
  porrectum, ex una tamen parte quasi nigro quodam cuneo fissum, duo
  adversa regna opinantes, et talia rebus constituentes principia, cum suis
  phantasmatis fabulati sunt. De verâ relig. §. 96. Sed nec iterum ideo
  tibi non videatur Deus quod sol, quia sol tamquam rota quædam est, non
  immensum lucis spatium; et dicas tibi, Ergo Deus infinitæ lucis est et
  immensæ: ut quasi tendas ipsum solem, et facias illum non habere finem,
  nec hac nec illac, nec sursum nec deorsum; et tamen lucem tibi immensam
  proponas Deum: nec hoc est Deus. Aug. Serm. iv. §. 5.]



5. Erat eo tempore vir sagax[68], medicæ artis peritissimus, atque in ea
  nobilissimus, qui proconsule* manu sua coronam illam
  agonisticam imposuerat non sano capiti meo, sed non ut medicus. Nam
  illius morbi tu sanator, qui 1 Pet. 5, 5. Jac. 4,
  6.resistis superbis, humilibus autem das gratiam. Numquid
  tamen etiam per illum senem defuisti mihi, aut destitisti mederi animæ
  meæ? Quia enim factus ei eram familiarior, et ejus sermonibus (erant enim
  sine verborum cultu vivacitate sententiarum jucundi et graves) assiduus
  et fixus inhærebam; ubi cognovit ex colloquio meo libris genethliacorum
  esse me deditum, benigne ac paterne monuit ut eos abjicerem, neque curam
  et operam rebus utilibus necessariam, illi vanitati frustra impenderem:
  dicens ita se illam didicisse, ut ejus professionem primis annis ætatis
  suæ deferre voluisset, qua vitam degeret; et si Hippocratem
  intellexisset, et illas utique litteras potuisse intelligere*: et tamen non ob aliam causam se postea, illis
  relictis, medicinam assecutum, nisi quod eas falsissimas comperisset, et
  nollet vir gravis decipiendis hominibus victum quærere. "At tu, inquit,
  quo te in hominibus sustentas*, rhetoricam tenes;
  hanc autem fallaciam libero studio, non necessitate rei familiaris
  sectaris; quo magis mihi te oportet de illa credere, qui eam tam perfecte
  discere elaboravi, quam ex ea sola vivere volui." A quo ego cum quæsissem
  quæ causa ergo faceret ut multa inde vera pronuntiarentur; respondit
  ille, ut potuit, vim sortis hoc facere in rerum natura usquequaque
  diffusam. Si enim de paginis* poetæ cujuspiam longe
  aliud canentis atque intendentis, cum forte quis consulit, mirabiliter
  consonus negotio sæpe versus exiret; mirandum non esse dicebat, si ex
  anima humana, superiore aliquo instinctu, nesciente quid in se fieret,
  non arte sed sorte sonaret aliquid quod interrogantis rebus factisque
  concineret.

6. Et hoc quidem ab illo vel per illum procurasti mihi. Et quid ipse
  postea per meipsum quærerem, in memoria mea delineasti. Tunc autem nec
  ipse, nec charissimus meus Nebridius, adolescens valde bonus et valde
  castus[69]*, irridens totum illud divinationis genus, persuadere
  mihi potuerunt ut hæc abjicerem: quoniam me amplius ipsorum auctorum
  movebat auctoritas; et nullum certum quale quærebam documentum adhuc
  inveneram, quo mihi sine ambiguitate appareret, quæ ab eis consultis vera
  dicerentur, forte vel sorte, non arte inspectorum siderum dici.



IV. Morbum et baptismum amici narrat, quem etiam suis erroribus involverat; eoque morte sublato, dolet gravissime. Mirabilis efficacia sacramenti Baptismi.

7. In illis annis, quo primum tempore in municipio quo natus sum
  docere cœperam, comparaveram amicum societate studiorum nimis
  charum, coævum mihi et conflorentem flore adolescentiæ. Mecum puer
  creverat, et pariter in scholam ieramus, pariterque luseramus. Sed nondum
  erat sic amicus, quanquam ne tunc quidem sicuti est vera amicitia; quia
  non est vera, nisi cum eam tu agglutinas inter inhærentes tibi, Rom. 5, 5.charitate diffusa in cordibus
  nostris per Spiritum sanctum qui datus est nobis. Sed tamen dulcis
  erat nimis, cocta* fervore parilium studiorum. Nam et
  a fide vera, quam non germanitus et penitus adolescens tenebat,
  deflexeram ego eum in superstitiosas fabellas et perniciosas, propter
  quas plangebat me mater. Mecum jam errabat in animo homo ille, et non
  poterat anima mea sine illo. Et ecce tu imminens dorso fugitivorum
  tuorum, Ps. 93, 1.Deus ultionum et
  fons misericordiarum simul, qui convertis* nos ad te
  miris modis; ecce abstulisti hominem de hac vita, cum vix explevisset
  annum in amicitia mea, suavi* mihi super omnes
  suavitates illius vitæ meæ.

8. Ps. 105,
  2.Quis laudes tuas enumerat unus, in se uno quas expertus
  est? Quid tunc fecisti, Deus meus, et quam investigabilis Ps. 35, 7.abyssus judiciorum tuorum? Cum
  enim laboraret ille febribus, jacuit diu sine sensu in sudore letali. Et
  cum desperaretur, baptizatus est nesciens, me non curante, et præsumente
  id retinere potius animam ejus quod a me acceperat, non quod in
  nescientis corpore fiebat. Longe autem aliter erat; nam recreatus est et
  salvus factus. Statimque ut primum cum eo loqui potui (potui autem mox ut
  ille potuit, quando non discedebam, et nimis pendebamus ex invicem),
  tentavi apud illum irridere, tanquam et illo irrisuro[70] mecum Baptismum quem acceperat mente
  atque sensu absentissimus, sed tamen jam se accepisse didicerat. At ille
  ita me exhorruit ut inimicum, admonuitque mirabili et repentina
  libertate, ut si amicus esse vellem, talia sibi dicere desinerem. Ego
  autem stupefactus atque turbatus, distuli omnes motus meos, ut
  convalesceret prius, essetque idoneus viribus valetudinis cum quo agere
  possem quod vellem. Sed ille abreptus dementiæ meæ, ut apud te servaretur
  consolationi meæ, post paucos dies, me absente, repetitur febribus et
  defungitur.

9. Quo dolore contenebratum est cor meum; et
  quidquid aspiciebam, mors erat. Et erat mihi patria supplicium, et
  paterna domus mira infelicitas; et quidquid cum illo communicaveram, sine
  illo in cruciatum immanem verterat. Expetebant eum undique oculi mei, et
  non dabatur mihi; et oderam omnia, quia non haberent eum, nec mihi jam
  dicere poterant: Ecce veniet, sicut cum viveret, quando absens erat.
  Factus eram ipse mihi magna quæstio, et interrogabam Ps. 41, 6.animam meam quare tristis
  esset, et quare conturbaret me valde; et nihil noverat
  respondere mihi. Et si dicebam, Spera in Deum; juste non
  obtemperabat: quia verior erat et melior homo quem charissimum amiserat,
  quam phantasma[71] in quod
  sperare jubebatur. Solus fletus erat dulcis mihi et successerat amico meo
  in deliciis animi mei.



V. Cur fletus dulcis miseris.

10. Et nunc, Domine, jam illa transierunt, et tempore lenitum est
  vulnus meum. Possumne audire abs te qui veritas es, et admovere aurem
  cordis mei ori tuo, ut dicas mihi cur fletus dulcis sit miseris? An tu,
  quamvis ubique adsis, longe abjecisti a te miseriam nostram? Et tu in te
  manes; nos autem in experimentis volvimur. Et tamen nisi ad aures tuas
  ploraremus, nihil residui de spe nostra fieret. Unde igitur suavis
  fructus de amaritudine vitæ carpitur, gemere et flere, et suspirare et
  conqueri? An hoc ibi* dulce est, quod speramus
  exaudire te? Recte istud in precibus, quia desiderium perveniendi habent.
  Numquid in dolore amissæ rei et luctu quo tunc operiebar? Neque enim
  sperabam reviviscere illum, aut hoc petebam lacrymis; sed tantum dolebam et
  flebam. Miser enim eram, et amiseram gaudium meum. An et fletus res amara
  est, et præ fastidio rerum quibus prius fruebamur, et tunc dum ab eis
  abhorremus, delectat?



VI. Quantus ex amici morte dolor.

11. Quid autem ista loquor? Non enim tempus quærendi nunc est, sed
  confitendi tibi. Miser eram, et miser est omnis animus vinctus amicitia
  rerum mortalium; et dilaniatur cum eas amittit, et tunc sentit miseriam
  qua miser est et antequam amittat eas. Sic ego eram illo tempore, et
  flebam amarissime, et requiescebam in amaritudine. Ita miser eram, et
  habebam chariorem illo amico meo vitam ipsam miseram[72]. Nam quamvis eam mutare vellem, nollem
  tamen amittere magis quam illum. Et nescio an vellem vel pro illo, sicut
  de Oreste et Pylade traditur, si non fingitur, qui vellent pro invicem
  vel simul mori, quia morte pejus eis erat non simul vivere. Sed in me
  nescio quis affectus nimis huic contrarius ortus erat; et tædium vivendi
  erat in me gravissimum, et moriendi metus. Credo quo magis illum amabam,
  eo magis mortem, quæ mihi eum abstulerat, tanquam atrocissimam inimicam,
  oderam et timebam; et eam repente consumpturam omnes homines putabam,
  quia illum potuit. Sic eram omnino, memini. Ecce cor meum, Deus meus:
  ecce intus vide quia memini, spes mea, qui me mundas a talium affectionum
  immunditia, dirigens Ps. 24, 15.oculos
  meos ad te, et evellens de laqueo pedes meos. Mirabar enim
  cæteros mortales vivere, quia ille, quem quasi non moriturum dilexeram,
  mortuus erat; et me magis, quia illi alter eram, vivere illo mortuo
  mirabar. Bene quidam dixit de amico suo: "Dimidium animæ meæ[73]." Nam ego sensi animam meam
  et animam illius unam fuisse animam in duobus corporibus[74]: et ideo mihi horrori erat vita, quia
  nolebam dimidius vivere; et ideo forte mori metuebam, ne totus ille
  moreretur quem multum amaveram[75].





VII. Impatientia doloris mutat locum.

12. O dementiam nescientem diligere homines humaniter! o stultum
  hominem immoderate humana patientem, quod ego tunc eram! Itaque æstuabam,
  suspirabam, flebam, turbabar; nec requies erat, nec consilium. Portabam
  enim conscissam* et cruentam animam meam, impatientem
  a me portari; et ubi eam ponerem non inveniebam. Non in amœnis
  nemoribus, non in ludis atque cantibus, nec in suave olentibus locis, nec
  in conviviis apparatis, neque in voluptate cubilis et lecti, non denique
  in libris atque carminibus acquiescebat. Horrebant omnia, et ipsa lux; et
  quidquid non erat quod ille erat, improbum et odiosum erat, præter
  gemitum et lacrymas. Nam in eis solis aliquantula requies. Ubi autem inde
  auferebatur anima mea, onerabat me grandis sarcina miseriæ. Ad te*, Domine, levanda erat et curanda, sciebam; sed nec
  volebam, nec valebam, eo magis quia non mihi eras aliquid solidum et
  firmum, cum de te cogitabam. Non enim tu eras, sed vanum phantasma[76], et error meus erat Deus
  meus. Si conabar eam ibi ponere ut requiesceret, per inane labebatur, et
  iterum ruebat super me; et ego mihi remanseram infelix locus, ubi nec
  esse possem, nec inde recedere. Quo enim cor meum fugeret a corde meo?
  quo a me ipso fugerem? quo me non sequerer? Et tamen fugi de patria.
  Minus enim eum quærebant oculi mei, ubi videre non solebant; atque a
  Thagastensi oppido veni Carthaginem.



VIII. Tempus et amicorum colloquia dolori medentur.

13. Non vacant tempora, nec otiose volvuntur; per sensus nostros
  faciunt in animo mira opera. Ecce veniebant et præteribant de die in
  diem, et veniendo et prætereundo inserebant mihi species alias et alias
  memorias, et paulatim resarciebant me pristinis generibus delectationum,
  quibus cedebat dolor meus ille; sed succedebant non quidem dolores alii,
  causæ tamen aliorum dolorum[77]. Nam unde me facillime et in intima
  dolor ille penetraverat, nisi quia fors. Job 16,
  14.fuderam in arenam animam meam, diligendo moriturum ac si
  non moriturum? Maxime quippe me reparabant atque recreabant aliorum
  amicorum solatia, cum quibus amabam quod pro te amabam: et hoc erat
  ingens fabula et longum mendacium, cujus adulterina confricatione
  corrumpebatur mens nostra pruriens in auribus. Sed illa mihi fabula non
  moriebatur, si quis amicorum meorum moreretur. Alia erant quæ in eis amplius
  capiebant animum: colloqui et corridere, et vicissim benevole obsequi;
  simul legere libros dulciloquos, simul nugari, et simul honestari;
  dissentire interdum sine odio, tanquam ipse homo secum, atque ipsa
  rarissima dissensione condire consensiones plurimas; docere aliquid
  invicem, aut discere ab invicem; desiderare absentes cum molestia,
  suscipere venientes cum lætitia: his atque hujusmodi signis a corde
  amantium et redamantium procedentibus per os, per linguam, per oculos, et
  mille motus gratissimos, quasi fomitibus conflare animos, et ex pluribus
  unum facere.



IX. De humana amicitia. Beatus qui amat in Deo.

14. Hoc est quod diligitur in amicis; et sic diligitur, ut rea sibi
  sit humana conscientia, si non amaverit redamantem, aut si amantem non
  redamaverit, nihil quærens ex ejus corpore præter indicia benevolentiæ.
  Hinc ille luctus, si quis moriatur; et tenebræ dolorum, et versa
  dulcedine in amaritudinem cor madidum, et ex amissa vita morientium mors
  viventium. Beatus qui amat te, et amicum in te, et inimicum propter te.
  Solus enim nullum charum amittit, cui omnes in illo chari sunt, qui non
  amittitur. Et quis est iste, nisi Deus noster, Deus qui Gen. 2, 24.fecit cœlum et terram,
  et Jer. 23, 24.implet ea[78], quia implendo ea fecit ea?
  Te nemo amittit, nisi qui dimittit: et qui dimittit, quo it, aut quo
  fugit, nisi a te placido ad te iratum? Nam ubi non invenit legem tuam in
  pœna sua? Et Ps. 118, 142.lex tua
  veritas, et Joh. 14, 6.veritas
  tu.



X. Labiles creaturæ, nec in eis potest anima requiescere.

15. Ps. 79, 20.Deus virtutum,
  converte nos, et ostende faciem tuam et salvi erimus. Nam
  quoquoversum se verterit anima hominis, ad dolores[79] figitur alibi præterquam in te, tametsi
  figitur in pulchris extra te et extra se. Quæ tamen nulla essent nisi
  essent abs te, quæ oriuntur et occidunt, et oriendo quasi esse incipiunt,
  et crescunt ut perficiantur, et perfecta senescunt et intereunt: et non* omnia senescunt, et omnia intereunt. Ergo cum
  oriuntur et tendunt esse, quo magis celeriter crescunt ut sint, eo magis
  festinant ut non sint: sic est modus eorum. Tantum dedisti eis, quia
  partes sunt rerum, quæ non sunt omnes simul; sed decedendo ac succedendo
  agunt omnes universum, cujus partes sunt. Ecce sic peragitur et sermo
  noster per signa sonantia. Non enim erit totus sermo, si unum verbum non
  decedat cum sonuerit partes suas, ut succedat aliud. Laudet te ex illis
  anima mea, Deus creator omnium; sed non in eis infigatur glutine
  amoris per sensus corporis. Eunt enim quo ibant, ut non sint*, et conscindunt eam desideriis pestilentiosis;
  quoniam ipsa esse vult, et requiescere amat in eis quæ amat[80]. In illis autem non est
  ubi: quia non stant, fugiunt; et quis ea sequitur sensu carnis? aut quis
  ea comprehendit, vel cum præsto sunt? Tardus est enim sensus carnis,
  quoniam sensus carnis est, et ipse est modus ejus. Sufficit ad aliud ad
  quod factus est: ad illud autem non sufficit, ut teneat transcurrentia ab
  initio debito usque ad finem debitum. In verbo enim tuo per quod
  creantur, ibi audiunt: Hinc, et hucusque.



XI. Omnia creata sunt instabilia. Solus Deus stabilis.

16. Noli esse vana, anima mea, et obsurdescere in aure cordis, tumultu
  vanitatis tuæ. Audi et tu: Verbum ipsum clamat ut redeas; et ibi est
  locus quietis imperturbabilis, ubi non deseritur amor, si ipse non
  deserat. Ecce illa discedunt, ut alia succedant, et omnibus suis partibus
  constet infima universitas. Numquid ego aliquo discedo? ait Verbum Dei.
  Ibi fige mansionem tuam; ibi commenda quidquid inde habes, anima mea,
  saltem fatigata fallaciis. Veritati commenda quidquid tibi est a
  veritate, et non perdes aliquid; et reflorescent putria tua, et Ps. 102, 3.sanabuntur omnes languores
  tui, et fluxa tua reformabuntur, et renovabuntur, et constringentur
  ad te: et non te deponent quo descendunt; sed stabunt tecum, et
  permanebunt ad semper stantem ac 1 Pet. 1,
  23.permanentem Deum.

17. Utquid perversa sequeris carnem tuam? Ipsa te sequatur conversa.
  Quidquid per illam sentis, in parte est; et ignoras totum cujus hæ partes
  sunt; et delectant te tamen. Sed si ad totum comprehendendum esset
  idoneus sensus carnis tuæ, ac non et ipse in parte universi accepisset
  pro pœna tua justum modum, velles ut transiret quidquid existit in
  præsentia, ut magis tibi omnia[81] placerent. Nam et quod loquimur, per
  eumdem sensum carnis audis; et non vis utique stare syllabas, sed
  transvolare, ut aliæ veniant, et totum audias[82]. Ita, semper omnia quibus unum aliquid
  constat, et non simul sunt omnia ea quibus constat; plus delectant omnia
  quam singula, si possint sentiri omnia. Sed longe his melior qui fecit
  omnia, et ipse est Deus noster; et non discedit, quia nec succeditur
  ei.



XII. Amor non improbatur, modo in his quæ placent, amemus Deum.

18. Si placent corpora, Deum ex illis lauda, et
  in artificem eorum retorque amorem[83]; ne in his quæ tibi placent, tu
  displiceas. Si placent animæ, in Deo amentur: quia et ipsæ mutabiles
  sunt, et in illo fixæ stabiliuntur; alioquin irent et perirent. In illo
  ergo amentur; et rape ad eum tecum quas potes, et dic eis: "Hunc amemus,
  hunc amemus; ipse fecit hæc, et non est longe. Non enim fecit atque
  abiit, sed ex illo in illo sunt[84]. Ecce ubi est*, ubi
  sapit veritas. Intimus cordi est; sed cor erravit ab eo. Is. 46, 8.Redite, prævaricatores, ad
  cor[85], et inhærete illi
  qui fecit vos. State cum eo, et stabitis: requiescite in eo, et quieti
  eritis. Quo itis in aspera? quo itis? Bonum quod amatis, ab illo[86] est: sed quantum est ad
  illum, bonum est et suave; sed amarum erit juste, quia injuste amatur
  deserto illo, quidquid ab illo est[87]. Quo vobis adhuc et adhuc ambulare vias
  difficiles et laboriosas? Non est requies ubi quæritis eam. Quærite quod
  quæritis: sed ibi non est ubi quæritis. Beatam vitam quæritis in regione
  mortis; non est illic. Quomodo enim beata vita, ubi nec vita?"

19. "Et descendit huc ipsa Vita nostra, et tulit mortem nostram, et
  occidit eam de abundantia vitæ suæ: et tonuit clamans, ut redeamus hinc
  ad eum in illud secretum unde processit ad nos, in ipsum primum virginalem
  uterum, ubi ei nupsit humana creatura, caro mortalis, ne esset semper
  mortalis; et Ps. 18, 6.inde velut
  sponsus procedens de thalamo suo, exsultavit ut gigas ad currendam
  viam. Non enim tardavit, sed cucurrit; clamans dictis, factis, morte,
  vita, descensu, ascensu; clamans ut redeamus ad eum. Et discessit ab
  oculis, ut redeamus ad cor, et inveniamus eum. Abscessit enim, et ecce
  hic est. Noluit nobiscum diu esse, et non reliquit nos. Illuc enim
  abscessit, unde nunquam recessit, quia Joh. 1,
  10.mundus per eum factus est; et in hoc mundo erat,
  et 1 Tim. 1, 15.venit in hunc mundum
  peccatores salvos facere; cui confitetur anima mea, Ps. 40, 5.et sanat eam*,
  quia peccavit illi. Ps. 4, 3.Filii
  hominum usquequo graves corde? Numquid et post descensum* vitæ non vultis ascendere et vivere? Sed quo
  ascenditis[88], quando in
  alto estis, et Ps. 72, 9.posuistis
  in cœlum os vestrum? Descendite, ut ascendatis[89], et ascendatis ad Deum. Cecidistis enim,
  ascendendo contra eum. Dic eis ista, ut plorent Ps. 83, 7.in convalle plorationis, et sic
  eos rape tecum ad Deum; quia de Spiritu ejus hæc dicis eis, si dicis
  ardens igne charitatis.



XIII. Amor unde proveniat.

20. Hæc tunc non noveram, et amabam pulchra inferiora, et ibam in
  profundum, et dicebam amicis meis: Num amamus aliquid, nisi pulchrum?
  Quid est ergo pulchrum? et quid est pulchritudo? Quid est quod nos
  allicit et conciliat rebus quas amamus? Nisi enim esset in eis decus et
  species, nullo modo nos ad se moverent. Et animadvertebam et videbam in
  ipsis corporibus aliud esse quasi totum, et ideo pulchrum; aliud autem
  quod ideo deceret, quoniam apte accommodaretur alicui, sicut pars
  corporis ad universum suum, aut calceamentum ad pedem, et similia. Et
  ista consideratio scaturivit in animo meo ex intimo corde meo; et scripsi
  libros de Pulchro et Apto; puto, duos aut
  tres. Tu scis, Deus: nam excidit mihi. Non enim habemus eos; sed
  aberraverunt a nobis, nescio quomodo.






XIV. Libri de Apto et Pulchro Hierio nuncupati. Unde hunc amaverat.

21. Quid est autem quod me movit, Domine Deus meus, ut ad Hierium* Romanæ urbis oratorem scriberem illos libros, quem
  non noveram facie, sed amaveram hominem ex doctrinæ fama quæ illi clara
  erat, et quædam verba ejus audieram, et placuerant mihi? Sed magis quia
  placebat aliis, et efferebant eum laudibus, stupentes quod ex homine
  syro, docto prius Græcæ facundiæ, postea in Latina etiam dictor* mirabilis exstitisset, et esset scientissimus rerum
  ad studium sapientiæ pertinentium, mihi placebat. Laudatur homo, et
  amatur absens. Utrumnam ab ore laudantis intrat in cor audientis amor
  ille? Absit: sed ex amante alio accenditur alius. Hinc enim amatur qui
  laudatur, dum non fallaci corde laudatoris prædicari creditur; id est,
  cum amans eum laudat.

22. Sic enim tunc amabam homines ex hominum judicio; non enim ex tuo,
  Deus meus, in quo nemo fallitur. Sed tamen, cur non sicut auriga nobilis,
  sicut venator studiis popularibus diffamatus; sed longe aliter et
  graviter, et ita quemadmodum et me laudari vellem? Non autem vellem ita
  laudari et amari me, ut histriones; quanquam eos et ipse laudarem et
  amarem: sed eligens latere, quam ita notus esse; et vel haberi odio, quam
  sic amari. Ubi distribuuntur ista pondera variorum et diversorum amorum
  in anima una? Quid est quod amo in alio, quod rursus, nisi odissem, non a
  me detestarer et repellerem, cum sit uterque nostrum homo? Non enim,
  sicut equus bonus amatur ab eo qui nollet hoc esse, etiam si posset; hoc
  et de histrione dicendum est, qui naturæ nostræ socius est. Ergone amo in
  homine quod odi esse, cum sim homo? Grande profundum est ipse homo, Mat. 10, 30.cujus etiam capillos
  tu, Domine, numeratos habes, et non minuuntur in te: et tamen
  capilli ejus magis numerabiles sunt, quam affectus ejus, et motus cordis
  ejus.

23. At ille rhetor ex eo erat genere, quem sic amabam, ut vellem me
  esse talem; et errabam typho, et Eph. 4,
  14.circumferebar omni vento, et nimis occulte gubernabar
  abs te. Et unde scio, et unde certus confiteor tibi quod illum in amore
  laudantium magis amaveram, quam in rebus ipsis de quibus laudabatur? Quia
  si non laudatum vituperarent eum iidem ipsi, et vituperando
  atque spernendo ea ipsa narrarent, non accenderer in eum et non
  excitarer. Et certe res non aliæ forent, nec homo ipse alius; sed
  tantummodo alius affectus narrantium. Ecce ubi jacet anima infirma,
  nondum hærens soliditati veritatis. Sicut auræ linguarum flaverint a
  pectoribus opinantium; ita fertur et vertitur, torquetur ac retorquetur,
  et obnubilatur ei lumen, et non cernitur veritas. Et ecce est ante nos.
  Et magnum quiddam mihi erat, si sermo meus et studia mea illi viro
  innotescerent. Quæ si probaret, flagrarem magis; si autem improbaret,
  sauciaretur cor vanum et inane soliditatis tuæ. Et tamen pulchrum illud
  atque aptum, unde ad eum scripseram, libenter animo versabam, ob os
  contemplationis meæ*, et nullo collaudatore
  mirabar.



XV. Quod corporalibus imaginibus contenebratus, non potuit capere spiritualia.

24. Sed tantæ rei cardinem in arte tua nondum videbam, Omnipotens,
  Ps. 135, 4.qui facis mirabilia
  solus: et ibat animus meus per formas corporeas; et "pulchrum," quod
  per seipsum, "aptum" autem, quod ad aliquid accommodatum, deceret,
  definiebam et distinguebam, et exemplis corporeis astruebam. Et converti
  me ad animi naturam; et non me sinebat falsa opinio quam de spiritualibus
  habebam, verum cernere. Et irruebat in oculos ipsa vis veri, et avertebam
  palpitantem mentem ab incorporea re ad lineamenta, et colores, et
  tumentes magnitudines. Et quia non poteram ea videre in animo, putabam me
  non posse videre animum meum. Et cum in virtute pacem amarem, in
  vitiositate autem odissem discordiam; in illa unitatem, in ista quamdam
  divisionem notabam. Inque illa unitate mens rationalis[90] et natura veritatis ac summi boni mihi
  esse videbatur: in ista vero divisione irrationabilis vitæ* nescio quam substantiam et naturam summi mali, quæ
  non solum esset substantia, sed omnino vita esset, et tamen abs te non
  esset, Deus meus, ex quo sunt omnia, miser opinabar. Et tamen illam
  monadem appellabam, tanquam sine ullo sexu[91] mentem*; hanc vero
  dyadem, iram in facinoribus, libidinem in flagitiis, nesciens quid
  loquerer. Non enim noveram neque didiceram, nec ullam substantiam malum
  esse,



nec ipsam mentem nostram summum atque incommutabile bonum.

25. Sicut enim facinora sunt, si vitiosus est ille animi motus, in quo
  est impetus, et se jactat insolenter ac turbide; et flagitia, si est
  immoderata illa animæ affectio, qua carnales hauriuntur voluptates: ita
  errores et falsæ opiniones vitam contaminant, si rationalis mens ipsa
  vitiosa est; qualis in me tunc erat, nesciente alio lumine illam
  illustrandam esse ut sit particeps veritatis, quia non est ipsa natura
  veritatis. Quoniam Ps. 17, 29.tu
  illuminabis lucernam meam, Domine; Deus meus, illuminabis tenebras meas:
  et de plenitudine tua nos omnes accepimus. Joh.
  1, 16. 9.Es enim tu lumen verum quod illuminat omnem hominem
  venientem in hunc mundum; Jac. 1, 17.quia
  in te non est transmutatio, nec momenti obumbratio.

26. Sed ego conabar ad te, et repellebar abs te,
  ut saperem mortem, quoniam 1 Pet. 5, 5. Jac. 4,
  6.superbis resistis. Quid autem superbius, quam ut
  assererem mira dementia me id esse naturaliter quod tu es[92]? Cum enim ego essem mutabilis, et eo
  mihi manifestum esset, quod ideo utique sapiens esse cupiebam, ut ex
  deteriore melior fierem; malebam tamen etiam te opinari mutabilem, quam
  me non hoc esse quod tu es. Itaque repellebar, et resistebas ventosæ
  cervici meæ: et imaginabar formas corporeas, et caro carnem[93] accusabam, et Ps. 77, 39.spiritus ambulans nondum
  revertebar ad te; et ambulando ambulabam in ea quæ non sunt, neque in
  te, neque in me, neque in corpore; neque mihi creabantur a veritate tua,
  sed a mea vanitate fingebantur ex corpore: et dicebam parvulis fidelibus
  tuis, civibus meis, a quibus nesciens exsulabam, dicebam illis garrulus
  et ineptus, Cur ergo errat anima quam fecit Deus? Et mihi nolebam dici,
  Cur ergo errat Deus? Et contendebam magis incommutabilem tuam substantiam
  coactam errare, quam meam mutabilem sponte deviasse, et pœna errare
  confitebar*.[94]

27. Et eram ætate annorum fortasse viginti sex aut septem, cum illa
  volumina scripsi, volvens apud me corporalia figmenta, obstrepentia
  cordis mei auribus; quas intendebam, dulcis veritas, in interiorem
  melodiam tuam, cogitans de "pulchro et apto," et Joh. 3, 29.stare cupiens et audire
  te, et gaudio gaudere propter vocem sponsi, et non poteram: quia
  vocibus erroris mei rapiebar foras, et pondere superbiæ meæ in ima
  decidebam. Non enim Ps. 50, 10.dabas
  auditui meo gaudium et lætitiam, aut exsultabant ossa mea, quæ
  humiliata non erant.



XVI. Categorias Aristotelis et liberalium artium libros per se intellexit.

28. Et quid mihi proderat quod annos natus ferme viginti, cum in manus
  meas venissent Aristotelica quædam, quas appellant decem Categorias,
  (quarum nomine, cum eas rhetor Carthaginensis magister meus buccis typho
  crepantibus commemoraret, et alii qui docti habebantur, tanquam in nescio
  quid magnum et divinum suspensus inhiabam,) legi eas solus et intellexi?
  Quas cum contulissem cum eis qui se dicebant vix eas, magistris
  eruditissimis, non loquentibus tantum, sed multa in pulvere
  depingentibus, intellexisse, nihil inde aliud mihi dicere potuerunt, quam
  ego solus apud meipsum legens cognoveram. Et satis aperte mihi videbantur
  loquentes de substantiis, sicuti est homo; et quæ in illis essent, sicuti
  est figura hominis, qualis sit; et statura, quot
  pedum sit; et cognatio, cujus frater sit; aut ubi sit constitutus; aut
  quando natus; aut stet, aut sedeat; aut calceatus vel armatus sit; aut
  aliquid faciat; aut patiatur aliquid: et quæcumque in his novem
  generibus, quorum exempli gratia quædam posui, vel in ipso substantiæ
  genere innumerabilia reperiuntur.

29. Quid hoc mihi proderat, quando et oberat? cum etiam te, Deus meus,
  mirabiliter simplicem atque incommutabilem, illis decem prædicamentis
  putans quidquid esset omnino comprehensum, sic intelligere conarer, quasi
  et tu subjectus esses magnitudini tuæ aut pulchritudini, ut illa essent
  in te quasi in subjecto, sicut in corpore; cum tua magnitudo et tua
  pulchritudo tu ipse sis, corpus autem non eo sit magnum et pulchrum quo
  corpus est; quia etsi minus magnum et minus pulchrum esset, nihilominus
  corpus esset. Falsitas enim erat quam de te cogitabam, non veritas; et
  figmenta miseriæ meæ, non firmamenta beatitudinis tuæ. Jusseras enim, et
  ita fiebat in me, ut terra Gen. 3, 18. 19. vid.
  Sabatier.spinas et tribulos pareret mihi, et cum labore
  pervenirem ad panem meum.

30. Et quid mihi proderat quod omnes libros artium quas liberales
  vocant, tunc nequissimus malarum cupiditatum servus per meipsum legi et
  intellexi, quoscumque legere potui? Et gaudebam in eis, et nesciebam unde
  esset quidquid ibi verum et certum esset. Dorsum enim habebam ad lumen,
  et ad ea quæ illuminantur, faciem: unde ipsa facies mea, qua illuminata
  cernebam, non illuminabatur. Quidquid de arte loquendi et disserendi,
  quidquid de dimensionibus figurarum, et de musicis et de numeris, sine
  magna difficultate, nullo hominum tradente, intellexi, scis tu, Domine
  Deus meus; quia et celeritas intelligendi, et dispiciendi acumen*, donum tuum est: sed non inde sacrificabam tibi.
  Itaque mihi non ad usum, sed ad perniciem magis valebat, quia tam bonam
  Ps. 58, 10.partem substantiæ meæ
  sategi habere in potestate: et fortitudinem meam non ad te
  custodiebam; sed Luc. 15, 12. 13.
  30.profectus sum abs te in longinquam regionem, ut
  eam dissiparem in meretrices cupiditates*.
  Nam quid mihi proderat bona res, non utenti bene? Non enim sentiebam
  illas artes etiam ab studiosis et ingeniosis difficillime intelligi, nisi
  cum eis easdem conabar exponere; et erat ille excellentissimus in eis,
  qui me exponentem non tardius sequeretur. 

31. Sed quid mihi hoc proderat, putanti quod tu, Domine Deus veritas,
  corpus esses lucidum et immensum, et ego frustum de illo corpore? Nimia
  perversitas! sed sic eram. Nec erubesco, Deus meus, confiteri tibi in me
  misericordias tuas, et invocare te, qui non erubui tunc profiteri
  hominibus blasphemias meas, et latrare adversum te. Quid ergo mihi tunc
  proderat ingenium per illas doctrinas agile, et nullo adminiculo humani
  magisterii tot nodosissimi libri enodati, cum deformiter et sacrilega
  turpitudine in doctrina pietatis errarem? Aut quid tantum oberat parvulis
  tuis longe tardius ingenium, cum a te longe non recederent, ut in nido
  Ecclesiæ tuæ tuti plumescerent, et alas charitatis alimento sanæ fidei
  nutrirent? O Domine, Deus noster, Ps. 62, 8. vid.
  Sabatier.in velamento alarum tuarum speremus; et protege
  nos, et porta nos. Is. 46, 3. 4.Tu
  portabis et parvulos, et usque ad canos tu portabis: quoniam
  firmitas nostra quando tu es, tunc est firmitas; cum autem nostra est,
  infirmitas est. Vivit apud te semper bonum nostrum; et quia inde aversi
  sumus, perversi sumus. Revertamur jam, Domine, ut non evertamur; quia
  vivit apud te sine ullo defectu bonum nostrum, quod tu ipse es: et non
  timebimus* ne non sit quo redeamus, quia nos inde
  ruimus; nobis autem absentibus non ruit domus nostra, æternitas tua.









LIBER QUINTUS.


Annum ætatis suæ exhibet vigesimum nonum, quo scilicet, comperta
  Fausti Manichæi imperitia in iis, quæ isti se divinitus scire
  jactitabant, propositum in illa secta proficiendi abjecit; quo etiam
  Romam, ubi rhetoricam profiteretur, et deinde Mediolanum ut eamdem artem
  doceret, abdita Dei providentia missus est; ubi cœpit audito
  Ambrosio resipiscere, et Manichæismo abdicato, catechumenus in Ecclesia
  Catholica denuo fieri decrevit.






I. Excitat mentem ad Deum laudandum.

1. Accipe sacrificium confessionum mearum de manu linguæ meæ, quam
  formasti et excitasti, ut confiteatur nomini tuo; Ps. 34, 10.et sana omnia ossa mea, et dicant:
  Domine, quis similis tibi? Neque enim docet te quid in se agatur qui
  tibi confitetur; quia oculum tuum non excludit cor clausum, nec manum
  tuam repellit duritia hominum: sed solvis eam, cum voles, aut miserans
  aut vindicans; et Ps. 18, 7.non est qui
  se abscondat a calore tuo. Sed te laudet anima mea, ut amet te; et
  confiteatur tibi miserationes tuas, ut laudet te. Non cessat nec tacet
  laudes tuas universa creatura tua; nec spiritus omnis hominis per os
  conversum ad te, nec animalia nec corporalia per os considerantium ea; ut
  exsurgat in te a lassitudine anima nostra, innitens[95] eis quæ fecisti, et transiens ad te qui
  fecisti hæc mirabiliter: et ibi refectio et vera fortitudo.



II. Dei præsentiam iniquos non effugere: itaque ad eum debere converti.

2. Eant et fugiant a te inquieti et iniqui: et tu vides eos, et
  distinguis umbras; et ecce pulchra sunt cum eis omnia, et ipsi turpes
  sunt[96]. Et quid nocuerunt
  tibi[97]? aut in quo imperium
  tuum dehonestaverunt[98], a
  cœlis usque in novissima justum et integrum? Ps. 138, 7.Quo enim fugerunt, cum fugerent a
  facie tua? aut ubi tu non invenis eos? Sed fugerunt, ut non viderent
  Gen. 16, 14.te videntem se, atque
  excæcati in te offenderent; quia Sap. 11, 25. v.
  Sab.non deseris aliquid eorum quæ fecisti; in te
  offenderent injusti, et juste vexarentur*;
  subtrahentes se lenitati tuæ, et offendentes in rectitudinem tuam, et
  cadentes in asperitatem suam*. Videlicet nesciunt
  quod ubique sis, quem nullus circumscribit locus, et solus es præsens,
  etiam iis qui longe fiunt a te. Convertantur ergo et quærant te, quia non
  sicut ipsi deseruerunt creatorem suum, ita et tu deseruisti creaturam
  tuam. Ipsi convertantur, et quærant te; et ecce ibi es in corde eorum, in
  corde confitentium tibi, et projicientium se in te, et plorantium in sinu
  tuo post vias suas difficiles: et tu facilis tergens lacrymas eorum; et
  magis plorant et gaudent in fletibus, quoniam tu, Domine, non aliquis
  homo caro et sanguis, sed tu, Domine, qui fecisti, reficis et
  consolaris eos. Et ubi ego eram, quando te quærebam? Et tu eras ante me;
  ego autem et a me discesseram, nec me inveniebam; quanto minus te!



III. De Fausto Manichæo, et de philosophorum cæcitate qui per creaturas Creatorem non cognoverunt.

3. Proloquar in conspectu Dei mei annum illum undetrigesimum ætatis
  meæ. Jam venerat Carthaginem quidam Manichæorum episcopus, Faustus[99] nomine, magnus laqueus
  diaboli: et multi implicabantur in eo per illecebram suaviloquentiæ; quam
  ego tametsi laudabam, discernebam tamen a veritate rerum, quarum
  discendarum avidus eram; nec quali vasculo sermonis, sed quid mihi
  scientiæ comedendum apponeret nominatus apud eos ille Faustus, intuebar.
  Fama enim de illo prælocuta mihi erat quod esset honestarum omnium
  doctrinarum peritissimus, et apprime disciplinis liberalibus eruditus. Et
  quoniam multa philosophorum legeram, memoriæque mandata retinebam, ex eis
  quædam comparabam illis Manichæorum longis fabulis[100]: et mihi probabiliora ista videbantur,
  quæ dixerunt illi, Sap. 13, 9, vid.
  Sabat.qui tantum potuerunt valere, ut possent æstimare
  sæculum, quanquam Ps. 137, 6.ejus
  Dominum minime invenerint. Quoniam Ps. 33,
  19. v. Sab.magnus es, Domine, et humilia respicis; excelsa
  autem a longe cognoscis: nec propinquas nisi obtritis corde; nec inveniris a superbis, nec si
  illi curiosa peritia numerent stellas et arenam, et dimetiantur sidereas
  plagas, et vestigent vias astrorum.

4. Mente enim sua quærunt ista, et ingenio quod tu dedisti eis; et
  multa invenerunt, et prænuntiaverunt ante multos annos defectus
  luminarium solis et lunæ, quo die, qua hora, quanta ex parte futuri
  essent; et non eos fefellit numerus, et ita factum est ut
  prænuntiaverunt: et scripserunt regulas indagatas, et leguntur hodie,
  atque ex eis prænuntiatur quo anno et quo mense anni, et quo die mensis,
  et qua hora diei, et quota parte luminis sui defectura sit luna vel sol;
  et ita fiet ut prænuntiatur. Et mirantur hæc homines et stupent qui
  nesciunt ea, et exsultant atque extolluntur qui sciunt; et per impiam
  superbiam recedentes et deficientes a lumine tuo, tanto ante solis
  defectum futurum prævident, et in præsentia suum non vident. Non enim
  religiose quærunt unde habeant ingenium quo ista quærunt. Et invenientes
  quia tu fecisti eos, non ipsi dant tibi se ut serves quod fecisti, et
  quales se ipsi fecerant occidunt se tibi*, et
  trucidant exaltationes[101]
  suas sicut Ps. 8, 8. 9.volatilia et
  curiositates[101] suas sicut pisces
  maris, quibus perambulant secretas semitas abyssi, et
  luxurias[101] suas sicut pecora
  campi; ut tu, Deut. 4, 24.Deus
  ignis edax, consumas mortuas curas eorum recreans eos
  immortaliter.

5. Sed non noverunt viam, Joh. 1,
  3.Verbum tuum, per quod fecisti ea quæ numerant, et
  ipsos qui numerant, et sensum quo cernunt quæ numerant, et mentem de qua
  numerant; et Ps. 146, 5.sapientiæ tuæ
  non est numerus. Ipse autem Unigenitus 1 Cor.
  1, 30.factus est nobis sapientia, et justitia, et
  sanctificatio; Mat. 17, 27.et
  numeratus est inter nos, et solvit tributum Cæsari. Non noverunt hanc
  viam[102], qua descendant
  ad illum a se, et per eum ascendant ad eum. Non noverunt hanc
  viam, et putant se excelsos esse cum sideribus et lucidos; et ecce Is. 14, 13. Rev. 12, 4.ruerunt in terram,
  et Rom. 1, 21.obscuratum est insipiens
  cor eorum. Et multa vera de creatura dicunt, et Veritatem, creaturæ
  Artificem, non pie quærunt, et ideo non inveniunt: aut si inveniunt,
  Ibid.cognoscentes Deum, non sicut Deum
  honorant, aut gratias agunt; sed evanescunt in cogitationibus suis, et
  dicunt se esse sapientes, sibi tribuendo quæ tua sunt, ac per hoc
  student perversissima cæcitate etiam tibi tribuere quæ sua sunt, mendacia
  scilicet in te conferentes, qui veritas es, ver.
  23.et immutantes gloriam incorrupti Dei in similitudinem
  imaginis corruptibilis hominis, et volucrum, et quadrupedum, et
  serpentum, ver. 25.et convertunt veritatem
  tuam in mendacium; et colunt, et serviunt creaturæ potius quam
  Creatori.

6. Multa tamen ab eis, ex ipsa creatura, vera dicta retinebam; et
  occurrebat mihi ratio per numeros et ordinem temporum, et visibiles
  attestationes siderum, et conferebam cum dictis Manichæi, quæ* de his rebus multa scripsit copiosissime delirans; et
  non mihi occurrebat ratio nec solstitiorum et æquinoctiorum, nec
  defectuum luminarium, nec quidquid tale in libris sæcularis sapientiæ
  didiceram. Ibi autem credere jubebar, et ad illas rationes numeris et
  oculis meis exploratas non occurrebat, et longe diversum erat.



IV. Sola Dei cognitio beat.

7. Numquid, Domine Deus veritatis, quisquis novit ista, jam placet
  tibi? Infelix enim homo qui scit illa omnia, te autem nescit: beatus
  autem qui te scit, etiam si illa nesciat[103]. Qui vero et te et illa novit, non
  propter illa beatior, sed propter te solum beatus est, Rom. 1, 21.si cognoscens te, sicut Deum
  glorificet, et gratias agat, et non evanescat in cogitationibus suis.
  Sicut enim melior est qui novit possidere arborem, et de usu ejus tibi
  gratias agit, quamvis nesciat vel quot cubitis alta sit, vel quanta
  latitudine diffusa; quam ille qui eam metitur, et omnes ramos ejus
  numerat, et neque possidet eam, neque creatorem ejus novit aut diligit:
  sic fidelis homo, cujus totus mundus divitiarum est, et quasi 2 Cor. 6, 10.nihil habens, omnia
  possidet, inhærendo tibi cui serviunt omnia, quamvis nec saltem
  septentrionum gyros noverit; dubitare stultum est quin utique melior sit quam
  mensor cœli, et numerator siderum, et pensor elementorum, et
  negligens tui, qui Sap. 11, 21.omnia in
  mensura et numero et pondere disposuisti.



V. Manichæi de astris imperitia indignum eum fide in cæteris faciebat.

8. Sed tamen quis quærebat Manichæum nescio quem etiam ista scribere,
  sine quorum peritia pietas disci poterat? Dixisti enim homini, Job 28, 28 sec. LXX.Ecce pietas et
  sapientia; quam ille ignorare posset, etiamsi ista perfecte nosset:
  ista vero quia non noverat impudentissime audens docere, prorsus illam
  nosse non posset. Vanitas est enim mundana ista etiam nota profiteri,
  pietas autem tibi confiteri. Unde ille devius, ad hoc* ista multum locutus est, ut convictus ab eis qui ista
  vere didicissent, quis esset ejus sensus in cæteris quæ abditiora sunt,
  manifeste cognosceretur. Non enim parvi existimari se voluit, sed
  Spiritum sanctum consolatorem et ditatorem fidelium tuorum, auctoritate
  plenaria personaliter[104]
  in se esse persuadere conatus est. Itaque, cum de cœlo ac stellis,
  et de solis ac lunas motibus falsa dixisse deprehenderetur, quamvis ad
  doctrinam religionis ista non pertineant, tamen ausus ejus sacrilegos
  fuisse satis emineret; cum ea non solum ignorata, sed etiam falsata,
  tam* vesana superbiæ vanitate diceret, ut ea tanquam
  divinæ personæ[105]
  tribuere sibi niteretur.

9. Cum enim audio christianum aliquem fratrem,
  illum aut illum, ista nescientem, et aliud pro alio sentientem, patienter
  intueor opinantem hominem; nec illi obesse video, cum de te, Domine
  creator omnium, non credat indigna, si forte situs et habitus creaturæ
  corporalis ignoret. Obest autem si hoc ad ipsam doctrinæ pietatis formam
  pertinere arbitretur, et pertinacius affirmare audeat quod ignorat.
  Sed etiam talis infirmitas in fidei cunabulis a charitate matre
  sustinetur, donec assurgat novus homo Eph. 4, 13.
  14.in virum perfectum, et circumferri non possit
  omni vento doctrinæ. In illo autem qui doctor, qui auctor, qui dux
  et princeps eorum quibus illa suaderet, ita fieri ausus est, ut qui eum
  sequerentur, non quemlibet hominem, sed Spiritum tuum sanctum se sequi
  arbitrarentur; quis tantam dementiam, sicubi falsa dixisse convinceretur,
  non detestandam longeque abjiciendam esse judicaret? Sed tamen nondum
  liquido compereram utrum etiam secundum ejus verba, vicissitudines
  longiorum et breviorum dierum atque noctium, et ipsius noctis et diei, et
  deliquia luminum, et si quid ejusmodi in aliis libris legeram, posset
  exponi; ut, si forte posset, incertam quidem mihi fieret utrum ita se res
  haberet, an non ita; sed ad fidem meam illius auctoritatem, propter
  creditam sanctitatem, præponerem.



VI. Faustus eloquens, sed liberalium disciplinarum expers.

10. Et per annos ferme ipsos novem, quibus eos animo vagabundus
  audivi, nimis extento desiderio venturum exspectabam istum Faustum.
  Cæteri enim eorum, in quos forte incurrissem, qui talium rerum
  quæstionibus a me objectis deficiebant, illum mihi promittebant, cujus
  adventu collatoque colloquio facillime mihi hæc, et si qua forte majora
  quærerem, enodatissime expedirentur. Ergo ubi venit, expertus sum hominem
  gratum et jucundum verbis, et ea ipsa quæ illi solent dicere, multo
  suavius garrientem. Sed quid ad meam sitim pretiosiorum poculorum
  decentissimus ministrator? Jam rebus talibus satiatæ erant aures meæ: nec
  ideo mihi meliora videbantur, quia melius dicebantur; nec ideo vera quia
  diserta: nec ideo sapiens anima, quia vultus congruus et decorum
  eloquium. Illi autem qui eum mihi promittebant, non boni rerum
  existimatores erant; et ideo illis videbatur prudens et sapiens, quia
  delectabat eos loquens. Sensi autem aliud genus hominum etiam veritatem
  habere suspectam, et ei nolle acquiescere si compto atque uberi sermone
  promeretur. Me autem jam docueras, Deus meus, miris et occultis modis; et
  propterea credo quod tu me docueris, quoniam verum est, nec quisquam
  præter te alius est doctor veri, ubicumque et undecumque claruerit[106]. Jam ergo abs te
  didiceram, nec eo debere videri aliquid verum dici, quia eloquenter
  dicitur; nec eo falsum, quia incomposite sonant signa
  labiorum: rursus, nec ideo verum, quia impolite enuntiatur; nec ideo
  falsum, quia splendidus sermo est: sed perinde esse sapientiam et
  stultitiam, sicut sunt cibi utiles et inutiles; verbis autem ornatis et
  inornatis, sicut vasis urbanis et rusticanis, utrosque cibos posse
  ministrari.

11. Igitur aviditas mea, qua illum tanto tempore exspectaveram
  hominem, delectabatur quidem motu adfectuque disputantis, et verbis
  congruentibus, atque ad vestiendas sententias facile occurrentibus.
  Delectabar autem et cum multis, vel etiam præ multis laudabam ac
  efferebam; sed moleste habebam quod in cœtu audientium non sinerer
  illi ingerere, et partiri cum eo curas quæstionum mearum, conferendo
  familiariter, et accipiendo ac reddendo sermonem. Quod ubi potui, et
  aures ejus cum familiaribus meis eoque* tempore
  occupare cœpi, quo non dedeceret alternis disserere, et protuli
  quædam quæ me movebant; expertus sum prius hominem expertem liberalium
  disciplinarum, nisi grammaticæ, atque ejus ipsius usitato modo. Et quia
  legerat aliquas Tullianas orationes, et paucissimos Senecæ libros, et
  nonnulla poetarum, et suæ sectæ si qua volumina Latine atque composite
  conscripta erant, et quia aderat quotidiana sermocinandi exercitatio;
  inde suppetebat eloquium, quod fiebat acceptius magisque seductorium
  moderamine ingenii, et quodam lepore naturali. Itane est ut recolo,
  Domine Deus meus, arbiter conscientiæ meæ? Ps.
  49, 21.Coram te cor meum et recordatio mea, qui me tunc agebas
  abdito secreto providentiæ tuæ, et inhonestos errores meos jam
  convertebas ante faciem meam, ut viderem et odissem.



VII. Alienatur a secta Manichæorum.

12. Nam posteaquam ille mihi imperitus earum artium, quibus eum
  excellere putaveram, satis apparuit, desperare cœpi posse eum mihi
  illa quæ me movebant aperire atque dissolvere; quorum quidem ignarus
  posset veritatem tenere pietatis, sed si manichæus non esset. Libri
  quippe eorum pleni sunt longissimis fabulis[107], de cœlo et sideribus, et sole
  et luna: quæ mihi eum, quod utique cupiebam, collatis numerorum
  rationibus, quas alibi ego legeram, utrum potius ita essent ut Manichæi
  libris continebantur, an certe vel par etiam inde ratio redderetur,
  subtiliter explicare posse jam non arbitrabar. Quæ tamen ubi
  consideranda et discutienda protuli, modeste sane ille nec ausus est
  subire ipsam sarcinam. Noverat enim se ista non nosse, nec eum puduit
  confiteri. Non erat de talibus quales multos loquaces passus eram,
  conantes ea me docere, et dicentes nihil. Iste vero cor habebat, etsi non
  rectum ad te, nec tamen nimis incautum ad seipsum. Non usquequaque
  imperitus erat imperitiæ suæ, et noluit se temere disputando in ea
  coarctari, unde nec exitus ei ullus, nec facilis esset reditus: etiam
  hinc mihi amplius placuit. Pulchrior est enim temperantia confitentis
  animi, quam illa quæ nosse cupiebam: et eum in omnibus difficilioribus et
  subtilioribus quæstionibus talem inveniebam.

13. Refracto itaque studio quod* intenderam in
  Manichæi litteras, magisque desperans de cæteris eorum doctoribus, quando
  in multis quæ me movebant, ita ille nominatus apparuit; cœpi cum eo
  pro studio ejus agere vitam, quo ipse flagrabat in eas litteras, quas
  tunc jam rhetor Carthagini adolescentes docebam; et legere cum eo, sive
  quæ ille audita desideraret, sive quæ ipse tali ingenio apta existimarem.
  Cæterum conatus omnis meus, quo proficere in illa secta statueram, illo
  homine cognito prorsus intercidit: non ut ab eis omnino separarer, sed
  quasi melius quidquam non inveniens, eo quo jam quoquo modo irrueram,
  contentus interim esse decreveram, nisi aliquid forte quod magis
  eligendum esset eluceret. Ita ille Faustus, qui multis laqueus mortis
  exstitit, meum quo captus eram relaxare jam cœperat, nec volens nec
  sciens. Manus enim tuæ, Deus meus, in abdito providentiæ tuæ, non
  deserebant animam meam; et de sanguine cordis matris meæ, per lacrymas
  ejus diebus ac noctibus pro me sacrificabatur tibi; et Joel 2, 26.egisti mecum miris modis*. Tu illud egisti, Deus meus. Nam Ps. 36, 23. Sabat.a Domino gressus hominis
  diriguntur; et viam ejus volet. Aut quæ procuratio salutis, præter
  manum tuam, reficientem quæ fecisti?



VIII. Proficiscitur Romam contra matris voluntatem.

14. Egisti ergo mecum ut mihi persuaderetur Romam pergere, et potius
  ibi docere quod docebam Carthagine. Et hoc unde mihi persuasum est*, non præteribo confiteri tibi; quoniam et in his
  altissimi tui recessus, et præsentissima in nos misericordia tua
  cogitanda et prædicanda est. Non ideo Romam pergere volui, quod majores
  quæstus, majorque mihi dignitas ab amicis, qui hoc suadebant,
  promittebatur; quanquam et ista ducebant animum tunc meum:
  sed illa erat causa maxima et pene sola, quod audiebam quietius ibi
  studere adolescentes, et ordinatiore disciplinæ coercitione sedari, ne in
  ejus scholam quo magistro non utuntur, passim et proterve irruant; nec
  eos admitti omnino, nisi ille permiserit. Contra, apud Carthaginem
  fœda est et intemperans licentia scholasticorum. Irrumpunt
  impudenter, et prope furiosa fronte perturbant ordinem, quem quisque
  discipulis ad proficiendum instituerit. Multa injuriosa faciunt mira
  hebetudine, et punienda legibus, nisi consuetudo patrona sit; hoc
  miseriores eos ostendens, quo jam, quasi liceat, faciunt quod per tuam
  æternam legem nunquam licebit; et impune se facere arbitrantur, cum ipsa
  faciendi cæcitate puniantur, et incomparabiliter patiantur pejora, quam
  faciunt. Ergo quos mores, cum studerem, meos esse nolui*; eos, cum docerem, cogebar perpeti alienos: et ideo
  placebat ire ubi talia non fieri, omnes qui noverant, indicabant. Verum
  autem Ps. 141, 6.tu, spes mea et
  portio mea in terra viventium, ad mutandum terrarum locum pro salute
  animæ meæ, et Carthagini stimulos quibus inde avellerer, admovebas, et
  Romæ illecebras quibus attraherer, proponebas mihi per homines qui
  diligebant* vitam mortuam, hinc insana facientes,
  inde vana pollicentes; et ad corrigendos gressus meos utebaris occulte et
  illorum et mea perversitate. Nam et qui perturbabant otium meum,
  fœda rabie cæci erant; et qui invitabant ad aliud, terram
  sapiebant. Ego autem qui detestabar hic veram miseriam, illic falsam
  felicitatem appetebam.

15. Sed quare hinc abirem, et illuc irem, tu sciebas, Deus; nec
  indicabas mihi nec matri, quæ me profectum atrociter planxit, et usque ad
  mare secuta est. Sed fefelli eam violenter me tenentem, ut aut revocaret,
  aut mecum pergeret; et finxi me amicum nolle deserere, donec vento facto
  navigaret. Et mentitus sum matri, et illi matri, et evasi: quia et hoc tu
  dimisisti mihi misericorditer, servans me ab aquis maris, plenum
  exsecrandis sordibus, usque ad aquam gratiæ tuæ, qua me abluto
  siccarentur flumina maternorum oculorum, quibus pro me quotidie tibi
  rigabat terram sub vultu suo. Et tamen recusanti sine me redire, vix
  persuasi ut in loco, qui proximus nostræ navi erat Memoria[108] beati Cypriani, maneret
  ea
  nocte. Sed ea nocte clanculo ego profectus sum: illa autem non mansit* orando et flendo. Et quid a te petebat, Deus meus,
  tantis lacrymis, nisi ut navigare me non sineres? Sed tu alte consulens,
  et exaudiens cardinem desiderii ejus, non curasti quod tunc petebat, ut
  me faceres* quod semper petebat. Flavit ventus, et
  implevit vela nostra, et littus subtraxit aspectibus nostris: in quo mane
  illa insaniebat dolore, et querelis, ac gemitu implebat aures tuas
  contemnentis ista*; cum et me cupiditatibus meis
  raperes ad finiendas ipsas cupiditates, et illius carnale desiderium
  justo dolorum flagello vapularet. Amabat enim secum præsentiam meam more
  matrum, sed multis multo amplius; et nesciebat quid tu illi gaudiorum
  facturus esses de absentia mea. Nesciebat; ideo flebat et ejulabat, atque
  illis cruciatibus arguebatur in ea reliquiarium Evæ*, cum gemitu quærens quod cum gemitu pepererat. Et
  tamen post accusationem fallaciarum et crudelitatis meæ, conversa rursus
  ad deprecandum te pro me, abiit ad solita, et ego Romam.



IX. Febri correptus periculose laborat.

16. Et ecce excipior ibi flagello ægritudinis
  corporalis, et ibam ad inferos, portans omnia mala quæ commiseram et in
  te, et in me, et in alios, multa et gravia, super originalis peccati
  vinculum quo 1 Cor. 15, 22.omnes in
  Adam morimur. Non enim quidquam eorum mihi donaveras in Christo; nec
  Eph. 2, 14.solverat ille in cruce
  sua* inimicitias quas tecum contraxeram
  peccatis meis. Quomodo enim eas solveret in cruce phantasmatis[109], quod de illo credideram?
  Quam ergo falsa mihi videbatur mors carnis ejus, tam vera erat animæ meæ:
  et quam vera erat mors carnis ejus, tam falsa vita animæ meæ, quæ id non
  credebat. Et ingravescentibus febribus jam Ps.
  58, 9. Heb.ibam et peribam. Quo enim irem, si tunc hinc
  abirem, nisi in ignem atque tormenta digna factis meis in veritate
  ordinis tui? Et illa hoc nesciebat, et tamen pro me orabat absens. Tu
  autem ubique præsens, ubi erat exaudiebas eam; et ubi eram miserebaris
  mei, ut recuperarem salutem corporis mei, adhuc insanus corde sacrilego.
  Neque enim desiderabam in illo tanto periculo baptismum tuum; et melior
  eram puer, quando illum de materna pietate flagitavi, sicut jam
  recordatus atque confessus[110] sum. Sed in dedecus meum creveram, et
  consilia medicinæ tuæ demens irridebam[111], qui me non sivisti talem bis mori.
  Quo vulnere si feriretur cor matris, nunquam sanaretur. Non enim satis
  eloquor quid erga me habebat animi, Gal. 4,
  19.et quanto majore sollicitudine me parturiebat spiritu, quam
  carne pepererat.

17. Non itaque video quomodo sanaretur, si mea talis illa mors
  transverberasset viscera dilectionis ejus. Et ubi essent tantæ preces et
  tam crebræ sine intermissione, nusquam nisi ad te? An vero tu, Deus
  misericordiarum, Ps. 50, 19.sperneres
  cor contritum et humiliatum viduæ castæ ac sobriæ, frequentantis
  eleemosynas, obsequentis atque servientis sanctis tuis, nullum diem
  prætermittentis oblationem ad altare tuum; bis in die, mane et vespere,
  ad ecclesiam tuam sine ulla intermissione venientis, non ad vanas fabulas
  et aniles loquacitates, sed ut te audiret in tuis sermonibus, et tu illam
  in suis orationibus. Hujusne tu lacrymas, quibus non a te aurum et
  argentum petebat, nec aliquod mutabile aut volubile bonum, sed salutem
  animæ filii sui; tu cujus munere talis erat, contemneres et repelleres ab
  auxilio tuo? Nequaquam, Domine. Imo vero aderas, et exaudiebas, et
  faciebas ordine quo prædestinaveras esse faciendum. Absit ut tu falleres
  eam in illis visionibus et responsis tuis, quæ jam commemoravi, et quæ
  non commemoravi[112], quæ
  illa fideli pectore tenebat; et semper orans, tanquam chirographa tua
  ingerebat tibi. Dignaris enim, Ps. 117,
  1.quoniam in sæculum misericordia tua, eis quibus omnia
  debita dimittis, etiam promissionibus tuis debitor fieri.



X. Errores ante susceptam Evangelii doctrinam.

18. Recreasti ergo me ab illa ægritudine, et salvum fecisti filium
  ancillæ tuæ, tunc interim corpore, ut esset cui salutem meliorem
  atque certiorem dares. Et jungebar etiam tunc Romæ falsis illis atque
  fallentibus sanctis: non enim tantum Auditoribus eorum, quorum e numero
  erat etiam is in cujus domo ægrotaveram et convalueram; sed eis etiam
  quos electos vocant. Adhuc enim mihi videbatur non esse nos qui peccamus,
  sed nescio quam aliam in nobis peccare naturam; et delectabat superbiam
  meam extra culpam esse; et cum aliquid mali fecissem, non confiteri me
  fecisse, ut Ps. 40, 5.sanares animam
  meam, quoniam peccabat tibi; sed excusare eam amabam*, et accusare nescio quid aliud, quod mecum esset, et
  ego non essem[113]. Verum
  autem totum ego eram, et adversum me impietas mea me diviserat: et id
  erat peccatum insanabilius, quo me peccatorem non esse arbitrabar; et
  exsecrabilis iniquitas te, Deus omnipotens, te in me* ad perniciem meam, quam me a te ad salutem malle
  superari. Nondum ergo Ps. 140, 3, 4.
  Sabat.posueras custodiam ori meo, et ostium continentiæ circum
  labia mea, ut non declinaret cor meum in verba maligna, ad
  excusandas excusationes in peccatis, cum hominibus operantibus
  iniquitatem; et ideo adhuc combinabam cum electis eorum*.

19. Sed tamen jam desperans in ea falsa doctrina
  me posse proficere; eaque ipsa quibus si nihil melius reperirem,
  contentus esse decreveram, jam remissius negligentiusque retinebam.
  Etenim suborta est etiam mihi cogitatio, prudentiores cæteris fuisse
  illos philosophos, quos Academicos appellant, quod de omnibus dubitandum
  esse censuerant, nec aliquid veri ab homine comprehendi posse
  decreverant. Ita enim et mihi liquido sensisse videbantur, ut vulgo
  habentur[114], etiam
  illorum intentionem nondum intelligenti. Nec dissimulavi eumdem hospitem
  meum reprimere a nimia fiducia, quam sensi eum habere de rebus fabulosis,
  quibus Manichæi libri pleni sunt. Amicitia tamen eorum familiarius
  utebar, quam cæterorum hominum qui in illa hæresi non fuissent. Nec eam
  defendebam pristina animositate; sed tamen familiaritas eorum, plures
  enim eos Roma occultat, pigrius me[115] faciebat aliud quærere; præsertim
  desperantem in Ecclesia tua, Domine cœli et terræ, creator omnium
  visibilium et invisibilium, posse inveniri verum, unde me illi
  averterant: multumque mihi turpe videbatur, credere figuram te habere
  humanæ carnis, et membrorum nostrorum lineamentis corporalibus terminari.
  Et quoniam cum de Deo meo cogitare vellem, cogitare nisi moles corporum[116] non noveram, neque enim
  videbatur mihi esse quidquam quod tale non esset, ea maxima et prope sola
  causa erat inevitabilis erroris mei.

20. Hinc enim et mali substantiam quamdam credebam esse talem, et
  habere suam molem tetram et deformem; sive crassam, quam terram dicebant,
  sive tenuem atque subtilem, sicut est aeris corpus; quam malignam
  mentem[117] per illam
  terram repentem imaginantur. Et quia Deum bonum nullam malam naturam
  creasse, qualiscumque pietas me credere cogebat; constituebam ex adverso
  sibi duas moles, utramque infinitam, sed malam angustius[118], bonam grandius. Et ex hoc initio
  pestilentioso me cætera sacrilegia sequebantur. Cum enim conaretur animus
  meus recurrere in catholicam fidem, repercutiebar, quia non erat
  catholica fides quam esse arbitrabar. Et magis pius mihi videbar, si te,
  Deus meus, cui confitentur ex me miserationes tuæ, vel ex cæteris
  partibus infinitum crederem, quamvis ex una qua tibi moles mali
  opponebatur, cogerer finitum fateri; quam si ex omnibus partibus in
  corporis humani forma te opinarer finiri. Et melius mihi videbar credere
  nullum malum te creasse; quod mihi nescienti non solum aliqua substantia,
  sed etiam corporea videbatur, qui et mentem cogitare non noveram, nisi
  eam subtile corpus esse, quod tamen per loci spatia diffunderetur abs
  te*; quam credere abs te esse qualem putabam naturam
  mali. Ipsum quoque Salvatorem nostrum unigenitum tuum, tanquam de massa
  lucidissimæ molis tuæ[119]
  porrectum ad nostram salutem, ita putabam, ut aliud de illo non
  crederem, nisi quod possem vanitate imaginari. Talem itaque naturam ejus
  nasci non posse de Maria virgine arbitrabar, nisi carni concerneretur.
  Concerni autem et non inquinari non videbam, quod mihi tale figurabam.
  Metuebam itaque credere in carne natum[120], ne credere cogerer ex carne
  inquinatum. Nunc spirituales tui blande et amanter ridebunt me, si has
  confessiones meas legerint: sed tamen talis eram.






XI. Qualiter Augustinus contulerit cum catholicis.

21. Deinde quæ illi in Scripturis tuis reprehenderant*, defendi posse non existimabam: sed aliquando sane
  cupiebam, cum aliquo illorum librorum doctissimo conferre singula, et
  experiri quid inde sentiret. Jam enim Helpidii cujusdam adversus eosdem
  Manichæos coram loquentis et disserentis sermones, etiam apud Carthaginem
  movere me cœperant, cum talia de Scripturis proferret, quibus
  resisti facile non posset, et imbecilla mihi responsio videbatur istorum.
  Quam quidem non facile palam promebant, sed nobis secretius, cum dicerent
  scripturas Novi Testamenti falsatas[121] fuisse a nescio quibus, qui Judæorum[122] legem inserere
  Christianæ fidei voluerunt, atque ipsi incorrupta[123] exemplaria nulla proferrent. Sed me
  maxime captum et offocatum quodammodo deprimebant corporalia cogitantem
  moles illæ, sub quibus anhelans in auram tuæ veritatis liquidam et
  simplicem respirare non poteram.



XII. Fraus discipulorum Romæ in præceptores.

22. Sedulo ergo agere cœperam, propter quod veneram, ut docerem
  Romæ artem rhetoricam, et prius domi congregare aliquos, quibus et per
  quos innotescere cœperam; et ecce cognosco alia Romæ fieri, quæ non
  patiebar in Africa. Nam revera illas eversiones[124] a perditis adolescentibus ibi non
  fieri manifestatum est mihi. Sed "subito," inquiunt, "ne mercedem
  magistro reddant, conspirant multi adolescentes, et transferunt se ad
  alium;" desertores fidei, et quibus præ pecuniæ charitate justitia vilis
  est. Ps. 138, 22.Oderat etiam istos
  cor meum, quamvis non perfecto odio. Quod enim ab eis
  passurus eram, magis oderam fortasse, quam eo quod cuilibet illicita
  faciebant. Certe tamen turpes sunt tales, et fornicantur abs te,
  amando volatica ludibria temporum et lucrum luteum, quod cum
  apprehenditur, manum inquinat; et amplectendo mundum fugientem,
  contemnendo te manentem, et revocantem, et ignoscentem redeunti ad
  te meretrici animæ humanæ. Et nunc tales odi pravos et distortos, quamvis
  eos corrigendos diligam, ut pecuniæ doctrinam ipsam, quam discunt,
  præferant, ei vero te Deum veritatem et ubertatem certi boni et pacem
  castissimam. Sed tunc eos magis pati nolebam malos propter me, quam fieri
  propter te bonos volebam.



XIII. Docturus rhetoricam mittitur Mediolanum; ab Ambrosio suscipitur.

23. Itaque posteaquam missum est a Mediolano Romam ad præfectum urbis,
  ut illi civitati rhetoricæ magister provideretur, impertita etiam
  evectione publica[125]; ego
  ipse ambivi per eosdem ipsos manichæis vanitatibus ebrios, quibus ut
  carerem, ibam, sed utrique nesciebamus, ut dictione proposita me probatum
  præfectus tunc Symmachus mitteret. Et veni Mediolanum ad Ambrosium
  episcopum, in optimis notum orbi terræ, pium cultorem tuum; cujus tunc
  eloquia strenue ministrabant adipem Ps. 4, 8.
  103, 15.frumenti tui, et lætitiam olei, et sobriam
  vini ebrietatem populo tuo. Ad eum autem ducebar abs te nesciens,
  ut per eum ad te sciens ducerer. Suscepit me paterne ille homo Dei, et
  peregrinationem meam satis episcopaliter dilexit. Et eum amare
  cœpi, primo quidem non tanquam doctorem veri, quod in Ecclesia tua
  prorsus desperabam, sed tanquam hominem benignum in me. Et studiose
  audiebam disputantem in populo, non intentione qua debui, sed quasi
  explorans ejus facundiam; utrum conveniret famæ suæ, an major minorve
  proflueret, quam prædicabatur: et verbis ejus suspendebar intentus; rerum
  autem incuriosus et contemptor astabam; et delectabar suavitate sermonis,
  quanquam eruditioris, minus tamen hilarescentis atque mulcentis quam
  Fausti erat, quod attinet ad dicendi modum. Cæterum rerum ipsarum nulla
  comparatio: nam ille per manichæas fallacias aberrabat; iste autem
  saluberrime docebat salutem. Sed Ps. 118,
  115.longe est a peccatoribus salus, qualis ego tunc aderam:
  et tamen propinquabam sensim et nesciens*.



XIV. Audito Ambrosio paulatim ab erroribus resipiscit.

24. Cum enim non satagerem discere quæ dicebat, sed tantum quemadmodum
  dicebat audire (ea mihi quippe jam desperanti ad te viam
  patere homini, inanis cura remanserat), veniebant in animum meum simul
  cum verbis quæ diligebam, res etiam quas negligebam. Neque enim ea
  dirimere poteram. Et dum cor aperirem ad excipiendum* quam diserte diceret, pariter intrabat et quam vere
  diceret, gradatim quidem. Nam primo etiam ipsa defendi posse mihi jam
  cœperant videri; et fidem catholicam, pro qua nihil posse dici
  adversus oppugnantes Manichæos putaveram, jam non impudenter asseri
  existimabam; maxime audito uno atque altero, et sæpius ænigmate soluto de
  Scriptis veteribus; ubi, cum ad litteram acciperem, occidebar* spiritaliter. Itaque plerisque illorum librorum
  expositis locis, jam reprehendebam desperationem meam, illam duntaxat qua
  credideram Legem et Prophetas detestantibus atque irridentibus[126] resisti omnino non
  posse. Nec tamen jam ideo mihi catholicam viam tenendam esse sentiebam,
  quia et ipsa poterat habere doctos assertores suos qui copiose et non
  absurde objecta refellerent; nec ideo jam damnandum illud quod tenebam,
  quia defensionis partes æquabantur. Ita enim Catholica non mihi victa
  videbatur, ut nondum etiam victrix appareret.

25. Tunc vero fortiter intendi animum, si quo modo possem certis
  aliquibus documentis Manichæos convincere falsitatis. Quod si possem
  spiritualem substantiam cogitare, statim machinamenta illa omnia
  solverentur et abjicerentur ex animo meo; sed non poteram. Verumtamen de
  ipso mundi hujus corpore, omnique natura quam sensus carnis attingeret,
  multa probabiliora plerosque sensisse philosophos, magis magisque
  considerans atque comparans, judicabam. Itaque Academicorum more, sicut
  existimantur[127], dubitans
  de omnibus atque inter omnia fluctuans, Manichæos quidem relinquendos
  esse decrevi: non arbitrans eo ipso tempore dubitationis meæ in illa
  secta mihi permanendum esse, cui jam nonnullos philosophos præponebam;
  quibus tamen philosophis, quod sine nomine salutari
  Christi essent, curationem languoris animæ meæ committere omnino
  recusabam. Statui ergo tamdiu esse catechumenus in catholica Ecclesia
  mihi a parentibus commendata, donec aliquid certi eluceret quo cursum
  dirigerem.








Hanc vitæ partem summatim recenset Aug. in lib. de util. credendi (c.
  8.) si forsan Honorato viam eandem inire persuadeat: quædam autem habet
  illa narratio, quæ huic lucem affundant. "Edam tibi ut possum, cujusmodi
  viam usus fuerim, cum eo animo quærerem veram religionem, quo nunc
  exposui esse quærendam. Ut enim a vobis trans mare abscessi, jam
  cunctabundus atque hæsitans, quid mihi tenendum, quid dimittendum esset:
  quæ mihi cunctatio in dies major oboriebatur, ex quo illum hominem, cujus
  nobis adventus, ut nosti, ad explicanda omnia quæ nos movebant, quasi de
  cælo promittebatur, audivi, eumque excepta quadam eloquentiâ talem quales
  ceteros esse cognovi; rationem ipse mecum habui magnamque deliberationem
  jam in Italia constitutus, non utrum manerem in illa secta, in quam me
  incidisse pœnitebat, sed quonam modo verum inveniendum esset, in
  cujus amorem suspiria mea nulli melius quam tibi nota sunt. Sæpe mihi
  videbatur non posse inveniri, magnique fluctus cogitationum mearum in
  Academicorum suffragium ferebantur. Sæpe rursus intuens quantum poteram,
  mentem humanam tam vivacem, tam sagacem, tam perspicacem, non putabam
  latere veritatem, nisi quod in ea quærendi modus lateret, eundemque ipsum
  modum ab aliqua divina auctoritate esse sumendum. Restabat quærere,
  quænam illa esset auctoritas; cum in tantis dissensionibus se quisque
  illam traditurum polliceretur. Occurrebat igitur inexplicabilis silva,
  cui demum inseri multum pigebat; atque inter hæc sine ulla requie,
  cupiditate reperiendi veri animus agitabatur. Dissuebam me tamen magis
  magisque ab istis, quos jam deserere proposueram. Restabat autem aliud
  nihil in tantis periculis, quam ut divinam providentiam lacrymosis et
  miserabilibus vocibus, ut opem mihi ferret, deprecarer. Atque id sedulo
  faciebam: et jam fere me commoverant nonnulæ disputationes Mediolanensis
  episcopi, ut non sine spe aliqua de ipsa vetere Testamento multa quærere
  cuperem, quæ, ut scis, male nobis commendata exsecrabamur. Decreveramque
  tamdiu esse catechumenus in Ecclesia, cui traditus a parentibus eram,
  donec aut invenirem quod vellem, aut mihi persuaderem non esse quærendum.
  Opportunissimum ergo me ac valde docilem tunc invenire posset, si fuisset
  qui posset docere.












LIBER SEXTUS.


Monnicæ matris ejus, adventus, et pium erga Ambrosium obsequium.
  Ambrosii mores et vitæ habitus. Aug. annum ætatis agens trigesimum,
  Ambrosii conciones frequentat, et doctrinam Catholicam a Manichæis falso
  insimulari clarius intelligit; fidei tamen naturam et utilitates haud
  attingit. Alypii amici ejus mores. In diversa rapitur, dum de vita melius
  instituenda deliberat; mortis quoque ac judicii metu perculsus, ad vitæ
  conversionem in dies accenditur.






I. Augustinus nec Manichæus nec catholicus.

1. Spes mea a juventute mea, ubi mihi eras, et quo recesseras? An vero
  non tu feceras me, et discreveras me a quadrupedibus et volatilibus
  cœli? Sapientiorem me feceras, et Is. 50,
  10. Ps. 34, 6. ambulabam per tenebras et lubricum, et
  quærebam te foris[128] a
  me, et non inveniebam Deum cordis mei; et veneram in profundum maris, et
  diffidebam et desperabam de inventione veri. Jam venerat ad me mater
  pietate fortis, terra marique me sequens, et in periculis omnibus de te
  secura. Nam et per marina discrimina ipsos nautas consolabatur, a quibus
  rudes abyssi viatores, cum perturbantur, consolari solent; pollicens eis
  perventionem cum salute, quia hoc ei tu per visum pollicitus eras. Et
  invenit me periclitantem quidem graviter desperatione indagandæ
  veritatis. Sed tamen ei cum indicassem, non me quidem jam esse manichæum,
  sed neque catholicum christianum, non, quasi inopinatum aliquid audierit,
  exsilivit lætitia; cum jam secura fieret ex ea parte miseriæ meæ, in qua
  me tanquam mortuum sed resuscitandum tibi flebat, et Luc. 7, 14. 15.feretro cogitationis
  efferebat, ut diceres filio viduæ: Juvenis, tibo
  dico, surge; et revivisceret et inciperet loqui, et
  traderes illum matri suæ. Nulla ergo turbulenta exsultatione
  trepidavit cor ejus, cum audisset ex tanta parte jam factum quod tibi
  quotidie plangebat ut fieret; veritatem me nondum adeptum, sed falsitati
  jam ereptum: imo vero quia certa erat, et quod restabat te daturum, qui
  totum promiseras; placidissime et pectore pleno
  fiduciæ respondit mihi, credere se in Christo, quod priusquam de hac vita
  emigraret, me visura esset fidelem catholicum. Et hoc quidem mihi. Tibi
  autem, fons misericordiarum, preces et lacrymas densiores*, ut accelerares adjutorium tuum et illuminares
  tenebras meas; et studiosius ad Ecclesiam currere, et in Ambrosium* ora suspendi, Joh. 4,
  14.ad fontem salientis aquæ in vitam æternam. Diligebat
  autem illum virum Gal. 4, 14.sicut
  angelum Dei, quod per illum cognoverat me interim ad illam ancipitem
  fluctuationem jam esse perductum, per quam transiturum me ab ægritudine
  ad sanitatem, intercurrente arctiore periculo*,
  quasi per accessionem quam criticam medici vocant, certa præsumebat.



II. Epulæ et synaxis apud sepulcra martyrum.

2. Itaque cum ad Memorias[129] sanctorum, sicut in Africa solebat,
  pultes et panem et merum attulisset, atque ab ostiario prohiberetur; ubi
  hoc episcopum vetuisse cognovit, tam pie atque obedientur amplexa est, ut
  ipse mirarer* quam facile accusatrix potius
  consuetudinis suæ, quam disceptatrix illius prohibitionis effecta sit.
  Non enim obsidebat spiritum ejus vinolentia, eamque stimulabat in odium
  veri amor vini, sicut plerosque mares et feminas, qui ad canticum
  sobrietatis, sicut ad potionem aquatam madidi nauseant. Sed illa cum
  attulisset canistrum cum solemnibus epulis prægustandis atque largiendis,
  plus etiam quam unum pocillum* pro suo palato satis
  sobrio temperatum, unde dignationem sumeret, non ponebat. Et si multæ
  essent, quæ illo modo videbantur honorandæ, memoriæ defunctorum; idem ipsum
  unum, quod ubique poneret, circumferebat; quo jam non solum aquatissimo,
  sed etiam tepidissimo* cum suis præsentibus per
  sorbitiones exiguas partiretur: quia pietatem ibi quærebat, non
  voluptatem. Itaque ubi comperit a præclaro prædicatore atque antistite
  pietatis præceptum esse ista non fieri, nec ab eis qui sobrie facerent,
  ne ulla occasio se ingurgitandi daretur ebriosis[130], et quia illa quasi parentalia
  superstitioni gentilium essent simillima; abstinuit se libentissime: et
  pro canistro pleno terrenis fructibus, plenum purgatioribus votis pectus
  ad memorias martyrum afferre didicerat; ut et quod posset daret
  egentibus, et sic communicatio[131] Dominici corporis illic celebraretur,
  cujus passionis imitatione immolati et coronati sunt martyres. Sed tamen
  videtur mihi, Domine Deus meus, et ita est in conspectu tuo de hac re cor
  meum, non facile fortasse de hac amputanda consuetudine matrem meam
  fuisse cessuram, si ab alio prohiberetur, quem non sicut Ambrosium
  diligebat, quem propter salutem meam maxime diligebat; eam vero ille
  propter ejus religiosissimam conversationem, qua in bonis operibus tam
  Rom. 12, 11.fervens spiritu
  frequentabat ecclesiam: ita ut sæpe erumperet, cum me videret, in ejus
  prædicationem*, gratulans mihi quod talem matrem
  haberem; nesciens qualem illa me filium, qui dubitabam de illis omnibus,
  et inveniri posse viam vitæ minime putabam.



III. Occupationes et studia Ambrosii.

3. Nec jam ingemiscebam orando ut subvenires
  mihi; sed ad quærendum intentus, et ad disserendum inquietus erat animus
  meus. Ipsumque Ambrosium felicem quemdam hominem secundum sæculum
  opinabar, quem sic tantæ potestates honorarent; cælibatus tantum ejus
  mihi laboriosus videbatur. Quid autem ille spei gereret, et adversus
  ipsius excellentiæ tentamenta quid luctaminis haberet, quidve solaminis
  in adversis, et occultum os ejus quod erat in corde ejus, quam sapida
  gaudia de pane tuo ruminaret[132]; nec conjicere noveram, nec
  expertus eram: nec ille sciebat æstus meos, nec foveam periculi mei. Non
  enim quærere ab eo poteram quod volebam, sicut volebam, secludentibus me
  ab ejus aure atque ore catervis negotiosorum hominum, quorum
  infirmitatibus serviebat. Cum quibus quando non erat, quod per exiguum
  temporis erat, aut corpus reficiebat necessariis sustentaculis, aut
  lectione animum. Sed cum legebat, oculi ducebantur per paginas, et cor
  intellectum rimabatur, vox autem et lingua quiescebant. Sæpe cum
  adessemus, non enim vetabatur quisquam ingredi, aut ei venientem nuntiari
  mos erat; sic eum legentem vidimus tacite, et aliter nunquam: sedentesque
  in diuturno silentio (quis enim tam intento esse oneri auderet?)
  discedebamus, et conjectabamus eum parvo ipso tempore, quod reparandæ
  menti suæ nanciscebatur, feriatum ab strepitu causarum alienarum, nolle
  in aliud avocari; et cavere fortasse ne auditore suspenso et intento, si
  qua obscurius posuisset ille quem legeret, etiam exponere necesse esset;
  aut de aliquibus difficilioribus disceptare quæstionibus, atque huic
  operi temporibus impensis, minus quam vellet voluminum evolveret:
  quanquam et causa servandæ vocis, quæ illi facillime obtundebatur,
  poterat esse justior tacite legendi. Quolibet tamen animo id ageret, bono
  utique ille vir agebat.

4. Sed certe mihi nulla dabatur copia sciscitandi quæ cupiebam de tam
  sancto oraculo tuo pectore illius, nisi cum aliquid breviter esset
  audiendum. Æstus autem illi mei otiosum eum valde, cui refunderentur,
  requirebant, nec unquam inveniebant. Et eum quidem in populo 2 Tim. 2, 15.verbum veritatis recte
  tractantem omni die dominico audiebam; et magis magisque mihi
  confirmabatur omnes versutarum calumniarum nodos, quos illi deceptores
  nostri adversus divinos Libros innectebant, posse dissolvi. Ubi vero
  etiam comperi ad imaginem tuam hominem a te factum, a spiritualibus
  filiis tuis quos de matre Catholica per gratiam regenerasti, non sic intelligi ut humani corporis forma te
  terminatum crederent atque cogitarent: quanquam quomodo se haberet
  spiritualis substantia, ne quidem tenuiter atque in ænigmate suspicabar;
  tamen gaudens erubui non me tot annos adversus catholicam fidem, sed
  contra carnalium cogitationum figmenta latrasse. Eo quippe temerarius et
  impius fueram, quod ea quæ debebam quærendo dicere*
  accusando dixeram. Tu enim, altissime et proxime, secretissime et
  præsentissime, cui membra non sunt alia majora et alia minora, sed ubique
  totus es, et nusquam locorum es; non es utique forma ista corporea: tamen
  fecisti hominem ad imaginem tuam; et ecce ipse a capite usque ad
  pedes in loco est.



IV. Doctrinam Ecclesiæ Ambrosio concionante intelligit.

5. Cum ergo nescirem quomodo hæc subsisteret imago tua, pulsans* proponerem quomodo credendum esset, non insultans
  opponerem quasi ita creditum esset: tanto igitur acrior cura rodebat
  intima mea quid certi retinerem, quanto me magis pudebat tam diu illusum
  et deceptum promissione certorum, puerili errore et animositate, tam
  multa incerta quasi certa garrisse. Quod enim falso essent, postea mihi
  claruit. Certum tamen erat quod incerta essent, et a me aliquando pro
  certis habita fuissent, cum Catholicam tuam cæcis contentionibus
  accusarem, etsi nondum compertam vera docentem, non tamen ea docentem quæ
  graviter accusabam. Itaque confundebar, et convertebar: et gaudebam, Deus
  meus, quod Ecclesia* unica corpus Unici tui, in qua
  mihi nomen Christi infanti est inditum, non saperet infantiles nugas;
  neque hoc haberet in doctrina sua sana, quod te creatorem omnium in
  spatium loci quamvis summum et amplum, tamen undique terminatum membrorum
  humanorum figura contruderet.

6. Gaudebam etiam quod vetera scripta Legis et Prophetarum jam non
  illo oculo mihi legenda proponerentur, quo antea videbantur absurda, cum
  arguebam tanquam ita sentientes sanctos tuos; verum autem non ita
  sentiebant: et tanquam regulam diligentissime commendaret, sæpe in
  popularibus sermonibus suis dicentem Ambrosium lætus audiebam, 2 Cor. 3, 6.Littera occidit; spiritus autem
  vivificat: cum ea quæ ad litteram perversitatem docere videbantur,
  remoto mystico velamento spiritualiter aperiret, non dicens quod me
  offenderet, quamvis ea diceret, quæ utrum vera essent adhuc ignorarem.
  Tenebam enim cor meum ab omni assensione, timens præcipitium; et suspendio magis necabar. Volebam enim eorum
  quæ non viderem ita me certum fieri, ut certus essem quod septem et tria
  decem sint. Neque enim tam insanus eram, ut ne hoc quidem putarem posse
  comprehendi; sed sicut hoc, ita cætera cupiebam, sive corporalia quæ
  coram sensibus meis non adessent; sive spiritualia, de quibus cogitare
  nisi corporaliter nesciebam. Et sanari credendo poteram[133], ut purgatior acies mentis meæ
  dirigeretur aliquo modo in veritatem tuam semper manentem, et ex nullo
  deficientem. Sed sicut evenire assolet ut malum medicum expertus, etiam
  bono timeat se committere; ita erat valetudo animæ meæ, quæ utique nisi
  credendo sanari non poterat, et ne falsa crederet, curari recusabat;
  resistens manibus tuis, qui medicamenta fidei confecisti, et sparsisti
  super morbos orbis terrarum, et tantam illis auctoritatem tribuisti.



V. De sacrorum Librorum auctoritate et necessario usu.

7. Ex hoc tamen quoque jam præponens doctrinam catholicam, modestius
  ibi minimeque fallaciter sentiebam juberi ut crederetur quod non
  demonstrabatur (sive esset quid, sed cui forte non esset, sive nec quid
  esset[134]), quam illic
  temeraria pollicitatione scientiæ credulitatem irrideri; et postea tam
  multa fabulosissima et absurdissima, quia demonstrari non poterant,
  credenda imperari[135].
  Deinde paulatim tu, Domine, manu mitissima et misericordissima
  pertractans et componens cor meum, consideranti quam innumerabilia
  crederem quæ non viderem*, neque cum gererentur
  adfuissem; sicut tam multa in historia gentium[136], tam multa de locis atque urbibus quæ
  non videram, tam multa amicis, tam multa medicis, tam multa hominibus
  aliis atque aliis; quæ nisi crederentur, omnino in hac vita nihil
  ageremus[137]; postremo,
  quam inconcusse fixum fide retinerem, de quibus parentibus ortus
  essem, quod scire non possem, nisi audiendo credidissem: persuasisti
  mihi, non qui crederent Libris tuis, quos tanta in omnibus fere gentibus
  auctoritate fundasti[138];
  sed qui non crederent esse culpandos, nec audiendos esse, si qui forte
  mihi dicerent: Unde scis illos Libros unius veri et veracissimi Dei
  spiritu esse humano generi ministratos? Idipsum enim maxime credendum
  erat, quoniam nulla pugnacitas calumniosarum quæstionum, per tam multa
  quæ legeram inter se confligentium philosophorum, extorquere mihi potuit
  ut aliquando non crederem, te esse quidquid esses quod ego nescirem; aut
  administrationem rerum humanarum ad te pertinere.

8. Sed id credebam aliquando robustius, aliquando exilius; semper
  tamen credidi et esse te, et curam nostri gerere; etiamsi ignorabam vel
  quid sentiendum esset de substantia tua, vel quæ via duceret aut
  reduceret ad te. Ideoque cum essemus infirmi ad inveniendam liquida
  ratione veritatem, et ob hoc nobis opus esset auctoritate sanctarum
  Litterarum; jam credere cœperam nullo modo te fuisse tributurum tam
  excellentem illi Scripturæ per omnes jam terras auctoritatem, nisi et per
  ipsam tibi credi, et per ipsam te quæri voluisses. Jam enim absurditatem
  quæ me in illis Litteris solebat offendere, cum multa ex eis probabiliter
  exposita audissem, ad sacramentorum altitudinem referebam: eoque mihi
  illa venerabilior et sacrosancta fide dignior apparebat auctoritas, quo
  et omnibus ad legendum esset in promptu, et secreti sui dignitatem in
  intellectu profundiore servaret; verbis apertissimis et humillimo genere
  loquendi se cunctis præbens, et exercens intentionem eorum, qui non sunt
  leves corde: ut exciperet omnes populari sinu, et per angusta foramina
  paucos ad te trajiceret, multo tamen plures, quam si nec tanto apice
  auctoritatis emineret, nec turbas gremio sanctæ humilitatis hauriret.
  Cogitabam hæc, et aderas mihi; suspirabam, et audiebas me: fluctuabam, et
  gubernabas me; ibam per viam sæculi latam, nec deserebas.





VI. De miseria ambitiosorum, adducto exemplo mendici lætantis]

9. Inhiabam honoribus, lucris, conjugio; et tu irridebas. Patiebar in
  eis cupiditatibus amarissimas difficultates, te propitio tanto magis,
  quanto minus sinebas mihi dulcescere quod non eras tu. Vide cor meum,
  Domine, qui voluisti ut hoc recordarer et confiterer tibi. Nunc tibi
  inhæreat anima mea, quam de visco tam tenaci mortis exuisti. Quam misera
  erat! et sensum vulneris tu pungebas, ut relictis omnibus converteretur
  ad te qui es super omnia, et sine quo nulla essent omnia; converteretur,
  et sanaretur. Quam ergo miser eram, et quomodo egisti ut sentirem
  miseriam meam, die illo quo cum pararem recitare Imperatori laudes[139], quibus plura mentirer,
  et mentienti faveretur ab scientibus, easque curas anhelaret cor meum, et
  cogitationum tabificarum febribus æstuaret; transiens per quemdam vicum
  Mediolanensem, animadverti pauperem mendicum, jam credo saturum, jocantem
  atque lætantem: et ingemui, et locutus sum cum amicis qui mecum erant,
  multos dolores insaniarum nostrarum; quia omnibus talibus conatibus
  nostris, qualibus tunc laborabam, sub stimulis cupiditatum trahens
  infelicitatis meæ sarcinam, et trahendo exaggerans, nihil vellemus aliud
  nisi ad securam lætitiam pervenire, quo nos mendicus ille jam
  præcessisset, nunquam fortasse illuc venturos! Quod enim jam ille
  pauculis et emendicatis nummulis adeptus erat, ad hoc ego tam ærumnosis
  anfractibus et circuitibus ambiebam, ad lætitiam scilicet temporalis
  felicitatis. Non enim verum gaudium habebat, sed et ego illis
  ambitionibus multo falsius quærebam. Et certe ille lætabatur, ego anxius
  eram; securus ille, ego trepidus. Et si quisquam percontaretur me, utrum
  mallem exsultare an metuere; responderem, Exsultare. Rursus si
  interrogaret, utrum me talem mallem qualis ille, an qualis ego tunc
  essem; meipsum curis timoribusque confectum eligerem: sed perversitate;
  numquid veritate? Neque enim eo me præponere illi debebam, quo doctior
  eram, quoniam non inde gaudebam, sed placere inde quærebam hominibus; non
  ut eos docerem, sed tantum ut placerem. Propterea et tu baculo disciplinæ
  tuæ Ps. 41, 11. v. Sabat.confringebas
  ossa mea.

10. Recedant ergo ab anima mea qui dicunt ei: Interest unde quis gaudeat.
  Gaudebat mendicus ille vinolentia; tu gaudere cupiebas gloria. Qua
  gloria, Domine? Quas non est in te. Nam sicut illud verum gaudium non
  erat, ita nec illa vera gloria; et amplius vertebat mentem meam. Et ille
  ipsa nocte digesturus erat ebrietatem suam; ego cum mea dormieram et
  surrexeram, et dormiturus et surrecturus eram; vide quot diebus. Interest
  vero unde quis gaudeat, scio, et gaudium spei fidelis incomparabiliter
  distat ab illa vanitate; sed et tunc distabat inter nos. Nimirum quippe
  ille felicior erat, non tantum quod hilaritate perfundebatur, cum ego
  curis eviscerarer; verum etiam, quod ille bene optando acquisiverat
  vinum, ego mentiendo quærebam typhum. Dixi tunc multa in hac sententia
  charis meis, et sæpe advertebam in his quomodo mihi esset; et inveniebam
  male mihi esse, et dolebam et conduplicabam ipsum male. Et si quid
  arrisisset prosperum, tædebat apprehendere, quia pene priusquam
  teneretur, avolabat.



VII. Alypium a Circensium insania convertit.

11. Congemiscebamus in iis qui simul amice vivebamus, et maxime ac
  familiarissime cum Alypio et Nebridio ista colloquebar: quorum Alypius ex
  eodem, quo ego, ortus erat municipio, parentibus primatibus
  municipalibus, me minor natu. Nam et studuerat apud me, cum in nostro
  docere cœpi oppido, et postea Carthagini: et diligebat me multum,
  quod ei bonus et doctus viderer; et ego illum, propter magnam virtutis
  indolem, quæ in non magna ætate satis eminebat. Gurges tamen morum
  Carthaginensium, quibus nugatoria fervent spectacula, absorbuerat eum in
  insaniam Circensium: sed cum in eo miserabiliter volveretur, ego autem
  rhetoricam ibi professus publica schola uterer, nondum me audiebat ut
  magistrum, propter quamdam simultatem quæ inter me et patrem ejus erat
  exorta, et compereram quod circum exitiabiliter amaret, et graviter
  angebar, quod tantam spem perditurus, vel etiam perdidisse mihi
  videbatur. Sed monendi eum et aliqua coercitione revocandi nulla erat
  copia, vel amicitiæ benevolentia, vel jure magisterii. Putabam enim eum
  de me cum patre sentire; ille vero non sic erat. Itaque postposita in hac
  re patris voluntate, salutare me cœperat, veniens in auditorium
  meum, et audire aliquid atque abire.

12. Sed enim de memoria mihi lapsum erat agere cum illo, ne vanorum
  ludorum cæco et præcipiti studio tam bonum interimeret ingenium.
  Verum autem, Domine, tu qui præsides gubernaculis omnium quæ creasti, non
  eum oblitus eras futurum inter filios tuos antistitem sacramenti tui; et
  ut aperte tibi tribueretur ejus correctio, per me quidem illam, sed
  nescientem operatus es. Nam quodam die cum sederem loco solito, et coram
  me adessent discipuli, venit, salutavit, sedit, atque in ea quæ agebantur
  animum intendit: et forte lectio in manibus erat, quam dum exponerem, et
  opportune mihi adhibenda videretur similitudo Circensium, quo illud quod
  insinuabam et jucundius et planius fieret, cum irrisione mordaci eorum
  quos illa captivasset insania; tu scis, Deus noster, quod tunc de Alypio
  ab illa peste sanando non cogitaverim. At ille in se rapuit, meque illud
  non nisi propter se dixisse credidit. Et quod alius acciperet ad
  succensendum mihi, accepit honestus adolescens ad succensendum sibi, et
  ad me ardentius diligendum. Dixeras enim tu jam olim, et innexueras
  Litteris tuis: Prov. 9, 8.Corripe
  sapientem, et amabit te. At ego illum jam non corripueram; sed utens
  tu omnibus, et scientibus et nescientibus, ordine quo nosti, et ille ordo
  justus est, Is. 6, 6.de corde et lingua
  mea carbones ardentes operatus es, quibus mentem spei bonæ adureres
  tabescentem, ac sanares. Taceat laudes tuas qui miserationes tuas non
  considerat, quæ tibi de medullis meis confitentur. Etenim ille post illa
  verba proripuit se ex fovea tam alta, qua libenter demergebatur, et cum
  miserabili voluptate* cæcabatur; et excussit animum
  forti temperantia, et resiluerunt omnes Circensium sordes ab eo,
  ampliusque illuc non accessit. Deinde patrem reluctantem evicit, ut me
  magistro uteretur: cessit ille atque concessit. Et audire me rursus
  incipiens, illa mecum superstitione involutus est, amans in Manichæis
  ostentationem[140]
  continentiæ, quam veram et germanam putabat. Erat autem illa vecors et
  seductoria, Prov. 6, 26.
  Sabat.pretiosas animas captans, nondum virtutis altitudinem
  scientes tangere, et superficie decipi faciles, sed tamen adumbratæ
  simulatæque virtutis.



VIII. Alypius capitur insania ludorum gladiatoriorum, a quibus antea abhorruerat.

13. Non sane relinquens incantatam sibi a parentibus terrenam viam,
  Romam præcesserat, ut jus disceret; et ibi gladiatorii spectaculi hiatu
  incredibili et incredibiliter abreptus est. Cum enim aversaretur et
  detestaretur talia, quidam ejus amici et condiscipuli, cum forte de
  prandio redeuntibus pervius esset*, recusantem
  vehementer et resistentem, familiari violentia duxerunt in amphitheatrum,
  crudelium et funestorum ludorum diebus, hæc dicentem: "Si corpus meum in
  illum locum trahitis, et ibi constituitis; numquid et animum et oculos
  meos in illa spectacula potestis intendere? Adero itaque absens, ac sic
  et vos et illa superabo." Quibus auditis, illi nihilo secius eum
  adduxerunt secum, idipsum forte explorare cupientes, utrum posset
  efficere. Quo ubi ventum est, et sedibus quibus potuerunt locati sunt,
  fervebant omnia immanissimis voluptatibus. Ille clausis foribus oculorum,
  interdixit animo ne in tanta mala procederet; atque utinam et aures
  obturavisset! Nam quodam pugnæ casu, cum clamor ingens totius populi
  vehementer eum pulsasset, curiositate victus, et quasi paratus quidquid
  illud esset, etiam visum contemnere et vincere, aperuit oculos; et
  percussus est graviore vulnere in anima, quam ille in corpore, quem
  cernere concupivit; ceciditque miserabilius quam ille quo cadente factus
  est clamor qui per ejus aures intravit, et reseravit ejus lumina, ut
  esset qua feriretur et dejiceretur audax adhuc potius quam fortis animus,
  et eo infirmior quo de se præsumpserat, qui debuit de te. Ut enim vidit
  illum sanguinem, immanitatem simul ebibit, et non se avertit, sed fixit
  aspectum; et hauriebat furias, et nesciebat, et delectabatur scelere
  certaminis, et cruenta voluptate inebriabatur. Et non erat jam ille qui
  venerat, sed unus de turba ad quam venerat, et verus eorum socius, a
  quibus adductus erat. Quid plura? Spectavit, clamavit, exarsit, abstulit
  inde secum insaniam qua stimularetur redire, non tantum cum illis a
  quibus prius abstractus est; sed etiam præ illis, et alios trahens. Et
  inde tamen manu validissima et misericordissima eruisti eum tu, et
  docuisti non sui habere, sed tui fiduciam; sed longe postea.



IX. Alypius ut fur apprehenditur

14. Verumtamen jam hoc ad medicinam futuram in ejus memoria
  reponebatur. Nam et illud, quod cum adhuc studeret jam me audiens apud
  Carthaginem, et medio die cogitaret in foro quod recitaturus erat, sicuti
  exerceri scholastici solent, sivisti eum comprehendi ab æditimis fori
  tanquam furem. Non arbitror aliam ob causam te permisisse, Deus noster,
  nisi ut ille vir[141]
  tantus futurus jam inciperet discere, quam non facile in dignoscendis
  causis homo ab homine damnandus esset temeraria credulitate. Quippe ante
  tribunal deambulabat solus cum tabulis ac stilo, cum ecce adolescens
  quidam ex numero scholasticorum fur verus, securim clanculo apportans,
  illo non sentiente ingressus est ad cancellos plumbeos qui vico
  argentario desuper præminent, et præcidere plumbum cœpit. Sono
  autem securis audito submurmuraverunt argentarii qui subter erant, et
  miserunt qui apprehenderent quem forte invenissent. Quorum vocibus
  auditis, relicto instrumento ille discessit, timens ne cum eo teneretur.
  Alypius autem qui non viderat intrantem, exeuntem sensit, et celeriter
  vidit abeuntem: et causam scire cupiens ingressus est locum, et inventam
  securim stans atque admirans considerabat. Cum ecce illi qui missi
  fuerant, reperiunt eum solum ferentem ferrum cujus sonitu exciti
  venerant: tenent, attrahunt; congregatis inquilinis fori, tanquam furem
  manifestum se comprehendisse gloriantur, et inde offerendus judici
  ducebatur.

15. Sed hactenus docendus fuit. Statim enim, Domine, subvenisti
  innocentiæ cujus testis eras tu solus. Cum enim duceretur vel ad
  custodiam, vel ad supplicium, fit eis obviam quidam architectus cujus
  maxima erat cura publicarum fabricarum. Gaudent illi eum potissimum
  occurrisse, cui solebant in suspicionem venire ablatarum rerum quæ
  perissent de foro, ut quasi tandem ille cognosceret a quibus hæc fierent.
  Verum autem viderat homo sæpe Alypium in domo cujusdam senatoris ad quem
  salutandum ventitabat: statimque cognitum manu apprehensa semovit a
  turbis, et tanti mali causam quærens, quid gestum esset audivit; omnesque
  tumultuantes qui aderant et minaciter frementes jussit venire secum. Et
  venerunt ad domum illius adolescentis qui rem commiserat. Puer vero erat
  ante ostium, et tam parvus erat ut nihil exinde domino suo metuens,
  facile posset totum indicare: cum eo quippe in foro fuit pedissequus.
  Quem posteaquam recoluit Alypius, architecto intimavit. At ille securim
  demonstravit puero, quærens ab eo cujus esset. Qui confestim, Nostra,
  inquit: deinde interrogatus aperuit cætera. Sic in illam domum translata
  causa, confusisque turbis quæ de illo triumphare jam cœperant,
  futurus dispensator[142]
  verbi tui, et multarum in Ecclesia tua causarum examinator, experientior
  instructiorque discessit.



X. De integritate Alypii et adventu Nebridii.

16. Hunc ergo Romæ inveneram, et adhæsit mihi fortissimo vinculo,
  mecumque Mediolanum profectus est, ut nec me deseret, et de jure quod
  didicerat aliquid ageret, secundum votum magis parentum quam suum. Et
  ter* jam assederat mirabili continentia cæteris, cum
  ille magis miraretur eos qui aurum innocentiæ præponerent. Tentata est
  quoque ejus indoles, non solum illecebra cupiditatis, sed etiam stimulo
  timoris. Romæ assidebat comiti largitionum Italicianarum*.[143]
  Erat eo tempore quidam potentissimus senator, cujus et beneficiis
  obstricti multi et terrori subditi erant. Voluit sibi licere nescio quid
  ex more potentiæ suæ, quod esset per leges illicitum; restitit Alypius:
  promissum est præmium; irrisit animo: prætentæ minæ; calcavit: mirantibus
  omnibus inusitatam animam, quæ hominem tantum, et innumerabilibus
  præstandi nocendique modis ingenti fama celebratum, vel amicum non
  optaret, vel non formidaret inimicum. Ipse autem judex, cui
  consiliarius erat, quamvis et ipse fieri nollet, non tamen aperte
  recusabat: sed in istum causam transferens, ab eo se non permitti
  asserebat; quia et revera si ipse faceret, iste discederet. Hoc solo
  autem pene jam illectus erat studio litterario, ut pretiis prætorianis[144] codices sibi
  conficiendos curaret: sed consulta justitia deliberationem in melius
  vertit; utiliorem judicans æquitatem qua prohibebatur, quam potestatem
  qua sinebatur. Parvum est hoc; sed Luc. 16,
  10-12.qui in parvo fidelis est, et in magno fidelis est.
  Nec ullo modo erit inane, quod de tuæ Veritatis ore processit: Si in
  injusto mammona fideles non fuistis; quod verum est, quis credet vobis?
  Et si in alieno fideles non fuistis; quod vestrum est, quis dabit
  vobis? Talis ille tunc inhærebat mihi, mecumque nutabat in consilio,
  quisnam esset tenendus vitæ modus.

17. Nebridius etiam qui relicta patria vicina
  Carthagini, atque ipsa Carthagine ubi frequentissimus erat, relicto rure
  paterno optimo, relicta domo et non secutura matre, nullam ob aliam
  causam Mediolanum venerat, nisi ut mecum viveret in flagrantissimo
  studio[145] veritatis atque
  sapientiæ: pariter suspirabat, pariterque fluctuabat, beatæ vitæ
  inquisitor ardens, et quæstionum difficillimarum scrutator acerrimus. Et
  erant ora trium egentium, et inopiam suam sibimet invicem anhelantium, et
  Ps. 144, 15.a te exspectantium, ut
  dares eis escam in tempore opportuno. Et in omni amaritudine quæ
  nostros sæculares actus de misericordia tua sequebatur, intuentibus nobis
  finem cur ea pateremur, occurrebant tenebræ; et aversabamur* gementes, et dicebamus: Quamdiu hæc? Et hoc crebro
  dicebamus; et dicentes non relinquebamus ea; quia non elucebat certum
  aliquid quod illis relictis apprehenderemus.



XI. Anxius Augustinus de instituenda vita deliberat.

18. Et ego maxime mirabar, satagens et recolens, quam longum tempus
  esset ab undevigesimo anno ætatis meæ, quo fervere cœperam studio
  sapientiæ; disponens, ea inventa, relinquere omnes vanarum cupiditatum
  spes inanes et insanias mendaces: et ecce jam tricenariam ætatem gerebam,
  in eodem luto hæsitans aviditate fruendi præsentibus, fugientibus et
  dissipantibus me, dum dico: Cras inveniam; ecce manifestum apparebit, et
  tenebo: ecce Faustus veniet, et exponet omnia. O magni viri Academici!
  nihil ad agendam vitam certi comprehendi potest. Imo quæramus
  diligentius, et non desperemus. Ecce jam non sunt absurda in Libris
  ecclesiasticis quæ absurda videbantur, et possunt aliter atque honeste
  intelligi. Figam pedes in eo gradu in quo puer a parentibus eram positus,
  donec inveniatur perspicua veritas. Sed ubi quæretur? quando quæretur?
  Non vacat Ambrosio, non vacat legere. Ubi ipsos codices quærimus? unde,
  aut quando comparamus? a quibus sumimus? Deputentur tempora,
  distribuantur horæ pro salute animæ. Magna spes oborta est: non docet
  catholica fides quod putabamus, et vani accusabamus; nefas habent docti
  ejus credere Deum figura humani corporis terminatum: et dubitamus pulsare
  quo aperiantur cætera? Antemeridianis horis*
  discipuli occupant: cæteris quid facimus? cur non id agimus? Sed quando
  salutamus amicos majores, quorum suffragiis opus habemus? quando
  præparamus quod emant scholastici? quando reparamus nos ipsos, relaxando
  animo ab intentione curarum?

19. Pereant omnia, et dimittamus hæc vana et inania: conferamus nos ad
  solam inquisitionem veritatis. Vita* misera est;
  mors incerta. Si subito obrepit, quomodo hinc exibimus? et ubi nobis
  discenda sunt quæ hic negleximus, ac* non potius
  hujus negligentiæ supplicia luenda? Quid, si mors ipsa omnem curam sensu
  amputabit et finiet? Ergo et hoc quærendum. Sed absit ut ita sit. Non
  vacat, non est inane quod tam eminens culmen auctoritatis christianæ
  fidei toto orbe diffunditur[146]. Nunquam tanta et talia pro nobis
  divinitus agerentur, si morte corporis etiam vita animæ consumeretur.
  Quid cunctamur igitur relicta spe sæculi, conferre nos totos ad quærendum
  Deum et vitam beatam? Sed exspecta: jucunda sunt etiam ista; habent non
  parvam dulcedinem suam: non facile ab eis præcidenda est intentio, quia
  turpe est ad ea rursum redire. Ecce jam quantum est, ut impetretur
  aliquis honor? et quid amplius in his desiderandum? Suppetit amicorum
  majorum copia: ut nihil aliud, et multum festinemus, vel præsidatus dari
  potest; et ducenda uxor cum aliqua pecunia, ne sumptum nostrum gravet[147]; et ille erit modus
  cupiditatis. Multi magni viri et imitatione dignissimi, sapientiæ studio
  cum conjugibus dediti fuerunt.

20. Cum hæc dicebam, et alternabant hi venti et impellebant huc atque
  illuc cor meum, transibant tempora, et tardabam converti ad Dominum, et
  differebam de die in diem vivere in te, et non differebam quotidie in
  memetipso mori. Amans beatam vitam, timebam illam in sede sua; et ab ea
  fugiens, quærebam eam. Putabam enim me miserum fore nimis, si feminæ
  privarer amplexibus[148];
  et medicinam misericordiæ tuæ ad eamdem infirmitatem sanandam non
  cogitabam, quia expertus non eram; et propriarum virium credebam esse
  continentiam, quarum mihi non eram conscius, cum tam stultus essem ut
  nescirem, sicut scriptum est, neminem posse esse continentem, nisi tu
  dederis. Utique dares, si gemitu interno pulsarem aures tuas, et fide
  solida in te jactarem curam meam.






XII. Contentio inter Alypium et Augustinum de matrimonio et cœlibatu.

21. Prohibebat me sane Alypius ab uxore ducenda, cantans* nullo modo nos posse securo otio simul in amore
  sapientiæ vivere, sicut jam diu desideraremus, si id fecissem. Erat enim
  ipse in ea re etiam tunc castissimus, ita ut mirum esset; quia vel
  experientiam concubitus ceperat in ingressu adolescentiæ suæ, sed non
  hæserat; magisque doluerat et spreverat, et deinde jam continentissime
  vivebat. Ego autem resistebam illi, exemplis eorum qui conjugati
  coluissent sapientiam, et promeruissent Deum, et habuissent fideliter ac
  dilexissent amicos. A quorum ego quidem granditate animi
  longe aberam: et deligatus* morbo carnis mortifera
  suavitate, trahebam catenam meam, solvi timens, et quasi concusso vulnere
  repellens verba bene suadentis, tanquam manum solventis. Insuper etiam
  per me ipsi quoque Alypio loquebatur serpens, et innectebat atque
  spargebat per linguam meam dulces laqueos in via ejus, quibus illi
  honesti et expediti pedes implicarentur.

22. Cum enim me ille miraretur, quem non parvipenderet, ita hærere
  visco illius voluptatis, ut me affirmarem, quotiescumque inde inter nos
  quæreremus, cælibem vitam nullo modo posse degere; atque ita me
  defenderem, cum illum mirantem viderem, ut dicerem multum interesse inter
  illud quod ipse raptim et furtim expertus esset, quod pene jam ne
  meminisset quidem, atque ideo nulla molestia facile contemneret, et
  delectationes consuetudinis meæ, ad quas si accessisset honestum nomen
  matrimonii, non eum mirari oportere, cur ego illam vitam nequirem
  spernere: cœperat et ipse desiderare conjugium, nequaquam victus
  libidine talis voluptatis, sed curiositatis. Dicebat enim scire se cupere
  quidnam esset illud, sine quo vita mea quæ illi sic placebat, non mihi
  vita, sed pœna videretur. Stupebat enim liber ab illo vinculo
  animus servitutem meam, et stupendo ibat in experiendi cupidinem,
  venturus in ipsam experientiam, atque inde fortasse lapsurus in eam quam
  stupebat servitutem; quoniam sponsionem volebat facere cum
  morte; et qui amat periculum, incidit in illud. Neutrum enim
  nostrum, si quod est conjugale decus in officio regendi matrimonii et
  suscipiendorum liberorum, ducebat, nisi tenuiter. Magna autem ex parte
  atque vehementer consuetudo satiandæ insatiabilis concupiscentiæ me
  captum excruciabat: illum autem admiratio capiendum trahebat. Sic eramus,
  donec tu, Altissime, non deserens humum nostram, miseratus miseros,
  subvenires miris et occultis modis.



XIII. Uxor quæritur Augustino.

23. Et instabatur impigre ut ducerem uxorem. Jam petebam, jam
  promittebatur, maxime matre dante operam, quo me jam conjugatum Baptismus
  salutaris ablueret, quo me in dies gaudebat aptari, et vota sua ac
  promissa tua in mea fide compleri animadvertebat. Cum sane et rogatu meo
  et desiderio suo, forti clamore cordis abs te deprecaretur quotidie, ut ei
  per visum ostenderes aliquid de futuro matrimonio meo; nunquam voluisti.
  Et videbat quædam vana et phantastica, quo cogebat impetus de hac re
  satagentis humani spiritus; et narrabat mihi, non cum fiducia qua
  solebat, cum tu demonstrabas ei, sed contemnens ea. Dicebat enim
  discernere se nescio quo sapore, quem verbis explicare non poterat, quid
  interesset inter revelantem te, et animam suam somniantem. Instabatur
  tamen, et puella petebatur, cujus ætas ferme biennio minus quam nubilis
  erat; et quia ea placebat, exspectabatur.



XIV. De vita communi agenda dum amicis deliberat.

24. Et multi amici agitaveramus animo, et colloquentes ac detestantes
  turbulentas humanæ vitæ molestias, pene jam firmaveramus remoti a turbis
  otiose vivere: id otium sic moliti, ut si quid habere possemus,
  conferremus in medium, unamque rem familiarem conflaremus ex omnibus; ut
  per amicitiæ sinceritatem non esset aliud hujus et aliud illius; sed quod
  ex cunctis fieret unum, et universum singulorum esset, et omnia omnium:
  cum videremur nobis esse posse decem ferme homines in eadem societate,
  essentque inter nos prædivites, Romanianus[149] maxime communiceps noster, quem tunc
  graves æstus negotiorum suorum ad comitatum attraxerant, ab ineunte ætate
  mihi familiarissimus; qui maxime instabat huic rei, et magnam in suadendo
  habebat auctoritatem, quod ampla res ejus multum cæteris anteibat: et
  placuerat nobis ut bini annui tanquam magistratus omnia necessaria
  curarent, cæteris quietis. Sed posteaquam cœpit



cogitari utrum hoc mulierculæ sinerent, quas et alii nostrum jam
  habebant, et nos habere volebamus, totum illud placitum quod bene
  formabamus*, dissiluit in manibus, atque confractum
  et abjectum est. Inde ad suspiria et gemitus*, et
  gressus ad sequendas Mat. 7,
  13.latas et tritas vias sæculi, quoniam multæ
  cogitationes erant in corde nostro; Ps. 32,
  11.consilium autem tuum manet in æternum. Ex quo consilio
  deridebas nostra, et tua præparabas, nobis Ps.
  144, 15. 16.daturus escam in opportunitate, et aperturus
  manum atque impleturus animas nostras benedictione.



XV. In locum discedentis concubinæ alia succedit.

25. Interea mea peccata multiplicabantur, et avulsa* a latere meo tanquam impedimento conjugii, cum qua
  cubare solitus eram, cor ubi adhærebat, concisum et vulneratum mihi erat,
  et trahebat sanguinem. Et illa in Africam redierat, vovens tibi alium se
  virum nescituram, relicto apud me naturali ex illa filio meo. At ego
  infelix nec feminæ imitator, dilationis impatiens, tanquam post biennium
  accepturus eam quam petebam, quia non amator conjugii sed libidinis
  servus eram; procuravi aliam, non utique conjugem: quo tanquam
  sustentaretur et perduceretur vel integer vel auctior morbus animæ meæ,
  satellitio perdurantis consuetudinis, in regnum uxorium. Nec sanabatur
  vulnus illud meum quod prioris præcisione factum fuerat; sed post
  fervorem doloremque acerrimum putrescebat, et quasi frigidius, sed
  desperatius dolebat[150].



XVI. Mortis et judicii metum nunquam deposuit.

26. Tibi laus, tibi gloria, fons misericordiarum. Ego fiebam miserior,
  et tu propinquior. Aderat jam jamque dextera tua ereptura* me de cœno, et ablutura me; et ignorabam. Nec
  me revocabat a profundiore voluptatum carnalium gurgite, nisi metus
  mortis et futuri judicii tui, qui per varias quidem opiniones, nunquam
  tamen recessit de pectore meo. Et disputabam cum amicis meis Alypio et
  Nebridio de finibus bonorum et malorum, Epicurum accepturum fuisse palmam
  in animo meo, nisi ego credidissem post mortem restare animæ vitam, et
  tractus meritorum, quod Epicurus credere noluit. Et
  quærebam, si essemus immortales et in perpetua corporis voluptate sine
  ullo amissionis terrore viveremus, cur non essemus beati, aut quid aliud
  quæreremus? Nesciens idipsum ad magnam miseriam pertinere, quod ita
  demersus et cæcus cogitare non possem lumen honestatis et gratis
  amplectendæ pulchritudinis, quam non videt oculus carnis, et videtur ex
  intimo. Nec considerabam miser, ex qua vena mihi manaret, quod ista ipsa,
  fœda tamen, cum amicis dulciter conferebam; nec esse sine amicis
  poteram beatus, etiam secundum sensum quem tunc habebam in quantalibet
  affluentia carnalium voluptatum. Quos utique amicos gratis diligebam,
  vicissimque ab eis me diligi gratis sentiebam. O tortuosas vias! Væ animæ
  audaci quæ speravit, si a te recessisset, se aliquid melius habituram!
  Versa et reversa in tergum, et in latera, et in ventrem; et dura sunt
  omnia: et tu solus requies[151]. Et ecce ades, et liberas a
  miserabilibus erroribus, et constituis nos in via tua, et consolaris, et
  dicis: Currite; ego feram, et ego perducam, et ibi ego feram*.









LIBER SEPTIMUS.


Juventutis suæ exordium, id est annum ætatis trigesimum primum, ob
  mentis oculos reducit. Narrat se argumento quodam Nebridii valde
  perculsum, crassis tamen adhuc tenebris obvolvi, cum de Deo non nisi
  corporaliter sentire potuerit; Manichæos ergo impie sentire probe cernit,
  Ecclesiæ vero fidem omnino amplecti nequit; a Mathematicorum erroribus
  revocatur; quæstione tamen, unde malum? misere torquetur; plurimum e
  Platonicorum libris proficit, neque tamen sufficiunt, cum de Christi
  incarnatione prave senserit; arreptis vero S. Scripturis, et præsertim
  Apostolo Paulo, dubitationes ejus omnes concidunt.






I. Deum cogitat tamquam aliquid corporeum per infinita spatia diffusum.

1. Jam mortua erat adolescentia mea mala et nefanda, et ibam in
  juventutem, quanto ætate major, tanto vanitate turpior. Qui cogitare
  aliquid substantiæ nisi tale non poteram, quale per hos oculos videri
  solet; non te cogitabam*, Deus, in figura corporis
  humani: ex quo audire aliquid de sapientia cœpi, semper hoc fugi;
  et gaudebam me hoc reperisse in fide spiritualis matris nostræ Catholicæ
  tuæ. Sed quid te aliud cogitarem non occurrebat; et conabar cogitare te
  homo, et talis homo, summum et solum et verum Deum! et te
  incorruptibilem, et inviolabilem, et incommutabilem, totis medullis
  credebam; quia, nesciens unde et quomodo, plane tamen videbam et certus
  eram, id quod corrumpi potest, deterius esse quam id quod non potest; et
  quod violari non potest, incunctanter præponebam violabili; et quod
  nullam patitur per mutationem, melius esse quam id quod mutari potest.
  Clamabat violenter cor meum adversus omnia phantasmata mea, et hoc uno
  ictu conabar abigere circumvolantem turbam immunditiæ ab acie meæ mentis;
  et vix dimota in ictu oculi ecce conglobata rursus aderat, et irruebat in
  aspectum meum, et obnubilabat eum: ut quamvis non forma humani corporis,
  corporeum tamen aliquid cogitare cogerer per spatia locorum, sive infusum
  mundo, sive etiam extra mundum per infinita diffusum, etiam ipsum
  incorruptibile et inviolabile et incommutabile, quod corruptibili et
  violabili et commutabili præponebam; quoniam quidquid privabam
  spatiis talibus, nihil mihi esse videbatur: sed prorsus nihil, ne inane
  quidem; tanquam si corpus auferatur loco, et maneat locus omni corpore
  vacuatus, et terreno et humido et aereo et cœlesti, sed tamen sit
  locus inanis tanquam spatiosum nihil.

2. Ego itaque incrassatus corde, nec mihimet ipsi vel ipse
  conspicuus[152], quidquid
  non per aliquanta spatia tenderetur, vel diffunderetur, vel
  conglobaretur, vel tumeret, vel tale aliquid caperet, aut capere posset,
  nihil prorsus esse arbitrabar. Per quales enim formas ire solent oculi
  mei, per tales imagines ibat cor meum: nec videbam hanc eamdem
  intentionem, qua illas ipsas imagines formabam, non esse tale aliquid;
  quæ tamen ipsas non formaret, nisi esset aliquid magnum. Ita etiam te,
  vita vitæ meæ, grandem per infinita spatia undique cogitabam penetrare
  totam mundi molem, et extra eam quaquaversum per immensam sine termino;
  ut haberet te terra, haberet cœlum, haberent omnia, et illa
  finirentur in te, tu autem nusquam. Sicut autem luci solis non obsisteret
  corpus, aeris hujus qui supra terram est, quominus per eum trajiceretur
  penetrans eum, non dirumpendo aut concidendo, sed implendo eum totum: sic
  tibi putabam non solum cœli et aeris et maris, sed etiam terræ
  corpus pervium, et ex omnibus maximis minimisque partibus penetrabile ad
  capiendam præsentiam tuam, occulta inspiratione intrinsecus et
  extrinsecus administrantem omnia quæ creasti. Ita suspicabar, quia
  cogitare aliud non poteram; nam falsum erat. Illo enim modo major pars
  terræ majorem tui partem haberet, et minorem minor: atque ita te plena
  essent omnia, ut amplius tui caperet elephanti corpus quam passeris, quo
  esset isto grandius, grandioremque occuparet locum; atque ita frustatim
  partibus mundi, magnis magnas, brevibus breves partes tuas præsentes
  faceres. Non es autem ita. Sed nondum iluminaveras tenebras meas.



II. Momentum quo Nebridius confutaret Manichæos.

3. Sat erat enim mihi, Domine, adversus illos
  deceptos deceptores, et loquaces mutos*, quoniam non
  ex eis sonabat verbum tuum: sat erat ergo illud quod jamdiu ab usque
  Carthagine a Nebridio proponi solebat, et omnes qui audieramus
  concussi[153] sumus. Quid
  erat tibi factura nescio quæ gens tenebrarum, quam ex adversa mole solent
  opponere, si tu cum ea pugnare noluisses*? Si enim
  responderetur, aliquid fuisse nocituram, violabilis tu et corruptibilis
  fores. Si autem nihil ea nocere potuisse diceretur, nulla afferretur
  causa pugnandi; et ita pugnandi, ut quædam portio tua et membrum tuum,
  vel proles de ipsa substantia tua, misceretur adversis potestatibus et
  non a te creatis naturis, atque in tantum ab eis corrumperetur et
  commutaretur in deterius, ut a beatitudine in miseriam[154] verteretur, et indigeret auxilio quo
  erui purgarique posset: et hanc esse animam, cui tuus sermo, servienti
  liber, et contaminatæ purus, et corruptæ integer subveniret; sed et ipse
  corruptibilis, quia ex una eademque substantia. Itaque, si te, quidquid
  es, id est, substantiam tuam qua es, incorruptibilem dicerent; falsa esse
  illa omnia et exsecrabilia: si autem corruptibilem; idipsum jam falsum et
  prima voce abominandum. Sat erat ergo istud adversus eos omnimodo
  evomendos a pressura pectoris, quia non habebant qua exirent sine
  horribili sacrilegio cordis et linguæ, sentiendo de te ista et
  loquendo.



III. Liberum arbitrium causa peccati.

4. Sed et ego adhuc, quamvis incontaminabilem et inconvertibilem, et
  nulla ex parte mutabilem dicerem, firmeque sentirem Dominum nostrum Deum
  verum, qui fecisti non solum animas nostras, sed etiam corpora[155], nec tantum nostras
  animas et corpora, sed omnes et omnia; non tenebam explicatam* et enodatam causam mali: quæcumque tamen esset, sic
  eam quærendam videbam, ut non per illam constringerer Deum incommutabilem
  mutabilem credere, ne ipse fierem quod quærebam. Itaque securus eam
  quærebam, et certus non esse verum quod illi dicerent, quos toto animo
  fugiebam; quia videbam, quærendo unde malum, repletos malitia, qua
  opinarentur tuam potius substantiam male pati[154], quam suam male facere.



5. Et intendebam ut cernerem quod audiebam,
  liberum voluntatis arbitrium causam esse ut male faceremus, et rectum
  judicium tuum ut pateremur[156]; et eam liquidam*
  cernere non valebam. Itaque aciem mentis de profundo educere conatus,
  mergebar iterum; et sæpe conatus, mergebar iterum atque iterum.
  Sublevabat enim me in lucem tuam quod tam sciebam me habere voluntatem,
  quam me vivere. Itaque cum aliquid vellem aut nollem, non alium quam me
  velle ac nolle certissimus eram; et ibi esse causam peccati mei jam
  jamque animadvertebam. Quod autem invitus facerem, pati me potius quam
  facere videbam; et id non culpam, sed pœnam esse judicabam, qua me
  non injuste plecti, te justum cogitans, cito fatebar. Sed rursus dicebam:
  Quis fecit me? Nonne Deus meus, non tantum bonus, sed ipsum bonum? Unde
  igitur mihi male velle et bene nolle, ut esset cur juste pœnas
  luerem? Quis in me hoc posuit, et inseruit mihi plantarium amaritudinis,
  cum totus fierem a dulcissimo Deo meo? Si diabolus auctor, unde ipse
  diabolus? Quod si et ipse perversa voluntate ex bono angelo diabolus
  factus est; unde et in ipso voluntas mala qua diabolus fieret, quando
  totus angelus a conditore optimo factus esset*? His
  cogitationibus deprimebar iterum et suffocabar: sed non usque ad illum infernum subducebar erroris, ubi nemo Ps. 6, 6.tibi confitetur, dum tu potius
  mala pati, quam homo facere putatur.



IV. Deum incorruptibilem esse oportet.

6. Sic enim nitebar invenire cætera, ut jam inveneram melius esse
  incorruptibile, quam corruptibile; et ideo te, quidquid esses, esse
  incorruptibilem confitebar. Neque enim ulla anima unquam
  potuit, poteritve cogitare aliquid quod sit te melius, qui summum et
  optimum bonum es. Cum autem verissime atque certissime incorruptibile
  corruptibili præponatur, sicut ego jam præponebam; poteram jam
  cogitatione aliquid attingere quod esset melius Deo meo, nisi tu esses
  incorruptibilis. Ubi igitur videbam incorruptibile corruptibili esse
  præferendum, ibi te quærere debebam, atque inde advertere ubi* sit malum, id est, unde sit ipsa corruptio, qua
  violari substantia tua nullo modo potest. Nullo enim prorsus modo violat
  corruptio Deum nostrum; nulla voluntate, nulla necessitate, nullo
  improviso casu; quoniam ipse est Deus, et quod sibi vult bonum est, et
  ipse est idem bonum: corrumpi autem non est bonum. Nec cogeris invitus ad
  aliquid, quia voluntas tua non est major quam potentia tua. Esset autem
  major, si te ipso tu ipse major esses: voluntas enim et potentia Dei,
  Deus ipse est. Et quid improvisum tibi qui nosti omnia, et nulla natura
  est, nisi quia nosti eam? Et utquid multa dicimus, cur non sit
  corruptibilis substantia quæ Deus est, quando si hoc esset, non esset
  Deus?



V. Quærit iterum unde malum, et quæ radix ejus.

7. Et quærebam unde malum, et male quærebam; et in ipsa inquisitione
  mea non videbam malum. Et constituebam in conspectu spiritus mei
  universam creaturam, quidquid in ea cernere possumus; sicuti est terra,
  et mare, et aer, et sidera, et arbores, et alia*
  mortalia; et quidquid in ea non videmus, sicut firmamentum cœli,
  insuper et omnes Angelos et cuncta spiritualia ejus; sed etiam ipsa,
  quasi corpora essent, locis et locis ordinavit imaginatio mea: et feci
  unam massam grandem distinctam generibus corporum creaturam tuam*; sive quæ re vera corpora erant, sive quæ ipse pro
  spiritibus finxeram: et eam feci grandem, non quantum erat, quod scire
  non poteram; sed quantum libuit, undiqueversum sane finitam. Te autem,
  Domine, ex omni parte ambientem et penetrantem eam, sed usquequaque
  infinitum: tanquam si mare esset ubique, et undique per immensa infinitum
  solum mare, et haberet intra se spongiam quamlibet magnam, sed finitam
  tamen; plena esset utique spongia illa ex omni sua parte ex immenso mari:
  sic creaturam tuam finitam, te infinito plenam putabam, et dicebam: Ecce
  Deus, et ecce quæ creavit Deus, et bonus Deus, atque his validissime
  longissimeque præstantior; sed tamen bonus bona creavit, et ecce quomodo
  ambit atque implet ea. Ubi ergo malum, et
  unde, et qua huc irrepsit? Quæ radix ejus, et quod semen ejus? An omnino
  non est? Cur ergo timemus et cavemus quod non est? Aut si inaniter
  timemus, certe vel timor ipse malum est, quo incassum stimulatur et
  excruciatur cor: et tanto gravius malum, quanto non est quod timeamus, et
  timemus. Idcirco aut est malum quod timemus, aut hoc malum est quia
  timemus. Unde est igitur, quoniam Deus fecit hæc omnia, bonus bona? Majus
  quidem et summum bonum minora fecit bona, sed tamen et creans et creata
  bona sunt omnia. Unde est malum? An unde fecit ea*,
  materies aliqua mala erat, et formavit atque ordinavit eam, sed reliquit
  aliquid in illa, quod in bonum non converteret? Cur et hoc? An impotens
  erat totum vertere et commutare, ut nihil mali remaneret, cum sit
  omnipotens? Postremo, cur inde aliquid facere voluit, ac non potius eadem
  omnipotentia fecit ut nulla esset omnino? Aut vero existere poterat
  contra ejus voluntatem? Aut si æterna erat, cur tam diu per infinita
  retro spatia temporum, sic eam sivit esse, ac tanto post placuit aliquid
  ex ea facere? Aut jam si subito aliquid voluit agere, hoc potius ageret
  omnipotens, ut illa non esset, atque ipse solus esset totum, verum et
  summum et infinitum bonum. Aut si non erat bene ut non aliquid boni etiam
  fabricaretur*, et conderet qui bonus erat; illa
  sublata et ad nihilum redacta materia quæ mala erat, bonam ipse
  institueret unde omnia crearet. Non enim esset omnipotens, si condere non
  posset aliquid boni, nisi ea, quam non ipse condiderat, adjuvaretur
  materia. Talia volvebam pectore misero, ingravidato curis mordacissimis
  de timore mortis, et non inventa veritate: stabiliter tamen hærebat in
  corde meo, in catholica Ecclesia fides Christi tui Domini et Salvatoris
  nostri; in multis quidem adhuc informis, et præter doctrinæ normam
  fluitans*, sed tamen non eam relinquebat animus, imo
  in dies magis magisque imbibebat.



VI. Mathematicorum divinationes rejicit.

8. Jam etiam mathematicorum fallaces divinationes, et impia
  deliramenta rejeceram. Confiteantur etiam hinc tibi de intimis visceribus
  animæ meæ miserationes tuæ, Deus meus. Tu enim, tu omnino; nam quis alius
  a morte omnis erroris revocat nos, nisi vita quæ mori nescit, et
  sapientia mentes indigentes illuminans, nullo indigens lumine, qua mundus
  administratur usque ad arborum volatica folia? tu procurasti pervicaciæ
  meæ, qua obluctatus sum Vindiciano acuto seni, et Nebridio adolescenti
  mirabilis animæ: illi vehementer affirmanti, huic cum dubitatione quidem
  aliqua, sed tamen crebro dicenti, non esse illam*
  artem futura prævidendi; conjecturas autem hominum habere sæpe vim
  sortis, et multa dicendo dici pleraque ventura, nescientibus eis qui
  dicerent, sed in ea non tacendo incurrentibus: procurasti ergo tu hominem
  amicum, non quidem segnem consultorem mathematicorum, nec eas litteras
  bene callentem; sed, ut dixi, consultorem curiosum, et tamen scientem
  aliquid quod a patre suo se audisse dicebat, quod*
  quantum valeret ad illius artis opinionem evertendam ignorabat. Is ergo
  vir nomine Firminus, liberaliter institutus et excultus eloquio, cum me
  tanquam charissimum, de quibusdam suis rebus, in quas sæcularis spes ejus
  intumuerat, consuleret quid mihi secundum suas, quas constellationes
  appellant, videretur; ego autem, qui jam de hac re in Nebridii sententiam
  flecti cœperam, non quidem abnuerem conjicere ac dicere quod
  nutanti occurrebat; sed tamen subjicerem, prope jam esse mihi persuasum
  ridicula illa esse et inania: tum ille mihi narravit patrem suum fuisse
  librorum talium curiosissimum, et habuisse amicum æque illa simulque
  sectantem; qui pari studio et collatione flatabant in eas nugas ignem
  cordis sui*, ita ut mutorum quoque animalium, si qua
  domi parerent, observarent momenta nascentium, atque ad ea cœli
  positionem notarent, unde illius quasi artis experimenta colligerent.
  Itaque dicebat audisse se a patre, quod cum eumdem Firminum* prægnans mater esset, etiam illius paterni amici
  famula quædam pariter utero grandescebat; quod latere non potuit dominum,
  qui etiam canum suarum partus examinatissima diligentia nosse curabat:
  atque ita factum esse ut cum iste conjugis, ille autem ancillæ dies et
  horas, minutioresque horarum articulos cautissima observatione
  numerarent, enixæ essent ambæ simul; ita ut easdem constellationes usque
  ad easdem minutias utrique nascenti facere cogerentur, iste filio, ille
  servulo. Nam cum mulieres parturire cœpissent, indicaverunt sibi
  ambo quid sua cujusque domo ageretur, et paraverunt quos ad se invicem
  mitterent, simul ut natum quod parturiebatur esset cuique nuntiatum; quod tamen ut continuo nuntiaretur, tanquam in regno
  suo facile effecerant. Atque ita, qui ab alterutro missi sunt, tam ex
  paribus domorum intervallis sibi obviam factos esse dicebat, ut aliam
  positionem siderum, aliasque particulas momentorum, neuter eorum notare
  sineretur: et tamen Firminus amplo apud suos loco natus, dealbatiores
  vias sæculi cursitabat, augebatur divitiis, sublimabatur honoribus;
  servus autem ille, conditionis jugo nullatenus relaxato, dominis
  serviebat, ipso indicante qui noverat eum.

9. His itaque auditis et creditis, talis quippe narraverat, omnis illa
  reluctatio mea resoluta concidit: et primo Firminum ipsum conatus sum ab
  illa curiositate revocare, cum dicerem, constellationibus ejus inspectis,
  ut vera pronuntiarem*, debuisse me utique videre ibi
  parentes inter suos esse primarios, nobilem familiam propriæ civitatis,
  natales ingenuos, honestam educationem, liberalesque doctrinas. At si me
  ille servus ex eisdem constellationibus, quia et illius ipsæ essent,
  consuluisset, ut eidem quoque vera proferrem, debuisse me rursus ibi
  videre abjectissimam familiam, conditionem servilem, et cætera longe a
  prioribus aliena, longeque distantia. Unde autem fieret ut eadem
  inspiciens diversa dicerem, si vera dicerem; si autem eadem dicerem,
  falsa dicerem: inde certissime colligi*, ea quæ
  vera, consideratis constellationibus, dicerentur, non arte dici, sed
  sorte; quæ autem falsa, non artis imperitia, sed sortis mendacio.

10. Hinc autem accepto aditu*, ipse mecum talia
  ruminando, ne quis eorumdem delirorum qui talem quæstum sequerentur, quos
  jam jamque invadere, atque irrisos refellere cupiebam, mihi ita
  resisteret, quasi aut Firminus mihi, aut illi pater falsa narraverit;
  intendi considerationem in eos qui gemini nascuntur: quorum plerique ita
  post invicem funduntur ex utero, ut parvum ipsum temporis intervallum,
  quantamlibet vim in rerum natura habere contendant, colligi tamen humana
  observatione non possit, litterisque omnino signari non valeat, quas
  mathematicus inspecturus est, ut vera pronuntiet. Et non erunt vera, quia
  easdem litteras inspiciens, eadem debuit dicere de Esau et de Jacob; sed
  non eadem utrique acciderunt. Falsa ergo diceret: aut si vera diceret,
  non eadem diceret, at eadem* inspiceret. Non ergo
  arte, sed sorte vera diceret. Tu enim, Domine, justissime moderator
  universitatis, consulentibus consultisque nescientibus occulto instinctu
  agis, ut dum quisque consulit, hoc audiat quod eum oportet audire
  occultis meritis animarum, ex abysso justi judicii tui, cui non dicat
  homo: Quid est hoc? aut quid hoc? Non dicat, non dicat; homo est
  enim.



VII. Misere torquetur inquirens unde sit malum.

11. Jam itaque me, adjutor meus, illis vinculis solveras, et quærebam
  unde malum, et non erat exitus. Sed non sinebas me ullis fluctibus
  cogitationis auferri ab ea fide qua credebam et esse te, et esse
  incommutabilem substantiam tuam, et esse de hominibus curam et judicium
  tuum, et in Christo Filio tuo Domino nostro, atque*
  Scripturis sanctis quas Ecclesiæ tuæ catholicæ commendaret auctoritas,
  viam te posuisse salutis humanæ, ad eam vitam, quæ post hanc mortem
  futura est. His itaque salvis, atque inconcusse roboratis in animo meo,
  quærebam æstuans unde sit malum. Quæ illa tormenta parturientis cordis
  mei! qui gemitus, Deus meus! Et ibi erant aures tuæ, nesciente me. Et cum
  in silentio fortiter quærerem, magnæ voces erant ad misericordiam tuam,
  tacitæ contritiones animi mei. Tu sciebas quid patiebar, et nullus
  hominum. Quantum enim erat quod inde digerebatur per linguam meam in
  aures familiarissimorum meorum? Numquid totus tumultus animæ meæ, cui nec
  tempora, nec os meum sufficiebat, sonabat eis? Totum tamen ibat in
  auditum tuum, quod Ps. 37,
  9-11.rugiebam a gemitu cordis mei, et ante te erat
  desiderium meum, et lumen oculorum meorum non erat mecum. Intus enim
  erat, ego autem foris. Nec in loco illud: at ego intendebam in ea quæ
  locis continentur, et non ibi inveniebam locum ad requiescendum; nec
  recipiebant* me ista ut dicerem, Sat est, et bene
  est; nec dimittebant redire, ubi mihi satis esset bene. Superior enim
  eram istis, te autem inferior; et tu gaudium verum mihi subdito tibi, et
  tu mihi subjeceras quæ infra me creasti. Et hoc erat rectum
  temperamentum[157], et
  media regio salutis meæ, ut manerem ad imaginem tuam, et tibi serviens
  dominarer corpori. Sed cum superbe contra te surgerem, Job 15, 26.et currerem adversus Dominum in
  cervice crassa scuti mei, etiam ista infima supra me facta sunt, et
  premebant, et nusquam erat laxamentum et respiramentum. Ipsa
  occurrebant undique acervatim et conglobatim cernenti; cogitanti autem
  imagines corporum, ipsæ opponebantur redeunti, quasi diceretur: Quo is,
  indigne et sordide? Et hæc de vulnere meo creverant, quia Ps. 88, 11humiliasti tanquam vulneratum,
  superbum; et tumore meo separabar abs te[158], et nimis inflata facies claudebat
  oculos meos.



VIII. Quomodo divina misericordia subvenerit Augustino.

12. Tu vero, Domine, in æternum manes, et non in
  æternum irasceris nobis: quoniam miseratus es terram et cinerem, et
  placuit in conspectu tuo reformare deformia mea; et stimulis internis
  agitabas me, ut impatiens essem, donec mihi per interiorem aspectum
  certus esses. Et residebat tumor meus ex occulta manu medicinæ tuæ,
  aciesque conturbata et contenebrata mentis meæ, acri collyrio salubrium
  dolorum meorum de die in diem sanabatur.



IX. In Platonicorum libris Verbi æterni divinitatem, non incarnati humilitatem invenit.

13. Et primo volens ostendere mihi quam 1 Pet.
  5, 5. Jac. 2, 6.resistas superbis, humilibus autem des
  gratiam, et quanta misericordia tua demonstrata sit hominibus via
  humilitatis, quod Verbum tuum caro factum est, et habitavit inter
  homines; procurasti mihi per quemdam hominem immanissimo typho turgidum,
  quosdam Platonicorum[159]
  libros ex Græca lingua in Latinam versos: et ibi legi, non quidem his
  verbis, sed hoc idem omnino multis et multiplicibus suaderi rationibus,
  quod Joh. 1, 1-5.in principio erat
  Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum: hoc erat in
  principio apud Deum; omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est
  nihil: quod factum est in ipso, vita erat, et vita erat lux hominum, et
  lux in tenebris lucet, et tenebræ eam non comprehenderunt. Et quia
  hominis anima quamvis testimonium perhibeat de lumine, non est
  tamen ipsa lumen[160]; sed tamen Verbum Deus est lumen
  erum quod illuminat omnem hominem
  venientem in hunc mundum. Et quia Ver.
  9-12.in hoc mundo erat, et mundus per eum factus est, et mundus
  eum non cognovit. Quia vero in propria sua venit, et sui eum non
  receperunt; quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios
  Dei fieri, credentibus in nomine ejus; non ibi legi.

14. Item legi ibi quia Verbum Deus, Ver.
  13.non ex carne, non ex sanguine, non ex voluntate viri, neque
  ex voluntate carnis, sed ex Deo natus est[161]. Sed quia Ver.
  14.Verbum caro factum est, et habitavit in nobis; non ibi
  legi. Indagavi quippe in illis litteris varie dictum, et multis modis,
  quod sit Filius in forma Patris, non rapinam arbitratus esse æqualis
  Deo, quia naturaliter idipsum est. Sed quia Phil. 2, 6-11.semetipsum exinanivit formam
  servi accipiens, in similitudinem hominum factus, et habitu inventus ut
  homo; humiliavit se factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis:
  propter quod et Deus illum exaltavit a mortuis, et donavit ei nomen quod
  est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectatur,
  cœlestium, terrestrium et infernorum; et omnis lingua confiteatur
  quia Dominus Jesus in gloria est Dei Patris; non habent illi libri.
  Quod enim ante omnia tempora, et supra omnia tempora incommutabiliter
  manet unigenitus Filius tuus coæternus tibi, et quia Joh. 1, 16.de plenitudine ejus accipiunt
  animæ ut beatæ sint, et quia participatione manentis in se sapientiæ
  renovantur ut sapientes sint; est ibi. Quod autem Rom. 5, 6.secundum tempus pro impiis mortuus
  est; et Rom. 8, 32.Filio tuo unico
  non pepercisti, sed pro omnibus nobis tradidisti eum; non est ibi.
  Mat. 11, 25. 28. 29.Abscondisti enim
  hæc a sapientibus, et revelasti ea parvulis; ut venirent ad eum
  laborantes et onerati, et reficeret eos: quoniam mitis est et
  humilis corde, et Ps. 24, 9.
  18.dirigit mites in judicio, et docet mansuetos vias suas,
  videns humilitatem nostram, et laborem nostrum, et dimittens omnia peccata
  nostra. Qui autem cothurno tanquam doctrinæ sublimioris elati non
  audiunt dicentem, Mat. 11, 29.Discite a
  me quia mitis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus
  vestris: etsi Rom. 1, 21.
  22.cognoscunt Deum, non sicut Dominum glorificant aut gratias
  agunt; sed evanescunt in cogitationibus suis, et obscuratur insipiens cor
  eorum; dicentes enim se esse sapientes, stulti facti sunt.

15. Et ideo legebam ibi Ver. 23.immutatam etiam gloriam
  incorruptionis tuæ in idola et varia simulacra, in similitudinem imaginis
  corruptibilis hominis, et volucrum, et quadrupedum, et serpentum;
  Gen. 25, 33. 34.videlicet Ægyptium cibum[162] quo Esau perdidit
  primogenita sua: quoniam caput quadrupedis pro te honoravit populus
  primogenitus, Act. 7, 39.conversus
  corde in Ægyptum, et curvans imaginem tuam, animam suam ante
  Ex. 32, 1-6. et Ps. 105, 19.
  20.imaginem vituli manducantis fenum. Inveni hæc ibi, et
  non manducavi. Placuit enim tibi, Domine, auferre opprobrium diminutionis
  ab Jacob, ut Rom. 9, 13.major serviret
  minori; et vocasti Gentes in hæreditatem tuam. Et ego ad te veneram
  ex Gentibus, et intendi in aurum quod ab Ægypto voluisti[163] ut auferret populus tuus, quoniam
  tutum erat, ubicumque erat. Ex. 3, 22; et 11,
  2.Et dixisti Atheniensibus per Apostolum tuum, quod
  Act. 17, 28.in te vivimus et movemur et
  sumus; sicut et quidam secundum eos dixerunt: et utique inde erant
  illi libri. Et non attendi in idola Ægyptiorum, quibus de auro tuo
  ministrabant, qui Rom. 1,
  25.transmutaverunt veritatem Dei in mendacium, et coluerunt, et
  servierunt creaturæ potius quam Creatori.



X. Clarius innotescunt jam Augustino divina.

16. Et inde admonitus redire ad memetipsum,
  intravi in intima mea, duce te; et potui, quoniam factus es adjutor meus.
  Intravi, et vidi qualicumque oculo animæ meæ, supra eundem oculum animæ
  meæ, supra mentem meam, lucem* incommutabilem; non
  hanc vulgarem et conspicuam omni carni[164]; nec quasi ex eodem genere grandior
  erat, tanquam si ista multo multoque clarius claresceret, totumque
  occuparet magnitudine. Non hoc illa erat; sed aliud, aliud valde ab istis
  omnibus. Nec ita erat supra mentem meam sicut oleum super aquam, nec
  sicut cœlum super terram; sed superior, quia ipsa fecit me, et ego
  inferior, quia factus sum ab ea. Qui novit veritatem, novit eam; et qui
  novit eam, novit æternitatem. Charitas novit eam. O æterna veritas, et
  vera charitas, et chara æternitas[165]! tu es Deus meus; tibi suspiro die ac
  nocte. Et cum te primum cognovi, tu assumpsisti me, ut viderem esse quod
  viderem, et nondum me esse qui viderem. Et reverberasti infirmitatem
  aspectus mei, radians in me vehementer, et contremui amore et horrore; et
  inveni longe me esse a te in regione dissimilitudinis[166], tanquam audirem vocem tuam de
  excelso: Cibus sum grandium; cresce, et manducabis me. Nec tu me in te
  mutabis, sicut cibum carnis tuæ; sed tu mutaberis in me. Et cognovi
  quoniam Ps. 38, 12.pro iniquitate
  erudisti hominem, et tabescere fecisti sicut araneam animam meam; et
  dixi: Numquid nihil est veritas, quoniam neque per finita, neque per
  infinita locorum spatia diffusa est? Et clamasti de longinquo: Imo vero,
  Ex. 3, 14.Ego sum qui sum.
  Et audivi sicut auditur in corde, et non erat prorsus unde dubitarem;
  faciliusque dubitarem vivere me, quam non esse veritatem, Rom. 1, 20.quæ per ea quæ facta sunt,
  intellecta conspicitur*.



XI. Quomodo creaturæ sunt, et non sunt.

17. Et inspexi cætera infra te, et vidi nec omnino esse, nec omnino
  non esse: esse quidem, quoniam abs te sunt; non esse autem, quoniam id
  quod es non sunt. Id enim vere est, quod incommutabiliter[167] manet. Ps. 72,
  28.Mihi autem adhærere Deo bonum est; quia si non manebo in
  illo, nec in me potero. Ille autem Sap. 7,
  27.in se manens innovat omnia. Et Ps. 15, 2.Deus meus es, quoniam bonorum
  meorum non eges.



XII. Omnia bona, quæcumque sunt.

18. Et manifestum est mihi quoniam bona sunt quæ corrumpuntur, quae
  neque si summa bona essent, neque nisi bona essent, corrumpi possent:
  quia si summa bona essent, incorruptibilia essent; si autem nulla bona
  essent, quid in eis corrumperetur non esset. Nocet enim corruptio; et
  nisi bonum minueret, non noceret. Aut igitur nihil nocet corruptio, quod
  fieri non potest: aut, quod certissimum est, omnia quæ corrumpuntur,
  privantur bono. Si autem omni bono privabuntur, omnino non erunt. Si enim
  erunt, et corrumpi jam non poterunt, meliora erant, quia
  incorruptibiliter permanebunt. Et quid monstruosius quam ea dicere omni
  bono amisso facta meliora? Ergo si omni bono privabuntur, omnino nulla
  erunt: ergo quamdiu sunt, bona sunt: ergo quæcumque sunt, bona sunt.
  Malumque illud quod quærebam unde esset, non est substantia; quia si
  substantia esset, bonum esset. Aut enim esset incorruptibilis substantia,
  magnum utique bonum: aut substantia corruptibilis esset, quæ nisi bona
  esset, corrumpi non posset. Itaque vidi et manifestatum est mihi quia
  omnia bona tu fecisti, et prorsus nullæ substantiæ sunt quas tu non
  fecisti. Et quoniam non æqualia omnia fecisti, ideo sunt omnia[168]; quia singula bona sunt,
  et simul omnia valde bona: quoniam Gen. 1. et
  Eccli. 39, 21.fecit Deus noster omnia bona valde.



XIII. Omnia condita laudant Deum.

19. Et tibi omnino non est malum, non solum tibi, sed nec universæ
  creaturæ tuæ; quia extra* non est aliquid quod
  irrumpat, et corrumpat ordinem quem imposuisti ei. In partibus autem ejus
  quædam, quibusdam quia non conveniunt, mala putantur: et eadem ipsa
  conveniunt aliis[169], et
  bona sunt, et in semetipsis bona sunt. Et omnia hæc quæ sibimet invicem
  non conveniunt, conveniunt inferiori parti rerum, quam terram dicimus;
  habentem cœlum suum nubilosum atque ventosum congruum sibi. Et
  absit jam ut dicerem, Non essent ista*! quia etsi
  sola ista cernerem, desiderarem quidem meliora, sed jam etiam de solis
  istis laudare te deberem; quoniam laudandum te ostendunt Ps. 148, 1-12.de terra dracones et omnes
  abyssi, ignis, grando, nix, glacies, spiritus tempestatis, quæ faciunt
  verbum tuum, montes et omnes colles, ligna fructifera et omnes cedri;
  bestiæ et omnia pecora, reptilia et volatilia pennata; reges terræ et
  omnes populi, principes et omnes judices terræ; juvenes et virgines,
  seniores cum junioribus laudant nomen tuum. Cum vero etiam de
  cœlis te laudent, laudent te, Deus noster, in excelsis omnes
  Angeli tui, omnes Virtutes tuæ, sol et luna, omnes stellæ et lumen,
  cœli cœlorum et aquæ quæ super cœlos sunt, laudent
  nomen tuum: non jam desiderabam meliora, quia omnia cogitabam; et
  meliora quidem superiora quam inferiora, sed meliora omnia quam sola
  superiora, judicio saniore pendebam.






XIV. Sanæ mentis homini nihil displicet inter creaturas Dei.

20. Non est sanitas eis quibus displicet aliquid creaturæ tuæ; sicut
  mihi non erat, cum displicerent multa quæ fecisti. Et quia non audebat
  anima mea ut ei displiceret Deus meus, nolebat esse tuum quidquid ei
  displicebat. Et inde ierat in opinionem duarum substantiarum, et non
  requiescebat, et aliena loquebatur. Et inde rediens fecerat sibi Deum per
  infinita spatia locorum omnium, et eum putaverat esse te; et eum
  collocaverat in corde suo, et facta erat rursus templum idoli sui
  abominandum tibi. Sed posteaquam fovisti caput nescientis, et clausisti
  Ps. 118, 37.oculos meos ne viderent
  vanitatem; cessavi de me paululum, et consopita est insania mea: et
  evigilavi in te, et vidi te infinitum aliter; et visus iste non a carne
  trahebatur.





XV. Quomodo veritas es falsitas in creaturis.

21. Et respexi alia, et vidi tibi debere quia sunt, et in te cuncta
  finita: sed aliter, non quasi in loco, sed quia tu es omnitenens manu
  veritate; et omnia vera sunt, inquantum sunt; nec quidquam est falsitas,
  nisi cum putatur esse quod non est. Et vidi quia non solum locis sua
  quæque suis conveniunt, sed etiam temporibus: et quia tu, qui solus
  æternus es, non post innumerabilia spatia temporum cœpisti operari;
  quia omnia spatia temporum, et quæ præterierunt et quæ præteribunt, nec
  abirent nec venirent, nisi te operante et manente[170].



XVI. Omnia bona, licet quibusdam non apta.

22. Et sensi expertus non esse mirum, quod palato non sano pœna
  est panis, qui sano suavis est; et oculis ægris odiosa lux, quæ puris
  amabilis. Et justitia tua displicet iniquis; nedum vipera et vermiculus,
  quæ bona creasti, apta inferioribus creaturæ tuæ partibus: quibus et ipsi
  iniqui apti sunt, quanto dissimiliores sunt tibi; apti autem
  superioribus, quanto similiores fiunt tibi. Et quæsivi quid esset
  iniquitas, et non inveni substantiam: sed a summa substantia, te Deo,
  detortæ in infima* voluntatis perversitatem, Eccli. 10, 10.projicientis intima sua[171], et tumescentis
  foras.



XVII. Quæ retardent a cognitione divinorum.

23. Et mirabar quod jam te amabam, non pro te phantasma. Et non
  instabam* frui Deo meo, sed rapiebar ad te decore
  tuo, moxque diripiebar abs te pondere meo, et ruebam in ista cum gemitu:
  et pondus hoc, consuetudo carnalis. Sed mecum erat memoria tui, neque
  ullo modo dubitabam esse cui cohærerem, sed nondum me esse qui cohærerem:
  Sap. 9, 15.quoniam corpus quod
  corrumpitur, aggravat animam; et deprimit terrena inhabitatio sensum
  multa cogitantem. Eramque certissimus quod Rom. 1, 20.invisibilia tua, a constitutione
  mundi, per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur; sempiterna quoque
  virtus et divinitas tua. Quærens enim unde approbarem pulchritudinem
  corporum, sive cœlestium, sive terrestrium; et quid mihi præsto
  esset integre de mutabilibus judicanti, et dicenti, Hoc ita esse debet,
  illud non ita: hoc ergo quærens unde judicarem, cum ita judicarem,
  inveneram incommutabilem et veram veritatis æternitatem, supra mentem
  meam commutabilem. Atque ita gradatim a corporibus ad sentientem per
  corpus animam; atque inde ad ejus interiorem vim, cui sensus corporis
  exteriora nuntiaret, quousque possunt bestiæ: atque inde rursus ad
  ratiocinantem potentiam ad quam refertur judicandum quod sumitur a
  sensibus corporis. Quæ se quoque in me comperiens mutabilem, erexit se ad
  intelligentiam suam; et abduxit cogitationem a consuetudine, subtrahens
  se contradicentibus turbis phantasmatum[172], ut inveniret quo lumine
  aspergeretur[173], cum sine
  ulla dubitatione clamaret incommutabilem præferendum esse mutabili; unde
  nosset ipsum incommutabile, quod nisi aliquo modo nosset, nullo modo
  illud mutabili certa præponeret. Et pervenit* ad id
  quod est, in ictu trepidantis aspectus. Tunc vero invisibilia tua, per
  ea quæ facta sunt, intellecta conspexi; sed aciem figere non valui*: et repercussa infirmitate redditus solitis, non
  mecum ferebam nisi amantem memoriam, et quasi olfacta desiderantem quæ
  comedere nondum possem.



XVIII. Solus Christus via ad salutem.

24. Et quærebam viam comparandi roboris quod
  esset idoneum ad fruendum te; nec inveniebam, donec amplecterer 1 Tim. 2, 5.mediatorem Dei et hominum,
  hominem Christum Jesum, Rom. 9, 5.qui est
  super omnia Deus benedictus in sæcula, vocantem et dicentem, Jo. 14, 6.Ego sum via, et veritas, et
  vita; et cibum, cui capiendo invalidus eram, miscentem carni; quoniam
  Jo. 1, 14.Verbum caro factum est,
  ut infantiæ nostræ lactesceret sapientia tua, per quam creasti omnia. Non
  enim tenebam Dominum meum Jesum, humilis humilem; nec cujus rei magistra
  esset ejus infirmitas noveram. Verbum enim tuum æterna veritas,
  superioribus creaturæ tuæ partibus supereminens, subditos[174] erigit ad seipsam: in inferioribus
  autem ædificavit sibi humilem domum de limo nostro, per quam subdendos
  deprimeret a seipsis, et ad se trajiceret, sanans tumorem, et nutriens
  amorem; ne fiducia sui progrederentur longius, sed
  potius infirmarentur videntes ante pedes suos infirmam divinitatem ex
  participatione Gen. 3. 21.tunicæ
  pelliceæ[175] nostræ,
  et lassi prosternerentur in eam, illa autem surgens levaret eos.



XIX. Quid senserit de Christi incarnatione.

25. Ego vero aliud putabam, tantumque sentiebam de Domino Christo meo,
  quantum de excellentis sapientiæ viro, cui nullus posset æquari;
  præsertim quia mirabiliter natus ex virgine, ad exemplum contemnendorum
  temporalium pro adipiscenda immortalitate, divina pro nobis cura tantam
  auctoritatem magisterii meruisse videbatur. Quid autem sacramenti haberet
  Jo. 1, 14.Verbum caro
  factum, ne suspicari quidem poteram. Tantum cognoveram ex his quæ
  de illo scripta traderentur, quia manducavit et bibit, dormivit,
  ambulavit, exhilaratus est, contristatus est, sermocinatus est; non
  hæsisse carnem illam Verbo tuo, nisi cum anima et mente humana. Novit hoc
  omnis qui novit incommutabilitatem Verbi tui, quam ego jam noveram,
  quantum poteram; nec omnino quidquam inde dubitabam. Etenim nunc movere
  membra corporis per voluntatem, nunc non movere; nunc aliquo affectu
  affici, nunc non affici; nunc proferre per signa sapientes sententias,
  nunc esse in silentio: propria sunt mutabilitatis animæ et mentis. Quæ si
  falsa de illo scripta essent, etiam omnia periclitarentur mendacio, neque
  in illis Litteris ulla fidei salus generi humano remaneret. Quia itaque
  vera scripta sunt, totum hominem[176] in Christo agnoscebam; non corpus
  tantum hominis, aut cura corpore sine mente animum*,
  sed ipsum hominem: non persona Veritatis, sed magna quadam naturæ humanæ
  excellentia, et perfectiore participatione sapientiæ præferri cæteris
  arbitrabar. Alypius autem Deum carne indutum ita putabat credi a
  Catholicis, ut præter Deum et carnem, non esset in Christo anima;
  mentemque hominis non existimabat in eo prædicari. Et quoniam bene
  persuasum tenebat, ea quæ de illo memoriæ mandata sunt, sine vitali et
  rationali creatura non fieri, ad ipsam Christianam fidem pigrius
  movebatur. Sed postea hæreticorum Apollinaristarum[177] hunc errorem esse cognoscens,
  catholicæ fidei collætatus et contemperatus est. Ego autem aliquanto
  posterius didicisse me fateor, in eo quod Verbum caro factum est,
  quomodo catholica veritas a Photini[178] falsitate dirimatur. Improbatio quippe
  hæreticorum facit eminere quid Ecclesia tua sentiat, et quid habeat sana
  doctrina. 1 Cor. 11, 19.Oportuit enim
  et hæreses esse, ut probati manifesti fierent inter infirmos.



XX. Ex Platonicis libris peritior, sed inflatior evaserat.

26. Sed tunc lectis Platonicorum illis libris, posteaquam inde
  admonitus quærere incorpoream veritatem, invisibilia tua, per ea quæ
  facta sunt, intellecta conspexi; et repulsus sensi quid per tenebras
  animæ meæ contemplari non sinerer, certus esse te, et infinitum esse, nec
  tamen per locos finitos infinitosve diffundi; et vere te esse qui semper
  idem ipse esses[179], ex
  nulla parte nulloque motu aliter aut aliter; cætera vero ex te esse
  omnia, hoc solo firmissimo documento, quia sunt; certus quidem in istis
  eram, nimis tamen infirmus ad fruendum te. Garriebam plane quasi peritus,
  et nisi in Christo Salvatore nostro viam tuam quærerem, non peritus, sed
  periturus essem. Jam enim cœperam velle videri sapiens, plenus
  pœna mea: et non flebam, insuper et 1 Cor.
  8, 1.inflator scientia. Ubi enim erat illa
  1 Cor. 3, 11.ædificans charitas a
  fundamento humilitatis, quod est Christus Jesus? Aut quando
  illi libri docerent me eam? In quos me propterea, priusquam Scripturas
  tuas considerarem, credo voluisti incurrere, ut imprimeretur memoriæ meæ
  quomodo ex eis affectus essem: et cum postea in Libris tuis mansuefactus
  essem, et curantibus digitis tuis contrectarentur vulnera mea;
  discernerem atque distinguerem quid interesset inter præsumptionem et
  confessionem; inter videntes quo eundum sit nec videntes qua, et viam[180] ducentem ad beatificam
  patriam, non tantum cernendam, sed et habitandam. Nam si primo sanctis
  tuis Litteris informatus essem, et in earum familiaritate obdulcuisses
  mihi, et postea in illa volumina incidissem; fortasse aut abripuissent me
  a solidamento pietatis, aut si in affectu quem salubrem imbiberam
  perstitissem, putarem etiam ex illis libris eum posse concipi, si eos
  solos quisquam didicisset.



XXI. Quid in sacris Libris invenerit, non inventum in Platonicis.

27. Itaque avidissime arripui venerabilem stilum Spiritus tui, et præ
  cæteris apostolum Paulum; et perierunt illæ quæstiones in quibus mihi
  aliquando visus est adversari sibi, et non congruere testimoniis Legis et
  Prophetarum textus sermonis ejus. Et apparuit mihi una facies eloquiorum
  castorum, et Ps. 2, 11.exsultare cum
  tremore didici. Et cœpi*, et inveni
  quidquid illac verum legeram, hac cum commendatione gratiæ tuæ[181] dici; ut qui videt,
  1 Cor. 4, 7.non sic glorietur quasi non
  acceperit, non solum id quod videt, sed etiam ut videat: (quid
  enim habet quod non accepit?) et ut te, qui es semper idem, non solum
  admoneatur ut videat, sed etiam sanetur ut teneat: et qui de longinquo
  videre non potest, viam tamen ambulet qua veniat, et videat, et
  teneat; quia etsi Rom. 7, 22.
  23.condelectetur homo legi Dei secundum interiorem hominem,
  quid faciet de alia lege in membris suis, repugnante legi mentis suæ,
  et se captivum ducente in lege peccati, quæ est in membris ejus? Dan. 3, 27-32.Quoniam justus es, Domine;
  nos autem peccavimus, inique fecimus, impie gessimus, et gravata
  est super nos manus tua, et juste traditi sumus antiquo peccatori
  præposito mortis; quia persuasit voluntati nostræ similitudinem
  voluntatis suæ, qua Joh. 8, 44.in
  veritate tua non stetit. Quid faciet miser homo? Quis eum liberabit de
  corpore mortis hujus, nisi Rom. 7, 24.
  25.gratia tua per Jesum Christum Dominum nostrum, quem
  genuisti coæternum, et Prov. 8,
  22.creasti in principio viarum tuarum, Joh. 14, 30.in quo princeps hujus mundi non
  invenit quidquam morte dignum, et occidit eum; et Col. 2, 14.evacuatum est chirographum quod
  erat contrarium nobis? Hoc illæ litteræ non habent. Non habent illæ
  paginæ vultum pietatis hujus, lacrymas confessionis, Ps. 50, 19.sacrificium tuum, spiritum
  contribulatum, cor contritum et humiliatum, populi salutem, Apoc. 21, 2.sponsam civitatem, 2 Cor. 5, 5.arrham Spiritus sancti, poculum
  pretii nostri. Nemo ibi cantat: Ps. 61, 2.
  3.Nonne Deo subdita erit anima mea? Ab ipso enim salutare meum.
  Etenim ipse est Deus meus et salutaris meus; susceptor meus, non movebor
  amplius. Nemo ibi audit vocantem: Mat. 11,
  28. 29. 25.Venite ad me, omnes qui laboratis. Dedignantur
  ab eo discere quoniam mitis est et humilis corde. Abscondisti
  enim hæc a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis.
Deut. 32, 49.Et aliud est de silvestri
  cacumine videre patriam pacis, et iter ad eam non invenire, et frustra
  conari per invia, circum obsidentibus et insidiantibus fugitivis
  desertoribus, cum principe suo Ps. 90,
  13.leone et dracone: et aliud tenere viam illuc ducentem,
  curia* cœlestis Imperatoris munitam, ubi non
  latrocinantur qui cœlestem militiam deseruerunt; vitant enim eam
  sicut supplicium. Hæc mihi inviscerabantur miris modis, cum 1 Cor. 15, 9.minimum Apostolarum tuorum
  legerem[182], et
  consideraveram opera tua, et expaveram.









LIBER OCTAVUS.


Vitæ ipsius partem attingit celeberrimam, annum ætatis trigesimum
  secundum, quo nempe cum Simplicianum consuluisset, audita ab eo Victorini
  conversione, ad imitandum exarsit. Tum vero, iis quæ de Antonio Æygptio
  monacho et duorum aulicorum conversione a Pontitiano didicit, magis
  magisque accensus, post vehementem luctam inter carnem et spiritum,
  codicem Apostoli cœlesti admonitus oraculo inspexit; lectoque qui
  ipsi primus occurrit versiculo, omnino immutatur, et diruptis cupiditatum
  vinculis totus ad Deum convertitur.






I. Studio vitæ melius instituendæ ad Simplicianum ire statuit.

1. Deus meus, recorder in gratiarum actione tibi, et confitear
  misericordias tuas super me. Perfundantur ossa mea dilectione tua*, et dicant: Ps. 34,
  10.Domine, quis similis tibi? Dirupisti vincula mea, Ps. 115, 17.sacrificem tibi sacrificium
  laudis. Quomodo dirupisti ea, narrabo; et dicent omnes qui adorant
  te, cum audiunt hæc: Benedictus Dominus in cœlo et in terra; magnum
  et mirabile nomen ejus. Inhæserant præcordiis meis verba tua, et Job 1, 10.undique circumvallabar abs te.
  De vita tua æterna certus eram: quamvis eam 1
  Cor. 13, 12.in ænigmate et quasi per speculum videram;
  dubitatio tamen omnis de incorruptibili substantia, quod ab illa esset
  omnis substantia, ablata mihi erat: nec certior de te, sed stabilior in
  te esse cupiebam. De mea vero temporali vita nutabant omnia, et Ib. 5, 7.mundandum erat cor a fermento
  veteri; et placebat via ipse Salvator, et ire per ejus angustias
  adhuc pigebat. Et immisisti in mentem meam, visumque est bonum in
  conspectu meo pergere ad Simplicianum qui mihi bonus apparebat servus
  tuus, et lucebat in eo gratia tua. Audieram etiam quod a juventute sua
  devotissime tibi viveret: jam vero tunc senuerat, et longa ætate in tam
  bono studio sectandæ viæ tuæ, multa expertus, multa edoctus mihi
  videbatur; et vere sic erat. Unde mihi ut proferret volebam, conferenti
  secum æstus meos, quis esset aptus modus sic affecto, ut ego eram, ad
  ambulandum in via tua. 

2. Videbam enim plenam Ecclesiam; et alius sic ibat, alius autem sic.
  Mihi autem displicebat quod agebam in sæculo, et oneri mihi erat valde,
  non jam inflammantibus cupiditatibus, ut solebant, spe honoris et
  pecuniæ, ad tolerandam illam servitutem tam gravem. Jam enim me illa non
  delectabant præ dulcedine tua et Ps. 25,
  8.decore domus tuæ quam dilexi; sed adhuc tenaciter
  colligabar ex femina: nec me prohibebat Apostolus conjugari, quamvis
  exhortaretur ad melius, maxime volens omnes homines 1 Cor. 7.sic esse ut ipse erat.
  Sed ego infirmior eligebam molliorem locum: et propter hoc unum volvebar
  in cæteris languidus, et tabescens curis marcidis, quod* et in aliis rebus quas nolebam pati, congruere
  cogebar vitæ conjugali, cui deditus obstringebar. Audieram ex ore
  Veritatis, esse Mat. 19, 12.spadones
  qui seipsos absciderunt propter regnum cœlorum; sed, Qui
  potest, inquit, capere, capiat. Sap.
  13, 1.Vani sunt certe omnes homines quibus non inest Dei
  scientia; nec de his quæ videntur bona, potuerunt invenire eum qui
  est. At ego jam non eram in illa vanitate: transcenderam eam; et
  contestante universa creatura tua[183], inveneram te creatorem nostrum, et
  Verbum tuum apud te Deum, tecumque* unum Deum, per
  quod creasti omnia. Et est aliud genus impiorum, qui cognoscentes
  Deum, non sicut Deum glorificaverunt, aut gratias egerunt. In hoc
  quoque incideram; et Ps. 17, 36.dextera
  tua suscepit me, et inde ablatum posuisti ubi convalescerem, quia
  dixisti homini: Job 28, 28.Ecce pietas
  est sapientia; et, Prov. 3, 7.Noli
  velle videre sapiens; quoniam Rom. 1. 21,
  22.dicentes se esse sapientes, stulti facti sunt. Et Mat. 13, 46.inveneram jam bonam
  margaritam; et venditis omnibus quæ haberem, emenda erat, et
  dubitabam.



II. De Victorino rhetore converso.

3. Perrexi ergo ad Simplicianum[184], patrem in accipienda gratia* tua
  tunc[185] episcopi
  Ambrosii*, et quem vere ut patrem diligebat. Narravi ei
  circuitus erroris mei. Ubi autem commemoravi legisse me quosdam libros
  Platonicorum, quos Victorinus quondam rhetor urbis Romæ, quem Christianum
  defunctum esse audieram, in Latinam linguam transtulisset; gratulatus est
  mihi quod non in aliorum philosophorum scripta incidissem, plena
  fallaciarum et deceptionum Col. 2,
  8.secundum elementa hujus mundi: in istis autem, omnibus
  modis insinuari Deum et ejus Verbum[186]. Deinde, ut me exhortaretur ad
  humilitatem Christi, Mat. 11,
  25.sapientibus absconditam et revelatam parvulis,
  Victorinum[187] ipsum
  recordatus est, quem, Romæ cum esset, familiarissime noverat: de quo ille
  mihi narravit quod non silebo. Habet enim magnam laudem gratiæ tuæ
  confitendam tibi, quemadmodum ille doctissimus senex, et omnium
  liberalium doctrinarum peritissimus, quique philosophorum tam multa
  legerat, et dijudicaverat*; doctor tot nobilium
  senatorum, qui etiam ob insigne præclari magisterii, quod cives hujus
  mundi eximium putant, statuam in Romano foro meruerat et acceperat; usque
  ad illam ætatem venerator idolorum, sacrorumque sacrilegorum particeps,
  quibus tunc tota fere Romana nobilitas inflata inspirabat populos jam et
  omnigenum deum monstra*, et Anubem latratorem, quæ
  aliquando "Contra Neptunum et Venerem, contraque Minervam" tela
  tenuerant[188], et a se
  victis jam Roma supplicabat[189]; quæ ista senex Victorinus tot annos
  ore terricrepo defensitaverat: non erubuerit esse puer Christi tui, et
  infans fontis tui, subjecto collo ad humilitatis jugum, et edomita fronte
  ad crucis opprobrium.



4. O Domine, Domine, qui Ps. 143, 5.inclinasti cœlos, et
  descendisti; tetigisti montes, et fumigaverunt: quibus modis te
  insinuasti illi pectori? Legebat, sicut ait Simplicianus, sanctam
  Scripturam, omnesque Christianas litteras investigabat studiosissime et
  perscrutabatur; et dicebat Simpliciano non palam, sed secretius et
  familiarius: "Noveris me Christianum jam esse." Et respondebat ille: "Non
  credam, nec deputabo te inter Christianos, nisi in ecclesia Christi
  videro." Ille autem irridebat dicens: "Ergo parietes faciunt
  Christianos?" Et hoc sæpe dicebat, jam se esse Christianum; et
  Simplicianus illud sæpe respondebat, et sæpe ab illo parietum irrisio
  repetebatur. Amicos enim suos reverebatur offendere superbos dæmonicolas,
  quorum ex culmine Babylonicæ dignitatis, quasi ex Ps. 28, 5.cedris Libani quas nondum
  contriverat Dominus, graviter ruituras in se inimicitias
  arbitrabatur. Mat. 10. 33. Luc. 9, 26.Sed
  posteaquam legendo et inhiando hausit firmitatem, timuitque negari a
  Christo coram Angelis sanctis, si eum timeret coram hominibus confiteri,
  reusque sibi magni criminis apparuit erubescendo de sacramentis
  humilitatis Verbi tui, et non erubescendo de sacris sacrilegis superborum
  dæmoniorum, quæ imitator superbus acceperat; depuduit vanitati, et
  erubuit veritati, subitoque et inopinatus ait Simpliciano, ut ipse
  narrabat: "Eamus in ecclesiam; Christianus volo fieri." At ille non se
  capiens lætitia, perrexit cum eo. Ubi autem imbutus est primis
  instructionum sacramentis, non multo post etiam nomen dedit, ut per
  Baptismum regeneraretur, mirante Roma, gaudente Ecclesia. Superbi Ps. 111, 10.videbant, et irascebantur;
  dentibus suis stridebant, et tabescebant: servo autem tuo* Ps. 39,
  5.Dominus Deus erat spes ejus, et non respiciebat
  in vanitates et insanias mendaces.

5. Denique, ut ventum est ad horam profitendæ fidei, quæ verbis certis
  conceptis, retentisque memoriter, de loco eminentiore in conspectu populi
  fidelis Romæ reddi[190]
  solet ab eis qui accessuri sunt ad gratiam tuam, oblatum
  esse dicebat Victorino a presbyteris ut secretius redderet, sicut
  nonnullis qui verecundia trepidaturi videbantur offerri mos erat; illum
  autem maluisse salutem suam in conspectu sanctæ multitudinis profiteri.
  Non enim erat salus quam docebat in rhetorica, et tamen eam publice
  professus erat. Quanto minus ergo vereri debuit mansuetum gregem tuum
  pronuntians verbum tuum, qui non verebatur in verbis suis turbas
  insanorum? Itaque ubi ascendit ut redderet, omnes sibimet invicem,
  quisque ut eum noverant, instrepuerunt nomen ejus strepitu gratulationis.
  Quis autem ibi non eum noverat? Et sonuit presso sonitu per ora cunctorum
  collætantium: Victorinus, Victorinus! Cito sonuerunt exsultatione, quia
  videbant eum; et cito siluerunt intentione, ut audirent eum. Pronuntiavit
  ille fidem veracem præclara fiducia, et volebant omnes eum rapere intro
  in cor suum; et rapiebant amando et gaudendo: hæ rapientium manus
  erant.



III. Quod Deus et Angeli magis gaudent in peccatorum conversione.

6. Deus bone, quid agitur in homine, ut plus gaudeat de salute
  desperatæ animæ, et de majore periculo liberatæ, quam si spes ei semper
  affuisset, aut periculum minus fuisset? Etenim tu quoque, misericors
  Pater, plus gaudes Luc. 15.de uno
  pœnitente, quam de nonaginta novem justis, quibus non opus est
  pœnitentia. Et nos cum magna jucunditate audimus, cum audimus
  quam exsultantibus* pastoris humeris reportetur ovis
  quæ erraverat; et drachma referatur in thesauros tuos, collætantibus
  vicinis mulieri quæ invenit: et lacrymas excutit gaudium solemnitatis
  domus tuæ, cum legitur in domo tua de minore filio tuo, Quoniam
  mortuus erat, et revixit; perierat, et inventus est. Gaudes quippe in
  nobis, et in Angelis tuis sancta charitate sanctis. Nam tu semper idem,
  quia quæ non semper nec eodem modo sunt,
  eodem modo semper nosti omnia.

7. Quid ergo agitur in anima, cum amplius delectatur inventis aut
  redditis rebus quas diligit, quam si eas semper habuisset? Contestantur
  enim et cætera, et plena sunt omnia testimoniis clamantibus, Ita est.
  Triumphat victor imperator, et non vicisset, nisi pugnavisset; et quanto
  majus periculum fuit in prælio, tanto est gaudium majus in triumpho.
  Jactat tempestas navigantes, minaturque naufragium; omnes futura morte
  pallescunt: tranquillatur cœlum et mare, et exsultant nimis,
  quoniam timuerunt nimis. Æger est charus, et vena ejus malum renuntiat;
  omnes qui eum salvum cupiunt, ægrotant simul animo: fit ei recte, et
  nondum ambulat pristinis viribus; et fit tale jam gaudium, quale non fuit
  cum antea salvus et fortis ambularet. Easque ipsas voluptates humanæ vitæ
  etiam non inopinatis et præter voluntatem irruentibus, sed institutis et
  voluptariis* molestiis homines acquirunt. Edendi et
  bibendi voluptas nulla est, nisi præcedat esuriendi et sitiendi molestia.
  Et ebriosi quædam salsiuscula comedunt, quo fiat molestus ardor, quem dum
  exstinguit potatio, fit delectatio. Et institutum est ut jam pactæ sponsæ
  non tradantur statim, ne vilem habeat maritus datam, quam non
  suspiraverit sponsus dilatam.

8. Hoc in turpi et exsecranda lætitia; hoc in ea quæ concessa et
  licita est; hoc in ipsa sincerissima honestate amicitiæ: hoc in eo qui
  Luc. 15, 32.mortuus erat, et revixit:
  perierat, et inventus est. Ubique majus gaudium molestia majori
  præceditur. Quid est hoc, Domine Deus meus, cum tu æternum tibi tu ipse
  sis gaudium, et quædam de te circa te semper gaudeant[191]? Quid est quod hæc rerum pars alternat
  defectu et profectu, offensionibus et conciliationibus? An is est modus
  earum; et tantum dedisti eis, cum a summis cœlorum usque ad ima
  terrarum, ab initio usque in finem sæculorum, ab angelo usque ad
  vermiculum, a motu primo usque ad extremum, omnia genera bonorum, et
  omnia justa opera tua, suis quæque sedibus locares, et suis quæque
  temporibus ageres? Heu mihi, quam excelsus es in excelsis, et quam
  profundus in profundis! et nusquam recedis, et vix redimus ad te.





IV. Quare plus lætandum sit in conversione nobilium.

9. Age, Domine, fac; excita, et revoca nos; accende, et rape; flagra,
  dulcesce: jam amemus, et curramus. Nonne multi ex profundiore tartaro
  cæcitatis quam Victorinus, redeunt ad te, et accedunt, et illuminantur
  recipientes lumen, quod si qui recipiunt, accipiunt a te Joh. 1, 9. 12.potestatem ut filii tui
  fiant? Sed si minus noti sunt populis, minus de illis gaudent etiam
  qui noverunt eos. Quando enim cum multis gaudetur, et in singulis uberius
  est gaudium, quia fervefaciunt se, et inflammantur ex alterutro. Deinde,
  quod multis noti, multis sunt auctoritati ad salutem, et multis præeunt
  secuturis. Ideoque multum de illis et qui eos præcesserunt lætantur, quia
  non de solis lætantur. Absit enim ut in tabernaculo tuo præ pauperibus
  accipiantur personæ divitum, aut præ ignobilibus nobiles: quando potius
  1 Cor. 1, 27. 28.infirma mundi elegisti
  ut confunderes fortia; et ignobilia hujus mundi elegisti et
  contemptibilia, et ea quæ non sunt, tanquam quæ*
  sint, ut ea quæ sunt evacuares. Et tamen idem ipse Id. 15, 9.minimus Apostolorum tuorum, per
  cujus linguam tua ista verba sonuisti, cum Paulus proconsul, per ejus
  militiam debellata superbia, sub lene jugum Christi tui missus esset,
  regis magni provincialis effectus; Act. 13, 7.
  l2.ipse quoque ex priore Saulo Paulus vocari amavit, ob tam
  magnæ* insigne victoriæ[192]. Plus enim hostis vincitur in eo quem
  plus tenet, de quo plures tenet. Plus autem superbos tenet nomine
  nobilitatis, et de his plures nomine auctoritatis. Quanto igitur gratius
  cogitabatur* Victorini pectus, quod tanquam
  inexpugnabile receptaculum diabolus obtinuerat, Victorini lingua, quo
  telo grandi et acuto multos peremerat; tanto abundantius exsultare
  oportuit filios tuos, quia Rex noster Mat. 12,
  29.alligavit fortem, et videbant vasa ejus erepta
  mundari, et aptari in honorem tuum, et fieri 2 Tim. 2, 21.utilia Domino ad omne opus
  bonum.



V. Quæ remorabantur eum a conversione.

10. Sed ubi mihi homo tuus Simplicianus de Victorino ista narravit,
  exarsi ad imitandum: ad hoc enim et ille narraverat. Posteaquam vero et
  illud addidit, quod imperatoris Juliani temporibus lege data
  prohibiti sunt Christiani docere litteraturam et oratoriam; quam legem
  ille amplexus, loquacem scholam deserere maluit, quam verbum tuum, quo
  Sap. 10, 21.linguas infantium facis
  disertas: non mihi fortior quam felicior visus est, quia invenit
  occasionem vacandi tibi. Cui rei ego suspirabam ligatus, non ferro
  alieno, sed mea ferrea voluntate. Velle meum tenebat inimicus, et inde
  mihi catenam fecerat, et constrinxerat me. Quippe ex voluntate perversa,
  facta est libido: et dum servitur libidini, facta est consuetudo; et dum
  consuetudini non resistitur, facta est necessitas. Quibus quasi ansulis
  sibimet innexis, unde catenam appellavi, tenebat me obstrictum dura
  servitus. Voluntas autem nova quæ mihi esse cœperat ut te gratis
  colerem, fruique te vellem, Deus, sola jucunditas certa, nondum erat
  idonea ad superandam priorem vetustate roboratam. Ita duæ voluntates meæ,
  una vetus, alia nova, illa carnalis, illa spiritualis, confligebant inter
  se, atque discordando dissipabant animam meam.

11. Sic intelligebam, meipso experimento*, id
  quod legeram, quomodo Gal. 5, 17.caro
  concupisceret adversus spiritum, et spiritus adversus carnem. Ego
  quidem in utroque[193]; sed
  magis ego in eo quod in me approbabam, quam in eo quod in me improbabam.
  Ibi enim magis jam non ego; quia ex magna parte id patiebar invitus, quam
  faciebam volens*. Sed tamen consuetudo adversus me
  pugnacior ex me facta erat, quoniam volens, quo nollem, perveneram. Et
  quis jure contradiceret, cum peccantem justa pœna sequeretur?[194] Et non erat jam illa
  excusatio*, qua videri mihi solebam propterea me
  nondum contempto sæculo servire tibi, quia incerta mihi esset perceptio
  veritatis: jam enim et ipsa certa erat. Ego autem adhuc terra obligatus,
  militare tibi recusabam; et impedimentis omnibus sic timebam expediri,
  quemadmodum impediri timendum est.

12. Ita sarcina sæculi, velut somno assolet, dulciter premebar; et
  cogitationes quibus meditabar in te, similes erant conatibus expergisci
  volentium, qui tamen superati soporis altitudine remerguntur.
  Et sicut nemo est qui dormire semper velit, omniumque sano judicio
  vigilare præstat; differt tamen plerumque homo somnum excutere, cum
  gravis torpor in membris est; eumque jam displicentem carpit libentius,
  quamvis surgendi tempus advenerit: ita certum habebam esse melius tuæ
  charitati me dedere, quam meæ cupiditati cedere; sed illud placebat, et
  vincebat*; hoc libebat et vinciebat. Non enim erat
  quod tibi responderem dicenti mihi, Eph. 5,
  14.Surge, qui dormis, et exsurge a mortuis; et illuminabit te
  Christus: et undique ostendenti vera te dicere, non erat omnino quid
  responderem veritate convictus, nisi tantum verba lenta et somnolenta:
  Modo, ecce modo; sine paululum. Sed, Modo, et modo, non habebant modum;
  et, Sine paululum, in longum ibat. Frustra Rom.
  7, 22-25.condelectabar legi tuæ secundum interiorem hominem,
  cum alia lex in membris meis repugnaret legi mentis meæ, et captivum me
  duceret in lege peccati, quæ in membris meis erat. Lex enim peccati
  est violentia consuetudinis, qua trahitur et tenetur etiam invitus
  animus, eo merito quo in eam volens illabitur. Miserum ergo me
  quis liberaret de corpore mortis hujus, nisi gratia tua per Jesum
  Christum Dominum nostrum?



VI. Pontitianus narrat Antonii vitam.

13. Et de vinculo quidem desiderii concubitus quo arctissimo tenebar,
  et sæcularium negotiorum servitute, quemadmodum me exemeris, narrabo, et
  confitebor nomini tuo, Ps. 18,
  15.Domine, adjutor meus et redemptor meus. Agebam solita,
  crescente anxietudine, et quotidie suspirabam tibi; frequentabam
  ecclesiam tuam, quantum vacabat ab eis negotiis sub quorum pondere
  gemebam*. Mecum erat Alypius otiosus ab opere
  jurisperitorum post assessionem tertiam, exspectans quibus iterum
  consilia venderet, sicut ego vendebam dicendi facultatem, si qua docendo
  præstari potest. Nebridius autem amicitiæ nostræ cesserat, ut omnium
  nostrum familiarissimo Verecundo, Mediolanensi et civi et grammatico
  subdoceret, et vehementer desideranti et familiaritatis jure flagitanti
  de numero nostro fidele adjutorium, quo indigebat nimis. Non itaque
  Nebridium cupiditas commodorum eo traxit: majora enim posset si vellet de
  litteris agere; sed officio benevolentiæ petitionem nostram contemnere
  noluit amicus dulcissimus et mitissimus. Agebat autem illud
  prudentissime, cavens innotescere personis secundum hoc sæculum
  majoribus, devitans in eis omnem inquietudinem animi, quem
  volebat habere liberum et quam multis posset horis feriatum, ad quærendum
  aliquid, vel legendum vel audiendum de sapientia.

14. Quodam igitur die, non recolo causam qua erat absens Nebridius,
  cum ecce ad nos domum venit ad me et Alypium Pontitianus* quidam civis noster inquantum Afer, præclare in
  palatio militans[195]:
  nescio quid a nobis volebat. Et consedimus ut colloqueremur; et forte
  supra mensam lusoriam quæ ante nos erat, attendit codicem, tulit,
  aperuit, invenit apostolum Paulum, inopinate sane: putaverat enim aliquid
  de libris quorum professio me conterebat. Tum vero arridens, meque
  intuens, gratulatorie miratus est quod eas et solas præ oculis meis
  Litteras repente comperisset. Christianus quippe et fidelis erat, et sæpe
  tibi Deo nostro prosternebatur in ecclesia crebris et diuturnis
  orationibus. Cui ego cum indicassem illis me Scripturis curam maximam
  impendere, ortus est sermo, ipso narrante, de Antonio[196] Ægyptio monacho, cujus nomen
  excellenter clarebat apud servos tuos; nos autem usque in illam horam
  latebat. Quod ille ubi comperit, immoratus est in eo sermone, insinuans
  tantum virum ignorantibus, et admirans eamdem nostram ignorantiam.
  Stupebamus autem audientes tam recenti memoria, et prope nostris
  temporibus testatissima mirabilia[197] tua in fide recta et catholica
  Ecclesia. Omnes mirabamur, et nos quia tam magna erant, et ille quia
  inaudita nobis erant.

15. Inde sermo ejus devolutus est ad monasteriorum greges[198], et mores suaveolentiæ
  tuæ, et ubera deserta eremi, quorum nos nihil sciebamus. Et erat
  monasterium Mediolani[199]
  plenum bonis fratribus, extra urbis mœnia, sub Ambrosio nutritore;
  et non noveramus. Pertendebat ille et loquebatur adhuc, et nos intenti
  tacebamus. Unde et incidit ut diceret nescio quando se et tres alios
  contubernales suos, nimirum apud Treveros, cum Imperator pomeridiano
  Circensium spectaculo teneretur, exisse deambulatum in hortos muris
  contiguos; atque illic ut forte combinati spatiabantur, unum secum
  seorsum, et alios duos itidem seorsum pariterque digressos: sed illos
  vagabundos irruisse in quamdam casam, ubi habitabant quidam servi tui,
  Mat. 5, 3.spiritu pauperes, qualium est
  regnum cœlorum, et invenisse ibi codicem in quo scripta erat
  vita Antonii. Quam legere cœpit unus eorum, et mirari, et accendi,
  et inter legendum meditari arripere talem vitam, et relicta militia[200] sæculari servire tibi:
  erant* autem ex eis quos dicunt Agentes[201] in rebus. Tunc subito
  repletus amore sancto et sobrio pudore, iratus sibi conjecit oculos in
  amicum, et ait illi: "Dic, quæso te, omnibus istis laboribus nostris quo
  ambimus pervenire? quid quærimus? cujus rei causa militamus? Majorne esse
  poterit spes nostra in palatio, quam ut amici Imperatoris simus? Et ibi
  quid non fragile, plenumque periculis? Et per quot pericula pervenitur ad
  grandius periculum? Et quando* istud erit? Amicus
  autem Dei, si voluero, ecce nunc fio." Dixit hoc, et turbidus
  parturitione novæ vitæ, reddidit oculos paginis; et legebat, et mutabatur
  intus ubi tu videbas, et exuebatur mundo mens ejus, ut mox apparuit.
  Namque dum legit, et volvit fluctus cordis sui, infremuit aliquando et
  discrevit, decrevitque meliora; jamque tuus, ait amico suo: "Ego jam
  abrupi me ab illa spe nostra, et Deo servire statui; et hoc ex hac hora,
  in hoc loco aggredior. Te si piget imitari, noli adversari." Respondit
  ille, adhærere se socium* tantæ mercedis tantæque
  militiæ. Et ambo jam tui, ædificabant turrim sumptu idoneo Luc. 14, 26-35.relinquendi omnia sua et
  sequendi te. Tum Pontitianus et qui cum eo per alias horti partes
  deambulabant, quærentes eos devenerunt in eumdem locum, et invenientes
  admonuerunt ut redirent, quod jam* declinasset dies.
  At illi narrato placito et proposito suo, quoque modo in eis talis
  voluntas orta esset atque firmata, petiverunt ne sibi molesti essent, si
  adjungi recusarent. Isti autem nihilo mutati a pristinis, fleverunt se
  tamen, ut dicebat*, atque illis pie congratulati
  sunt, et commendaverunt se orationibus eorum, et trahentes cor in terra
  abierunt in palatium; illi autem affigentes cor cœlo, manserunt in
  casa. Et habebant ambo sponsas: quæ posteaquam hoc audierunt, dicaverunt
  etiam ipsæ virginitatem tibi.



VII. Rodebatur intus audito Pontitiano.

16. Narrabat hæc Pontitianus: tu autem, Domine, inter verba ejus
  retorquebas me ad meipsum, auferens me a dorso meo ubi me posueram, dum
  nollem me attendere; et constituebas me ante faciem meam, ut viderem quam
  turpis essem, quam distortus et sordidus, maculosus et ulcerosus. Et
  videbam, et horrebam; et quo a me fugerem non erat. Et si conabar
  avertere a me aspectum, narrabat ille quod narrabat, et tu me rursus
  opponebas mihi, et impingebas me in oculos meos, Ps. 35, 3.ut invenirem iniquitatem meam et
  odissem. Noveram eam, sed dissimulabam; et conhibebam[202]*, et
  obliviscebar.

17. Tunc vero, quanto ardentius amabam illos de quibus audiebam
  salubres affectus, quod se totos tibi sanandos dederant, tanto
  exsecrabilius me comparatum eis oderam[203]. Quoniam multi mei anni mecum
  effluxerant, forte duodecim anni, ex quo ab undevicesimo anno ætatis meæ,
  lecto[204] Ciceronis
  Hortensio, excitatus eram studio sapientiæ; et differebam contempta
  felicitate terrena ad eam investigandam vacare, cujus non inventio, sed
  vel sola inquisitio jam præponenda erat etiam inventis thesauris
  regnisque gentium, et ad nutum circumfluentibus corporis voluptatibus. At
  ego adolescens miser, valde miser, in exordio ipsius adolescentiæ etiam
  petieram a te castitatem, et dixeram: Da mihi castitatem et continentiam,
  sed noli modo. Timebam enim ne me cito exaudires, et cito sanares a morbo
  concupiscentiæ, quam malebam expleri quam exstingui. Et ieram per vias
  pravas superstitione sacrilega, non quidem certus in ea, sed quasi
  præponens eam cæteris*, quæ non pie quærebam, sed
  inimice oppugnabam.

18. Et putaveram me propterea differre de die in diem contempta spe
  sæculi, te solum sequi, quia non mihi apparebat certum aliquid quo
  dirigerem cursum meum. Et venerat dies quo nudarer mihi, et increparet in
  me conscientia mea: Ubi es* lingua? Nempe tu dicebas
  propter incertum verum nolle te abjicere sarcinam vanitatis. Ecce jam
  certum est, et illa te adhuc premit, humerisque liberioribus pennas
  recipiunt, qui neque ita inquirendo attriti sunt, nec decennio et amplius
  ista meditati. Ita rodebar intus, et confundebar pudore horribili
  vehementer, cum Pontitianus talia loqueretur. Terminato autem sermone et
  causa qua venerat, abiit ille; et ego ad me. Quæ non in me dixi? Quibus
  sententiarum verberibus non flagellavi animam meam, ut sequeretur me
  conantem post te ire? Et renitebatur*; recusabat, et
  non se excusabat. Consumpta erant et convicta argumenta omnia: remanserat
  muta trepidatio; et quasi mortem reformidabat restringi a fluxu
  consuetudinis quo tabescebat in mortem.






VIII. In hortum secedit, quid ibi egerit.

19. Tum in illa grandi rixa interioris domus meæ, quam fortiter
  excitaveram cum anima mea in cubiculo nostro corde meo, tam vultu quam
  mente turbatus, invado Alypium. Exclamo: "Quid patimur? quid est hoc?
  quid audisti? Surgunt indocti et cœlum rapiunt; et nos cum
  doctrinis nostris sine corde, ecce ubi volutamur in carne et sanguine! An
  quia præcesserunt, pudet sequi, et non pudet nec saltem sequi?" Dixi
  nescio quæ talia, et abripuit me ab illo æstus meus, cum taceret
  attonitus me intuens. Neque enim solita sonabam; plusque alloquebantur
  animum meum frons, genæ, oculi, color, modus vocis, quam verba quæ
  promebam. Hortulus quidam erat hospitii nostri, quo nos utebamur
  sicut tota domo: nam hospes ibi non habitabat dominus domus. Illuc me
  abstulerat tumultus pectoris, ubi nemo impediret ardentem litem quam
  mecum aggressus eram, donec exiret qua tu sciebas; ego autem non*: sed tantum insaniebam*
  salubriter, et moriebar vitaliter, gnarus quid mali essem, et ignarus
  quid boni post paululum futurus essem. Abscessi ergo in hortum, et
  Alypius pede post pedem*. Neque enim secretum meum
  non erat, ubi ille aderat: aut quando me sic affectum desereret? Sedimus,
  quantum potuimus remoti ab ædibus. Ego fremebam spiritu indignans
  indignatione turbulentissima, quod non irem in placitum et pactum tecum,
  Deus meus, in quod eundum esse omnia ossa mea clamabant, et in
  cœlum tollebant laudibus: et non illuc ibatur navibus, aut
  quadrigis, aut pedibus, quantum saltem de domo in eum locum ieram, ubi
  sedebamus. Nam non solum ire, verum etiam pervenire illuc, nihil erat
  aliud quam velle ire, sed velle fortiter et integre; non semisauciam hac
  atque hac versare et jactare voluntatem, parte assurgentem cum alia parte
  cadente luctantem*.

20. Denique tam multa faciebam corpore in ipsis cunctationis æstibus,
  quæ aliquando volunt homines, et non valent, si aut ipsa membra non
  habeant, aut ea vel colligata vinculis, vel resoluta languore, vel quoquo
  modo impedita sint. Si vulsi capillum, si percussi frontem, si consertis
  digitis amplexatus sum genu; quia volui, feci. Potui autem velle et non
  facere, si mobilitas membrorum non obsequeretur. Tam multa ergo feci, ubi
  non hoc erat velle quod posse: et non faciebam quod et incomparabili
  affectu amplius mihi placebat, et mox ut vellem, possem; quia mox ut
  vellem, utique vellem. Ibi enim facultas ea quæ voluntas, et ipsum velle
  jam facere erat; et tamen non fiebat: faciliusque obtemperabat corpus
  tenuissimæ voluntati animæ, ut ad nutum* membra
  moverentur, quam ipsa sibi anima ad voluntatem suam*
  magnam in sola voluntate perficiendam.



IX. Unde fit ut animus imperet sibi, et resistatur.

21. Unde hoc monstrum? et quare istuc? Luceat misericordia tua; et
  interrogem, si forte mihi respondere possint latebræ pœnarum
  hominum, et tenebrosissimæ contritiones filiorum Adam. Unde hoc monstrum?
  et quare istud? Imperat animus corpori, et paret statim; imperat animus
  sibi, et resistitur[205]. Imperat animus ut moveatur manus, et
  tanta est facilitas ut vix a servitio discernatur imperium: et animus
  animus est, manus autem corpus est. Imperat animus ut velit animus, nec
  alter est, nec facit tamen. Unde hoc monstrum? et quare istud? Imperat,
  inquam, ut velit, qui non imperaret nisi vellet, et non fit quod imperat.
  Sed non ex toto vult; non ergo ex toto imperat. Nam intantum imperat,
  inquantum vult, et intantum non fit quod imperat, inquantum non vult.
  Quoniam voluntas imperat ut sit voluntas, nec alia sed ipsa. Non itaque
  plena* imperat, ideo non est quod imperat. Nam si
  plena esset, nec imperaret ut esset, quia jam esset. Non igitur monstrum
  partim velle, partim nolle, sed ægritudo animi est, quia non totus
  assurgit, veritate sublevatus, consuetudine prægravatus. Et ideo sunt duæ
  voluntates, quia una earum tota non est, et hoc adest alteri quod deest
  alteri.



X. Adversus Manichæos qui ex duabus contrariis voluntatibus duas contrarias naturas asseverant.

22. Ps. 67, 3.Pereant a facie
  tua, Deus, sicuti pereunt Tit. 1,
  10.vaniloqui et mentis seductores, qui cum duas
  voluntates in deliberando animadverterint, duas naturas duarum mentium
  esse asseverant, unam bonam, alteram malam. Ipsi vere* mali sunt, cum ista mala sentiunt, et iidem ipsi boni
  erunt si vera senserint, verisque consenserint, ut dicat eis Apostolus
  tuus: Eph. 5, 8.Fuistis aliquando
  tenebræ; nunc autem lux in Domino. Illi enim dum volunt esse lux, non
  in Domino, sed in seipsis, putando animæ naturam hoc esse quod Deus est[206], ita facti sunt
  densiores tenebræ; quoniam longius a te recesserunt horrenda
  arrogantia, a te vero Joh. 1,
  9.lumine illuminante omnem hominem venientem in hunc
  mundum. Attendite quid dicatis, et erubescite, et Ps. 33, 6.accedite ad eum et illuminamini, et
  vultus vestri non erubescent. Ego cum deliberabam ut jam servirem
  Domino Deo meo, sicut diu disposueram, ego eram qui volebam, ego qui
  nolebam; ego, ego eram. Nec plene volebam, nec plene nolebam. Ideo mecum
  contendebam, et dissipabar a meipso. Et ipsa dissipatio me invito quidem
  fiebat, nec tamen ostendebat naturam mentis alienæ, sed pœnam meæ*[207].
  Rom. 7, 17.Et ideo non jam ego operabar
  illam, sed quod habitabat in me peccatum de supplicio
  liberioris peccati, quia eram filius Adam.

23. Nam si tot sunt contrariæ naturæ, quot voluntates sibi resistunt;
  non jam duæ, sed plures erunt. Si deliberet quisquam utrum ad
  conventiculum eorum pergat, an ad theatrum; clamant isti: Ecce duæ
  naturæ: una bona hac ducit; altera mala illac reducit. Nam unde ista
  cunctatio sibimet adversantium voluntatum? Ego autem dico ambas malas, et
  quæ ad illos ducit, et quæ ad theatrum reducit. Sed non credunt nisi
  bonam esse qua itur ad eos. Quid si ergo quisquam nostrum deliberet, et
  secum altercantibus duabus voluntatibus fluctuet, utrum ad theatrum
  pergat, an ad ecclesiam nostram? nonne et isti quid respondeant
  fluctuabunt? Aut enim fatebuntur, quod nolunt, bona voluntate pergi in
  ecclesiam nostram, sicut in eam pergunt qui sacramentis ejus imbuti sunt
  atque detinentur: aut duas malas naturas, et duas malas mentes in uno
  homine confligere putabunt; et non erit verum quod solent dicere, unam
  bonam alteram malam: aut convertentur ad verum, et non negabunt, cum
  quisque deliberat, animam unam diversis voluntatibus æstuare.

24. Jam ergo non dicant, cum duas voluntates in homine uno adversari
  sibi sentiunt, duas contrarias mentes de duabus contrariis substantiis et
  de duobus contrariis principiis contendere, unam bonam, alteram malam.
  Nam tu, Deus verax, improbas eos, et redarguis atque convincis eos, sicut
  in utraque mala voluntate, cum quisque deliberat utrum hominem veneno
  interimat an ferro; utrum fundum alienum illum, an illum invadat, quando
  utrumque non potest; utrum emat voluptatem luxuria, an pecuniam servet
  avaritia; utrum ad circum pergat, an ad theatrum, si uno die utrumque
  exhibeatur; addo etiam tertium, an ad furtum de domo aliena, si subest
  occasio; addo et quartum, an ad committendum adulterium, si et inde simul
  facultas aperitur, si omnia concurrant in unum articulum temporis,
  pariterque cupiantur omnia quæ simul agi nequeunt: discerpunt enim animum
  sibimet adversantibus quatuor voluntatibus, vel etiam pluribus in tanta
  copia rerum quæ appetuntur, nec tamen tantam multitudinem diversarum
  substantiarum solent dicere: ita et in bonis voluntatibus. Nam quæro ab
  eis utrum bonum sit delectari lectione Apostoli, et utrum bonum sit
  delectari psalmo sobrio, et utrum bonum sit Evangelium
  disserere. Respondebunt ad singula: Bonum. Quid si ergo pariter delectent
  omnia simulque uno tempore? Nonne diversæ voluntates distendunt cor
  hominis, dum deliberatur quid potissimum arripiamus? Et omnes bonæ sunt,
  et certant secum, donec eligatur unum, quo feratur tota voluntas una, quæ
  in plures dividebatur. Ita etiam cum æternitas delectat superius, et
  temporalis boni voluptas retentat inferius, eadem anima est non tota
  voluntate illud aut hoc volens; et ideo discerpitur gravi molestia, dum
  illud veritate præponit, hoc familiaritate non ponit*.



XI. Lucta spiritus et carnis in Augustino.

25. Sic ægrotabam et excruciabar accusans memetipsum solito acerbius
  nimis, ac volvens et versans me in vinculo meo, donec abrumperetur totum
  quo jam exiguo tenebar, sed tenebar tamen. Et instabas tu in occultis
  meis, Domine, severa misericordia, flagella ingeminans timoris et
  pudoris, ne rursus cessarem, et non abrumperetur idipsum exiguum et tenue
  quod remanserat; et revalesceret iterum, et me robustius alligaret.
  Dicebam enim apud me intus: Ecce modo fiat, modo fiat. Et cum verbo jam
  ibam in placitum. Jam pene faciebam, et non faciebam: nec relabebar tamen
  in pristina, sed de proximo stabam, et respirabam. Et item conabar, et
  paulo minus ibi eram, et paulo minus jamjamque attingebam et tenebam; et
  non ibi eram, nec attingebam, nec tenebam, hæsitans mori morti, et vitæ
  vivere; plusque in me valebat deterius inolitum, quam melius insolitum:
  punctumque ipsum temporis quo aliud futurus eram, quanto propius
  admovebatur, tanto ampliorem incutiebat horrorem; sed non recutiebat
  retro, nec avertebat, sed suspendebat.

26. Retinebant nugæ nugarum, et vanitates vanitatum* antiquæ amicæ meæ, et succutiebant vestem meam
  carneam, et submurmurabant: Dimittisne nos? et a momento isto non erimus
  tecum ultra in æternum? et a momento isto non tibi licebit hoc et illud
  ultra in æternum? Et quæ suggerebant in eo quod dixi, Hoc et illud? quæ
  suggerebant, Deus meus? Avertat ab anima servi tui misericordia tua! Quas
  sordes suggerebant! quæ dedecora! Et audiebam eas jam longe minus quam
  dimidius, non tanquam libere contradicentes eundo in obviam, sed veluti a
  dorso mussitantes, et discedentem quasi furtim vellicantes, ut
  respicerem. Retardabant tamen cunctantem me abripere atque
  excutere ab eis et transilire quo vocabar, cum diceret mihi consuetudo
  violenta: Putasne sine istis poteris?

27. Sed jam tepidissime hoc dicebat. Aperiebatur enim ab ea parte qua
  intenderam faciem, et quo transire trepidabam, casta dignitas
  continentiæ, serena et non dissolute hilaris, honeste blandiens* venirem neque dubitarem, et extendens ad me
  suscipiendum et amplectendum pias manus plenas gregibus bonorum
  exemplorum. Ibi tot pueri et puellæ; ibi juventus multa et omnis ætas, et
  graves viduæ, et virgines anus: et in omnibus ipsa continentia nequaquam
  sterilis; sed Ps. 112, 9.fecunda mater
  filiorum gaudiorum de marito te, Domine. Et irridebat me irrisione
  hortatoria, quasi diceret: Tu non poteris quod isti, quod istæ*? An vero isti et istæ in seipsis possunt, ac non* in Domino Deo suo? Dominus Deus eorum me dedit eis.
  Quid in te stas, et non stas? Projice te in eum; noli metuere, non se
  subtrahet ut cadas: projice te securus, excipiet et sanabit te. Et
  erubescebam nimis, quia illarum nugarum murmura*
  adhuc audiebam, et cunctabundus pendebam. Et rursus illa, quasi diceret:
  Obsurdesce adversus immunda illa membra tua super terram, ut
  mortificentur Ps. 118, 85. vid.
  Sabat.Narrant tibi delectationes, sed non sicut lex Domini Dei
  tui. Ista controversia in corde meo, non nisi de meipso adversus
  meipsum. At Alypius affixus lateri meo, inusitati motus mei exitum
  tacitus opperiebatur.



XII. Vocis admonitu quomodo totus conversus.

28. Ubi vero a fundo arcano alta consideratio contraxit et congressit
  totam miseriam meam in conspectum cordis mei, oborta est procella ingens,
  ferens ingentem imbrem lacrymarum. Et ut totum effunderem cum vocibus
  suis, surrexi ab Alypio: solitudo mihi ad negotium flendi aptior
  suggerebatur; et secessi remotius, quam ut posset mihi onerosa esse etiam
  ejus præsentia. Sic tunc eram, et ille sensit, nescio quid*; aliquid enim, puto, dixeram, in quo apparebat sonus
  vocis meæ jam fletu gravidus, et sic surrexeram. Mansit ergo ille ubi
  sedebamus, nimie stupens. Ego sub quadam fici arbore stravi me nescio
  quomodo, et dimisi habenas lacrymis, et proruperunt flumina oculorum
  meorum, Ps. 50, 19.acceptabile sacrificium
  tuum. Et non quidem his verbis, sed in hac sententia multa dixi tibi:
  Ps. 6, 4.Et tu, Domine, usquequo? Ps. 78, 5. 8.Usquequo, Domine, irasceris in
  finem? Ne memor fueris iniquitatum nostrarum antiquarum.
  Sentiebam enim eis me teneri: jactabam voces miserabiles. Quamdiu?
  quamdiu, Cras et cras? Quare non modo? quare non hac hora finis
  turpitudinis meæ?

29. Dicebam hæc, et flebam amarissima contritione cordis mei. Et ecce
  audio vocem de vicina domo cum cantu dicentis et crebro repetentis, quasi
  pueri an puellæ, nescio: "Tolle, lege; tolle, lege." Statimque mutato
  vultu, intentissimus cogitare cœpi utrumnam solerent pueri in
  aliquo genere ludendi cantitare tale aliquid; nec occurrebat omnino
  audivisse me uspiam. Repressoque impetu lacrymarum, surrexi, nihil aliud
  interpretans, nisi* divinitus mihi juberi ut
  aperirem codicem, et legerem quod primum caput invenissem. Audieram enim
  de Antonio quod ex* evangelica lectione[208], cui forte supervenerat,
  admonitus fuerit, tanquam sibi diceretur quod legebatur, Mat. 19, 21.Vade, vende omnia quæ habes, et
  da pauperibus; et habebis thesaurum in cœlis: et veni, sequere
  me; et tali oraculo confestim ad te esse conversum. Itaque concitus
  redii in eum locum ubi sedebat Alypius: ibi enim posueram codicem
  Apostoli, cum inde surrexeram. Arripui, aperui, et legi in silentio
  capitulum, quo primum conjecti sunt oculi mei: Rom. 13, 13. 14.Non in comessationibus et
  ebrietatibus, non in cubilibus et impudicitiis, non in contentione et
  æmulatione: sed induite Dominum Jesum Christum, et carnis providentiam ne
  feceritis in concupiscentiis.[209] Nec ultra volui legere; nec opus erat.
  Statim quippe cum fine hujusce sententiæ quasi luce securitatis infusa
  cordi meo, omnes dubitationis tenebræ diffugerunt.

30. Tum interjecto aut digito aut nescio quo alio signo, codicem
  clausi, et tranquillo jam vultu indicavi Alypio. At ille quid in se
  ageretur, quod ego nesciebam, sic indicavit. Petit videre quid legissem:
  ostendi; et attendit etiam ultra quam ego legeram, et ignorabam quid
  sequeretur. Sequebatur vero: Ib. 14,
  1.Infirmum autem in fide recipite*.
  Quod ille ad se retulit, mihique aperuit. Sed tali
  admonitione firmatus est, placitoque ac proposito bono et congruentissimo
  suis moribus, quibus a me in melius jam olim valde longeque distabat,
  sine ulla turbulenta cunctatione conjunctus est. Inde ad matrem
  ingredimur: indicamus; gaudet. Narramus quemadmodum gestum sit; exsultat
  et triumphat; et benedicebat tibi, Eph. 3,
  20.qui potens es ultra quam petimus aut intelligimus
  facere, quia tanto amplius sibi a te concessum de me videbat, quam
  petere solebat miserabilibus flebilibusque gemitibus. Convertisti enim me
  ad te, ut nec uxorem quærerem, nec aliquam spem hujus sæculi, stans in ea
  regula fidei[210] in qua me
  ante tot annos ei revelaveras. Ps. 29,
  12.Et convertisti luctum ejus in gaudium multo uberius quam
  voluerat; et multo charius atque castius, quam de nepotibus carnis meæ
  requirebat.









LIBER NONUS.


Uni jam Deo vivere studens, Rhetoricæ professionem, sed non ante
  transactas vindemiales ferias quæ proxime instabant, abjicere statuit.
  Interim rure Cassiciaco apud amicum ejus Verecundum ad percipiendam
  Baptismi gratiam se parat; ac tandem cum Alypio, et filio suo Adeodato
  baptizatur. Nec multo post, Africam repetens, Ostiam venit, cum amicis et
  matre Monnica, cujus vitam et sanctos mores brevi compendio exhibet,
  quæque ibidem defungitur, anno ætatis suæ 56, Augustini 33.






I. Laudat Dei bonitatem, agnoscens suam miseriam.

1. Ps. 115, 16. 17.O Domine, ego
  servus tuus; ego servus tuus, et filius ancillæ tuæ. Disrupisti vincula
  mea; tibi sacrificabo hostiam* laudis. Laudet te
  cor meum et lingua mea, et Ps. 34, 10.
  3.omnia ossa mea dicant: Domine, quis similis tibi? Dicant,
  et responde mihi, et dic animæ meæ, Salus tua ego sum. Quis ego,
  et qualis ego? Quid non mali aut facta mea*; aut, si
  non facta, dicta mea; aut, si non dicta, voluntas mea fuit? Tu autem,
  Domine, bonus et misericors, et dextera tua respiciens profunditatem
  mortis meæ, et a fundo cordis mei exhauriens abyssum corruptionis. Et hoc
  erat totum nolle quod volebam, et velle quod volebas*. Sed ubi erat tam annoso tempore, et de quo imo
  altoque secreto evocatum est in momento liberum arbitrium meum, quo
  subderem cervicem Mat. 11, 30.leni jugo
  tuo, et humeros levi sarcinæ tuæ, Christe Jesu, Ps. 18, 15.adjutor meus et redemptor
  meus? Quam suave mihi subito factum est carere suavitatibus nugarum!
  et quas amittere metus fuerat, jam dimittere gaudium erat. Ejiciebas enim
  eas a me, vera tu et summa suavitas[211]: ejiciebas, et intrabas pro eis omni
  suavitate* dulcior, sed non carni et sanguini; omni
  luce clarior, sed omni secreto interior; omni honore sublimior, sed non
  sublimibus in se. Jam liber erat animus meus a curis mordacibus ambiendi,
  acquirendi, et volutandi atque scalpendi scabiem libidinum; et garriebam
  tibi claritati meæ, et divitiis meis, et
  saluti meæ Domino Deo meo.



II. Deserere rhetorices professionem differt usque ad vindemiales ferias.

2. Et placuit mihi in conspectu tuo non tumultuose abripere, sed
  leniter subtrahere ministerium linguæ meæ nundinis loquacitatis*; ne ulterius pueri meditantes non legem
  tuam, non pacem tuam, sed insanias mendaces, et bella forensia,
  mercarentur ex ore meo arma furori suo. Et opportune jam paucissimi dies
  supererant ad vindemiales ferias, et statui tolerare illos, ut solemniter
  abscederem et redemptus a te jam non redirem venalis. Consilium ergo
  nostrum erat coram te; coram hominibus autem, nisi nostris, non erat. Et
  convenerat inter nos ne passim cuiquam effunderetur; quanquam tu nobis
  Ps. 83, 6. 7.a convalle plorationis
  ascendentibus, et cantantibus canticum graduum, Ps. 129, 3-5.dederas sagittas acutas, et carbones
  vastatores adversum linguam subdolam[212], velut consulendo contradicentem, et,
  sicut cibum assolet, amando consumentem.

3. Sagittaveras tu cor nostrum charitate tua, et gestabamus verba
  tua[212] transfixa visceribus; et
  exempla[212] servorum tuorum, quos de
  nigris lucidos, et de mortuis vivos feceras, congesta in sinum
  cogitationis nostræ urebant et absumebant gravem torporem, ne in ima
  vergeremus*; et accendebant nos valide, ut omnis ex
  lingua subdola contradictionis flatus inflammare nos acrius
  posset, non exstinguere. Verumtamen quia propter nomen tuum, quod
  sanctificasti per terras, etiam laudatores utique haberet votum et
  propositum nostrum, jactantiæ simile videbatur non opperiri tam proximum
  feriarum tempus, sed de publica professione atque ante oculos omnium sita
  ante discedere*; ut conversa in factum meum ora
  cunctorum intuentium, quam vicinum vindemialium diem prævenire voluerim,
  multa dicerent*, quod quasi appetissem magnus
  videri. Et quo mihi erat istud, ut putaretur et
  disputaretur de animo meo, et Rom. 14,
  16.blasphemaretur bonum nostrum?

4. Quin etiam, quod ipsa æstate litterario labori nimio pulmo meus[213] cedere cœperat, et
  difficulter trahere suspiria, doloribusque pectoris testari se saucium,
  vocemque clariorem productioremve recusare, primo perturbaverat me, quia
  magisterii illius sarcinam pene jam necessitate deponere cogebat, aut si
  curari et convalescere potuissem, certe intermittere*. Sed ubi plena voluntas Ps.
  45, 11.vacandi, et videndi quoniam tu es Dominus, oborta
  mihi est atque firmata; nosti, Deus meus, etiam gaudere cœpi, quod
  hæc quoque suberat non mendax excusatio, quæ offensionem hominum
  temperaret, qui propter liberos suos me liberum esse nunquam volebant.
  Plenus igitur tali gaudio tolerabam illud intervallum temporis, donec
  decurreret: nescio utrum vel viginti[214] dies erant, sed tamen fortiter
  tolerabantur; quia recesserat cupiditas quæ mecum solebat ferre grave
  negotium, et ego premendus remanseram, nisi patientia succederet.
  Peccasse me in hoc quisquam servorum tuorum fratrum meorum dixerit, quod
  jam pleno corde militia tua, passus me fuerim vel una hora sedere in
  cathedra mendacii. At ego non contendo. Sed tu, Domine misericordissime,
  nonne et hoc peccatum, cum cæteris horrendis et funereis, in aqua sancta
  ignovisti et remisisti mihi?



III. Verecundus concedit illi rus suum.

5. Macerabatur anxietudine Verecundus de isto nostro bono, quod
  propter vincula sua, quibus tenacissime tenebatur, deseri se nostro
  consortio videbat. Nondum christianus, conjuge fideli; ea ipsa tamen
  arctiore præ cæteris compede, ab itinere quod aggressi eramus,
  retardabatur: nec christianum esse alio modo se velle dicebat,
  quam illo quo non poterat. Benigne sane obtulit, quamdiu ibi essemus, in
  re ejus essemus*. Retribues illi*, Domine, in Luc. 14,
  14.resurrectione justorum, quia jam ipsam Ps. 124, 3.sortem retribuisti ei. Quamvis
  enim absentibus nobis, cum Romæ jam essemus, corporali ægritudine
  correptus, et in ea christianus et fidelis factus, ex hac vita emigravit:
  ita misertus es non solum ejus, sed etiam nostri, ne cogitantes egregiam
  erga nos amici humanitatem, nec eum in grege tuo numerantes, dolore
  intolerabili cruciaremur. Gratias tibi, Deus noster, tui sumus; indicant
  hortationes et consolationes tuæ: fidelis promissor, reddis* Verecundo, pro rure illo ejus Cassiciaco, ubi ab æstu
  sæculi requievimus in te, amœnitatem sempiterne virentis paradisi
  tui, quoniam dimisisti ei peccata super terram, Ps. 67, 16.in monte incaseato[215], monte tuo, monte uberi.

6. Angebatur ergo tunc ipse; Nebridius autem
  collætabatur. Quamvis enim et ipse nondum christianus in illam foveam
  perniciosissimi erroris inciderat, ut Veritatis Filii tui carnem
  phantasma[216] crederet;
  tamen inde emergens, sic sibi erat, nondum imbutus ullis Ecclesiæ tuæ
  sacramentis, sed inquisitor[217] ardentissimus veritatis. Quem non
  multo post conversionem nostram et regenerationem per Baptismum tuum,
  ipsum etiam fidelem catholicum castitate perfecta atque continentia tibi
  servientem in Africa apud suos, cum tota domus ejus per eum christiana
  facta esset, carne solvisti; et nunc ille vivit Luc. 16, 22.in sinu Abraham. Quidquid
  illud est quod illo significatur sinu[218], ibi Nebridius*
  vivit, dulcis amicus meus, tuus autem, Domine, adoptivus ex
  liberto filius; ibi vivit. Nam quis alius tali animæ locus? Ibi vivit,
  unde me multa interrogabat homuncionem inexpertum. Jam non ponit aurem ad
  os meum, sed spirituale os ad fontem tuum; et bibit, quantum potest,
  sapientiam pro aviditate sua, sine fine felix. Nec eum sic arbitror
  inebriari ex ea, ut obliviscatur mei, cum tu, Domine, quem potat ille*, nostri sis memor. Sic ergo eramus, Verecundum
  consolantes tristem, salva amicitia, de tali conversione nostra*, et exhortantes ad fidem gradus sui, vitæ scilicet
  conjugalis; Nebridium autem opperientes quando sequeretur, quod de tam
  proximo poterat, et erat jam jamque facturus: cum ecce evoluti sunt dies
  illi tandem; nam longi et multi videbantur præ amore libertatis otiosæ ad
  cantandum de medullis omnibus, Ps. 26,
  8.Tibi dixit cor meum, Quæsivi vultum tuum; vultum tuum,
  Domine, requiram.



IV. Libri apud Cassiciacum scripti. Epistolæ ad Nebridium.

7. Et venit dies* quo etiam actu solverer a
  professione rhetorica, unde jam cogitatu solutus eram. Et factum est.
  Eruisti linguam meam unde jam erueras cor meum; et benedicebam tibi
  gaudens profectus in villam cum meis omnibus[219]. Ibi quid egerim in litteris, jam
  quidem servientibus tibi, sed adhuc superbiæ scholam tanquam in
  pausatione anhelantibus*, testantur libri
  disputati[220] cum
  præsentibus, et cum ipso me solo[221] coram te: quæ autem cum
  absente Nebridio[222],
  testantur epistolæ. Et quando mihi sufficiat tempus commemorandi omnia
  magna erga nos beneficia tua in illo tempore, præsertim ad alia majora
  properanti? Revocat enim me recordatio mea, et dulce mihi fit, Domine,
  confiteri tibi quibus internis me stimulis perdomueris, et quemadmodum me
  Is. 40, 4. Luc. 3, 45.complanaveris,
  humiliatis montibus et collibus cogitationum mearum, et
  tortuosa mea direxeris, et aspera lenieris; quomodo ipsum
  etiam Alypium fratrem cordis mei subegeris nomini unigeniti tui Domini et
  Salvatoris nostri Jesu Christi, quod primo dedignabatur inseri litteris
  nostris. Magis enim eas volebat redolere gymnasiorum Ps. 28, 5.cedros quas jam contrivit
  Dominus, quam salubres herbas ecclesiasticas adversas
  serpentibus.

Quibus cœlitus perfusos gratiis, et quam vivido pietatis sensu, dum Psalmos evolvit.

8. Quas tibi, Deus meus, voces dedi cum legerem Psalmos David, cantica
  fidelia, et sonos pietatis excludentes turgidum spiritum; rudis in
  germano amore tuo, catechumenus in villa cum catechumeno Alypio feriatus,
  matre adhærente nobis muliebri habitu, virili fide, anili securitate,
  materna charitate, christiana pietate! Quas tibi voces dabam in psalmis
  illis, et quomodo in te inflammabar ex eis, et accendebar eos recitare,
  si possem, toto orbe terrarum adversus typhum generis humani? Et tamen
  toto orbe cantantur, et Ps. 18, 7.non
  est qui se abscondat a calore tuo. Quam vehementi et acri dolore
  indignabar Manichæis; et miserabar eos rursus, quod illa sacramenta, illa
  medicamenta nescirent, et insani essent adversus antidotum quo sani esse
  potuissent! Vellem ut alicubi juxta essent tunc*, et
  me nesciente quod ibi essent intuerentur faciem meam, et audirent voces
  meas, quando legi quartum psalmum in illo tunc otio, quid de me fecerit
  ille psalmus. Cum invocarem, exaudivit me Deus justitiæ meæ; in
  tribulatione dilatasti mihi. Miserere mei, Domine, et exaudi orationem
  meam. Audirent ignorante me utrum audirent, ne me propter se illa
  dicere putarent quæ inter hæc verba dixerim. Quia et revera nec ea
  dicerem, nec sic ea dicerem, si me ab eis audiri viderique sentirem: nec,
  si dicerem, sic acciperent quomodo mecum et mihi coram te de familiari
  affectu animi mei.

9. Inhorrui timendo, ibidemque inferbui sperando et exsultando in
  tua misericordia, Pater. Et hæc omnia exibant per oculos meos et vocem
  meam, cum conversus ad nos spiritus tuus bonus ait nobis: Ps. 4, 3.Filii hominum, quousque graves
  corde? Utquid diligitis vanitatem, et quæritis mendacium? Dilexeram
  enim vanitatem, et quæsieram mendacium. Et tu, Domine, jam Ver. 4.magnificaveras Sanctum tuum, suscitans
  eum a mortuis, et Eph. 1,
  20.collocans ad dexteram tuam, unde Luc. 24, 49.Joh. 14, 16.
  17.Act. 2, 1-4.mitteret ex alto
  promissionem suam, Paracletum Spiritum veritatis: et miserat eum jam,
  sed ego nesciebam. Miserat eum, quia jam magnificatus erat, resurgens a
  mortuis, et ascendens in cœlum. Ante autem Joh. 7, 39.Spiritus nondum erat datus, quia
  Jesus nondum erat clarificatus. Et clamat propheta*: Quousque graves corde? Utquid diligitis
  vanitatem, et quæritis mendacium? Et scitote quoniam Dominus magnificavit
  Sanctum suum. Clamat, quousque; clamat, scitote: et ego
  tamdiu nesciens "vanitatem dilexi, et mendacium quæsivi;" et ideo audivi
  et contremui, quoniam talibus dicitur qualem me fuisse reminiscebar. In
  phantasmatibus* enim quæ pro veritate tenueram,
  vanitas erat et mendacium. Et insonui multa graviter ac fortiter in
  dolore recordationis meæ. Quæ utinam audissent qui adhuc usque "diligunt
  vanitatem et quærunt mendacium." Forte conturbarentur, et evomuissent
  illud; et exaudires eos cum clamarent ad te: quoniam vera morte carnis
  Rom. 8, 34.mortuus est pro nobis,
  qui te interpellat pro nobis.

 10. Legebam: Irascimini, et nolite
  peccare. Et quomodo movebar, Deus meus, qui jam didiceram irasci mihi
  de præteritis, ut de cætero non peccarem? Et merito irasci, quia non alia
  natura gentis tenebrarum de me peccabat[223], sicut dicunt qui sibi non irascuntur,
  et Rom. 2, 5.thesaurizant sibi iram in
  die iræ et revelationis justi judicii tui. Nec jam bona mea foris
  erant, nec oculis carneis in isto sole[224] quærebantur. Volentes enim gaudere
  forinsecus, facile evanescunt; et effunduntur in ea quæ videntur et
  temporalia[225] sunt, et
  imagines eorum famelica[226] cogitatione lambunt. Et o si
  fatigentur inedia[227], et
  dicant: Quis ostendet nobis bona? Et dicamus, et audiant:
  Signatum est in nobis lumen vultus tui, Domine. Non enim Joh. 1, 9.lumen nos sumus quod
  illuminat omnem hominem; sed illuminamur a te, ut qui Eph. 5, 8.fuimus aliquando tenebræ, simus
  lux in te. O si viderent internum æternum*,
  quod ego quia gustaveram, frendebam, quoniam non eis poteram ostendere,
  si afferrent ad me cor in oculis suis foris a te, et dicerent: Quis
  ostendet nobis bona? Ibi enim, ubi* mihi iratus
  eram intus in cubili, ut compunctus eram, ubi sacrificaveram mactans
  vetustatem meam, et inchoata meditatione renovationis meæ sperans in te,
  ibi mihi dulcescere cœperas, et Ps. 4,
  7.dederas lætitiam in corde meo. Et exclamabam legens hæc
  foris, et agnoscens intus; nec volebam multiplicari[228] terrenis bonis, devorans tempora et
  devoratus temporibus*, cum haberem in æterna
  simplicitate[228] aliud Ver. 8.frumentum, et vinum, et oleum.

11. Et clamabam in consequenti versu clamore alto cordis mei: O in
  pace! o in idipsum! o quid dixit; Obdormiam et somnum capiam!
  Quoniam[229] quis resistet
  nobis cum fiet sermo qui scriptus est, 1 Cor. 15,
  54.Absorpta est mors in victoriam? Et tu es Idipsum
  valde qui non mutaris; et in te requies obliviscens laborum
  omnium, quoniam nullus alius tecum, nec ad alia multa adipiscenda, quæ
  non sunt quod tu, sed tu, Domine, singulariter in spe constituisti
  me. Legebam, et ardebam; nec inveniebam quid facerem surdis mortuis,
  ex quibus fueram, pestis*, latrator amarus et cæcus
  adversus Litteras de melle cœli melleas, et de lumine tuo
  luminosas: et super inimicis* Scripturæ hujus
  tabescebam.

Acerrimo dolore dentium subito liberatur.

12. Quando recordabor* omnia dierum illorum
  feriatorum? Sed nec oblitus sum nec silebo flagelli tui asperitatem, et
  misericordiæ tuæ mirabilem celeritatem. Dolore dentium tunc excruciabas
  me; et cum in tantum ingravesceret ut non valerem loqui[230], ascendit in cor meum admonere omnes
  meos qui aderant, ut deprecarentur te pro me, Deum salutis omnimodæ. Et
  scripsi hoc in cera, et dedi ut eis legeretur. Mox ut genua supplici
  affectu fiximus, fugit dolor ille. Sed quis dolor? aut quomodo fugit?
  Expavi, fateor, Domine meus, Deus meus; nihil enim tale ab ineunte ætate
  expertus fueram. Et insinuati sunt mihi in profundo nutus tui; et gaudens
  in fide laudavi nomen tuum. Et ea fides me securum esse non sinebat de
  præteritis peccatis meis, quæ mihi per Baptismum tuum remissa nondum
  erant.



V. Ambrosium consulit quid legendum.

13. Renuntiavi, peractis vindemialibus, ut scholasticis suis
  Mediolanenses venditorem verborum alium providerent; quod et tibi ego
  servire delegissem, et illi professioni, præ difficultate spirandi ac
  dolore pectoris, non sufficerem. Et insinuavi per litteras antistiti tuo
  viro sancto Ambrosio pristinos errores meos, et præsens votum meum, ut
  moneret quid mihi potissimum de Libris tuis legendum esset, quo
  percipiendæ tantæ gratiæ paratior aptiorque fierem. At ille jussit Isaiam
  prophetam; credo, quod præ cæteris Evangelii[231] vocationisque Gentium sit prænuntiator
  apertior. Verumtamen ego primam hujus lectionem non intelligens, totumque
  talem arbitrans, distuli repetendum exercitatior in dominico eloquio.





VI. Mediolani baptizatur cum Alypin et Adeodato.

14. Inde ubi tempus advenit quo me nomen dare[232] oporteret relicto rure, Mediolanum
  remeavimus. Placuit et Alypio renasci in te mecum, jam induto humilitate
  Sacramentis tuis congrua, et fortissimo domitori corporis, usque ad
  Italicum solum glaciale nudo pede obterendum insolito ausu. Adjunximus
  etiam nobis puerum Adeodatum ex me natum carnaliter de peccato meo. Tu
  bene feceras eum. Annorum erat ferme quindecim[233], et ingenio præveniebat multos graves
  et doctos viros. Munera tua tibi confiteor, Domine Deus meus, creator
  omnium, et multum potens formare* nostra deformia:
  nam ego in illo puero præter delictum non habebam. Quod enim enutriebatur
  a nobis in disciplina tua, tu inspiraveras nobis, nullus alius: munera
  tua tibi confiteor. Est liber noster qui inscribitur, de Magistro[234]: ipse ibi mecum
  loquitur. Tu scis illius esse sensa omnia quæ inseruntur ibi ex persona
  collocutoris mei, cum esset in annis sexdecim. Multa ejus alia
  mirabiliora expertus sum. Horrori mihi erat illud ingenium; et quis
  præter te talium miraculorum opifex? Cito de terra abstulisti vitam ejus;
  et securior eum recordor, non timens quidquam pueritiæ, nec adolescentiæ;
  nec omnino homini illi. Sociavimus eum coævum nobis in gratia tua,
  educandum in disciplina tua; et baptizati sumus[235] et fugit a nobis sollicitudo vitæ
  præteritæ. Nec satiabar illis diebus dulcedine mirabili, considerare
  altitudinem consilii tui super salutem generis humani. Quantum flevi in
  hymnis et canticis tuis, suave sonantis Ecclesiæ tuæ vocibus commotus
  acriter! Voces illæ influebant auribus meis, et eliquabatur veritas in
  cor meum; et exæstuabat inde affectus pietatis*, et
  currebant lacrymæ, et bene mihi erat cum eis.



VII. Ecclesiastici cantus institutio Mediolani.

15. Non longe cœperat Mediolanensis Ecclesia genus hoc
  consolationis et exhortationis celebrare, magno studio fratrum
  concinentium vocibus et cordibus. Nimirum annus erat, aut non multo
  amplius, cum Justina Valentiniani regis pueri mater hominem tuum
  Ambrosium persequeretur[236] hæresis suæ causa, qua* fuerat seducta ab Arianis. Excubabat pia plebs in
  ecclesia mori parata cum episcopo suo, servo tuo. Ibi mea mater, ancilla
  tua, sollicitudinis et vigiliarum primas tenens, orationibus vivebat. Nos
  adhuc frigidi a calore Spiritus tui, excitabamur tamen civitate attonita
  atque turbata. Tunc hymni et psalmi ut canerentur secundum morem
  orientalium partium, ne populus mœroris tædio contabesceret,
  institutum est; et ex illo in hodiernum retentum, multis jam ac pene
  omnibus gregibus tuis et per cætera orbis imitantibus*.




Inventio corporum SS. Protasii et Gervasii.

16. Tunc memorato antistiti tuo per visum aperuisti quo loco laterent
  martyrum corpora Protasii et Gervasii, quæ per tot annos incorrupta in
  thesauro secreti tui recondideras, unde opportune promeres ad coercendam
  rabiem femineam, sed regiam.[237] Cum enim propalata et effossa digno
  cum honore transferrentur ad Ambrosianam
  basilicam, non solum quos immundi vexabant spiritus, confessis eisdem
  dæmonibus, sanabantur[238],
  verum etiam quidam plures annos cæcus[239], civis civitatique notissimus, cum
  populi tumultuante lætitia* causam quæsisset atque
  audisset, exsilivit, eoque se ut duceret, suum ducem rogavit. Quo
  perductus, impetravit admitti, ut sudario tangeret feretrum Ps. 115, 15.pretiosæ in conspectu tuo mortis
  sanctorum tuorum. Quod ubi fecit, atque admovit oculis, confestim
  aperti sunt. Inde fama discurrens, inde laudes tuæ ferventes, lucentes*, inde illius inimicæ animus etsi ad credendi
  sanitatem non applicatus*, a persequendi tamen
  furore compressus est. Gratias tibi, Deus meus. Unde et quo duxisti
  recordationem meam, ut hæc etiam confiterer tibi, quæ magna oblitus
  præterieram? Et tamen tunc cum ita fragraret Cant
  1, 3.odor unguentorum tuorum, non currebamus post
  te. Ideo plus flebam inter cantica hymnorum tuorum, olim suspirans
  tibi, et tandem respirans*, quantum patet aura in
  domo fenea.



VIII. Evodii conversio. Ps. 67, 7.

17. Qui habitare facis unanimes in domo,
  consociasti nobis et Evodium juvenem ex nostro municipio. Qui cum agens
  in rebus[240] militaret;
  prior nobis ad te conversus est et baptizatus, et relicta
  militia sæculari, accinctus in tua. Matris
  obitus, ejusque a teneris educatio.Simul eramus[241], simul habitaturi* placito sancto. Quærebamus quisnam locus nos utilius
  haberet servientes tibi: pariter remeabamus in Africam. Et cum apud Ostia
  Tiberina essemus, mater defuncta est. Multa prætereo, quia multum
  festino. Accipe confessiones meas et gratiarum actiones, Deus meus, de
  rebus innumerabilibus etiam in silentio. Sed non præteribo quidquid mihi
  anima parturit de illa famula tua, quæ me parturivit; et carne, ut in
  hanc temporalem; et corde, ut in æternam lucem nascerer*[242].
  Non ejus, sed tua dicam dona in ea; neque enim seipsam fecerat, aut
  educaverat seipsam. Tu creasti eam, nec pater nec mater sciebat qualis ex
  eis fieret. Et erudivit eam in timore tuo virga Christi tui, regimen
  unici Filii tui in domo fideli, bono membro Ecclesiæ tuæ. Nec tantam erga
  suam disciplinam diligentiam matris prædicabat, quantam famulæ cujusdam
  decrepitæ, quæ patrem ejus infantem portaverat, sicut dorso
  grandiuscularum puellarum parvuli portari solent. Cujus rei gratia, et
  propter senectam ac mores optimos, in domo christiana satis a dominis
  honorabatur. Unde etiam curam filiarum dominicarum commissam* diligenter gerebat, et erat in eis coercendis, cum
  opus esset, sancta severitate vehemens, atque in docendis sobria
  prudentia. Nam eas, præter illas horas quibus ad mensam parentum
  moderatissime alebantur, etiamsi exardescerent siti, nec aquam bibere
  sinebat, præcavens consuetudinem malam, et addens verbum sanum: "Modo
  aquam bibitis, quia in potestate vinum non habetis: cum autem ad maritos
  veneritis, factæ dominæ apothecarum et cellariorum, aqua sordebit; sed
  mos potandi permanebit*." Hac ratione præcipiendi et
  auctoritate imperandi, frenabat aviditatem tenerioris ætatis; et ipsam
  puellarum sitim formabat ad honestum modum, ut jam nec liberet quod non
  deceret.

18. Et surrepserat tamen, sicut mihi filio famula tua narrabat,
  surrepserat ei vinolentia. Nam cum de more, tanquam puella sobria,
  juberetur a parentibus de cuppa vinum depromere, submisso poculo qua
  desuper patet, priusquam in lagunculam funderet merum, primoribus labris
  sorbebat exiguum, quia non poterat amplius, sensu recusante. Non enim
  ulla temulenta* cupidine faciebat hoc, sed quibusdam
  superfluentibus ætatis excessibus, qui ludicris motibus ebulliunt, et in
  puerilibus animis majorum pondere premi solent. Itaque ad illud modicum
  quotidiana modica addendo, quoniam qui Eccli. 19,
  1.modica spernit, paulatim decidit, in eam consuetudinem
  lapsa erat, ut prope jam plenos mero caliculos inhianter hauriret. Ubi
  tunc sagax anus, et vehemens illa prohibitio? Numquid valebat aliquid
  adversus latentem morbum, nisi tua medicina, Domine, vigilaret super nos?
  Absente patre et matre et nutritoribus, tu præsens, qui creasti, qui
  vocas, qui etiam per præpositos* homines boni
  aliquid agis ad animarum salutem, quid tunc egisti, Deus meus? Unde
  curasti? unde sanasti? Nonne protulisti durum et acutum ex altera anima
  convicium, tanquam medicinale ferrum ex occultis provisionibus tuis, et
  uno ictu putredinem illam præcidisti? Ancilla enim cum qua solebat
  accedere ad cuppam, litigans cum domina minore, ut fit, sola cum sola,
  objecit hoc crimen, amarissima insultatione vocans meribibulam. Quo illa
  stimulo percussa respexit fœditatem suam, confestimque damnavit
  atque exuit. Sicut amici adulantes pervertunt, sic inimici litigantes
  plerumque corrigunt. Nec tu quod per eos agis, sed quod ipsi voluerunt,
  retribuis eis. Illa enim irata exagitare appetivit minorem dominam, non
  sanare: et ideo clanculo, aut quia ita eas invenerat locus et tempus
  litis, aut ne forte et ipsa periclitaretur quod tam sero prodidisset. At
  tu, Domine, rector cœlitum*, et terrenorum, ad
  usus tuos contorquens profunda torrentis, fluxum sæculorum ordinate* turbulentum, etiam de alterius animæ insania[243] sanasti alteram; ne
  quisquam cum hoc adverterit, potentiæ suæ tribuat, si verbo ejus alius
  corrigatur, quem vult corrigi.



IX. Laudabiles matris suæ mores prosequitur.

19. Educata itaque pudice ac sobrie, potiusque a te subdita
  parentibus, quam a parentibus tibi, ubi plenis annis nubilis facta est,
  tradita viro servivit veluti domino; et sategit eum lucrari tibi, loquens
  te illi moribus suis, quibus eam pulchram faciebas, et reverenter
  amabilem atque mirabilem viro. Ita autem toleravit cubilis injurias, ut
  nullam de hac re cum marito haberet unquam simultatem. Exspectabat enim
  misericordiam tuam super eum, ut in te credens castificaretur. Erat vero
  ille præterea, sicut benevolentia præcipuus, ita ira fervidus. Sed
  noverat hæc non resistere irato viro, non tantum facto, sed ne verbo
  quidem. Jam vero refractum et quietum cum opportunum videret, rationem
  facti sui reddebat, si forte ille inconsideratius commotus fuerat.
  Denique, cum matronæ multæ quarum viri mansuetiores erant, plagarum
  vestigia etiam dehonestata facie gererent, inter amica colloquia illæ
  arguebant maritorum vitam, hæc earum linguam, veluti per jocum graviter
  admonens, ex quo illas tabulas quæ matrimoniales vocantur, recitari
  audissent, tanquam instrumenta quibus ancillæ factæ essent, deputare
  debuisse; proinde memores conditionis superbire adversus dominos non
  oportere. Cumque mirarentur illæ, scientes quam ferocem conjugem
  sustineret, nunquam fuisse auditum, aut aliquo indicio claruisse, quod
  Patricius ceciderit uxorem, aut quod a se invicem vel unum diem domestica
  lite dissenserint, et causam familiariter quærerent; docebat illa
  institutum suum, quod supra memoravi. Quæ observabant, expertæ
  gratulabantur; quæ non observabant, subjectæ vexabantur.

20. Socrum etiam suam primo susurris malarum ancillarum adversum se
  irritatam sic evicit obsequiis, perseverans tolerantia et mansuetudine,
  ut illa ultro filio suo medias linguas famularum proderet, quibus inter
  se et nurum pax domestica turbabatur, expeteretque vindictam. Itaque
  posteaquam ille, et matri obtemperans, et curans familiæ disciplinam, et
  concordiæ suorum consulens, proditas ad prodentis arbitrium verberibus
  coercuit, promisit illa talia de se præmia sperare debere, quæcumque de
  sua nuru sibi, quo placeret, mali aliquid loqueretur: nullaque jam
  audente, memorabili inter se benevolentiæ suavitate vixerunt. 

21. Hoc quoque illi bono mancipio tuo, in cujus utero me creasti, Deus
  meus, misericordia mea, munus grande donaveras, quod inter dissidentes
  atque discordes quaslibet animas, ubi poterat, tam se præbebat pacificam,
  ut cum ab utraque multa de invicem audiret amarissima, qualia solet
  eructare turgens atque indigesta discordia quando præsenti amicæ de
  absente inimica per acida colloquia cruditas*
  exhalatur odiorum; nihil tamen alteri de altera proderet, nisi quod ad
  eas reconciliandas valeret. Parvum hoc bonum mihi videretur, nisi turbas
  innumerabiles tristis experirer, nescio qua horrenda pestilentia
  peccatorum latissime pervagante, non solum iratorum inimicorum iratis
  inimicis dicta prodere, sed etiam quæ non dicta sunt addere; cum contra
  homini* humano parum esse debeat inimicitias hominum
  nec excitare nec augere male loquendo, nisi eas etiam exstinguere bene
  loquendo studuerit; qualis illa erat, docente te magistro intimo in
  schola pectoris.

22. Denique etiam virum suum jam in extrema vita ejus temporali
  lucrata est tibi, nec in eo jam fideli planxit quod in nondum fideli
  toleraverat. Erat etiam serva servorum tuorum. Quisquis eorum noverat
  eam, multum in ea laudabat et honorabat et diligebat te; quia sentiebat
  præsentiam tuam in corde ejus, sanctæ conversationis fructibus testibus[244]. Fuerat enim 1 Tim. 5, 9, 4. 10.unius viri uxor, mutuam
  vicem parentibus reddiderat, domum suam pie tractaverat, in operibus
  bonis testimonium habebat. Gal. 4,
  19.Nutrierat filios, toties eos parturiens, quoties
  abs te deviare cernebat. Postremo nobis, Domine, omnibus, quia ex munere
  tuo sinis loqui servis tuis, qui ante dormitionem ejus in te jam
  consociati vivebamus percepta gratia Baptismi tui, ita curam gessit quasi
  omnes genuisset, ita servivit quasi ab omnibus genita fuisset.



X. Colloquium cum matre de regno cœlorum.

23. Impendente autem die quo ex hac vita erat exitura, quem diem tu
  noveras, ignorantibus nobis; provenerat, ut credo, procurante te occultis
  tuis modis, ut ego et ipsa soli staremus incumbentes ad quamdam fenestram,
  unde hortus intra domum quæ nos habebat prospectabatur, illic apud Ostia
  Tiberina, ubi remoti a turbis post longi itineris laborem instaurabamus
  nos navigationi: colloquebamur ergo soli valde dulciter; et Phil. 3, 13.præterita obliviscentes, in ea
  quæ ante sunt extenti, quærebamus inter nos apud præsentem Veritatem,
  quod tu es, qualis futura esset vita æterna sanctorum, 1 Cor. 2, 9.quam nec oculus vidit, nec auris
  audivit, nec in cor hominis ascendit. Sed inhiabamus ore cordis in
  superna fluenta fontis tui, Ps. 35,
  10.fontis vitæ qui est apud te; ut inde pro captu nostro
  aspersi, quoquo modo rem tantam cogitaremus.

24. Cumque ad eum finem sermo perduceretur, ut
  carnalium sensuum delectatio quantalibet, in quantalibet luce corporea,
  præ illius vitæ jucunditate, non comparatione, sed ne commemoratione
  quidem digna videretur; erigentes nos ardentiore affectu in
  idipsum[245],
  perambulavimus gradatim cuncta corporalia, et ipsum cœlum, unde sol
  et luna et stellæ lucent super terram. Et adhuc ascendebamus interius
  cogitando, et loquendo*, et mirando opera tua; et
  venimus in mentes nostras, et transcendimus[246] eas, ut attingeremus regionem
  ubertatis indeficientis, ubi Ps. 79,
  2.pascis Israel in æternum veritatis pabulo, et ubi vita
  sapientia est, per quam fiunt omnia ista, et quæ fuerunt, et quæ futura
  sunt; et ipsa non fit, sed sic est ut fuit, et sic erit semper; quin
  potius fuisse, et futurum esse non est in ea, sed esse solum, quoniam
  æterna est: nam fuisse et futurum esse, non est æternum. Et dum loquimur
  et inhiamus illi, attigimus eam modice toto ictu cordis; et
  suspiravimus* et relinquimus ibi religatas Rom. 8, 23.primitias spiritus[247], et remeavimus ad
  strepitum oris nostri, ubi verbum et incipitur et finitur. Et quid simile
  Verbo tuo Domino nostro, Sap. 7, 27.in
  se permanenti sine vetustate, atque innovanti omnia?

25. Dicebamus ergo: Si cui sileat tumultus carnis, sileant phantasiæ
  terræ et aquarum et aeris, sileant et poli, et ipsa sibi anima sileat, et
  transeat se non se cogitando, sileant somnia et imaginariæ
  revelationes, omnis lingua et omne signum, et quidquid transeundo fit, si
  cui sileat omnino; quoniam si quis audiat*, dicunt
  hæc omnia, Ps. 99, 3.Non ipsa nos
  fecimus, sed fecit nos qui manet in æternum: his dictis
  si jam taceant quoniam erexerunt aurem in eum qui fecit ea, et loquatur
  ipse solus, non per ea, sed per seipsum, ut audiamus verbum ejus, non per
  linguam carnis, neque per vocem angeli, Ps. 76,
  18.nec per sonitum nubis, nec 1 Cor. 13,
  12.per ænigma similitudinis; sed ipsum quem in his amamus,
  ipsum sine his audiamus, sicut nunc extendimus nos, et rapida cogitatione
  attingimus* æternam Sapientiam super omnia manentem;
  si continuetur hoc, et subtrahantur aliæ visiones longe imparis generis,
  et hæc una rapiat et absorbeat et recondat in interiora gaudia
  spectatorem suum, ut talis sit sempiterna vita, quale fuit hoc momentum
  intelligentiæ, cui suspiravimus; nonne hoc est, Mat. 25, 21.Intra in gaudium Domini tui?
  Et istud quando? An cum 1 Cor. 15,
  51omnes resurgemus, sed non omnes immutabimur?

26. Dicebam talia*, et si non isto modo et his
  verbis, tamen, Domine, tu scis quod illo die, cum talia loqueremur, et
  mundus iste nobis inter verba vilesceret cum omnibus delectationibus
  suis, tunc ait illa: "Fili, quantum ad me attinet, nulla jam re delector
  in hac vita. Quid hic faciam adhuc, et cur hic sim nescio, jam consumpta
  spe hujus sæculi. Unum erat propter quod in hac vita aliquantum immorari
  cupiebam, ut te christianum catholicum viderem, priusquam morerer.
  Cumulatius hoc mihi Deus meus præstitit, ut te etiam, contempta
  felicitate terrena, servum ejus videam: quid hic facio?"



XI. De ecstasi et morte matris.

27. Ad hæc ei quid responderim, non satis recolo. Cum interea vix
  intra quinque dies, aut non multo amplius decubuit febribus. Et cum
  ægrotaret, quodam die defectum animæ passa est, et paululum subtracta a
  præsentibus. Nos concurrimus, sed cito reddita est sensui, et aspexit
  astantes, me et fratrem[248] meum, et ait nobis quasi quærenti
  similis: "Ubi eram?" Deinde nos intuens mœrore attonitos:
  "Ponitis* hic, inquit, matrem vestram." Ego silebam,
  et fletum frenabam. Frater autem meus quiddam locutus est, quo eam non
  peregre, sed in patria defungi tanquam felicius optaret. Quo audito, illa
  vultu anxio reverberans eum oculis quod talia saperet, atque
  inde me intuens: "Vide, ait, quid dicit." Et mox ambobus: "Ponite,
  inquit, hoc corpus ubicumque; nihil vos ejus cura conturbet: tantum illud
  vos rogo, ut ad Domini altare memineritis mei ubi ubi fueritis." Cumque
  hanc sententiam verbis quibus poterat explicasset, conticuit; et
  ingravescente morbo exercebatur.

28. Ego vero cogitans dona tua, Deus invisibilis, quæ immittis in
  corda fidelium tuorum, et proveniunt inde fruges admirabiles; gaudebam et
  gratias tibi agebam, recolens quod noveram, quanta cura semper æstuasset
  de sepulcro quod sibi providerat et præparaverat juxta corpus viri sui.
  Quia enim valde concorditer vixerant, id etiam volebat, ut est animus
  humanus minus capax divinorum, adjungi ad illam felicitatem, et
  commemorari ab hominibus, concessum sibi esse post transmarinam
  peregrinationem, ut conjuncta terra amborum conjugum terra tegeretur.
  Quando autem ista inanitas plenitudine bonitatis tuæ cœperat in
  ejus corde non esse, nesciebam, et lætabar admirans quod sic mihi
  aperuisset*; quanquam et in illo sermone nostro ad
  fenestram cum dixit, "Jam quid hic facio?" non apparuit desiderare in
  patria mori. Audivi etiam postea, quod jam cum Ostiis essemus, cum
  quibusdam amicis meis materna fiducia colloquebatur quodam die de
  contemptu vitæ hujus et bono mortis, ubi ipse non aderam; illisque
  stupentibus virtutem feminæ, quam tu dederas ei, quærentibusque utrum non
  formidaret tam longe a sua civitate corpus relinquere: "Nihil, inquit,
  longe est Deo; neque timendum est ne ille non agnoscat in fine sæculi,
  unde me resuscitet." Ergo die nono ægritudinis suæ, quinquagesimo et
  sexto anno ætatis suæ, tricesimo et tertio ætatis meæ[249], anima illa religiosa et pia corpore
  soluta est.



XII. Quomodo luxerit mortem matris.

29. Premebam oculos ejus, et confluebat in præcordia mea
  mœstitudo ingens, et transfluebat in lacrymas: ibidemque oculi mei
  violento animi imperio resorbebant fontem suum usque ad siccitatem, et in
  tali luctamine valde male mihi erat. Tum vero ubi efflavit extremum*, puer Adeodatus exclamavit in planctum, atque ab
  omnibus nobis coercitus tacuit. Hoc modo etiam meum quiddam puerile quod
  labebatur in fletus juvenili voce cordis, coercebatur et
  tacebat. Neque enim decere arbitrabamur funus illud questibus lacrymosis
  gemitibusque celebrare*; quia his plerumque solet
  deplorari quædam miseria morientium, aut quasi omnimoda exstinctio. At
  illa nec misere moriebatur, nec omnino moriebatur. Hoc et documentis
  morum ejus, et fide non ficta, rationibusque certis tenebamus.

30. Quid erat ergo quod intus mihi graviter dolebat, nisi ex
  consuetudine simul vivendi dulcissima et charissima repente disrupta
  vulnus recens? Gratulabar quidem testimonio ejus, quod in ea ipsa ultima
  ægritudine, obsequiis meis interblandiens, appellabat me pium, et
  commemorabat grandi dilectionis affectu nunquam se audisse ex ore meo
  jaculatum in se durum aut contumeliosum sonum*. Sed
  tamen quid tale, Deus meus, qui fecisti nos, quid comparabile habebat
  honor a me delatus illi, et servitus ab illa mihi? Quoniam itaque
  deserebar tam magno ejus solatio, sauciabatur anima*, et quasi dilaniabatur vita, quæ una facta erat ex
  mea et illius.

31. Cohibito ergo a fletu illo puero, Psalterium arripuit Evodius, et
  cantare cœpit psalmum[250]; cui respondebamus omnis domus: Ps. 100, 1.Misericordiam et judicium cantabo
  tibi, Domine. Audito autem quid ageretur, convenerunt multi fratres
  ac religiosæ feminæ; et de more illis, quorum officium erat, funus
  curantibus, ego in parte ubi decenter poteram, cum eis qui me non
  deserendum esse censebant, quod erat tempori congruum disputabam; eoque
  fomento veritatis mitigabam cruciatum tibi notum, illis ignorantibus et
  intente audientibus, et sine sensu doloris me esse arbitrantibus. At ego
  in auribus tuis, ubi eorum nullus audiebat, increpabam mollitiem affectus
  mei, et constringebam fluxum mœroris: cedebatque mihi paululum;
  rursusque impetu suo ferebatur, non usque ad eruptionem lacrymarum, nec
  usque ad vultus mutationem, sed ego sciebam quid corde premerem. Et quia
  mihi vehementer displicebat tantum in me posse hæc humana, quæ ordine
  debito et sorte conditionis nostræ accidere necesse est, alio dolore
  dolebam dolorem meum, et duplici tristitia macerabar.



32. Cum ecce corpus elatum est*, imus[251], redimus sine lacrymis. Nam neque in
  eis precibus[252] quas tibi
  fudimus, cum offerretur pro ea sacrificium pretii nostri, jam juxta
  sepulcrum posito cadavere, priusquam deponeretur, sicut illic fieri
  solet, nec in eis ego precibus flevi: sed toto die graviter in occulto
  mœstus eram, et mente turbata rogabam te, ut poteram, quo sanares
  dolorem meum, nec faciebas; credo, commendans memoriæ meæ, vel hoc uno
  documento, omnis consuetudinis vinculum, etiam adversus mentem quæ jam
  non fallaci verbo pascitur*. Visum etiam mihi est ut
  irem lavatum; quod audieram inde balneis nomen inditum, quia Græci βαλανεῖον
  dixerint, quod anxietatem pellat ex animo. Ecce et hoc confiteor
  misericordiæ tuæ, Ps. 67, 6.Pater
  orphanorum, quoniam lavi, et talis eram qualis priusquam lavissem.
  Neque enim exsudavit de corde meo mœroris amaritudo. Deinde dormivi
  et evigilavi, et non parva ex parte mitigatum inveni dolorem meum; atque
  ut eram in lecto meo solus, recordatus sum veridicos versus Ambrosii tui:
  tu es enim



Deus creator omnium,

Polique rector, vestiens

Diem decoro lumine,

Noctem sopore* gratiæ:

Artus solutos ut quies

Reddat laboris usui,

Mentesque fessas allevet,

Luctusque solvat anxios.





33. Atque inde paulatim reducebam in pristinum sensum ancillam tuam,
  conversationemque ejus piam in te, et sancte* in nos
  blandam atque morigeram, qua subito destitutus sum; et libuit flere in
  conspectu tuo de illa et pro illa, de me et pro me. Et dimisi lacrymas
  quas continebam, ut effluerent quantum vellent, substernens eas cordi
  meo; et requievi in eis*, quoniam ibi erant aures
  tuæ, non cujusquam hominis superbe interpretantis ploratum meum. Et nunc,
  Domine, confiteor tibi in litteris. Legat qui volet, et interpretetur ut
  volet; et si peccatum invenerit, flevisse me matrem exigua parte horæ,
  matrem oculis meis interim mortuam, quæ me
  multos annos fleverat ut oculis tuis viverem, non irrideat; sed potius,
  si est grandi charitate, pro peccatis meis fleat ipse ad te Patrem omnium
  fratrum Christi tui.



XIII. Orat pro matre defuncta.

34. Ego autem, jam sanato corde ab illo vulnere in quo poterat
  redargui carnalis affectus, fundo tibi, Deus noster, pro illa famula tua
  longe aliud lacrymarum genus, quod manat de concusso spiritu
  consideratione periculorum omnis animæ 1 Cor. 15,
  22.quæ in Adam moritur. Quanquam illa in Christo
  vivificata, etiam nondum a carne resoluta, sic vixerit ut laudetur
  nomen tuum in fide moribusque ejus; non tamen audeo dicere, ex quo eam
  per Baptismum regenerasti, Mat. 12,
  3.nullum verbum exisse ex ore ejus contra præceptum tuum. Et
  dictum est a Veritate Filio tuo: Ib. 5,
  23.Si quis dixerit fratri suo, Fatue, reus erit gehennæ
  ignis. Et væ etiam laudabili vitæ hominum, si, remota misericordia,
  discutias eam. Quia vero non exquiris delicta vehementer, fiducialiter
  speramus aliquem apud te locum*. Quisquis autem tibi
  enumerat vera merita sua, quid tibi enumerat nisi munera tua[253]? O si cognoscant se
  homines homines; et 2 Cor. 10, 17.qui
  gloriatur, in Domino glorietur*!

35. Ego itaque, laus mea et vita mea, Deus cordis mei, sepositis
  paulisper bonis ejus actibus, pro quibus tibi gaudens gratias ago, nunc
  pro peccatis matris meæ deprecor te; exaudi me per Medicinam vulnerum
  nostrorum quæ pependit in ligno, et sedens ad dexteram tuam Rom. 8, 34.interpellat te pro nobis. Scio
  misericorditer operatam, et Mat. 18, 36; 6,
  12.ex corde dimisisse debita debitoribus suis;
  dimitte illi et tu debita sua, si qua etiam contraxit per
  tot annos post aquam salutis. Dimitte, Domine, dimitte obsecro, Ps. 142, 2.ne intres cum ea in judicium.
  Jac. 2, 13.Superexaltet misericordia
  judicio, quoniam eloquia tua vera sunt, et promisisti Mat. 5, 7.misericordiam misericordibus:
  quod ut essent, tu dedisti eis, qui Ex. 33, 19;
  Ro. 9, 15.misereberis cui misertus eris, et misericordiam
  præstabis cui misericors fueris.

36. Et credo quod* jam
  feceris quod te rogo, sed Ps. 118,
  108.voluntaria oris mei approba, Domine. Namque illa
  imminente die resolutionis suæ non cogitavit suum corpus sumptuose
  contegi, aut condiri aromatibus, aut monumentum electum concupivit aut
  curavit sepulcrum patrium; non ista mandavit nobis: sed tantummodo
  memoriam sui ad altare tuum fieri desideravit, cui nullius diei
  prætermissione servierat; unde sciret dispensari victimam sanctam, qua
  Col. 2, 14.deletum est chirographum
  quod erat contrarium nobis, qua triumphatus est hostis
  computans delicta nostra, et quærens quid objiciat, et Joh. 14, 30.nihil inveniens in illo[254] in quo vincimus. Quis ei
  refundet innocentem sanguinem? Quis ei restituet pretium quo nos emit ut
  nos auferat ei*? Ad cujus pretii nostri sacramentum
  ligavit ancilla tua animam suam vinculo fidei. Nemo a protectione tua
  disrumpat eam. Non se interponat nec vi nec insidiis Ps. 90, 13.leo et draco: neque enim
  respondebit illa nihil se debere, ne convincatur et obtineatur ab
  accusatore callido; sed respondebit dimissa debita sua ab eo, cui nemo
  reddet quod pro nobis non debens reddidit.

37. Sit ergo in pace cum viro, ante quem nulli et post quem nulli
  nupta est; cui servivit Luc. 8,
  15.fructum tibi afferens cum tolerantia, ut eum
  quoque lucraretur tibi. Et inspira, Domine Deus meus*, inspira servis tuis fratribus meis, filiis tuis
  dominis meis, quibus et corde et voce et litteris servio, ut quotquot hæc
  legerint, meminerint ad altare tuum Monnicæ famulæ tuæ[255], cum Patricio quondam ejus conjuge,
  per quorum carnem introduxisti me in hanc vitam, quemadmodum, nescio.
  Meminerint cum affectu pio parentum meorum in hac luce transitoria, et
  fratrum meorum sub te patre in matre Catholica, et civium meorum in
  æterna Jerusalem, cui suspirat peregrinatio populi tui ab exitu usque ad
  reditum; ut quod a me illa poposcit extremum, uberius ei præstetur in
  multorum orationibus, per confessiones*, quam per
  orationes meas.









LIBER DECIMUS.


Quemadmodum prioribus Libris aperuit, qualis ante perceptam baptismi
  gratiam fuerit, in hoc scrutatur, qualis esset quo tempore hæc scribebat.
  Ac primum se Deum amare profitetur. Tum quæ ad ipsum cognoscendum ineunda
  sit via disquirens, omnes animæ suæ facultates lustrat; sed in primis
  memoriam, cujus vim plane stupendam exhibet, Deumque in ipsa habitare
  dignari ostendit. Deinde inquirit in actus, in sensus et affectus suos,
  ex triplici tentatione, voluptatis, curiositatis et superbiæ; et quid
  circa unamquamque præscribat temperantia Christiana, luculentur docet.
  Tum de Christo Mediatore disserit, cujus ope omnes animæ suæ languores
  sanatum iri confidit.






I. In Deo solo spes et gaudium.

1. Cognoscam te, cognitor meus, 1 Cor. 13,
  12.cognoscam sicut et cognitus sum. Virtus animæ meæ, intra
  in eam, et coapta tibi, ut habeas et possideas Eph. 5, 27.sine macula et ruga. Hæc est
  mea spes, Ps. 115, 10.ideo loquor;
  et in ea spe gaudeo, quando sanum* gaudeo. Cætera
  vero vitæ hujus tanto minus flenda, quanto magis fletur; et tanto magis
  flenda, quanto minus fletur in eis. Ecce enim Ps.
  50, 8.veritatem dilexisti, quoniam Joh. 3, 21.qui facit eam, venit ad lucem.
  Volo eam facere in corde meo coram te in confessione; in stilo autem meo
  coram multis testibus.



II. Cum Deo nota sint arcana, quid est confiteri illi.

2. Et tibi quidem, Domine, Heb. 4,
  13.cujus oculis nuda est Ecclus.
  42, 18.abyssus humanæ conscientiæ, quid occultum esset in me,
  etiamsi nollem confiteri tibi? Te enim mihi absconderem, non me tibi.
  Nunc autem quod gemitus meus testis est displicere me mihi, tu refulges
  et places, et amaris et desideraris; ut erubescam de me, et abjiciam me
  atque eligam te, et nec tibi nec mihi placeam nisi de te. Tibi ergo,
  Domine, manifestus sum quicumque sim; et quo fructu tibi confitear, dixi.
  Neque enim* id ago verbis carnis et vocibus, sed
  verbis animæ et clamore cogitationis, quem novit auris tua. Cum enim
  malus sum, nihil est aliud confiteri tibi, quam displicere mihi; cum vero
  pius, nihil est aliud confiteri tibi, quam hoc non tribuere mihi: Ps. 5, 13.quoniam tu, Domine, benedicis
  justum, sed prius eum Rom. 4,
  5.justificas impium. Confessio itaque mea, Deus meus, in
  conspectu tuo tibi tacite fit, et non tacite. Tacet enim strepitu,
  clamat affectu. Neque enim* dico recti aliquid
  hominibus, quod non a me tu prius audieris; aut etiam tu aliquid tale
  audis a me, quod non mihi tu prius dixeris.



III. Quo fructu confitebitur deinceps quis sit, non quis fuerit.

3. Quid mihi ergo est cum hominibus ut audiant confessiones meas,
  quasi ipsi Ps. 102, 3.sanaturi sint
  omnes languores meos? Curiosum genus ad cognoscendam vitam
  alienam, desidiosum ad corrigendam suam. Quid a me quærunt audire qui
  sim, qui nolunt a te audire qui sint? Et unde sciunt, cum a meipso de
  meipso audiunt, an verum dicam; quandoquidem 1
  Cor. 2, 11.nemo scit hominum quid agatur in homine, nisi
  spiritus hominis qui in ipso est? Si autem a te audiant de seipsis,
  non poterunt dicere, Mentitur Dominus. Quid est enim a te audire de se,
  nisi cognoscere se? Quis porro cognoscit, et dicit, Falsum est, nisi ipse
  mentiatur? Sed quia Ibid. 13,
  7.charitas omnia credit, inter eos utique quos connexos
  sibimet unum facit, ego quoque, Domine, etiam sic tibi confiteor, ut
  audiant homines, quibus demonstrare non possum an vera confitear; sed
  credunt mihi quorum mihi aures charitas aperit.

4. Verumtamen tu, medice meus intime, quo fructu ista faciam, eliqua
  mihi. Nam confessiones præteritorum malorum meorum, quæ Ps. 31, 1.remisisti et texisti ut
  beares me in te, mutans animam meam fide et Sacramento tuo, cum
  leguntur et audiuntur, excitant cor ne dormiat in desperatione et dicat,
  Non possum; sed evigilet in amore misericordiæ tuæ et dulcedine gratiæ
  tuæ, qua potens est omnis infirmus, qui sibi per ipsam fit conscius
  infirmitatis suæ. Et delectat bonos audire præterita mala eorum qui jam
  carent eis; nec ideo delectat quia mala sunt, sed quia fuerunt et non
  sunt. Quo itaque fructu Domine Deus meus cui quotidie confitetur
  conscientia mea, spe misericordiæ tuæ securior quam innocentia sua; quo
  fructu, quæso, etiam hominibus coram te confiteor per has litteras adhuc
  quis ego sim, non quis fuerim? Nam illum fructum vidi et commemoravi. Sed
  quis adhuc sim, ecce in ipso tempore confessionum mearum, et multi hoc
  nosse cupiunt qui me noverunt et non me noverunt, qui ex me vel de me
  aliquid audierunt; sed auris eorum non est ad cor meum, ubi ego sum
  quicumque sum. Volunt ergo audire confitentem me quid ipse intus sim, quo
  nec oculum nec aurem nec mentem possunt
  intendere; credituri tamen volunt; numquid cognituri? Dicit enim eis
  charitas qua boni sunt non mentiri me de me confitentem, et ipsa in eis
  credit mihi.



IV. Quod magni sint fructus hujuscemodi confessionis.

5. Sed quo fructu id volunt? An congratulari mihi cupiunt cum
  audierint quantum accedam* munere tuo, et orare pro
  me cum audierint quantum retarder pondere meo? Indicabo me talibus. Non
  enim parvus est fructus, Domine Deus meus, ut 2
  Cor. 1, 11.a multis tibi gratiæ agantur de nobis, et a
  multis rogeris pro nobis. Amet in me fraternus animus quod amandum doces,
  et doleat in me quod dolendum doces. Animus ille hoc faciat fraternus,
  non extraneus, non Ps. 143, 8.filiorum
  alienorum, quorum os locutum est vanitatem, et dextera eorum dextera
  iniquitatis; sed fraternus ille qui cum approbat me, gaudet de me;
  cum autem improbat me, contristatur pro me: quia sive approbet sive
  improbet me, diligit me. Indicabo me talibus; respirent in bonis meis,
  suspirent in malis meis. Bona mea instituta tua sunt et dona tua; mala
  mea delicta mea sunt et judicia[256] tua. Respirent in illis, et suspirent
  in his; et hymnus et fletus ascendant in conspectum tuum de fraternis
  cordibus, Apoc. 8, 3.thuribulis
  tuis. Tu autem, Domine, delectatus odore sancti templi tui, Ps. 50, 1.miserere mei secundum magnam
  misericordiam tuam, propter nomen tuum; et nequaquam deserens
  cœpta tua, consumma imperfecta mea.

6. Hic est fructus confessionum mearum, non qualis fuerim, sed qualis
  sim, ut hoc confitear* non tantum coram te secreta
  Ps. 2, 11.exsultatione cum tremore
  et secreto mœrore cum spe; sed etiam in auribus credentium filiorum
  hominum, sociorum gaudii mei et consortium mortalitatis meæ, civium
  meorum et mecum peregrinorum, præcedentium et consequentium et comitum
  viæ meæ. Hi sunt servi tui fratres mei, quos filios tuos esse voluisti,
  dominos meos quibus jussisti ut serviam, si volo tecum de te vivere. Et
  hoc mihi Verbum tuum parum erat si loquendo præciperet, nisi et faciendo
  præiret. Et ego id ago factis et dictis, id ago sub alis tuis,
  nimis cum ingenti periculo, nisi quia sub alis tuis tibi subdita est
  anima mea, et infirmitas mea tibi nota est. Parvulus sum, sed vivit
  semper Pater meus, et idoneus est mihi tutor meus; idem ipse est enim
  qui genuit me et tuetur me: et tu ipse es omnia bona mea, tu omnipotens
  qui mecum es, et priusquam tecum sim. Indicabo ergo talibus qualibus
  jubes ut serviam, non quis fuerim, sed quis jam sim, et quis adhuc sim;
  1 Cor. 4, 3.sed neque meipsum
  dijudico: sic itaque audiar.



V. Homo sese totium non novit.

7. 1 Cor. 4, 3.Tu enim,
  Domine, dijudicas me, quia etsi nemo scit hominum quæ sunt
  hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est; tamen est aliquid
  hominis quod nec ipse scit spiritus hominis qui in ipso est; tu autem,
  Domine, scis ejus omnia qui fecisti eum. Ego vero quamvis præ tuo
  conspectu me despiciam, æstimem me terram et cinerem; tamen
  aliquid de te scio quod de me nescio. Et certe Id. 13, 12.videmus nunc per speculum in
  ænigmate, nondum facie ad faciem: et ideo quamdiu 2 Cor. 5, 6.peregrinor abs te, mihi sum
  præsentior quam tibi, et tamen te novi nullo modo posse violari; ego vero
  quibus tentationibus resistere valeam, quibusve non valeam, nescio. Et
  spes est, 1 Cor. 10, 13.quia fidelis
  es, qui nos non sinis tentari supra quam possumus ferre, sed facis cum
  tentatione etiam exitum ut possimus sustinere. Confitear ergo quid de
  me sciam, confitear et quid de me nesciam. Quoniam et quod de me scio, te
  mihi lucente scio; et quod de me nescio, tamdiu nescio, donec Is. 58, 10.fiant tenebræ meæ sicut
  meridies in vultu tuo.



VI. Quid amat, cum Deum amat; et quomodo ex creaturis Deus cognoscitur.

8. Non dubia sed certa conscientia, Domine, amo te. Percussisti cor
  meum verbo tuo, et amavi te. Sed et Rom. 1,
  20.cœlum, et terra, et omnia quæ in eis sunt, ecce
  undique mihi dicunt ut te amem, nec cessant dicere omnibus Ib. 9, 15.ut sint inexcusabiles. Altius
  autem tu misereberis cui misertus eris, et misericordiam præstabis cui
  misericors fueris: alioquin cœlum et terra surdis loquuntur
  laudes tuas. Quid autem amo, cum te amo? Non speciem corporis, nec decus
  temporis, non candorem lucis ecce* istis amicum
  oculis, non dulces melodias cantilenarum omnimodarum, non florum et
  unguentorum et aromatum suaveolentiam, non manna et mella, non membra
  acceptabilia carnis amplexibus. Non hæc amo, cum amo Deum meum; et tamen
  amo quamdam lucem, et quamdam vocem, et quemdam odorem, et quemdam cibum,
  et quemdam amplexum, cum amo Deum meum, lucem, vocem, odorem, cibum,
  amplexum interioris hominis mei; ubi fulget animæ meæ quod non capit
  locus, et ubi sonat quod non rapit tempus, et ubi olet quod non spargit
  flatus, et ubi sapit quod non minuit edacitas, et ubi hæret
  quod non divellit satietas. Hoc est quod amo, cum Deum meum amo.

9. Et quid est hoc? Interrogavi terram[257], et dixit, Non sum; et quæcumque in
  eadem sunt, idem confessa sunt. Interrogavi mare et abyssos, et reptilia
  animarum vivarum, et responderunt: Non sumus Deus tuus; quære super nos.
  Interrogavi auras flabiles, et inquit universus aer cum incolis suis:
  Fallitur Anaximenes; non sum Deus. Interrogavi cœlum, solem, lunam,
  stellas; Neque nos sumus Deus quem quæris, inquiunt. Et dixi omnibus his
  quæ circumstant fores carnis meæ: Dixistis* mihi de
  Deo meo quod vos non estis, dicite mihi de illo aliquid. Et exclamaverunt
  voce magna: Ps. 99, 3.Ipse fecit
  nos: Interrogatio mea, intentio mea; et responsio eorum, species
  eorum[258]. Et direxi me ad
  me, et dixi mihi, Tu quis es? Et respondi, Homo. Et ecce corpus et anima
  in me mihi præsto sunt; unum exterius, et alterum interius. Quid horum
  est unde quærere debui Deum meum*? Jam quæsiveram
  per corpus a terra usque ad cœlum, quousque potui mittere nuntios,
  radios oculorum meorum. Sed melius quod interius. Ei quippe renuntiabant
  omnes nuntii corporales præsidenti et judicanti de*
  responsionibus cœli et terræ et omnium quæ in eis sunt dicentium:
  Non sumus Deus, et ipse fecit nos. Homo interior cognovit hæc per
  exterioris ministerium: ego interior cognovi hæc; ego, ego animus per
  sensum corporis mei. Interrogavi mundi molem de Deo meo, et respondit
  mihi: Non ego sum, sed ipse me fecit.

10. Nonne omnibus quibus integer sensus est, apparet hæc species? Cur
  non omnibus eadem loquitur? Animalia pusilla et magna vident eam, sed
  interrogare nequeunt: non enim præposita est in eis nuntiantibus sensibus
  judex ratio. Homines autem possunt interrogare, ut Rom. 1, 20.invisibilia Dei, per ea quæ facta
  sunt, intellecta conspiciantur*; sed amore
  subduntur eis, et subditi judicare non possunt. Nec respondent ista
  interrogantibus, nisi judicantibus; nec vocem suam mutant, id est speciem
  suam, si alius tantum videat, alius autem videns interroget, ut aliter
  illi appareat, aliter huic; sed eodem modo utrique apparens,
  illi muta est, huic loquitur: imo vero omnibus loquitur; sed illi
  intelligunt qui ejus vocem acceptam foris intus cum veritate conferunt.
  Veritas enim dicit mihi: Non est Deus tuus cœlum, et terra; neque
  omne corpus. Hoc dicit eorum natura videnti*: Moles
  est; moles minor est in parte quam in toto. Jam tu melior es; tibi dico,
  anima; quoniam tu vegetas molem corporis tui, præbens ei vitam; quod
  nullum corpus præstat corpori. Deus autem tuus etiam tibi vitæ vita est*.






VII. Corporea aut sensitiva virtute Deus non invenitur.

11. Quid ergo amo, cum Deum meum amo? Quis est
  ille super caput animæ meæ? Per ipsam animam meam ascendam ad illum.
  Transibo vim meam, qua hæreo corpori, et vitaliter compagem ejus repleo.
  Non ea vi reperio Deum meum: nam reperiret Ps.
  31, 9.equus, et mulus, quibus non est intellectus; quia* est eadem vis qua vivunt etiam eorum corpora. Est
  alia vis non solum qua vivifico, sed etiam qua sensifico carnem meam quam
  mihi fabricavit Dominus; jubens oculo ut non audiat, et auri ut non
  videat; sed illi per quem videam, huic per quam audiam: et propria
  singillatim cæteris sensibus sedibus suis et officiis suis; quæ diversa
  per eos ago unus ego animus*. Transibo et istam vim
  meam: nam et hanc habet equus, et mulus; sentiunt enim etiam ipsi per
  corpus.



VIII. Memoriæ vis.

12. Transibo ergo et istam vim naturæ meæ, gradibus ascendens ad eum
  qui fecit me: et venio in campos et lata prætoria memoriæ, ubi sunt
  thesauri innumerabilium imaginum de cujuscemodi*
  rebus sensis invectarum. Ibi reconditum est quidquid etiam cogitamus, vel
  augendo vel minuendo, vel utcumque variando ea quæ sensus attigerit; et
  si quid aliud commnendatum et repositum est, quod nondum absorbuit et
  sepelivit oblivio. Ibi quando sum, posco ut proferatur quidquid volo, et
  quædam statim prodeunt; quædam requiruntur diutius, et tanquam de
  abstrusioribus quibusdam receptaculis eruuntur; quædam catervatim se
  proruunt*, et dum aliud petitur et quæritur,
  prosiliunt in medium quasi dicentia, Ne forte nos sumus? Et abigo ea manu
  cordis a facie recordationis meæ, donec enubiletur quod* volo, atque in conspectum prodeat ex abditis. Alia
  faciliter atque imperturbata serie, sicut poscuntur suggerentur; et
  cedunt præcedentia consequentibus; et cedendo conduntur, iterum cum
  voluero processura. Quod totum fit, cum aliquid narro memoriter. 

13. Ibi sunt omnia distincte generatimque servata, quæ suo quæque
  aditu ingesta sunt; sicut lux atque omnes colores formæque corporum per
  oculos; per aures autem omnia genera sonorum: omnesque odores per aditum
  narium; omnes sapores per oris aditum; a sensu autem totius corporis,
  quid durum, quid molle, quid calidum frigidumve, lene aut asperum, grave
  seu leve, sive extrinsecus sive intrinsecus corpori. Hæc omnia recipit
  recolenda cum opus est et retractanda grandis memoriæ recessus, et nescio
  qui secreti atque ineffabiles sinus ejus; quæ omnia suis quæque foribus
  intrant ad eam, et reponuntur in ea. Nec ipsa tamen intrant, sed rerum
  sensarum imagines illic præsto sunt cogitationi reminiscenti eas. Quæ
  quomodo fabricatæ sint quis dicit, cum appareat quibus sensibus raptæ
  sint interiusque reconditæ? Nam et in tenebris atque in silentio dum
  habito, in memoria mea* profero, si volo, colores;
  et discerno inter album et nigrum, et inter quos alios volo: nec
  incurrunt soni atque perturbant quod per oculos haustum considero, cum et
  ipsi ibi sint, et quasi seorsum repositi lateant. Nam et ipsos posco si
  placet, atque adsunt illico. Et quiescente lingua ac silente gutture
  canto quantum volo; imaginesque illæ colorum quæ nihilominus ibi sunt,
  non se interponunt neque interrumpunt, cum thesaurus alius retractatur
  qui influxit ab auribus. Ita cætera quæ per sensus cæteros ingesta atque
  congesta sunt, recordor prout libet: et auram liliorum discerno a violis,
  nihil olfaciens; et mel defruto, lene aspero, nihil tunc gustando neque
  contrectando, sed reminiscendo antepono.

14. Intus hæc ago, in aula ingenti memoriæ meæ. Ibi enim mihi
  cœlum et terra et mare præsto sunt, cum omnibus quæ in eis sentire
  potui, præter illa quæ oblitus sum. Ibi mihi et ipse occurro, meque
  recolo, quid, quando, et ubi egerim, quoque modo cum agerem affectus
  fuerim. Ibi sunt omnia quæ sive experta a me sive credita memini. Ex
  eadem copia etiam similitudines rerum vel expertarum, vel ex eis quas
  expertus sum creditarum, alias atque alias et ipse contexo præteritis;
  atque ex his etiam futuras actiones et eventa et spes, et hæc omnia
  rursus quasi præsentia meditor. "Faciam hoc aut* illud," dico apud me in
  ipso ingenti sinu animi mei pleno tot et tantarum rerum imaginibus; "et
  hoc aut illud sequetur." "O si esset hoc aut
  illud!" "Avertat Deus hoc aut illud!" Dico apud me ista: et cum dico,
  præsto sunt imagines omnium quæ dico ex eodem thesauro memoriæ, nec
  omnino aliquid eorum dicerem si defuissent.

15. Magna ista vis est memoriæ, magna nimis, Deus meus, penetrale
  amplum et infinitum. Quis ad fundum ejus pervenit? Et vis est hæc animi
  mei, atque ad meam naturam pertinet; nec ego ipse capio totum quod sum.
  Ergo animus ad habendum seipsum angustus est. Et ubi sit, quod sui non
  capit*? Numquid extra ipsum ac non in ipso? Quomodo
  ergo non capit? Multa mihi super hoc oboritur admiratio, stupor
  apprehendit me. Et eunt homines admirari alta montium, et ingentes
  fluctus maris, et latissimos lapsus fluminum, et Oceani ambitum, et gyros
  siderum, et relinquunt seipsos; nec mirantur, quod hæc omnia cum dicerem,
  non ea videbam oculis, nec tamen dicerem nisi montes et fluctus et
  flumina et sidera quæ vidi, et Oceanum quem credidi, intus in memoria mea
  viderem spatiis tam ingentibus quasi foris viderem: nec ea tamen videndo
  absorbui quando vidi oculis; nec ipsa sunt apud me, sed imagines eorum.
  Et novi quid ex quo sensu corporis impressum sit mihi.



IX. Memoria disciplinarum.

16. Sed non ea sola gestat immensa ista capacitas memoriæ meæ. Hic
  sunt et illa omnia quæ de doctrinis liberalibus percepta nondum
  exciderunt, quasi remota interiore loco, non loco*;
  nec eorum imagines, sed res ipsas gero. Nam quid sit litteratura, quid
  peritia disputandi, quot genera quæstionum, quidquid horum scio sic hic* est in memoria mea, ut non retenta imagine rem foris
  reliquerim, aut sonuerit et præterierit, sicut vox impressa per aures
  vestigio quo recoleretur*, quasi sonaret cum jam non
  sonaret; aut sicut odor dum transit et evanescit in ventos, olfactum
  afficit, unde trajicit in memoriam imaginem sui quam reminiscendo
  repetamus; aut sicut cibus qui certe in ventre jam non sapit, et tamen in
  memoria quasi sapit; aut sicut aliquid quod corpore tangendo sentitur,
  quod etiam separatum a nobis imaginatur memoria. Istæ quippe res non
  intromittuntur ad eam, sed earum solæ imagines mira celeritate capiuntur,
  et miris tanquam cellis reponuntur, et mirabiliter recordando
  proferuntur.



X. Disciplinæ in memoriam non introducuntur per sensus, sed ex ejus abditiore sinu eruuntur.

17. At vero cum audio tria genera esse quæstionum, an sit, quid sit,
  quale sit; sonorum quidem quibus hæc verba confecta sunt imagines
  teneo, et eos per auras* cum strepitu transisse ac
  jam non esse scio. Res vero ipsas quæ illis significantur sonis neque
  ullo sensu corporis attigi, neque uspiam vidi præter animum meum, et in
  memoria recondidi non imagines earum, sed ipsas; quæ unde ad me
  intraverint, dicant si possunt*. Nam percurro januas
  omnes carnis meæ, nec invenio qua earum ingressæ sint. Quippe oculi
  dicunt: Si coloratæ sunt, nos eas nuntiavimus. Aures dicunt: Si
  sonuerunt, a nobis indicatæ sunt. Nares dicunt: Si oluerunt, per nos
  transierunt. Dicit etiam sensus gustandi: Si sapor non est, nihil me
  interroges. Tactus dicit: Si corpulentum non est, non contrectavi; si non
  contrectavi, non indicavi. Unde et qua hæc intraverunt in memoriam meam?
  Nescio quomodo; nam cum ea didici non credidi alieno cordi, sed in meo
  recognovi, et vera esse approbavi, et commendavi ei, tanquam reponens
  unde proferrem cum vellem. Ibi ergo erant et antequam ea didicissem, sed
  in memoria non erant. Ubi ergo, aut quare cum dicerentur agnovi, et dixi:
  Ita est, verum est; nisi quia jam erant in memoria, sed tam remota et
  retrusa quasi in caveis abditioribus, ut nisi admonente aliquo
  eruerentur, ea fortasse cogitare non possem?



XI. Quid sit discere.

18. Quocirca invenimus nihil esse aliud discere ista, quorum non per
  sensus haurimus imagines, sed sine imaginibus sicuti sunt per seipsa
  intus cernimus; nisi ea quæ passim atque indisposite memoria continebat,
  cogitando quasi colligere, atque animadvertendo curare, ut tanquam ad
  manum posita in ipsa memoria, ubi sparsa prius et neglecta latitabant,
  jam familiari intentioni facile occurrant. Et quam multa hujusmodi gestat
  memoria mea quæ jam inventa sunt, et sicut dixi, quasi ad manum posita,
  quæ didicisse et nosse dicimur! Quæ si modestis temporum intervallis
  recolere desivero, ita rursus demerguntur, et quasi in remotiora
  penetralia dilabuntur, ut denuo velut nova excogitanda sint indidem
  iterum* (neque enim est alia regio eorum), et
  cogenda rursus ut sciri possint, id est velut ex quadam dispersione
  colligenda, unde dictum est cogitare. Nam cogo et cogito, sic est ut ago
  et agito, facio et factito. Verumtamen sibi animus hoc verbum proprie
  vindicavit, ut non quod alibi, sed quod in animo colligitur, id est
  cogitur, cogitari proprie jam dicatur. 



XII. Rerum Mathematicarum memoria.

19. Item continet memoria numerorum dimensionumque rationes et leges
  innumerabiles, quarum nullam corporis sensus impressit; quia nec ipsæ
  coloratæ sunt, aut sonant, aut olent, aut gustatæ, aut contrectatæ sunt.
  Audivi sonos verborum quibus significantur cum de his disseritur; sed
  illi alii, istæ autem aliæ sunt: nam illi aliter Græce, aliter Latine
  sonant; istæ vero nec Græcæ nec Latinæ sunt, nec aliud eloquiorum genus.
  Vidi lineas fabrorum, vel etiam tenuissimas, sicut filum araneæ; sed illæ
  aliæ sunt, non sunt imagines earum quas mihi nuntiavit carnis oculus:
  novit eas quisquis sine ulla cogitatione qualiscumque corporis intus
  agnovit eas. Sensi etiam numeros omnibus corporis sensibus quos
  numeramus; sed illi alii sunt quibus numeramus, nec imagines istorum
  sunt, et ideo valde sunt. Rideat me ista dicentem qui non eos videt, et
  ego doleam ridentem me.



XIII. Memoria meminisse nos meminimus.

20. Hæc omnia memoria teneo, et quomodo ea didicerim memoria teneo.
  Multa etiam quæ adversus hæc falsissime disputantur audivi, et memoria
  teneo: quæ tametsi falsa sunt, tamen ea meminisse me non est falsum; et
  discrevisse me inter illa vera et hæc falsa quæ contradicuntur, et hoc
  memini; aliterque nunc video discernere me ista, aliter autem memini sæpe
  me discrevisse cum ea sæpe cogitarem. Ergo et intellexisse me sæpius ista
  memini; et quod nunc discerno et intelligo, recondo in memoria, ut postea
  me nunc intellexisse meminerim. Ergo et meminisse me memini; sicut postea
  quod hæc reminisci nunc potui si recordabor, utique per vim memoriæ
  recordabor.



XIV. Quomodo memoria continet affectus animi. Læta non læti quomodo recordamur.

21. Affectiones quoque animi mei eadem memoria continet: non illo modo
  quo eas habet ipse animus cum patitur eas; sed alio multum diverso, sicut
  sese habet vis memoriæ. Nam et lætatum me fuisse reminiscor non lætus, et
  tristitiam meam præteritam recordor non tristis, et me aliquando timuisse
  recolo sine timore, et pristinæ cupiditatis sine cupiditate sum memor;
  aliquando et e contrario tristitiam meam transactam lætus reminiscor, et
  tristis lætitiam. Quod mirandum non est de corpore: aliud enim animus,
  aliud corpus. Itaque si præteritum dolorem corporis gaudens memini, non
  ita mirum est. Hic vero cum animus sit etiam ipsa memoria: nam et cum
  mandamus aliquid ut memoriter habeatur, dicimus, "Vide ut illud in animo
  habeas;" et cum obliviscimur, dicimus, "Non fuit in animo;" et,
  "Elapsum est animo;" ipsam memoriam vocantes animum: cum ergo ita sit,
  quid est hoc quod cum tristitiam meam præteritam lætus memini, animus
  habet lætitiam, et memoria tristitiam; lætusque est animus ex eo quod
  inest ei lætitia, memoria vero ex eo quod inest ei tristitia, tristis non
  est? Num forte non pertinet ad animum? Quis hoc dixerit? Nimirum ergo
  memoria quasi venter est animi, lætitia vero atque tristitia quasi cibus
  dulcis et amarus: cum memoriæ commendantur quasi trajecta in ventrem
  recondi illic possunt, sapere non possunt. Ridiculum est hæc illis
  similia putare, nec tamen sunt omnimodo dissimilia.

22. Sed ecce de memoria profero, cum dico quatuor esse perturbationes
  animi; cupiditatem, lætitiam, metum, tristitiam: et quidquid de his
  disputare potuero, dividendo singula per species sui cujusque generis et
  definiendo; ibi invenio quid dicam, atque inde profero: nec tamen ulla
  earum perturbatione perturbor, cum eas reminiscendo commemoro; et
  antequam recolerentur a me et retractarentur, ibi erant; propterea inde
  per recordationem potuere depromi. Forte ergo, sicut de ventre cibus
  ruminando, sic ista de memoria recordando proferuntur. Cur igitur in ore
  cogitationis non sentitur a disputante, hoc est a reminiscente, lætitiæ
  dulcedo vel amaritudo mœstitiæ? An in hoc dissimile est, quod non
  undique simile est? Quis enim talia volens loqueretur, si quoties
  tristitiam metumve nominamus, toties mœrere vel timere cogeremur?
  Et tamen non ea loqueremur, nisi in memoria nostra non tantum sonos
  nominum secundum imagines impressas a
  sensibus corporis*; sed etiam rerum ipsarum
  notiones inveniremus, quas nulla janua carnis accepimus, sed eas ipse
  animus per experientiam passionum suarum sentiens memoriæ commendavit,
  aut ipsa sibi hæc etiam non commendata retinuit.



XV. Etiam quæ absunt meminimus.

23. Sed utrum per imagines, an non, quis facile dixerit? Nomino quippe
  lapidem, nomino solem, cum res ipsæ non adsunt sensibus meis; in memoria
  sane mea præsto sunt imagines earum. Nomino dolorem corporis, nec mihi
  adest dum nihil dolet; nisi tamen adesset imago ejus in memoria mea,
  nescirem quid dicerem, nec eum in disputando a voluptate discernerem.
  Nomino salutem corporis cum salvus sum corpore: adest mihi quidem res
  ipsa; verumtamen nisi et imago ejus inesset in memoria mea, nullo modo
  recordarer quid hujus nominis significaret sonus. Nec
  ægrotantes agnoscerent salute nominata quid esset dictum; nisi eadem
  imago vi memoriæ teneretur, quamvis ipsa res abesset a corpore. Nomino
  numeros quibus numeramus, en adsunt in memoria mea non imagines eorum,
  sed ipsi. Nomino imaginem solis, et hæc adest in memoria mea: neque enim
  imaginem imaginis ejus, sed ipsam recolo; ipsa mihi reminiscenti præsto
  est. Nomino memoriam, et agnosco quod nomino. Et ubi agnosco, nisi in
  ipsa memoria? Num et ipsa per imaginem suam sibi adest, ac non per
  seipsam?



XVI. Et oblivionis memoria est.

24. Quid, cum oblivionem nomino, atque itidem agnosco quod nomino?
  unde agnoscerem nisi meminissem? Non eumdem sonum nominis dico, sed rem
  quam significat; quam si oblitus essem; quid ille valeret sonus,
  agnoscere utique non valerem. Ergo cum memoriam memini, per seipsam sibi
  præsto est ipsa memoria: cum vero memini oblivionem, et memoria præsto
  est et oblivio; memoria qua meminerim, oblivio quam meminerim. Sed quid
  est oblivio, nisi privatio memoriæ? Quomodo ergo adest ut eam meminerim,
  quando cum adest meminisse non possum? At si quod meminimus memoria
  retinemus; oblivionem autem nisi meminissemus, nequaquam possemus audito
  isto nomine, rem quæ illo significatur agnoscere; memoria retinetur
  oblivio. Adest ergo ne obliviscamur, quæ cum adest obliviscimur. An ex
  hoc intelligitur non per seipsam inesse memoriæ cum eam meminimus, sed
  per imaginem suam? quia si per seipsam præsto esset oblivio, non ut
  meminissemus, sed ut oblivisceremur efficeret. Et hoc quis tandem
  indagabit? quis comprehendet quomodo sit?

25. Gen. 3, 7.Ego certe, Domine, laboro
  hic, et laboro in meipso: factus sum mihi terra difficultatis, et sudoris
  nimii. Neque enim nunc scrutamur plagas cœli, aut siderum
  intervalla dimetimur*, vel terræ libramenta
  quærimus: ego sum qui memini, ego animus. Non ita mirum, si a me longe
  est quidquid ego non sum. Quid autem propinquius meipso mihi? Et ecce
  memoriæ meæ vis non comprehenditur a me, cum ipsum me non dicam præter
  illam. Quid enim dicturus sum quando mihi certum est meminisse me
  oblivionem? An dicturus sum non esse in memoria mea quod memini? an
  dicturus sum ad hoc inesse oblivionem in memoria mea, ut non
  obliviscar? Utrumque absurdissimum est. Quid illud tertium? quo pacto
  dicam imaginem oblivionis teneri memoria mea, non ipsam oblivionem, cum
  eam memini? Quo pacto et hoc dicam, quandoquidem cum imprimitur rei
  cujusque imago in memoria, prius necesse est ut adsit res ipsa unde illa
  imago possit imprimi? Sic enim Carthaginis memini, sic omnium locorum
  quibus interfui, sic facies hominum quas vidi, et cæterorum sensuum
  nuntiata, sic ipsius corporis salutem sive dolorem. Cum præsto essent
  ista, cepit ab eis imagines memoria quas intuerer præsentes, et
  retractarem animo cum illa et absentia reminiscerer. Si ergo per imaginem
  suam non per seipsam in memoria tenetur oblivio, ipsa utique aderat ut
  ejus imago caperetur. Cum autem adesset, quomodo imaginem suam in memoria
  conscribebat, quando id etiam quod jam notatum invenit, præsentia sua
  delet oblivio? Et tamen quocumque modo, licet sit modus iste
  incomprehensibilis et inexplicabilis, etiam ipsam oblivionem meminisse me
  certus sum, qua id quod meminerimus obruitur.



XVII. Magna memoriæ vis, sed ultra progrediendum ut attingatur Deus.

26. Magna vis est memoriæ, nescio quid horrendum, Deus meus, profunda
  et infinita multiplicitas; et hoc animus est, et hoc ego ipse sum. Quid
  ergo sum, Deus meus? quæ natura sum? Varia, multimoda vita, et immensa
  vehementer. Ecce in memoriæ meæ campis et antris et cavernis
  innumerabilibus, atque innumerabiliter plenis innumerabilium rerum
  generibus, sive per imagines, sicut omnium corporum; sive per præsentiam,
  sicut artium; sive per nescio quas notiones vel notationes, sicut
  affectionum animi, quas et cum animus non patitur, memoria tenet, cum in
  animo sit quidquid est in memoria: per hæc omnia discurro et volito; hac
  illac penetro etiam quantum possum, et finis nusquam; tanta vis est
  memoriæ tanta vitæ vis est in homine vivente mortaliter! Quid igitur
  agam, tu vera mea vita Deus meus? Transibo et hanc vim meam quæ memoria
  vocatur, transibo eam ut pertendam ad te, dulce lumen. Quid dicis mihi?
  Ecce ego ascendens per animum meum ad te qui desuper mihi manes. Transibo
  et istam vim meam, quæ memoria vocatur, volens te attingere unde attingi
  potes, et inhærere tibi unde inhæreri* tibi potest.
  Habent enim memoriam et pecora et aves; alioquin non cubilia nidosve
  repeterent, non alia multa quibus assuescunt, neque enim et assuescere
  valerent ullis rebus nisi per memoriam. Transibo ergo et memoriam, ut
  attingam eum qui separavit me a quadrupedibus, et volatilibus cœli
  sapientiorem me fecit. Transibo et memoriam; et ubi te inveniam, vere
  bona et secura suavitas? et ubi te inveniam? Si præter memoriam meam te
  invenio, immemor tui sum. Et quomodo jam inveniam te, si memor non sum
  tui?



XVIII. Non inveniretur ea res quæ excidit, nisi memoria teneretur.

27. Luc. 15, 8.Perdiderat enim mulier
  drachmam, et quæsivit eam cum lucerna, et nisi memor ejus esset, non
  inveniret eam. Cum enim esset inventa, unde sciret utrum ipsa esset, si
  memor ejus non esset? Multa me memini perdita quæsisse atque invenisse.
  Inde istud scio, quia cum quærerem aliquid eorum, et diceretur mihi, Num
  forte hoc est, num forte illud? tamdiu dicebam, Non est, donec id
  offerretur quod quærebam. Cujus nisi memor essem, quidquid illud esset,
  etiam si mihi offerretur non invenirem, quia non agnoscerem. Et semper
  ita fit, cum aliquid perditum quærimus et invenimus. Verumtamen si forte
  aliquid ab oculis perit, non a memoria, veluti corpus quodlibet visibile,
  tenetur intus imago ejus, et quæritur donec reddatur aspectui*. Quod cum inventum fuerit, ex imagine quæ intus est
  recognoscitur. Nec invenisse nos dicimus quod perierat, si non
  agnoscimus; nec agnoscere possumus, si non meminimus: sed hoc perierat
  quidem oculis, memoria tenebatur.



XIX. Quid sit reminisci.

28. Quid cum ipsa memoria perdit aliquid, sicut fit cum obliviscimur,
  et quærimus ut recordemur? Ubi tandem quærimus, nisi in ipsa memoria? Et
  ibi si aliud pro alio forte offeratur, respuimus, donec illud occurrat
  quod quærimus: et cum occurrerit, dicimus, Hoc est; quod non diceremus
  nisi agnosceremus, nec agnosceremus nisi meminissemus. Certe ergo obliti
  fueramus. An* non totum exciderat, sed ex parte qua
  tenebatur pars alia quærebatur; quia sentiebat se memoria non simul
  volvere quod simul solebat, et quasi detruncata consuetudine claudicans,
  reddi quod deerat flagitabat? Tanquam si homo notus sive conspiciatur
  oculis, sive cogitetur, et nomen ejus obliti requiramus, quidquid aliud
  occurrerit non connectitur: quia non cum illo cogitari consuevit, ideoque
  respuitur donec illud adsit, ubi simul assuefacta notitia non inæqualiter
  acquiescat. Et unde adest, nisi ex ipsa memoria? Nam et cum ab alio
  commoniti recognoscimus, inde adest. Non enim quasi novum credimus, sed
  recordantes approbamus hoc esse quod dictum est. Si
  autem penitus aboleatur ex animo, nec admoniti reminiscimur. Neque enim
  omnimodo adhuc obliti sumus, quod vel oblitos nos esse meminimus. Hoc
  ergo nec amissum quærere poterimus, quod omnino obliti fuerimus.



XX. Ut beatudinem omnes appetant, oportet eam noverint.

29. Quomodo ergo te quæro, Domine? Cum enim te Deum meum quæro, vitam
  beatam quæro. Quæram te ut vivat anima mea. Vivit enim corpus meum de
  anima mea, et vivit* anima mea de te. Quomodo ergo
  quæro vitam beatam, quia non est mihi donec dicam, "Sat est," illic ubi
  oportet ut dicam? quomodo eam quæro? Utrum per recordationem, tanquam eam
  oblitus sim, oblitumque me esse adhuc teneam; an per appetitum discendi
  incognitam, sive quam nunquam scierim, sive quam sic oblitus fuerim ut me
  nec oblitum esse meminerim? Nonne ipsa est beata vita quam omnes volunt[259], et omnino qui nolit
  nemo est? Ubi noverunt eam, quod sic volunt eam? Ubi viderunt, ut amarent
  eam? Nimirum habemus eam nescio quomodo. Et est alius quidam modus, quo
  quisque cum habet eam, tunc beatus est; et sunt qui spe beati sunt.
  Inferiore modo isti habent eam, quam illi qui jam re ipsa beati sunt; sed
  tamen meliores quam illi qui nec re nec spe beati sunt. Qui tamen etiam
  ipsi nisi aliquo modo haberent eam, non ita vellent beati esse, quod eos
  velle certissimum est. Nescio quomodo noverunt eam, ideoque habent eam in
  nescio qua notitia, de qua satago utrum in memoria sit: quia si ibi est,
  jam beati fuimus aliquando; utrum singillatim omnes, an in illo homine
  qui primus peccavit, 1 Cor. 15, 22.in
  quo et omnes mortui sumus, et de quo omnes cum miseria nati
  sumus, non quæro nunc; sed quæro utrum in memoria sit beata vita. Neque
  enim amaremus eam nisi nossemus Audimus nomen hoc, et omnes rem ipsam nos
  appetere fatemur; non enim sono delectamur. Nam hoc cum Latine audit
  Græcus, non delectatur, quia ignorat quid dictum sit; nos autem
  delectamur, sicut etiam ille si Græce hoc audierit; quoniam res ipsa nec
  Græca nec Latina est, cui adipiscendæ Græci Latinique inhiant,
  cæterarumque linguarum homines. Nota est igitur omnibus, qui una voce si
  interrogari possent, utrum beati esse vellent, sine ulla
  dubitatione, velle responderent. Quod non fieret, nisi res ipsa cujus hoc
  nomen est, eorum memoria teneretur.



XXI. Quomodo memoria beatam vitam continet.

30. Numquid ita ut*
  meminit Carthaginem qui vidit? Non: vita enim beata non videtur oculis,
  quia non est corpus. Numquid sicut meminimus numeros? Non: hos enim qui
  habet in notitia, non adhuc quærit adipisci; vitam vero beatam habemus in
  notitia, ideoque amamus*, et tamen adipisci eam
  volumus ut beati simus. Numquid sicut meminimus eloquentiam? Non: quamvis
  enim* et hoc nomine audito recordentur ipsam rem qui
  etiam nondum sunt eloquentes, multique esse cupiant, unde apparet eam
  esse in eorum notitia; tamen per corporis sensus alios eloquentes
  animadverterunt et delectati sunt et hoc esse desiderant (quanquam nisi
  ex interiore notitia* non delectarentur, neque hoc
  esse vellent nisi delectarentur); beatam vero vitam nullo sensu corporis
  in aliis experimur. Numquid sicut meminimus gaudium? Fortasse ita. Nam
  gaudium meum etiam tristis memini, sicut vitam beatam miser: neque unquam
  corporis sensu gaudium meum vel vidi, vel audivi, vel odoratus sum, vel
  gustavi, vel tetigi; sed expertus sum in animo meo quando lætatus sum, et
  adhæsit ejus notitia memoriæ meæ, ut id reminisci valeam aliquando cum
  aspernatione, aliquando cum desiderio, pro earum rerum diversitate de
  quibus me gavisum esse memini. Nam et de turpibus gaudio quodam perfusus
  sum, quod nunc recordans detestor atque exsecror; aliquando de bonis et
  honestis, quod desiderans recolo, tametsi forte non adsunt, et ideo
  tristis gaudium pristinum recolo.

31. Ubi ergo et quando expertus sum vitam meam beatam ut recorder eam,
  et amem et desiderem? Nec ego tantum, aut cum paucis, sed beati prorsus
  omnes esse volumus. Quod nisi certa notitia nossemus, non tam certa
  voluntate vellemus. Sed quid est hoc quid si quæratur a duobus, utrum
  militare velint, fieri possit ut alter eorum velle se, alter nolle
  respondeat: si autem ab eis quæratur, utrum esse beati velint, uterque se
  statim sine ulla dubitatione dicat optare; nec ob aliud velit ille
  militare, nec ob aliud iste nolit, nisi ut beati sint? Num* forte quoniam alius hinc, alius inde gaudet ita se
  omnes beatos esse velle consonant, quemadmodum consonarent, si hoc
  interrogarentur, se velle gaudere, atque ipsum gaudium vitam
  beatam vocant? Quod etsi alius hinc, alius illinc assequitur, unum est
  tamen quo pervenire omnes nituntur, ut gaudeant. Quæ quoniam res est quam
  se expertum non esse nemo potest dicere, propterea reperta in memoria
  recognoscitur, quando beatæ vitæ nomen auditur.



XXII. Beata vita quæ, et ubi.

32. Absit, Domine, absit a corde servi tui, qui confitetur tibi; absit
  ut quocumque gaudio gaudeam, beatum me putem. Est enim Is. 48, 22.gaudium quod non datur
  impiis, sed eis qui te gratis colunt, quorum gaudium tu ipse es.
  Et ipsa est beata vita gaudere ad te, de te, propter te; ipsa est, et non
  est altera[260]. Qui autem
  aliam putant esse, aliud sectantur gaudium, neque ipsum verum. Ab aliqua
  tamen imagine gaudii voluntas eorum non avertitur.



XXIII. Item prosequitur quæ sit beata vita, et ubi.

33. Non ergo certum est quod omnes esse beati volunt, quoniam qui non
  de te gaudere volunt, quæ sola vita beata est, non utique vitam beatam
  volunt. An omnes hoc volunt? Sed Gal. 5,
  17.quoniam caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus
  adversus carnem ut non faciant quod volunt, cadunt in id quod valent,
  eoque contenti sunt; quia illud quod non valent, non tantum volunt,
  quantum sat est ut valeant[261]. Nam quaero ab omnibus utrum malint de
  veritate quam de falsitate gaudere: tam non dubitant dicere de veritate
  se malle, quam non dubitant dicere beatos esse se velle. Beata quippe
  vita est gaudium de veritate. Hoc est enim gaudium de te qui Joh. 14, 6.veritas es, Deus Ps. 26, 1; 41, 11.illuminatio mea, salus
  faciei meæ, Deus meus. Hanc vitam beatam omnes volunt, hanc vitam quæ
  sola beata est omnes volunt, gaudium de veritate omnes volunt[262]. Multos expertus sum qui
  vellent fallere; qui autem falli, neminem. Ubi ergo noverunt hanc vitam
  beatam, nisi ubi noverunt etiam veritatem? Amant enim et ipsam, quia* falli nolunt. Et cum amant beatam vitam quod non est
  aliud quam de veritate gaudium, utique amant etiam veritatem; nec amarent
  nisi esset aliqua notitia ejus in memoria eorum. Cur ergo non de illa
  gaudent? cur non beati sunt? Quia fortius occupantur in aliis quæ potius
  eos faciunt miseros, quam illud beatos quod tenuiter meminerunt[263]. Adhuc enim modicum
  lumen *est in hominibus; ambulent, Joh. 12, 35.ambulent, ne eos tenebræ
  comprehendant.

34. Cur autem "veritas parit odium[264]," et inimicus eis factus est homo tuus
  verum prædicans, Joh. 8, 40.cum ametur
  beata vita, quæ non est nisi gaudium de veritate: nisi quia sic amatur
  veritas, ut quicumque aliud amant, hoc quod amant velint esse veritatem;
  et quia falli nolunt, nolunt convinci quod falsi sint? Itaque propter eam
  rem oderunt veritatem, quam pro veritate amant. Joh. 5, 35.Amant eam lucentem, oderunt eam
  redarguentem. Quia enim falli nolunt et fallere volunt, amant eam cum se
  ipsa indicat, et oderunt eam cum eos ipsos indicat*.
  Inde retribuet eis, ut qui se ab ea manifestari nolunt, et eos nolentes
  manifestet, et eis ipsa non sit manifesta. Sic sic etiam, sic animus
  humanus, etiam sic cæcus et languidus, turpis atque indecens latere vult;
  se autem ut lateat aliquid non vult. Contra illi redditur ut ipse non
  lateat veritatem, ipsum autem veritas lateat. Tamen etiam sic dum miser
  est, veris* mavult gaudere quam falsis. Beatus ergo
  erit, si nulla interpellante molestia, de ipsa, per quam vera sunt omnia,
  sola veritate gaudebit.



XXIV. Gratulatur quod sua in memoria Deus locum habeat.

35. Ecce quantum spatiatus sum in memoria mea, quærens te, Domine, et
  non te inveni extra eam. Neque enim aliquid de te inveni quod non
  meminissem ex quo didici te. Nam ex quo didici te, non sum oblitus tui.
  Ubi enim inveni veritatem, ibi inveni Deum meum ipsam veritatem[265], quam, ex quo didici,
  non sum oblitus. Itaque ex quo te didici, manes in memoria mea, et illic
  te invenio, cum reminiscor tui et delector in te. Hæ sunt sanctæ deliciæ
  meæ, quas donasti mihi misericordia tua respiciens paupertatem meam.



XXV. In quo memoriæ gradu reperiatur Deus.

36. Sed ubi manes in memoria mea, Domine, ubi illic manes? quale
  cubile fabricasti* tibi? quale sanctuarium* ædificasti tibi? Tu dedisti hanc dignationem memoriæ
  meæ ut maneas in ea; sed in qua ejus parte maneas, hoc considero.
  Transcendi[266] enim partes
  ejus, quas habent et bestiæ, cum te recordarer, quia non ibi te
  inveniebam inter imagines rerum corporalium; et veni ad partes ejus, ubi
  commendavi affectiones animi mei, nec* illic inveni te. Et intravi ad ipsius animi mei
  sedem, quæ illi est in memoria mea, quoniam sui quoque meminit animus,
  nec ibi tu eras: quia sicut non es imago corporalis, nec affectio
  viventis, qualis est cum lætamur, contristamur*,
  cupimus, metuimus, meminimus, obliviscimur, et quidquid hujusmodi est;
  ita nec ipse animus es, quia Dominus Deus animi tu es, et commutantur hæc
  omnia, tu autem incommutabilis manes super omnia, et dignatus es habitare
  in memoria mea ex quo te didici. Et quid quæro quo loco ejus habites,
  quasi vero loca ibi sint? Habitas certe in ea, quoniam tui memini ex quo
  te didici, et in ea te invenio cum recordor te.



XXVI. Ubi invenitur Deus.

37. Ubi ergo te inveni ut discerem te? Neque enim jam eras in memoria
  mea, priusquam te discerem. Ubi ergo inveni te ut discerem te, nisi in te
  supra me? Et nusquam locus, et recedimus, et accedimus[267], et nusquam locus. Veritas, ubique,
  præsides omnibus consulentibus te, simulque respondes omnibus etiam
  diversa consulentibus. Liquide tu respondes, sed non liquide omnes
  audiunt. Omnes unde volunt consulunt, sed non semper quod volunt audiunt.
  Optimus minister tuus est, qui non magis intuetur hoc a te audire quod
  ipse voluerit, sed potius hoc velle quod a te audierit.



XXVII. Quomodo hominem rapiat Dei pulchitrudo.

38. Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et tam nova! sero te amavi!
  Et ecce intus eras, et ego foris, et ibi te quærebam; et in ista formosa
  quæ fecisti, deformis irruebam[268]. Mecum eras, et tecum non eram. Ea me
  tenebant longe a te, quæ si in te non essent, non essent[269]. Vocasti, et clamasti, et rupisti
  surditatem meam. Coruscasti, splenduisti, et fugasti cæcitatem meam.
  Fragrasti*, et duxi spiritum, et anhelo tibi.
  Gustavi, et esurio, et sitio. Tetigisti me, et exarsi in pacem tuam.



XXVIII. Miseriæ hujus vitæ.

39. Cum inhæsero tibi ex omni me, nusquam erit mihi dolor et labor; et
  viva erit vita mea, tota plena te. Nunc autem quoniam quem tu imples,
  sublevas eum; quoniam tui plenus non sum, oneri mihi sum. Contendunt
  lætitiæ meæ flendæ cum lætandis mœroribus; et ex qua parte stet
  victoria nescio. Hei mihi! Domine, miserere mei. Contendunt mœrores
  mei mali cum gaudiis bonis, et ex qua parte stet victoria nescio. Hei
  mihi! Domine, miserere mei. Hei mihi! ecce vulnera mea non abscondo:
  medicus es, æger sum; misericors es, miser sum. Numquid non Job 7, 1.tentatio est vita humana super
  terram? Quis velit molestias et difficultates? Tolerari jubes ea*, non amari. Nemo quod tolerat amat, etsi tolerare
  amat. Quamvis enim gaudeat se tolerare, mavult tamen non esse quod
  toleret. Prospera in adversis desidero, adversa in prosperis timeo. Quis
  inter hæc medius locus, ubi non sit humana vita tentatio*? Væ prosperitatibus sæculi, semel et iterum, a timore
  adversitatis, et a corruptione lætitiæ! Væ adversitatibus sæculi, semel
  et iterum et tertio, a desiderio prosperitatis, et quia ipsa adversitas
  dura est, et ne frangat tolerantiam*! numquid non
  tentatio est vita humana super terram sine ullo
  interstitio?



XXIX. In Deo spes tota.

40. Et tota spes mea non nisi in magna valde misericordia tua. Da quod
  jubes, et jube quod vis[270]. Imperas nobis continentiam. Sap. 8, 21.Et cum scirem, ait quidam,
  quia nemo potest esse continens nisi Deus det: et hoc ipsum erat
  sapientiæ scire cujus esset hoc donum. Per continentiam[271] quippe colligimur et
  redigimur in unum, a quo in multa defluximus. Minus enim te amat qui
  tecum aliquid amat quod non propter te amat[272]. O amor qui semper ardes et nunquam
  exstingueris! Charitas Deus meus, accende me. Continentiam jubes; da quod
  jubes, et jube quod vis.



XXX. Confitetur ut se habet ad tentationes carnalis libidinis.

41. Jubes certe ut contineam a 1 Joh. 2,
  16.concupiscentia carnis, et concupiscentia
  oculorum, et ambitione sæculi[273]. Jussisti a concubitu; et de ipso
  conjugio melius aliquid monuisti quam concessisti. Et quoniam dedisti,
  factum est et antequam dispensator sacramenti tui fierem. Sed adhuc
  vivunt in memoria mea, de qua multa locutus sum, talium rerum imagines,
  quas ibi* consuetudo mea fixit; et occursantur mihi
  vigilanti quidem carentes viribus, in somnis autem non solum usque ad
  delectationem, sed etiam usque ad consensionem factumque simillimum. Et
  tantum valet imaginis illusio in anima mea et in carne mea, ut dormienti
  falsa visa persuadeant quod vigilanti vera non possunt. Numquid tunc ego
  non sum, Domine Deus meus? Et tamen tantum interest inter meipsum et
  meipsum; intra momentum quo hinc ad soporem transeo, vel huc inde
  retranseo! Ubi est tunc ratio, quæ talibus suggestionibus resistit
  vigilans? Et si res ipsæ ingerantur, inconcussa manet*. Numquid clauditur cum oculis? numquid sopitur cum
  sensibus corporis? Et unde sæpe etiam in somnis resistimus, nostrique
  propositi memores, atque in eo castissime permanentes, nullum talibus
  illecebris adhibemus assensum? Et tamen tantum interest, ut cum aliter
  accidit, evigilantes ad conscientiæ requiem redeamus; ipsaque distantia
  reperiamus nos non fecisse, quod tamen in nobis quoquo modo factum esse
  doleamus.

42. Numquid non potens es* Deus omnipotens,
  sanare omnes languores animæ meæ, atque abundantiore gratia tua lascivos
  motus etiam mei soporis exstinguere? Augebis, Domine, magis magisque in
  me munera tua, ut anima mea sequatur me ad te, concupiscentiæ visco
  expedita, ut non sit rebellis sibi, atque ut in somnis etiam, non solum
  non perpetret istas corruptelarum turpitudines per imagines animales
  usque ad carnis fluxum, sed ne consentiat quidem. Nam ut nihil tale vel
  tantillum libeat*, quantulum possit nutu cohiberi,
  etiam in casto dormientis affectu, non
  tantum in hac vita, sed etiam in hac ætate, non magnum est omnipotenti,
  qui Eph. 3, 20.vales facere supra quam
  petimus et intelligimus. Nunc tamen in quid*
  adhuc sim in hoc genere mali mei, dixi Domino bono meo Ps. 2, 11.exsultans cum tremore in eo
  quod donasti mihi, et lugens in eo quod inconsummatus sum, sperans* perfecturum te in me misericordias tuas usque ad
  pacem plenariam, quam tecum habebunt interiora et exteriora mea, cum
  1 Cor. 15, 54.absorpta fuerit mors in
  victoriam.



XXXI. Ut se gerit ad tentationes gulæ.

43. Est alia Mat. 6, 34.malitia
  diei, quæ utinam sufficiat ei. Reficimus enim quotidianas
  ruinas corporis edendo et bibendo, priusquam 1
  Cor. 6, 13.escas et ventrem destruas, cum occideris
  indigentiam meam* satietate mirifica, et Ib. 15, 54.corruptibile hoc indueris
  incorruptione sempiterna. Nunc autem suavis est mihi necessitas, et
  adversus istam suavitatem pugno ne capiar; et quotidianum bellum gero in
  jejuniis, sæpius Ib. 9, 27.in
  servitutem redigens corpus meum; et dolores mei voluptate pelluntur.
  Nam fames et sitis quidam dolores sunt; urunt, et sicut febris, necant,
  nisi alimentorum medicina succurrat. Quæ quoniam præsto est, ex
  consolatione munerum tuorum, in quibus nostræ infirmitati terra et aqua
  et cœlum serviunt, calamitas deliciæ vocantur*.

44. Hoc me docuisti, ut quemadmodum medicamenta, sic alimenta
  sumpturus accedam. Sed dum ad quietem satietatis ex indigentiæ molestia
  transeo, in ipso transitu mihi insidiatur laqueus concupiscentiæ. Ipse
  enim transitus voluptas est, et non est alius qua transeatur quo* transire cogit necessitas. Et cum salus sit causa
  edendi et bibendi, adjungit se tanquam pedissequa periculosa jucunditas;
  et plerumque præire conatur, ut ejus causa fiat quod salutis causa me
  facere vel dico, vel volo. Nec idem modus utriusque est: nam quod saluti
  satis est, delectationi parum est. Et sæpe incertum fit utrum adhuc
  necessaria corporis cura subsidium petat, an voluptaria cupiditatis
  fallacia ministerium suppetat. Ad hoc incertum hilarescit infelix anima,
  et in eo præparat excusationis patrocinium, gaudens non apparere quid
  satis sit moderationi valetudinis, ut obtentu salutis obumbret negotium
  voluptatis. His tentationibus quotidie conor resistere, et invoco
  dexteram tuam* et ad te refero æstus meos, quia
  consilium mihi de hac re nondum stat.

45. Audio vocem jubentis Dei mei: Luc. 21,
  34.Non graventur corda vestra in crapula et
  ebrietate. Ebrietas longe est a me; misereberis, ne appropinquet
  mihi. Crapula[274] autem
  nonnunquam subrepit servo tuo; misereberis, ut longe fiat a me. Sap. 8, 21.Nemo enim potest esse continens,
  nisi tu des. Multa nobis orantibus tribuis; et quidquid boni antequam
  oraremus accepimus, a te accepimus; et ut hoc postea cognosceremus,
  antea* accepimus. Ebriosus nunquam fui, sed ebriosos
  a te factos sobrios ego novi. Ergo a te factum est ut hoc non essent qui
  nunquam fuerunt, a quo factum est ut hoc non semper essent qui fuerunt, a
  quo etiam factum est ut scirent utrique a quo factum est. Audivi aliam
  vocem tuam: Ecc. 18, 30.Post
  concupiscentias tuas non eas, et a voluntate tua avertere. Audivi et
  illam ex munere tuo quam multum amavi: 1 Cor. 8,
  8.Neque si manducaverimus, abundabimus; neque si non
  manducaverimus, deerit nobis. Hoc est dicere, Nec illa res me
  copiosum faciet, nec illa ærumnosum. Audivi et alteram: Phil. 4, 11-13.Ego enim didici in quibus sum
  sufficiens esse; et abundare novi, et penuriam pati novi. Omnia possum in
  eo qui me confortat. Ecce miles castrorum cœlestium, non pulvis
  quod nos* sumus. Sed memento, Domine, quia pulvis
  sumus, et de Ps. 102, 14; et Gen. 3,
  19.pulvere fecisti hominem; et Luc.
  15, 24. 32.perierat, et inventus est. Nec ille in se
  potuit, quia idem pulvis fuit, quem talia dicentem afflatu tuæ
  inspirationis adamavi: Omnia possum, inquit, in eo qui me
  confortat. Conforta me, ut possim. Da quod jubes, et jube quod vis[275]. Iste se accepisse
  confitetur, et 1 Cor. 1, 30. 31.quod
  gloriatur, in Domino gloriatur*. Audivi alium
  rogantem ut accipiat: Ecc. 23, 6.Aufer
  a me, inquit, concupiscentias ventris. Unde apparet, sancte
  Deus meus, te dare, cum fit quod imperas fieri.

46. Docuisti me, Pater bone, Rom. 14,
  20.Omnia munda mundis; sed malum esse 1 Tim. 4, 4.homini qui per offensionem
  manducat; et omnem creaturam tuam bonam esse, nihilque
  abjiciendum quod cum gratiarum actione percipitur; et quia 1 Cor. 8, 8.esca nos non commendat Deo;
  et ut Col. 2, 16.nemo nos judicet in
  cibo aut in potu; et ut Rom. 14,
  3.qui manducat non manducantem non spernat; et qui non
  manducat, manducantem non judicet. Didici hæc; gratias tibi, laudes
  tibi Deo meo, magistro meo, pulsatori aurium mearum, illustratori cordis
  mei: eripe me ab omni tentatione. Non ego immunditiam obsonii timeo, sed
  immunditiam cupiditatis. Gen. 9, 2. 3.Scio
  Noe omne carnis[276] genus
  quod cibo esset usui manducare permissum; 3 Reg.
  17, 6.Eliam cibo carnis refectum; Mat. 3,
  4.Joannem mirabili abstinentia præditum, animalibus, hoc est
  locustis, in escam cedentibus non fuisse pollutum. Gen. 25, 34.Et scio Esau lenticulæ
  concupiscentia deceptum; et 2 Reg. 23,
  15-17.David propter aquæ desiderium a seipso reprehensum; et Mat. 4, 3.Regem nostrum non de carne, sed de
  pane esse tentatum. Num. 11.Ideoque et
  populus in eremo, non quia carnes desideravit, sed quia escæ desiderio
  adversus Dominum murmuravit, meruit improbari.

47. In his ergo tentationibus positus, certo quotidie adversus
  concupiscentiam manducandi et bibendi: non enim est quod semel præcidere
  et ulterius non attingere decernam, sicut de concubitu potui. Itaque
  freni gutturis temperata relaxatione et constrictione tenendi sunt. Et
  quis est, Domine, qui non rapiatur aliquantulum extra metas necessitatis?
  Quisquis est, magnus est; magnificet nomen tuum. Ego autem non sum, quia
  peccator homo sum. Sed et ego magnifico nomen tuum; et Rom. 8, 34.interpellat te pro peccatis
  meis qui Joh. 16, 33.vicit
  sæculum, numerans me inter 1 Cor. 12,
  22.infirma membra corporis sui, Ps.
  138, 16.quia et imperfectum ejus[277]* viderunt
  oculi tui, et in libro tuo omnes scribentur.






XXXII. Ut se gerit ad odorum illecebras.

48. De illecebra odorum non satago nimis. Cum absunt, non requiro; cum
  adsunt, non respuo, paratus eis etiam semper carere. Ita mihi videor;
  fortasse* fallor. Sunt enim et istæ plangendæ
  tenebræ, in quibus me latet facultas mea quæ in me est: ut animus meus de
  viribus suis ipse se interrogans non facile sibi credendum existimet;
  quia et quod inest, plerumque occultum est, nisi experientia
  manifestetur[278]. Et nemo
  securus esse debet in ista vita, quæ Job 7,
  1.tota tentatio nominatur, utrum qui fieri potuit ex
  deteriore melior, non fiat etiam ex meliore deterior. Una spes, una
  fiducia, una firma promissio, misericordia tua.



XXXIII. Ut se gerit ad voluptates aurium.

49. Voluptates aurium tenacius me implicaverant et subjugaverant; sed
  resolvisti, et liberasti me. Nunc in sonis quos animant eloquia tua, cum
  suavi et artificiosa voce cantantur, fateor, aliquantulum acquiesco; non
  quidem ut hæream, sed ut surgam cum volo. Attamen cum ipsis sententiis
  quibus vivunt, ut admittantur ad me, quærunt in corde meo nonnullius
  dignitatis locum, et vix eis præbeo congruentem. Aliquando enim plus mihi
  videor honoris eis tribuere quam decet, dum ipsis sanctis dictis
  religiosius et ardentius sentio moveri animos nostros in flammam
  pietatis, cum ita cantantur, quam si non ita cantarentur; et omnes
  affectus spiritus nostri pro suavi diversitate*
  habere proprios modos in voce atque cantu, quorum nescio qua occulta
  familiaritate excitentur. Sed delectatio carnis meæ, cui mentem
  enervandam non oportet dari, sæpe me fallit, dum rationem sensus non ita
  comitatur ut patienter sit posterior; sed tantum quia propter illam
  meruit admitti, etiam præcurrere ac ducere conatur. Ita in his pecco non
  sentiens, et postea sentio.

50. Aliquando autem hanc ipsam fallaciam immoderatius cavens, erro
  nimia severitate: sed valde interdum, ut melos omne cantilenarum suavium
  quibus Davidicum Psalterium frequentatur, ab auribus meis removeri velim,
  atque ipsius Ecclesiæ; tutiusque mihi videtur quod de Alexandrino
  episcopo Athanasio sæpe mihi dictum commemini, qui tam modico flexu vocis
  faciebat sonare lectorem psalmi, ut pronuntianti vicinior esset quam
  canenti. Verumtamen, cum reminiscor lacrymas meas, quas fudi ad cantus
  Ecclesiæ tuæ in primordiis recuperatæ fidei meæ, et nunc ipso quod
  moveor*, non cantu, sed rebus quæ cantantur, cum
  liquida voce et convenientissima modulatione cantantur,
  magnam instituti hujus utilitatem rursus agnosco. Ita fluctuo inter
  periculum voluptatis et experimentum salubritatis; magisque adducor, non
  quidem irretractabilem sententiam proferens, cantandi consuetudinem
  approbare in Ecclesia; ut per oblectamenta aurium infirmior animus in
  affectum pietatis assurgat. Tamen, cum mihi accidit ut me amplius cantus,
  quam res quæ canitur, moveat, pœnaliter me peccare confiteor, et
  tunc mallem non audire cantantem. Ecco ubi sum; flete mecum, et pro me
  flete, qui aliquid boni vobiscum intus agitis unde facta procedunt. Nam
  qui non agitis, non vos hæc movent. Tu autem, Domine Deus meus, exaudi;
  respice, et vide*, et Ps. 6,
  3.miserere, et sana me, in cujus oculis Ps. 77, 10.mihi quæstio factus sum, et
  ipse est languor meus.



XXXIV. Ut se gerit ad oculorum illecebras.

51. Restat voluptas oculorum istorum carnis meæ, de qua loquor* confessiones quas audiant aures templi tui, aures
  fraternæ ac piæ, ut concludamus tentationes concupiscentiæ carnis, quæ me
  adhuc pulsant ingemiscentem, et 2 Cor. 5,
  2.habitaculum meum, quod de cœlo est, superindui
  cupientem. Pulchras formas et varias, nitidos et amœnos colores
  amant oculi. Non teneant hæc animam meam: teneat eam Deus Gen. 1, 31.qui fecit hæc, bona
  quidem valde; sed ipse est bonum meum, non hæc. Et tangunt me
  vigilantem totis diebus, nec requies ab eis datur mihi, sicut datur a
  vocibus canoris, aliquando ab omnibus, in silentio. Ipsa enim regina
  colorum lux ista, perfundens cuncta quæ cernimus, ubiubi per diem fuero,
  multimodo allapsu blanditur mihi aliud agenti, et eam non advertenti.
  Insinuat autem se ita vehementer, ut si repente subtrahatur, cum
  desiderio requiratur: et si diu absit, contristat animum*.

52. Tob. 4.O lux quam videbat Tobias,
  cum clausis oculis istis filium docebat vitæ viam, et ei præibat pede
  charitatis nusquam errans. Aut quam videbat Isaac prægravatis et opertis
  senectute carneis luminibus, cum filios non agnoscendo benedicere, sed
  benedicendo agnoscere meruit. Gen. 27.Aut
  quam videbat Jacob, cum et ipse præ grandi ætate captus oculis, in filiis
  præsignata futuri populi genera luminoso corde radiavit; et nepotibus
  suis ex Joseph divexas mystice manus, non sicut pater eorum foris
  corrigebat, Gen. 48. 49.sed sicut ipse
  intus discernebat, imposuit. Ipsa est lux, una est*,
  et unum omnes qui vident et amant eam. At ista corporalis de qua
  loquebar, illecebrosa ac periculosa dulcedine condit vitam
  sæculi cæcis amatoribus. Qui autem et de ipsa laudare te norunt, "Deus[279] creator omnium,"
  assumunt eam in hymno tuo; non absumuntur ab ea in somno suo: sic esse
  cupio. Resisto seductionibus oculorum, ne implicentur pedes mei, quibus
  ingredior viam tuam; et erigo ad te invisibiles oculos, ut tu Ps. 24, 15.evellas de laqueo pedes meos.
  Tu subinde evellis eos, nam illaqueantur. Tu non cessas evellere, ego
  autem crebro hæreo in ubique sparsis insidiis: Ps. 120, 4.quoniam non dormies, neque
  dormitabis, qui custodis Israel.

53. Quam innumerabilia, variis artibus et opificiis, in vestibus,
  calceamentis, vasis, et cujuscemodi fabricationibus*, picturis etiam, diversisque figmentis, atque his
  usum necessarium atque moderatum et piam significationem longe
  transgredientibus, addiderunt homines ad illecebras oculorum; foras
  sequentes quod faciunt, intus relinquentes a quo facti sunt, et
  exterminantes quod facti sunt! At ego, Deus meus, et decus meum, etiam
  hinc tibi dico hymnum, et sacrifico laudem sacrificatori meo*; quoniam pulchra trajecta per animas in manus
  artificiosas[280], ab illa
  pulchritudine veniunt, quæ super animas est, cui suspirat anima mea die
  ac nocte. Sed pulchritudinum exteriorum operatores et sectatores inde
  trahunt approbandi modum, non autem inde trahunt utendi[281] modum. Et ibi est, et non vident eum[282], ut non eant longius, et
  Ps. 58, 10.fortitudinem suam ad te
  custodiant, nec eam spargant in deliciosas lassitudines. Ego autem
  hæc loquens atque discernens etiam istis pulchris gressum innecto; sed tu
  evellis, Domine, evellis tu, Ps. 25,
  3.quoniam misericordia tua ante oculos meos est. Nam* ego capior miserabiliter, et tu evellis
  misericorditer; aliquando non sentientem, quia suspensius incideram;
  aliquando cum dolore, quia jam inhæseram.



XXXV. Ut se habet ad secundum tentationis genus, quod est curiositatis.

54. Huc accedit alia forma tentationis multiplicius periculosa.
  Præter* enim concupiscentiam carnis, quæ inest in
  delectatione omnium sensuum et voluptatum, cui servientes depereunt qui
  longe se faciunt a te, inest animæ per eosdem sensus corporis
  quædam non se oblectandi in carne, sed experiendi per carnem vana et
  curiosa cupiditas, nomine cognitionis et scientiæ palliata. Quæ quoniam
  in appetitu noscendi est, oculi autem sunt ad cognoscendum* in sensibus principes, 1 Joh.
  2, 16.concupiscentia oculorum eloquio divino appellata est.
  Ad oculos enim proprie videre pertinet. Utimur autem hoc verbo etiam in
  cæteris sensibus, cum eos ad cognoscendum intendimus. Neque enim dicimus,
  Audi quid rutilet; aut, olfac quam niteat; aut, gusta quam splendeat;
  aut, palpa quam fulgeat: videri enim dicuntur hæc omnia. Dicimus autem
  non solum, Vide quid luceat, quod soli oculi sentire possunt; sed etiam,
  Vide quid sonet; vide quid oleat; vide quid sapiat; vide quam durum sit.
  Ideoque generalis experientia sensuum concupiscentia, sicut dictum est,
  oculorum vocatur; quia videndi officium in quo primatum oculi tenent,
  etiam cæteri sensus sibi de similitudine usurpant, cum aliquid
  cognitionis explorant.

55. Ex hoc autem evidentius discernitur quid voluptatis, quid
  curiositatis agatur per sensus: quod voluptas pulchra, canora, suavia,
  sapida, lenia sectatur; curiositas autem etiam his contraria tentandi
  causa, non ad subeundam molestiam, sed experiendi noscendique libidine*. Quid enim voluptatis habet videre in laniato
  cadavere quod exhorreas; et tamen sicubi jaceat, concurrunt ut
  contristentur, ut palleant. Timent etiam ne in somnis hoc videant; quasi
  quisquam eos vigilantes videre coegerit, aut pulchritudinis ulla fama
  persuaserit. Ita et in cæteris sensibus, quæ persequi longum est. Ex hoc
  morbo cupiditatis, in spectaculis exhibentur quæque miracula. Hinc ad
  perscrutanda naturæ (quæ præter nos est) operta proceditur*, quæ scire nihil prodest, et nihil aliud quam scire
  homines cupiunt[283]. Hinc
  etiam, si quid eodem perversæ scientiæ fine per artes magicas quæritur.
  Hinc etiam in ipsa religione Deus tentatur, cum signa et prodigia
  flagitantur, non ad aliquam salutem, sed ad solam experientiam
  desiderata.

56. In hac tam immensa silva plena insidiarum et periculorum,
  ecce multa* præciderim et a meo corde dispulerim,
  sicuti donasti me facere, Deus salutis meæ; attamen quando audeo dicere,
  cum circumquaque quotidianam vitam nostram tam multa hujus generis rerum
  circumstrepant; quando audeo dicere nulla re tali me intentum fieri ad
  spectandum, et vana cura capiendum? Sane me jam theatra non rapiunt, nec
  curo nosse transitus siderum, nec anima mea unquam responsa quæsivit
  umbrarum; omnia sacrilega sacramenta detestor. A te, Domine Deus meus,
  cui humilem[284] famulatum
  ac simplicem debeo, quantis mecum suggestionum machinationibus agit
  inimicus, ut signum aliquod petam! Sed obsecro te per Regem nostrum, et
  patriam Jerusalem simplicem, castam, ut quemadmodum a me longe est ista
  consensio, ita sit semper longe atque longius. Pro salute autem cujusquam
  cum te rogo, alius multum differens finis est intentionis meæ; et te
  facientem quod vis, das* mihi, et dabis libenter
  sequi.

57. Verumtamen in quam multis minutissimis et contemptibilibus rebus
  curiositas quotidie nostra tentatur*; et quam sæpe
  labamur, quis enumerat? Quoties narrantes inania, primo quasi toleramus
  ne offendamus infirmos, deinde paulatim libenter advertimus! Canem
  currentem post leporem jam non specto, cum in circo fit: at vero in agro,
  si casu transeam, avertit me fortassis et ab aliqua magna cogitatione,
  atque ad se convertit illa venatio; non deviare cogens corpore jumenti,
  sed cordis inclinatione. Et nisi jam mihi demonstrata infirmitate mea,
  cito admoneas, aut ex ipsa visione per aliquam considerationem in te
  assurgere, aut totum contemnere atque transire, vanus hebesco. Quid cum
  me domi sedentem stellio muscas captans, vel aranea retibus suis
  irruentes implicans, sæpe intentum facit? Num quia parva sunt animalia,
  ideo non res eadem geritur? Pergo inde ad laudandum te, creatorem
  mirificum atque ordinatorem rerum omnium, sed non inde esse intentus
  incipio. Aliud est cito surgere, aliud est non cadere. Et talibus
  vita mea plena est, et una spes mea magna valde misericordia tua. Cum
  enim hujuscemodi rerum conceptaculum* fit cor
  nostrum, et portat copiosæ vanitatis catervas, hinc et orationes nostræ
  sæpe interrumpuntur atque turbantur, et ante conspectum tuum dum ad aures
  tuas vocem cordis intendimus, nescio unde irruentibus nugatoriis
  cogitationibus res tanta præciditur. Numquid etiam hoc inter contemnenda
  deputabimus, aut aliquid nos reducet in spem, nisi tota misericordia
  tua*, quoniam cœpisti mutare nos?



XXXVI. Ut se habet ad tertium tentationis genus, quod est superbiæ.

58. Et tu scis quanta ex parte mutaveris, qui me primitus sanas a
  libidine vindicandi me, ut propitius fias etiam cæteris Ps. 102, 3-5.omnibus iniquitatibus meis, et
  sanes omnes languores meos, et redimas de corruptione vitam meam, et
  corones me in miseratione et misericordia, et saties in bonis desiderium
  meum; quia* compressisti a timore tuo superbiam
  meam, et mansuefecisti jugo tuo cervicem meam. Et nunc porto illud, et
  Mat. 11, 30.lene est mihi, quoniam
  sic promisisti et fecisti; et vere sic erat, et nesciebam, quando id
  subire metuebam.

59. Sed numquid, Domine, qui solus sine typho dominaris, quia solus
  verus Dominus es qui non habes dominum; numquid hoc quoque tertium
  tentationis genus cessavit a me*, aut cessare in hac
  tota vita potest, timeri et amari velle ab hominibus, non propter aliud,
  sed ut inde sit gaudium, quod non est gaudium*?
  Misera vita est, et fœda jactantia. Hinc fit vel maxime non amare
  te, nec caste timere te. Ideoque tu 1 Pet. 5, 5.
  Jac. 4, 6.superbis resistis, humilibus autem das
  gratiam; et intonas super ambitiones sæculi, et Ps. 17, 8.contremunt fundamenta montium.
  Itaque nobis, quoniam propter quædam humanæ societatis officia
  necessarium est amari et timeri ab hominibus, instat adversarius veræ
  beatitudinis nostræ, ubique spargens in laqueis, "Euge, euge:" ut dum
  avide colligimus, incaute capiamur, et a veritate tua gaudium nostrum
  deponamus, atque in hominum fallacia ponamus; libeatque nos amari et
  timeri, non propter te, sed pro te; atque isto modo sui similes factos
  secum habeat, non ad concordiam charitatis, sed ad consortium supplicii,
  qui statuit Is. 14, 13-15.sedem suam
  ponere in aquilone, ut te perversa et distorta via imitanti*, tenebrosi frigidique servirent. Nos autem, Domine,
  Luc. 12, 32.pusillus grex tuus ecce
  sumus; tu nos posside. Prætende alas tuas, et fugiamus sub eas.
  Gloria nostra tu esto; propter te amemur, et verbum tuum timeatur in
  nobis. Qui laudari vult ab hominibus vituperante te, non defendetur ab
  hominibus judicante te, nec eripietur damnante te. Cum autem non Ps. 10, 3.peccator laudatur in desideriis
  animæ suæ, nec qui iniqua gerit benedicitur, sed laudatur homo
  propter aliquod donum quod dedisti ei, at ille plus gaudet sibi laudari
  se, quam ipsum donum habere unde laudatur, etiam iste te vituperante
  laudatur: et melior jam ille qui laudavit, quam iste qui laudatus est.
  Illi enim placuit in homine donum Dei; huic amplius placuit donum hominis
  quam Dei.



XXXVII. Ut movetur laudibus humanis.

60. Tentamur his tentationibus quotidie, Domine; sine cessatione
  tentamur. Quotidiana Prov. 27,
  21.fornax nostra est humana lingua. Imperas nobis et
  in hoc genere continentiam: da quod jubes, et jube quod vis. Tu nosti de
  hac re ad te gemitum cordis mei, et flumina oculorum meorum. Neque enim
  facile colligo quam sim ab ista peste mundatior, et multum timeo Ps. 18, 13.occulta mea, quæ norunt oculi
  tui, mei autem non. Est enim qualiscumque in aliis generibus tentationum
  mihi facultas explorandi me; in hoc pene nulla est. Nam et a voluptatibus
  carnis, et a curiositate supervacanea cognoscendi, video quantum
  assecutus sim posse refrenare animum meum, cum eis rebus careo, vel
  voluntate, vel cum absunt*[285]. Tunc enim me interrogo, quam magis
  minusve mihi molestum sit non habere. Divitiæ vero quæ ob hoc expetuntur,
  ut alicui trium istarum cupiditatum, vel duabus earum, vel omnibus
  serviant, si persentiscere non potest animus utrum eas habens contemnat,
  possunt et dimitti ut se probet. Laude vero ut careamus, atque in eo
  experiamur quid possumus, numquid male vivendum est, et tam perdite atque
  immaniter, ut nemo nos noverit qui non detestetur? Quæ major dementia
  dici aut cogitari potest? At si bonæ vitæ bonorumque operum comes et
  solet et debet esse laudatio, tam comitatum ejus, quam ipsam bonam vitam
  deseri non oportet. Non autem sentio sine quo esse aut æquo animo aut
  ægre possim, nisi cum abfuerit.



61. Quid igitur tibi in hoc genere tentationis, Domine, confiteor?
  quid, nisi delectari me laudibus; sed amplius ipsa veritate quam
  laudibus? Nam si mihi proponatur utrum malim furens, aut in omnibus rebus
  errans, ab omnibus hominibus laudari; an constans, et in veritate
  certissimus, ab omnibus vituperari; video quid eligam. Verumtamen nollem
  ut vel augeret mihi gaudium cujuslibet boni mei suffragatio oris alieni.
  Sed auget, fateor; non solum, sed et vituperatio minuit. Et cum ista
  miseria mea perturbor, subintrat mihi excusatio, quæ qualis sit, tu scis,
  Deus; nam me incertum facit. Quia enim nobis imperasti non tantum
  continentiam, id est, a quibus rebus amorem cohibeamus, verum etiam
  justitiam, id est, quo eum conferamus, nec te tantum voluisti a nobis,
  verum etiam proximum diligi, sæpe mihi videor de profectu aut spe proximi
  delectari, cum bene intelligentis laude delector; et rursus ejus malo
  contristari, cum eum audio vituperare quod aut ignorat, aut bonum est.
  Nam et contristor aliquando laudibus meis, cum vel ea laudantur in me, in
  quibus ipse mihi displiceo; vel etiam bona minora et levia pluris
  æstimantur quam æstimanda sunt. Sed rursus, unde scio an propterea sic
  afficior, quia nolo de meipso a me dissentire laudatorem meum; non quia
  illius utilitate moveor, sed quia eadem bona quæ mihi in me placent,
  jucundiora mihi sunt cum et alteri placent? Quodammodo enim non ego
  laudor, cum de me sententia mea non laudatur; quandoquidem aut illa
  laudantur quæ mihi displicent, aut illa amplius quæ mihi minus placent.
  Ergone de hoc incertus sum mei?

62. Ecce in te, Veritas, video non me laudibus meis propter me, sed
  propter proximi utilitatem moveri oportere[286]. Et utrum ita sim* nescio. Minus mihi in hac re notus sum ipse quam tu*. Obsecro te, Deus meus, et meipsum mihi indica, ut
  confitear oraturis pro me fratribus meis quod in me saucium comperero.
  Iterum me diligentius interrogem. Si utilitate proximi moveor in laudibus
  meis, cur minus moveor, si quisquam alius injuste vituperetur, quam si
  ego? cur ea contumelia magis mordeor quæ in me, quam quæ in alium eadem
  iniquitate coram me jacitur? An et hoc nescio? Etiamne id restat ut Gal. 6, 3.ipse me seducam, et verum non
  faciam coram te in corde et lingua mea? Insaniam istam, Domine, longe fac
  a me, Ps. 140, 5.ne oleum peccatoris
  mihi sit os meum ad impinguandum caput meum. Ps. 108, 22.Egenus et pauper sum ego, et
  melior in occulto gemitu displicens mihi, et quærens misericordiam tuam,
  donec reficiatur defectus meus, et perficiatur usque in pacem quam nescit
  arrogantis oculus.



XXXVIII. Et virtuti periculum a vana gloria.

63. Sermo autem ore procedens, et facta quæ innotescunt hominibus,
  habent tentationem periculosissimam ab amore laudis, qui ad privatam
  quamdam excellentiam contrahit emendicata suffragia; tentat* et cum a me in me arguitur, eo ipso quo arguitur; et
  sæpe de ipso vanæ gloriæ contemptu vanius gloriatur: ideoque non jam de
  ipso contemptu* gloriæ gloriatur; non enim eam
  contemnit, cum gloriatur.



XXXIX. Amoris proprii vis et natura.

64. Intus etiam intus est aliud in eodem genere tentationis malum
  inanescunt qui placent sibi de se, quamvis aliis vel non placeant*, vel displiceant, nec placere affectent cæteris. Sed
  sibi placentes multum tibi displicent, non tantum de non bonis quasi
  bonis, verum etiam de bonis tuis quasi suis[287]; aut etiam sicut de tuis, sed tanquam
  ex meritis suis; aut etiam sicut ex tua gratia*, non
  tamen socialiter gaudentes, sed aliis invidentes eam*. In his omnibus atque hujuscemodi periculis et
  laboribus, vides tremorem cordis mei; sed et vulnera mea magis subinde a
  te sanari, quam mihi non infligi sentio.



XL. Quod in se et cæteris rebus Deum investigavit.

65. Ubi non mecum ambulasti, Veritas, docens quid caveam et quid
  appetam, cum ad te referrem inferiora visa mea quæ potui, teque
  consulerem? Lustravi mundum foris sensu quo potui, et attendi vitam
  corporis mei de me, sensusque ipsos meos. Inde ingressus sum in recessus
  memoriæ meæ, multiplices amplitudines plenas miris modis copiarum innumerabilium; et consideravi, et expavi,
  et nihil eorum discernere potui sine te, et nihil eorum esse te inveni.
  Nec ego ipse inventor qui peragravi omnia, et distinguere et pro suis
  quæque dignitatibus æstimare conatus sum, excipiens alia nuntiantibus
  sensibus, et interrogans alia mecum commixta sentiens, ipsosque nuntios
  dignoscens atque dinumerans, jamque in memoriæ*
  latis opibus alia pertractans, alia recondens, alia eruens. Nec ego ipse
  cum hæc agerem, id est vis mea qua id agebam, nec ipsa eras tu, quia lux
  es tu permanens quam de omnibus consulebam an essent, quid essent, quanti
  pendenda essent: et audiebam docentem ac jubentem. Et sæpe istud facio;
  hoc me delectat, et ab actionibus necessitatis quantum relaxari possum,
  ad istam voluptatem refugio. Neque in his omnibus, quæ percurro consulens
  te, invenio tutum locum animæ meæ nisi in te, quo colligantur sparsa
  mea[288], nec a te quidquam
  recedat ex me. Et aliquando intromittis me in affectum multum inusitatum
  introrsus ad nescio quam dulcedinem, quæ si perficiatur in me, nescio
  quid erit quod vita ista non erit. Sed recido in hæc ærumnosis
  ponderibus, et resorbeor solitis, et teneor, et multum fleo, sed multum
  teneor. Tantum consuetudinis sarcina degravat*! Hic
  esse valeo, nec volo; illic volo, nec valeo; miser utrobique.



XLI. Triplex cupiditas.

66. Ideoque consideravi languores peccatorum meorum in cupiditate
  triplici; et dexteram tuam invocavi ad salutem meam. Vidi enim splendorem
  tuum corde saucio, et repercussusdixi: "Quis illuc potest? Ps. 30, 23.Projectus sum a facie oculorum
  tuorum." Tu es Veritas super omnia præsidens: at ego per avaritiam[289] meam non amittere te
  volui, sed volui tecum possidere mendacium; sicut nemo vult ita falsum
  dicere, ut nesciat ipse quid verum sit. Itaque amisi te, quia non
  dignaris cum mendacio possideri.



XLII. Nonnulli ad dæmones tanquam redeundi ad Deum mediatores infeliciter recurrerunt.

67. Quem invenirem qui me reconciliaret tibi? Ambiendum* mihi fuit ad Angelos? Qua prece? quibus sacramentis?
  Multi conantes ad te redire, neque per seipsos valentes, sicut audio,
  tentaverunt hæc, et inciderunt in desiderium



curiosarum visionum, et digni habiti sunt illusionibus. Elati enim te
  quærebant doctrinæ fastu, exerentes potius quam tundentes pectora, et
  adduxerunt sibi per similitudinem cordis sui conspirantes et socias
  superbiæ suæ Eph. 2, 2.potestates aeris
  hujus, a quibus per potentias magicas deciperentur, quærentes
  mediatorem per quem purgarentur, et non erat. 2
  Cor. 11, 14.Diabolus enim erat transfigurans se in
  Angelum lucis. Et* multum illexit superbam
  carnem, quod carneo corpore ipse non esset. Erant enim illi mortales et
  peccatores; tu autem, Domine, cui reconciliari superbe quærebant,
  immortalis et sine peccato. 1 Tim. 2,
  5.Mediator autem inter Deum et homines, oportebat ut
  haberet aliquid simile Deo, aliquid simile hominibus: ne in utroque
  hominibus similis, longe esset a Deo; aut in utroque Deo similis, longe
  esset ab hominibus, atque ita mediator non esset. Fallax itaque ille
  mediator, quo per secreta judicia tua, superbia mereretur illudi, unum
  cum hominibus habet, id est peccatum; aliud videri vult habere cum Deo,
  ut quia carnis mortalitate[290] non tegitur, pro immortali se
  ostentet. Sed quia Rom. 6,
  20.stipendium peccati mors est, hoc habet commune cum
  hominibus, unde simul damnetur in mortem.



XLIII. Christus verus mediator.

68. Verax autem mediator quem secreta tua misericordia demonstrasti
  humilibus, et misisti ut ejus exemplo etiam ipsam discerent humilitatem,
  mediator ille Dei et hominum homo Christus Jesus, inter mortales
  peccatores et immortalem justum apparuit; mortalis cum hominibus, justus
  cum Deo. Ut quoniam stipendium justitiæ vita et pax est, per justitiam
  conjunctam Deo evacuaret mortem justificatorum impiorum*, quam cum illis voluit habere communem. Hinc* demonstratus est antiquis sanctis, ut ita ipsi per
  fidem futuræ passionis ejus, sicut nos per fidem præteritiæ, salvi
  fierent. Inquantum enim homo, intantum mediator[291]; inquantum autem Verbum, non medius,
  quia æqualis Deo, et Deus apud Deum, et simul* unus
  Deus.

69. Quomodo[292] nos
  amasti, Pater bone, qui Rom. 8,
  32.Filio tuo unico non pepercisti, sed pro nobis impiis
  tradidisti eum! Phil. 2, 6.Quomodo nos
  amasti pro quibus ille, non rapinam arbitratus esse æqualis tibi,
  factus est subditus usque ad mortem crucis; unus ille Ps. 87, 6-8.in mortuis liber, Joh. 10, 18.potestatem habens ponendi animam
  suam, et potestatem habens iterum sumendi eam[293]; pro nobis tibi victor et victima, et
  ideo victor quia victima; pro nobis tibi sacerdos et sacrificium, et ideo
  sacerdos quia sacrificium; faciens tibi nos de servis filios, de te
  nascendo, nobis serviendo! Merito mihi spes valida in illo est, quod
  Rom. 8, 34.sanabis omnes languores
  meos, per eum qui sedet ad dexteram tuam et te interpellat pro
  nobis; alioquin desperarem. Multi enim et magni sunt iidem languores
  mei, multi sunt et magni; sed amplior est medicina tua. Potuimus putare
  Verbum tuum remotum esse a conjunctione hominis, et desperare de nobis,
  nisi Joh. 1, 14.caro fieret et
  habitaret in nobis.

70. Conterritus peccatis meis et mole miseriæ meæ, agitaveram* corde meditatusque fueram fugam in solitudinem; sed
  prohibuisti me, et confirmasti me, dicens: 2 Cor.
  5, 15.Ideo Christus pro omnibus mortuus est, ut qui vivunt, jam
  non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est. Ecce, Domine,
  jacto in te curam meam ut vivam, et Ps. 118,
  18.considerabo mirabilia de lege tua. Tu scis imperitiam
  meam et infirmitatem meam: doce me, et sana me. Ille tuus Unicus Col. 2, 3.in quo sunt omnes thesauri
  sapientiæ et scientiæ absconditi, redemit me sanguine suo. Non
  calumnientur mihi superbi: quoniam cogito pretium meum, et manduco, et
  bibo, et erogo; et pauper cupio saturari ex eo, inter illos qui
  Ps. 21, 27.edunt et saturantur, et
  laudant Deum qui requirunt eum.








Hic ubi vitæ præteritæ enarrationem abrumpit Aug., haud inutile erit
  adponere, quid hæreticis responderit, auctoritatem ejus in fidei
  defensione elevantibus, propter ea, quæ nondum fidelis commiserit. Ii
  vero præcipue fuerunt Donatistæ. His præclare coram populo
  respondit. (Serm. 3. in Ps. 36. §. 19) "Loquantur ergo adversus nos
  quidquid volunt: nos diligemus illos et nolentes. Novimus enim, Fratres,
  novimus linguas eorum; propter quas eis non irascamur, patienter ferte
  nobiscum. Vident enim in caussa se nihil habere, et linguas convertunt in
  nos; et incipiunt de nobis dicere mala, multa quæ sciunt, multa quæ
  nesciunt. Quæ sciunt, præterita nostra sunt. Fuimus enim aliquando, sicut
  dicit Apostolus, "stulti et increduli, et ad omne opus bonum reprobi." In
  errore perverso desipientes et insanientes fuimus, non negamus; et
  quantum præteritum nostrum non negamus, tanto magis Deum qui nobis
  ignovit, laudamus. Quid ergo hæretice dimittis caussam, et is ad hominem?
  Quid enim ego sum? Quid sum? Numquid Catholica ego sum? Numquid hereditas
  Christi diffusa per gentes ego sum? Sufficit mihi ut in ea sim. Vituperas
  mala mea præterita, quid magnum facis? Severior sum ego in mala mea quam
  tu: quod tu vituperasti, ego damnavi. Utinam velles imitari, ut et error tuus fieret aliquando
  præteritus. Ista sunt mala præterita, quæ noverunt, maxime in ista
  civitate. Hic enim male viximus, quod ego confiteor: et quantum gaudeo de
  gratia Dei, tantum de meis præteritis quid dicam—Doleo? Dolorem, si
  adhuc essem. Sed quid dicam? Gaudeo? Nec hoc possum dicere: utinam enim
  numquam fuissem. Quidquid tamen fui, in nomine Christi præteritum est.
  Quod autem modo reprehendunt, non norunt. Sunt quæ adhuc in me
  reprehendant: sed tamen multum est ad illos ut hæc noverint. Multa enim
  ago in cogitationibus meis, pugnans adversus malas suggestiones meas, et
  habens conflictationem diuturnam, et prope continuam cum tentationibus
  inimici subvertere me volentis. Gemo ad Deum in infirmitate mea; et novit
  quid parturit cor meum, ille qui novit partum meum. "Mihi autem minimum
  est, ut a vobis dijudicer, aut ab humano die," ait Apostolus; "sed neque
  ego meipsum judico." Melius enim me ego novi quam illi, sed melius Deus
  quam ego. Non ergo vobis insultent de nobis, non, faciat Christus. Dicunt
  enim, Et qui sunt? et unde sunt? malos hic illos novimus, ubi baptizati
  sunt? Si nos bene noverunt, sciunt quia et navigavimus aliquando; sciunt
  quia et peregrinati sumus; sciunt quia alii ivimus, et alii redivimus.
  Non hic baptizati sumus; sed ubi baptizati sumus, Ecclesia est nota
  universo orbi terrarum. Et multi fratres nostri sunt, qui et norunt quia
  baptizati sumus, et nobiscum baptizati sunt. Facile est ergo hoc nosse,
  si quis fratrum est inde sollicitus.












LIBER UNDECIMUS.


Quæ ex instituto dicenda occurrebant, quo tandem modo ad Officia
  Divina exequenda fuerit perductus, silentio præterit, Deum ex eo
  laudaturus, quod Scripturæ suæ interiora sensim ei aperuerit. Moysen non
  nisi in Christo intelligendum esse fatetur, ne exordium quidem libri
  Geneseos, In principio fecit Deus cœlum et terram. De his
  disserens, occurrit obtrectantibus, "quid faceret Deus antequam
  cœlum et terram conderet; et unde ei in mentem venerit tandem
  aliquando ea facere, cum antea non fecisset." Dum vero iis refellendis
  insistit, de Tempore copiose et accurate disserit.






I. Cur confitemur Deo scienti.

1. Numquid, Domine, cum tua sit æternitas, ignoras quæ tibi dico, aut
  ad tempus vides quod fit in tempore? Cur ergo tibi tot rerum narrationes
  digero? Non utique ut per me noveris eas, sed affectum meum excito in te,
  et eorum qui hæc legunt, ut dicamus omnes: Ps.
  95, 4.Magnus Dominus, et laudabilis valde. Jam dixi, et
  dicam: amore amoris tui facio istud. Nam et oramus, et tamen Veritas ait:
  Mat. 6, 8.Novit Pater vester quid vobis
  opus sit, priusquam petatis ab eo. Affectum ergo nostrum patefacimus
  in te, confitendo tibi miserias nostras et misericordias tuas super nos,
  ut liberes nos omnino, quoniam cœpisti, ut desinamus esse miseri in
  nobis, et beatificemur in te; quoniam vocasti nos ut simus Mat. 5, 3-9.pauperes spiritu, et mites,
  et lugentes, et esurientes ac sitientes justitiam, et
  misericordes, et mundicordes, et pacifici. Ecce
  narravi tibi multa quæ potui, et quæ volui; quoniam tu prior voluisti ut
  confiterer tibi Domino Deo meo, Ps. 117,
  1.quoniam bonus es, quoniam in sæculum misericordia
  tua.



II. Petit a Deo Scripturarum sanctarum intelligentiam.

2. Quando autem sufficio lingua calami enuntiare omnia hortamenta tua,
  et omnes terrores tuos, et consolationes, et gubernationes quibus me
  perduxisti prædicare verbum, et sacramentum tuum dispensare populo tuo[294]? Et si sufficio



hæc enuntiare ex ordine, caro mihi valent stillæ temporum. Et olim
  inardesco meditari in lege tua, et in ea tibi confiteri scientiam et
  imperitiam meam, primordia illuminationis tuæ, et reliquias tenebrarum
  mearum, quousque devoretur a fortitudine infirmitas. Et nolo in aliud
  horæ diffluant, quas invenio liberas a necessitatibus reficiendi
  corporis, et intentionis animi, et servitutis quam debemus hominibus, et
  quam non debemus[295] et
  tamen reddimus.

3. Domine Deus meus, intende orationi meæ, et misericordia tua
  exaudiat desiderium meum; quoniam non mihi soli æstuat, sed usui vult
  esse fraternæ charitati: et vides in corde meo quia sic est. Sacrificem* tibi famulatum cogitationis et linguæ meæ; et da quod
  offeram tibi. Ps. 85, 1.Inops enim
  et pauper sum; Rom. 10, 12.tu
  dives in omnes invocantes te, qui securus curam nostri geris.
  Circumcide ab omni temeritate omnique mendacio interiora et
  exteriora labia mea. Sint castæ deliciæ meæ, Scripturæ tuæ; nec
  fallar in eis, nec fallam ex eis. Domine attende; et miserere, Domine
  Deus meus, lux cæcorum et virtus infirmorum, statimque lux videntium et
  virtus fortium; attende animam meam, et audi Ps.
  130, 1.clamantem de profundo. Nam nisi adsint et in
  profundo aures tuæ, quo ibimus? quo clamabimus? Ps. 73, 16.Tuus est dies, et tua est nox:
  ad nutum tuum momenta transvolant. Largire inde spatium meditationibus
  nostris in abdita legis tuæ, neque adversus pulsantes claudas eam.
  Neque enim frustra scribi voluisti tot paginarum opaca secreta[296]; aut non habent illæ
  Ps. 28, 9.silvæ cervos[297] suos recipientes se in
  eas et resumentes, ambulantes et pascentes, recumbentes* et ruminantes[298]. O Domine, perfice me, et
  revela mihi eas. Ecce vox tua gaudium meum, vox tua super
  affluentiam voluptatum*. Da quod amo: amo enim; et
  hoc tu dedisti. Ne dona tua deseras, nec herbam tuam spernas sitientem.
  Confitear tibi quidquid invenero in Libris tuis; et audiam vocem
  laudis et te bibam, et Ps. 25,
  7.considerem mirabilia de lege tua, ab usque Ps. 118, 18.principio in quo fecisti
  cœlum et terram, usque ad regnum tecum perpetuum sanctæ
  civitatis tuæ.

4. Domine, miserere mei, et exaudi desiderium meum. Puto enim quod non
  sit de terra, non de auro et argento et de lapidibus, aut decoris
  vestibus, aut honoribus et potestatibus, aut voluptatibus carnis, neque
  de necessariis corpori et huic vitæ peregrinationis nostræ, quæ omnia
  nobis Mat. 6, 33.apponuntur quærentibus
  regnum et justitiam tuam. Vide, Domine Deus, meus, unde sit
  desiderium meum. Ps. 118,
  85.Narraverunt mihi injusti delectationes, sed non sicut lex
  tua, Domine. Ecce unde est desiderium meum. Vide, Pater, aspice, et
  vide, et approba; et placeat in conspectu misericordiæ tuæ invenire me
  gratiam ante te, ut aperiantur pulsanti mihi interiora sermonum tuorum.
  Obsecro per Dominum nostrum Jesum Christum filium tuum, Ps. 79, 18.virum dexteræ tuæ, filium hominis,
  quem confirmasti tibi mediatorem tuum et nostrum; per quem nos
  quæsisti non quærentes te, quæsisti autem ut
  quæreremus te; Joh. 1, 3.Verbum tuum
  per quod fecisti omnia, in quibus et me; Unicum tuum per quem vocasti
  in adoptionem populum credentium, in quo et me: per eum te obsecro Rom. 8, 34.qui sedet ad dexteram tuam et te
  interpellat pro nobis, Col. 2, 3.in quo
  sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi. Ipsos* quæro in Libris tuis. Joh. 5,
  46.Moyses de illo scripsit: hoc ipse ait; hoc Veritas
  ait.



III. Quæ scripsit Moyses de creatione cœli et terræ, intelligere non potest nisi donante Deo.

5. Audiam et intelligam quomodo Gen. 1,
  1.in principio fecisti cœlum et terram. Scripsit hoc
  Moyses, scripsit et abiit, transivit hinc a te ad te*; neque nunc ante me est. Nam si esset, tenerem eum,
  et rogarem eum, et per te obsecrarem ut mihi ista panderet; et præberem
  aures corporis mei sonis erumpentibus ex ore ejus. Et si Hebræa voce
  loqueretur, frustra pulsaret sensum meum, nec inde mentem meam quidquam
  tangeret; si autem Latine, scirem quid diceret. Sed unde scirem an verum
  diceret? Quod si et hoc scirem, num ab illo scirem? Intus utique mihi,
  intus in domicilio cogitationis, nec Hebræa, nec Græca, nec Latina, nec
  barbara veritas, sine oris et linguæ organis, sine strepitu syllabarum
  diceret, Verum dicit: et ego statim certus confidenter illi homini tuo
  dicerem, Verum dicis. Cum ergo illum interrogare non possim, te, te quo
  plenus vera dixit, Veritas, rogo; te, Deus meus, rogo parce peccatis
  meis; et qui illi servo tuo dedisti hæc dicere da et mihi hæc
  intelligere.






IV. Creatura clamat creatorem Deum.

6. Ecce sunt cœlum et terra: clamant quod facta sint; mutantur
  enim atque variantur. Quidquid autem factum non est et tamen est, non est
  in eo* quidquam quod ante non erat, quod est mutari
  atque variari[299]. Clamant
  etiam quod seipsa non fecerint: Ideo sumus, quia facta sumus; non ergo
  eramus antequam essemus, ut fieri possemus a nobis. Et vox dicentium est
  ipsa evidentia. Tu ergo, Domine, fecisti ea qui pulcher es, pulchra sunt
  enim; qui bonus es, bona sunt enim; qui es, sunt enim. Nec ita pulchra
  sunt, nec ita bona sunt nec ita sunt, sicut tu, conditor eorum; cui* comparata, nec pulchra sunt, nec bona sunt, nec sunt.
  Scimus hæc, gratias tibi. Et scientia nostra scientiæ tuæ comparata,
  ignorantia est.



V. Ex nihilo conditus mundus.

7. Quomodo autem fecisti cœlum et terram*, et quae machina tam grandis operationis tuæ? Non
  enim sicut homo artifex formans corpus de corpore,
  arbitratu animæ valentis imponere utcumque speciem quam cernit in
  semetipsa interno oculo[300]. Et unde hoc valeret, nisi quia tu
  fecisti eam? Et imponit speciem jam existenti et habenti ut esset; veluti
  terræ, aut lapidi, aut ligno, aut auro, aut id genus rerum cuilibet. Et
  unde ista essent, nisi tu instituisses ea? Tu fabro corpus, tu animum
  membris imperitantem fecisti; tu materiam unde facit aliquid; tu ingenium
  quo artem capiat, et videat intus quid faciat foris; tu sensum corporis
  quo interprete trajiciat ab animo ad materiam id quod facit, et renuntiet
  animo quid factum sit; ut ille intus consulat præsidentem sibi veritatem,
  an bene factum sit. Te laudant* hæc omnia creatorem
  omnium: sed tu quomodo facis ea? quomodo fecisti, Deus,
  cœlum et terram? Non utique in cœlo neque in terra
  fecisti cœlum et terram; neque in aere aut in aquis, quoniam
  et hæc pertinent ad cœlum et terram: neque in universo mundo
  fecisti universum mundum, quia non erat ubi fieret antequam fieret ut
  esset. Nec manu tenebas aliquid unde faceres cœlum et
  terram; nam unde tibi hoc quod tu non feceras, unde aliquid faceres?
  Quid enim est, nisi quia tu es? Ergo Ps. 32, 9.
  6.dixisti, et facta sunt, atque in verbo tuo fecisti
  ea.



VI. Quomodo Deus dixit, ut fieret mundus.

8. Sed quomodo dixisti? Numquid illo modo quo facta est vox de nube,
  dicens: Mat. 3, 17; et 17, 5.Hic est
  filius meus dilectus? Illa enim vox acta atque transacta est,
  cœpta et finita. Sonuerunt syllabæ atque transierunt, secunda post
  primam, tertia post secundam, atque inde ex ordine, donec ultima post
  cæteras, silentiumque post ultimam. Unde claret atque eminet, quod
  creaturæ motus expressit eam, serviens æternæ voluntati tuæ ipse
  temporalis. Et hæc ad tempus facta verba tua nuntiavit auris exterior
  menti prudenti, cujus auris interior posita est ad æternum Verbum tuum.
  At illa comparavit hæc verba temporaliter sonantia, cum æterno in
  silentio Verbo tuo, et dixit: "Aliud est, longe aliud est." Hæc longe
  infra me sunt; nec sunt, quia fugiunt et prætereunt: Verbum autem
  Domini* mei supra me manet in æternum. Si
  ergo verbis sonantibus et prætereuntibus dixisti ut fieret cœlum
  et terra, atque ita fecisti cœlum et terram, erat jam
  creatura corporalis ante cœlum et terram, cujus motibus
  temporalibus temporaliter vox illa percurreret. Nullum autem corpus ante
  cœlum et terram: aut si erat, id certe sine transitoria
  voce feceras, unde transitoriam vocem faceres qua diceres ut fieret
  cœlum et terra. Quidquid enim illud esset unde talis vox
  fieret, nisi abs te factum esset, omnino non esset. Ut ergo fieret corpus
  unde verba ista fierent, quo verbo a te dictum est?



VII. Verbum Dei coæternum Deo.

9. Vocas ergo nos ad intelligendum Verbum Deum apud te Deum, quod
  sempiterne dicitur, et eo sempiterne dicuntur omnia: neque enim finitur
  quod dicebatur, et dicitur aliud ut possint dici omnia; sed simul ac
  sempiterne omnia[301].
  Alioquin jam tempus et mutatio, et non vera æternitas, nec vera
  immortalitas. Hoc novi, Deus meus, et gratias ago. Novi, confiteor tibi,
  Domine; mecumque novit et benedicit te quisquis ingratus non est certæ
  veritati. Novimus, Domine, novimus; quoniam inquantum quidquid non est
  quod erat, et est quod non erat, intantum moritur et oritur. Non ergo
  quidquam Verbi* tui cedit atque succedit quoniam
  vere immortale atque æternum est. Et ideo Verbo tibi coæterno, simul et
  sempiterne* dicis omnia quæ dicis, et fit quidquid
  dicis ut fiat; nec aliter, quam dicendo, facis: nec tamen simul et
  sempiterna fiunt omnia quæ dicendo facis.



VIII. Verbum Dei ipsum est principium quo docemur omnem veritatem.

10. Cur quæso, Domine Deus meus? Utcumque video; sed quomodo id
  eloquar nescio: nisi quia omne quod esse incipit et esse desinit, tunc
  esse incipit et tunc* desinit, quando debuisse
  incipere vel desinere in æterna ratione cognoscitur, ubi nec incipit
  aliquid nec desinit. Ipsum est Verbum tuum, quod et Joh. 8, 25.Principium[302] est quia* et
  loquitur nobis. Sic in Evangelio per carnem ait; et hoc insonuit
  foris auribus hominum, ut crederetur, et intus quæreretur, et inveniretur
  in æterna veritate, ubi omnes discipulos bonus et solus magister docet.
  Ibi audio vocem tuam, Domine, dicentis* mihi,
  quoniam ille loquitur nobis qui docet nos. Qui autem non docet nos, etiam
  si loquitur, non nobis loquitur. Quis porro nos docet, nisi stabilis
  veritas? Quia et per creaturam mutabilem cum admonemur, ad veritatem
  stabilem ducimur; ubi* vere discimus cum Joh. 3, 29.stamus et audimus eum, et gaudio
  gaudemus propter vocem sponsi, reddentes nos unde sumus. Et ideo
  Principium, quia nisi maneret, cum erraremus non esset quo rediremus[303]. Cum autem redimus ab
  errore, cognoscendo utique redimus; ut autem cognoscamus, docet nos,
  quia Principium est, et loquitur nobis.



IX. Quomodo Verbum Dei loquatur cordi.

11. In hoc Principio, fecisti, Deus, cœlum et
  terram, in Verbo tuo, in Filio tuo, in Virtute tua, in Sapientia tua,
  in Veritate tua, miro modo dicens, et miro modo faciens. Quis
  comprehendet? quis enarrabit? Quid est illud quod interlucet mihi, et
  percutit cor meum sine læsione; et inhorresco, et inardesco? Inhorresco
  inquantum dissimilis ei sum; inardesco inquantum similis ei sum.
  Sapientia, sapientia* ipsa est, quæ interlucet mihi,
  discindens nubilum meum, quod me rursus cooperit deficientem ab ea,
  caligine atque aggere pœnarum mearum; quoniam sic Ps. 30, 11.infirmatus est in egestate* vigor meus, ut non sufferam bonum meum, donec tu,
  Domine, qui Ps. 102, 3-5.propitius
  factus es omnibus iniquitatibus meis, etiam sanes omnes languores
  meos; quia et redimes de corruptione vitam meam, et coronabis me
  in miseratione et misericordia, et satiabis in bonis desiderium meum;
  quoniam renovabitur juventus mea sicut aquilæ. Spe enim salvi
  facti sumus, et promissa tua Rom. 8, 24.
  25.per patientiam exspectamus. Audiat te intus
  sermocinantem qui potest; ego fidenter ex oraculo tuo clamabo: Ps. 103, 24.Quam magnificata sunt opera tua
  Domine, omnia in Sapientia fecisti! et illa Principium, et
  in eo Principio fecisti cœlum et terram.



X. Obtrectantes quid faceret Deus antequam cœlum et terram conderet.

12. Nonne ecce pleni sunt vetustatis suæ qui nobis dicunt: "Quid
  faciebat Deus antequam faceret cœlum et terram?" "Si enim vacabat,"
  inquiunt, "et non operabatur aliquid, non sic semper et deinceps,
  quemadmodum retro semper cessavit ab opere? Si enim ullus motus in Deo
  novus exstitit*, et voluntas nova ut creaturam
  conderet quam nunquam ante condiderat; quomodo iam vera æternitas, ubi
  oritur voluntas quæ non erat? Neque enim voluntas Dei creatura est, sed
  ante creaturam; quia non crearetur aliquid, nisi creatoris voluntas
  præcederet. Ad ipsam ergo Dei substantiam pertinet voluntas ejus. Quod si
  exortum est aliquid in Dei substantia quod prius non erat; non veraciter
  dicitur æterna illa substantia: si autem voluntas Dei sempiterna erat ut
  esset creatura; cur non sempiterna et creatura?"



XI. Objectioni respondet quod æternitas Dei nescit tempora.

13. Qui hæc dicunt, nondum te intelligunt, o Sapientia Dei, lux
  mentium; nondum intelligunt, quomodo fiant quæ per te, atque in te fiunt:
  et conantur æterna sapere; sed adhuc in præteritis et futuris rerum
  motibus cor eorum volitat, et adhuc vanum est. Quis tenebit illud, et
  figet illud, ut paululum stet, et paululum rapiat splendorem semper
  stantis æternitatis, et comparet cum temporibus nunquam stantibus, et
  videat esse incomparabilem; et videat longum tempus, nisi ex multis
  prætereuntibus motibus, qui simul extendi non possunt, longum non fieri;
  non autem præterire* quidquam in æterno, sed totum
  esse præsens; nullum vero tempus totum esse præsens: et videat omne
  praeteritum propelli ex futuro, et omne futurum ex præterito consequi; et
  omne præteritum ac futurum ab eo quod semper est præsens, creari et
  excurrere? Quis tenebit cor hominis, ut stet, et videat quomodo stans
  dictet et futura et præterita tempora, nec futura nec præterita
  æternitas? Numquid manus mea valet hoc, aut manus oris mei per loquelas
  agit tam grandem rem?



XII. Deus fecerit ante mundi creationem.

14. Ecce respondeo dicenti, "Quid faciebat Deus antequam faceret
  cœlum et terram?" respondeo non illud quod quidam respondisse
  perhibetur joculariter, eludens quæstionis violentiam: "Alta," inquit,
  "scrutantibus gehennas parabat." Aliud est videre, aliud* ridere; hæc non respondeo. Libentius enim
  responderim, "Nescio," quod nescio; quam illud unde irridetur qui alta
  interrogavit, et laudatur qui falsa respondit. Sed dico te, Deus noster,
  omnis creaturæ creatorem. Et si cœli et terræ nomine omnis creatura
  intelligitur; audenter dico, "Antequam faceret Deus cœlum et
  terram, non faciebat aliquid: si enim faciebat, quid nisi creaturam
  faciebat?" Et utinam sic sciam, quidquid utiliter scire cupio,
  quemadmodum scio quod nulla fiebat creatura*,
  antequam fieret ulla creatura.

15. At si cujusquam volatilis sensus vagatur per imagines retro
  temporum, et te Deum omnipotentem et omnicreantem et omnitenentem,
  cœli et terræ artificem, ab opere tanto, antequam id faceres, per
  innumerabilia sæcula cessasse miratur; evigilet atque attendat, quia
  falsa miratur. Nam unde poterant innumerabilia sæcula præterire, quæ ipse
  non feceras, cum sis omnium sæculorum auctor et conditor? aut quæ tempora
  fuissent quæ abs te condita non essent[304]? aut quomodo præterirent, si nunquam
  fuissent? Cum ergo sis operator omnium temporum, si fuit aliquod tempus
  antequam faceres cœlum et terram, cur dicitur quod ab opere
  cessabas? Idipsum enim tempus tu feceras, nec præterire potuerunt tempora
  antequam faceres tempora. Si autem ante cœlum et terram nullum erat
  tempus, cur quæritur quid tunc faciebas? Non enim erat Tunc, ubi non erat
  tempus.



XIII. Quod ante tempora a Deo creata nullum tempus fuerit.

16. Nec tu tempore tempora præcedis, alioquin non omnia tempora
  præcederes. Sed præcedis omnia præterita celsitudine semper præsentis
  æternitatis; et superas omnia futura, quia illa futura sunt, et cum
  venerint, præterita erunt; Ps. 110,
  28.tu autem idem ipse es, et anni tui non deficiunt. Anni
  tui nec eunt nec veniunt; isti enim nostri et eunt et veniunt, ut omnes
  veniant. Anni tui omnes simul stant, quoniam stant; nec euntes a
  venientibus excluduntur, quia non transeunt: isti autem nostri omnes
  erunt, cum omnes non erunt. Anni tui dies unus; et dies tuus non
  quotidie, sed hodie, quia hodiernus tuus non cedit crastino; neque enim
  succedit hesterno. Hodiernus tuus æternitas[305]; ideo coæternum genuisti, cui dixisti,
  Ps. 2, 7; Heb. 5, 5.Ego hodie genui
  te. Omnia tempora tu fecisti, et ante omnia tempora tu es; nec aliquo
  tempore non erat tempus.



XIV. Temporis differentiæ tres.

17. Nullo ergo tempore non feceras aliquid, quia ipsum tempus tu
  feceras. Et nulla tempora tibi coæterna sunt, quia tu permanes: at illa
  si permanerent, non essent tempora. Quid est enim tempus? Quis hoc facile
  breviterque explicaverit? Quis hoc, ad verbum de illo proferendum, vel
  cogitatione comprehenderit? Quid autem familiarius et notius in loquendo
  commemoramus quam tempus? Et intelligimus utique cum id loquimur,
  intelligimus etiam cum alio loquente id audimus. Quid est ergo tempus? Si
  nemo ex me quærat, scio; si quærenti explicare velim nescio: fidenter
  tamen dico scire me, quod si nihil præteriret,
  non esset præteritum tempus; et si nihil adveniret, non esset futurum
  tempus; et si nihil esset, non esset præsens tempus. Duo ergo illa
  tempora, præteritum et futurum quomodo sunt, quando et præteritum jam non
  est, et futurum nondum est? Præsens autem si semper esset præsens, nec in
  præteritum transiret; jam non esset tempus, sed æternitas. Si ergo
  præsens, ut tempus sit, ideo fit quia in præteritum transit; quomodo et
  hoc esse dicimus, cui causa ut sit, illa est quia non erit; ut scilicet
  non vere dicamus tempus esse, nisi quia tendit non esse*?



XV. Mensura temporis in quo.

18. Et tamen dicimus longum tempus, et breve tempus; neque hoc nisi de
  præterito aut futuro dicimus. Præteritum tempus longum, verbi gratia,
  vocamus ante centum annos; futurum itidem longum, post centum annos.
  Breve autem præteritum, sicut puta, dicimus ante decem dies; et breve
  futurum, post decem dies. Sed quo pacto longum est aut breve, quod non
  est? Præteritum enim jam non est, et futurum nondum est. Non itaque
  dicamus, "Longum est;" sed dicamus de præterito, "Longum fuit," et de
  futuro," Longum erit." Domine meus, lux mea, nonne et hic veritas tua
  deridebit hominem? Quod enim longum fuit præteritum tempus, cum jam esset
  præteritum longum fuit, an cum adhuc præsens esset? Tunc enim poterat
  esse longum, quando erat quod esset longum: præteritum vero jam non erat;
  unde nec longum esse poterat, quod omnino non erat. Non ergo dicamus,
  "Longum fuit præteritum tempus;" neque enim inveniemus quid fuerit
  longum, quando ex quo præteritum est, non est: sed dicamus, "Longum fuit
  illud præsens tempus;" quia cum præsens esset, longum erat. Nondum enim
  præterierat ut non esset, et ideo erat quod longum esse posset. Postea
  vero quam præteriit, simul et longum esse destitit, quod esse
  destitit.

19. Videamus ergo, o anima humana, utrum præsens tempus possit esse
  longum; datum enim tibi est sentire moras atque metiri. Quid respondebis
  mihi? An centum anni præsentes longum tempus est? Vide prius utrum
  possint præsentes esse centum anni. Si enim primus eorum annus agitur,
  ipse præsens est; nonaginta vero et novem futuri sunt, et ideo nondum
  sunt: si autem secundus annus agitur; jam unus est præteritus, alter
  præsens, cæteri futuri. Atque ita* mediorum
  quemlibet centenarii hujus numeri annum præsentem posuerimus; ante illum
  præteriti erunt, post illum futuri: quocirca centum anni præsentes esse
  non poterunt*. Vide saltem utrum qui agitur unus,
  ipse sit præsens. Et ejus enim si primus agitur mensis, futuri sunt
  cæteri; si secundus, jam et primus præteriit, et reliqui nondum sunt.
  Ergo nec annus qui agitur, totus est præsens; et si non totus est
  præsens, non est annus præsens. Duodecim enim menses annus est, quorum
  quilibet unus mensis qui agitur, ipse præsens est; cæteri autem,
  præteriti aut futuri. Quanquam neque mensis qui agitur, præsens est, sed
  unus dies: si primus, futuris cæteris; si novissimus, præteritis cæteris;
  si mediorum quilibet, inter præteritos et futuros.

20. Ecce præsens tempus quod solum inveniebamus longum appellandum,
  vix ad unius diei spatium contractum est. Sed discutiamus etiam ipsum,
  quia nec unus dies totus est præsens. Nocturnis enim et diurnis horis
  omnibus viginti quatuor expletur, quarum prima cæteras futuras habet,
  novissima præteritas; aliqua vero interjectarum ante se præteritas, post
  se futuras. Et ipsa una hora fugitivis particulis agitur; quidquid ejus
  avolavit, præteritum est; quidquid ei* restat,
  futurum. Si quid intelligitur temporis, quod in nullas jam vel in
  minutissimas momentorum partes dividi possit, id solum est quod præsens
  dicatur. Quod tamen ita raptim a futuro in præteritum transvolat, ut
  nulla morula extendatur. Nam si extenditur, dividitur in præteritum et
  futurum: præsens autem nullum habet spatium. Ubi est ergo tempus quod
  longum dicamus? An futurum? Non quidem dicimus, "Longum est," quia nondum
  est quod longum sit; sed dicimus, "Longum erit." Quando igitur erit? Si
  enim et tunc cum adhuc futurum erit, non erit longum; quia quod sit
  longum, nondum erit: si autem tunc erit longum cum ex futuro, quod nondum
  est, esse jam cœperit, et præsens factum erit, ut possit esse quod
  longum sit; jam superioribus vocibus clamat præsens tempus, longum se
  esse non posse.



XVI. Quale tempus metiri liceat, et quale non.

21. Et tamen, Domine, sentimus intervalla temporum, et comparamus
  sibimet, et dicimus alia longiora, et alia breviora. Metimur etiam quanto
  sit brevius aut longius illud tempus quam illud; et respondemus duplum
  esse hoc vel triplum, illud autem simplum, aut tantum hoc esse
  quantum illud. Sed prætereuntia metimur tempora cum sentiendo metimur;
  præterita vero quæ jam non sunt, aut futura quæ nondum sunt, quis metiri
  potest? nisi forte audebit quis dicere metiri posse quod non est. Cum
  ergo præterit tempus, sentiri et metiri potest; cum autem præterierit,
  quoniam non est, non potest.



XVII. Ubi tempus præteritum et futurum.

22. Quæro, Pater, non affirmo: Deus meus, præside mihi et rege me.
  "Quisnam est qui dicat mihi non esse tria tempora, sicut pueri didicimus,
  puerosque docuimus, præteritum, præsens, et futurum; sed tantum præsens,
  quoniam illa duo non sunt? An et ipsa sunt, sed ex aliquo procedit
  occulto, cum ex futuro fit præsens; et in aliquod recedit occultum, cum
  ex præsenti fit præteritum? Nam ubi ea viderunt qui futura cecinerunt, si
  nondum sunt? Neque enim potest videri id quod non est. Et qui narrant
  præterita, non utique narrarent*, si animo illa non
  cernerent: quæ si nulla essent cerni omnino non possent. Sunt ergo et
  futura et præterita."



XVIII. Quomodo præterita et futura tempora sint præsentia.

23. Sine me, Domine, amplius quærere; spes mea, non conturbetur
  intentio mea. Si enim sunt futura et præterita, volo scire ubi sint. Quod
  si nondum valeo, scio tamen ubicumque sunt, non ibi ea futura esse, aut
  præterita, sed præsentia. Nam si et ibi futura sunt, nondum ibi sunt; si
  et ibi præterita sunt, jam non ibi sunt. Ubicumque ergo sunt quæcumque
  sunt, non sunt nisi præsentia. Quanquam præterita cum vera narrantur, ex
  memoria proferuntur non res ipsæ quæ præterierunt, sed verba concepta ex
  imaginibus earum, quæ in animo velut vestigia per sensus prætereundo
  fixerunt. Pueritia quippe mea quæ jam non est, in tempore præterito est
  quod jam non est, imaginem vero ejus cum eam recolo et narro, in præsenti
  tempore intueor, quia est adhuc in memoria mea. Utrum similis causa sit
  etiam prædicendorum futurorum, ut rerum quæ nondum sunt, jam existentes
  præsentiantur imagines*; confiteor, Deus meus,
  nescio. Illud sane scio, nos plerumque præmeditari futuras actiones
  nostras, eamque præmeditationem esse præsentem, actionem autem quam
  præmeditamur nondum esse, quia futura est; quam cum aggressi fuerimus, et
  quod præmeditabamur agere cœperimus, tunc erit illa actio, quia
  tunc non futura sed præsens est*. 

24. Quoquo modo se itaque habeat arcana præsensio futurorum, videri
  nisi quod est non potest. Quod autem jam est, non futurum sed præsens
  est. Cum ergo videri dicuntur futura, non ipsa quæ nondum sunt, id est
  quæ futura sunt, sed eorum causæ, vel signa forsitan videntur, quæ jam
  sunt; ideo non futura, sed præsentia sunt jam videntibus, ex quibus
  futura prædicantur animo concepta. Quæ rursus conceptiones jam sunt, et
  eas præsentes apud se intuentur qui illa prædicunt. Loquatur mihi aliquod
  exemplum tanta rerum numerositas. Intueor auroram, oriturum solem
  prænuntio: quod intueor, præsens est; quod prænuntio, futurum: non sol
  futurus qui jam est, sed ortus ejus qui nondum est: tamen etiam ortum
  ipsum nisi animo imaginarer, sicut modo cum id loquor, non eum possem
  prædicere. Sed nec illa aurora quam in cœlo video, solis ortus est,
  quamvis eum præcedat; nec illa imaginatio in animo meo: quæ duo præsentia
  cernuntur, ut futurus ille ante dicatur. Futura ergo nondum sunt; et si
  nondum sunt, non sunt: et si non sunt, videri omnino non possunt; sed
  prædici possunt ex præsentibus, quæ jam sunt, et videntur.



XIX. Non capit modum, quo Deus docet futura.

25. Tu itaque, regnator creaturæ tuæ, quis est modus quo doces animas
  ea quæ futura sunt? docuisti enim Prophetas tuos. Quisnam ille modus est
  quo doces futura, cui futurum quidquam non est; vel potius de futuris
  doces præsentia? Nam quod non est, nec doceri utique potest. Nimis longe
  est modus iste ab acie mea; Ps. 138, 6.invaluit ex me, non potero ad illum; potero
  autem ex te, cum dederis tu, dulce lumen occultorum* oculorum meorum.



XX. Differentiæ temporis quomodo nominandæ.

26. Quod autem nunc liquet et claret, nec futura sunt, nec præterita.
  Nec proprie dicitur, Tempora sunt tria; præteritum, præsens et futurum:
  sed fortasse proprie diceretur, Tempora sunt tria; præsens de præteritis,
  præsens de præsentibus, præsens de futuris. Sunt enim hæc in anima tria
  quædam, et alibi ea non video; præsens de præteritis memoria, præsens de
  præsentibus contuitus, præsens de futuris exspectatio. Si hæc permittimur
  dicere, tria tempora video, fateorque* tria sunt.
  Dicatur etiam, Tempora sunt tria, præteritum, præsens et futurum; sicut
  abutitur consuetudo, dicatur: ecce non curo, nec resisto, nec reprehendo;
  dum tamen intelligatur quod dicitur, neque id quod futurum est, esse jam,
  neque id quod præteritum est. Pauca sunt enim quæ proprie loquimur, plura
  non proprie; sed agnoscitur quid velimus.



XXI. Quomodo tempus liceat metiri.

27. Dixi ergo paulo ante, prætereuntia tempora metimur, ut possimus
  dicere duplum esse hoc temporis ad illud simplum, aut tantum hoc quantum
  illud, et si quid aliud de partibus temporum possumus renuntiare
  metiendo. Quocirca, ut dicebam, prætereuntia metimur tempora. Et si quis
  mihi dicat, "Unde scis?" respondeam, "Scio quia metimur, nec metiri quæ
  non sunt possumus, et non sunt præterita vel futura. Præsens vero tempus
  quomodo metimur, quando non habet spatium? Metitur ergo cum præterit, cum
  autem præterierit, non metitur*; quid enim metiatur,
  non erit. Sed unde et qua et quo præterit, cum metitur? Unde, nisi ex
  futuro? qua, nisi per præsens? quo, nisi in præteritum? Ex illo ergo quod
  nondum est, per illud quod spatio caret, in illud quod jam non est. Quid
  autem metimur, nisi tempus in aliquo spatio? Neque enim dicimus simpla,
  et dupla, et tripla, et æqualia, et si quid hoc modo in tempore dicimus,
  nisi spatia temporum. In quo ergo spatio metimur tempus præteriens? Utrum
  in futuro, unde præterit? Sed quod nondum est, non metimur. An in
  præsenti, qua præterit? Sed nullum spatium non metimur. An in præterito,
  quo præterit? Sed quod jam non est, non metimur.



XXII. Petit ænigmatis istius solutionem a Deo.

28. Exarsit animus meus nosse istud implicatissimum ænigma. Noli
  claudere, Domine Deus meus bone Pater, per Christum obsecro, noli
  claudere desiderio meo ista, et usitata et abdita, quominus in ea
  penetret, et dilucescant allucente misericordia tua, Domine. Quem
  percunctabor de his? et cui fructuosius confitebor*
  imperitiam meam, nisi tibi cui non sunt molesta studia mea, flammantia
  vehementer in Scripturas tuas? Da quod amo: amo enim, et hoc tu dedisti.
  Da, Pater, qui vere* Mat. 7,
  11.nosti data bona dare filiis tuis. Da, quoniam suscepi
  cognoscere*, Ps. 72,
  16.et labor est ante me, donec aperias. Per Christum
  obsecro, in nomine ejus Sancti sanctorum, nemo mihi obstrepat. Et Ps. 115, 1.ego credidi, propter quod et
  loquor. Hæc est spes mea; ad hanc vivo* ut Ps. 26, 4.contempler delectationem
  Domini. Ecce Ps. 38, 6.veteres
  posuisti dies meos, et transeunt; et quomodo, nescio. Et dicimus,
  Tempus et tempus, tempora et tempora; Quamdiu dixit hoc ille, quamdiu
  fecit hoc ille; et, Quam longo tempore illud non vidi! et,
  Duplum temporis habet hæc syllaba ad illam simplam brevem. Dicimus hæc,
  et audimus hæc; et intelligimur, et intelligimus. Manifestissima et
  usitatissima sunt; et eadem rursus nimis latent, et nova est inventio
  eorum.



XXIII. Quid sit tempus.

29. Audivi a quodam homine docto, quod solis et lunæ ac siderum motus,
  ipsa sint tempora; et nil annui*. Cur enim non
  potius omnium corporum motus sint tempora? An vero si cessarent
  cœli lumina, et moveretur rota figuli, non esset tempus quo
  metiremur eos gyros, et diceremus aut æqualibus morulis agi; aut si alias
  tardius, alias velocius moveretur, alios magis diuturnos esse, alios
  minus? Aut cum hoc diceremus, non et nos in tempore loqueremur, aut
  essent in verbis nostris aliæ longæ syllabæ, aliæ breves, nisi quia illæ
  longiore tempore sonuissent, istæ breviore? Deus, dona hominibus videre
  in parvo communes notitias rerum parvarum atque magnarum. Gen. 1, 14.Sunt et sidera et luminaria
  cœli in signis, et in temporibus, et in annis, et in diebus:
  sunt vero; sed nec ego dixerim circuitum illius ligneolæ* rotæ diem esse, nec tamen ideo tempus non esse ille
  dixerit.

30. Ego scire cupio vim naturamque temporis, quo metimur corporum
  motus, et dicimus illum motum, verbi gratia, tempore duplo esse
  diuturniorem quam istum. Nam quæro, quoniam dies dicitur, non tantum mora
  solis super terram, secundum quod aliud est dies, aliud nox, sed etiam
  totius* ejus circuitus ab oriente usque ad orientem,
  secundum quod dicimus, 'Tot dies transierunt;' cum suis enim noctibus
  dicuntur tot dies, nec extra reputantur spatia noctium: quoniam ergo dies
  expletur motu solis, atque circuitu ab oriente usque ad orientem; quæro
  utrum motus ipse sit dies, an mora ipsa quanta peragitur, an utrumque. Si
  enim primum dies esset; dies ergo esset etiamsi tanto spatio temporis sol
  cursum illum peregisset, quantum est horæ unius. Si secundum; non ergo
  esset dies, si ab ortu solis usque in ortum alterum, tam brevis mora
  esset quam est horæ unius; sed vicies et quater circumiret sol ut
  expleret diem. Si utrumque; nec ille appellaretur dies, si horæ spatio
  sol totum suum gyrum circumiret; nec ille*, si sole
  cessante tantum temporis præteriret, quanto peragere sol totum ambitum de
  mane in mane assolet. Non itaque nunc quæram, quid sit illud quod vocatur
  dies, sed quid sit tempus quo metientes solis
  circuitum, diceremus eum dimidio spatio temporis peractum minus quam
  solet, si tanto spatio temporis peractus esset, quanto peraguntur horæ
  duodecim; et utrumque tempus comparantes diceremus illud simplum, hoc
  duplum, etiamsi aliquando illo simplo, aliquando isto duplo sol ab
  oriente usque ad orientem circumiret. Nemo ergo mihi dicat
  cœlestium corporum motus esse tempora: quia et cujusdam voto cum
  sol stetisset; Jos. 10, 13.ut
  victoriosum* prælium perageret, sol stabat, sed
  tempus ibat. Per suum quippe spatium temporis, quod ei sufficeret, illa
  pugna gesta atque finita est. Video igitur tempus quamdam esse
  distentionem. Sed video, an videre mihi videor? Tu demonstrabis, Lux,
  Veritas.



XXIV. Tempus est quo metimur motum corporis.

31. Jubes ut approbem si quis dicat tempus esse motum corporis? Non
  jubes. Nam corpus nullum, nisi in tempore, moveri audio: tu dicis. Ipsum
  autem corporis motum tempus esse non audio: non tu dicis. Cum enim
  movetur corpus, tempore metior quamdiu moveatur, ex quo moveri incipit
  donec desinat. Et si non vidi ex quo cœpit, et perseverat moveri,
  ut non videam cum desinit; non valeo metiri, nisi forte ex quo videre
  incipio donec desinam. Quod si diu video, tantummodo longum tempus esse
  renuntio, non autem quantum sit; quia et quantum cum* dicimus, collatione dicimus; velut, 'Tantum hoc,
  quantum illud;' aut, 'Duplum hoc ad illud' et si quid aliud isto modo. Si
  autem notare potuerimus locorum spatia, unde et quo veniat corpus quod
  movetur, vel partes ejus, si tanquam in torno movetur, possumus dicere
  quantum sit temporis, ex quo ab illo loco usque ad illum locum motus
  corporis vel partis ejus effectus est. Cum itaque aliud sit motus
  corporis, aliud quo metimur quamdiu sit; quis non sentiat quid horum
  potius tempus dicendum sit? Nam si et* varie corpus
  aliquando movetur, aliquando stat; non solum motum ejus, sed etiam statum
  tempore metimur; et dicimus, 'Tantum stetit, quantum motum est;' aut,
  'Duplo vel triplo stetit, ad id quod motum est;' et si quid aliud nostra
  dimensio sive comprehenderit sive existimaverit, ut dici solet, plus
  minus. Non est ergo tempus corporis motus.



XXV. Rursus Deum interpellat.

32. Et confiteor tibi, Domine, adhuc ignorare me quid sit tempus; et
  rursus confiteor tibi, Domine, scire me in tempore ista dicere, et diu me
  jam loqui de tempore, atque id* ipsum diu non esse
  diu nisi mora temporis. Quomodo igitur hoc scio, quando quid sit tempus
  nescio? An forte nescio quemadmodum dicam quod scio? Hei mihi qui nescio
  saltem quid nesciam! Ecce, Deus meus, coram te, quia non mentior; sicut
  loquor, ita est cor meum. Tu illuminabis lucernam meam, Domine Deus meus,
  Ps. 17, 25.illuminabis tenebras
  meas.



XXVI. Quomodo tempus metimur.

33. Nonne tibi confitetur anima mea confessione veridica metiri me
  tempora? Itane, Deus meus, metior, et quid metiar nescio? Metior motum
  corporis tempore; item* ipsum tempus non metior? An
  vero corporis motum metirer quamdiu sit, et quamdiu hinc illuc perveniat,
  nisi tempus in quo movetur metirer? Ipsum ergo tempus unde metior? An
  tempore breviore metimur longius, sicut spatio cubiti spatium transtri?
  Sic enim videmur spatio brevis syllabæ metiri spatium longæ syllabæ,
  atque id duplum dicere. Ita metimur spatia carminum spatiis versuum, et
  spatia versuum spatiis pedum, et spatia pedum spatiis syllabarum, et
  spatia longarum spatiis brevium: non in paginis (nam eo modo loca
  metimur, non tempora), sed cum voces pronuntiando transeunt, et dicimus,
  'Longum carmen est, nam tot versibus contexitur; longi versus, nam tot
  pedibus constant; longi pedes, nam tot syllabis tenduntur; longa syllaba
  est, nam dupla est ad brevem.' Sed neque ita comprehenditur certa mensura
  temporis; quandoquidem fieri potest, ut ampliori spatio temporis personet
  versus brevior si productius pronuntietur, quam longior si correptius.
  Ita carmen, ita pes, ita syllaba. Inde mihi visum est, nihil esse aliud
  tempus quam distentionem: sed cujus rei, nescio; et mirum si non ipsius
  animi. Quid enim metior, obsecro, Deus meus, et dico aut indefinite,
  'Longius est hoc tempus quam illud;' aut etiam definite, 'Duplum est hoc
  ad illud*?' Tempus metior, scio: sed non metior
  futurum, quia nondum est; non metior præsens, quia nullo spatio tenditur;
  non metior præteritum, quia jam non est. Quid ergo metior? An
  prætereuntia tempora, non præterita? sic enim dixeram.



XXVII. Quomodo metimur tempus permanens in animo.

34. Insiste, anime meus, et attende fortiter: Deus adjutor noster;
  Ps. 99, 3.ipse fecit nos, et non ipsi
  nos. Attende ubi albescit veritas. Ecce puta*,
  vox corporis incipit sonare, et sonat, et adhuc sonat, et ecce desinit;
  jamque silentium est, et vox illa præterita est, et non est jam vox.
  Futura erat antequam sonaret, et non poterat metiri, quia nondum erat, et
  nunc non potest, quia jam non est. Tunc ergo poterat cum sonabat, quia
  tunc erat quæ metiri posset. Sed et tunc non stabat; ibat enim et
  præteribat. An ideo magis poterat? Præteriens enim tendebatur in aliquod
  spatium temporis quo metiri posset, quoniam præsens nullum habet spatium.
  Si ergo tunc poterat, ecce puta, altera cœpit sonare, et adhuc
  sonat, continuato tenore* sine ulla distinctione:
  metiamur eam dum sonat; cum enim sonare cessaverit, jam præterita erit,
  et non erit quæ possit metiri; metiamur plane, et dicamus quanta sit. Sed
  adhuc sonat, nec metiri potest nisi ab initio sui quo sonare cœpit,
  usque ad finem quo desinit. Ipsum quippe intervallum metimur ab aliquo
  initio usque ad aliquem finem. Quapropter vox quae nondum finita est,
  metiri non potest, ut dicatur quam longa vel brevis sit; nec dici aut
  æqualis alicui, aut ad aliquam simpla vel dupla, vel quid aliud. Cum
  autem finita fuerit, jam non erit. Quo pacto igitur metiri poterit? Et
  metimur tamen tempora; nec ea quæ nondum sunt, nec ea quæ jam non sunt,
  nec ea quæ nulla mora extenduntur, nec ea quæ terminos non habent: nec
  futura ergo nec præterita, nec præsentia, nec prætereuntia tempora
  metimur; et metimur tamen tempora.

35. "Deus creator omnium;" versus iste octo syllabarum, brevibus et
  longis alternat syllabis. Quatuor itaque breves; prima, tertia, quinta,
  septima, simplæ sunt ad quatuor longas; secundam, quartam, sextam,
  octavam. Hæ singulæ ad illas singulas duplum habent temporis; pronuntio*, renuntio, et ita est quantum sentitur sensu
  manifesto. Quantum sensus manifestus est, brevi syllaba longam metior,
  eamque sentio habere bis tantum. Sed cum altera post alteram sonat, si
  prior brevis, longa posterior, quomodo tenebo brevem, et quomodo eam
  longæ metiens applicabo, ut inveniam quod bis tantum habeat; quandoquidem
  longa sonare non incipit, nisi brevis sonare destiterit? Ipsamque longam
  num præsentem metior, quando nisi finitam non metior? Ejus autem finitio,
  præteritio est. Quid ergo est quod metiar? Ubi est, qua* metior, brevis? ubi est longa quam metior? Ambæ
  sonuerunt, avolaverunt, præterierunt, jam non sunt; et ego metior,
  fidenterque respondeo, quantum exercitato sensu fiditur, illam simplam
  esse, illam duplam, in spatio scilicet temporis. Neque hoc possum, nisi
  quia præterierunt et finitæ sunt. Non ergo ipsas quæ jam non sunt, sed
  aliquid in memoria mea metior quod infixum manet.

36. In te, anime meus, tempora metior; noli mihi obstrepere: quod est,
  Noli tibi obstrepere turbis affectionum tuarum. In te, inquam, tempora
  metior; affectionem quam res prætereuntes in te faciunt, et cum illæ
  præterierint manet, ipsam metior præsentem, non eas*
  quæ præterierunt ut fieret: ipsam metior, cum tempora metior. Ergo aut
  ipsa sunt tempora, aut non tempora metior. Quid cum metimur silentia, et
  dicimus illud silentium tantum tenuisse temporis, quantum illa vox
  tenuit? Nonne cogitationem tendimus ad mensuram vocis, quasi sonaret, ut
  aliquid de intervallis silentiorum in spatio temporis renuntiare
  possimus? Nam et voce atque ore cessante, peragimus cogitando carmina, et
  versus et quemque sermonem, motionumque dimensiones quaslibet, et de
  spatiis temporum, quantum illud ad illud sit renuntiamus, non aliter ac
  si ea sonando diceremus. Si voluerit aliquis edere longiusculam vocem, et
  constituerit præmeditando quam longa futura sit; egit utique iste spatium
  temporis in silentio, memoriæque commendans cœpit edere illam vocem
  quæ sonat, donec ad propositum terminum perducatur: imo sonuit et
  sonabit; nam quod ejus jam peractum est, utique sonuit; quod autem
  restat, sonabit: atque ita peragitur, dum præsens intentio futurum in
  præteritum trajicit, diminutione futuri crescente præterito, donec
  consumptione* futuri sit totum præteritum.



XXVIII. Animo metimur tempora.

37. Sed quomodo minuitur aut consumitur futurum, quod nondum est? aut
  quomodo crescit præteritum quod jam non est, nisi quia in animo qui illud
  agit tria sunt? Nam et exspectat et attendit et meminit, ut id quod
  exspectat, per id quod attendit, transeat in id quod meminerit. Quis
  igitur negat futura nondum esse? Sed tamen jam est in animo exspectatio
  futurorum. Et quis negat præterita jam non esse? Sed tamen adhuc est in
  animo memoria præteritorum. Et quis negat præsens tempus carere spatio,
  quia in puncto præterit? Sed tamen perdurat attentio per quam pergat* abesse quod aderit. Non igitur longum tempus futurum
  quod non est, sed longum futurum longa exspectatio futuri est; neque
  longum præteritum tempus quod non est, sed longum præteritum longa
  memoria præteriti est.

38. Dicturus sum canticum quod novi: antequam
  incipiam, in totum exspectatio mea tenditur; cum autem cœpero,
  quantum ex illo* in præteritum decerpsero, tenditur
  in memoria mea: atque distenditur vita hujus actionis mea; in memoriam,
  propter quod dixi; et in exspectationem, propter quod dicturus sum:
  præsens tamen adest attentio mea, per quam trajiciatur quod erat futurum
  ut fiat præteritum. Quod quanto magis agitur et agitur, tanto breviata
  exspectatione prolongatur memoria; donec tota exspectatio consumatur, cum
  tota illa actio finita transierit in memoriam. Et quod in toto cantico,
  hoc in singulis particulis ejus fit, atque in singulis syllabis ejus; hoc
  in actione longiore, cujus forte particula est illud canticum; hoc in
  tota vita hominis, cujus partes sunt omnes actiones hominis; hoc in toto
  sæculo filiorum hominum, cujus partes sunt omnes vitæ hominum.






XXIX. Se in temporalia distentum cupit in Deum colligi.

39. Sed quoniam Ps. 62, 4.melior est
  misericordia tua super vitas, ecce distentio est vita mea, et me
  suscepit dextera tua in Domino meo mediatore Filio hominis inter te
  unum et nos multos, in multis per multa, ut per eum apprehendam
  in quo et apprehensus sum, et a veteribus diebus colligar sequens
  unum[306] præterita
  oblitus; non in ea quæ futura et transitura sunt, sed in ea quæ
  ante sunt, non distentus, sed extentus*,
  non secundum distentionem, sed secundum intentionem Phil. 3, 13. 14.sequor ad palmam supernæ
  vocationis; ubi Ps. 25, 7.audiam
  vocem laudis tuæ, et Ps. 26,
  4.contempler delectationem tuam, nec venientem, nec
  prætereuntem. Nunc vero anni mei in gemitibus. Et tu solatium meum,
  Domine, pater meus æternus es: at ego in tempora dissilui*, quorum ordinem nescio; et tumultuosis varietatibus
  dilaniantur cogitationes meæ, intima viscera animæ meæ, donec in te
  confluam purgatus et liquidus igne amoris tui.



XXX. Coarguit rursum obtrectantes, quid fecerit Deus ante mundi creationem.

40. Et stabo atque solidabor in te, in forma mea, veritate tua; nec
  patiar quæstiones hominum, qui pœnali morbo plus sitiunt quam
  capiunt, et dicunt, "Quid faciebat Deus antequam faceret cœlum
  et terram? Aut quid ei venit in mentem ut aliquid faceret, cum antea
  nunquam aliquid fecerit?" Da illis, Domine, bene cogitare quid dicant, et
  invenire quia non dicitur, "Nunquam," ubi non est tempus.
  Quod* ergo dicitur, "nunquam fecisse," quid aliud
  dicitur nisi "nullo tempore fecisse?" Videant itaque nullum tempus esse
  posse sine creatura[307],
  et desinant istam vanitatem loqui. Extendantur etiam in
  ea quæ ante sunt, et intelligant te ante omnia tempora æternum
  creatorem omnium temporum, neque ulla tempora tibi esse coæterna, nec
  ullam creaturam, etiam si est aliqua supra tempora.



XXXI. Quomodo cognoscit Deus, quomodo creatura.

41. Domine Deus meus, quis ille sinus est alti secreti tui, et quam
  longe inde me projecerunt consequentia delictorum meorum? Sana oculos
  meos, et* congaudeam luci tuæ. Certe si est tam
  grandi scientia et præscientia pollens animus, cui cuncta præterita et
  futura ita nota sint, sicut mihi unum canticum notissimum; nimium
  mirabilis est animus iste, atque ad horrorem stupendus: quippe quem ita
  non lateat quidquid peractum, et quidquid reliquum sæculorum est;
  quemadmodum me non latet cantantem illud canticum, quid et quantum ejus
  abierit ab exordio, quid et quantum restet ad finem. Sed absit ut tu
  conditor universitatis, conditor animarum et corporum, absit ut ita
  noveris omnia futura et præterita. Longe tu, longe mirabilius, longeque
  secretius. Neque enim sicut nota cantantis notumve canticum audientis,
  exspectatione vocum futurarum et memoria præteritarum variatur affectus,
  sensusque distenditur; ita tibi aliquid accidit incommutabiliter æterno,
  hoc est, vere æterno creatori mentium[308]. Sicut ergo nosti in principio
  cœlum et terram sine varietate notitiæ tuæ, ita fecisti in
  principio cœlum et terram sine distentione* actionis tuæ. Qui intelligit, confiteatur tibi; et
  qui non intelligit, confiteatur tibi. O quam excelsus es, et humiles
  corde sunt domus tua! Ps. 145, 8.Tu
  enim erigis elisos, et non cadunt quorum celsitudo tu es.









LIBER DUODECIMUS.


Primi Geneseos versiculi interpretationem prosequitur, In principio
  fecit Deus cœlum et terram; in quo cœli nomine
  significari docet creaturam illam spiritualem vel intellectualem, quæ
  faciem Dei semper contemplatur; terræ autem vocabulo informem
  materiam, ex qua rerum corporearum species fuerunt posthac formatæ. Verum
  alias interpretandi rationes haudquaquam improbandas esse; imo ex
  Scripturæ divinæ profunditate sensum multiplicem erui posse et debere,
  quinimo, quidquid omnino veri in ejus verbis inveniri potest, id in iis
  revera contineri, confitetur.






I. Difficilis inquisitio veri.

1. Multa satagit cor meum, Domine, in hac inopia vitæ meæ, pulsatum
  verbis sanctæ Scripturæ tuæ: et ideo plerumque in sermone copiosa est
  egestas humanæ intelligentiæ; quia plus loquitur inquisitio quam
  inventio, et longior est petitio quam impetratio, et operosior est manus
  pulsans quam sumens. Tenemus promissum; quis corrumpet illud? Rom. 8, 31.Si Deus pro nobis, quis contra
  nos? Mat. 7, 7. 8.Petite, et accipietis;
  quærite, et invenietis; pulsate, et aperietur vobis. Omnis enim qui petit
  accipit, et quærens invenit, et pulsanti aperietur. Promissa tua
  sunt; et quis falli timeat, cum promittit Veritas?



II. De duplici cœlo et terra.

2. Confitetur altitudini tuæ humilitas linguæ meæ, quoniam tu
  fecisti cœlum et terram; hoc cœlum quod video, terramque
  quam calco, unde est hæc terra quam porto, tu fecisti. Sed ubi est
  cœlum cœli, Domine, de quo audivimus in voce Psalmi: Ps. 113, 16.Cœlum cœli Domino;
  terram autem dedit filiis hominum? Ubi est cœlum quod non
  cernimus, cui terra est hoc omne quod cernimus? Hoc enim totum corporeum,
  non ubique totum ita accepit* speciem pulchram in
  novissimis, cujus* fundus est terra nostra; sed ad
  illud cœlum cœli, etiam terræ nostræ cœlum terra est.
  Et hoc utrumque magnum corpus non absurde terra est, ad illud nescio
  quale cœlum quod Domino est, non filiis hominum.



III. Quid tenebræ super faciem abyssi.

3. Et nimirum hæc terra erat invisibilis et incomposita, et
  nescio quæ profunditas abyssi super quam non erat lux; quia nulla species
  erat illi; unde jussisti ut scriberetur, quod Gen. 1, 2.tenebræ erant super abyssum;
  quid aliud quam lucis absentia? Ubi enim lux esset, si esset, nisi
  superesset eminendo et illustrando? Ubi ergo lux nondum erat, quid erat
  adesse tenebras, nisi abesse lucem? Super itaque erant tenebræ, quia
  super lux aberat; sicut sonus ubi non est, silentium est. Et quid est
  esse ibi silentium, nisi sonum ibi non esse? Nonne tu, Domine, docuisti
  hanc* animam quæ tibi confitetur? Nonne tu, Domine,
  docuisti me, quod priusquam istam informem materiam formares atque
  distingueres, non erat aliquid; non color, non figura, non corpus, non
  spiritus? Non tamen omnino nihil: erat quædam informitas sine ulla
  specie.



IV. Quid terra invisibilis et incomposita.

4. Quid ergo vocaretur, quo etiam sensu tardioribus utcumque
  insinuaretur, nisi usitato aliquo vocabulo? Quid autem in omnibus mundi
  partibus reperiri potest propinquius informitati omnimodæ, quam terra et
  abyssus? Minus enim speciosa sunt, pro suo gradu infimo, quam cætera
  superiora perlucida et luculenta omnia. Cur ergo non accipiam
  informitatem materiæ, quam sine specie feceras, unde speciosum mundum
  faceres, ita commode hominibus intimatam, ut appellaretur terra
  invisibilis et incomposita?



V. Cur sic apellata videtur materia informis.

5. Ut cum in ea* quærit cogitatio quid sensus
  attingat, et dicit sibi, "Non est intelligibilis forma sicut vita, sicut
  justitia, quia materies est corporum; neque sensibilis, quoniam quod* videatur et quod sentiatur in invisibili et
  incomposita non est:" dum sibi hæc dicit humana cogitatio, conetur eam
  vel nosse ignorando, vel ignorare noscendo.



VI. Quid olim cum Manichæis senserit de materia informi, quid modo.

6. Ego vero, Domine, si totum confitear* tibi ore
  meo et calamo meo, quidquid de ista materia docuisti me, cujus antea
  nomen audiens et non intelligens, narrantibus mihi eis[309] qui non intelligerent, eam cum
  speciebus innumeris et variis cogitabam; et ideo non eam cogitabam:
  fœdas et horribiles formas perturbatis ordinibus volvebat animus,
  sed formas tamen; et informe appellabam, non quod careret forma, sed quod
  talem haberet, ut, si appareret, insolitum et incongruum aversaretur
  sensus meus, et conturbaretur infirmitas hominis. Verum autem* illud quod cogitabam, non privatione omnis formæ, sed
  comparatione formosiorum erat informe: et suadebat vera ratio, ut omnis
  formæ qualescumque reliquias omnino detraherem, si vellem
  prorsus informe cogitare; et non poteram. Citius enim non esse censebam,
  quod omni forma privaretur, quam cogitabam quiddam inter formatum et
  nihil, nec formatum nec nihil, informe prope nihil*.
  Et cessavit mens mea interrogare hinc spiritum meum plenum imaginibus
  formatorum corporum, et eas pro arbitrio mutantem atque variantem; et
  intendi in ipsa corpora, eorumque mutabilitatem altius inspexi, qua
  desinunt esse quod fuerant, et incipiunt esse quod non erant; eumdemque
  transitum de forma in formam per informe quiddam fieri suspicatus sum,
  non per omnino nihil: sed nosse cupiebam, non suspicari. Et si totum tibi
  confiteatur vox et stilus meus, quidquid de ista quæstione enodasti mihi,
  quis legentium capere durabit? Nec ideo tamen cessabit cor meum tibi dare
  honorem et canticum laudis de his quæ dictare non sufficit. Mutabilitas
  enim rerum mutabilium ipsa capax est formarum omnium in quas mutantur res
  mutabiles. Et hæc quid est? Numquid animus? numquid corpus? numquid
  species animi vel corporis? Si dici posset, "Nihil aliquid," et, "Est non
  est*," hoc eam dicerem; et tamen jam utcumque erat,
  ut species caperet istas visibiles et compositas.



VII. Deus fecit de nihilo cœlum, id est Angelos; et terram, id est informem materiam.

7. Et unde utcumque erat, nisi esset abs te, a quo sunt omnia
  inquantumcumque sunt? Sed tanto a te longius, quanto dissimilius; neque
  enim locis. Itaque tu, Domine, qui non es alias aliud* et alias aliter, sed idipsum[310] et idipsum et idipsum, Isa. 6, 3.Sanctus, Sanctus, Sanctus, Dominus
  Deus omnipotens; in Principio quod est de[311] te, in Sapientia tua quæ nata est de
  substantia tua, fecisti aliquid et de nihilo. Fecisti enim cœlum et
  terram; non de te; nam esset æquale Unigenito tuo, ac per hoc et tibi; et
  nullo modo justum esset, ut æquale tibi esset, quod de te non esset. Et
  aliud præter te non erat unde faceres ea, Deus una Trinitas, et trina
  Unitas: et ideo de nihilo* fecisti cœlum et
  terram, magnum quiddam et parvum quiddam; quoniam omnipotens et bonus es
  ad facienda omnia bona, magnum cœlum et parvam terram. Tu eras, et
  aliud nihil unde fecisti cœlum et terram, duo quædam; unum prope
  te, alterum prope nihil: unum, quo superior tu esses; alterum, quo
  inferius nihil esset.





VIII. Materia informis ex nihilo: ex hac omnia visibilia.

8. Sed illud cœlum cœli tibi, Domine; Ps. 113, 15.terra autem quam dedisti filiis
  hominum cernendam atque tangendam, non erat talis* qualem nunc cernimus et tangimus. Invisibilis enim
  erat et incomposita, et abyssus erat super quam non erat lux; aut*, Gen. 1, 2.Tenebræ
  erant super abyssum, id est, magis quam in abysso. Ista quippe
  abyssus aquarum jam visibilium etiam in profundis suis habet speciei suæ
  lucem utcumque sensibilem piscibus, et repentibus in suo fundo
  animantibus: illud autem totum prope nihil erat, quoniam adhuc omnino
  informe erat; jam tamen erat quod formari poterat. Tu enim, Domine,
  fecisti mundum de materia informi, quam fecisti de nulla re pene nullam
  rem, unde faceres magna quæ miramur filii hominum. Valde enim mirabile
  hoc cœlum corporeum, quod firmamentum inter aquam et aquam secundo
  die post conditionem lucis dixisti, Gen. 1, 6.
  7.Fiat; et sic est factum. Quod firmamentum vocasti
  cœlum; sed cœlum terræ hujus et maris quæ fecisti tertio die,
  dando speciem visibilem informi materiæ quam fecisti ante omnem diem. Jam
  enim feceras et cœlum ante omnem diem, sed cœlum cœli
  hujus; quia in principio feceras cœlum et terram. Terra
  autem ipsa quam feceras, informis materies erat, quia invisibilis erat
  et incomposita, et tenebræ super abyssum*: de
  qua terra invisibili et incomposita, de qua informitate, de quo pene
  nihilo faceres hæc omnia quibus iste mutabilis mundus constat, et non
  constat, in quo ipsa mutabilitas apparet in qua sentiri et dinumerari
  possunt tempora; quia rerum mutationibus fiunt tempora dum variantur et
  vertuntur species, quarum materies prædicta est terra invisibilis.



IX. Cur absque dierum mentione scriptum est, Deum fecisse in principio cœlum et terram.

9. Ideoque Spiritus doctor famuli tui, cum te commemorat fecisse in
  principio cœlum et terram, tacet de temporibus, silet de
  diebus. Nimirum enim cœlum cœli quod in principio fecisti,
  creatura est aliqua intellectualis; quanquam nequaquam tibi Trinitati
  coæterna, particeps tamen æternitatis tuæ, valde mutabilitatem suam præ
  dulcedine felicissimæ contemplationis tuæ cohibet, et sine ullo lapsu ex
  quo facta est inhærendo tibi, excedit omnem volubilem vicissitudinem
  temporum. Ista vero informitas, terra*
  invisibilis et incomposita, nec ipsa in diebus numerata est. Ubi enim
  nulla species, nullus ordo; nec venit quidquam, nec præterit: et ubi hoc
  non fit; non sunt utique dies, nec vicissitudo spatiorum temporalium.
  



X. A Deo cupit edoceri.

10. O lumen Veritas, lumen cordis mei, non tenebræ meæ loquantur mihi.
  Defluxi ad ista et obscuratus sum; sed hinc etiam, hinc adamavi te.
  Erravi et recordatus sum tui. Audivi vocem tuam post me ut redirem, et
  vix audivi propter tumultus impacatorum[312]*. Et nunc ecce
  redeo æstuans et anhelans ad fontem tuum. Nemo me prohibeat; hunc bibam,
  et tunc vivam. Non ego vita mea sim, male vixi ex me, mors mihi fui; et
  in te revivisco*. Tu me alloquere, tu mihi
  sermocinare. Credidi Libris tuis, et verba eorum arcana valde.



XI. Quid a Deo didicerit.

11. Jam dixisti mihi, Domine, voce forti in aurem* interiorem, quia tu æternus es, 1 Tim. 6, 16.solus habeas
  immortalitatem[313];
  quoniam ex nulla specie motuve mutaris, nec temporibus variatur voluntas
  tua; quia non est immortalis voluntas, quæ alia et alia est. Hoc in
  conspectu tuo claret mihi, et magis magisque clarescat, oro te, atque in
  ea manifestatione persistam sobrius sub alis tuis. Item dixisti mihi,
  Domine, voce forti in aurem interiorem, quod omnes naturas atque
  substantias quæ non sunt quod tu es, et tamen sunt, tu fecisti; et hoc
  solum a te non est, quod non est; motusque voluntatis a te, qui es, ad id
  quod minus est, quia talis motus delictum atque peccatum est[314]; et quod nullius
  peccatum aut tibi nocet, aut perturbat ordinem imperii tui vel in primo
  vel in imo[315]. Hoc in
  conspectu tuo claret mihi, et magis magisque clarescat, oro te, atque in
  ea manifestatione persistam sobrius sub alis tuis.

12. Item dixisti mihi voce forti in aurem
  interiorem, quod nec illa creatura tibi coæterna est, cujus voluptas* tu solus es, teque perseverantissima castitate[316] hauriens, mutabilitatem
  suam nusquam et nunquam exserit[317], et te sibi semper præsente, ad quem
  toto affectu se tenet, non habens futurum quod exspectet, nec in
  præteritum trajiciens[318]
  quod meminerit, nulla vice variatur, nec in tempora ulla distenditur. O
  beata, si qua ista est, inhærendo beatitudini tuæ; beata sempiterno
  inhabitatore te, atque illustratore suo! Nec invenio quid libentius
  appellandum existimem Cœlum cœli Domino, quam domum
  tuam, contemplantem delectationem tuam sine ullo defectu egrediendi in
  aliud; mentem puram, concordissime unam stabilimento pacis sanctorum
  spirituum[319], civium
  civitatis tuæ in cœlestibus super ista cœlestia.

13. Unde intelligat anima cujus peregrinatio*
  longinqua facta est, si jam Ps. 41, 3. 4.
  11.sitit tibi; si jam factæ sunt ei lacrymæ suæ panis,
  dum dicitur ei per singulos dies, Ubi est Deus tuus? si jam Ps. 26, 4.petit a te unam et hanc requirit,
  ut inhabitet in domo tua per omnes dies vitæ suæ: (Et quæ vita ejus
  nisi tu? et qui dies tui nisi æternitas tua, sicut Ps. 101, 28.anni tui qui non
  deficiunt, quia idem ipse es?) hinc ergo intelligat anima quæ
  potest, quam longe super omnia tempora sis æternus; quando tua domus quæ
  peregrinata non est, quamvis non sit tibi coæterna, tamen indesinenter et
  indeficienter tibi cohærendo nullam patitur vicissitudinem temporum. Hoc
  in conspectu tuo claret mihi, et magis magisque clarescat, oro te, atque
  in hac manifestatione persistam sobrius sub alis tuis.

14. Ecce nescio quid informe in istis mutationibus rerum extremarum
  atque infimarum. Et quis dicet mihi, nisi quisquis per inania cordis
  sui cum suis phantasmatibus vagatur et volvitur; quis nisi talis dicet
  mihi, quod diminuta atque consumpta omni specie, si sola remaneat
  informitas, per quam de specie in speciem res mutabatur et vertebatur,
  possit exhibere vices temporum? Omnino enim non potest, quia sine
  varietate motionum non sunt tempora: et nulla varietas, ubi nulla
  species.



XII. Creatura duplex carens tempore.

15. Quibus consideratis quantum donas, Deus meus, quantum me ad
  pulsandum excitas, quantumque pulsanti aperis; duo reperio quæ fecisti
  carentia temporibus, cum tibi neutrum coæternum sit. Unum, quod ita
  formatum est, ut sine ullo defectu contemplationis, sine ullo intervallo
  mutationis, quamvis mutabile tamen non mutatum, tua æternitate atque
  incommutabilitate perfruatur: alterum, quod ita informe erat, ut ex qua
  forma, in quam formam vel motionis vel stationis mutaretur, quo tempori
  subderetur, non haberet. Sed hoc ut informe esset non reliquisti, quoniam
  fecisti ante omnem diem, in principio cœlum et terram, hæc
  duo quæ dicebam. Terra autem invisibilis erat et incomposita, et
  tenebræ super abyssum. Quibus verbis insinuatur informitas, ut
  gradatim excipiantur, qui omnimodam speciei privationem nec tamen ad
  nihil perventionem cogitare non possunt, unde fieret alterum cœlum,
  et terra visibilis atque composita, et aqua speciosa, et quidquid
  deinceps in constitutione hujus mundi non sine diebus factum
  commemoratur; quia talia sunt ut in eis agantur vicissitudines temporum,
  propter ordinatas commutationes motionum atque formarum[320].



XIII. Cur sine dierum commemoratione dicit Scriptura, quod in principio fecit Deus cœlum et terram.

16. Hoc interim sentio Deus meus, cum audio loquentem Scripturam tuam,
  Gen. 1, 1.In principio fecit Deus
  cœlum et terram: terra autem erat invisibilis et incomposita, et
  tenebræ erant super abyssum, neque commemorantem quoto* die feceris hæc. Sic interim sentio, propter illud
  cœlum cœli, cœlum intellectuale, ubi est intellectus
  nosse simul, non ex parte, non 1 Cor. 13,
  12.in ænigmate, non per speculum; sed ex toto, in
  manifestatione*, facie ad faciem: non modo
  hoc, modo illud; sed quod dictum est, nosse simul sine ulla vicissitudine
  temporum: et propter invisibilem atque incompositam terram sine
  ulla vicissitudine temporum, quæ solet habere modo hoc et modo illud;
  quia ubi nulla species, nusquam est hoc et illud. Propter duo hæc
  primitus formatum et penitus informe; illud, cœlum, sed
  cœlum cœli; hoc vero, terram, sed terram
  invisibilem et incompositam: propter duo hæc interim sentio sine
  commemoratione dierum dicere Scripturam tuam, In principio fecit Deus
  cœlum et terram. Statim quippe subjecit quam terram dixerit. Et
  quod secundo die commemoratur factum firmamentum, et vocatum cœlum;
  insinuat de quo cœlo prius sine diebus sermo locutus sit.



XIV. Scripturæ profunditas.

17. Mira profunditas eloquiorum tuorum, quorum ecce ante nos
  superficies blandiens parvulis: sed mira profunditas, Deus meus, mira
  profunditas! Horror est intendere in eam; horror honoris, et tremor
  amoris. Ps. 138, 22.Odi hostes[321] ejus vehementer. O
  si occidas eos de* gladio bis acuto,
  et non sint hostes ejus! Sic enim amo eos occidi sibi, ut vivant tibi.
  Ecce autem alii non reprehensores, sed laudatores libri Geneseos: "Non,"
  inquiunt, "hoc voluit in his verbis intelligi Spiritus Dei, qui per
  Moysen famulum ejus ista conscripsit; non hoc voluit intelligi quod tu
  dicis, sed aliud quod nos dicimus." Quibus ego, te arbitro, Deus, omnium
  nostrum*, ita respondeo.



XV. Quæ de Deo deque Angelis et informi materia sentit Augustinus, non possunt oblucutores negare.

18. "Num dicetis falsa esse, quæ mihi Veritas
  voce forti in aurem interiorem dicit de vera æternitate Creatoris, quod
  nequaquam ejus substantia per tempora varietur, nec ejus voluntas extra
  ejus substantiam sit? Unde non eum modo velle hoc, modo velle illud; sed
  semel et simul et semper velle omnia quæ vult; non iterum et iterum,
  neque nunc ista nunc illa, nec velle postea quod nolebat, aut nolle quod
  volebat prius: quia talis voluntas mutabilis est, et omne mutabile
  æternum non est; Deus autem noster æternus est. Item quod mihi dicit* in aurem interiorem, exspectatio rerum venturarum fit
  contuitus cum venerint; idemque contuitus fit memoria cum præterierint:
  omnis porro intentio quæ ita variatur, mutabilis est; et omne mutabile
  æternum non est: Deus autem noster æternus est." Hæc colligo atque
  conjungo et invenio Deum meum, Deum æternum, non aliqua nova voluntate
  condidisse creaturam, nec scientiam ejus transitorium aliquid pati.

19. "Quid ergo dicetis, contradictores? An
  falsa sunt ista?" "Non," inquiunt. "Quid illud? num falsum est omnem
  naturam formatam materiamve formabilem non esse, nisi ab illo qui summe
  bonus est, quia summe est?" "Neque hoc negamus," inquiunt. "Quid igitur?
  an illud negatis, sublimem quamdam esse creaturam tam casto amore
  cohærentem Deo vero et vere æterno, ut quamvis ei coæterna non sit, in
  nullam tamen temporum varietatem et vicissitudinem ab illo se resolvat et
  defluat, sed in ejus solius veracissima contemplatione
  requiescat?" Quoniam tu, Deus, diligenti te quantum præcipis, ostendis ei
  te et sufficis ei; et ideo non declinat a te, nec ad se[322]. Hæc est domus[323] Dei non terrena, neque ulla
  cœlesti mole corporea, sed spiritualis et particeps æternitatis
  tuæ, quia sine labe in æternum*. Ps. 148, 6.Statuisti enim eam in sæculum et
  in sæculum sæculi; præceptum posuisti et non præteribit. Nec tamen
  tibi Deo coæterna, quoniam non sine initio; facta est enim.

20. Nam etsi non invenimus tempus ante illam, Eccli. 1, 4.prior quippe omnium creata est
  sapientia; nec utique illa Sapientia tibi, Deus noster, Patri suo
  plane coæterna et æqualis et per quam creata sunt omnia, et in quo
  Principio fecisti cœlum et terram; sed profecto sapientia
  quæ creata est, intellectualis natura scilicet, quæ contemplatione
  luminis lumen est: dicitur enim et ipsa, quamvis creata, sapientia. Sed
  quantum interest inter lumen quod illuminat et quod illuminatur[324], tantum inter sapientiam
  quæ creat et istam quæ creata est; sicut inter justitiam justificantem et
  justitiam quæ justificatione facta est. Nam et nos dicti sumus justitia
  tua. Ait enim quidam servus tuus, 2 Cor. 5,
  21.ut nos simus justitia Dei in ipso. Ergo quia prior
  omnium creata est quædam sapientia quæ creata est, mens rationalis et
  intellectualis castæ civitatis tuæ, Gal. 4,
  26.matris nostræ quæ sursum est, et libera est, et
  æterna in cœlis; (quibus cœlis, nisi qui Ps. 148, 4.te laudant cœli
  cœlorum; quia hoc est et cœlum cœli Domino?) etsi
  non invenimus tempus ante illam, quia et creaturam temporis antecedit,
  quæ prior omnium creata est; ante illam tamen est ipsius Creatoris
  æternitas, a quo facta sumpsit exordium, (quamvis non temporis quoniam* nondum erat tempus,) ipsius tamen conditionis
  suæ.

21. Unde ita est abs te Deo nostro, ut aliud sit plane quam tu, et non
  idipsum[325]. Quoniam etsi
  non solum ante illam, sed nec in illa invenimus tempus, quia est idonea faciem
  tuam semper videre nec uspiam deflectitur ab
  ea, quo fit ut nulla mutatione varietur; inest ei tamen ipsa mutabilitas
  unde tenebresceret et frigesceret, nisi amore grandi tibi cohærens,
  tanquam semper meridies luceret et ferveret ex te. O Ps. 25, 8.domus luminosa et speciosa,
  dilexi decorem tuum, et locum habitationis gloriæ Domini mei
  fabricatoris et possessoris tui! Tibi suspiret*
  peregrinatio mea; et dico ei qui fecit te, ut possideat et me in te, quia
  fecit et me. Ps. 118, 176.Erravi sicut
  ovis perdita; sed Luc. 15, 5.in
  humeris pastoris mei, structoris tui, spero me reportari
  tibi.

22. Quid dicitis mihi quos alloquebar contradictores, qui tamen et
  Moysen pium famulum Dei, et libros ejus oracula sancti Spiritus creditis?
  Estne ista domus Dei, non quidem Deo coæterna, sed tamen secundum
  modum suum æterna in cœlis, ubi vices temporum frustra
  quæritis, quia non invenietis? supergreditur enim omnem distentionem, et
  omne spatium ætatis volubile, cui semper Ps. 62,
  28.inhærere Deo bonum est. "Est," inquiunt. Quid igitur ex
  iis quæ clamavit cor meum ad Deum meum, cum audiret interius
  vocem laudis ejus, quid tandem falsum esse contenditis? An quia
  erat informis materies, ubi propter nullam formam nullus ordo erat; ubi
  autem nullus ordo erat, nulla esse vicissitudo temporum poterat; et tamen
  hoc pene nihil, inquantum non omnino nihil erat, ab illo utique erat a
  quo est quidquid est, quod utcumque aliquid est? "Hoc quoque," aiunt,
  "non negamus."



XVI. Rem habere non vult cum iis qui contradicunt veritati divinæ.

23. Cum his enim volo coram te aliquid colloqui, Deus meus, qui hæc
  omnia, quæ intus in mente mea non tacet veritas tua, vera esse
  concedunt*. Nam qui hæc negant, latrent quantum
  volunt et obstrepant sibi; persuadere conabor ut quiescant, et viam
  præbeant ad se verbo tuo: quod 1. si noluerint et repulerint me; obsecro,
  Deus meus, Ps. 27, 1.ne tu
  sileas a me. Tu loquere in corde meo veraciter; solus enim sic
  loqueris; et dimittam eos foris sufflantes in pulverem, et excitantes
  terram in oculos suos; et intrem in cubile meum, et cantem tibi
  amatoria, gemens inenarrabiles gemitus in peregrinatione mea, et
  recordans Jerusalem, extento in eam sursum corde, Jerusalem patriam meam,
  Jerusalem matrem meam, teque super eam regnatorem, illustratorem,
  patrem, tutorem, maritum, castas et fortes delicias, et solidum gaudium,
  et omnia bona ineffabilia simul omnia; quia unum summum et verum bonum:
  et non avertar, donec in ejus pacem matris charissimæ, ubi sunt
  primitiæ spiritus[326] mei, unde mihi ista certa sunt,
  colligas totum quod sum, a dispersione[327] et deformitate hac, et conformes atque
  confirmes in æternum, Deus meus, misericordia mea. Cum his autem qui
  cuncta illa quæ vera sunt, falsa esse non dicunt, honorantes et in
  culmine sequendæ auctoritatis nobiscum constituentes illam per sanctum
  Moysen editam sanctam Scripturam tuam, et tamen nobis aliquid
  contradicunt, ita loquor: Tu esto, Deus noster, arbiter inter
  confessiones meas et contradictiones eorum.



XVII. Ut cœli et terræ nominibus aliud et aliud intelligi potest.

24. Dicunt enim: "Quamvis vera sint hæc, non ea tamen duo Moyses
  intuebatur, cum revelante spiritu diceret: Gen.
  1. 1.In principio fecit Deus cœlum et terram. Non
  cœli nomine spiritualem vel intellectualem illam creaturam, semper
  faciem Dei contemplantem significavit; nec terræ nomine informem
  materiam." "Quid igitur?" "Quod nos dicimus," inquiunt, "hoc ille vir
  sensit, hoc verbis istis elocutus est." "Quid est illud?" "Nomine,"
  aiunt, "cœli et terræ, totum istum visibilem mundum prius
  universaliter et breviter significare voluit, ut postea digereret dierum
  enumeratione, quasi articulatim, universa quæ sancto Spiritui placuit sic
  enuntiare. Tales quippe homines erant rudis ille atque carnalis populus
  cui loquebatur, ut eis opera Dei non nisi sola visibilia commendanda
  judicaret. Terram vero invisibilem et incompositam,
  tenebrosamque abyssum, unde consequenter ostenditur per illos dies facta
  atque disposita esse cuncta ista visibilia quæ nota sunt omnibus, non
  incongruenter informem istam materiam intelligendam esse
  consentiunt."

25. Quid si dicat alius, "eamdem informitatem, confusionemque materiæ,
  cœli et terræ nomine prius insinuatam, quod ex ea mundus
  iste visibilis cum omnibus naturis quæ in eo manifestissime apparent, qui
  cœli et terræ nomine sæpe appellari solet, conditus atque
  perfectus est?" Quid si dicat et alius, "cœlum et terram
  quidem invisibilem visibilemque naturam non indecenter appellatam; ac per
  hoc universam creaturam quam fecit in Sapientia, id est in
  Principio, Deus, hujuscemodi duobus vocabulis esse comprehensam: verumtamen quia non de ipsa substantia
  Dei, sed ex nihilo cuncta facta sunt, quia non sunt idipsum quod Deus, et
  inest quædam mutabilitas omnibus, sive maneant, sicut æterna domus Dei;
  sive mutentur, sicut anima hominis et corpus; communem omnium rerum
  invisibilium visibiliumque materiem adhuc informem, sed certe formabilem,
  unde fieret cœlum et terra, id est invisibilis atque visibilis jam
  utraque formata creatura, his nominibus enuntiatam, quibus appellaretur
  Terra invisibilis et incomposita, et, Tenebræ super
  abyssum: ea distinctione, ut terra invisibilis et incomposita
  intelligatur materies corporalis ante qualitatem formæ; tenebræ
  autem super abyssum, spiritualis materies ante cohibitionem quasi
  fluentis immoderationis et ante illuminationem Sapientiæ?"

26. Est adhuc quod dicat si quis alius velit, "non scilicet jam
  perfectas atque formatas invisibiles visibilesque naturas, cœli
  et terræ nomine significari cum legitur, In principio fecit Deus
  cœlum et terram; sed ipsam adhuc informem inchoationem rerum
  formabilem creabilemque materiam his nominibus appellatam, quod in ea jam
  essent ista confusa, nondum qualitatibus formisque distincta, quæ nunc
  jam digesta suis ordinibus vocantur cœlum et terra; illa
  spiritualis, hæc corporalis creatura."



XVIII. Quis error innoxius in Scripturis.

27. Quibus omnibus auditis et consideratis, nolo verbis contendere;
  2 Tim. 2, 14.ad nihil enim utile est,
  nisi ad subversionem audientium. Ad ædificationem autem 1 Tim. 1, 8. 5.bona est lex, si quis ea
  legitime utatur; quia finis ejus est charitas de corde puro, et
  conscientia bona, et fide non ficta. Et novit magister noster
  in quibus Matt. 22, 40.duobus
  præceptis totam Legem Prophetasque suspenderit. Quæ mihi ardenter
  confitenti, Deus meus, lumen oculorum meorum in occulto, quid mihi obest,
  cum diversa in his verbis intelligi possint, quæ tamen vera sint, quid,
  inquam, mihi, obest, si aliud ego sensero, quam sensit alius eum sensisse
  qui scripsit? Omnes quidem qui legimus, nitimur hoc indagare atque
  comprehendere, quod voluit ille quem legimus. Et cum eum veridicum
  credimus, nihil quod falsum esse vel novimus vel putamus, audemus eum
  existimare dixisse. Dum ergo quisque conatur id sentire in Scripturis
  sanctis, quod in eis sensit ille qui scripsit; quid mali est si hoc
  sentiat, quod tu, lux omnium veridicarum mentium, ostendis verum
  esse, etiamsi non hoc sensit ille quem legit; cum et ille verum, nec
  tamen hoc senserit?



XIX. Quæ liquido vera.

28. Verum est enim, Domine, fecisse te cœlum et terram; et verum
  est esse Principium Ps. 103,
  24.Sapientiam tuam in qua fecisti omnia. Item verum
  est, quod mundus iste visibilis habet magnas partes suas cœlum et
  terram, brevi complexione factarum omnium conditarumque naturarum. Et
  verum est, quod omne mutabile insinuat notitiæ nostræ quamdam
  informitatem, qua formam capit, vel qua mutatur et vertitur. Verum est,
  nulla tempora perpeti quod ita cohæret formæ incommutabili, ut quamvis
  sit mutabile, non mutetur. Verum est, informitatem, quæ prope* nihil est, vices temporum habere non posse. Verum
  est, quod unde fit aliquid, potest quodam genere locutionis habere jam
  nomen ejus rei quæ inde fit; unde potuit vocari cœlum et terra
  quælibet informitas unde factum est cœlum et terra. Verum est,
  omnium formatorum nihil esse informi vicinius quam terram et abyssum.
  Verum est, quod non solum creatum atque formatum, sed etiam quidquid
  creabile atque formabile est, tu fecisti ex quo sunt omnia. Verum est,
  omne quod ex informi formatur, prius esse informe, deinde formatum.



XX. In principio creavit &c. varie intellectum.

29. Ex his omnibus veris, de quibus non dubitant quorum interiori
  oculo talia videre donasti, et qui Moysen famulum tuum in Spiritu
  veritatis locutum esse immobiliter credunt; ex his ergo omnibus aliud
  sibi tollit qui dicit: In principio fecit Deus cœlum et
  terram, id est, "In Verbo suo sibi coæterno fecit Deus intelligibilem
  atque sensibilem, vel spiritualem corporalemque creaturam." Aliud qui
  dicit: In principio fecit Deus cœlum et terram, id est, "In
  Verbo suo sibi coæterno fecit Deus universam istam molem corporei mundi
  hujus, cum omnibus quas continet manifestis notisque naturis." Aliud qui
  dicit: In principio fecit Deus cœlum et terram, id est, "In
  Verbo suo sibi coæterno fecit Deus informem materiam[328] creaturæ spiritualis et corporalis."
  Aliud qui dicit: In principio fecit Deus cœlum et
  terram, id est, "In Verbo suo sibi coæterno fecit Deus informem
  materiam creaturæ corporalis ubi confusum adhuc erat cœlum et
  terra, quæ nunc jam distincta atque formata in istius mundi mole
  sentimus." Aliud qui dicit: In principio fecit Deus cœlum et
  terram, id est, "In ipso exordio faciendi atque operandi, fecit Deus
  informem materiam confuse habentem cœlum et terram; unde formata
  nunc eminent et apparent, cum omnibus quæ in eis sunt."



XXI. Terra erat invisibilis &c. varie intellectum.

30. Item quod attinet ad intellectum verborum sequentium, ex illis
  omnibus veris, aliud sibi tollit qui dicit: Terra autem erat
  invisibilis et incomposita, et tenebræ erant super abyssum, id est,
  "Corporale* illud quod fecit Deus, adhuc materies
  erat corporearum rerum informis, sine ordine, sine luce." Aliud qui
  dicit: Terra autem erat invisibilis et incomposita, et tenebræ erant
  super abyssum, id est, "Hoc totum quod cœlum et terra
  appellatum est, adhuc informis et tenebrosa materies erat, unde fieret
  cœlum corporeum et terra corporea, cum omnibus quæ in eis sunt
  corporeis sensibus nota." Aliud qui dicit: Terra autem erat
  invisibilis et incomposita, et tenebræ erant super abyssum, id est,
  "Hoc totum quod cœlum et terra appellatum est, adhuc informis et
  tenebrosa materies erat, unde fieret cœlum intelligibile quod alibi
  dicitur cœlum cœli; Ps. 113,
  16.et terra, scilicet omnis natura corporea, sub quo nomine
  intelligatur etiam hoc cœlum corporeum; id est unde fieret omnis
  invisibilis visibilisque creatura." Aliud qui dicit: Terra autem erat
  invisibilis et incomposita, et tenebræ erant super abyssum; "non
  illam informitatem nomine cœli et terræ Scriptura
  appellavit; sed jam erat, inquit, ipsa informitas quam terram invisibilem
  et incompositam tenebrosamque abyssum nominavit, de qua cœlum et
  terram Deum fecisse prædixerat, spiritualem scilicet, corporalemque
  creaturam." Aliud qui dicit: Terra autem erat invisibilis et
  incomposita, et tenebræ erant super abyssum, id est, "Informitas
  quædam jam materies erat, unde cœlum et terram Deum fecisse
  Scriptura prædixit; totam scilicet corpoream mundi molem, in duas maximas
  partes, superiorem atque inferiorem distributam, cum
  omnibus, quæ in eis sunt, usitatis notisque creaturis."



XXII. Aliquid esse a Deo conditum, de quo sileat liber Genesis, nihil repugnat.

31. Cum enim duabus istis extremis sententiis resistere quisquam ita
  tentaverit: "Si non vultis* hanc informitatem
  materiæ cœli et terræ nomine appellatam videri; erat ergo aliquid
  quod non fecerat Deus, unde cœlum et terram faceret; neque enim
  Scriptura narravit quod istam materiem Deus fecerit, nisi intelligamus* eam cœli et terræ, aut solius terræ vocabulo
  significatam cum diceretur, In principio fecit Deus cœlum et
  terram; ut id quod sequitur, Terra autem erat invisibilis et
  incomposita, quamvis informem materiam sic placuerit appellare, non
  tamen intelligamus nisi eam quam fecit Deus in eo quod præscriptum* est, fecit Deus cœlum et terram."
  Respondebunt assertores duarum istarum sententiarum quas extremas
  posuimus, aut illius, aut illius, cum hæc audierint, et dicent: "Informem
  quidem istam materiam non negamus a Deo* factam, Deo
  a quo sunt omnia bona valde: quia sicut dicimus amplius bonum esse quod
  creatum atque formatum est, ita fatemur minus bonum esse quod factum est
  creabile atque formabile, sed tamen bonum: non autem commemorasse
  Scripturam, quod hanc informitatem fecerit Deus, sicut alia multa non
  commemoravit, Isa. 6, 2; et 37, 16.ut
  Cherubim et Seraphim, et quæ Apostolus distincte ait, Col. 1, 16.Sedes, Dominationes, Principatus,
  Potestates, quæ tamen omnia Deum fecisse manifestum est. Aut si* eo quod dictum est, fecit cœlum et
  terram, comprehensa sunt omnia; quid de aquis dicimus, super quas
  ferebatur Spiritus Dei? Si enim, terra nominata, simul intelliguntur;
  quomodo jam terræ nomine materies informis accipitur, quando tam
  speciosas aquas videmus? Aut si ita accipitur; cur ex eadem informitate
  scriptum est, factum firmamentum et vocatum cœlum, neque scriptum
  est factas esse aquas? Non enim adhuc informes sunt et invisæ, quas ita
  decora specie fluere cernimus. Aut si tunc acceperunt istam speciem cum
  dixit Deus, Gen. 1, 9.Congregetur aqua
  quæ est sub firmamento, ut congregatio sit ipsa formatio; quid
  respondebitur de aquis quæ super firmamentum sunt? quia neque informes
  tam honorabilem sedem accipere meruissent, nec scriptum est qua voce
  formatæ sint. Unde si aliquid Genesis tacuit Deum fecisse, quod tamen
  Deum fecisse nec sana fides, nec certus ambigit intellectus; nec ideo
  ulla sobria doctrina dicere audebit istas aquas coæternas Deo, quia in
  libro Geneseos commemoratas quidem audimus*, ubi
  autem factæ sint non invenimus: cur non informem quoque illam materiem,
  quam Scriptura hæc terram invisibilem et incompositam, tenebrosamque
  abyssum appellat, docente veritate intelligamus ex*
  Deo factam esse de nihilo, ideoque illi non esse coæternam, quamvis ubi
  facta sit, omiserit enuntiare ista narratio?"






XXIII. Duo dissensionum genera in Scripturis interpretandis.

32. His ergo auditis atque perspectis pro captu infirmitatis meæ, quam
  tibi confiteor scienti Deo meo, duo video dissensionum genera oboriri
  posse, cum aliquid a nuntiis veracibus per signa enuntiatur: unum si de
  veritate rerum, alterum si de ipsius qui enuntiat voluntate dissensio
  est. Aliter enim quærimus de creaturæ conditione quid verum sit; aliter
  autem quid in his verbis Moyses, egregius domesticus fidei tuæ,
  intelligere lectorem auditoremque voluerit. In illo primo genere
  discedant a me omnes, qui ea quæ falsa sunt, se scire arbitrantur. In hoc
  item altero discedant a me omnes qui ea quæ falsa sunt, Moysen dixisse
  arbitrantur. Conjungar autem illis, Domine, in te, et delecter cum eis in
  te, qui veritate tua pascuntur in latitudine charitatis; et accedamus
  simul ad verba Libri tui, et quæramus in eis voluntatem tuam per
  voluntatem famuli tui, cujus calamo dispensasti ea.



XXIV. Ex multis veris non debet fidenter asseri hoc aut illud sensisse Moysen.

33. Sed quis nostrum sic inveniet eam inter tam multa vera*, quæ in illis verbis aliter atque aliter intellectis
  occurrunt quærentibus; ut tam fidenter dicat hoc sensisse Moysen, atque
  hoc in illa narratione voluisse intelligi, quam fidenter dicit hoc verum
  esse, sive ille hoc senserit sive aliud? Ecce enim, Deus meus, ego servus
  tuus qui vovi tibi sacrificium confessionis in his litteris, et oro ut ex
  misericordia tua reddam tibi vota mea; ecce ego quam fidenter dico
  in tuo Verbo incommutabili omnia te fecisse, invisibilia et visibilia,
  numquid tam fidenter dico non aliud quam hoc attendisse Moysen cum
  scriberet: In principio fecit Deus cœlum et terram? Quia non
  sicut in tua veritate hoc certum video, ita in ejus mente video id eum
  cogitasse cum hæc scriberet. Potuit enim cogitare in ipso faciendi
  exordio, cum diceret, In principio: potuit et cœlum et
  terram hoc loco, nullam jam formatam perfectamque naturam sive
  spiritualem sive corporalem, sed utramque inchoatam et adhuc informem
  velle intelligi. Video quippe vere potuisse dici, quidquid horum diceretur; sed quid horum in his verbis
  ille cogitaverit, non ita video: quamvis sive aliquid* horum, sive quid aliud quod a me commemoratum non
  est, tantus vir ille mente conspexerit, cum hæc verba promeret, verum eum
  vidisse apteque id enuntiasse non dubitem.



XXV. Adversus eos qui aliorum interpretandi rationem temere rejiciunt.

34. Nemo jam mihi molestus sit dicendo mihi: Non hoc sensit Moyses
  quod tu dicis, sed hoc sensit quod ego dico. Si enim mihi diceret: "Unde
  scis hoc sensisse Moysen quod de his verbis ejus eloqueris?" æquo animo
  ferre deberem et responderem fortasse quæ superius respondi, vel
  aliquanto uberius, si esset durior. Cum vero dicit: "Non hoc ille sensit
  quod tu dicis, sed quod ego dico;" neque tamen negat, quod uterque
  nostrum dicit, utrumque verum esse; o vita pauperum Deus meus, in cujus
  sinu non est contradictio, plue mihi mitigationes in cor, ut patienter[329] tales feram qui non mihi
  hoc dicunt, quia divini sunt, et in corde famuli tui viderunt quod
  dicunt; sed quia superbi sunt: nec noverunt Moysi sententiam, sed amant
  suam; non quia vera est, sed quia sua est. Alioquin[330] et aliam veram pariter amarent, sicut
  ego amo quod dicunt, quando verum dicunt; non quia ipsorum est, sed quia
  verum est; et ideo jam nec ipsorum est, quia verum est. Si autem ideo
  ament illud quia verum est, jam et ipsorum est, et meum est; quoniam in
  commune omnium est veritatis* amatorum. Illud autem
  quod contendunt non hoc sensisse Moysen quod ego dico, sed quod ipsi
  dicunt; nolo, non amo: quia etsi ita est, tamen ista temeritas non
  scientiæ sed audaciæ est; nec visus, sed typhus eam peperit. Ideoque,
  Domine, tremenda sunt judicia tua; quoniam veritas tua nec mea est, nec
  illius aut illius, sed omnium nostrum quos ad ejus communionem publice
  vocas, terribiliter admonens nos, ut eam nolimus habere privatam, ne
  privemur ea. Nam quisquis id quod tu omnibus ad fruendum proponis, sibi
  proprie vindicat, et suum vult esse quod omnium est; a
  communi propellitur ad sua, hoc est, a veritate ad mendacium. Joh. 8, 44.Qui enim loquitur mendacium, de
  suo loquitur.

35. Attende, judex optime, Deus ipsa veritas, attende quid dicam
  contradictori huic, attende; coram te enim dico, et coram fratribus meis,
  qui 1 Tim. 1, 8.legitime utuntur Lege
  usque ad finem charitatis; attende, et vide quid ei dicam, si placet
  tibi. Hanc enim vocem huic refero fraternam et pacificam: "Si ambo
  videmus verum esse quod dicis, et ambo videmus verum esse quod dico; ubi,
  quæso, id videmus? Nec ego utique in te, nec tu in me; sed ambo in ipsa,
  quæ supra mentes nostras est, incommutabili Veritate. Cum ergo de ipsa
  Domini Dei nostri luce non contendamus; cur de proximi cogitatione
  contendimus, quam sic videre non possumus ut videtur incommutabilis
  Veritas; quando si ipse Moyses apparuisset nobis atque dixisset, 'Hoc
  cogitavi;' nec sic eam videremus, sed crederemus? Non itaque 1 Cor. 4, 6.supra quam scriptum est, unus pro
  altero infletur adversus alterum. Deut. 6, 5;
  Mat. 22, 37.Diligamus Dominum Deum nostrum ex toto corde, et ex
  tota anima, et ex tota mente nostra, et proximum nostrum sicut
  nosmetipsos. Propter quæ duo præcepta charitatis sensisse Moysen,
  quidquid in illis Libris sensit, nisi crediderimus, mendacem faciemus
  Deum, cum de animo conservi, aliter quam ille docuit opinamur. Jam vide
  quam stultum sit in tanta copia verissimarum sententiarum, quæ de illis
  verbis erui possunt temere affirmare, quam earum Moyses, potissimum
  senserit; et perniciosis contentionibus ipsam offendere charitatem,
  propter quam dixit omnia, cujus dicta conamur exponere."



XXVI. Qui sermo deceat Scripturam.

36. Et tamen ego, Deus meus, celsitudo humilitatis meæ, et requies
  laboris mei, qui audis confessiones meas, et dimittis peccata mea;
  quoniam tu mihi præcipis ut diligam proximum meum sicut meipsum,
  non possum minus credere de Moyse fidelissimo famulo tuo, quam mihi
  optarem ac desiderarem abs te dari muneris, si tempore illo natus essem
  quo ille, eoque loco me constituisses, ut per servitutem cordis ac linguæ
  meæ, Litteræ illæ dispensarentur, quæ tanto post essent omnibus gentibus
  profuturæ, et per universum orbem tanto auctoritatis culmine omnium
  falsarum superbarumque doctrinarum verba superaturæ. Vellem quippe, si
  tunc ego essem Moyses, (ex eadem namque massa omnes
  venimus; et Ps. 8, 5.quid est homo,
  nisi quia memor es ejus?) vellem ergo, si tunc ego essem quod ille,
  et mihi abs te Geneseos liber scribendus injungeretur, talem mihi
  eloquendi facultatem dari, et eum texendi sermonis modum, ut neque illi
  qui nondum queunt intelligere quemadmodum creat Deus, tanquam excedentia
  vires suas dicta recusarent; et illi qui hoc jam possunt, in quamlibet
  veram sententiam cogitando venissent, eam non prætermissam in paucis
  verbis tui famuli reperirent; et si alius aliam vidisset in luce
  veritatis, nec ipsa in eisdem verbis intelligenda deesset.



XXVII. Scripturam decet humile simplexque verborum genus.

37. Sicut enim fons in parvo loco uberior est, pluribusque rivis in
  ampliora spatia fluxum ministrat, quam quilibet eorum rivorum, qui per
  multa locorum ab eodem fonte deducitur; ita narratio dispensatoris tui
  sermocinaturis pluribus profutura, parvo sermonis modulo scatet fluenta
  liquidæ veritatis: unde sibi quisque verum quod de his rebus potest, hic
  illud, ille illud, per longiores loquelarum anfractus trahat. Alii enim
  cum hæc verba legunt vel audiunt, cogitant Deum quasi hominem, aut quasi
  aliquam molem immensa præditam potestate, novo quodam et repentino
  placito, extra seipsam tanquam locis distantibus fecisse cœlum
  et terram, duo magna corpora supra et infra, quibus omnia
  continerentur. Et cum audiunt, Dixit Deus, Fiat illud, et factum
  est illud; cogitant verba cœpta et finita, sonantia temporibus
  atque transeuntia, post quorum transitum statim existere* quod jussum est ut existeret: et si quid forte aliud
  hoc modo ex familiaritate carnis opinantur. In quibus adhuc parvulis
  animalibus, dum isto humillimo genere verborum, tanquam materno sinu,
  eorum gestatur infirmitas, salubriter ædificatur fides, qua certum
  habeant et teneant Deum fecisse omnes naturas, quas eorum sensus mirabili
  varietate circumspicit. Quorum si quispiam quasi vilitatem dictorum
  aspernatus, extra nutritorias cunas superba imbecillitate se extenderit,
  heu! cadet miser. *Domine Deus, miserere, ne
  implumem pullum conculcent qui transeunt viam; et mitte angelum tuum, qui
  eum reponat in nido, ut vivat donec volet.



XXVIII. Ut varie intelligitur ab eruditis Scriptura.

38. Alii vero quibus hæc verba non jam nidus, sed opaca fruteta sunt,
  vident in eis latentes fructus, et volitant lætantes, et garriunt
  scrutantes, et carpunt eos. Vident enim, cum hæc verba legunt vel
  audiunt, tua, Deus, æterna et stabili permansione cuncta præterita et
  futura tempora superari; nec tamen quidquam esse temporalis creaturæ,
  quod tu non feceris: cujus voluntas quia id est quod tu, nullo modo
  mutata, vel, quæ antea non fuisset, exorta voluntate fecisti omnia: non
  de te similitudinem tuam formam omnium, sed de nihilo dissimilitudinem
  informem, quæ formaretur per similitudinem tuam, recurrens in te unum pro
  captu ordinato, quantum cuique rerum in suo genere datum est: et* fierent omnia bona valde, sive maneant circa te, sive
  gradatim remotiori distantia per tempora et locos pulchras variationes* faciant aut patiantur. Vident hæc, et gaudent in luce
  veritatis tuæ, quantulum hic valent.

39. Et alius eorum intendit in id quod dictum est, In principio
  fecit Deus, et respicit Sapientiam Principium, quia et loquitur
  ipsa nobis. Alius itidem intendit in eadem verba, et principium
  intelligit exordium rerum conditarum; et sic accipit, In principio
  fecit, ac si diceretur, Primo fecit. Atque in eis qui intelligunt,
  In principio, quod in Sapientia fecisti cœlum et terram;
  alius eorum ipsum cœlum et terram, creabilem materiam cœli et
  terræ sic esse credit cognominatam; alius jam formatas distinctasque
  naturas; alius unam formatam, eamdemque spiritualem cœli nomine,
  aliam informem corporalis materiæ, terræ nomine. Qui autem intelligunt in
  nominibus cœli et terræ, adhuc informem materiem, de qua formaretur
  cœlum et terra, nec ipsi uno modo id intelligunt: sed alius unde
  consummaretur intelligibilis sensibilisqne creatura; alius tantum unde
  sensibilis moles ista corporea, sinu grandi continens perspicuas
  promptasque naturas. Nec illi uno modo qui jam dispositas digestasque
  creaturas cœlum et terram vocari hoc loco credunt; sed alius
  invisibilem atque visibilem: alius solam visibilem in qua luminosum
  cœlum suspicimus, et terram caliginosam, quæque in eis sunt.



XXIX. Quot modis dicitur aliquid prius.

40. At ille qui non aliter accipit, In principio fecit, quam si
  diceretur, "Primo fecit;" non habet quomodo veraciter intelligat
  cœlum et terram, nisi materiem cœli et terræ intelligat,
  videlicet universæ, id est intelligibilis corporalisque creaturæ*. Si enim jam formatam velit universam, recte ab eo
  quæri poterit, "Si hoc primo fecit Deus, quid fecerit deinceps:" et post
  universitatem non inveniet: ac per hoc audiet invitus,
  "Quomodo illud primo, si postea nihil?" Cum vero dicit primo informem,
  deinde formatam, non est absurdus; si modo est idoneus discernere, quid
  præcedat æternitate, quid tempore, quid electione, quid origine.
  Æternitate, sicut Deus omnia; tempore, sicut flos fructum; electione,
  sicut fructus florem; origine, sicut sonus cantum. In his quatuor primum
  et ultimum quæ commemoravi, difficillime intelliguntur; duo media
  facillime. Namque rara visio est et nimis ardua conspicere, Domine,
  æternitatem tuam incommutabiliter mutabilia facientem, ac per hoc
  priorem. Quis deinde sic acutum* cernat animo, ut
  sine labore magno dignoscere valeat, quomodo sit prior sonus quam cantus,
  ideo quia cantus est formatus sonus, et esse utique aliquid non formatum
  potest, formari autem quod non est, non potest? Sic est prior materies,
  quam id quod ex ea fit[331]: non ideo prior quia ipsa efficit, cum
  potius fiat; nec prior intervallo temporis. Neque enim priore tempore
  sonos edimus informes sine cantu, et eos posteriore tempore in formam
  cantici coaptamus aut fingimus; sicut ligna quibus arca, vel argentum quo
  vasculum fabricatur. Tales quippe materiæ, tempore etiam præcedunt formas
  rerum quæ fiunt ex eis: at in cantu non ita est. Cum enim cantatur,
  auditur sonus ejus; non prius informiter sonat, et deinde formatur in
  cantum. Quod enim primo utrumque sonuerit, præterit; nec ex eo quidquam
  reperies quod resumptum arte componas: et ideo cantus in sono suo
  vertitur; qui sonus ejus, materies ejus est. Idem quippe formatur ut
  cantus sit; et ideo, sicut dicebam, prior materies sonandi quam forma
  cantandi: non per faciendi potentiam prior*; neque
  enim sonus est cantandi artifex, sed cantanti animæ subjacet ex corpore,
  de quo cantum faciat. Nec tempore prior; simul enim cum cantu editur. Nec
  prior electione; non enim potior sonus quam cantus, quandoquidem cantus
  est non tantum sonus, verum etiam speciosus sonus. Sed prior est origine;
  quia non cantus formatur ut sonus sit, sed sonus formatur ut
  cantus sit. Hoc exemplo, qui potest intelligat materiam rerum primo
  factam, et appellatam cœlum et terram, quia inde facta sunt
  cœlum et terra: nec tempore primo factam; quia formæ rerum exserunt
  tempora[332], illa autem
  erat informis; jamque in temporibus simul animadvertitur. nec tamen de
  illa narrari* aliquid potest, nisi velut tempore
  prior sit; cum pendatur extremior, quia profecto meliora sunt formata
  quam informia, et præcedatur* æternitate Creatoris,
  ut esset de nihilo, unde aliquid fieret.



XXX. Tractatores Scripturæ diversa sentientes concordent invicem charitate et studio veritatis.

41. In hac diversitate sententiarum verarum concordiam pariat ipsa
  Veritas; et Deus noster misereatur nostri, ut legitime Lege utamur,
  præcepti fine, pura charitate: ac per hoc si quis quærit ex me, quid
  horum Moyses tuus ille famulus senserit, non sunt hi sermones
  confessionum mearum. Si tibi non confiteor, nescio; et scio tamen illas
  veras esse sententias, exceptis carnalibus de quibus quantum existimavi
  locutus sum: quos tamen bonæ spei parvulos hæc verba Libri tui non
  territant, alta humiliter, et pauca copiose. Sed omnes quos in eis verbis
  vera cernere ac dicere fateor, diligamus nos invicem, pariterque
  diligamus te Deum nostrum fontem veritatis, si non vana, sed ipsam
  sitimus; eumdemque famulum tuum Scripturæ hujus dispensatorem, Spiritu
  tuo plenum, ita honoremus, ut hoc eum te revelante cum hæc scriberet
  attendisse credamus, quod in eis maxime et luce veritatis, et fruge
  utilitatis excellit.



XXXI. Sensisse putandus est Moyses quidquid veri potest in ipsius verbis inveniri.

42. Ita cum alius dixerit, "Hoc sensit quod ego;" et alius, "Imo illud
  quod ego;" religiosius me arbitror dicere, "Cur non utrumque potius, si
  utrumque verum est?" Et si quid tertium, et si quid quartum, et si quid
  omnino aliud verum quispiam in his verbis videt; cur non illa omnia
  vidisse credatur, per quem Deus unus sacras Litteras vera et diversa
  visuris multorum sensibus temperavit? Ego certe, quod intrepidus de meo
  corde pronuntio, si ad culmen auctoritatis aliquid scriberem; sic mallem
  scribere, ut quod veri quisque de his rebus capere posset, mea verba
  resonarent, quam ut veram sententiam ad hoc apertius ponerem,
  ut excluderem cæteras, quarum falsitas me non posset offendere. Nolo
  itaque, Deus meus, tam præceps esse, ut hoc illum virum de te meruisse
  non credam. Sensit ille omnino in his verbis, atque cogitavit cum ea
  scriberet, quidquid hic veri potuimus invenire, et quidquid nos non
  potuimus, aut nondum possumus, et tamen in eis inveniri potest.



XXXII. Veri Scripturæ sensus a Spiritu Sancto revelantur.

43. Postremo, Domine qui Deus es, et non caro et sanguis; si quid homo
  minus vidit*, numquid et Ps.
  142, 10.Spiritum tuum bonum qui deducet me in terram
  rectam, latere potuit, quidquid eras in eis verbis tu ipse
  revelaturus legentibus posteris, etsiamsi ille per quem dicta sunt, unam
  fortassis ex multis veris sententiam cogitavit? Quod si ita est, sit
  igitur illa quam cogitavit cæteris excelsior*. Nobis
  autem, Domine, aut ipsam demonstra, aut quam placet alteram veram; ut
  sive nobis hoc quod etiam illi homini tuo, sive aliud ex eorumdem
  verborum occasione patefacias, tu tamen pascas nos, non error illudat[333]. Ecce, Domine Deus meus,
  quam multa de paucis verbis, quam multa, oro te, scripsimus! Quæ nostræ
  vires, quæ tempora omnibus Libris tuis ad istum modum sufficient*? Sine me itaque brevius in eis confiteri tibi, et
  eligere unum aliquid quod tu inspiraveris verum, certum et bonum, etiamsi
  multa occurrerint, ubi multa occurrere poterunt; ea fide confessionis
  meæ, ut si hoc dixero quod sensit minister tuus, recte atque optime; id
  enim conari me oportet: quod si assecutus non fuero, id tamen dicam quod
  mihi per ejus verba tua Veritas dicere voluerit, quæ illi quoque dixit
  quod voluit.









LIBER DECIMUS TERTIUS.


Dei bonitatem vel ex hoc maxime commendari docet, quod cum rebus a se
  creatis nullatenus indigeret, eas non tantum condiderit, sed singulas
  quasque in suo genere perfecerit. Trinum Deum, ipsiusque Spiritus sancti
  proprietatem, primis Geneseos verbis insinuari ostendit; et de ejus in
  nobis effectibus præclare omnino disserit. Deinde tota conditi Universi
  historia nobis allegorice exhiberi docet mirabilem illum ordinem, quem in
  instituenda et sanctificanda Ecclesia Deus servare voluit, cum non alio
  plane fine condita fuerint universa.






I. Invocat Deum, cujus bonitate se præventum agnoscit.

1. Invoco te, Deus meus, misericordia mea, qui fecisti me, et oblitum
  tui non oblitus es. Invoco te in animam meam[334], quam præparas ad capiendum te ex
  desiderio quod inspiras ei: nunc invocantem te ne deseras, qui priusquam
  invocarem prævenisti et institisti crebrescens multimodis vocibus, ut
  audirem de longinquo et converterer, et vocantem me invocarem te. Tu
  enim, Domine, delevisti omnia mala merita mea, ne retribueres manibus
  meis in quibus a te defeci; et prævenisti omnia bona merita mea, ut
  retribueres manibus tuis quibus me fecisti; quia et priusquam essem, tu
  eras; nec eram cui præstares ut essem; et tamen ecce sum ex bonitate tua
  præveniente totum hoc quod me fecisti, et unde me fecisti. Neque enim
  eguisti[335] me, aut ego
  tale bonum sum quo tu adjuveris, Dominus meus et Deus meus; non ut tibi
  sic serviam quasi ne fatigeris in agendo, aut ne minor sit potestas tua
  carens obsequio meo; neque ut sic te colam quasi terram, ut sis incultus
  si non te colam; sed ut serviam tibi et colam te, ut de te mihi bene
  sit[336], a quo mihi est ut
  sim cui bene sit.



II. Creaturæ ex Dei bonitate subsistunt et perficiuntur.

2. Ex plenitudine quippe bonitatis tuæ creatura tua subsistit, ut
  bonum quod tibi nihil prodesset, ne* de te æquale
  tibi esset, tamen quia ex te fieri potuit, non deesset. Quid enim te
  promeruit cœlum et terra, quæ fecisti in Principio?
  Dicant quid te promeruerunt spiritualis corporalisque natura*, quas fecisti in Sapientia tua, ut inde penderent
  etiam inchoata et informia quæque in genere suo, vel spirituali vel
  corporali, euntia in immoderationem, et in longinquam dissimilitudinem
  tuam; spirituale informe præstantius, quam si formatum corpus esset;
  corporale autem informe præstantius, quam si omnino nihil esset: atque
  ita penderent in tuo Verbo informia, nisi per idem Verbum revocarentur ad
  unitatem tuam, et formarentur, et essent ab uno te summo bono universa
  bona valde. Quid te promeruerunt* ut essent saltem
  informia, quæ neque hoc essent, nisi ex te?

3. Quid te promeruit materies corporalis, ut esset saltem Gen. 1, 1.invisibilis et incomposita?
  quia neque hoc esset, nisi quia fecisti eam; ideoque te, quia non erat,
  promereri ut esset non poterat. Aut quid te promeruit inchoatio creaturæ
  spiritualis, ut saltem tenebrosa fluitaret[337] similis abysso, tui dissimilis, nisi
  per idem Verbum converteretur ad idem a quo facta est, atque ab eo
  illuminata lux fieret, quamvis non æqualiter, tamen conformis formæ
  æquali tibi? Sicut enim corpori non hoc est esse quod pulchrum esse,
  alioquin deforme esse non posset: ita etiam creato spiritui non id est
  vivere, quod sapienter vivere; alioquin incommutabiliter saperet. Ps. 72, 18.Bonum autem illi est hærere
  tibi semper[338], ne
  quod adeptus est conversione, aversione lumen amittat, et relabatur in
  vitam tenebrosæ abysso similem. Nam et nos qui secundum animam creatura
  spiritualis sumus, aversi a te nostro lumine, in ea vita Eph. 5, 8.fuimus aliquando tenebræ, et in
  reliquiis obscuritatis nostræ laboramus, donec simus Ps. 35, 7.justitia tua in Unico tuo
  sicut montes Dei: nam judicia tua fuimus, sicut multa
  abyssus[339].





III. Ex Dei gratia omnia.

4. Quod autem in primis conditionibus dixisti, Gen. 1, 3.Fiat lux et facta est lux; non
  incongruenter hoc intelligo in creatura spirituali; quia erat jam
  qualiscumque vita quam illuminares. Sed sicut non te promeruerat, ut
  esset talis vita quæ illuminari posset; ita nec cum jam esset, promeruit
  te ut illuminaretur. Neque enim ejus informitas placeret tibi, si non lux
  fieret, non existendo, sed intuendo illuminantem lucem eique hærendo*; ut et quod utcumque[340] vivit, et quod beate vivit, non
  deberet nisi gratiæ tuæ, conversa per commutationem meliorem ad id quod
  neque in melius neque in deterius mutari potest; quod tu solus es, quia
  solus simpliciter es, cui non est aliud vivere, aliud beate vivere, quia
  tua beatitudo[341] tu
  es.



IV. Deus non eget rebus conditis.

5. Quid ergo tibi deesset ad bonum quod tu tibi es, etiamsi ista vel
  omnino nulla essent, vel informia remanerent, quæ non ex indigentia
  fecisti, sed ex plenitudine bonitatis tuæ, cohibens atque convertens ad
  formam, non ut tanquam tuum gaudium compleatur ex eis? Perfecto enim tibi
  displicet eorum imperfectio, ut ex te perficiantur et tibi placeant; non
  autem imperfecto, tanquam et tu eorum perfectione perficiendus sis.
  Spiritus enim tuus bonus superferebatur super aquas; non
  ferebatur ab eis tanquam in eis requiesceret. In quibus enim
  requiescere dicitur Spiritus tuus bonus, hos in se
  requiescere facit. Sed superferebatur incorruptibilis et incommutabilis
  voluntas tua, ipsa in se sibi sufficiens, super eam quam feceras vitam;
  cui non hoc est vivere quod beate vivere, quia vivit etiam fluitans in
  obscuritate sua; cui restat converti ad eum a quo facta est, et
  magis magisque vivere apud Ps. 35,
  10.fontem vitæ, et in lumine ejus videre lumen, et perfici,
  et illustrari, et beari.



V. Trinitas, qui Deus est, ex primis verbis Geneseos intelligitur.

6. Ecce apparet mihi in ænigmate Trinitas, quod es Deus meus; quoniam
  tu, Pater, in Principio sapientiæ nostræ*
  quod est tua Sapientia de te nata, æqualis tibi et coæterna, id est in
  Filio tuo, fecisti cœlum et terram. Et multa diximus de
  cœlo cœli, et de terra invisibili et incomposita, et
  de abysso tenebrosa, secundum spiritualis informitatis vagabunda
  deliquia, nisi converteretur ad eum a quo erat qualiscumque vita, et
  illuminatione fieret speciosa vita, et esset cœlum cœli ejus,
  quod inter aquam et aquam postea factum est; et tenebam jam Patrem in Dei
  nomine, qui fecit hæc, et Filium in Principii[342] nomine, in quo fecit hæc; et
  Trinitatem credens Deum meum, sicuti credebam, quærebam in eloquiis
  sanctis ejus, et ecce Spiritus tuus superferebatur super
  aquas. Ecce Trinitas Deus meus, Pater et Filius et Spiritus sanctus,
  creator universæ creaturæ.



VI. Cur dictus est Spiritus superferri super aquas.

7. Sed quæ causa fuerat, o lumen veridicum! tibi admoveo cor meum; ne
  me vana doceat, discute tenebras ejus, et dic mihi, obsecro te per matrem
  charitatem; obsecro te, dic mihi quæ causa fuerat, ut post nominatum
  cœlum, et terram invisibilem et incompositam, et tenebras super
  abyssum, tum demum Scriptura tua nominaret Spiritum tuum[343]? An quia oportebat sic eum insinuari,
  ut diceretur superferri; et non posset hoc dici, nisi prius illud
  commemoraretur cui superferri Spiritus tuus posset intelligi? Nec Patri
  enim nec Filio superferebatur; nec superferri recte diceretur, si nulli
  rei superferretur. Prius ergo dicendum erat cui superferretur, et deinde
  ille quem non oportebat aliter commemorari, nisi ut superferri diceretur.
  Cur ergo aliter eum insinuari non oportebat, nisi ut superferri
  diceretur?



VII. Effectus Spiritus sancti.

8. Jam hinc sequatur qui potest intellectu Apostolum tuum dicentem,
  quia Rom. 5, 5.charitas tua
  diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est
  nobis; et 1 Cor. 12, 1. 31.de
  spiritualibus docentem et demonstrantem supereminentem viam
  charitatis, et Eph. 3,
  14-19.flectentem genua pro nobis ad te, ut cognoscamus supereminentem scientiam charitatis
  Christi. Ideoque ab initio supereminens superferebatur super aquas.
  Cui dicam? quomodo dicam de pondere cupiditatis in abruptam abyssum, et
  de sublevatione charitatis per Spiritum tuum, qui superferebatur super
  aquas? Cui dicam? quomodo dicam*? Neque enim loca
  sunt quibus mergimur et emergimus. Quid similius et quid dissimilius?
  Affectus sunt, amores sunt; immunditia spiritus nostri defluens inferius
  amore curarum, et sanctitas tui attollens nos superius amore
  securitatis[344], ut sursum
  cor habeamus ad te, ubi Spiritus tuus superfertur super aquas, et
  veniamus ad supereminentem requiem, cum Ps. 123,
  5.pertransierit anima nostra aquas quæ sunt sine
  substantia[345].



VIII. Intellectuali creaturæ ad beatam requiem non sufficit quidquid Deo minus est.

9. Defluxit angelus, defluxit anima hominis, et indicaverunt abyssum
  universæ spiritualis* creaturæ in profundo
  tenebroso, nisi dixisses ab initio, Fiat lux, et facta esset lux,
  et inhæreret tibi omnis obediens intelligentia cœlestis civitatis
  tuæ, et requiesceret in Spiritu tuo, qui superfertur incommutabiliter
  super omne mutabile. Alioquin et ipsum cœlum cœli tenebrosa
  abyssus esset in se; nunc antem lux est in Domino. Nam et in ipsa
  misera inquietudine defluentium spirituum et indicantium tenebras suas
  nudatas veste luminis tui, satis ostendis quam magnam rationalem
  creaturam feceris, cui nullo modo sufficit ad beatam requiem quidquid te
  minus est[346], ac per hoc
  nec ipsa sibi. Tu enim, Ps. 17, 29.Deus
  noster, illuminabis tenebras nostras: ex te oriuntur
  vestimenta nostra, et Ps. 138,
  12.tenebræ nostræ sicut meridies erunt. Da mihi te, Deus
  meus, redde mihi te: en amo*; et, si parum est, amem
  validius. Non possum metiri ut sciam quantum desit mihi amoris ad id quod
  sat est, ut currat vita mea in amplexus tuos, Ps.
  30, 21.nec avertatur donec abscondatur* in
  abscondito vultus tui[347].
  Hoc tantum scio, quia male mihi est præter te,
  non solum extra me, sed et in meipso; et omnis mihi copia quæ Deus meus
  non est, egestas est.



IX. Cur solus Spiritus sanctus superferebatur super aquas.

10. Numquid aut Pater aut Filius non superferebatur super aquas? Si
  tanquam loco sicut corpus, nec Spiritus sanctus: si autem incommutabilis
  divinitatis eminentia super omne mutabile, et Pater et Filius et Spiritus
  sanctus superferebatur super aquas. Cur ergo tantum de Spiritu tuo dictum
  est hoc? cur de illo tantum dictum est? Quasi locus ibi esset, qui non
  est locus, de quo solo dictum est quod sit donum tuum[348]. In dono tuo requiescimus; ibi te
  fruimur. Requies nostra, locus noster. Amor illuc attollit nos, et
  Spiritus tuus bonus Ps. 9,
  15.exaltat humilitatem nostram Luc.
  2, 14.de portis mortis. In bona voluntate pax nobis est.
  Corpus pondere suo nititur ad locum suum. Pondus non ad ima tantum est,
  sed ad locum suum. Ignis sursum tendit, deorsum lapis. Ponderibus suis
  aguntur*, loca sua petunt. Oleum infra aquam fusum,
  super aquam attollitur; aqua super oleum fusa, infra oleum demergitur;
  ponderibus suis aguntur, loca sua petunt. Minus ordinata, inquieta sunt;
  ordinantur, et quiescunt. Pondus meum amor meus; eo feror quocumque
  feror[349]. Dono tuo
  accendimur, et sursum ferimur. Inardescimus et imus. Ascendimus Ps. 83, 6.ascensiones in corde, et
  cantamus canticum graduum. Igne tuo, igne tuo bono inardescimus et imus;
  quoniam sursum imus Ps. 121, 6. 1.ad
  pacem Jerusalem, quoniam jucundatus sum in his qui dixerunt mihi*, In domum Domini ibimus. Ibi nos collocavit
  voluntas bona, ut nihil velimus aliud quam permanere illic in
  æternum.



X. Ex dono Dei omnia.

11. Beata creatura quæ non novit aliud, cum
  esset ipsa aliud, nisi dono tuo quod superfertur super omne mutabile, mox
  ut facta est, attolleretur nullo intervallo temporis in ea vocatione qua
  dixisti, Gen. 1, 3.Fiat lux, et fieret
  lux*. In nobis enim distinguitur tempore,
  quod Eph. 5, 8.tenebræ fuimus, et lux
  efficimur: in illa vero dictum est quid esset, nisi illuminaretur; et
  ita dictum est, quasi prius fuerit fluxa et tenebrosa; ut appareret causa
  qua factum est ut aliter esset, id est, ut ad lumen indeficiens conversa
  lux esset. Qui potest, intelligat*; a te petat.
  Utquid mihi molestus est, quasi ego Joh. 1,
  9.illuminem ullum hominem venientem in hunc
  mundum?



XI. Symbola Trinitatis in homine.

12. Trinitatem omnipotentem quis intelligit? Et quis non loquitur eam,
  si tamen eam? Rara anima quæ dum de illa loquitur, scit, quod loquitur*. Et contendunt et dimicant, et nemo sine pace videt
  istam visionem. Vellem ut hæc tria cogitarent homines in seipsis[350]. Longe aliud sunt ista
  tria quam illa Trinitas: sed dico ubi se
  exerceant et ibi probent, et sentiant quam longe sunt*. Dico autem hæc tria: esse, nosse, velle. Sum enim,
  et novi, et volo: sum sciens, et volens; et scio esse me, et velle; et
  volo esse, et scire. In his igitur tribus quam sit inseparabilis vita, et
  una vita, et una mens, et una essentia, quam denique inseparabilis
  distinctio, et tamen distinctio, videat qui potest. Certe coram se est;
  attendat in se, et videat, et dicat mihi. Sed cum invenerit in his
  aliquid et dixerit, non jam se putet invenisse illud quod supra ista est
  incommutabile, quod est incommutabiliter, et scit incommutabiliter, et
  vult incommutabiliter: et utrum propter tria hæc et ibi Trinitas, an in
  singulis hæc tria, ut* terna singulorum sint; an
  utrumque miris modis simpliciter et multipliciter, infinito in se sibi
  fine, quo est, et sibi notum est, et sibi sufficit, incommutabiliter
  idipsum, copiosa unitatis magnitudine; quis facile cogitaverit? quis ullo
  modo dixerit? quis quolibet modo temere pronuntiaverit?



XII. Mundi creatio formationem Ecclesiæ præfigurat.

13. Procede in confessione, fides mea; dic Domino Deo tuo: Sancte,
  Sancte, Sancte, Domine Deus meus, in nomine tuo baptizati sumus,
  Pater et Fili et Spiritus sancte; in nomine tuo baptizamus, Pater et
  Fili et Spiritus sancte; quia et apud nos in Christo suo* fecit Deus cœlum et terram, spirituales
  et carnales Ecclesiæ suæ[351]; et terra nostra antequam
  acciperet formam doctrinæ, invisibilis erat et incomposita, et
  ignorantiæ tenebris tegebamur; quoniam Ps. 38,
  12.pro iniquitate erudisti hominem, et Ps. 35, 7.judicia tua sicut multa
  abyssus. Sed quia Gen. 1,
  2.Spiritus tuus superferebatur super aquam, non
  reliquit miseriam nostram misericordia tua, et dixisti: Mat. 3, 12.Fiat lux. Pœnitentiam agite,
  appropinquavit enim regnum cœlorum. Pœitenitam
  agite, Fiat lux. Et quoniam Ps. 41,
  7.conturbata erat ad nos ipsos anima nostra, commemorati sumus
  tui, Domine, de terra Jordanis, et de monte[352] æquali tibi, sed parvo propter
  nos; et displicuerunt nobis tenebræ nostræ, conversi sumus ad te, et
  facta est lux. Et ecce Eph. 5,
  8.fuimus aliquando tenebræ; nunc autem lux in Domino.



XIII. Renovatio hominis dum hic vivit, nondum perfecta.

14. Et tamen adhuc 2 Cor. 5, 7.per
  fidem, nondum per speciem. Rom. 8,
  24.Spe enim salvi facti sumus. Spes autem quæ videtur, non est
  spes. Adhuc Ps. 41, 8.abyssus
  abyssum invocat, sed jam in voce*
  cataractarum tuarum[353]. Adhuc et ille qui dicit, 1 Cor. 3, 1.Non potui vobis loqui quasi
  spiritualibus, sed quasi carnalibus, etiam ipse nondum Phil. 3, 13.se arbitratur comprehendisse; et
  quæ retro oblitus, in ea quæ ante sunt, extenditur, et ingemiscit
  gravatus, et 2 Cor. 5, 4.sitit
  anima ejus ad Deum vivum, quemadmodum cervus ad fontes aquarum, et
  dicit: Ps. 41, 2. 3.Quando veniam?
  habitaculum suum quod de cœlo est, superindui cupiens, et 2 Cor. 5, 2.invocat inferiorem
  abyssum, dicens: Rom. 12,
  2.Nolite conformari huic sæculo, sed reformamini in novitate
  mentis vestræ; et, 1 Cor. 14,
  20.Nolite pueri effici mentibus*, sed
  malitia parvuli estote, ut mentibus perfecti sitis; et, Gal. 3, 1.O stulti Galatæ, quis vos
  fascinavit? Sed jam non in voce sua; Act. 2,
  2.in tua enim qui misisti Spiritum tuum de excelsis, per eum qui
  Ps. 67, 19.ascendit in altum, Mal. 3, 10.et aperuit cataractas donorum
  suorum, ut Ps. 45, 5.fluminis impetus
  lætificaret civitatem tuam. Illi enim suspirat Rom. 8, 23.Joh. 3,
  29.sponsi amicus, habens jam spiritus primitias
  penes eum, sed adhuc in semetipso ingemiscens, adoptionem exspectans
  redemptionem corporis sui: illi suspirat, membrum est enim sponsæ; et
  illi zelat, amicus est enim sponsi; illi zelat non sibi,
  quia in voce cataractarum tuarum, non in voce sua Ps. 41, 8.invocat alteram abyssum,
  cui zelans 2 Cor. 11, 3.timet, ne sicut
  serpens Evam decepit astutia sua, sic et eorum sensus corrumpantur a
  castitate, quæ est in sponso nostro Unico tuo. Quæ est illa speciei
  lux? Cum 1 Joh. 3, 2.videbimus eum
  sicuti est, et transierint Ps. 41,
  4.lacrymæ quæ mihi factæ sunt panis die ac nocte, dum dicitur
  mihi quotidie, Ubi est Deus tuus?



XIV. Fide et spe corroboramur.

15. Et ego dico: Deus meus, ubi es? Ecce ubi es*.
  Respiro in te paululum, cum Ps. 41,
  5.effundo super me animam meam in voce exsultationis et
  confessionis, soni festivitatem celebrantis. Et adhuc tristis
  est, quia relabitur et fit abyssus; vel potius, sentit adhuc
  se esse abyssum. Dicit ei fides mea quam accendisti in nocte ante
  pedes meos: Quare tristis es, anima mea, et quare conturbas me? Ps. 42, 5. 6.Spera in Domino; Ps. 118, 105.lucerna pedibus tuis verbum
  ejus. Rom. 8, 10.Spera et
  persevera, donec transeat nox mater iniquorum, donec transeat Cant. 2, 17.ira Domini, cujus Ps. 29, 13.filii et nos fuimus
  aliquando tenebræ, quarum residua trahimus in Ps. 5, 5.corpore propter peccatum mortuo,
  donec aspiret dies et removeantur umbræ. Ps. 42,
  5.Spera in Domino: mane[354] astabo*, et
  contemplabor; semper confitebor illi. Mane astabo, et videbo salutare
  vultus mei, Rom. 8, 11.Deum meum qui
  vivificabit et mortalia corpora nostra, propter Spiritum qui habitat in
  nobis; quia super interius nostrum tenebrosum et fluidum
  misericorditer superferebatur. Unde et in hac peregrinatione 2 Cor. 1, 22.pignus accepimus, ut Eph. 5, 8.jam simus lux, dum adhuc Rom. 8, 24.spe salvi facti sumus, 1 Thess. 5, 5.et filii lucis, et filii diei, non
  filii noctis neque tenebrarum, quod tamen fuimus. Inter
  quos et nos in isto adhuc incerto humanæ notitiæ, tu solus
  dividis, qui probas corda nostra, et Gen. 1, 5.vocas lucem diem, et tenebras
  noctem. Quis enim nos discernit, nisi tu? 1
  Cor. 4, 7.quid autem habemus quod non accepimus a te, Rom. 9, 21.ex eadem massa vasa in honorem, ex
  qua sunt et alia facta in contumeliam?






XV. Explanat ver. 6. cap. 1. Gen. Fiat firmamentum &c. Quid firmamentum, quid superiores aquæ.

16. Aut quis, nisi tu, Deus noster, fecisti nobis Is. 24, 4.firmamentum auctoritatis super
  nos in Scriptura tua divina? Ps. 103,
  2.Cœlum enim plicabitur ut liber, et nunc
  sicut pellis extenditur super nos. Sublimioris enim auctoritatis
  est tua divina Scriptura, cum jam obierunt istam mortem illi
  mortales, per quos eam dispensasti nobis. Et tu scis, Domine, tu scis
  quemadmodum pellibus indueris homines, cum peccato mortales fierent[355]. Unde Gen. 3, 21.sicut pellem extendisti
  firmamentum Libri tui, concordes utique sermones tuos, quos per
  mortalium ministerium superposuisti nobis. Namque ipsa eorum morte,
  solidamentum[356]
  auctoritatis in eloquiis tuis per eos editis sublimiter extenditur
  super omnia quæ subter sunt; quod cum hic viverent, non ita sublimiter
  extentum erat. Nondum sicut pellem cœlum extenderas, nondum
  mortis eorum famam usquequaque dilataveras[357].

17. Videamus, Domine, cœlos, opera digitorum
  tuorum; disserena oculis nostris nubilum quo subtexisti eos. Ibi est
  Ps. 18, 8.testimonium tuum,
  sapientiam præstans parvulis. Ps. 8,
  4.Perfice, Deus meus, laudem tuam ex ore infantium
  et lactentium. Neque enim novimus alios libros ita destruentes
  superbiam, ita Ver. 3.destruentes
  inimicum et defensorem, resistentem reconciliationi tuæ defendendo
  peccata sua[358]. Non novi,
  Domine, non novi alia tam casta eloquia, quæ sic mihi persuaderent
  confessionem, et lenirent cervicem meam jugo tuo, et invitarent colere te
  gratis. Intelligam ea, Pater bone; da mihi hæc subterposito, quia
  subterpositis solidasti ea.

18. Sunt aliæ aquæ super hoc firmamentum, credo,
  immortales, et a terrena corruptione secretæ. Laudent nomen tuum, laudent
  te supercœlestes populi Angelorum tuorum, qui non opus habent
  suspicere* firmamentum hoc, et legendo cognoscere
  verbum tuum[359]. Mat. 18, 10.Vident enim faciem
  tuam semper, et ibi legunt sine syllabis temporum, quid
  velit æterna voluntas tua. Legunt, eligunt et diligunt; semper legunt, et
  nunquam præterit quod legunt. Eligendo enim et diligendo legunt ipsam
  incommutabilitatem consilii tui. Non clauditur codex eorum, nec
  plicatur liber eorum; quia tu ipse illis hoc es, et es in æternum:
  quia super hoc firmamentum ordinasti eos, quod*
  firmasti super infirmitatem inferiorum populorum, ubi suspicerent et
  cognoscerent misericordiam tuam, temporaliter enuntiantem te, qui fecisti
  tempora. Ps. 35, 6.In cœlo
  enim, Domine, misericordia tua, et veritas tua usque ad nubes.
  Transeunt nubes, cœlum autem manet. Transeunt prædicatores verbi
  tui ex hac vita in aliam vitam; Scriptura vero tua usque in finem sæculi
  super populos extenditur. Sed et Mat. 24,
  35.cœlum et terra transibunt; sermones autem tui
  non transibunt: quoniam et pellis plicabitur, et
  fenum super quod extendebatur, cum claritate sua præteriet; Isa. 40, 6.verbum autem tuum manet in
  æternum; quod 1 Cor. 13, 12.nunc in
  ænigmate nubium et per speculum cœli, non 1 Joh. 3, 2.sicuti est, apparet nobis;
  quia et nos quamvis Filio tuo dilecti simus, Cant. 2, 9. Vers. Vet.nondum apparuit quod
  erimus. Attendit per retia carnis, et blanditus est, et inflammavit,
  et Cant. 1, 6.cucurrimus post
  odorem ejus. Sed 1 Joh. 3, 2.cum
  apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus cum sicuti est:
  sicuti est, Domine, videre nostrum, quod nondum est nobis*.



XVI. Solus Deus se scit omnino sicuti est.

19. Nam sicut omnino tu es, tu scis solus, qui es incommutabiliter, et
  scis incommutabiliter, et vis incommutabiliter. Et essentia tua scit et
  vult incommutabiliter, et scientia tua est et vult incommutabiliter, et
  voluntas tua est et scit incommutabiliter. Nec videtur justum esse coram
  te, ut quemadmodum se scit lumen incommutabile, ita sciatur ab illuminato
  commutabili. Ideoque Ps. 142, 6.anima
  mea tanquam terra sine aqua tibi; quia sicut se illuminare de se non
  potest, ita se satiare de se non potest. Sic enim Ps. 35, 10.apud te fons vitæ, quomodo
  in lumine tuo videbimus lumen.



XVII. In ver. 9: Congregentur aquæ &c. Quid mare, quid arida. Explicatur ver. 11: Germinet terra &c.

20. Quis congregavit amaricantes[360] in societatem unam? Idem namque
  illis finis est temporalis et terrenæ felicitatis, propter quam faciunt
  omnia; quamvis innumerabili varietate curarum fluctuent. Quis, Domine,
  nisi tu qui dixisti ut Ps. 94,
  5.congregarentur aquæ in congregationem unam, et appareret
  arida, sitiens tibi? Quoniam tuum est et mare, et Ps. 62, 2.tu fecisti illud, et aridam terram
  manus tuæ formaverunt; neque enim amaritudo voluntatum, sed
  congregatio aquarum vocatur mare. Tu enim coerces etiam malas
  cupiditates animarum, et figis limites quousque progredi sinantur,
  Job 38, 10. 11.atque* ut in se comminuantur fluctus earum; atque ita
  facis mare ordine imperii tui super omnia[361].

21. At animas sitientes tibi, et apparentes tibi, alio
  fine distinctas a societate maris, occulto et dulci fonte irrigas, ut et
  terra det fructum suum[362]: et dat fructum suum*, et, te jubente Domino Deo suo, germinat anima nostra
  opera misericordiæ secundum genus; diligens proximum in subsidiis
  necessitatum carnalium, habens in se semen secundum similitudinem;
  quoniam ex nostra infirmitate compatimur ad subveniendum indigentibus,
  similiter opitulantes quemadmodum nobis vellemus opem ferri, si eodem
  modo indigeremus; non tantum in facilibus, tanquam in herba
  seminali, sed etiam in protectione adjutorii, forti robore, sicut
  lignum fructiferum; id est, beneficum* ad
  eripiendum eum qui injuriam patitur, de manu potentis, et præbendo
  protectionis umbraculum valido robore justi judicii.



XVIII. In ver. 14: Fiant luminaria etc. Quæ luminaria dividentia inter diem et noctem.

22. Ita Domine, ita, oro te, oriatur, sicuti facis, sicuti das
  hilaritatem et facultatem, Ps. 84,
  12.oriatur de terra veritas, et justitia de cœlo
  respiciat, et fiant in firmamento luminaria. Frangamus
  esurienti panem nostrum, et egenum sine tecto inducamus in domum nostram;
  nudum vestiamus, et domesticos seminis nostri non despiciamus. Quibus
  in terra natis fructibus, vide quia bonum est; et Isa. 58, 7. 8.erumpat temporanea lux
  nostra, et de ista inferiori fruge actionis in delicias
  contemplationis verbum vitæ superius obtinentes, appareamus Phil. 2, 15.sicut luminaria in mundo,
  cohærentes firmamento Scripturæ tuæ. Ibi enim nobiscum disputas,
  ut dividamus inter intelligibilia et sensibilia, tanquam inter
  diem et noctem, vel inter animas, alias intelligibilibus, alias
  sensibilibus deditas; ut jam non tu solus in abdito dijudicationis tuæ,
  sicut antequam fieret firmamentum, dividas inter lucem et
  tenebras, sed etiam spirituales tui in eodem firmamento positi atque
  distincti, manifestata per orbem gratia tua luceant super terram, et
  dividant inter diem et noctem, et significent tempora: quia Rom. 13, 1.vetera transierunt, et* ecce facta sunt nova; et 2 Cor. 5, 17.quia propior est nostra salus,
  quam cum credidimus; et quia nox præcessit, dies autem
  appropinquavit; et quia Ps. 64,
  2.benedicis coronam anni tui, Mat.
  9, 38.mittens benignitatis* operarios in
  messem tuam, in qua seminanda alii laboraverunt, mittens etiam
  in aliam sementem, cujus Joh. 4,
  38.messis in fine est. Ita das vota optanti*, et benedicis annos justi; Mat. 13, 39.tu autem idem ipse es, et in
  Ps. 101, 28.annis tuis qui non
  deficiunt, horreum præparas annis transeuntibus. Æterno quippe
  consilio, propriis temporibus bona cœlestia das super terram.

23. Quoniam 1 Cor. 12, 7-11.quidem
  alii datur per Spiritum sermo sapientiæ[363], tanquam luminare majus,
  propter eos qui perspicuæ veritatis luce delectantur, tanquam in
  principio diei; alii autem sermo scientiæ secundum eumdem
  Spiritum, tanquam luminare minus; alii fides, alii donatio
  curationum, alii operationes virtutum, alii prophetia, alii dijudicatio
  spirituum, alteri genera linguarum; et hæc omnia tanquam
  stellæ. Omnia enim hæc operatur unus atque idem Spiritus,
  dividens propria unicuique prout vult, et faciens apparere sidera in
  manifestatione ad utilitatem. 1 Cor. 13,
  2.Sermo autem scientiæ qua continentur omnia
  sacramenta, quæ variantur temporibus[364] tanquam luna, et cæteræ notitiæ
  donorum quæ deinceps tanquam stellæ commemorata sunt, quantum differunt
  ab illo candore sapientiæ quo gaudet prædictus dies, tantum in
  principia* noctis sunt[365]. His enim sunt necessaria, quibus ille
  prudentissimus servus tuus 1 Cor. 3,
  1.non potuit loqui quasi spiritualibus, sed quasi
  carnalibus, ille qui 1 Cor. 2,
  6.sapientiam loquitur inter perfectos. v. 14.Animalis autem homo tanquam parvulus in
  Christo, Id. 3, 2.lactisque potator,
  donec roboretur ad solidum cibum, et aciem firmet ad solis aspectum, non
  habeat desertam noctem suam, sed luce lunæ stellarumque contentus sit.
  Hæc nobiscum disputas, sapientissime Deus noster, in Libro tuo firmamento
  tuo; ut discernamus omnia contemplatione mirabili, quamvis adhuc in
  signis, et in temporibus, et in diebus, et in annis.



XIX. Tractat eumdem versiculum, Fiant luminaria etc.

24. Sed prius Is. 1, 16.lavamini,
  mundi estote; auferte nequitiam ab animis vestris, atque a
  conspectu oculorum meorum, ut appareat arida. Discite
  bonum facere, judicate pupillo, et justificate viduam; ut germinet
  terra herbam pabuli et lignum fructiferum; et venite, disputemus,
  dicit Dominus, ut fiant luminaria in firmamento cœli, et
  luceant super terram. Quærebat dives ille a magistro bono, quid
  faceret ut vitam æternam consequeretur: dicat ei magister
  bonus, quem putabat hominem, et nihil amplius; bonus est autem, quia
  Deus est: dicat ei, ut si vult venire ad vitam, servet mandata;
  separet a se amaritudinem malitiæ atque nequitiæ; non occidat, non
  mœchetur, non furetur, non falsum testimonium dicat; ut
  appareat arida, et germinet honorem patris et matris, et
  dilectionem proximi. Feci, inquit, hæc omnia. Unde ergo
  tantæ spinæ, si terra fructifera est? Vade, exstirpa silvosa dumeta
  avaritiæ; vende quæ possides, et implere frugibus dando
  pauperibus, et habebis thesaurum in cœlis, et sequere
  Dominum si vis esse perfectus, eis sociatus inter quos loquitur
  sapientiam ille qui novit quid distribuat diei et nocti, ut noris et
  tu, ut fiant et tibi luminaria in firmamento cœli;
  quod non fiet, nisi fuerit Mat. 6,
  21.illic cor tuum; quod item non fiet, nisi fuerit illic
  thesaurus tuus, sicut audisti a magistro bono. Sed Mat. 19, 16-22.contristata est terra
  sterilis[366], et spinæ
  offocaverunt verbum.

25. 1 Pet. 2, 9.Vos autem genus
  electum, infirma mundi, qui dimisistis omnia ut sequeremini Dominum;
  ite post eum, et Mat. 10, 28.confundite
  fortia: ite post eum, 1 Cor. 1, 7.
  8.speciosi pedes, et lucete in firmamento; ut Is. 52, 7.cœli enarrent gloriam ejus,
  dividentes inter lucem perfectorum sed nondum sicut Angelorum, et
  tenebras parvulorum sed non despectorum*: lucete
  super omnem terram; et Ps. 18,
  2.dies sole candens eructet diei verbum sapientiæ,
  et nox luna lucens annuntiet nocti verbum scientiæ. Luna et
  stellæ nocti lucent; sed nox non obscurat eas, quoniam ipsæ illuminant
  eam pro modulo ejus. Ecce enim tanquam Deo dicente, Fiant luminaria in
  firmamento cœli, factus est subito de cœlo sonus, quasi
  decurrens spiritus* vehemens, et visæ sunt linguæ
  divisæ quasi ignis, Act. 2, 2. 3.qui et
  insedit super unumquemque illorum; et Mat. 5,
  14.facta sunt luminaria in firmamento cœli, verbum
  vitæ habentia. Ubique discurrite, ignes sancti, ignes decori. 1 John 1, 1.Vos enim estis lumen
  mundi, nec estis sub modio. Exaltatus est cui adhæsistis, et
  exaltavit vos. Discurrite, et innotescite omnibus gentibus.



XX. In ver. 20: Producant aquæ &c. Quæ reptilia, quæ volatilia.

26. Concipiat et mare, et pariat opera vestra, et producant aquæ
  reptilia animarum vivarum. Jer. 15,
  19.Separantes enim pretiosum a vili, facti estis os
  Dei, per quos* diceret: Producant aquæ, non
  animam vivam quam terra producit, sed reptilia animarum vivarum, et
  volatilia volantia super terram. Repserunt enim Sacramenta tua, Deus,
  per opera sanctorum tuorum inter medios fluctus tentationum sæculi, ad
  imbuendas gentes in* nomine tuo, in baptismo tuo. Et
  inter hæc facta sunt magnalia mirabilia tanquam ceti grandes, et
  voces nuntiorum tuorum volitantes super terram juxta firmamentum
  Libri tui, præposito illo sibi ad auctoritatem, sub
  quo volitarent quocumque irent. Neque enim Ps. 18, 4. 5.sunt loquelæ neque sermones,
  quorum non audiantur voces eorum, quando in omnem terram exiit
  sonus eorum, et in fines orbis terræ verba eorum; quoniam tu, Domine,
  benedicendo multiplicasti hæc.

27. Numquid mentior, aut mixtione misceo, neque distinguo lucidas
  cognitiones harum rerum in firmamento cœli, et opera corporalia in
  undoso mari, et sub firmamento cœli? Quarum enim rerum notitiæ sunt
  solidæ, et terminatæ sine incrementis generationum, tanquam lumina
  sapientiæ et scientiæ, earumdem rerum sunt operationes corporales
  multæ ac variæ; et aliud ex alio crescendo multiplicantur in benedictione
  tua, Deus, qui consolatus es fastidia sensuum mortalium, ut in cognitione
  animi res una multis modis per corporis motiones figuretur atque
  dicatur[367]. Aquæ
  produxerunt hæc; sed in verbo tuo. Necessitates alienatorum ab æternitate
  veritatis tuæ populorum produxerunt hæc, sed in Evangelio tuo; quoniam
  ipsæ aquæ ista ejecerunt, quarum amarus languor fuit causa ut in tuo
  verbo ista procederent.

28. Et pulchra sunt omnia faciente te, et ecce tu inenarrabiliter
  pulchrior qui fecisti omnia: a quo* si non esset
  lapsus Adam, non diffunderetur ex utero ejus salsugo maris, genus humanum
  profunde curiosum, et procellose tumidum, et instabiliter fluidum; atque
  ita non opus esset ut in aquis multis corporaliter et sensibiliter
  operarentur dispensatores tui mystica facta et dicta. Sic enim mihi nunc
  occurrerunt reptilia et volatilia, quibus imbuti et initiati homines
  corporalibus sacramentis subditi, non ultra proficerent, nisi
  spiritualiter vivesceret anima gradu alio, et post initii verbum in
  consummationem respiceret.



XXI. In ver. 24: Producat terra animam vivam &c.

29. Ac per hoc in verbo tuo non maris profunditas, sed ab aquarum
  amaritudine terra discreta ejecit*, non reptilia
  animarum vivarum et volatilia, sed animam vivam. Neque enim jam opus
  habet Baptismo quo gentibus opus est, sicut opus habebat cum aquis
  tegeretur; non enim Joh. 3,
  5.intratur aliter in regnum cœlorum ex illo
  quo instituisti ut sic intretur: nec magnalia mirabilium
  quærit quibus fiat fides; neque enim Joh. 4,
  48.nisi signa et prodigia viderit, non credit, cum jam
  distincta sit terra fidelis ab aquis maris infidelitate amaris; et 1 Cor. 14, 22.linguæ in signo* sunt non fidelibus, sed infidelibus. Nec isto
  igitur genere volatili, quod verbo tuo produxerunt aquæ,
  opus habet Ps. 135, 6.terra quam
  fundasti super aquas[368]. Immitte in eam verbum tuum per
  nuntios tuos. Opera enim eorum narramus, sed tu es qui operaris in eis,
  ut* operentur animam vivam. Terra producit eam, quia
  terra causa est ut hæc agant in ea; sicut mare fuit causa ut agerent
  reptilia animarum vivarum, et volatilia sub firmamento
  cœli, quibus jam terra non indiget; Luc. 24, 43.quamvis piscem[369] manducet levatum de profundo in ea
  Ps. 22, 5.mensa quam parasti in
  conspectu credentium; ideo enim de profundo levatus est ut alat
  aridam. Et aves, marina progenies, sed tamen super terram multiplicantur.
  Primarum enim vocum evangelizantium infidelitas hominum causa exstitit;
  sed et fideles exhortantur, et benedicuntur ab eis*
  multipliciter de die in diem. At vero anima viva de terra sumit* exordium, quia non prodest nisi jam fidelibus
  continere se ab amore hujus sæculi, ut anima eorum tibi viva quæ 1 Tim. 5, 6.mortua erat in deliciis
  vivens, deliciis, Domine, mortiferis; nam tu puri cordis vitales
  deliciæ.

30. Operentur ergo jam in terra ministri tui, non sicut in aquis
  infidelitatis, annuntiando et loquendo per miracula et sacramenta et
  voces mysticas, ubi intenta* sit ignorantia mater
  admirationis in timore occultorum signorum; talis enim est introitus ad
  fidem filiis Adam oblitis tui, dum Gen. 3,
  8.se abscondunt a facie tua et fiunt abyssus: sed operentur
  etiam sicut in arida discreta a gurgitibus abyssi; et sint forma
  fidelibus, vivendo coram eis, et excitando ad imitationem. Sic enim non
  tantum ad audiendum, sed etiam ad faciendum audiunt: Ps. 68, 33.Quærite Dominum, et vivet anima
  vestra, ut producat terra animam viventem. Rom. 12, 2.Nolite conformari huic sæculo,
  continete vos ab eo. Evitando vivit anima,
  quæ appetendo moritur. Continete vos ab immani feritate superbiæ, ab
  inerti voluptate luxuriæ, et a 1 Tim. 6,
  20.fallaci nomine scientiæ; ut sint bestiæ mansuetæ, et
  pecora edomita, et innoxii serpentes. Motus enim animæ sunt isti in
  allegoria: sed fastus elationis, et delectatio libidinis, et venenum
  curiositatis, motus sunt animæ mortuæ; quia non ita moritur, ut omni motu
  careat, quoniam Jer. 2, 13.discedendo a
  fonte vitæ moritur[370], atque ita suscipitur a prætereunte
  sæculo, et Rom. 12, 2.conformatur
  ei.

31. Verbum autem tuum, Deus, fons vitæ æternæ est, et non
  præterit: ideoque in verbo tuo cohibetur ille discessus, dum dicitur
  nobis, Nolite conformari huic sæculo; ut producat terra, in
  fonte vitæ, animam viventem, in verbo tuo per 1 Cor. 11, 1.Evangelistas tuos animam
  continentem, imitando imitatores Christi tui. Hoc est enim secundum
  genus, quoniam æmulatio viri ab amico est: Gal. 4, 12.Estote, inquit, sicut ego;
  quia et ego sicut vos. Ita erunt in anima viva*
bestiæ bonæ in mansuetudine actionis. Mandasti enim, dicens: Eccl. 3, 19.In mansuetudine opera tua
  perfice, et ab omni homine diligeris. Et 1
  Cor. 8, 8.pecora bona, neque si manducaverint, abundantia;
  neque si non manducaverint, egentia: et serpentes boni, non
  perniciosi ad nocendum, sed Mat. 10,
  16.astuti ad cavendum; et tantum explorantes temporalem
  naturam, quantum sufficit, ut Rom. 1,
  20.per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciatur
  æternitas. Serviunt enim rationi hæc animalia[371], cum a progressu mortifero cohibita
  vivunt et bona sunt.





XXII. In ver. 26: Faciamus hominem ad imaginem &c. Renovatio mentis.

32. Ecce enim, Domine Deus noster, creator noster, cum cohibitæ
  fuerint affectiones ab amore sæculi, quibus moriebamur male
  vivendo, et cœperit esse anima vivens bene vivendo,
  completumque fuerit verbum tuum, quod per Apostolum tuum dixisti,
  Nolite conformari huic sæculo; consequitur et illud quod
  adjunxisti statim et dixisti, Sed reformamini in novitate mentis
  vestræ: non jam secundum genus, tanquam imitantes præcedentem
  proximum, et* ex hominis melioris auctoritate
  viventes, (neque enim dixisti, "Fiat homo secundum genus;" sed, Gen. 1, 26.Faciamus hominem ad imaginem et
  similitudinem nostram; ut nos probemus quæ sit voluntas tua.
  Ad hoc enim 1 Cor. 4,
  15.dispensator ille tuus generans per Evangelium
  filios, ne semper parvulos haberet quos lacte nutriret, et tanquam
  nutrix foveret: 1 Thess. 2,
  7.Reformamini, inquit, in novitate mentis vestræ Rom. 12, 2.ad probandum vos* quæ sit voluntas Dei, quod bonum et beneplacitum et
  perfectum. Ideoque non dicis, Fiat homo; sed, Faciamus
  hominem. Nec dicis, Secundum genus; sed, Ad imaginem et
  similitudinem nostram. Mente quippe renovatus, et conspiciens
  intellectam veritatem tuam, homine Jer. 31, 34.
  Heb. 8, 11.demonstratore non indiget, ut suum genus
  imitetur; sed te demonstrante probat ipse quæ sit voluntas
  tua, quod bonum et beneplacitum et perfectum: et doces eum* jam capacem videre Trinitatem unitatis, et unitatem
  Trinitatis[372]. Ideoque
  pluraliter dicto, Faciamus hominem, singulariter tamen infertur,
  Gen. 1, 27.Et fecit Deus hominem;
  et pluraliter dicto, Ad imaginem nostram, singulariter infertur,
  ad imaginem Dei. Ita homo Col. 3,
  10.renovatur in agnitione Dei, secundum imaginem ejus qui
  creavit eum: et 1 Cor. 2,
  15.spiritualis effectus judicat omnia, quæ utique
  judicanda sunt; ipse autem a nemine judicatur.



XXIII. In eumdem versiculum: Et præscit piscibus maris &c. De quibus christianus judicet.

33. Quod autem judicat omnia, hoc est quod habet potestatem
  piscium maris, et volatilium cœli, et omnium pecorum et
  ferarum, et omnis terræ, et omnium repentium quæ repunt super
  terram. Hoc enim agit per mentis intellectum, per quem 1 Cor. 2, 14.percipit quæ sunt Spiritus
  Dei. Alioquin homo in honore positus, non
  intellexit; Ps. 48, 13.comparatus est
  jumentis insensatis, et similis factus est illis. Ergo in Ecclesia
  tua, Deus noster, secundum gratiam tuam quam dedisti ei, quoniam Eph. 2, 10.tuum sumus figmentum, creati in
  operibus bonis, non solum qui spiritualiter præsunt, sed etiam hi*
  qui spiritualiter subduntur eis qui præsunt (Gen.
  1, 27.Masculum enim et feminam fecisti hominem hoc modo in
  gratia tua spirituali, ubi secundum sexum corporis Gal. 3, 28.non est masculus et femina;
  quia nec Judæus, neque Græcus, nec servus, neque liber):
  spirituales ergo, sive qui præsunt, sive qui obtemperant,
  spiritualiter 1 Cor. 2,
  15.judicant: non de cognitionibus spiritualibus, quæ
  lucent in firmamento (non enim oportet de tam sublimi auctoritate
  judicare); neque enim* de ipso Libro tuo, etiamsi
  quid ibi non lucet; quoniam submittimus ei nostrum intellectum, certumque
  habemus etiam quod clausum est aspectibus nostris, recte veraciterque
  dictum esse. Sic enim homo, licet jam Col. 3,
  10.spiritualis et renovatus in agnitione Dei, secundum
  imaginem ejus qui creavit eum; Jac. 4,
  11.factor tamen legis debet esse, non judex.
  Neque de illa distinctione judicat, spiritualium videlicet atque
  carnalium hominum, qui tuis, Deus noster, oculis noti sunt, et nullis
  adhuc nobis apparuerunt operibus, ut Mat. 7,
  20.ex fructibus eorum cognoscamus eos: sed tu, Domine, jam
  scis eos et divisisti et Ps. 49,
  2.vocasti in occulto, antequam fieret firmamentum. Neque de
  turbidis hujus sæculi populis quanquam* 1 Cor. 5, 12.spiritualis homo
  judicat. Quid enim ei de his qui foris sunt
  judicare, ignoranti quis inde venturus sit in dulcedinem gratiæ tuæ,
  et quis in perpetua impietatis amaritudine remansurus?

34. Ideoque homo quem fecisti ad imaginem tuam, non
  accepit potestatem luminarium cœli, neque ipsius occulti
  cœli, neque diei et noctis, quæ ante cœli
  constitutionem vocasti, neque congregationis aquarum quod est
  mare; sed accepit potestatem piscium maris, et volatilium
  cœli, et omnium pecorum, et omnis terræ, et omnium repentium quæ
  repunt super terram. Judicat enim; et approbat quod recte, improbat
  autem quod perperam invenerit; sive in ea solemnitate sacramentorum
  quibus initiantur, quos pervestigat in aquis multis misericordia
  tua; sive in ea qua ille piscis[373] exhibetur, quem levatum de profundo
  terra pia comedit; sive in verborum signis vocibusque subjectis
  auctoritati Libri tui tanquam sub firmamento
  volitantibus, interpretando, exponendo, disserendo, disputando,
  benedicendo atque invocando te, ore erumpentibus atque sonantibus signis,
  ut respondeat populus, Amen. Quibus omnibus vocibus corporaliter
  enuntiandis, causa est abyssus sæculi, et cæcitas carnis, qua* cogitata non possunt videri, ut opus sit instrepere
  in auribus: ita quamvis multiplicentur volatilia super terram, ex
  aquis tamen originem ducunt. Judicat etiam spiritualis,
  approbando quod rectum, improbando autem quod perperam invenerit in
  operibus moribusque fidelium, eleemosynis tanquam terra
  fructifera, et de anima viva mansuefactis affectionibus, in
  castitate, in jejuniis, in cogitationibus piis, de his quæ per sensum
  corporis percipiuntur. De his enim judicare nunc dicitur, in
  quibus et potestatem corrigendi habet.



XXIV. In ver. 28: Et benedixit eos Deus dicens, Crescite, &c.

35. Sed quid est hoc, et quale mysterium est? Ecce benedicis
  homines, o Domine, ut crescant et multiplicentur, et impleant
  terram. Nihilne nobis ex hoc innuis ut intelligamus aliquid? Cur non
  ita benedixeris lucem quam vocasti diem, nec firmamentum
  cœli, nec luminaria, nec sidera, nec
  terram, nec mare? Dicerem te, Deus noster qui nos ad
  imaginem tuam creasti, dicerem te hoc donum benedictionis
  homini proprie voluisse largiri; nisi hoc modo benedixisses et pisces et
  cetos ut crescerent, et multiplicarentur, et implerent aquas maris, et
  volatilia multiplicarentur super terram. Item dicerem ad ea rerum
  genera pertinere benedictionem hanc, quæ gignendo ex semetipsis
  propagantur; si eam reperirem in arbustis, et frutetis et in pecoribus
  terræ. Nunc autem nec herbis et lignis dictum est, nec bestiis et
  serpentibus, Crescite et multiplicamini; cum hæc quoque omnia,
  sicut pisces et aves et homines gignendo augeantur, genusque
  custodiant.

36. Quid igitur dicam, lumen meum Veritas? "quia vacat hoc, quia
  inaniter ita dictum est?" Nequaquam, Pater pietatis; absit ut hoc dicat
  servus Verbi tui. Et si ego non intelligo quid hoc eloquio significes,
  utantur eo melius meliores, id est intelligentiores quam ego sum,
  unicuique quantum sapere dedisti, Deus meus. Placeat autem et confessio
  mea coram oculis tuis, qua tibi confiteor credere me, Domine, non
  incassum te ita locutum, neque silebo quod mihi lectionis hujus occasio
  suggerit. Verum est enim, nec video quid impediat ita me sentire dicta
  figurata librorum tuorum. Novi enim multipliciter
  significari per corpus, quod uno modo mente intelligitur; et
  multipliciter mente intelligi, quod uno modo per corpus significatur.
  Ecce simplex dilectio Dei et proximi, quam multiplicibus sacramentis, et
  innumerabilibus linguis, et in unaquaque lingua innumerabilibus
  locutionum modis, corporaliter enuntiatur! ita crescunt et
  multiplicantur fetus aquarum. Attende iterum quisquis hæc legis; ecce
  quod uno modo Scriptura effert*, et vox personat,
  Gen. 1, 1.In principio fecit Deus
  cœlum et terram; nonne multipliciter intelligitur, non errorum
  fallacia, sed verarum intelligentiarum generibus? ita crescunt et
  multiplicantur fetus hominum.

37. Itaque si naturas ipsas rerum non allegorice sed proprie
  cogitemus; ad omnia quæ de seminibus gignuntur, convenit verbum,
  Crescite et multiplicamini. Si autem figurate posita ista
  tractemus, quod potius arbitror intendisse Scripturam, quæ utique non
  supervacue solis aquatilium et hominum fetibus istam benedictionem
  attribuit; invenimus quidem multitudines et in creaturis spiritualibus
  atque corporalibus, tanquam in cœlo et in terra; et
  in animis justis et iniquis, tanquam in luce et tenebris;
  et in sanctis auctoribus, per quos lex ministrata est, tanquam in
  firmamento quod solidatum est inter aquam et aquam; et in
  societate amaricantium populorum, tanquam in mari; et in studio
  animarum piarum, tanquam in arida; et in operibus misericordiæ
  secundum præsentem vitam, tanquam in herbis seminalibus et lignis
  fructiferis; et in spiritualibus donis manifestatis ad
  utilitatem, sicut in luminaribus cœli; et in
  affectionibus* formatis ad temperantiam, tanquam in
  anima viva. In his omnibus nanciscimur multitudines, et ubertates,
  et incrementa: sed quod ita crescat et multiplicetur, ut una res
  multis modis enuntietur, et una enuntiatio multis modis intelligatur, non
  invenimus, nisi in signis corporaliter editis, et rebus intelligibiliter
  excogitatis. Signa corporaliter edita, generationes aquarum propter
  necessarias causas carnalis profunditatis; res autem intelligibiliter
  excogitatas, generationes humanas propter rationis fecunditatem
  intelligimus. Et ideo credimus utrique eorum* generi
  dictum esse abs te, Domine, Crescite et multiplicamini. In hac
  enim benedictione, concessam nobis a te potestatem ac facultatem accipio,
  et multis modis enuntiare quod uno modo intellectum tenuerimus, et multis
  modis intelligere, quod obscure uno modo
  enuntiatum legerimus. Sic implentur aquæ maris, quæ non moventur nisi
  variis* significationibus: sic et fetibus humanis
  impletur et terra; cujus ariditas apparet in studio, et dominatur ei
  ratio.



XXV. In ver. 29: Ecce dedi vobis omnem herbam ... in escam, &c.

38. Volo etiam dicere, Domine Deus meus, quod me consequens tua
  Scriptura commonet; et dicam, nec verebor. Verum enim dicam, te mihi
  inspirante, quod ex eis verbis voluisti ut dicerem. Neque enim alio
  præter te inspirante credo me verum dicere, cum tu Rom. 3, 4.sis veritas, omnis autem homo
  mendax. Et ideo qui Joh. 8,
  44.loquitur mendacium, de suo loquitur. Ergo ut verum
  loquar, de tuo loquar*. Ecce dedisti nobis in
  escam omne fenum sativum, seminans semen quod est super omnem terram, et
  omne lignum quod habet in se fructum seminis sativi. Nec nobis solis,
  sed et omnibus avibus cœli, et bestiis terræ, atque
  serpentibus*; piscibus autem et cetis magnis non
  dedisti hæc. Dicebamus enim eis terræ fructibus significari, et in
  allegoria figurari opera misericordiæ, quæ hujus vitæ necessitatibus
  exhibentur ex terra fructifera. Talis terra erat pius 2 Tim. 1, 16. Onesiphorus, cujus domui
  dedisti misericordiam, quia frequenter Paulum tuum refrigeravit,
  et catenam ejus non erubuit. Hoc fecerunt et fratres, et tali fruge
  fructificaverunt, qui 2 Cor. 11,
  9.quod ei deerat, suppleverunt ex Macedonia. Quomodo
  autem dolet quædam ligna, quæ fructum ei debitum non dederunt, ubi ait:
  2 Tim. 4, 16.In prima mea defensione
  nemo mihi adfuit, sed omnes me dereliquerunt: non illis imputetur!
  Ista enim debentur eis qui ministrant doctrinam rationalem per
  intelligentias divinorum mysteriorum; et ita eis debentur, tanquam
  hominibus. Debentur eis autem sicut animæ vivæ, præbentibus
  se ad imitandum in omni continentia. Item debentur eis tanquam
  volatilibus, propter benedictiones eorum quæ multiplicantur
  super terram, quoniam Ps. 18, 5.in
  omnem terram exivit sonus eorum.



XXVI. Voluptas et utilitas ex beneficio in proximum collato.

39. Pascuntur autem his escis qui lætantur eis; nec illi lætantur eis
  Phil. 3, 19.quorum Deus venter est.
  Neque enim in illis qui præbent ista, ea quæ dant, fructus est; sed quo
  animo dant. Itaque ille qui Deo serviebat, non Rom. 16, 18.suo ventri, video plane unde
  gaudeat; video, et congratulor ei valde. Acceperat enim a
  Philippensibus, quæ per Epaphroditum miserant; sed tamen unde
  gaudeat, video. Unde autem gaudet, inde pascitur, quia in veritate
  loquens, Gavisus sum, inquit, magnifice in Domino,
  quia tandem aliquando repullulastis sapere pro me, in quo et sapiebatis;
  tædium autem habuistis. Isti ergo diuturno tædio marcuerant, et quasi
  exaruerant ab isto fructu boni operis; et gaudet eis quia
  repullularunt, non sibi quia ejus indigentiæ subvenerunt. Ideo
  secutus ait: Phil. 4, 10-13.Non quod
  desit aliquid dico; ego enim didici, in quibus sum sufficiens esse. Scio
  et minus habere, scio et abundare; in omnibus et in omnia imbutus sum; et
  satiari, et esurire, et abundare, et penuriam pati: omnia possum in eo
  qui me confortat.

40. Unde ergo* gaudes, o Paule magne? Unde
  gaudes, unde pasceris, homo renovate in agnitionem Dei secundum
  imaginem ejus qui creavit te, et anima viva tanta continentia,
  et lingua 1 Cor. 14, 2.volatilis,
  loquens mysteria? Talibus quippe animantibus ista esca debetur. Quid
  est quod te pascit? Lætitia. Quod sequitur audiamus. Verumtamen,
  inquit, bene fecistis, communicantes tribulationi meæ. Hinc
  gaudet, hinc pascitur, quia illi benefecerunt, non quia ejus angustia
  relaxata est, qui dicit tibi, In tribulatione dilatasti mihi: quia
  et Ps. 4, 2.abundare et penuriam pati[374] novit in te qui
  confortas eum. Scitis enim, inquit, Phil. 4, 14, 16.et vos, Philippenses, quoniam
  in principio Evangelii, cum ex Macedonia sum profectus, nulla mihi
  Ecclesia communicavit in ratione dati et accepti, nisi vos soli; quia et
  Thessalonicam, et semel et iterum, usibus meis misistis. Ad hæc bona
  opera eos redisse nunc gaudet, et repullulasse lætatur tanquam
  revirescente fertilitate agri.

41. Numquid propter usus suos, quia dixit, Usibus meis
  misistis? numquid propterea gaudet? Non propterea. Et hoc unde
  scimus? Quoniam ipse sequitur dicens: Phil. 4,
  17.Non quia quæro datum, sed requiro fructum*. Didicit a te, Deus meus, inter datum et fructum
  discernere. Datum est res ipsa quam dat, qui impertitur hæc necessaria;
  veluti est nummus, cibus, potus, vestimentum, tectum, adjutorium. Fructus
  autem, bona et recta voluntas datoris est. Non enim ait Magister
  bonus, Qui susceperit prophetam, tantum, sed addidit, in nomine
  prophetæ: neque ait tantum, Qui susceperit justum; sed
  addidit, in nomine justi. Ita quippe ille mercedem prophetæ, iste mercedem justi
  accipiet. Nec solum ait, Mat. 10, 41.
  42.Qui calicem aquæ frigidæ potum dederit uni ex minimis
  meis; sed addidit, tantum in nomine discipuli. Et sic
  adjunxit: Amen dico vobis, non perdet mercedem suam. Datum est,
  suscipere prophetam, suscipere justum, porrigere calicem aquæ
  frigidæ discipulo; fructus autem, in nomine prophetæ, in nomine
  justi, in nomine discipuli hoc facere. 3 Reg.
  17.Fructu pascitur Elias a vidua sciente quod hominem Dei
  pasceret, et propter hoc pasceret: per corvum autem dato pascebatur. Nec
  interior Elias, sed exterior pascebatur, qui posset etiam talis cibi
  egestate corrumpi.



XXVII. Quid per pisces et cetos significetur.

42. Ideoque dicam quod verum est coram te, Domine: cum homines idiotæ
  atque infideles, quibus initiandis atque lucrandis necessaria sunt
  sacramenta initiorum, et magnalia miraculorum, quæ nomine piscium
  et cetorum significari credimus*, suscipiunt
  corporaliter reficiendos, aut in aliquo usu præsentis vitæ adjuvandos
  pueros tuos, cum id quare faciendum sit, et quo pertineat ignorent; nec
  illi istos pascunt, nec isti ab illis pascuntur: quia nec illi hæc sancta
  et recta voluntate operantur; nec isti eorum datis, ubi fructum nondum
  vident, lætantur. Inde quippe animus pascitur, unde lætatur. Et ideo
  pisces et ceti non vescuntur escis, quas non germinat nisi jam terra ab
  amaritudine marinorum fluctuum distincta atque discreta.






XXVIII. In ver. 31: Et vidit Deus omnia quæ fecit, et ecce bona valde &c.

43. Et vidisti, Deus, omnia quæ fecisti, et ecce bona valde;
  quia et nos videmus* ea, et ecce omnia bona
  valde. In singulis generibus operum tuorum, cum dixisses ut fierent
  et facta essent, illud atque illud* vidisti quia
  bonum est. Septies numeravi scriptum esse te vidisse quia bonum
  est quod fecisti: et hoc octavum est, quia vidisti omnia quæ
  fecisti; et ecce non solum bona, sed etiam valde bona tanquam
  simul omnia. Nam singula tantum bona erant; simul autem
  omnia et bona, et valde. Hoc dicunt* etiam pulchra quæque corpora; quia longe multo
  pulchrius est corpus quod ex membris pulchris omnibus constat, quam ipsa
  membra singula quorum ordinatissimo conventu completur universum, quamvis
  et illa etiam singillatim pulchra sint[375].





XXIX. Quomodo intelligendum quod Deus octies vidit bona esse opera sua.

44. Et attendi ut invenirem, utrum septies vel octies videris quia
  bona sunt opera tua, cum tibi placuerunt; et in tua visione non inveni
  tempora, per quæ intelligerem quod toties videris quæ fecisti, et dixi:
  "O Domine, nonne ista Scriptura tua vera est, quoniam tu verax et veritas
  edidisti* eam? Cur ergo tu mihi dicis non esse in
  tua visione tempora; et ista Scriptura tua mihi dicit, per singulos dies
  ea quæ fecisti te vidisse quia bona sunt; et cum ea numerarem,
  inveni quoties?" Ad hæc tu dicis mihi, quoniam tu es Deus meus, et dicis
  voce forti in aure interiore servo tuo, perrumpens meam surditatem, et
  clamans: "O homo, nempe quod Scriptura mea dicit, ego dico. Et tamen illa
  temporaliter dicit, Verbo autem meo tempus non accidit, quia æquali mecum
  æternitate consistit. Sic ea quæ vos per Spiritum meum videtis, ego
  video; sicut ea quæ vos per Spiritum meum dicitis, ego dico. Atque ita,
  cum vos temporaliter ea videatis, non ego temporaliter video;
  quemadmodum, cum vos temporaliter ea dicatis, non ego temporaliter
  dico."



XXX. Manichæorum deliria.

45. Et audivi, Domine Deus meus, et elinxi stillam dulcedinis ex tua
  veritate, et intellexi quoniam sunt quidam[376] quibus displicent opera tua; et multa
  eorum dicunt te fecisse necessitate compulsum, sicut fabricas
  cœlorum et compositiones siderum: et hæc non de tuo[377], sed jam fuisse alibi creata et
  aliunde, quæ tu contraheres et compaginares atque contexeres, cum de
  hostibus victis[378]
  mundana mœnia molireris, ut ea constructione
  devincti*, adversus te iterum rebellare non possent.
  Alia vero nec fecisse te, nec omnino compegisse, sicut omnes carnes et
  minutissima quæque animantia, et quidquid radicibus terram tenet: sed
  hostilem mentem naturamque aliam, non abs te conditam, tibique
  contrariam, in inferioribus mundi locis ista gignere atque formare.
  Insani dicunt hæc, quoniam non per Spiritum tuum vident opera tua, nec te
  cognoscunt in eis.



XXXI. Piis idem probatur quod Deo placuit.

46. Qui autem per Spiritum tuum vident ea, tu vides in eis. Ergo cum
  vident quia bona sunt, tu vides quia bona sunt: et quæcumque propter te
  placent, tu in eis places*; et quæ per Spiritum tuum
  placent nobis, tibi placent in nobis. 1 Cor. 2,
  11. 12.Quis enim scit hominum quæ sunt hominis, nisi spiritus
  hominis qui in ipso est? sic et quæ Dei sunt nemo scit, nisi Spiritus
  Dei. Nos autem, inquit, non spiritum hujus mundi accepimus, sed
  Spiritum qui ex Deo est, ut sciamus quæ a Deo donata sunt nobis. Et
  admoneor ut dicam: "Certe nemo scit quæ Dei sunt, nisi Spiritus
  Dei. Quomodo ergo scimus et nos quæ a Deo donata sunt nobis?"
  Respondetur mihi quoniam quæ per ejus Spiritum scimus, etiam sic nemo
  scit, nisi Spiritus Dei. Sicut enim recte dictum est, Mat. 10, 20.Non enim vos estis qui
  loquimini, eis qui in Dei Spiritu loquerentur; sic recte dicitur,
  'Non vos estis qui scitis,' eis qui in Dei Spiritu sciunt. Nihilominus
  igitur recte dicitur, 'Non vos estis qui videtis,' eis qui in Spiritu Dei
  vident: ita quidquid in Spiritu Dei vident quia bonum est, non
  ipsi, sed Deus videt quia bonum est. Aliud ergo est, ut putet
  quisque malum esse quod bonum est, quales supradicti sunt; aliud, ut quod
  bonum est, videat homo quia bonum est; (sicut multis tua
  creatura placet quia bona est, quibus tamen non tu places in ea,
  unde frui magis ipsa quam te volunt;) aliud autem, ut cum aliquid
  videt homo quia bonum est, Deus in illo videat quia
  bonum est; ut scilicet ille ametur in eo quod fecit[379], qui non amaretur nisi per
  Spiritum* quem dedit; Rom.
  5, 5.quoniam charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per
  Spiritum sanctum qui datus est nobis, per quem videmus quia bonum
  est quidquid aliquo modo est: ab illo enim est, qui non aliquo modo
  est, sed quod est, est*.



XXXII. Compendio enarrat opera Dei.

47. Gratias tibi, Domine. Videmus cœlum et terram, sive
  corporalem partem superiorem atque inferiorem, sive spiritualem
  corporalemque creaturam; atque in ornatu* harum
  partium quibus constat vel universa mundi moles, vel universa omnino
  creatura, videmus lucem factam, divisamque a tenebris. Videmus
  firmamentum cœli: sive inter spirituales aquas superiores et
  corporales inferiores[380],
  primarium corpus mundi; sive hoc spatium aeris, quia et hoc vocatur
  cœlum, per quod vagantur volatilia cœli inter aquas quæ
  vaporaliter eis superferuntur, et serenis etiam noctibus rorant, et has
  quæ in terris graves fluitant. Videmus congregratarum aquarum
  speciem per campos maris; et aridam terram, vel nudatam, vel
  formatam ut esset visibilis et composita, herbarum quoque atque arborum
  materiem. Videmus luminaria fulgere desuper; solem
  sufficere diei, lunam et stellas consolari noctem atque his
  omnibus notari et significari tempora. Videmus humidam usquequaque
  naturam, piscibus et belluis et alitibus fecundatam, quod aeris
  corpulentia, quæ volatus avium portat, aquarum exhalatione concrescit[381]. Videmus terrenis
  animalibus faciem terræ decorari; hominemque ad imaginem et
  similitudinem tuam cunctis irrationabilibus animantibus, ipsa tua
  imagine ac similitudine, hoc est rationis et intelligentiæ
  virtute, præponi. Et quemadmodum in ejus anima aliud est quod consulendo
  dominatur, aliud quod subditur ut obtemperet; sic viro factam esse etiam
  corporaliter feminam, quæ haberet quidem in mente rationalis
  intelligentiæ parem naturam; sexu tamen corporis ita masculino sexui
  subjiceretur, quemadmodum subjicitur appetitus actionis ad concipiendam[382]* de
  ratione mentis recte agendi solertiam. Videmus hæc et singula bona, et
  omnia bona valde.





XXXIII. Omnia de nihilo sive de concreata materia.

48. Laudent te opera tua, ut amemus te; et amemus te*, ut laudent te opera tua, quæ habent initium et finem
  ex tempore, ortum et occasum, profectum et defectum, speciem et
  privationem. Habent ergo consequentia mane et vesperam, partim latenter,
  partim evidenter. De nihilo enim a te, non de te facta sunt, non de
  aliqua non tua*, vel quæ antea fuerit, sed de
  concreata, id est simul a te creata materia; quia ejus informitatem sine
  ulla temporis interpositione formasti. Nam cum aliud sit cœli et
  terræ materies, aliud cœli et terræ species; materiem quidem de
  omnino nihilo, mundi autem speciem de informi materia, simul tamen
  utrumque fecisti, ut materiam forma, nulla moræ intercapedine,
  sequeretur.



XXXIV. Totius creationis mundi allegorica expositio.

49. Inspeximus etiam propter quorum figurationem ista vel tali ordine
  fieri, vel tali ordine scribi voluisti, et vidimus quia bona sunt
  singula, et omnia bona valde, in Verbo tuo, in Unico tuo;
  cœlum et terram, caput et corpus Ecclesiæ, in
  prædestinatione ante omnia tempora, sine mane et vespera. Ubi autem
  cœpisti prædestinata temporaliter exsequi, ut occulta manifestares,
  et incomposita nostra componeres; quoniam super nos erant peccata nostra,
  et in profundum tenebrosum abieramus abs te, et Spiritus tuus
  bonus superferebatur ad subveniendum nobis in tempore
  opportuno: et justificasti impios, et distinxisti eos ab
  iniquis; et solidasti auctoritatem Libri tui inter superiores qui tibi
  dociles essent, et inferiores qui eis subderentur; et congregasti
  societatem infidelium in unam conspirationem, ut apparerent studia
  fidelium, et tibi opera misericordiæ parerent, distribuentes etiam
  pauperibus terrenas facultates ad acquirenda cœlestia. Et inde
  accendisti quædam luminaria in firmamento, verbum vitæ habentes
  sanctos tuos, et spiritualibus donis prælata sublimi auctoritate
  fulgentes: et inde ad imbuendas infideles gentes, Sacramenta et miracula
  visibilia, vocesque verborum secundum firmamentum Libri tui,
  quibus etiam fideles benedicerentur, ex materia corporali
  produxisti: et deinde fidelium animam vivam per affectus ordinatos
  continentiæ vigore formasti*; atque inde tibi soli
  mentem subditam, et nullius auctoritatis humanæ ad imitandum
  indigentem, renovasti ad imaginem et similitudinem tuam:
  præstantique intellectui rationabilem actionem, tanquam viro feminam,
  subdidisti; omnibusque tuis ministeriis[383] perficiendos fideles in hac vita
  necessariis, ab eisdem fidelibus ad usus temporales, fructuosa in futurum
  opera præberi voluisti. Haec omnia videmus, et bona sunt valde,
  quoniam tu ea vides in nobis, qui Spiritum, quo ea
  videremus, et in eis te amaremus, dedisti nobis.



XXXV. Optat pacem.

50. Domine Deus, pacem[384] da nobis (omnia enim præstitisti
  nobis); pacem quietis, pacem sabbati, sabbati sine vespera*. Omnis quippe iste ordo pulcherrimus rerum valde
  bonarum modis suis peractis transiturus est; et mane quippe in eis
  factum est, et vespera.



XXXVI. Diem septimum vespera quare non sequatur.

51. Dies autem septimus sine vespera est, nec habet
  occasum, quia sanctificasti eum ad permansionem sempiternam; ut id
  quod tu post opera tua bona valde, quamvis ea quietus feceris,
  requievisti septimo die, hoc præloquatur nobis vox Libri tui, quod
  et nos post opera nostra, ideo bona valde quia tu nobis ea donasti,
  sabbato vitæ æternæ requiescamus in te.



XXXVII. Deus in nobis quando quiescet.

52. Etiam tunc enim sic requiesces in nobis, quemadmodum nunc operaris
  in nobis; et ita erit illa requies tua per nos, quemadmodum sunt ista
  opera tua per nos[385]. Tu
  autem, Domine, semper operaris, et semper requiescis. Nec vides ad
  tempus*, nec moveris ad tempus, nec quiescis ad
  tempus; et tamen facis et visiones temporales, et ipsa tempora, et
  quietem ex tempore.



XXXVIII. Aliter Deus, aliter homo videt creata.

53. Nos itaque ista quæ fecisti videmus, quia sunt: tu autem quia
  vides ea, sunt. Et nos foris videmus quia sunt, et intus quia bona
  sunt: tu autem ibi vidisti facta, ubi vidisti facienda. Et nos alio
  tempore moti sumus ad benefaciendum, posteaquam concepit de Spiritu tuo
  cor nostrum; priore autem tempore ad male faciendum movebamur
  deserentes te: tu vero, Deus une bone, nunquam cessasti benefacere. Et
  sunt quædam bona opera nostra ex munere quidem tuo, sed non sempiterna;
  post illa nos requieturos in tua grandi sanctificatione speramus: tu
  autem bonum nullo indigens bono, semper quietus es; quoniam tua quies tu
  ipse es. Et hoc intelligere quis hominum dabit homini? quis angelus
  angelo? quis angelus homini? A te petatur, in te quæratur, ad te
  pulsetur: Mat. 7, 8.sic, sic accipietur,
  sic invenietur, sic aperietur. Amen.












AUGUSTINIANI ANNALES,

SIVE

C O M P E N D I O S A S. A U G U S T I N I V I T A

CUM SUIS ANNORUM NOTIS.







PRÆCIPUA FACTA.


Ann.

  Ær. vulg.

354. Augustinus Thagastæ nascitur, Patricio patre, matre Monnica, die
  decima tertia Novembris; et paulo post catechumenis ascribitur.

370. Sextum decimum ætatis annum agens, studiis intermissis, ex otio
  in luxuriam incidit. Mox Carthagine studens rhetoricæ, libidinosi amoris
  laqueo irretitur.

371. Patricius moritur, et Augustinus patre orbatus alitur Carthagine
  sumptibus matris et ope Romaniani.

372. Cum secundum Carthagine annum degeret, filium Adeodatum ex
  concubina suscipit.

374. In Manichæorum hæresim labitur, et complures ex familiaribus suis
  in eam pellicit: casum ejus deflet Monnica, et reditum sperat.

376. Aliquandiu Thagastæ grammaticam docet: sed mox redit Carthaginem,
  et ibi rhetoricam profitetur. Cum illi theatrici carminis certamen inire
  placuisset, palmam tulit.

379. Astrologiæ nimium tribuens, paulatim ab ea avocatur. De Pulchro
  et Apto libros scribit.

383. Manichæorum errores et imbecillitatem comperit, sed incidit in
  Academicorum dubia. Romam proficiscitur: ibi rhetoricam docet.

385. Mediolani artem oratoriam profitetur: Ambrosii auditor, ab
  erroribus paulatim resipiscit; at libidinis jugum excutere non ad huc
  valet.

386. Plurimum proficit ex apostoli Pauli lectione; et tandem
  cœlesti voce percussus convertitur. Magisterii onus cum abjecisset,
  adversus Academicos scribit.

387. Mediolani Baptismum, ministrante Ambrosio, suscipit cum filio suo
  Adeodato. Monnicæ ad Ostia Tiberina obitus.

388. Augustinus in Africam redit. Adeodatus optimæ indolis et
  mirabilis ingenii puer, morte immatura præripitur.

389. Augustinus presbyter Hipponensis ordinatur ab episcopo illius
  Ecclesiæ Valerio.

392. Adversus Manichæos scribit.

394. Donatistas refellit.

395. Hipponensis episcopus, Valerii coadjutor, anno exeunte
  ordinatur.

396. Valerii Hipponensis episcopi obitus.

397. Augustinus Confessiones suas scribit. Arianos, de Trinitate
  tractans, refellit.

398. Concilium Carthaginense IV, in quo adest Augustinus.

402. Petiliani Donatistæ epistolam confutat.

405. Cæciliani præsidium implorat adversus Hipponensium Donatistarum
  immanitatem.

408. De urbis Romæ obsidione scribit.

411. Collatio Carthagine habita inter episcopos Catholicos et
  Donatistas, in qua Augustinus eminet. Pelagianos errores nascentes
  oppugnat.

413. Ad scribendum suum opus de Civitate Dei animum appellit.

417. De gestis Palæstinæ synodi circa Pelagium scribit.

420. Priscillianistas impugnat.

424. Semipelagianos confutat.

426. Heraclium presbyterum sibi successorem designat.

428. Libros Retractationum scribit.

429. Epistolis Prosperi et Hilarii respondet.

430. Vandalis urbem Hipponensem obsidentibus, tertio obsidionis mense
  migravit ad Dominum die vigesima octava mensis Augusti.












SYLLABUS CODICUM

AD QUOS IN EDIT. NOVISSIMA PARISIENSI RECOGNITI SUNT CONFESSIONUM LIBRI,

NECNON VARIANTES LECTIONES.







MANUSCRIPTI CODICES.

Confessionum libri prodeunt hic de novo emendati ad veteres codices
  optimæ notæ Fossatensem, Thuaneum, Corbeiensem, Germanensem, Benignianum,
  qui ante annos 700 vel 800 scripti videntur:

Insuper, ad alios codices inferioris ætatis, aut nobis qui non omnes
  propriis oculis exploravimus incompertæ, scilicet ad Theodericensem,
  Albinensem, Lyranum, Valinensem, Regium, Vedastinum, Vaticanum, unum e
  bibliotheca RR. PP. Prædicatorum Paris. via Jacobæa, ex Sorbonica duos,
  ex Victorina tres, ex bibliotheca RR. PP. Augustinianorum majoris
  conventus Paris. quatuor:

Denique, ad Variantes Lectiones Lovaniensium cura ex quinque
  manuscriptis collectas; necnon ad quatuor manuscriptos Anglicanos,
  scilicet unum ex Bodleiana bibliotheca, duos ex Collegio Mertonensi, et
  unum ex Archiva Laudina. [Hos, cum parum accurate collati fuerint, denuo
  contulimus.]







EDITI CODICES.

Confessionum Libris emendandis adhibiti sunt editi codices antiquiores
  et castigatiores:


Am. Id est, liber excusus Basileæ per Joannem de Amerbach, anno Domini
  1489.

Bad. Quem Jodocus Badius per Joannem Parvum Parisiis excudi curavit,
  anno 1502.

Er. Desiderii Erasmi cura castigatus, et Frobeniano prelo editus
  Basileæ, anno 1529.

Lov. Liber qui juxta recognitionum Theologorum Lovaniensium, ex
  Plantiniana typographia prodiit Antuerpiæ, anno 1577.

Arn. Editio quæ D. Antonii Arnaldi doctoris Sorbonici studio ad
  duodecim manuscriptos recognita prodiit Parisiis, anno 1649.










Præter editiones modo allatas quibus solum usi fuerant RR. PP.
  Benedictini, Editioni recenti Parisiensi accurandæ adhibiti sunt
  castigatiores libri, tum veteres tum recentiores:


Lugd. Editio Lugdunensis, anni 1561.

Ven. Editio Veneta, anni 1584.

Somm. Editio H. Sommalii e Societate Jesu. Coloniæ Agrippinæ, anno
  l629.

Lov. Editio posterior Theologorum Lovaniensium. Antuerpiæ, apud
  Engelbertum Gymnicum, anno 1662.

Dub. Editio quæ D. Dubois cura prodiit Parisiis ex typis Joannis
  Baptistæ Coignard, anno 1687.

Benedict. Editio Benedictina, excusa denuo Antuerpiæ, anno 1700.

Mart. Editio Dom. J. Martin Benedictini e Congregatione S. Mauri,
  recognita ad antiquam editionem Ulimmerii necnon ad duodecim
  manuscriptos. Parisiis, anno 1741.

Flor. Fr. Archangeli a Præsentatione sacerdotis, professi Carmelitæ
  excalceati, Theologiæ et Scripturæ sanctæ Lectoris, recognita ad multas
  editiones, necnon ad tredecim Etruriæ manuscriptos. Florentiæ, anno
  1757.

Rond. L. St. Rondet studio collata cum sexdecim manuscriptis, necnon
  cum præcedentibus editionibus. Parisiis, 1776.












LECTIONES VARIANTES.








Relatis in textum, ex Benedictinorum consilio, nonnullis
  Variantibus Lectionibus quæ illos præterierant, prius ab ipsis usurpatam
  lectionem sub oculos hic ponimus uncis inclusam [ ].

Si quas lectiones, iis quas in textum receperant, Benedictini,
  curis posterioribus, prætulerunt, lectionem priorem uncis inclusam, (post
  ed. ult. Paris.) exhibuimus; si qua editor ille Paris. editionem
  Benedictinam emendavit, vel nos edit. Parisiensem immutavimus, lectionem
  priorem cum verbis ed. B., ed. P., subjecimus.



Ed. Oxon.










SIGNORUM INTERPRETATIO.




Cdd. codices.

Mss. manuscripti.

Edd. editi.

Reg. Regius manuscriptus.

Vatic. Vaticanus manuscriptus.

Theoderic. Theodericensis ms.





Et sic de cæteris manuscriptis codicibus designandis.



Codd. Oxonienses.




A. Cod. Coll. Æn. Nas.

B. Cod. Coll. Merton. N. 3. 10. Art.

C. Ejusd. N. 1. 1. Art.

D. Cod. Biblioth. Bodl. Bod. 185.

E. Ejusd. Laud. 137.





Ubi vero hi Codices cum textu recepto conveniunt, id notare haud
  necesse duximus.

Cæterum hic illic signa illa usitata usurpavimus, =, si ve. omissum
  sit, †, si textui additum sit.







P. 1. l. 5. resistis.—Somm. Lov. quinque
  Mss. apud Mart. laudati, necnon Rond. cum tribus Mss. superbis,
  Deus, resistis. [bene]

l. 9. et scire.—et si scire ABCD.

l. 11. = te Germ. 2. ap. Mart. ABC. habet D manu post.

2. inferis.—Theoderic.
  Ms. ego sum inferi, non intoleranter. Alii plerique, ego jam
  inferi, librariorum lapsu, ut videtur. E.—Rond. cum uno codice:
  non enim ego sum in inferis. non enim ego sum jam in inf.
  ABC sum jam inferi D.

ut quoquam—ut a quoquam 2 Mss. ap. Mart. Lov. ABDE.

dissiparis.—Antiquiores edd. scilicet a Jodoco
  Badio Ascensio, a Joanne Amerbachio, et a Desiderio Erasmo, cum tribus
  Mss. dispergeris.

l. 12. tui = tua 3 Mss &c. ap. Mart. ABCDE.

qui.—Ita Somm. Dub. Mart. Rond. [Ed. B.
  quæ. c. ABCE quo D.]

3. amisisti.—Somm. Flor.
  et Rond. amittis.

diximus.—Somm. Rond. cum uno Ms.
  dicimus.

est.—In antiquis edd. Bad. Am. et Er. necnon
  in uno e Mss. additur, miseria.

4. Sine.—Somm. et Rond.
  cum novem Mss. necnon duo apud Mart. Mss. Sine me. BE. D manu
  post.

mortalem.—Ita Mss. ferme omnes, et editio per
  Antonium Arnaldum doctorem Sorbonicum adornata, ubi verbum,
  nescio, refertur ad superiorem sententiam, unde venerim
  huc, qua se Augustinus significat circa animæ originem fluctuare. At
  Bad. Am. et Er. habent: in istam dico mortalem vitam: mortalem dicam
  vitam, an mortem vitalem nescio: quam lectionem Lovanienses ad trium
  Mss. fidem sic mutarunt: in istam dicam mortalem vitam, an mortem
  vitalem, nescio.

quo.—Apud Bad. Am. Er. et Lov. ex qua et in
  qua. Verius porro in Mss. et in editione Antonii Arn. pro designando
  utroque parente, ex quo et in qua.

eis.—Ita Somm. Dub. Mart. Rond. cum quatuor
  Mss. [Ed. B. quod ex eis non. ABCDE.]

5. tibi.—Somm. Lov.
  Rond. ex aliquot Mss. et 4 Mss. ap. Mart. quærentem te, qui de hoc,
  quod novi, laudari te.

deficiunt.—Lov. an anni tui. Abest
  tamen an, a nostris Mss. et ab aliis plerisque edd.—Insuper,
  Somm. et Rond. cum sex Mss. 1 ap. Mart., E. deficient.

ult. intelligat.—intelligit 3 Mss. ap. Mart. 

6. me.—Lov. et Arn.
  Quis mihi commemorat. Bad. Am. et Er. Quis mecum
  commemorat. E. Sed vera lectio est quam Mss. ope restituimus, juxta
  quem loquendi modum in libro de Magistro, cap. 1, dicit Augustinus: "Duas
  jam loquendi causas constituo; aut ut doceamus, aut ut commemoremus vel
  alios vel nosmetipsos." [mihi in memoriam revocat; quo sensu apud Aug. c.
  acc. p. conjungitur. Erasm.]

purgat.—purgabat. Angl. Mss. (ABCD)
  (E. purgat)—Sic etiam Rond. cum octo Mss.

cum.—Ita in Mss. et recte. Vult nimirum
  Augustinus posse vel ex eo probari, quod illa, quæ in infantibus benigne
  tolerantur, mala sint, quia in ætate provectioribus tolerari æquo animo
  non possunt. Mendose ergo legitur in edd. Quod licet probes, tamen
  ferre.

7. qua me vixisse.—Er.
  Lugd. Ven. Lov. Somm. et Rond. cum decem Mss. necnon tres apud Mart. Mss.
  et ACDE. de qua B. et paulo post, qua vivo ABCDE....qua
  vixi. CDE. [Ed. P. quam me vixisse—quam vivo—quam
  vixi AB.]

si et.—Omittitur, si et, in editione
  Lovaniensi. sed etsi B.

memoria.—Lov. prensabam memoria. Bad.
  Am. Er. et Arn. cum nonnullis Mss. pensabam memoria. ABCDE. 5 Mss.
  ap. Mart. præstabam. Melior visa est lectio Mss. Corb. Fossat. et
  aliorum optimæ notæ, qui habent, præsonabam.

8. deridens.—Nonnulli e
  Mss. diligens eos. E. irridens ABCD. Paulo post vero Bad.
  Am. et Er. acerbissime infligunt.

9. approbet.—Sic Er.
  Lugd. Ven. Lov. Somm. Dub. Mart. Flor. et Rond. cum duobus Mss. [Ed. B.
  approbat. ABCDE.]

aut.—Apud Bad. Am. Er. et Lov.
  haud.

§. 16. l. 2. ordinator.—In editionibus Am. Er. et Lov.
  legebatur, tantum non ordinator. DE. Erratum: quod emendant edd.
  Bad. et Arn. et Mss. plures ac potiores, a quibus abest negatio. vid.
  sup. not. 13. p. 9.

spectacula.—Lov. per oculos periculosa
  micante in spectacula. E. Alii edd. per oculos
  emicante.—Tamen cum Lov. concordant Er. Lugd. Ven. et
  Sommalius, et 1 MS. ap. Mart. magis magisque periculose ABCD
  (inserto tamen in D man. post. per oculos ante
  periculose).

10. stomachi.—Sic
  reperimus in melioribus Mss. Apud Arn. vero et nonnullos Mss. pressus
  stomacho. Denique Bad. Am. Er. et Lov. pressus stomachi
  dolore. E.

sunt.—Er. Lugd. Ven. Lov. Somm. Flor. et
  Rond. cum sex Mss. necnon sex alii Mss. apud Mart. hic et superius,
  sint. CE. quasi laxata sint loca peccandi, annon laxata
  sunt? AD et ut videtur B.

vult.—Abest, quod vult, a Mss.
  optimis. ABCD (sed in marg. D adscribitur ante faciat).

sanarer.—Somm. Dub. Mart. cum sex Mss. et
  Rond. cum quatuor aliis, ut cito sanarer. [Mss. quinque
  citat Mart.; habent autem et ut.]

eos.—Ita legit Arn. nec aliter ferunt
  plerique Mss. sed varia labes huic loco illata est in edd. e quibus Am.
  Er. et Lov. sic habent, et tibi tam eos. Bad. porro, et territa
  per eos. E. Alii, particula interposita, et terram magis per
  eos: quam tamen particulam non ineleganter interdum subintelligendam
  relinquit Augustinus.

referrem.—In Ms. Lyrensi,
  referretur.

11. eram.—Mss.
  frequentes, et ABCD [quia caro eram. E. et ed. P.]

terra.—Am. Er. et Lov. e terra.

P. 12. l. 1. putantur.—putabantur 5
  Mss. ap. Mart. et Somm. D man. post.

difficultas.—Ita Mss. præstantiores. At Lov.
  et Arn. difficulter, difficultas.—Somm. Mart. cum
  quinque Mss. et Rond. cum tribus aliis: difficulter.
  Difficultas. Ulim. et ABCD difficultas omnino, difficultas.
  E difficultas omnino ediscendæ.

13. possem.—Mss.
  aliquot cum Arn. et quia non esset nisi. DE. quæ non esset
  ABC. Alii nonnulli et quæ non nosset nisi.

a te.—Rond. cum septem Mss. rece seramus a
  te. E.

§. 24. pen. sed quæ et in rebus. = quæ 6 Mss. ap. Mart. ABCD. =
  et quoque E.

14. putarentur.—Apud.
  Lov. ne flagitia putarentur. Non integre.

§. 26. l. 23. appellare ad aliquem 3 Mss. ap. Mart. ABCDE.

§. 27. l. 4. decoris pro dedecoris 5 Mss. ap. Mart.

15. eruis.—Am. Er. et
  Lov. Et non eruis. E. Sed melius longe Bad. Arn. et Mss. præcipui,
  Et nunc eruis.

Nam.—Mss. tres Angl. Nam ivi. ABCD. 4
  Mss. ap. Mart. longe eram.

tenebroso.—Apud Lov. additur,
  cesseram. Am. et Er. recesseram. In Ms. Alb. habetur, in
  affectu eram tenebroso. Apud Bad. vero. Arn. et cæteros fere omnes
  Mss. generalior effertur sententia absque addito, ut intelligamus longe a
  Deo esse illos qui sunt in affectu tenebroso.

16. alteri.—Rond. cum
  quatuor Mss. hic interponit non. BC.

hominibus.—Lov. inter homines D sup.
  ras. inter homines hominibus ABC. Patet legendum esse cum Mss.
  inter hominibus K. 1ma. man.; vel sine aspiratione,
  inter omines: quod Augustinus in exemplum affert locutionis
  incongruæ et cavendæ.

vanæ Rond. cum octo Mss. quibus accedunt duo Mss.
  laudati a Mart. E. [vana ed. P. c. ABCD] mox deprehenderam
  4 Mss. ap. Mart. et succedentibus hæc ipsa
  omnino 7 Mss. ap. Mart. Mor. ABCDE.

vivebam.—Sic Mss. cum edd. plerisque, ubi
  Lov. c. 5 Mss. ap. Mart. habet, et jam tunc videbam—Somm. et
  Rond. cum quatuor Mss. et jam tunc vivebam. E. etiam tunc et
  vivebam ABCD.

17. cæteris.—Bad. Am.
  Er. et Lov. cæteras. meas atque cæteras E. Castigatum est ex Arn.
  et Mss. cæteris. Quippe hoc loco fatetur Augustinus se in eo
  peccasse, quod voluptates, sublimitates, veritates, non in Deo; sed in
  seipso et creaturis aliis quæreret.

18. colligens.—Tres
  Mss. Angl. colligas. ABCD.

inferis.—Lov. cum antiquioribus edd.
  satiari in inferis. Expunximus, in, juxta Mss. et Arn.

luminosus.—In libris editis ab Henrico
  Sommalio Societatis Jesu, et a Thoma Blasio, legitur: limosus
  limes. In codice Corb. liminosus. Utrobique corrupte: illic
  enim deflet Augutstinus quod sese intra honestæ amicitiæ limites haud
  continuerit; adeoque legendum cum Mss. et aliis edd. luminosus
  limes.

Obsurdueram.—In Lov. Somm. et Blas.
  Obsordueram. DE. Substituimus obsurdueram aliorum codicum
  auctoritate, necnon exigente vocabulo, stridore, quod ad aures
  refertur.

19. modularetur. sic Mss.
  primæ notæ, et prope omnes; quam lectionem parum abfuit ut præeligeremus.
  ABCDE. [moderaretur ed. P.]

nostræ.—In Mss. optimis. [mortalitatis
  nostræ. ABCDE. c. ed. P.]

libidinis.—Lov. Somm. et Blas. accepit in
  me luxuria sceptrum, e totas manus ei dedi vesania libidinis. In
  aliis plerisque codicibus habetur in recto, vesania; et abest vox,
  luxuria.

20. l. 10. de quam profundo.—de quo
  5 Mss. ap. Mart. ABCD.

meum.—Somm. et Rond. quis enim hominum non
  extollebat laudibus tunc patrem meum? tunc hominum ABD.

inclinatæ.—Ms. Lyrensis: perversus atque
  inclinatus. mox voluptatis ABCD.

21. l. 8. quanto magis turpes = magis
  ABCD.

22. justitiæ.—Mss.
  frequentiores: nisi penuria et fastidio justitiæ. ABCDE.

l. 15. malitia. Fœda erat. fœderata 5 Mss. ap.
  Mart.

dedecore.—Somm. et Rond. de decore,
  duabus vocibus. Tres Mss. apud Mart. non decus aliquod, sed dedecus
  appetens.

23. et.—Somm. et Rond.
  hic addunt, opibus. E.

ego.—Somm. Dub. Mart. Rond. ergo. Alii
  edd. quid ergo eo.

erat.—Er. Lugd. Lov. Somm. Dub. Mart. Rond.
  erant.

iniquitatem.—Lov. sola iniquitate. DE.
  At alii cdd. melius, solam iniquitatem.

fruens.—Angl. duo furens. [E.
  tantum] Alii, fruens.

ibi.—In Mss. quatuor et Arn. mihi.

24. a quo?—Somm. Lov.
  Flor. Rond. om. potest. [a quo potest? ABCDE. c. ed.
  P.]

sua.—Ita in Mss. et antiquioribus edd. cum in
  Lov. et Arn. legatur, opera tua malis inimica sunt. E. Contra
  mentem Augustini, qui, nisi fallimur, probare intendit nihil Dei
  innocentiæ derogari pœna malis irrogata; quia si quid patiuntur
  nocumenti, totum in ipsa eorum opera refundi debet.

§. 14. l. 4. etiam sic te imitando = te ABCD.

25. reorum. sic Codices
  plerique, cum Ulim. et E. Maluimus, uti pauciores habent, consortium
  reorum. ABCD. Hoc enim verbo S. Augustinus peccati illius sui
  gravitatem amplificat, sicuti deinceps facit, se et consciorum
  animorum confricatione accensum, et consortio simul peccantium
  delectatum fuisse accusans. [reorum ed. P.]

26. occurrit.—Er. Lugd.
  Lov. Somm. et Rond. occurrerit.

27. amabam.—Lov. et 4
  Mss. ap. Mart. et amari amabam; moxque, amans amari. At
  Bad. Am. Er. Arn. et Ulim. cum Mss. pro, amari, habent,
  amare, utroque loco, et melius.

l. 4. quid pro quod ABCDE.

libidinis.—Am. Er. et Lov. de tartarea
  libidine. At Bad. Arn. et Mss. de tartaro libidinis.

28. insania.—Septem
  Mss. mirabilis insania. E.

actori.—Am. Er. et Lov. auctori. ABD.
  auditori C.

dolores.—Theologi Lovanienses legunt:
  lacrymæ ergo amantur et dolores. Abest vox, lacrymæ, a Mss.
  et edd. plerisque. lacrymæ loco lacrymatur habet E.
  lacryma D. lacrymat AB.

æstus.—Rond. ex tribus Mss. et totidem ap.
  Mart. in æstus.

§ 3. l. 9. amentur—amantur ABCD.

l. 13. congaudebam.—bat ABCD. sed puncto forsan notatur,
  et mox contristabatur.

antep. lateque—alteque 5 Mss. ap. Mart. ABCDE.

gererent.—Er. Lugd. Lov. Somm. Mart. cum 1
  Ms. Rond. gererentur.

dolor.—Bad. Am. Er. et Lov. delectatur
  cor, cum 5 Mss. ap. Mart. Nostram vero lectionem præferunt Mss. et
  Arn.

29. §. 5. l. 2. sacrilegam curiositatem
  sacrilega curiositate ABCDE. 

scævum.—Sic juxta vetustos cdd. scribendum
  hic, scævum, id est, sinistrum: non, sævum, uti scribitur
  apud Er. et Lov.

30. §. 7. l. 4. quendam Ciceronis minus
  recte ex edit. Lips. pro quendam cujusdam Ciceronis quod habent
  ABCDE. cum ed. P.

l. 11. surgeret jam cœperam ABCDE.

31. refrangebat.—Sic
  Mss. prope omnes cum Bad. neque secus Am. et Er. nisi quod scribunt,
  refringebat. At Lov. et Arn. habent, et hoc solo in me tanta
  flagrantia refrigebat.

præbiberat.—Er. Lugd. Ven. Lov. Flor. et sex
  Mss. apud Mart. pie biberat. ABCDE.

§. 9. l. 2. ut viderem—et videre, 4 Mss. ap. Mart. et
  ABCD.

nomina.—Lov. Hæc enim omnia non. hæc
  omnia E.

sono.—Quatuor Mss. tenui sono. ABCD
  (sed in D sup. emendatur sono tenus) E. Alii tenus
  sono.

§. 10. l. 1. = et ABCDE.

32. l. 1. et cæterum = et ABCDE.

33. habes.—Er.
  abes. B.

34. pulmenta.—Sic Mss.
  cum Bad. Am. Arn. ubi Er. et Lov. elementa. Angl. quatuor,
  bulmenta. [minus recte, habent enim omnes pulmenta.]

illam.—Er. Lugd. Ven. Lov. Somm. Dub. Mart.
  c. 2 Mss. Flor. et Rond. in illam. ABCE. D man.
  2da.

illum.—Er. Ven. illam. et 3 Mss. ap.
  Mart. D man. 2da.

35. l. 3. quibus rerum
  ignarus.—rebus ABCDE. 5 Mss. ap. Mart. Ulim. et Arn.

Scriptura.—Sic Mss. Angl.—Sic etiam
  editio Am. duo Mss. Flor. necnon editio Florentina. 3 Mss. ap. Mart.
  [et si recte in Scripturis diceremur.]

rectissima.—Quatuor Mss. lectissima.
  AC. D 1ma. man.

l. ult. juste—juxta 2 Mss. ap. Mart.

36. l. 1. Numquid.—Et numq.
  ABCD.

l. 8. his—hic ABCDE.

præcepit.—Apud Lov. additur, Deus. D.
  man. 2da. Lips. Sed ea vox abest a Mss. et plerisque edd. quia
  quæ hic laudatur Justitia, non est alia ab ipso Deo, qui præcepit.

37. l. 4. = est ABCDE.

38. l. 3. Tu † Domine
  derelinqueris ABCD.

l. 4. quia—qui ABCDE et Germ. 1 ap. Mart.

42. l. 1. videretur videbatur ABCD.

concederet.—In editis Bad. Am. Er. et Lov.
  me secum crederet. Sed legendum cum Mss. potioribus, me
  concederet; vel cum Arn. me secum concederet.—Editio
  Florentina censet omnino legendum, me secum crederet: quod probare
  nititur auctoritate tum edd. supra memoratarum, tum Sommalii, tum undecim
  Mss. Etruriæ: cujus tamen rationibus non convincimur. Ut vivere me
  secum crederet et haberet (habere E) mecum ABCDE. et 5
  Mss. melioris notæ ap. Mart.

44. fieri.—Er. Lugd.
  Ven. Lov. Flor. et Rond. fieri enim. E.

45. carmina.—Bad. Am.
  Er. et Lov. certamina.

46. §. 3. l. 6. = me ABCDE sinerem
  E.

castitate.—Bad. Am. et Er. substituunt,
  charitate.

47. planos.—In
  quibusdam editionibus, planetarios. Ita in ipsa editione
  Lovaniensium per typographorum oscitantiam; quandoquidem in suis
  Castigationibus aiunt rectius videri sibi legendum, planos, id est
  impostores, quo nomine appellatos olim fuisse Mathematicos palam est. Hoc
  porro nomen alias adhibet Augustinus, ut libro tertio contra Academicos,
  cap. 15.

48. l. 1. medicæ artis.—medicinæ
  ABCDE. 4 Mss. ap. Mart.

proconsule.—Er. Lugd. Ven. Benedict. pro
  consule, duobus verbis. Lov. proconsul e manu sua. ACD.
  proconsul manu G. 2. ap. Mart. E.

l. 13. illam.—illa ABCDE et 6 Mss. ap. Mart.

intelligere.—Sic legendum cum Mss. Angl.
  ABCDE.—Quibus suffragantur sex Mss. Flor. necnon Mart. cum tribus
  Mss. et Rond. cum quatuor aliis Mss. [potuisset intelligere.]

sustentas.—Lov. et Rond.
  sustentes.

paginis.—Apud Am. Er. et Lov. de
  Paganis; quibus perperam suffragantur aliquot Mss. E.

castus.—Mart. cum tribus Mss. melioris notæ
  [cautus ABCDE c. ed. Par.]

49. cocta.—2 Mss. ap.
  Mart. et Lov. E. Mss. plures coacta, et melius nostra opinione
  dicitur coacta, id est coagmentata amicitia, quam cocta.
  licet hanc vocem Lovanienses prætulerint.—Quinque Mss. apud Mart.
  citati et D man. 2da. habent, coacto fervore
  [coacta ABCD c. Ed. Par.] mox = ego ABCDE.

convertis.—In Editis Am. Er. et Lov.
  Simulque convertens. Paulo post, apud Lov. legere est, super
  omnes civitates; pro, suavitates.

suavi.—Er. Lugd. Ven. Lov. suavis.
  E.

50. §. 9. l. 4.
  expetebant—spectabant ABC. expectabant G. 1. DE.
  sp. enim ABE. = mihi ABCDE et pro quia, quod ABCDE.
  G. 2. ap. Mart. quæ G. 1. quando 4 Mss. ap. Mart.

51. l. 3. = tunc ABCDE.

l. 7. tunc—nunc AC. D man. 1ore. non
  B.

l. 8. Sic enim ego eram ABD. ego enim E. 

ibi.—Am. Er. Lov. et Somm. An hoc
  tibi. D. man. 2da, ut videtur.

52. conscissam.—Quinque
  Mss. concisam, et ABCDE.

Ad te.—Ita magno consensu Mss. paucis
  exceptis qui habent, vel a te vel cum edd. miseriæ quæ a
  te. D man. 2da, quæ ad te.

53. §. 14. l. 3. ex ejus corpore—ex
  eis ABC. D man. 1ore.

antep. quo fugit—a quo ABCD.

et non.—Sequimur Mss. In edd. porro sublata
  negatione legitur, etenim omnia senescunt.

54. sint.—Mss. tres:
  Eunt enim quo? ut non sint.

§. 16. pen. descendunt—discedunt 3 Mss. ap. Mart.

§. 17. l. 3. hæ—hæc ABCD.

55. ubi est.—In codice
  Sorbonico, et 2 Mss. ap. Mart. Ecce ibi est, ubi sapit
  veritas.

eam—Lov. Arn. Mart. cum quinque Mss. necnon
  Rond. cum quatuor Mss. ut sanet eam. [e Vulg.] D man.
  2da.

l. 7 ab inf. illi alter—ille ABCDE, 2 G. et Ulim. ap.
  Mart. ille et alter 2 Mss. ap. Mart.

56.
  descensum.—Benignianus codex optimæ notæ, discessum.

l. 5 ab inf. corporibus—corporalibus ABCD.

57. Hierium.—Sic
  scribitur in editione Lov. et in Mss. plerisque. At in Bad. Am. Er. Arn.
  et quatuor Mss. Icherium.

l. 5 ab inf. meæ—suæ AB. C man. post. D. et 6 Mss. ap.
  Mart.

dictor.—In edd., E et 6 Mss. ap. Mart.
  doctor. In duobus Mss. Lov. dictator: corrupte scilicet
  pro, dictor; quam vocem nostrorum codicum auctoritate restituere
  visum est.

58. meæ.—Arn. cum
  editione Moreti, an. 1650 sic habet: animo versabam et ostentationem
  contemplationis meæ. Mss. sex: modos contempl.

vitæ.—Mss. Angl. cum nostris habent:
  divisione irrationabilis (ABCD) vitæ; sive,
  irrationalis. E. Apud Lov. rationalis; mendose, ut
  patet.

mentem.—Mss. quinque non deterioris notæ et
  ABCDE habent sine ullo sensu mentem, pro, sine ullo
  sexu.

59. §. 25. antep.
  accepimus—accipimus ABD et 3 Mss. ap. Mart.

60. confitebar.—Edd.
  pene errare confitebar, manifesto lapsu. ABCDE. plane 1 Ms.
  ap. Mart.

61. acumen.—In
  antiquioribus editionibus, discendi. Lov. et Arn.
  disputandi. At in Mss. pluribus, dispiciendi acumen, quæ
  germana lectio visa est.

cupiditates.—Lov. cum antiquioribus
  editionibus, meretricias cupiditates. At Mss. cum Arn.
  meretrices: quod vocabulum usurpavit Augustinus ab eo loco
  Evangelii, ad quem alludit.

62. timebimus.—Somm.
  Ulim. Lov. Arn. Moret. Mart. cum septem Mss. necnon Rond. cum tredecim
  Mss. ABCDE [timemus ed. P.]

64. vexarentur.—Ita
  codices plerique, et elegantius videtur quam si rupto periodi nexu nova
  incipiat sententia hoc modo: In te offenderunt injusti ut juste
  vexarentur, uti habent nonnulli Mss. cum Arn. ut et &c.
  ABCD. offenderent—et E.

suam.—Substituimus, suam ex Mss.
  melioris notæ, loco tuam, quod in codicibus vulgatis, et in Mss.
  nonnullis reperitur.

§. 3. l. 4. suaviloquentiæ—suavis eloq. ABCD.

l. 5. quam ego † jam ABCD.

65. tibi.—Arn. et Mss.
  duo, occidant se tibi; moxque, trucident. Alii plerique
  codices comprobant alteram lectionem, quæ paululum obscura est propter
  distantiam particulæ negantis referendæ etiam ad verba, occidunt,
  et trucidant.

66. quæ.—Somm. Dub.
  Mart. c. 1 Ms. et Rond. Lips. qui. E.

§. 6. pen. ad illas rationes—exploratas. ad illa ratio B.
  explorata ABC. ad illas rationales ACD man.
  1ore.

§. 7. l. 5. sicut Deum—sicut Te ABCD man.
  1ore.

67. hoc.—Er. Lugd.
  Ven. Lov. Flor. ad hæc. adhuc ABC hoc sup. lin. D.

§. 8. l. 7. existimari se. se (sese C.) æstimari
  ABCD æstimari se Mart. cum 2 G. et Arn.

tam.—Arn. et Moret. D man. post. falsa
  tam ABD man. 1ore. Mart. (c. 5 Mss. et Ulim.) Rond.
  falsata C. Rhythmus "non solum ignorata, sed etiam falsata" Aug.
  sapit [falsa tam vesana superbiæ. ed. P.]

69. eoque.—Er. Lugd.
  Ven. Lov. eo quoque. ABCD.

antep. quas—quos ABCD 4 Mss. ap. Mart. Ulim. Mor.

70. quod.—Rond.
  quo ABCD. 1 Ms. ap. Mart. Mor.

modis.—Ulim. Somm. Arn. Mor. Mart. cum sex
  Mss. et Rond. cum undecim Mss. miris et occultis modis. E. et D.
  sup. lin.

est.—Er. Lugd. Ven. Lov. Dub. Mart. Flor. et
  Rond. sit.

71. nolui.—Codex Sorb.
  meos esse volui. Consentit Gallica versio Arn. sed alii cdd. etiam
  Arn. in Latino textu, habent nolui. Et reipsa cum in schola
  rhetoris studeret Augustinus, fuit longe sedatior, ut ait supra, lib.
  iii. c. 3.

diligebant.—Somm. Dub. Arn. Mart. (c. 5
  Mss.) Mor. et Rond. diligent A [diligunt, BCDE c. ed. P.]
  

72. non mansit. Sic Mss.
  magno consensu. E. Verior forsitan lectio est, qua filium mater
  significatur suis fletibus ac precibus prosecuta. = non ABCD et 3
  Mss. ap. Mart. et Arn. [remansit ed. Par.]

me faceres.—ita Mss. et Arn. ABCDE. [ut
  in me ed. Par.]

ista.—Lugd. Ven. Lov. Somm. Mart. c. 4 Mss.
  Arn. Mor. Flor. Rond. contemnentes ista.

Evæ.—Sic restituimus ex veterrimo codice
  Corb. et 2 Mss. ap. Mart., nam peccatum est in aliis plerisque Mss. qui
  habent, arguebatur in ea reliquiarum Evæ. BCDE. Quos sequuntur
  Bad. Am. et Er. reliquum A. Alii vero dum locum emaculatum
  cupiunt, substituunt, rea, pro, in ea, Mss. certe
  refragantibus. Nihil dubii est quin primum vitiatus fuerit locus ab iis
  quibus insolens et ignota erat vox, reliquiarium. In qua librarii
  rursum peccarunt libro 1 Quæstionum in Genesim, quæstione 148, ubi
  codices veriores præferunt, "enutrire vestrum reliquiarium," juxta LXX.
  κατάλειψιν,
  non, reliquias, aut, reliquiarum, ut alii.—Præterea,
  codici Corbeiensi suffragantur duo manuscripti Florentini optimæ
  notæ.

§. 16. l. 2. ibam † jam ad inferos ABCDE Mart. cum 5
  Mss. et Ulim. Arn. Mor. &c.

sua.—Sic legendum cum Mss. cum Bad. et Arn.
  non ut Am. Er. et Lov. in carne; tametsi hoc habeat locus Apostoli
  ad quem alludit Augustinus. Nam hic dicere maluit, nec solverat ille
  in cruce; quia sui recordabatur erroris quo antea cum Manichæis non
  crucem, sed carnem Christi negaverat.

73. l. 9. recuperarem—reciperem
  ABCD. = mei ABCD.

§. 17. l. 7. bis in die—bis die ABCDE.

l. 12. mutabile ABC. quod tamen glossam sapit. E. sed fors. sup. ras.
  et 2 Mss. ap. Mart. [nutabile D. c. ed. P.]

amabam.—Ita 3 edd. vetusti ap. Mart. ubi
  Lovanienses habent, peccavi tibi; sed excusare me
  amabam.—Somm. Mart. et Rond. peccabam. me amabam
  habent ABCDE.

in me.—Lov. Mor. et antiquæ editiones, (cum
  3 Mss. ap. Mart. E et A. sup. lin. in in orat. serie) te a
  me. Melius vero Mss. et Arn. te in me, juxta Manichæorum
  errorem, qui Dei portionem in homine cum natura mali depugnare
  credebant.

75. l. 1. maligna.—mala AC G. 1.
  ap. Mart. mea B.

eorum.—Alludit ad versiculum 4 Psal. 140, et
  sequitur hic et alias lectionem quamdam LXX, quæ habet, συνδυάσω
combinabo: quapropter scribimus cum antiquioribus codicibus
  combinabam, E in textu, corr. in marg. pro quo in aliis est,
  convivebam, aut, combibebam convivabar,
  communicabam. ACD. cabo. B. combinabar Moret.

76. diffunderetur abs
  te—cdd. Regiomont. Bertin. 2 edit. Ulim. Bad. Arn. Lov. Er. ABCD
  ed. Par.]

77.
  reprehenderant.—Mart. cum 1 Ms. et Rond. reprehendebant.

79. §. 23. l. 4. per eosdem ipsos—eos
  ipsos ABC 2 Germ. ap. Mart. qui habent Manichæis.

nesciens.—Sic Mss. Angl. cum nostris. At Am.
  Er. Lov. et nescivi. Somm. Blas. Mor. et 2 Mss. ap. Mart. et
  nesciebam.

80. excipiendum.—Lov.
  decipiendum.

occidebar spiritaliter. Itaque. Somm. et Rond.
  ABCDE. [occidebar. Spiritaliter itaque—expositis ed.
  Par.]

§. 25. l. 7. multa probabiliora—multo ACDE 3 Mss. ap.
  Mart. et Mor.

83. densiores.—In
  codice Alb. additur, fundere.

Ambrosium.—Ita potiores Mss. At edd.
  currerem, et in Ambrosii. ABCDE et G. 2. ap. Mart.

periculo.—Er. Lugd. Ven. et Lov. acriore
  periculo.

mirarer.—Sic potiores Mss. et Am. Er. Arn.
  At Bad. et Lov. et 4 Mss. ap. Mart. miraretur.

pocillum.—Am. et Er. potillum.

84. tepidissimo. E. quod
  ... aquatissimum ... tepidissimum Somm. Arn. Dub. Flor. et Rond. B.
  quod jam non solum aquatissimo. ACD. 4 Mss. ap. Mart. et Blas.

l. 7. = se ABCDE.

prædicationem.—Lov. Somm. Blas. et 5 Mss.
  ap. Mart. habent: in ejus prædicatione. CE.

85. l. 18. disceptare—dissertare
  ABCDE.

86. dicere.—sic omnes
  fere Mss. D. Lips. (altera tamen lectione subjecta) [discere 2
  Mss. ap. Mart. et edd. ABCE. ed. Par.]

pulsans.—Sic legendum cum Mss. et Somm. Arn.
  non quemadmodum Lov. et editi cæteri habent, pulsansque.

Ecclesia.—Post vocem, Ecclesia,
  additur in edd. et E. tua, quæ vox abest a Mss.

87. l. 2. viderem—videram ABCD.

l. 3. sint—sunt ABCD.

88. viderem.—Mart. cum
  1 Ms. videram. ABCD.

l. ult. inconcusse—inconcussa Somm. Arn. Mor. Mart. c. 3
  Mss.

90. l. 5. ab inf. quo—quod
  ABCDE.

91. l. 3. = illud ABCDE.

92. voluptate.—Tres
  Mss. Angl. cum mira voluptate. ABCDE.

93. esset.—Er. Lugd.
  Ven. Lov. Mart. E obvius esset. E. Somm. et Rond. per viam
  obvius esset. pervium esset ABCD.

l. 5. mea—ea ABCE eo D ♂. 

§. 11. l. 3. ortus erat. erat ortus ABCD. eram ortus E
  Lips.

l. 7. Magnam. magnæ ABCD et 1 Ms. ap. Mart.

92. l. 17. = jam ABCDE.

l. 22. visum contemnere. visu ABCD. 4 Mss. ap. Mart. Som.

94. §. 14. l. ult. judici. judiciis ABCD.
  (E. manu 1ma. judicibus e corr.) 6 Mss. ap. Mart.

§. 15. pen. tandem [Symbol: Dagger] jam ille ABCDE. 7 Mss. ap.
  Mart. Arn. Moret.

95. ter.—Bad. Am. Er.
  Blas. Et ibi. Lov. Somm. Mor. et 4 Mss. ap. Mart. Et inter
  hæc. At Mss. plures potioresque cum Arn. habent, Et ter jam
  assertion. Prætulimus; nam Alypius tertium functus assessoris munere
  dicitur etiam postea lib. 8. c. 6. "Mecum erat Alypius," inquit
  Augustinus, "otiosus ab opere jurisperitorum post assessionem tertiam,
  exspectans quibus iterum consilia venderet."

Italicianarum.—Apud Lov. Arn. Mor. 5 Mss.
  ap. Mart. et BC Italicarum. At in vetustis edd.
  Italicianarum, uti scribitur etiam in Notitia dignitatum Imperii,
  et ab iis qui de Comite largitionibus in Italia faciendis præfecto agunt.
  sic ADE.

aversabamur.—Sic Er. Lugd. Ven. Lov. Somm.
  Arn. Dub. Mart. c. 3 Mss. Flor. et Rond. [Ed. B.
  adversabamur.]

97. l. 10. quærimus,
  sumimus,—quæremus, sumemus ABCD. et E manu post.
  sumemus comparabimus.

horis.—Er. Lugd. Ven. Lov. Somm. Flor. et
  Rond. antemeridianas horas.

vita misera. ABCD. [vita hæc misera E. cum
  ed. P.]

ac non. ABCDE. et 4 Mss. ap. Mart.
  [an non ed. Par.]

98. cantans.—Arn.
  Flor. et sex Mss. apud Mart. ABCDE. [causans. ed. Par.] et paulo
  post, Somm. Rond. et tres Mss. apud Mart. Mor. et Lov. ad marg.
  desideraveramus, pro desideraremus.

99. deligatus.—Lov.
  Blas. cum aliquot Mss. delicatus. E sup. ras. Somm. Arn.
  delectatus. Stant vero pro nostra lectione melioris notæ Mss.
  ABCD.

§. 22. l. 18. incidit.—incidet ABCD.

100. l. 5. demonstrabas. ABCDE Mart. c. 4 Mss.
  Arn. et Mor. [demonstrares ed. P.]

101. formabamus.—In
  antiquioribus editionibus et nonnullis Mss. firmabamus. Flor.
  pene firmaveramus.

gemitus.—Codex Alb. et antiquiores edd.
  Inde ad suspiria et gemitus convertebamur, et gressus E.
  regressus Mart. c. 2 Mss.

avulsa.—evulsa ABC.

ereptura. ABCDE. [ed. P. raptura] mox
  ablatura ABCDE.

102. l. 8. quod ista ipsa, fœda tamen.
  quod tanta ipsa, fœda (fœda ipsa 2 Mss.)
  tamen 5 Mss. ap. Mart.

feram.—In Lyrensi codice, et ego ibi
  liberabo.

103. cogitabam.—Bad.
  Am. et Er. non tamen te cogitabam.

104. illos deceptos
  deceptores et loquaces mutos. ABCD. et deceptores. E. [deceptos
  illos et deceptores ed. P.] Am. Er. loquaces mutos, et (=
  et Ulim.) ob hoc mutos, quoniam.

105.
  noluisses.—Legitur, voluisses, apud Bad. Am. Er. Somm. et
  Blas. et 5 Mss. ap. Mart. E.

explicatam ABCDE et G. l. ap. Mart.
  [explicitam ed. p.]

106. liquidam.—Sic
  Mss. Angl. [ABCD] et nostri prope omnes. Germ. l. ap. Mart. Et paulo
  post, non alium quam me.—Hanc eamdem habent lectionem Arn.
  Mart. Flor. et Rond. cum aliquot aliis Mss. [eam liquide
  cernere... (sic E) non aliud quam me (E).]

factus esset.—Omittitur, bonus, in
  Mss. Benign. Theoderic. et aliquot aliis. ABCD [bonus ed. P.]

107. ubi. ABCDE cum ed.
  Ben. unde Som. Arn. Mor. Mart. [cum 3 Mss. neque tamen antiquiss.]
  [unde ed. P.]

alia ABCD [animalia E. c. ed. P.]

tuam.—Quatuor Mss. creaturarum
  tuarum. mox quæ † re vera corpora erant ABCD et
  Mart. c. 6 Mss. Arn. Mor. [quæ vera corpora ed. P.]

l. 7. ab inf. per immensa = spatia ABCDE. [spatia ed.
  P.]

108. ea.—Ita Mss. cum
  Bad. et Arn. At Am. Er. Lov. et 3 Mss. ap. Mart. mutata interpunctione
  habent: Aut unde fecit ea? Materies aliqua mala erat. mox
  totum ABCD. [totam E. c. ed. P.] et omnipotens ABCDE
  [omnia potens ed. P.]

fabricaretur.—Er. Lugd. Ven. Somm. et Rond.
  fabricaret.

fluitans.—Bad. Am. Er. Lov.
  fluctuans. 4 Mss. ap. Mart. et E.

109. illam.—Sic in
  Mss. et ABCDE. Lips. [ullam ed. P.]

quod.—Sic ex Mss. Angl. et Mart. c. 7 Mss.
  Ulim. Lov. Arn. [dicebat, quantum valeret.]

sui.—In edd. plerisque: et collatione
  flagrabant in eas nugas igne cordis sui. E. flagitabant meas A
  in eas BCD. Castigavit Arn. flabant ignem: nos ex Mss.
  restituimus flatabant; quo in verbo, quia minime familiare erat,
  lapsi sunt librarii et locum corruperunt. Id porro usurpat Arnobius
  adversus Gentes, lib. 2, circa medium: "Quid mimulos, histriones,
  cantores tuba, tibia, calamoque flatantes?"

Firminum.—Er. Lugd. Ven. Somm. et Rond.
  de eodem Firmino. 

110.
  pronuntiarem.—Mart. cum 3 Mss. Arn. Mor. prænuntiarem.

colligi.—Sic legendum juxta Mss. Angl. ABCD
  et 2 Germ. ap. Mart. [dicerem? Inde certissime collegi ea quæ
  vera. (sic E.)]

aditu.—Bad. Am. Er. cum 5 Mss. et 1 ap.
  Mart. auditu.

at eadem.—Somm. Arn. Mor. Mart. cum 5 Mss.
  ad AD aut BCE. aut si 1 Ms. ap. Mart. diceret si
  eadem. Er. Lugd. Lov. et Ven. [etiamsi ed. P.]

111. l. 2. aut quid ABCDE
  [ut quid ed. P.] atque Scripturis ABCDE [in Script. ed.
  P.]

recipiebant.—Codex Benign.
  rapiebant.

112. §. 12. pen. meorum ABCDE [om. ed. P.]

l. ult. Verbum Deus. ABCD. [Verbum Dei Deus ed. P.]

115. lucem—Hic in
  edd. additur, Domini, qua voce carent Mss.

116.
  conspicitur.—Mss. magno consensu ferunt, conspiciuntur.

§. 18. l. 4. quid ABCDE [quod ed. P.]

117. extra.—Legebatur
  in Lov. et antiquioribus editionibus, et 4 Mss. ap. Mart. quia extra
  te non est aliquid, C. At Arn. expunxit, te, quæ vox abest a
  potioribus Mss. et abesse debet, cum sensus sit, nihil esse extra
  universam creaturam, quod ad perturbandum ordinem a Deo constitutum
  irrumpat.

ista.—Sic Mss. melioris notæ cum Arn. ubi
  Somm. Mor. et 3 Mss. ap. Mart. habent ut dicerem non esse nisi
  ista: cæteri porro edd. Ulim. et 1 Ms. ap. Mart. ut dicerem non
  esse ista.

118. §. 22. l. 1. Et sensi expertus ABCDE.
  [et expertus sum ed. P.]

infima.—Sic Bad. Am. Ulim. et Er. sicque
  Mss. Angl. et plures e nostris Mss. et 4 ap. Mart. At Arn. et Mss.
  aliquot, detortæ in infimam, Supple, substantiam. Lov.
  detortam in infimam. [detortæ in infimam voluntatis
  perversitatem.] projicientis in intima ABCDE.

instabam—Am. et Er. cum Mss. quatuor, et
  ABCD [stabam E. c. ed. Par.] mox diripiebar ABCDE 3 Mss.
  ap. Mart. Ulim. Arn. Mor. [derip. ed. P.]

119. l. 2. nuntiaret ABCDE et om.
  et ante quousque ABCD. [adnuntiaret et ed. P.]

pervenit.—Egregium huncce locum reparant
  codices Mss. Nam in vulgatis corrupte legebatur: et perveniret,
  E.

lin. ead. certa ABCDE et Mart. c. 2 Germ. [certo ed.
  P.]

evalui.—Er. Lugd. Ven. Lov. Mart. Flor.
  valui ADE. C man. 1ore.

120. animum.—Er.
  Lugd. Ven. Rond. animam. E.

122. cœpi.—Dub.
  Mart. et Rond. cepi.

123. curia.—In
  editis, cura, ABCDE et 4 Mss. ap. Mart. At in Ms. Benign. longe
  melius, curia cœlestis Imperatoris.

125. tua.—Bad. Am.
  Er. cum codice Alb. delectatione tua E.

l. 6. audiunt ABCDE. et aliquot edd. [audient Mart. c. 3
  Mss. Arn. Mor. ed. P.]

126. quod.—Mart.
  tribus suffragantibus Mss. quo.

tecumque unum Deum.—Omitti poterant isthæc
  verba, cum Spiritu sancto, quæ absunt a pluribus et potioribus
  Mss. (ed. B.) om. ABCD. Ea igitur omisimus; hic enim de Deitate Filii
  agitur, non de Sacrosancta Trinitate fit confessio. Vocc. uncinis
  includit Lips.—Ed. Ox. [tecumque cum Spiritu Sancto unum
  Deum E cum ed. P.]

127. l. 11. de quo ille ABCD. et Mart. c. G. 2.
  [deque illo ed. P.]

dilucidaverat.—Mss. non addunt, et
  dilucidaverat. (ed. B.) absunt ab ABCD. ea ergo omisimus. uncinis
  includit Lips. [habet ed. P.] mox in Rom. foro. = in
  ABCDE.

monstra.—Mirum quantum hic varient codices.
  Ex vetustioribus et castigatioribus, codices Fossat. Benign. Corb. 1
  Germ. etc. pro, populusque etiam, habent, popilios jam.
  (pompilios jam E.) Alii quinque cum Bad. Am. Er. Somm. Blas.
  populi usiam. Victor. et Germ. 2 &c., populique jam.
  Nonnulli, populi etiam. Lov. populusque etiam. Nos ex ipso
  Benedictinorum consilio, tres Mss. Angl. secuti sumus, quorum lectio
  cæteris eo loco exhibitis longe præstat. Porro conjunctio et,
  addita est ante omnigenum, quia in omnibus Mss. reperitur.
  [Romana nobilitas inflata spirabat populusque etiam et omnigenum deum
  monstra.] Populos tamen, non populo cum ed. P., habent
  ABCD; id ergo restituimus, præsertim cum in plerisque lectionis
  depravationibus adhuc supersit litera s. (Ed. Ox.)

mox quæ ista ABCD [iste ed. P.]

128. Christi videro = te ABCD. [habet
  ed. P.]

tuo.—Rond. cum paucis Mss. suo.

129. quam exsultantibus
  pastoris. Sic in Mss. (et Arn.) præter Valinensem qui habet, quam
  exsultantibus Angelis pastoris: et melius. (ed. B.) om.
  Angelis ABCDE et 2 Mss. ap. Mart. et edd. plur. quæ habent quam
  exsultantibus pastoris. omisimus ergo; fit enim allusio ad Luc. 15,
  5. ubi de Pastoris gaudio narratur, vc. autem Angelis inseruerunt
  quibus constructio durior visa est. (uncinis includit Lips.) ed. Ox.
  [Angelis ed. P.]

130. l. 1. quia ABCD. [qui ea E. c. ed.
  P.]

voluptariis ABCD. [voluntariis E. c. ed.
  P.]

131. l. 2. jam amemus et curramus. ABCDE.
  [amemus curramus ed. P.] 

tanquam quæ sunt. ABCDE. 1 Ms. ap. Mart. Mor. [ =
  quæ ed. P.]

magnæ. 7 Mss. ap. Mart. Arn. Mor.—Lov.
  magnum.

cogitabatur.—Mss. octo habent,
  cogebatur, non inepte ad significandam vim diabolo illatam.
  Sequimur vulgatorum lectionem in Mss. etiam bene multis repertam; et vero
  potest habere eumdem sensum.

132. experimento.—Sic
  Er. Somm. Arn. Mart. et Flor. cum non paucis Mss. ADE. Apud Lugd. Ven. et
  Lov. meo ipso. C. in eo ipso B. [in me ipso. ed.
  B.]

volens.—Lov. Mor. quod faciebam
  volens. Sed legendum, quam, uti habent alii codices; et
  supplendum, magis, quam particulam reticere amat Augustinus.

excusatio.—Bad. Am. Er. Lov. ulla
  excusatio.

133. vincebat.—In 5
  Mss. et non vincebat. Sed verior aliorum codicum lectio sine
  negatione. Id nempe vincebat, quod saniore judicio mentis
  præferebatur, tametsi infirmioris adhuc voluntatis affectu non
  eligeretur. Unde mox ait: Non erat omnino quod responderem veritate
  convictus.

gemebam.—Lov. et 1 Ms. ap. Mart. man.
  2da. degebam.

134. Pontitianus.—Sic
  in Mss. At in codicibus editis scribitur, Potitianus.

135. erant.—Am. Er.
  Lov. Somm. erat.

quando.—In plerisque edd. Et quamdiu.
  At in melioribus Mss. et Arn. Et quando. Malumus: ut antithesis
  servetur; quia in sequenti membro dicitur, ecce nunc
  fio.—Er. Lugd. Ven. Lov. Mart. Flor. et Rond. ABCDE
  istud, non istuc. [istuc ed. P.]

136. socium.—Sic Mss.
  At Lov. socio.

jam ABCDE et 5 Mss. ap. Mart. Mor. [ = jam
  ed. P.]

dicebat.—Somm. et Germ. 2.
  decebat.

conhibebam.—Lovanienses in quatuor suis Mss.
  legebant, convivebam. Nos in nostris reperimus conhibebam.
  Nempe suam iniquitatem secum habebat, convivebat, et tamen
  obliviscebatur.—Editio Florentina, cohibebam. (ed. P.) Sic
  ABCDE. Ea vero vel vera lectio est, vel ambigua licet, orthographia
  tantum a vera differt; vid. sup. p. 136. n. q. Eadem fere habet, quam
  serius vidi, not. Bened. ad Ps. 81.

"Connivistis Er. connibuistis, et infra loco
  conniverunt habet conhibuerunt; atque ita veteres libri, in
  quibus pro verbo conniveo constanter scriptum est
  conhibeo." ed. Ox. [connivebam ed. P.]

137. cæteris.—Er. cum
  uno Ms. certis.

es.—Er. Lugd. Ven. Lov. Mart. ABCD.
  [est ed. P.]

renitebatur.—Mss. Angl. ABCDE.
  retinebatur. Alii, renitebatur. pen. alloquebantur ABCD.
  [loquebantur.]

138. non.—Er. Lugd.
  Ven. non sciebam.

insaniebam.—Sic Er. Lugd. Ven. Lov. Somm.
  Arn. Mor. Mart. Flor. et Rond. [insanibam. Ed. B.]

pedem.—Sic legendum juxta Mss. [pedem
  post pedem.]

luctantem.—Codex Corb. parte assurgentem;
  cum alia parte alibi jacente cadentem, luctantem. Angl. duo, parte
  assurgentem cum alia. ABCD.—Lectionem codicis Corb. prætulit
  editio Florentina; lectioni Mss. Angl. duo Mss. Flor. et 3 ap. Mart. et
  Arn. suffragantur. Er. Lugd. Ven. partem assurgentem. Hæc autem
  lectio, sicut et parte assurgente, quam habent E. Somm. Mor. Ben.
  inde profluxit quod librarii constructionem parum perspexerunt, ideoque
  verba proxime sequentia secum concordari voluerunt, quod in Mss.
  sæpissime accidit. ed. Ox. [parte assurgente ed. P.]

nutum = mentis ABCDE. [nutum mentis
  ed. P.]

suam.—Lov. Somm. Blas. ad voluptatem
  suam; corrupte, nam de perficienda voluntate loquitur Augustinus. Et
  vero in Mss. nullo fere excepto, in antiquioribus editionibus et Arn.
  habetur, ad voluntatem suam.

ult. paret ABCD. [paretur ed. P.]

139. non itaque
  plena.—itaque ADCDE plene ABCD [non utique
  plena. ed. P.]

vere.—vero ABCDE.

pænam meæ—pœnæ ABCD.

141. ponit.—Ms. Corb.
  Germ. 1. et aliquot alii, non punit.

vanitatum.—Sic Er. Lugd. Ven. Lov. Somm.
  Dub. Mart. Flor. et Rond. cum Mss. non paucis. [vanitantium. E cum
  ed. B.]

142. blandiens venirem ABCD
  [ut ven. E cum ed. P.]

istæ.—Er. Lugd. Somm. Lov. Rond. quod
  isti et istæ. (et quod istæ E.)

non.—Mart. cum quatuor Mss. an non.
  Seipsis pro semetipsis ABCDE.

murmura ABCDE. [murmur ed. P.]

et ille sensit nescio quid. Aliquid
  enim.—Lov. Er. Lugd. Ven. Somm. et Rond. [et ille sensit; nescio
  quid enim ed. P.]

143. nihil aliud
  interpretans, nisi divinitus mihi juberi ut—divinitus mihi
  juberi nisi ut ABCDE.

ex = ex ABCD.

carnis providentiam. prudentiam. E.

recipite.—Lov. assumite. Alii
  cdd. recipite.

145. hostiam ABCDE et 5
  Mss. ap. Mart. [sacrificium ed. P.]

mea.—Sic Mss. et Arn. At Lov. Quid non
  mali ego? An facta mea. In aliis etiam edd. habetur, ego; sed,
  an, mutatur in, aut. 

volebas.—Sic prope omnes Edd. et Mss.
  Attamen Arn. habet nolebas. [nolebas.]

suavitate ABCD. [voluptate ed. P.]

146. loquacitatis.—In
  codice Benigniano mundanis loquacitatibus.

vergeremus.—Mss. duo, mergeremur. 4
  ap. Mart. vergeremur.

discedere.—Mart. si ita discederem:
  hæc verba si ita, cum Ms. Germ. uno; verbum autem
  discederem, cum duobus Germ. et quatuor aliis Mss.

dicerent.—Quatuor Mss. apud Mart. multi
  dicerent.

147. intermittere.
  intermitterem ABCDE.

148. in re ejus essemus.
  sic Mss. nullo fere excepto. ADE (abest a C) [B cum ed. P.
  rure.]

illi.—Quatuor Mss. apud Mart. Retribue
  illi.

reddis ABCDE [reddes ed. P.]

Nebridius = meus ABCD [habet ed. P.]

149. ille.—In duobus
  Mss. a quo potatur ille.

nostra.—Lov. cum antiquioribus edd. et 1 Ms.
  ap. Mart. conversatione nostra. ABCD.

dies quo. ACD. [dies in quo. ed. P.] mox
  Et factum est. Eruisti ABCD. [est, et eruisti ed. P.]

anhelantibus.—Somm. Sed adhuc in superbiæ
  scholam, tanquam in pausationem anhelantibus. Arn. et Mss. nostram
  præferunt lectionem. Nempe ad illud Augustinus alludit quod accidit
  fugientibus, qui cum primum pausant, aliquandiu anhelant.

150. l. 8. quomodo ABCD. [quoque modo E.
  cum ed. P.]

tunc.—Er. Lugd. Lov. Somm. et Rond.
  essent tunc, ignorante me utrum audirent, et me nesciente quod ibi
  essent. sic ABCDE. ordine tamen paullulum immutato, ignorante me
  utrum audirent tunc.

151. clamat
  propheta.—Er. Lugd. Ven. Lov. Somm. Dub. Mart. Rond. clamat
  ABCDE. propheta ABCD. Editio Florentina, et clamabat
  propheta. [clamabat prophetia. ed. P.]

phantasmatibus.—Bad. cum duobus Mss. et 5
  ap. Mart. phantasiis. Mendose: nam Augustinus in hujus operis
  libro 3, c. 6, phantasias vocat eorum quæ sunt, phantasmata vero eorum
  quæ omnino non sunt corporum imagines; quas ipse Manichæis olim adhærens,
  pro veritate amplexabatur.—Cum Er. Lugd. Ven. Lov. Somm. Dub. Mart.
  Flor. et Rond. legendum existimavimus, phantasmatibus. ABCD. sed
  mox quas pro quæ ACDE. [E cum ed. B.
  phantasmatis.]

152. æternum.—In edd.
  O si viderent internum lumen æternum! In codice Corb. et Germ.
  O si viderent in te internum lumen æternum! Visum est sequi alios
  optimæ notæ Mss. inter quos, omnes Mss. Angl. (ABCDE) qui cæteris omissis
  verbis præferunt, O si viderent internum, æternum!—His Mss.
  adstipulantur sex Mss. Florentini. (Uncinis includit Lips.)

ubi.—Lov. Somm. Ibi enim, ibi mihi.
  At Mss. cum Bad. Am. Er. Blas. Arn. Ibi enim, ubi mihi.—Ita
  etiam sex Mss. Florentini.

temporibus.—Ita Mss. quo loco edd. habent,
  temporalibus.—Habent etiam temporalibus sex
  manuscripti citati in editione Florentina quæ sic etiam legit.
  temporalia E cum 1 Ms. ap. Mart. temporalibus cum 5 ib.

153. pestis.—Mart.
  cum uno Ms. et Rond. præ istis. Tres Mss. apud Mart.
  prius.

inimicis.—Am. Er. et Lov. et super
  inimicis scripturis Scripturæ hujus. At Mss. Bad. et Arn. carent
  voce, scripturis. inimicos ABCD.

recordabor.—Sic Dub. cum tribus optimæ notæ
  Mss. Sic etiam Mart. cum duobus, et Rond. cum octo Mss.
  [recordabar ed. B. et incipit caput duodecimum ad hæc verba:
  Sed nec oblitus.]

154. formare.—In Mss.
  pluribus et potioribus; multum potens formare; ACDE (abest hæc
  clausula a B.) et paulo post, præter delictum non habebam ACDE.
  [reformare—nihil habebam ed. P.] mox nutriebatur
  ABCDE respiraveras ACD.

155. pietatis.—Lov.
  et ex ea æstuabat affectus pietatis.

qua.—Sex Mss. apud Mart. quæ fuerat
  seducta C. Sic Rond. cum duobus aliis Mss. quia E.

imitantibus.—Somm. Mart. per cæteras
  partes imitantibus. Rond. per cæteras orbis partes.

156. lætitiæ.—Aliquot
  Mss. lætitia.—Hanc alteram lectionem sequitur editio
  Florentina, cum uno e suis manuscriptis. tumultuante lætitia
  ABCDE.

lucentes.—Somm. et Rond. inde laudes tuæ
  ferventer lucentes.

applicatus.—Sic ABCDE cum ed. Ben. minus
  recte ergo "trium Mss. Angl. auctoritate" ampliatus legendum
  censuerunt Ben.; pro qua lectione unum tantum Ms. affert Mart.
  Restituimus ergo lect. priorem Ben. Ed. Ox.—Er. Lugd. Ven. Lov.
  Somm. applicitus.

respirans.—In tribus Mss. et tantum
  respirans ABCD. paullo ante Ideo pro Et ideo ABCDE. [Et
  ideo ed. P.]

157. habitaturi.—Sic
  habent Mss. et Arn. At Bad. Am. Er. Lov. habitabamus.—Paulo
  post, Somm. et Rond. in placito.

nascerer.—Sic legendum cum Mss.—Quam
  sequimur lectionem, scilicet nascerer, amplexus erat Rond. ex octo
  manuscriptorum auctoritate. Mart. cum G.
  1, et quibusdam aliis [renascerer.]

commissam = sibi ABCDE [habet ed. P.]

permanebit ABCD. [prævalebit E c. ed.
  P.]

158.
  temulenta.—Lyrensis codex, temulentiæ.

præpositos.—Antonius Arn. suspicatur
  legendum esse, per perversos; vel, per præposteros
  homines.

cœlitum.—In Ms. Benigniano,
  cœli tui. cœlestium ABCD.

ordinate.—Potiores Mss. et ABCDE.
  [ordinans ed. P.]

159. l. 13. refractum et quietum ABCDE.
  [refracto et quieto ed. P.]

§. 20. l. 2. evicit ABCD. [vicit E c. ed. P.]

160. cruditas.—Apud
  Bad. Am. Er. et plures Mss. crudelitas. E.

homini.—Sic legendum videtur juxta melioris
  notæ cdd. In edd. porro legebatur, animo humano ABCDE. utrumque
  habet G. 1. ap. Mart.

161. loquendo.—Lov.
  cum 1 Ms. ap. Mart. loquendo te. Abest te, a
  manuscriptis.

suspiravimus.—Ms. Corb. susum
  spiravimus.

162. si quis audiat. si
  qui audiant ABCD.

attingimus.—Sic Somm. Lov. Mor. quatuor Mss.
  apud Mart. citati, et ABCDE. [attigimus ed. P.]

talia.—Mart. cum quatuor Mss. dicebamus
  talia.

ponitis ABCDE. [ponetis ed. P.]

pen. peregre. in peregre ABCD.

163. aperuisset.—Sic
  Arn. et aliquot ex præcipuis Mss. At Bad. Am. Er. Lov.
  apparuisset.—Hanc alteram lectionem sequuntur Flor. cum
  undecim, et Rond. pariter cum undecim Mss. ABCDE.

extremum.—Mss. plerique omittunt verbum,
  spiritum ABCD. [spiritum ed. P.]

164. l. 1. tacebat. tacuit CE.

celebrare.—1 Ms. apud Mart. et Rond.
  celebrari.

sonum.—Lov. aliæque edit. sermonem.
  ABCDE.

anima. = mea ABCD. [habet ed. P.]

165. est.—Apud Rond.
  hæc verba, cum ecce corpus elatum est, concludunt periodum
  præcedentem.

pascitur.—Tres Mss. Angl. pascitur,
  difficile posse vitare. Visum etiam ABCD.

soporis.—Multi edd. Ita etiam Flor. Lov.
  Som. Arn. Mor. necnon Mart. et Rond. uterque cum sex Mss. ABDE sopore
  gratiæ C. [sopora ed. P. Lips. et sic quidem haud dubie in
  carmine Ambrosii legendum, et sopora pro verbo habendum est,
  alioquin manca foret constructio; hic vero paullulum immutatur versus cum
  Dei laudes enarrentur, oratio vero ad Ipsum haud dirigatur. ed. Ox.]

sancte.—Bad. Am. Er. Lov. Som. cum 4 Mss.
  sanctam.

requievi in eis. Mart. cum 3 Mss. Arn. Mor. ABCD.
  [E cum ed. P. requievit.]

166. §. 34. l. 8. Baptismum †
  tuum BC.

l. 9. ex ore ABDE de C. [ab ed. P.]

locum.—Absunt a Mss. prope omnibus isthæc
  verba, invenire indulgentiæ et ABCD. Ea ergo omisimus. (Ed. Ox.)
  Ea tamen habent 4 Mss. ap. Mart. et Benedictinorum lectioni suffragatur
  editio Florentina et E. [indulgentiæ apud te locum invenire. ed.
  P.]

glorietur.—Sic Mss. cum Arn. At Lov. cum
  antiquioribus cdd. O si cognoscant se omnes [ = omnes
  ABCD.] homines, et qui gloriantur, [atur E.] in Domino
  glorientur, [etur E.] ABCDE.—Editio Veneta sic habet:
  et qui gloriantur, in Domino glorientur.

§. 35. l. 6. scio † eam ABCD.

l. 10. judicio ABCD. [judicium E. et ed. P. e Vulg.]

§. 36. l. 1. quod BCDE quem A [non
  habet ed. P.]

lin. autem seq. namque = illa ABCD.

167. ei.—Arn. cum
  aliquot Mss. offerat, E sed melius Bad. Am. Er. Lov. cum pluribus
  Mss. auferat ei, scilicet Christo emptori, uti nobis quidem
  videtur.

Domine Deus meus.—Editio Veneta, ABCE et
  1ma. manu D. [Domine meus, Deus meus, ed. P.]

confessiones.—In edd. pluribus, et 5 Mss.
  ap. Mart. tam per confessiones BCE. Abest, tam, a Mss. quos
  magis probamus. AD.

168. sanum.—Somm. et
  sex Mss. apud Mart. citati, sane.

neque enim id ago—neque ego id
  ABCD.

169. enim.—Sic Er.
  Lugd. Ven. Lov. Dub. [In ed. B. deest enim.]

§. 4. l. 11. Domine † Deus meus ABCDE [ = Deus
  ed. P.]

170. accedam = ad te
  ABCD [quantum ad te accedam E c. ed. P.]

confitear.—Isthæc verba, non qualis
  fuerim, sed qualis sim ut hoc confitear, desunt in ed. B. et in
  aliquot edd. ac Mss. sed habentur in utrisque potioribus.

171. ecce.—Editio
  Veneta, etiam. non candorem ABCD [nec E c. ed. Par.]
  amica oculis ABCD.

172. dixistis.
  dicite utroque loco ABCDE.

Deum meum? Jam = quem ABCD [meum quem
  jam E c. ed. P.]

de responsionibus = singulis ABCDE [de
  singulis respons. ed. P.]

§. 9. pen. sensum ABCD [sensus E c. ed. P.]

conspiciantur.—Quinque Mss. apud Mart.
  conspiciant. 

173. videnti. videns
  [vide en E] moles enim [ = E] minor est ABCDE.

est.—Sic Arn. et Mss. At Am. Er. Lov.
  etiam tibi vita est.—Hanc alteram lectionem editiones Ven.
  et Lugd. secutæ sunt.

quia. et ABCDE et ante equus =
  et [et equus, ed. P.]

animus.—Editio Veneta, unus ego
  animus. ago ego unus ABCD.

§. 12. l. 2. fecit me cum ea 5 Mss. ap. Mart.

cujuscemodi.—Er. Ven. et Lugd. de
  hujuscemodi. E.

proruunt.—Editio Veneta, se
  promunt.

quod.—Er. Ven. Lugd. illud quod.
  E.

174. mea.—Bertinensis
  Ms. apud Mart. in memoriam meam.

175.
  capit.—Lovanienses: ut ubi sit, quid sit, non
  capiat.—Er. Ven. Lugd. ut ubi sit, quid [quod E]
  sui non capiat. capit D] 3 Mss. ap. Mart. ut ibi sit
  quod sui non capiat. C. Mart. cum aliis angustus est ut ibi sit
  quod sui non capit? AB. Et postea: Mart. c. 5 Mss. numquid extra
  ipsum? annon in ipso est? At vero Somm. et Rond. annon in
  ipso? omisso est.

loco.—Lov. loca.—Sic etiam Ven.
  et Lugd. ABCD.

hic ABCD [sic est om. hic E. c. ed.
  P.]

recoleretur.—Sex Mss. apud Mart.
  recolitur. mox vanescit ABCD.

176. auras.—Sic Arn.
  et Mss. At Am. Bad. Er. Lov. per aures ABCDE.—Sic etiam
  editiones Ven. et Lugd.

possunt.—Er. Ven. Lugd. dicam si
  possum. ABCD.

iterum.—Ita meliores Mss. et sic legendum
  esse probat quod sequitur, neque enim est alia regio eorum, ex qua
  scilicet cogi possint. Quare emendandi editi codices qui habent, et in
  idem (ABCDE) vel, et ibidem.

177. §. 20. l. 1. quomodo. quo modo 1
  Ms. ap. Mart.

§. 21. l. 7. † et e ABCDE [om. et ed. P.]

ult. non fuit = non 5 Mss. ap. Mart. Lov. Am.

178. corporis.—sic in
  Mss. et Flor. BCD. E. in marg. assensibus A [in prius editis,
  impressas sensibus corporis et ed. P.] mox accipimus
  ABCD.

179. l. 4. en ABCDE [et ed. P.]

dimetimur ABCDE [dem. ed. P.]

§. 28. l. 5. occurrerit ABCD et punctis inferius notatum E.
  [occurrit ed. P.]

180. inhæreri. Mart. cum 1
  Ms. Arn. et Moret. Dub. ABCDE. inhæreri bis habent ABCD et
  potest ABCDE. [inhærere ed. P.]

An.—Mart. cum 1 Ms. fueramus; ac non ...
  flagitabat. Alias, nam.

181. l. 2. separavit. segregavit
  ABCD.

aspectui. adspectus ABCD conspectui
  E mox et pro sed ABCD.

182. vivit. vivat
  ABCD.

183. ita ut = ut
  ABCD.

amamus = eam et adhuc ABCD
  [amamus eam et tamen adhuc ed. P.]

enim † et hoc ABCDE. 2 Germ. c. omnibus
  Mss. ap. Mart. [ = et ed. P.]

notitia.—Sic Am. Arn. et Mss. At Er. et Lov.
  habent, in exteriore notitia. E.

§. 31. l. 6. fieri possit.—posset Somm. Arn. Mart. cum
  Mss. Flor. Rond. ABCDE [posset ed. P.]

§. 31. l. 8. uterque se statim. Er. Lugd. Arn. Dub. Rond. cum 11 Mss.
  et ABCDE omittunt statim ante hæc verba, fieri possit ut [sensu id
  omnino postulante].

num—Iidem et Lips. [nam ed. P.]

184. quia. qui
  ABCD.

185. indicat.—Lov.
  judicat.

veris mavult. verissimis vult ABCD
  veris|ma[ =]vult [sic E.]

fabricasti = illic ABCD [illic tibi
  E cum ed. P.]

sanctuarium.—In aliquot Mss.
  sacrarium.

186. nec illic. et nec
  illic ABCD.

contristamur. cum tristamur ABCDE.

Fragrasti. B. E 2 manu.—Er. Lugd. Flor.
  Flagrasti. ACD.

§. 39, l. 1. ex omni me † omnino Mart. c. 4 Mss. et
  Somm.

187. ea ABCDE [eas
  ed. P.]

tentatio.—Bad. Am. Er. et Lov. humanæ
  vitæ tentatio. 1 Ms. ap. Mart. et E. Ita etiam Somm. necnon septem
  Mss. citati in editione Florentina.

et ne frangat tolerantiam.—Bad. et plures e
  vetustioribus Mss. ABCDE nisi quod D habet tolerantia
  [naufragat tolerantia ed. P.]

188. ibi. sibi
  ABD.

manet.—Septem Mss. Recte, referendo ad
  rationem.—Somm. et Rond. Ubi est tunc ratio qua vigilans animus,
  talibus  ... inconcussus manet? Hanc lectionem in melioribus
  codicibus exhiberi affirmat editio Florentina, et præferendam censet.
  Attamen omittit priorem partem hujus lectionis, quod fortasse ex
  typographorum accidit oscitantia. (ed. P.) Habent etiam ABCD; eam ergo
  prætulimus; et lectio quidem maneo glossam sapit. [inconcussus
  manco E. cum ed. P.]

non potens es, Deus omnipotens BCD. Hanc
  lectionem, cum antithesin melius servet, prætulimus. non es
  omnipotens, Deus, sanare A [potens est manus tua cum ed.
  P.]

libeat.—Rond. cum undecim Mss. tantulum
  libeat. ABCDE.

189. in quid BC.
  inquit AD [quid ed. P.]

sperans.—Rond. juxta sex Mss. et
  sperans. E.

meam = ABCD. mox incorruptionem sempiternam ABCDE e Vulg. et in
  servitute ABCD.

vocantur.—Am. Er. et Lov. calamitates
  deliciæ vocantur. At Mss. plerique et Arn.
  calamitas.—Somm. Rond. cum quatuor Mss.
  calamitates.

quo.—In omnibus editis ante Arn. legebatur,
  quam quo transire. Expunctum est, quam, auctoritate Mss. et
  sensu exigente.—Paulo ante, Somm. et Rond. cum duobus Mss. alias
  qua transcatur. quo E. qui A.

dexteram tuam = ad salutem meam ABCD [habet
  E c. ed. P.]

190. antea ABCD
  recte procul dubio, quum postea paullo ante concinne respondeat.
  [a te E cum ed. P.]

nos = ABCD.

gloriatur.—Quinque Mss. citati apud Mart.
  ut quod gloriatur in Domino glorietur. glorietur AE.

l. ult. offensionem. offendiculum e Vulg. ABCD.

191. ejus.—Bad. Am.
  Er. et Lov. imperfectum meum. Sed Mss. cum Arn. imperfectum
  ejus, scilicet Christi, ex cujus persona versiculum istum
  interpretatur Augustinus, Enarr. in Psal. 138, n. 23.

fortasse. forsitan ABCDE.

192. suavi diversitate. E.
  "Gislen. pro sonorum diversitate; optime Ulim. pro suavi
  diversitate" Mart. quod prætulimus, quippe quod, compendiose
  scriptum, lectioni vulgatæ facile occasionem præbuerit. (ed. Ox.) Rond.
  c. uno Ms. pro sua div. [ABCD cum ed. P. pro sui div.] mox
  excitantur ABCD.

moveor.—Editio Moreti, apud Rond. et nunc
  ipse commoveor. ipsum commoveor (veo E.) ABCDE.

193. vide.—Somm. Mor.
  et Rond. respice, et exaudi; vide.

loquor.—Somm. ABCD et Mart. cum sex Mss.
  [loquar ed. P.]

animum.—Somm. et Rond. cum duobus Mss.
  contristet animum. E.

§. 52. l. 4, 5. benedicere. benediceret 2 Germ. ap. Mart. ABCD.
  mox pro grandi ætate, granditate ABD grandævitate C.

est.—Er. Lugd. Somm. et Rond. cum sex Mss.
  hic addunt, et alia non est. E.

194.
  fabricationibus.—Lov. hujuscemodi fabricationibus. Sed Mss.
  habent cujuscemodi: quo vocabulo frequens utitur Augustinus pro,
  qualibuscumque; idque jam restituimus in hujus libri capite 8, n.
  12.

meo.—Mss. et edd. plures, sanctificatori
  meo. Pauci vero, sacrificatori.

§. 53. l. 15. spargant † inde ABCD.

nam ego ABCDE [nam et ego ed. P.]

præter enim ABCDE [pr. eam en. ed. P.]

195. cognoscendum.
  noscendum ABCD.

libidine. libidinem ABCDE ad
  experiendi—libidinem Somm. Moret. et 2 Mss. ap. Mart. qui eam
  probat.

proceditur.—Ita Mss. cum Arn. At Bad. Am.
  Er. et Lov. ad perscrutanda naturæ secreta, quæ præter nos est
  operata, proceditur.

196. multa.—Lov.
  ecce quam multa. tam E.

das. da ABCD.

tentatur.—Mart. cum sex, et Rond. cum
  quatuor Mss. tentetur.

§. 57. l. 13. sedentem—muscas. sedente—muscam ABCD
  mox implicat A.

197.
  conceptaculum.—Rond. receptaculum. Præterea, sic pergit
  Ulim. Rond. juxta 4 Mss. citatos apud Mart. sit cor nostrum, et portet
  copiosæ vanitatis catervas. mox l. 6. voce ABCDE.

tua.—Mss. nonnulli cum Arn. nisi nota
  misericordia tua. Alias, nisi tota.

quia.—Somm. et Rond. juxta novem Mss. et
  ABCDE. [qui ed. P.]

me.—Mart. cum sex Mss. cessabit a
  me.

gaudium.—In Somm. necnon in Rond. qui novem
  Mss. nititur auctoritate, et in ADE incipit periodus ab his verbis,
  sed numquid; et ad illa, quod non est gaudium? concluditur.
  mox pro ambitiones, nem A one BCD. [potest? Timeri
  &c. misera vita est. ed. P.]

imitanti.—Sic legimus in Ms. Fossat. C. At
  in aliis plerisque habetur imitandi, aut, imitati (ABDE)
  aut imitantes, minus bene, ut arbitramur.

198. l. 6. donum, bonum ABCD.

§. 59. ult. hominis quam Dei. in hominibus quam in Deo E.
  Initio autem c. 37. præmittunt ABCD. In aliis te precamur, mox l.
  5. gemitus cordis ABCD.

absunt.—Somm. vel voluntate cum adsunt,
  vel necessitate cum desunt. Rond. eamdem sequitur lectionem; attamen
  ultimo loco habet, absunt. paullo ante, pro quantum
  assecutus,—quantis BCD.

199. sim ABCD et E
  sit puncto notatum [sit ed. P.]

tu.—Lov. quam tibi. ABCD. Sed melius
  antiquiores edd. et Mss. quam tu. E. Hic nimirum id confitetur
  quod supra cap. 5, cum diceret: "Mihi sum præsentior quam tibi: et tamen
  te novi nullo modo posse violari; ego vero quibus tentationibus resistere
  valeam, quibusve non valeam, nescio."—Lovaniensium lectioni
  suffragantur Somm. et Rond. cum septem Mss.

200. §. 63. l. 3. qui ad.—quia
  privatam quandam excellentiam contrahit (contrahunt B)
  ABCD.

tentat.—Am. Er. et Lov. contrahere
  emendicata suffragia tentat; et cum a me. Somm. contrahit, et
  emendicata suffragia tentat; et cum a me. Prætulimus lectionem Mss.
  quæ etiam est Bad. et Arn. Mox post sæpe om. homo plures
  Mss. et ABCD. [habet E. c. ed. P.] 

contemptu.—Am. Er. Lov. Som. et 4 Mss. ap.
  Mart. de ipso vanæ gloriæ contemptu. Abest, vanæ, a mss.
  quorum etiam nonnulli verba sequentia sic interpungunt: Non enim eam
  contemnit cum gloriatur. Intus etiam, intus est aliud. ABDE. Omisimus
  ergo vanæ, atque ita esse interpungendum censuimus. ed. Ox.
  [contemptu vanæ gloriæ—cum gloriatur intus. Etiam intus ed.
  P.]

placeant.—Sic potiores Mss.; Lov. vero et 5
  Mss. ap. Mart. absque negatione, vel placeant. E.

gratia.—Edd. plerique locum huncce ita
  interpolatum habent: aut etiam sicut ex tua gratia, sed non sua
  merita, non tamen. (sicut ex tua gratia merita E.) Removimus
  hæc verba, sed non sua merita, quia iis carent Mss.

eam ABCDE [ea ed. P.] et pen. sed
  † et iid.

201. memoriæ.—Lov.
  memoria. mox pro latis, lætis AD.

degravat.—In Mss. omnibus, nullo fere
  excepto. Tantum consuetudinis sarcina digna est. Ita etiam Bad.
  ABCDE.

Ambiendum.—Sic Mss. excepto Lyrensi qui
  habet Abeundum. et 3, ap. Mart. qui habent An abeundum?
  Arn. An ambiendum? At Bad. Am. Er. Lov. An eundum. E.

202. et multum. at
  AD ad BC.

§. 68. l. 3. mediator ille = ille ABCD utpote qui a loco SS.
  absit; unde mox "qui (BC) non rapinam arbitratus est esse."
  ABCD.

impiorum.—Benign. Ms. justificandorum
  impiorum. Corb. Ms. et 4 ap. Mart. justificatorum piorum.
  Utraque lectio conjectura est scribæ, qui textum haud intellexit. ed.
  Ox.

Hinc. Codex Fossat. Ita etiam unus e Sorbonicis
  Mss. ABCD. [Hic E cum ed. P.]

simul unus Deus.—Mss. plerique non habent
  verba, cum Spiritu sancto. ABCD. vid. sup. p. 290. col. 2. ad p. 126. uncinis includit Lips. [E. cum ed. P.
  simul cum Sp. S.]

203. agitaveram corde ABCD.
  in corde sed in puncto notato, E. [in corde ed.
  P.]

pen. Deum ABCDE [Dominum ed. P.]

ult. requirunt. requirent ABCD.

205. l. 4. eas ABCDE [ea ed. P.]

206. Sacrificem.—Lov.
  quia sic est, ut sacrificem.—Sic etiam Er. Ven. Somm. et
  quinque Mss. citati apud Martin. E.

207. recumbentes.—Sic
  Arn. et duodecim Mss. At Lov. recubantes.

voluptatum.—Codex Corb.
  superaffluentia Bad. Am. cum quatuor Mss. superfluentium
  voluptatum. mox pro sitientem, sentientem ABCD. mox §.
  4. l. 1. et ante exaudi, de ante lapidibus,
  Domine ante Deus om. ABCD. et pro sicut, ita
  ut habent. delectationes † suas 5 Mss. ap. Mart.
  et E.

208. ipsos.—Sic
  antiquiores et meliores Mss. At prius editi habent, ipsum quæro.
  sic 2 Mss. ap. Mart. et E.

te.—Deest in edd. a te quæ voces in
  Mss. prope omnibus inveniuntur. Desunt in 5 Mss. ap. Mart. et E.; in
  Lips. uncinis inclusi sunt.

mox l. 14. te te ABCD. [te ed. P.]

in eo = ABCD.

cui comparata quo (cui E)
  comparato ABCDE.

terram.—Apud Am. Er. et Lov. sic incipit
  caput 5: In principio fecit Deus cœlum et terram. Quomodo.
  Eadem verba exstant hic loci apud Bad. sed absunt a Mss. et ab editione
  Arnaldina.

209. l. 8. quo artem capiat et videat. capit
  ut videat Germ. ap. Mart. capit ABCD.

laudant. laudent ABCD.

Domini. Dei ABCD = mei E.

210. Verbi tui. Verbo
  tuo ABCD.

sempiterne.—Nonnulli e Mss. simul et
  sempiterno dicis. (D. cum textu sed sup. ras.) Mox etiam plures
  potioresque cum Arn. habent, et simul et sempiterna
  fiunt.—Er. Ven. Lugd. hoc posteriori loco, et simul et
  sempiterna. Somm. Flor. simul et sempiterna: omissa ante
  simul particula et. ABCDE [sempiterna ed. P.]

tunc desinit ABCDE. [esse desinit ed.
  P.]

quia.—Habent edd. qui et
  loquitur. At Mss. quia et loquitur, juxta Græcum: ὅτι
  καὶ λαλῶ
  ὑμῖν. Sic legisse Augustinum intelligitur
  aliis ex locis, ut ex cap. 28. lib. seq. et ex Tract. 38 in Joan.
  etc.

dicentis.—Ben. Mart.
  ABCDE.—dicentem Er. Ven. Lugd. Somm. Flor. et Rond. cum
  tribus Mss. [dicentem ed. P.]

211. ubi.—Sic Er.
  Ven. Lugd. Somm. et Rond. cum septem Mss. [ibi man.
  2da. E. c. ed. Ben.]

sapientia. bis ABCD. Ben. Dub. Mart. [semel E. cum
  ed. P.]

egestate. paupertate cum Vulg. ABCD.

exstitit. existit ABCD.

212. præterire.
  præteriri ABCD. mox dictet et futura ABCD. dicit et
  2 Mss. ap. Mart. [dictet futura ed. P.]

aliud ridere. aliud est ACD.

creatura.—Benignianus codex, quod nullam
  faciebat creaturam.

213. §. 16. l. 6. isti enim nostri ABCDE.
  [autem ed. P.] mox = et ante eunt ABD.

214. esse.—Lov.
  tendit ad non esse B. Abest particula, ad, a Mss. quæ et
  alias ab Augustino non adhibetur post verbum tendit, ut lib. 4
  hujus operis cap. 10: "Ergo cum oriuntur et tendunt esse."

§. 19. l. 1. utrum præsens.—utrum et Arn. Mor. Mart. c. 1
  Ms.

215. ita mediorum ABCD.
  [ita si E. c. ed. P.]

poterunt. potuerunt ABCD. 

ei ABCDE. [ejus ed. P.]

216. narrarent ABCD.
  [vera narrarent E. c. ed. P.]

imagines.—Edd. plerique præsententur
  imagines 3 Mss. ap. Mart. ABCDE. et paulo post, præsentia
  futurorum, 2 Mss. ap. Mart. Reddimus lectionem Mss. quibus posteriore
  loco suffragatur Arnaldus.

est.—BC. Er. Ven. Lugd. erit.
  ADE.

217. occultorum = ABCD.

fateorque. fateor quia BD. quod
  AC.

218. metitur.—Edd.
  aliquot [Lov. Som.] et Mss. (2 ap. Mart. ABDE.) metimur ergo cum
  præterit ... non metimur (A); quid enim metiatur.
  (metiamur E.) Male. mox metimur A. et in fin. cap.
  metitur BC. et D. sup. ras.

confitebor. confitear ABCD.

vere. vera AD.

cognoscere.—Bad. Am. Er. Lov. Som.
  cognoscere te. 5 Mss. ap. Mart. et E. Expungendum est, te,
  juxta Mss. et Arn. quia de tempore, non de Deo, cognoscendo loquitur
  Augustinus.

vivo.—Lov. ad hanc inhio: recte, nisi
  alii refragarentur et edd. et Mss. qui magno consensu ferunt, ad hanc
  vivo. et propter hanc vivo E. ad hunc vivo AC.

219. annui.—Sic
  legendum videtur cum Mss. Vedast. duobus, et uno Corb. vel cum Arn. et
  non annui. Ubi Germ. codex habet, et non abnui. Lov. vero cum
  aliquot Mss. et non anni ABCDE. Er. et anni. Denique Bad.
  et Am. et non animi.—Editio Veneta: tempora, et anni; non
  annui.

ligneolæ.—Omnes Mss. Angl. (ABCD tantum.)
  circuitum illius, aut definite duplum ligneolæ rotæ.—Er.
  Ven. Lugd. igneolæ.

totius.—Er. Ven. Lugd. Somm. Dub. Mor. et
  Rond. cum octo Mss. 1 Ms. ap. Mart. totus. E manu post.

ille.—Er. Ven. Lugd. illa. mox
  quantum ABCDE.

220.
  victoriosum.—Bad. Am. Er. et Lov. cum paucioribus Mss. ut victor
  Josue Bert. et E.

cum. = ABCD.

si et. ABDE. [etsi ed. P.] mox motus
  ABCD.

221. id ipsum A.
  ad ipsum E. [ipsum ed. P.] mox moram pro mora
  ABDE.

item. idem BC.

illud? Tempus metior. tempus illud? Metior,
  AD. illud tempus. Metior BC.

puta. puto ABCD.

222. tenore. tempore
  ABCD.

l. 17. ad aliquam. aliqua ABCD.

pronuntio, renuntio. pronuntio et
  ABCDE.

Ipsamque longam num—? ABCD. [Ipsam quoque longum
  non E. c. ed. P.]

qua.—Lov. et antiquiores editiones, quam
  metior. (ABC. et mox qua ACD.) Sed melius Arn. cum Mss.
  qua: statim quippe dixerat Augustinus brevi syllaba longam se
  metiri.

223. eas. ea
  ABCD.

consumptione. consummatione ABCD.

pergat.—2 Germ. et plur. Mss. ap. Arn. In
  prius edd. peragat abesse quod aderit. Bert. et E.—Quidam
  legendum putant; pergat adesse quod aberit; quam lectionem Mart.
  et Rond. in textum receperunt. pergat ad esse [adesse Mor.]
  quod aderit. ABCD.

224. illo.—Er. Ven.
  Lugd. Somm. Dub. Flor. et Rond. cum septem Mss. E. [illa. ed.
  P.]

extentus.—Sic Mss. At edd. intentus.
  E.

dissilui.—Mss. Benign. Corb. et alii non
  deteriores, dissolui.

225. Qui. [quod ex
  err. typoth.]—Er. Ven. Lugd. Mart. c. 2 Germ. Arn. Mor. et Rond.
  cum octo Mss. ABCDE. [Quod ed. P.] mox dicit ABCD.

et. ut ABCD.

distentione.—In vulgatis, et aliquot Mss.
  sine distinctione. E. At in Mss. pluribus et melioris notæ
  habetur, sine distentione, (E. in marg.) consequentius porro ad
  illud quod præcedit: Neque enim sicut nota cantantis ... variatur
  affectus sensusque distenditur.

226. accepit. cepit
  ABCDE.

cujus.—Er. Lugd. Ven. Lov. cui.

227. hanc. hæc
  ABCE.

§. 4. l. 6. luculenta. lucentia ABCD.

ea.—Ita in Mss. et concinnius quam si legas
  ut in vulgatis, Et cum in ea ABCDE.—Somm. utraque particula
  omissa, sic incipit: Cum in ea.

quod. quod, quid, quid. ABCDE.

confitear.—In Mss. omnibus habetur, si
  totum confitear: cujus propositionis sensus ex istis completur
  verbis, quis legentium capere durabit?

autem.—Mart. ex uno Ms. Verumtamen:
  sic etiam unus apud Rond. manuscriptus.

228. nihil.—Sequimur
  Mss. Benign. Theoderic. etc. Non pauci tamen cum Lov. et Arn. habent,
  quiddam inter formam et nihil, [ABCD.] nec. [et A.]
  At Bad. Am. et Er. cum duobus Mss. sic ferunt: quam cogitabam quiddam
  informe et nihil formatum, nec nihil informe, prope nihil. E.

est.—Sic Mss., paucis exceptis. esse
  A. At Lov. cum antiquioribus editionibus: nihil aliquid est, et non
  est, hoc eam dicerem. E. si dici posset, aliquid et est, et non
  est. Ulim.

aliud.—Editi, alibi aliud. E.

de nihilo. bis ABCD.

229. talis. alias
  ABCD.

aut. Ita in melioribus Mss. et Bad. Porro in aliis
  edd. sed tenebræ erant. et e Gen. ABCD.

abyssum.—In prius vulgatis, et
  tenebræ erant super abyssum A. Sed abest,
  erant, a Mss. BCDE.

terra.—Lov. cum aliis edd. informitas
  terræ invisibilis ABCDE. et incompositæ ABCD.

230. l. 1. O Lumen Veritas ABCDE. [O
  Veritas ed. P.]

impacatorum.—Lov. et Arn. propter
  tumultus peccatorum. Sed melius Bad. Am. et Er. impacatorum.
  Nam ita Mss. nullo fere excepto; atque hoc nomine designati videntur
  Manichæi, Scripturarum sacrarum inimici.

revivisco.—Sic habetur in prius edd. hunc
  bibam, et tunc vivam; nam non ego vita mea. Si male vixi, ex me mors
  mihi [mihi mors E.] fui, et in te revivisco. E
  tunc pro hinc, et et ante in te, restituimus
  cum ABCDE [hinc et = et ed. P.]

in aurem interiorem. in aure interiore
  ubique ABCD.

voluptas.—Mss. 2 Germ. Fossat. et alii sex.
  et ABCDE [voluntas ed. P.]

231.
  peregrinatio.—Lov. et Arn. Unde intelligat anima quantum
  peregrinatione. Prætulimus lectionem Bad. Am. et Er. quæ ex pluribus
  Mss. comprobatur, et hic apprime convenit; nam isthæc verba, unde
  intelligat anima, ad illa referuntur, quam longe super omnia
  tempora sis æternus.

§. 14. l. ult. nulla. nullæ ABCD.

232. quoto, quo
  ABCD. et man. 1ore. E.

manifestatione.—Lov. et 2 Mss. ap. Mart.
  in manifesta facie.

233. de.—Somm. Rond.
  et Lips. omittunt præpositionem de. E.

nostrum.—ABCDE. Rond. te arbitro, Deus
  omnium nostrum. [nostrorum ed. P.]

dicit.—Sic legendum juxta Mss. Angl.
  [dicitur.]

234. æternum.—Arn.
  cum Mss. quatuor, sine labe stat in æternum. in æternum
  stat E. mox = Deo ABCD.

quoniam ABCD [quia ed. P.]

235. suspiret.
  suspirat ABCD.

concedunt. contendunt ABCD.

238. prope.—Lov.
  proprie.

239. Corporale.—Ita
  plures et potiores Mss. cum Arn. At Bad. Am. Er. Som. Blas. cum quinque
  Mss. habent, id est, Incorporale. Lov. id est,
  Corporabile.

240. vultis.—Somm. et
  Germ. 1. quisquam ita tentaverit, si non vult istam. Mart. c. 2
  Mss. si non vult hanc.

intelligamus.—In omnibus fere libris
  legitur, nisi ut intelligamus; (ABCDE.) librariorum lapsu, qui
  forte mutarunt aut, in, ut. Hanc porro particulam removimus
  juxta Arn. et Ms. Benignianum. [uncinis inclusam habet Lips.]

præscriptum. scriptum ACDE et paullo ante,
  = Deus ABCD.

a Deo. ab eo. ABCD.

aut si eo ABCDE. [in eo ed. P.]

241. audimus.—Rond.
  cum septem Mss. ABCD et E. manu priori. [audivimus ed. P.]

ex Deo ABDE. e C. [a Deo ed. P.]

vera.—Lov. sic inveniet eam inter tam
  multa verba. E.—Sic quoque Sommalius. Inveniet legit
  etiam Rond. cum novem Mss. ABCDE [invenit ed. P.]

242. l. 2. sive quid aliud
  ABCD. [aliud aliquid E. c. ed. P.]

veritatis. veritas ABCD.

244. existere. ed. Ben.
  ABCDE. existeret Somm. Lov. Arn. Mor. Dub. Mart. cum quatuor Mss.
  et Rond. cum sex Mss. [existeret ed. P.]

Domine ABCD. [et Dom. E. c. ed. P.]

245. et
  fierent.—et ut fierent ABCD.

variationes.—Ita Lov. Sed alii libri editi
  et scripti habent, narrationes (ABCDE.) excepto Ms. Benigniano,
  qui pro ea voce substituit, rationes.

creaturæ.—naturæ ABCD.

246. acutum.—Somm. et
  Rond. cum quatuor Mss. necnon quinque Mss. citati apud Mart. sic acuto
  cernat animo. ABCD.

prior.—Edd. perficiendi potentia
  (BC.) prior; refragantibus Mss. quorum lectionem amplectimur.

247.
  narrari.—Legendum videtur, variari: vult enim Augustinus
  quod sicut sonus origine præcedit cantum qui ex eo formatur; ita materia
  velut tempore, id est origine præcedere debet, ut aliquid de illa
  variari possit.

præcedatur.—Sic Mss. et Arn. At Bad. habet,
  præcedantur; "5 Mss. &c." ap. Mart. præceduntur. alii
  edd. præcedunt E.

248. vidit. "Ita 2 Germ. c.
  omn. fere Mss.; aliquot editi videt." Mart. [videt ed.
  P.]

excelsior.—Plerique editi,
  excellentior.

sufficient.—Lov. Somm. Arn. Mor. et Mart.
  cum quatuor Mss. et ABCDE. sufficiant.

249. l. 1, 2. Invoco. Invocem ABD.

ne. ABCD. [nec ed. P.]

250. natura.—Somm. et
  quinque Mss. apud Mart. spirituales corporalesque naturæ.

promeruerunt.—Somm. Dub. Mart. et Rond. cum
  quatuor Mss. ABCDE. [promeruerant. ed. P.]

251. hærendo ABCDE.
  [cohærendo ed. P.] mox quodcumque pro quod utcumque
  ABCD.

252. nostræ.—Insignem
  huncce locum redintegrant Mss. Mutilus quippe in excusis erat, detractis
  verbis istis, sapientiæ nostræ.

253. dicam.—Mss. non
  habent hoc loco, Mergimur et emergimus.—Neque Somm. neque
  Flor. habent hæc verba. om. ABCDE [habet ed. P. uncinis includit
  Lips.]

spiritualis.—Ita Mss. At editiones, excepta
  Arnaldina, præferunt, sprituales. E. Non bene: intendit quippe
  Augustinus abyssum intellectualis omnis creaturæ ipso Angeli et hominis
  lapsu fuisse indicatam.

amo.—Sic in Mss.—Sic etiam Am. Er. et
  ed. Florentin. ABCD. Lips. [redde te mihi: te enim amo E. c. ed.
  P.]

abscondatur.—Lov. donec abscondar.
  Sed verius editiones aliæ cum Mss. abscondatur. Subintellige,
  vita mea.

254. aguntur.
  coguntur hic et paullo post 5 Mss. ap. Mart. mox super pro
  supra bis ex ABCDE.

mihi.—In prius excusis, quæ
  dixerunt mihi. Sed alludit Augustinus ad Psal. 121, ver. 1, in quo
  legere solet, qui dixerunt; et sic habent hic Mss.

lux.—Sic Mss. cum Arn. At Bad. Am. Er. et
  Lov. habent, facta est; (E.) et paulo post, quo tenebræ
  fuimus. E.

255. intelligat; a te
  petat. Sic Mss. omissis verbis, et qui non potest, ABCD et a
  te E. uncinis inclusa habet Lips. [et qui non potest ed.
  P.]

dum...quod loquitur.—Somm. Lov. Dub. Mart.
  c. 4 Mss. Rond. sciat quid loquatur, dum ABCD. quod ABCDE
  [cum—quid ed. P.]

256. l. c. et ibi probent. ABCD [et
  probent E. c. ed. P.]

sunt.—Er. et Lov. quam longe aliud
  sunt. Sed abest aliud a Mss. necnon ab edd. Bad. Am. Somm. et
  Arn. Mox pro nosse, scire BC. pro novi, scio
  ABCD. et post velle, ut sim ABCD.

ut.—Lov. aut terna. Sed clarius aliæ
  editiones cum Mss. ut terna. Mox enim sequitur, an
  utrumque; quo significatur duo jam esse proposita: unum, an
  propter tria hæc ibi Trinitas; alterum porro, an in singulis hæc
  tria, ita ut terna singulorum sint. Quanquam apud Am. et Er.
  sic post hæc legitur: an utrorumque miris modis simpliciter et
  multipliciter infinito insensibili sine quo est. Ita quoque apud Bad.
  nisi quod habetur, fine; non, sine.

suo.—Somm. Moret. et Rond. in Christo
  Filio suo. Mart. c. Germ. et 2 aliis in Filio suo.

257. l. 4. conversi ABCD. [et conversi
  E. c. ed. P.]

sed jam in voce. Ulim. Arn. Somm. Mart. c. Germ.
  et 4 aliis et Rond. ABCD non manu priore E, poste.
  jam. Er. Lugd. Sed jam non in voce. [sed in voce ed.
  P.]

mentibus.—Mss. aliquot ex vetustis,
  et ABCD. effici sensibus.—Paulo post etiam Somm. et Rond.
  ut sensibus perfecti sitis. ABCD. paullo ante, sensus pro
  mentis etiam E., sed ibi solus.

258. l. 3. eorum sensus
  corrumpantur,—sensus corporum ABCD.

es.—Apud Lov. omittitur, Ecce ubi
  es.

astabo.—Editi cum nonnullis Mss., Mane
  astabo tibi. ABDE. At abest tibi a verioribus codicibus. C.
  mox unde et in ABCD [unde in E. c. ed. P.}

259. suspicere.—Lov.
  cum antiquioribus editionibus suscipere; (B.) et paulo post:
  susciperent et cognoscerent misericordiam tuam. Sed liquet
  meliorem esse Mss. lectionem, quam in textu damus. mox agnoscere
  ABCD.

260. quod.—Lov.
  quos, in textu; et ad marginem, quod: hoc præferre visum
  est, maxime cum legatur in edd. aliis et Mss.

nobis.—In vulgatis, quod nondum est, da
  nobis. At in Mss. non habetur, da, nisi forte in aliquo e
  recentioribus. [5 ap. Mart.]

261. atque.—Ita Bad.
  Am. Er. cum Mss. undecim. At Lov. et Arn. progredi sinantur aquæ, ut
  in se comminuantur.

suum.—Bad. Am. Er. et Lov. omittunt, et
  dat fructum suum.—Alii etiam cdd. id omittunt, et uno periodo
  sequentes, habent paulo post, germinet.

beneficum.—Sic legendum, juxta quatuor Mss.
  Angl. (ABCDE.)—Hanc lectionem omnino sequendam affirmat Mart. et
  illam tuetur auctoritate unius Ms. Hanc quoque usurpat editio Florentina,
  illique lectioni adstipulantur tres Mss. citati apud Rond. Præterea, cum
  fuerit bis excusus ille tomus primus BB. in prius edito legitur
  beneficium; in edito posterius, beneficum, licet suam
  superiorem notam Patres BB. servaverint, in qua lectio beneficum
  referenda in textum declaratur.

262. et ecce ABCD. (sicut
  plures e PP. ap. Sabat.) Lips. [om. et ed. P.]

benignitatis operarios.—Quatuor Mss. Angl.
  (ABCD. abest ab E.) Vocem scil. benignitatis. e loco Psalmi prox.
  cit. annum benignitatis tuæ hic haud dubie inseruit ipse Aug. Ed.
  Ox. [mitteus operarios ed. P.]

optanti.—Lov. vitam optanti, et paulo
  post, ortum præparas: contra quam habent cæteri codices, quos
  utroque loco sequimur.

263. principia.—Mss.
  melioris notæ, in principia, id est in luminaria noctis: quæ
  lectio videretur præferenda, nisi paulo supra haberetur, in
  principio diei; forte pro in principium diei, juxta librum 1
  de Genesi contra Manichæos, cap. 14. [ed. B.] principia CDE. quod
  omnino præferendum videtur, quum cdd. auctoritate firmetur; lectio vero
  principio e manu emendatrice facile profluxerit, [principio
  AB. c. ed. P.]

264. despectorum.—Am.
  Er. et novem Mss. desperatorum. E.

quasi decurrens spiritus vehemens. ABCD et sic
  Aug. de Unit. Eccl. T. 9. col. 356. c. a Sabat.
  allegat.—ferretur flatus v. a librariis,
  utpote usitatior, illata est; habent etiam ferretur BC; duplicem
  lectionem AD. decurrens spiritus vehemens ferretur flatus
  vehemens. [ferr. flat. veh. ed. P.]

per quos. quod ABCD et E man. post.

in nomine tuo ABCDE [nom. tuo ed.
  P.]

265. §. 27. l. 2. cognitiones.
  cogitationes ABCD et E man. 1ore.

l. 7. multiplicantur ABCDE [multiplicatur ed. P.]

a quo. qua (sc. pulchritudine) ABCD.

ejecit.—Lov. Ulim. Mart. c. 3. Mss. Arn.
  Mor. et Rond. ejicit.

266. signo.—Somm. et
  Rond. cum quinque Mss. in signum. ABCD.

ut operentur. et operantur ABCD.

eis.—Lov. benedicunt eis. Sed
  legendum cum edd. aliis et Mss. benedicuntur ab eis: quæ lectio
  perperam correcta est propter verbum, exhortantur, quod putarunt
  active usurpari.

sumit.—Arn. et Mart. cum sex Mss. ABCD.
  [sumpsit E. c. ed. P.]

intenta. attenta ABCD.

267. viva.—Plures
  Mss. in animam vivam. ABCD.

268. et. ABCDE. [nec
  ed. P.]

vos.—In edd. deest vos. quam
  vocem restituere placuit ex Mss. quia locum illum sic referre solet
  Augustinus.

eum.—Bad. Am. Er. et Arn. facis jam
  capacem. Sic etiam duo e Mss.; mox vel unitatem ABCD.

269. neque enim de. ACDE
  [neque de B. c. ed. P.] mox in agnitione Dei ABCDE
  [—onem ed. P.]

quanquam.—Ita plerique Mss. cum Arn. At aliæ
  editiones habent, tanquam: Mss. tres, ap. Mart. quemquam;
  mox "de his qui" pro iis ABCD. cum vers. Vet. cont.
  Vulg.

270. qua.—Lov.
  aliæque editiones, excepta Arn. quæ (E): male, uti ex Mss. et ex
  sermonis serie intelligitur, et paullo ante renuntiandis pro
  enuntiandis ABCD.

271. effert. offert
  ACDE.

affectionibus. 2 Germ. ap. Mart. ABCDE
  [affectibus ed. P.]

eorum. ABCDE [horum ed. P.]

272. non moventur nisi
  variis. sic Dub. Mart. et Rond. cum undecim Mss. BCD. [nisi a
  variis. AE. c. ed. P.]

loquar. loquor BCDE.

serpentibus. repentibus ABCD.

273. gaudes.—Somm.
  Arn. Mor. Mart. cum sex, et Rond. cum undecim Mss. ABCD expungunt verba,
  in omnibus. Non male. [in omnibus gaudes ed. P.]

fructum.—Bad. Am. Er. et Lov. addunt,
  abundantem. (E.) Sed hac voce carent Mss. et Arn.

didicit ABCDE [didici ed. P.]

274. credimus.
  credidimus ABCD. mox pro

pertineat. pertineant ABCD et pro

animus. anima ABCD.

videmus.—In Mss.—Sic quoque legunt
  Mart. c. 5 Mss. Flor. et Rond. cum aliquot Mss. et ABCD. [vidimus
  ed. P.] mox = omnia ABCD.

illud.—Lov. illud atque aliud
  vidisti.

dicunt.—Ita Mss. plerique cum Arn. At Lov.
  aliæque editiones, Hoc modo dicuntur etiam.

275. edidisti.
  dedisti. ABCDE et 2 Mss. ap. Mart.

§. 44. pen. dicatis. dicitis ABCD.

276. devincti.—Sic
  legendum juxta Mss. Anglicanos. [BCD tantum.]—Hanc lectionem habet
  Mart. [ex iisd. Mss.] necnon Rond. cum tribus Mss. [devicti AE. c.
  text. Ben. et Lips.]

places.—Bad. Am. Er. Lov.
  complaces.

277. Spiritum quem dedit
  ABCDE [Sanctum ed. P.]

est.—Quinque Mss. apud Mart. sed est
  est. punctis notatur quod man. post. in E.

ornatu.—Tres Mss. apud Mart. in
  ornatum.

concipiendam. concupiscendam BCE
  concupiendam AD. vid. p. 277. not. d.

278. te.—Angl. Mss.
  et amemur a te. [ABCD tantum.]

tua.—Ita Mss. et Arn. At Bad. Am. Er. Lov.
  non de te aliqua, non de tua, vel quæ antea fuerit. ita E, sed =
  te.

§. 49. l. 14. in unam conspirationem. in una conspiratione ABCD
  et E man. post.

l. 15. et tibi † ut ABCDE.

formasti.—Codex Benignianus,
  firmasti.

279. vespera.—Sic
  legendum liquet cum Albinensi codice; non ut alii plerique editi et
  scripti habent, pacem sine vespera. ABCDE.

tempus.—Hic editiones, excepta Arnaldina,
  interponunt, nec operaris ad tempus; (E.) quæ verba absunt a
  plerisque codicibus manuscriptis. ABCD.

280. l. 3. bona opera. = bona ABCD.









INDEX CAPITUM

(EX EDIT. BENED.)








	 

	 LIBER PRIMUS.

	 I. Deum vult laudare ab ipso excitatus. 	 p. 1

	 II. Deum quem invocat in ipso esse, ipsumque in Deo. 	 2

	 III. Deus sic ubique totus, ut res nulla ipsum totum capiat. 	 id. 

	 IV. Dei majestas et perfectiones inexplicabiles. 	 id. 

	 V. Petit amorem Dei, et delictorum veniam. 	 3

	 VI. Infantiam suam describit; laudat Dei providentiam et æternitatem.	 4

	 VII. Infantia quoque peccatis obnoxia. 	 6

	 VIII. Unde puer loqui didicerit. 	 7

	 IX. Odium litterarum, amor lusus, et vapulandi timor in pueris. 	 8

	 X. Amore lusus et spectaculorum avocatur a litterarum studio. 	 9

	 XI. Morbo pressus Baptismum flagitat, quem mater certo consilio differt.
   	 id. 

	 XII. Ad litteras cogebatur, quo tamen Deus utebatur bene. 	 10

	 XIII. Quibus studiis potissimum sit delectatus. 	 11

	 XIV. Litteras Græcas oderat. 	 12

	 XV. Precatio ad Deum. 	 13

	 XVI. Improbat modum juventutis erudiendæ. 	 id. 

	 XVII. Prosequitur contra modum exercendæ juventutis in re litteraria.	 14

	 XVIII. Quod homines curant servare leges grammaticorum, et non divinorum
   præceptorum. 	 15

	 XIX. Pueritiæ vitia quæ in majores ætates transeunt. 	 16

	 XX. Pro bonis sibi in pueritia collatis Deo gratias agit. 	 id. 

	 

	 LIBER SECUNDUS.

	 I. Adolescentiæ ætatem et vitia recolit. 	 18

	 II. Annum ætatis suæ decimum sextum in ardore libidinoso consumptum.	 19

	 III. De peregrinatione studiorum causa, et de parentum proposito. 	 20

	 IV. Furtum cum sodalibus perpetratum. 	 21

	 V. Neminem peccare sine causa. 	 22

	 VI. Omnia quæ boni specie ad vitia invitant, in solo Deo esse vera et
   perfecta. 	 23

	 VII. Gratias agit Deo pro remissione peccatorum, quodque a multis
   servatus sit. 	 25

	 VIII. Amavit in furto consortium simul peccantium. 	 id. 

	 IX. Contagiosa res sodales mali. 	 26

	 X. In Deo omne bonum. 	 id. 

	 

	 LIBER TERTIUS.

	 I. Amore quem venabatur capitur. 	 27

	 II. Amavit spectacula tragica. 	 id. 

	 III. In schola rhetoris ab Eversorum factis abhorrebat. 	 29

	 IV. Hortensius Ciceronis excitavit illum ad ardorem philosophiæ. 	 30

	 V. Fastidiit sacras Litteras propter simplicitatem stili. 	 31

	 VI. A Manichæis quomodo captus. 	 id. 

	 VII. Doctrina Manichæorum absurda cui suffragabatur. 	 34

	 VIII. Contra Manichæos dicit quæ flagitia semper detestanda, quæ
   facinora. 	 36

	 IX. Discrimen inter peccata, et inter Dei judicium et hominum. 	 38

	 X. Nugæ Manichæorum de terræ fructibus. 	 39

	 XI. Planctus et somnium matris de filio. 	 42

	 XII. Quale responsum mater Augustini accepit a quodam episcopo de
   ipsius conversione. 	 43

	 

	 LIBER QUARTUS.

	 I. Quamdiu et quomodo alios seduxerit. 	 45

	 II. Rhetoricam docet, concubinam fovet, et aruspicem qui victoriam
   promittebat, contemnit. 	 46

	 III. Ab astrologia, cui deditus erat, per senem medicinæ et rerum
   peritum revocatur. 	 47

	 IV. Morbum et baptismum amici narrat, quem etiam suis erroribus

   involverat;eoque morte sublato, dolet gravissime. Mirabilis
   efficacia sacramenti Baptismi. 	 49

	 V. Cur fletus dulcis miseris. 	 50

	 VI. Quantus ex amici morte dolor. 	 51

	 VII. Impatientia doloris mutat locum. 	 52

	 VIII. Tempus et amicorum colloquia doloris edentur. 	 id. 

	 IX. De humana amicitia. Beatus qui amat in Deo. 	 53

	 X. Labiles creaturæ, nec in eis potest anima requiescere. 	 id. 

	 XI. Omnia creata sunt instabilia. Solus Deus stabilis. 	 54

	 XII. Amor non improbatur, modo in his quæ placent, amemus Deum. 	 55

	 XIII. Amor unde proveniat. 	 56

	 XIV. Libri de Apto et Pulchro Hierio nuncupati. Unde hunc amaverat. 	 57

	 XV. Quod corporalibus imaginibus contenebratus, non potuit capere
   spiritualia. 	 58

	 XVI. Categorias Aristotelis et liberalium artium libros per se
   intellexit. 	 60

	 

	 LIBER QUINTUS.

	 I. Excitat mentem ad Deum laudandum. 	 63

	 II. Dei præsentiam iniquos non effugere: itaque ad eum debere
   converti. 	 id. 

	 III. De Fausto manichæo, et de philosophorum cæcitate qui per
   creaturas Creatorem non cognoverunt. 	 64

	 IV. Sola Dei cognitio beat. 	 66

	 V. Manichæi de astris imperitia indignum eum fide in cæteris faciebat.	 67

	 VI. Faustus eloquens, sed liberalium disciplinarum expers. 	 68

	 VII. Alienatur a secta Manichæorum. 	 69

	 VIII. Proficiscitur Romam contra matris voluntatem. 	 70

	 IX. Febri correptus periculose laborat. 	 72

	 X. Errores ante susceptam Evangelii doctrinam. 	 74

	 XI. Qualiter Augustinus contulerit cum catholicis. 	 77

	 XII. Fraus discipulorum Romæ in præceptores. 	 78

	 XIII. Docturus rhetoricam mittitur Mediolanum; ab Ambrosio suscipitur.	 79

	 XIV. Audito Ambrosio, paulatim ab erroribus resipiscit. 	 id. 

	 

	 LIBER SEXTUS.

	 I. Augustinus nec Manichæus nec catholicus. 	 82

	 II. Epulæ et synaxis apud sepulcra martyrum. 	 83

	 III. Occupationes et studia Ambrosii. 	 84

	 IV. Doctrinam Ecclesiæ Ambrosio concionante intelligit. 	 86

	 V. De sacrorum Librorum auctoritate et necessario usu. 	 87

	 VI. De miseria ambitiosorum, adducto exemplo mendici lætantis. 	 90

	 VII. Alypium a Circensium insania convertit. 	 91

	 VIII. Alypius capitur insania ludorum gladiatoriorum, a quibus antea
   abhorruerat. 	 93

	 IX. Alypius ut fur apprehenditur. 	 id. 

	 X. De integritate Alypii et adventu Nebridii. 	 95

	 XI. Anxius Augustinus de instituenda vita deliberat. 	 96

	 XII. Contentio inter Alypium et Augustinum de matrimonio et cælibatu.	 98

	 XIII. Uxor quæritur Augustino. 	 99

	 XIV. De vita communi agenda cum amicis deliberat. 	 100

	 XV. In locum discedentis concubinæ alia succedit. 	 101

	 XVI. Mortis et judicii metum nunquam deposuit. 	 id. 

	 

	 LIBER SEPTIMUS.

	 I. Deum cogitat tanquam aliquid corporeum per infinita spatia
   diffusum. 	 102

	 II. Momentum quo Nebridius confutarat Manichæos. 	 104

	 III. Liberum arbitrium causa peccati. 	 105

	 IV. Deum incorruptibilem esse oportet. 	 106

	 V. Quærit iterum unde malum, et quæ radix ejus. 	 107

	 VI. Mathematicorum divinationes rejicit. 	 108

	 VII. Misere torquetur inquirens unde sit malum. 	 111

	 VIII. Quomodo divina misericordia subvenerit Augustino. 	 112

	 IX. In Platonicorum libris Verbi æterni divinitatem, non incarnati
   humilitatem invenit. 	 id. 

	 X. Clarius innotescunt jam Augustino divina. 	 115

	 XI. Quomodo creaturæ sunt, et non sunt. 	 116

	 XII. Omnia bona, quæcumque sunt. 	 id. 

	 XIII. Omnia condita laudant Deum. 	 117

	 XIV. Sanæ mentis homini nihil displicet inter creaturas Dei. 	 id. 

	 XV. Quomodo veritas et falsitas in creaturis. 	 118

	 XVI. Omnia bona, licet quibusdam non apta. 	 id. 

	

XVII. Quæ retardent a cognitione divinorum. 	 id. 

	 XVIII. Solus Christus via ad salutem. 	 119

	 XIX. Quid senserit de Christi incarnatione. 	 120

	 XX. Ex Platonicis libris peritior, sed inflatior evaserat. 	 121

	 XXI. Quid in sacris Libris invenerit, non inventum in Platonicis. 	 122

	 

	 LIBER OCTAVUS.

	 I. Studio vitæ melius instituendæ ad Simplicianum ire statuit. 	 125

	 II. De Victorino rhetore converso. 	 126

	 III. Quod Deus et Angeli magis gaudent in peccatorum conversione. 	 129

	 IV. Quare plus lætandum sit in conversione nobilium. 	 131

	 V. Quæ remorabantur eum a conversione. 	 id. 

	 VI. Pontitianus narrat Antonii vitam. 	 133

	 VII. Rodebatur intus audito Pontitiano. 	 136

	 VIII. In hortum secedit; quid ibi egerit. 	 137

	 IX. Unde fit ut animus imperet sibi, et resistatur. 	 138

	 X. Adversus Manichæos qui ex duabus contrariis voluntatibus duas
   contrarias naturas asseverant. 	 139

	 XI. Lucta spiritus et carnis in Augustino. 	 141

	 XII. Vocis admonitu quomodo totus conversus. 	 142

	 

	 LIBER NONUS.

	 I. Laudat Dei bonitatem, agnoscens suam miseriam. 	 145

	 II. Deserere rhetorices professione differt usque ad vindemiales
   ferias. 	 146

	 III. Verecundus concedit illi rus suum. 	 147

	 IV. Libri apud Cassiciacum scripti. Epistolæ ad Nebridium. Quibus
   cœlitus perfusus gratiis, et quam vivido pietatis sensu, dum
   Psalmos evolvit. Acerrimo dolore dentium subito liberatur. 	 149

	 V. Ambrosium consulit quid legendum. 	 153

	 VI. Mediolani baptizatur cum Alypio et Adeodato. 	 154

	 VII. Ecclesiastici cantus institutio Mediolani. Inventio corporum
   SS. Protasii et Gervasii. 	 155

	 VIII. Evodii conversio. Matris obitus, ejusque a teneris educatio. 	 156

	 IX. Laudabiles matris suæ mores prosequitur. 	 159

	 X. Colloquium cum matre de regno cœlorum. 	 160

	 XI. De ecstasi et morte matris. 	 162

	 XII. Quomodo luxerit mortem matris. Sacrificium pro defunctis. 	 163

	 XIII. Orat pro matre defuncta. 	 166

	 

	 LIBER DECIMUS.

	 I. In Deo solo spes et gaudium. 	 168

	 II. Cum Deo nota sint arcana, quid est confiteri illi. 	 168

	 III. Quo fructu confitebitur deinceps quis sit, non quis fuerit. 	 169

	 IV. Quod magni sint fructus hujuscemodi confessionis. 	 170

	 V. Homo sese totum non novit. 	 171

	 VI. Quid amat, cum Deum amat; et quomodo ex creaturis Deus
   cognoscitur. 	 id. 

	 VII. Corporea aut sensitiva virtute Deus non invenitur. 	 173

	 VIII. Memoriæ vis. 	 id. 

	 IX. Memoria disciplinarum. 	 175

	 X. Disciplinæ in memoriam non introducuntur per sensus, sed ex ejus
   abditiore sinu eruuntur. 	 id. 

	 XI. Quid sit discere. 	 176

	 XII. Rerum Mathematicarum memoria. 	 177

	 XIII. Memoria meminisse nos meminimus. 	 id. 

	 XIV. Quomodo memoria continet affectus animi. Læta non læti quomodo
   recordamur. 	 id. 

	 XV. Etiam quæ absunt meminimus. 	 178

	 XVI. Et oblivionis memoria est. 	 179

	 XVII. Magna memoriæ vis, sed ultra progrediendum ut attingatur Deus.	 180

	 XVIII. Non inveniretur ea res quæ excidit, nisi memoria teneretur. 	 181

	 XIX. Quid sit reminisci. 	 id. 

	 XX. Ut beatitudinem omnes appetant, oportet eam noverint. 	 182

	 XXI. Quomodo memoria beatam vitam continet. 	 183

	 XXII. Beata vita quæ, et ubi. 	 184

	 XXIII. Item prosequitur quæ sit beata vita, et ubi. 	 id. 

	 XXIV. Gratulatur quod sua in memoria Deus locum habeat. 	 185

	 XXV. In quo memoriæ gradu reperiatur Deus. 	 185

	 XXVI. Ubi invenitur Deus. 	 186

	 XXVII. Quomodo hominem rapiat Dei pulchritudo. 	 id. 

	 XXVIII. Miseriæ hujus vitæ. 	 id. 

	 XXIX. In Deo spes tota. 	 187

	 XXX. Confitetur ut se habet ad tentationes carnalis libidinis. 	 id. 

	 XXXI. Ut se gerit ad tentationes gulæ. 	 189

	

XXXII. Ut se gerit ad odorum illecebras. 	 191

	 XXXIII. Ut se gerit ad voluptates aurium. 	 192

	 XXXIV. Ut se gerit ad oculorum illecebras. 	 193

	 XXXV. Ut se habet ad secundum tentationis genus, quod est
   curiositatis. 	 194

	 XXXVI. Ut se habet ad tertium tentationis genus, quod est superbiæ.	 197

	 XXXVII. Ut movetur laudibus humanis. 	 198

	 XXXVIII. Et virtuti periculum a vana gloria. 	 200

	 XXXIX. Amoris proprii vis et natura. 	 id. 

	 XL. Quod in se et cæteris rebus Deum investigavit. 	 id. 

	 XLI. Triplex cupiditas. 	 201

	 XLII. Nonnulli ad dæmones tanquam redeundi ad Deum mediatores
   infeliciter recurrerunt. 	 id. 

	 XLIII. Christus verus mediator. 	 202

	 

	 LIBER UNDECIMUS.

	 I. Cur confitemur Deo scienti. 	 205

	 II. Petit a Deo Scripturarum sanctarum intelligentiam. 	 id. 

	 III. Quæ scripsit Moyses de creatione cœli et terræ, intelligere
   non potest nisi donante Deo. 	 208

	 IV. Creatura clamat creatorem Deum. 	 208

	 V. Ex nihilo conditus mundus. 	 id. 

	 VI. Quomodo Deus dixit, ut fieret mundus. 	 209

	 VII. Verbum Dei coæternum Deo. 	 210

	 VIII. Verbum Dei ipsum est principium quo docemur omnem veritatem. 	 id. 

	 IX. Quomodo Verbum Dei loquatur cordi. 	 211

	 X. Obtrectantes quid faceret Deus antequam cœlum et terram
   conderet. 	 id. 

	 XI. Objectioni respondet quod æternitas Dei nescit tempora. 	 212

	 XII. Quid Deus fecerit ante mundi creationem. 	 id. 

	 XIII. Quod ante tempora a Deo creata nullum tempus fuerit. 	 213

	 XIV. Temporis differentiæ tres. 	 id. 

	 XV. Mensura temporis in quo. 	 214

	 XVI. Quale tempus metiri liceat, et quale non. 	 215

	 XVII. Ubi tempus præteritum et futurum. 	 216

	 XVIII. Quomodo præterita et futura tempora sint præsentia. 	 id. 

	 XIX. Non capit modum, quo Deus docet futura. 	 217

	 XX. Differentiæ temporis quomodo nominandæ. 	 217

	 XXI. Quomodo tempus liceat metiri. 	 218

	 XXII. Petit ænigmatis istius solutionem a Deo. 	 218

	 XXIII. Quid sit tempus. 	 219

	 XXIV. Tempus est quo metimur motum corporis. 	 220

	 XXV. Rursus Deum interpellat. 	 id. 

	 XXVI. Quomodo tempus metimur. 	 221

	 XXVII. Quomodo metimur tempus permanens in animo. 	 id. 

	 XXVIII. Animo metimur tempora. 	 223

	 XXIX. Se in temporalia distentum cupit in Deum colligi. 	 224

	 XXX. Coarguit rursum obtrectantes, quid fecerit Deus ante mundi
   creationem. 	 id. 

	 XXXI. Quomodo cognoscit Deus, quomodo creatura. 	 225

	 

	 LIBER DUODECIMUS.

	 I. Difficilis inquisito veri. 	 226

	 II. De duplici cœlo et terra. 	 id. 

	 III. Quid tenebræ super faciem abyssi. 	 id. 

	 IV. Quid terra invisibilis et incomposita. 	 227

	 V. Cur sic appellata videtur materia informis. 	 id. 

	 VI. Quid olim cum Manichæis senserit de materia informi, quid modo.	 id. 

	 VII. Deus fecit de nihilo cœlum, id est Angelos; et terram, id est
   informem materiam. 	 228

	 VIII. Materia informis ex nihilo; ex hac omnia visibilia. 	 229

	 IX. Cur absque dierum mentione scriptum est, Deum fecisse in principio
   cœlum et terram. 	 id. 

	 X. A Deo cupit edoceri. 	 230

	 XI. Quid a Deo didicerit. 	 id. 

	 XII. Creatura duplex carens tempore. 	 231

	 XIII. Cur sine dierum commemoratione dicit Scriptura, quod in
   principio fecit Deus cœlum et terram. 	 232

	 XIV. Scripturæ profunditas. 	 id. 

	 XV. Quæ de Deo deque Angelis et informi materia sentit Augustinus,
   non possunt oblocutores negare. 	 233

	 XVI. Rem habere non vult cum iis qui contradicunt veritati divinæ. 	 235

	 XVII. Ut cœli et terræ nominibus aliud et aliud intelligi potest.	 236

	 XVIII. Quis error innoxius in Scripturis. 	 237

	 XIX. Quæ liquido vera. 	 238

	 XX. In principio creavit etc. varie intellectum. 	 id. 

	

XXI. Terra erat invisibilis etc. varie intellectum. 	 239

	 XXII. Aliquid esse a Deo conditum, de quo sileat liber Genesis, nihil
   repugnat. 	 240

	 XXIII. Duo dissensionum genera in Scripturis interpretandis. 	 241

	 XXIV. Ex multis veris non debet fidenter asseri hoc aut illud
   sensisse Moysen. 	 id. 

	 XXV. Adversus eos qui aliorum interpretandi rationem temere
   rejiciunt. 	 242

	 XXVI. Qui sermo deceat Scripturam. 	 243

	 XXVII. Scripturam decet humile simplexque verborum genus. 	 244

	 XXVIII. Ut varie intelligitur ab eruditis Scriptura. 	 id. 

	 XXIX. Quot modis dicitur aliquid prius. 	 245

	 XXX. Tractatores Scripturæ diversa sentientes, concordent invicem
   charitate et studio veritatis. 	 247

	 XXXI. Sensisse putandus est Moyses quidquid veri potest in ipsius
   verbis inveniri. 	 247

	 XXXII. Veri Scripturæ sensus a Spiritu sancto revelantur. 	 248

	 

	 LIBER DECIMUS TERTIUS.

	 I. Invocat Deum, cujus bonitate se præventum agnoscit. 	 249

	 II. Creaturæ ex Dei bonitate subsistunt et perficiuntur. 	 id. 

	 III. Ex Dei gratia omnia. 	 251

	 IV. Deus non eget rebus conditis. 	 id. 

	 V. Trinitas qui Deus est, ex primis verbis Geneseos intelligitur. 	 252

	 VI. Cur dictus est Spiritus superferri super aquas. 	 id. 

	 VII. Effectus Spiritus sancti. 	 id. 

	 VIII. Intellectuali creaturæ ad beatam requiem non sufficit quidquid
   Deo minus est. 	 253

	 IX. Cur solus Spiritus sanctus superferebatur super aquas. 	 254

	 X. Ex dono Dei omnia. 	 id. 

	 XI. Symbola Trinitatis in homine. 	 255

	 XII. Mundi creatio formationem Ecclesiæ præfigurat. 	 256

	 XIII. Renovatio hominis dum hic vivit nondum perfecta. 	 257

	 XIV. Fide et spe corroboramur. 	 258

	 XV. Explanat ver. 6. cap. 1 Gen. Fiat firmamentum etc. Quid
   firmamentum, quid superiores aquæ. 	 id. 

	 XVI. Solus Deus se scit omnino sicuti est. 	 260

	 XVII. In ver. 9: Congregentur aquæ, Quid mare, quid arida.
   Explicatur ver. 11: Germinet terra etc. 	 id. 

	 XVIII. In ver. 14: Fiant luminaria etc. Quæ luminaria dividentia
   inter diem et noctem. 	 261

	 XIX. Tractat eumdem versiculum, Fiant luminaria etc. 	 263

	 XX. In ver. 20: Producant aquæ etc. Quæ reptilia, quæ volatilia.	 264

	 XXI. In ver. 24: Producat terra animam vivam etc. 	 265

	 XXII. In ver. 26: Faciamus hominem ad imaginem etc. Renovatio
   mentis. 	 268

	 XXIII. In eumdem versiculum: Et præsit piscibus maris etc. De
   quibus christianus judicet. 	 id. 

	 XXIV. In ver. 28: Et benedixit eos Deus dicens, Crescite etc. 	 270

	 XXV. In ver. 29: Ecce dedi vobis amnem herbam .... in escam etc. 	 272

	 XXVI. Voluptas et utilitas ex beneficio in proximum collato. 	 id. 

	 XXVII. Quid per pisces et cetos significetur. 	 274

	 XXVIII. In ver. 31: Et vidit Deus omnia quæ fecit, et ecce bona
   valde etc. 	 id. 

	 XXIX. Quomodo intelligendum quod Deus octies vidit bona esse
   opera sua. 	 275

	 XXX. Manichæorum deliria. 	 id. 

	 XXXI. Piis idem probatur quod Deo placuit. 	 276

	 XXXII. Compendio enarrat opera Dei. 	 277

	 XXXIII. Omnia de nihilo sive de concreata materia. 	 278

	 XXXIV. Totius creationis mundi allegorica expositio. 	 id. 

	 XXXV. Optat pacem. 	 279

	 XXXVI. Diem septimum vespera quare non sequatur. 	 id. 

	 XXXVII. Deus in nobis quando quiescet. 	 id. 

	 XXXVIII. Aliter Deus, aliter homo videt creata. 	 280



EXPLICIT INDEX CAPITUM.









I N D E X.



A.




Abrahæ sinus, 148, et n.




Abstinentia. Non immunditia obsonii timenda est, sed immunditia cupiditatis, 191.




Abyssus humanæ conscientia nuda est oculis Dei, 168.




Academici pro Scepticis male habiti, 75, et n. 80.




Accessio critica medicis vocatur, 83.




Adeodatus Augustini filius de peccato, 154. Ætatis anno fere xv. cum ipso baptizatur, ib. Augo. horrori est illius ingenium, ib. Sensa ipsius sunt omnia quæ ex alterius collocutoris persona inseruntur in Augi. lib. de Magistro edito Romæ cum esset in annis xvi. ib. præmatura morte rapitur, ib.




Adulantes amici pervertunt; inimici litigantes plerumque corrigunt, 158.




Ægyptius cibus, 114, et n.




Æneis cit. 11, 12, 14, 127.




Æneam venisse Carthaginem non est verum, 12.




Aerem deum esse credit Anaximenes, 172.




Æternitas Dei æternitas semper stans, 212. Æternum internum, 152.




Affectus. In Affectu tenebroso est longe a Dei vultu, 15, 228.




Agentes in rebus duo, cognita Antonii vita, nuntium sæculo remitttunt, 135.




Agriculturam nefas esse censebant Manichæi, 40, et n.




Alimentum sola salutis causa sumendum, 189. Aug. a Deo edoctus ut quemadmodum medicamenta sic alimenta sumpturus accedat, ib.




Altare. Ex eo dispensatur Victima Sancta, 167. Ad id fieri memoriam sui desiderat Monnica in extremis, 163.




Alypius Thagaste oriundus, 91. Parentibus primatibus municipalibus, ib. Natu minor Augo. ib. A minore ætate magnam virtutis indolem præ se ferebat, ib. Augustino amicissimus a primis annis, ib. ab eoque frater cordis sui dictus, 150. et ejusdem Thagaste et Carthagine in Rhetorica auditor, ib. Carthagine spectaculis deditus, ib. a Circensium insania revocatur objurgatione Augustini, 92. ut fur apprehenditur, 94. sed mox liberatur, 95. Manichæorum superstitione cum Augo. involvitur, 92. Romam venit ante Aug. ut jus discat, 93. Spectaculis gladiatoriis incaute capitur, ib. Mediolanum cum Augo. proficiscitur, 65. Assessoris munere tertium fungitur, ib. 133. Dum assidet Comiti largitionum Italicianarum, ejus integritas a potentissimo senatore et pollicitationibus et minis tentatur, ib. Continentissime vivit, 98. Augm. ab uxore ducenda prohibet, quo simul sapientiæ libere vacent, ib. Disputat cum ipso de finibus bonorum et malorum, 101. Putat credi a Catholicis non esse in Christo animam et mentem hominis, ideoque ad fidem pigre movetur: At postea errorem hunc Apollinaristarum esse intelligens, Catholicæ fidei contemperatus est, 121. Augi. ad Deum conversi proposito bono sese adjungit, 144. Secedit cum illo in agrum Cassiciacum, Catechumenus cum Catechumeno, 150. Illic cum eo disputat "de ordine, contra Academicos" et de vita beata, 149, n. Christi nomen literariis illis lucubrationibus inseri dedignatur, sed postea resipiscit, 150. Remeat Mediolanum nomen inter baptizandos cum Augustino daturus, 154. Fortissimus domitor corporis, Italicum solum glaciale nudo pede obterit insolito ausu, ib. Baptizatur, ib. Fit tandem Episcopus Thagastensis, 95, n.




Ambitiosorum miseria, 90.




Ambrosius episcopus Mediolanensis laudatur, 79. Cœlibatus ejus, occupationes et studia, 84, 85. Omni die Dominica verbum Dei tractat ad populum, 85. Ad veteris Legis interpretationem quasi regulam commendans, sæpe inter concionandum dicebat, "Littera occidit, Spiritus autem vivificat," 86. Benigne excipit Augm. qui studiose ipsum concionantem audit, 79. Diligitur a Monnica perinde atque Angelus Dei, 83. Augo. consulenti quid potissimum de Scripturis legere debeat, quo sese ad baptismum comparet, Isaiam præscribit, 153. Persecutionem a Justina Valentiniani regis matre Ariana patitur, 155, et n.


Excubat plebs in Ecclesia mori parata cum Episcopo, ib. Corpora SS. Protasii et Gervasii divinitus detegit, ib. Synaxes ad memorias Martyrum prohibet, 83.




Ambrosiana basilica, 156. Ambrosiani versus, 165.




Amicitia dulcis est propter unitatem de multis animis, 22. Non est vera nisi eam Deus adglutinet inter in hærentes Ipsi, 49. Malorum amicitia inimica, 26. Miser est omnis animus vinctus amicitia rerum mortalium, 51.




Amicus est beatus qui amat Deum, et amicum in Deo, et inimicum propter Deum, 50. Solus nullum carum amittit, cui omnes in illo cari sunt, qui non amittitur, ib. Bene Horatius dixit de amico suo, "Dimidium animæ meæ," 51.




Amicus Augi. quidam carissimus, quem in Manichæorum hæresin deflexerat, febri correptus et pene exanimis nesciens baptizatur. (49.) Mox recreatus, mirum in modum animo mutato, Augm. Baptismum ex more (Manichæorum sc.) irridentem exhorret et reprehendit, 50.




Amor ex amore laudantium accenditur, 57. pondus est, quo animus fertur quocumque fertur, 254. Nihil amamus nisi pulchrum, 56.




Amor Dei. Non amaretur Deus nisi per Spiritum sanctum, 252, 277. Deus amari se jubet ab homine, et nisi faciat, minatur ingentes miserias, 3. Omnia nobis dicunt ut Deum amemus, nec cessant dicere omnibus, ut sint inexcusabiles, 171. Non possumus metiri, ut sciamus quantum desit nobis amoris ad id quod sat est, 253. Minus Deum amat, qui cum Deo aliquid amat, quod non propter Deum amat, 187. Ibi est locus quietis imperturbabilis ubi non deseritur amor si ipse non deserat, 54.




Amor sui improbus. Sibi placentes, multum Deo displicent, 200.




Amor proximi. Si placent animæ, in Deo amentur, et ad eum rapiantur, 55.




Amor mundi. Amore subduntur homines creaturis, et subditi judicare non possunt, 172. Amari et timeri velle ab hominibus non propter Deum, misera vita est et fœda jactantia, 197.




Amphitheatrum ludorum gladiatoriorum, 93.




Anaximenes aerem Deum esse credit, 172.




Angeli natura mutabiles, 230, 234, n. 235, 106.




Angeli beati dicuntur Cœlum cœli, 231, Domus Dei, ib. 234. Sapientia creata, 234. Curia cœlestis Imperatoris, 123. cœlestis militia, ib. Non sunt coæterni Deo, nec tamen passi vicissitudinem temporum, 230. Nunquam sunt peregrinati, sed ita formati ut sine ullo defectu contemplationis, sine ullo intervallo mutationis, æternitate et incommutabilitate Dei perfruantur, 231. Angelorum codex, 260.




Anima sicut se illuminare de se non potest, ita se satiare de se non potest, 260.




Animæ mortuæ motus tres, fastus elationis, delectatio libidinis, venenum curiositatis, 267. Ea vitando vivit anima, quæ appetendo moritur, ib.




Animus ad capiendum se ipsum angustus est, 175.




Animus imperat corpori, et paretur statim: imperat sibi, et resistitur, 139. Ægritudo hæc animi est, quia non totus assurgit veritate sublevatus, consuetudine prægravatus, ib. Animi perturbationes quatuor, 178. Inde animus pascitur unde lætatur, 274.




Anni Dei omnes simul stant, 5. Anni Dei unus dies, 5.




Antonius Ægyptius monachus, 134. et n. Ad Deum conversus audita evangelica voce. (S. Matt 19, 21.) "Vade, vende," 143. Ex ejus vitæ lectione convertuntur duo Aulici, 135.




Anubis, 127.




Apollinaristarum error de Christo, 121. et n.




Apostoli Luminaria mundi, ignes sancti, et decori, 264.




Appetitus et metus, facinorum causæ, 23.




Aptum et pulchrum, quid, 58.




'Aquæ super firmamentum' nomine angeli intellecti, 259. Cur solus Spiritus sanctus, non vero Pater et Filius, feratur super aquas, 254.




Aristotelis decem Categoriæ, 60.




Astrologorum vanæ divinationes, 47, 48, 108, 109.




Athanasius Alexandrinus episcopus, qualem in psalmis cantum probaverit, 192.




Avaritia, 38, n.




Auditores Manichæorum, 31. n. 41, n. 45, n. 74.




Augustinus.






Ortus ejus Infantia et Pueritia.

Natus est Thagaste municipio Africæ, 49, 52, 20. idibus Novembribus, 149, n. Parentes ejus Patricius et Monnica, 167. Infantia, 4-7. Pueritia, 7-17. Ab utero matris in Christianâ religione fuit
  educatus, 9, 31. signatus signo
  crucis, ib. et sacramento salis initiatus, ib. et n. positusque a
  parentibus in Catechumenorum gradu, 81, 97. Stomachi pressu repente correptus, pene moriturus
  baptismum pie instanterque flagitat, 10, 73. reparata valetudine baptismus differtur, ib.

Datur in scholam ut discat litteras, 8. puer
  cœpit Deum rogare, ne in Schola vapularet, ib. qualem Dei notionem
  tunc habuerit, ib. satis pro ætate ingeniosus, ib. at amore lusus et
  spectatulorum avocatur a litterarum studio, 9.
  victoriæ in certaminibus amans, ib, 11, 16. curiosus, ib. refugit litterarum rudimenta, ubi
  legere scribere et numerare discitur, 10, 11, 12. Latinas litteras, quas
  inter blandimenta nutricum didicerat (12.) adamat,
  Græcas odit, 11. quippe difficiles, 12. Poeseos amantissimus, ib. 14. Ob progressum in litteris "Bonæ spei puer"
  appellatur, 14. Ipsi in Scholis sese exercenti
  acclamatur præ multis coætaneis et conlectoribus, 15. Litteraturæ atque Oratoriæ percipiendæ caussa
  peregrinatur in vicina urbe Madauris, 20.

Adolescentia, æt. an. xvi. 18 sqq.

An. æt. xvi in paterna domo, intermissis ex necessitate domestica
  studiis, transigit, genio ac libidinibus indulgens, 20. Inter coetaneos minoris dedecoris pudet, 21, 29.

Matris monitus pro muliebribus habet, 21.
  Numquam tamen in matrem contumeliosus aut verbo durus, 164. Quo consilio parens uterque uxorem ei dare
  nolebat, 21.

Furtum nocturnum committit, 22.

Æt. an. xvii-xxix. 27-81. 30.

Studiorum caussa Carthaginem mittitur æt. an. xvii. 27, 30. Sub id tempus orbatur
  patre, ib.

Prosequitur studia, matre et Romaniano (100,
  n.) sumtus suppeditantibus, 30. Studia ejus ad fora
  litigiosa tendebant, 29.

In schola rhetoris major est, ib. A moribus protervis condiscipulorum
  qui Eversores dicebantur, abhorret, 71, 29. pudore tamen impudenti, quod talis non esset,
  ib.

Amore capitur, 27. theatricis spectaculis,
  ib.

In celebritate sollemnitatum sacrarum intra ecclesiæ parietes grave
  quoddam facinus admittit, 29. Ob quod a Deo
  graviter verberatur, ib.

Concubinam fovet, servatque ei thori fidem, 46.
  filium ex ipsa suscepit, 46. Adeodatum nomine, 154. (Vide Adeodatus.) Adolescens potebat a
  Deo castitatem, sed cito exaudiri nolebat, 137.

An. Æt. xix. Ciceronis Hortensio ad sapientiæ studium incenditur, 30. cum tamen ibi Christi nomen requireret, (81, 31.) in Sanctas Scripturas
  animum intendit, 31. Has negligit ut indignas quas
  Tullianæ dignitati comparet, ib.

Categorias Aristotelis, et Liberalium artium libros annos natus ferme,
  xx. per sese intellexit, 60, 61, 62.

In Manichæorum hæresin incidit, 31. in ea per
  novennium sc. ab an. æt. xix ad xxviii persistit, 45, 43, 60, 31, n. Inducit alios in
  eumdem errorem, 45, 49, 92, 100, n.

Ejus interim errores de Deo, 35, 59, 62. de Christo, 72, et n. de rationali et irrationali natura, 58. de terræ fructibus, 39, 40. de veteri Lege, 35. de
  sanctis Patribus, ib. 39. de natura mali, 35, 58. de peccati caussa, 106, 74, n. in cujus
  inquisitione torquetur, 35, 107, 111.

Convictum filii sui refugit Monnica detestans blasphemias ejus, 42. at de futura ejus resipiscentia per somnium, (42.) perque episcopi cujusdam responsum, (44.) admonita, mensa domoque rursus excipit, 42. matris somnium alio detorquens, cita ejus
  responsione magis quam ipso somnio commovetur, ib.

Rhetoricam docet, 46. primum Thagastæ, 46, 52, 49. tum Carthagine, 52. quo
  impatientia doloris ex amici cujusdam sui morte, (50.) migraverat, ib.

Aruspicem sibi palmam in litterario certamine promittentem detestatur,
  46. At consulere solet Mathematicos, 47. a quibus avocare ipsum frustra nititur Vindicianus
  senex, 48. et Nebridius, ib. Sed istud divinationis
  genus vanum esse demum intelligit audita narratione Firmini, 109. et prorsus rejicit, 108.

Libros de Pulchro et Apto duos aut tres scribit, 57. cir. ann. æt. xxvi, aut xxvii, 60. quos Hierio Romanæ urbis oratori nuncupat, 57.

Movetur Helpidii disputatione contra Manichæos apud Carthaginem, 77, necnon Nebridii contra eosdem argumento, 105.

Cir. an. æt. xxix. a Manichæis alienari incipit, comperta Fausti
  imperitia, 69, 70, 75. non tamen omnino recedit, 75. Nondum enim intelligens quæ sit fides Catholica,
  76. desperat in Ecclesia posse inveniri verum, 79, 76. et ad philosophiam
  Scepticam propensus est, 75, 80, 81, n. 

Pertæsus licentiæ scholarium Carthaginensium Romam navigat, 70, 71. invita et decepta matre,
  71, 72.

Romæ febri correptus in domo cujusdam Manichæi, (74.) periculose laborat, 72. non
  jam ut antea, (10.) Baptismum flagitat, sed demens
  irridet, 73. Convalescit, 74.

Familiariter versatur cum Manichæis tam Electis quam Auditoribus,
  ib.

Rhetoricam ibi docet, 78.

Mediolanum mittitur a Symmacho urbis præfecto Rhetoricæ docendæ
  caussa, 79.

Benigne excipitur ab Ambrosio, ib. cujus amore capitur, ib. et
  facundia delectatur, ib. Audita unius atque alterius loci Scripturæ
  tractatione, cognoscit fidem Catholicam defendi posse contra Manichæos,
  80, 85. Quos demum
  relinquendos decernit, ib. Sed adhuc de omnibus dubitans, Catechumenus in
  Ecclesia catholica esse statuit, donec aliquid certi eluceat, 81.

Æt. an. xxx. 96.

Aug. nec Manichæus est, nec Catholicus, 82.
  Ecclesiæ doctrinam magis, magisque intelligit, concionante Ambrosio, 86. Necessitatem fidei, et Scripturarum auctoritatem
  agnoscit, 87-89.

Inhiat adhuc honoribus, lucris, conjugio, 90.

Ambitionis et cupiditatum vanitatem edocetur, viso mendico præ vino
  jocante et lætante, ib.

Panegyrim conscribit in laudem Imperatoris, ib. forte Valentiniani
  minoris, ib. n.

Anxius est de vitæ ratione ineunda, 97.
  Conversionem de die in diem differt, 98.

Eum ab ineundo conjugio revocare conatur Alypius, 98. uxor ei quæritur, 99. quo
  conjugatus baptizetur, ib. Concubina in Africam redire permissa, aliam
  ipse procurat, 101.

A gurgite carnalium voluptatum metu mortis et futuri judicii
  revocabatur, qui metus ab ejus pectore nunquam recessit, 101.

De vita communi agenda, cum amicis deliberat, 100. ejus ratio, ib. consilium abjicitur, 101.

Æt. an. xxxi. 103.

Ignorantiæ tenebris involutus errat adhuc circa Dei naturam, 103. Verum contemplatione gradatim assurgens pervenit
  demum ad id quod est; sed figere aciem non valet,
  119. Credit in Christum stabili fide, sed informi,
  111, 108, et erronea, ib.
  cum Photinianis quippe fere consentiens, 121.

Platonicorum librorum lectione ad inveniendam veritatem adjuvatur, 112, 122. Ex quibus peritior
  quidem, sed inflatior evadit, 121.

Transit ad Scripturam S. maximeque ad Apostolum Paulum, ib. cujus
  lectione mirum in modum proficit, 123.

Æt. an. xxxii. 136.

Displicet agere in sæculo, 126. Amore tamen
  feminæ detinetur, ib. Vis malæ consuetudinis in eum, 132. Ligatus non ferro alieno, sed sua ferrea
  voluntate, ib.

Simplicianum adit, 126. movetur et angitur
  audita ab ipso conversione Victorini, 131. et vita
  Antonii, narrante Pontitiano, 134, 143. necnon conversione duorum 'Agentium in rebus,'
  136.

Secedit in hortum, sequente ipsum Alypio, 138.
  Spiritus et carnis in eo luctamina, 141. Nec plene
  volebat, nec plene nolebat converti, ideo secum contendebat, 139. Plus in eo valebat deterius inolitum, quam
  melius insolitum, 141.

Ab Alypio paululum secedit, et sub ficu se sternens, vim lachrymarum
  profundit, ac Dei misericordiam deprecatur, 142.
  Vocis admonitu legit Apostolum, (Rom. 13, 13. 14.) et totus convertitur,
  143. Indicat matri, 144.
  Cælibem vitam amplectitur, abjecta omni spe sæculi, ib.

Deserere professionem rhetorices usque ad vindemiales ferias differt,
  146. quam paucissimorum dierum dilationem excusat,
  ib. quamquam haud culpa vacasse non diffitetur, 147.

Munus docendi tandem deserit, 149. cogente
  quidem dolore pectoris, 147. sed magis alliciente
  desiderio vacandi Deo, ib. et n.

Feriarum vindemialium tempore (i.e. cir. fin. mensis Aug. vel init.
  Sept. A.D. 386.) in Verecundi villam Cassiciacum secedit cum suis, 149.

Ambrosium per litteras consulit quid potissimum de Scripturis sibi
  legendum sit, ut ad baptismum se digne comparet, 153. Isaiam legere jubetur, ib.

Libros aliquot ibi conscribit, et ad Nebridium epistolas, 149, 150.

Æt. an. xxxiii.

Recitatione psalmorum vehementer afficitur, Catechumenus in villa cum
  Catechumeno Alypio feriatus, 150.

Psalmum quartum meditatur adversus Manichæos pie excandescens, 150 sqq.

Dolore dentium acerrimo cruciatur, 153. Orat
  cum suis et dolor fugit, ib. 

Mediolanum revertitur nomen daturus inter baptizandos, 164.

Baptizatur (ab Ambrosio, 154, n.) cum Alypio et
  Adeodato, ib. Gaudium spiritale post baptismum, fugiente omni
  sollicitudine anteactæ vitæ, 155. Lachrymæ ejus et
  motus pietatis ad hymnos et cantica Ecclesiæ, ib.

Reditum in Africam cum suis suscipit, 157.

Apud Ostia Tiberina cum matre colloquitur de vita æterna, atque in
  ejus contemplationem ambo rapiuntur, 161 sq.
  Vilescit mundus cum delectationibus suis, ib.

Hinc elapsis vix quinque diebus matre orbatur, 165. Mortem ejus luget, ib. sq. Funus pro sollemni
  more celebratum prosequitur absque lachrymis, 165.
  Orat pro ejus salute, 166 sq. 165.

Æt. an. xxxiv.

Librum "de Magistro" cum Adeodato annos xvi nato componit, 154.

Æt. an. xlvi. &c.

Libros Confessionum A.D. circiter CCCC. edit. jampridem
  episcopus. 1, n.

Mores ejus per id tempus, quo libros Confessionum scribit,
  quinam sint, 169 sqq. Amor ejus in Deum vehemens,
  171 sq. Deliciæ ipsius occupari Dei memoria, 165. Spes ejus nonnisi in magna valde misericordia
  Dei, 187. Ut se habet ad tentationes libidinis
  carnalis, 188 sq. Ad tentationes gulæ, 189 sq. Ebriosus nunquam fuit, 190. Ut se gerit ad odorum, illecebras, 191 sq. Ad voluptates aurium, 192 sq. Ad illecebras oculorum, 193 sq. Ut se habet ad secundum tentationis genus,
  quod est curiositatis, 194 sqq. Incitatur a
  diabolo ut signum aliquod a Deo petat, 196. Item
  quomodo se gerit ad tertium genus, superbiæ, 197.
  ad humanas laudes, 198.

Ab actionibus necessitatis quantum relaxari potest, ad Dei
  contemplationem refugit, 201. Secessum in
  solitudinem aliquando animo agitans prohibetur a Deo, ut non sibi soli,
  sed aliis vivat, 203. Castæ ejus deliciæ Scripturæ
  divinæ, 206. Si quid tempus liberum habet, in
  illis totum impendit, ib.






Aulæ favor res fragilis, 135. Aulici per multa pericula perveniunt ad grandius periculum. ib.




Aurium voluptas, 192.




Aurum ex Ægypto ab Israelitis ablatum veritatem adumbrat, 114, et n.




B.




Balneum ideo dictum quia anxietatem pellit ex animo, 165.




Baptismus, dicitur sacramentum salutare; mundatio, sanatio, 10. aqua gratiæ, 71. salutis, 166. Dei gratia, 126. medicina, 73. vid. et 147, 153, 155. Male differtur Augustino, 10. et pluribus aliis, quo securius interim peccarent, ib.




Baptismus in nomine sanctæ Trinitatis datur, 256. Homo spiritalis judicare potest de sollemnitate sacramentorum; sive baptismi, sive mysterii in quo ille piscis (id est Christus) exhibetur, 269. Fidei professio de loco eminentiori coram fidelibus memoriter fieri Romæ consueverat a baptizandis, 128, n.




Baptismi effectus, 154, 169, 50. Sine eo non intratur in regnum cœlorum, 265. Augustini amicus, nesciens baptizatus, mirum in modum animo mutatus est, 50. Baptismum Manichæi pro nihilo habuerunt, 49, n. Post baptismum, major et periculosior est delictorum reatus, 18. Baptizati audiebant fideles, 20, 160, 134.




Barbarismi vel solæcismi magis homines pudet quam vitii, 15.




Beatitudo est gaudium de veritate, 184. Est gaudere de Deo, ad Deum, propter Deum, 184. Est inhærere Deo, 186, 66, 231. Est Deus ipse, 184, 253. In hoc mundo non reperitur, 55.




Beatitudinem omnes appetunt, 184, 182. Multi eam adipisci non tantum volunt, quantum sat est ut valeant, 184.




Benedictio hominibus, avibus, et piscibus tantum a Deo impertita, quare, 270.




Bona sunt omnia, 116. licet comparatione Dei non sint bona, 208. Deus bonus omnia bona fecit, ib. Bona nostra instituta et dona Dei sunt; mala vero nostra, delicta nostra sunt et judicia Dei, 170, et n. Nil prodest bona res non utenti bene, 61.




C.




Cæcitas hominum de cæcitate gloriantium, 29. Cæcitates pœnales spargit Deus super illicitas cupiditates, 16.




'Cæli et terræ' nomine intelligitur omnis creatura, 212. Spiritales et carnales Ecclesiæ, 256. Cælum cæli est cælum quod non cernimus, 226. Angeli, 228 sq. Cælum indocti rapiunt, 137.




Cantus est sonus speciosus, 246. Cantus ecclesiasticus instituitur Mediolani a S. Ambrosio, 155. Ejus melodiæ utilitas magna, 193, ib. Ea mirum in modum afficitur Augs. 192. Delectatio carnis etiam in divino cantu cavenda, ib. Peccatur cum cantus amplius delectat quam res, ib. 193.





Caritatis sublevatione et Spiritu sanctitatis emergunt homines, merguntur pondere cupiditatis et terrenis affectibus, 253. Ad caritatem pertinent omnia quæ scripsit Moyses, 243.




Carthaginensium scholarium fœda et intemperans licentia, 71.




"Cassiciacum," Rus Verecundi, ubi parabat se Augustinus ad baptismum suscipiendum, 148.




Castitas est Dei donum, 98. Castus dormientis affectus, 189.




Catechumeni, 9, n. 20, 81, 49, n. 128, 150, 154, et n. &c.




Categoriæ decem Aristotelis, 60.




Catilina haud gratis malus, 23.




Certitudo non eadem in omnibus quærenda est, 87.




Christi nomen, Augustino ab infantia inditum, quam salutare fuerit, 81, 31, 86.




Christi de adventu in carne ad nos, 119.




Christus verax est mediator, mortalis cum hominibus, justus cum Deo, 202. In quantum homo, in tantum mediator; in quantum autem Verbum, non medius,  quia æqualis Deo, ib. Christus unica ad salutem via, 119. Sanguis ejus pretium nostrum quod bibebat et erogabat Aug. 203. Non aliquis ei refundet innocentem sanguinem, non ei restituet pretium, quo nos emit, ut nos auferat ei, 167.




Christus victor et victima, sacerdos et sacrificium, 203. Ex altari dispensatur victima sancta, qua deletum est 'chirographum quod erat contrarium nobis,' 167.




Christus vere Magister bonus, quia Deus, 210. Verbum Dei parum erat si loquendo præciperet, nisi et faciendo præiret, 170.




Christus dictis, factis, morte, vita, descensu, adscensu, clamat ut redeamus ad cor, et inveniamus eum, 56. Infirmitas Christi magistra humilitatis, 119, 202. Antiqui sancti per fidem futuræ passionis Christi salvi facti sunt, ib.




Christiani temporibus Juliani lege data prohibiti sunt docere litteraturam et oratoriam, 132.




Ciborum neccesitas calamitas est, et deliciæ vocantur, 189. Alimenta sumenda tamquam medicamenta, ib. Quod saluti satis est delectationi parum est, ib. In cibo insidiatur laqueus concupiscentiæ, et adjungit sese, tamquam pedissequa, periculosa jucunditas, ib. Magnus ille est qui in cibo non rapitur aliquantulum extra metas necessitatis, 191. De ciborum abstinentia non gloriandum, 190. Non immunditia obsonii timenda, sed cupiditatis, 191. Noë omne carnis genus, quod cibo esset usui, manducare permissum, ib. Joannes locustis in escam cedentibus non fuit pollutus, ib. Cibi non polluunt, ib. Cibus Ægyptius, 114, ib. Animus inde pascitur unde lætatur, 274.




Ciceronis linguam omnes mirantur, pectus non ita, 30. Hortensius Ciceronis, ib. Judicium ejus de Homeri figmentis, (Tusc. Disp. i. c. 26.) 13.




Cogitari proprie dicitur quod in animo colligitur, id est cogitur, 176.




Cognitio Dei. Sensu corporeo non cognoscitur, 173. Non invenitur a superbis etiam doctis, 65, 66. Creaturæ ducunt ad cognitionem Dei, 172, 63, et n. Infelix homo qui scit alia et Deum nescit; beatus autem qui Deum scit, etsi alia nesciat, 66.




Cognitio sui. Homo sibi ipsi incognitus, 175, 171.




Colimus Deum non sic quasi terram, 249.




Comes largitionum Italicianarum, 95.




'Competentes.' Nomen Catechumenis datum, cum ad percipiendum Baptismum sua nomina jam professi fuerant, 154, n.




Confiteri Deo quid sit, 168. Cur confitemur Deo omnia scienti, 205, 168, 18, 63. Magni fructus hujuscemodi confessionum, ib. 168 sqq. Nihil propius auribus Dei quam cor confitens et vita ex fide, 20.




Confessionum libri scripti circa an. CCCC. 1, n.




Conscientiæ abyssus nuda oculis Dei, 168. Conscientiæ legem ne ipsa quidem delet iniquitas, 21.




Consortium simul peccantium delectat, 26.




Consulentibus consultisque nescientibus occulto instinctu agit Deus, ut dum quisque consulit, hoc audiat quod oportet eum audire occultis meritis animarum, 111. Amicorum secularium lingua piis velut consulendo contradicit, et sicut cibum assolet, amando consumit, 146.




Consuetudinis violentia, 132, 13, 188. Est velut catena, 132. Fit necessitas dum ei non resistitur, ib. Gradus varii quibus ad eam necessitatem devenitur, ib. Consuetudinis sarcina degravat, 201. Consuetudo humana non excusat quod per Legem Dei æternam non licet, 71.




Continentia est donum Dei et datur petenti, 98. Continentiam Deus jubet et dat, 187. Per continentiam colligimur ad unum Deum a quo in multa defluximus, 187. Continentiæ casta dignitas, serena, non dissolute hilaris, 142. Continentia non est sterilis, sed fecunda de Domino Deo marito, ib.




Contritiones cordis vox magna ad Dei misericordiam, 111.





Conversio ad Deum. In conversione peccatorum Deus et Angeli magis gaudent, 129. In conversione nobilium quare plus lætandum, 131.




Copia omnis quæ Deus non est, egestas est, 254.




Cor figendum in Deo æterno ut stet, 212, 65. Cordis puri vitales deliciæ Deus, 266. Cor volitans in præteritis et futuris rerum motibus adhuc vanum est, 212. Cor clausum non excludit oculum Dei, 63. Cordis hominum duritia manum Dei non repellit, ib.




Corpori non hoc est esse quod pulchrum esse, 250.




Creatio cœli et terræ, 226. Ejus allegorica expositio, 278. Varie intelligitur quod Scriptura dicit de Creatione rerum, 236 sq. Quomodo respondendum quærenti 'Quid faciebat Deus ante cœli et terræ creationem'? 212. Ex nihilo Deus fecit omnia, 209, 278.




Creatura duplex carens tempore, 231.




Creaturarum per gradus ascenditur ad Dei cognitionem, 172, 119, 161, 63. clamant "Ipse fecit nos;" clamor earum est species earum, 172, 208.




Creaturas omnes bonas esse adversus Manichæos, 117, 118.




Credere. Catholica doctrina quædam credi jubet, quæ non demonstrantur, 87.




Critica medicis, quæ aliis accessio dicitur, 83.




Cunæ nutritoriæ, 214.




Cupiditas triplex, voluptatis, dominationis, et cognitionis, 187, et n.-201. Merguntur homines pondere cupiditatis et terrenis affectibus, et emergunt caritatis sublevatione et spiritu sanctitatis, 253.




Curiositas libera, magis ad discendum potest quam meticulosa neccesitas, 13.




Curiositatis de vitio, 194 sqq. Quare concupiscentia oculorum designetur, 195. Homines curiosum genus ad cognoscendam vitam alienam, desidiosum ad corrigendam suam, 169.




Cursus publicus, 79, n.




Cypriani martyris Memoria non procul a mari, 71.




D.




Dæmonibus non uno modo sacrificatur a peccatoribus, 15.




Dæmones, tanquam redeundi ad Deum mediatores, infeliciter coluerunt nonnulli, 202.




Danæ, 14.




Debitor fit promissionibus suis Deus, 74.




Decalogus, 'psalterium decem chordarum,' 37, et n.




Defectus solis et lunæ a philosophis accurate prænuntiati, 65.




Defunctorum corpore memoria ad altare fieri solita, 167. Quod pro se postulat Monnica, 163. Pro patre suo Patricio, et matre Monnica defunctis, vult orari ad altare Aug. 167. ac ipsemet orat, ib. Sacrificium pro defunctis offerri solitum, posito juxta sepulchrum cadavere, 165.




Demonstratio non in omnibus postulanda, 87.




DEUS Una Trinitas, et Trina Unitas, 228.




Deus essentia sua idipsum est summe esse et summe vivere, 5. Incorporeus est, 115, 61, 35.




Dei unitas, omnium modus, 7.




Dei attributa summatim describuntur, 2, 3, 5, et n. Sunt inexplicabilia, 3. Non est quo ab eo omnimodo recedatur, omne enim peccatum eum perverse imitatur, 24.




Dei hodiernus dies æternitas est, 213, 5. Superat omnia futura, ib. Præcedit omnia præterita, ib. Nescit tempora, ib. Deus ante omne quod vel ante dici potest, 5, 213. Semper vivit et nihil moritur in eo, 4.




Deus bonum nullo indigens bono, 280, 249. Sua beatitudo ipse est, 251. Ex plenitudine bonitatis ejus subsistit creatura, 249. Apud Deum vivit semper bonum nostrum, et quia inde aversi sumus, perversi sumus, 62. Ipse puri cordis vitales deliciæ, 266. Neminem deserit nisi deseratur, 54, 53.




Dei cognitio. Fit sine variatione notitiæ, 225. Solus Deus novit sicut omnino est, 260.




Deus creator fecit cœlum et terram sine distentione actionis suæ, 225. creatorem Deum esse omnis naturæ indicant vel peccantes perverse imitando, 24. Non nova voluntate creavit mundum, 233. Descriptio compendiaria operum Dei, 277.




Deus immensus, ubique est, 64. Ubique totus et nusquam locorum, 86, 2. In interiori nostro quærendus, 115, 34, 173. Falsa de immensitate Dei imaginatio Augi. adhuc Manichæi, 107, 104. Dei præsentia in rebus caussa est cur sint, 2. Iniqui præsentiam Dei non effugiunt, 64.




Deus immutabilis, 8. In eo nullus novus motus, 211, 233. Scit et vult immutabiliter, 260, 256. Non est alias aliud, nec alias aliter, sed idipsum et


idipsum, 228. Apud eum rerum omnium instabilium stant caussæ immutabiles, et mutabilium immutabiles manent origines, et irrationabilium et temporalium sempiternæ vivunt rationes, 5.




Deus incomprehensibilis, 2. Quid sit invocare Deum, 1, 2.




Dei misericordia etiam sanctis necessaria, 25. Deus est dulcis pater donans munera, dulcior condonans peccata, 15. percutit ut sanet, et occidit nos ne moriamur, 19.




Deus peccatorum ordinator, 9, et n.




Dei potentia et Dei voluntas Deus ipse est, 107. Deus nullum habet dominum, 197. Sine typho dominatur, ib.




Deus promissionibus suis fit debitor, 74.




Dei providentia omnibus bene utitur, etiam errore hominum, 11. nequitia peccatorum, 158. Sic curat unumquemque nostrum tanquam solum curet, et sic omnes, tamquam singulos, 42.




Dei pulcritudo. Ab ea omnis pulcritudo, 194. sua pulchritudo et sua magnitudo Deus ipse est, 61.




Deus semper quietus, sua quies ipse est, 280. Semper operatur et semper quiescit, 279. Animæ nulla quies nisi in Deo, 55. Quærenti quid faciebat Deus ante cœlum et terram, quid responsi reddatur, 212.




Deus misericorditer sævit, amaritudine aspergens illicitas jocunditates, 19, 13, 27. Infatigabili lege spargit pœnales cæcitates super illicitas cupiditates, 16. Peccator a Deo leni et bono fugiens, in Deum justum et severum incurrit, 64, 53.




Dei scientia. Scientia nostra scientiæ Dei comparata, ignorantia est, 208.




Deus est Veritas æterna, quæ grandium est cibus, 115. Veritas super omnia præsidens, 201. cum mendacio Deus non possidetur, ib.




Deus summa vita est. Ipsi esse et vivere non aliud atque aliud est, 5. Est vita animarum et vita vitarum, 33, 173.




Dei voluntas et Dei potentia Deus ipse est, 107, 212. Non est creatura, 211. Semel simul et semper vult omnia quæ vult, 233. Non nova voluntate Deus creavit mundum, 211. Optimus minister Dei est, qui non magis intuetur hoc a Deo audire quod ipse voluerit, sed potius hoc velle quod a Deo audierit, 186.




Didonis mortem se flevisse defiet Aug. 11.




Dies nunc dicitur mora solis super terram, nunc mora totius circuitus ejus ab oriente ad orientem, 219.




Dignationem sumere, 83.




Dilectio. Vide Amor.




Discere, quid, 176, 8. Ad discendas linguas majorem vim habet libera curiositas, quam meticulosa necessitas, 13. Quæ in rebus vanis sæpe discunt pueri, in rebus non vanis tutius disci possunt, ib.




Discordiæ quomodo sedandæ, 160. maxime inter virum et uxorem, 159.




Divinationes Mathematicorum fallaces, 47, 48, 109.




Divitiæ dicuntur copiosa inopia, 11. Omnis copia quæ Deus non est egestas est, 254.




Dolor animi tempore lenitur, 52. nonnullus approbandus, nullus amandus, 28. non potest esse nisi in naturis bonis, 101, n. Animis nonnisi dolores extra Deum, 52, 53.




E.




Ecclesia figurata est per mundi creationem, 256. Parvuli in nido Ecclesiæ plumescunt et alas caritatis alimento sanæ fidei nutriunt, 62. Improbatio hæreticorum facit eminere quid sentiat Ecclesia, 121. Ecclesia Manichæorum ex Auditoribus et Electis constabat, 41, n.




Ecclesiam, bis in die, mane et vespere Monnica assidue veniebat, 73.




Electi Manichæorum, 41, et n. 40, n. 45, et n. 74, et n.




Epicurus post mortem restare animæ vitam, et tractus meritorum credere noluit, 101.




Epulæ et synaxes ad Memorias Martyrum, 83.




Equulei et ungulæ, 8.




Esau Ægyptio cibo vendidit primogenita, 114, et n.




Est vere id quod incommutabiliter manet, 116. Omnia vera sunt, in quantum sunt, 115. A Deo sunt omnia inquantumcunque sunt, 228.




Evæ reliquiarium, 72.




Evangelici ministri debent esse forma fidelibus vivendo, 266.




Eucharistia dicitur Communicatio Dominici corporis, 84. Victima sancta, quæ ex altari dispensatur, 167. Pretii nostri sacramentum, ib. Pretium nostrum, quod, "manduco et bibo et erogo," ait Aug. 203. Ad Memorias Martyrum celebrari solita, 84, 83, n.




Evodius patria Thagastensis, 156. Agens in rebus militans convertitur ad Deum, et ante Augm. baptizatur, ib. Augo. se socium in sancto proposito adjungit, et cum eo redit in Africam,


157. Psalmum cantat in obitu Monnicæ, 164.




Evectio publica, 79, et n.




Eversores, 29, et n. 71, 78.




F.




Facinorum causæ appetitus et metus, 23.




Falsitas non est quidquam, sed dicitur cum res putatur esse quod non est, 118.




Faustus Manichæorum episcopus eloquens imprimis, 64, et n. 68. sed parum doctus, 69. Multis laqueus mortis, 70, 64. Augo. salutis occasio est, 70.




Feminæ ad virum subjectio, 277, et n.




Feriæ vindemiales, 146.




Fidei medicamenta manibus Dei confecta, 87. Sine fide nihil omnino in hac vita ageretur, 85. Ut nos per fidem passionis Christi præteritæ, ita antiqui sancti per fidem ejusdem passionis futuræ salvi facti sunt, 302.




Fidei professio in conspectu Ecclesiæ reddi solita, 128, et n.




Fidelis in Ecclesia, 20, 134, n. 168, 147.




Filius ille minor, 15, 129.




Filios inter diei et filios noctis dividit solus Deus, 262. Filius Dei dicitur Verbum, Principium, Sapientia, Veritas, Virtus Dei, 211. Lumen verum, Vide, Christus et Verbum.




Firminus vir liberaliter institutus, 109. quam narrat Mathematicorum divinationem, ib.




Flagitium a Facinore distinguitur, 37, n. 59.




Flagitia, quæ contra naturam sunt, ubique ac semper detestanda; quæ contra mores hominum, pro morum diversitate vitanda, 36.




Fletus cur dulcis miseris, 50.




Frater Augustini Navigius, 162.




Furtum est contra naturæ legem, 21. nullus enim fur furem æquo animo patitur, ib.




G.




Gaudere ad Deum, de Deo, propter Deum, ipsa est beata vita et non est altera, 184.




Gaudium majus molestia majori præceditur, 130. Est gaudium quod non datur impiis, sed eis qui Deum gratis colunt, quorum gaudium Deus ipse est, 184. Beata vita est gaudium de veritate, 184.




Geminorum constellatio discussa, 110.




Geneseωs initium explicatur in tribus postremis libris "Confessionum," 205 sqq.




Genethliacorum libris deditus Aug. monetur a Vindiciano ut eos abjiceret, 48.




Gervasii et Protasii martyrum corpora deteguntur, 155.




Gestus sunt tanquam verba naturalia omnium gentium, 7.




Gloria ignominiosa honores sæculares, 11. Sæpe homo de ipso vanæ gloriæ contemtu vanius gloriatur, 200.




Grammaticæ leges studiose observantur, negliguntur præcepta Dei, 16.




Grammaticarum scholarum liminibus appensa vela quid significent, 12.




Gratiæ deputandum quidquid mali non fecimus, 26. Gratia potens est omnis infirmus, qui per ipsam fit conscius infirmitatis suæ, 169.




Gulæ tentatio, 189.




H.




Hæreses esse permittit Deus, ut emineat quid Ecclesia Dei sentiat, et quid habeat sana doctrina, 121. Prosunt Ecclesiæ, et quomodo, ib.




Hæretici. Non cum iis disceptandum, sed pro iis orandum, 43.




Haruspicem contemnit Augo. qui victoriam suis sacramentis in theatrici carminis certamine promittebat, 46. Haruspices sacrificia dæmoni offerebant, ib.




Helpidius apud Carthaginem contra Manichæos disputat, 77.




Hierius Romanæ urbis orator doctus, 57. Huic nuncupati ab Augo. libri "de Pulcro et Apto," ib.




Homerus poeta dulcissime vanus: hujus lectio Augo. puero amora, 12. Multa finxit, hominibus flagitiosis divina tribuendo, ne flagitia flagitia putarentur, et ut quisquis ea fecisset, non homines perditos, sed cælestes deos videretur imitatus, 14. Quid in ejus figmenta Tullius animadvertit, 13.




Hominem fecit Deus, non tamen in eo peccatum, 6.




Hominis creatio allogorice exponitur, 268. Ad Dei imaginem est factus, ib.




Homo spiritalis non judicat de sacra Scriptura, etiamsi aliquid ibi non luceat, 269. De his judicare dicitur, in quibus habet potestatem corrigendi, 270. Homo sine Deo nihil sibi est nisi Dux in præceps, 46. Homo grande profundum, cujus capilli magis numerabiles sunt quam affectus, 57. Est aliquid hominis, quod nec ipse scit spiritus hominis, qui in ipso est,


171. Debet reformari vivendo secundum voluntatem Dei, 268. Homo gerit in se symbolum Trinitatis, scilicet esse, nosse, velle, 255, et n. Homines unde amantur, 53, diligendi humaniter, 52.




Hora fugitivis particulis agitatur, 216. Non est præsens tota, ib.




Horatii Carm. laudat Aug. 51.




Hortensius Ciceronis excitavit Augustinum ad ardorem philosophiæ, 30, 136.




Humiles corde domus Dei excelsi, 225, 119.




Humilitas necessaria ut adscendamus ad Deum, 56, 65. Humilitatis signum in statura pueritiæ a Christo probatum, 16.




Hymni et Psalmi, sub Ambrosio episcopo in ecclesia Mediolansi ut canerentur, institutum, 156.




Hippocrates, 48.




I.




Jacobi et Esavi constellationes, 110. Jacob filiis Joseph benedicens, 193.




Illusiones nocturnæ, involuntariæ licet, nihilominus pœnitendæ, 188. Perfecta illarum cessatio munus Dei, 189.




Imitatio perversa Dei in peccatis, 23, 24.




Inane, quid, 104. Qui differat a nihilo, ib.




Incarnatio Verbi, qua infantiæ nostræ lactescit Sapientia Dei, 119. Totum hominem suscepit, 120. Apollinaristarum error, non esse in Christo animam aut mentem hominis, 121.




Incolumitatis suæ cura homini innata, vestigium est secretissimæ unitatis ex qua est, 17.




Ignorantia mater admirationis, 266.




Infantia peccatis obnoxia, 6, 7.




Infantilium membrorum imbecillitas innocens est non animus infantium, 6.




Inimicitias hominum nec excitare nec augere, parum est homini humano, nisi eas etiam exstinguere studuerit, 160. Horrendum malum inimicis iratis inimicorum iratorum dicta prodere, ib.




Iniqui apti sunt inferioribus creaturæ partibus, quo dissimiliores Deo, apti autem superioribus fiunt, quo ei similiores, 118.




Iniquitas non est substantia, sed perversitas voluntatis detortæ a summa substantia in infimam, 118. Iniquitatis capita pullulant principandi et sectandi et sentiendi libidine, 37.




Inordinatus animus omnis, Dei jussu, sua sibi pœna est, 11.




Intelligendi celeritas et dispiciendi acumen est donum Dei, 61.




Invitus nemo bene facit, etiam si bonum est quod facit, 10.




Invocare Deum quid sit, 2. et n.




Johannis Baptistæ mirabilis abstinentia, 191.




Josue voto sol stabat, sed tempus ibat, 220.




Isaac filios non agnoscendo benedicere, sed benedicendo agnoscere meruit, 193.




Isaiam legere jussus Augustinus quo sese ad baptismum præpararet, 153.




Julianus Imperator lege data prohibet Christianos litteras docere, 132.




Juno, 14.




Jupiter tonans et adulterans cur a Poetis fictus, 14.




Justina Valentiniani minoris mater ab Arianis seducta persequitur Ambrosium, 155.




Justitia vera interior non ex consuetudine judicat sed ex lege Dei, 35. Nec varia nec mutabilis ipsa est, sed tempora quibus præsidet, 36.




Juventutis erudiendæ modus improbatur, 15.




L.




Latina lingua in Africa vulgaris ætate Augustini, 12.




Laudat Deum universa creatura, 63, 209.




Laudari qui vult ab hominibus vituperante Deo, non defendetur ab hominibus Deo judicante, nec eripietur Deo damnante, 198. Laudibus hominum moveri debemus non propter nos sed propter proximum, 199.




Laudari etiam de Dei dono periculosum, 198. Laudatio comes bonæ vitæ, ib. Non male vivendum est ne laudemur, ib. 147.




Lex temporalis etiam a Deo data, 35. Legis factor homo debet esse non judex, 269. Lex peccati est violentia consuetudinis, 133.




Lex conscientiæ, 21.




Libera voluntas caussa peccati, 106, 59, n. 60, n. quod Manichæi negabant, ib.




Libido triplex, 187-201. Violatur societas quæ cum Deo nobis esse debet, cum natura, cujus ille auctor est, libidinis perversitate polluitur, 36. Libidine obcæcatur animus, 21. Ex voluntate perversa libido, ex libidine consuetudo, ex consuetudine necessitas, 132.




Lignum crucis, 13, et n.




Litterarum primarum magistri, 11.




Longe a Dei vultu, in affectu tenebroso, 16. In regione dissimilitudinis, 116.




Loqui unde puer discat, 7. Pauca sunt quæ proprie loquimur, 218.





Lucta spiritus cum carne, 141, 137.




Ludi Circenses, 91, 135.




Luminaria dividentia inter noctem et diem allegorice, 262, sq.




Lux regina colorum, 193. Lux æterna et incommutabilis, Deus, 260, 115.




M.




Madaura Africæ urbs, Thagastæ vicina. Aug. eo peregrinatur litteratura et oratoriæ percipiendæ gratiæ, 20.




Magicæ artes ex curiositatis vitio, 195, 202.




Magister non est qui docet hominem scientiam, nisi Deus, 68.




Magistri penulati, 13.




Malum non est nisi privatio boni, 116, 35. Non est substantia, ib. 52. Malum bifariam dictum culpa et pœna, 106. Malum pœna juste a Deo infligitur, ib.




Mandatorum observatio ex Dei dono, 187.




Manichæos plures Roma occultabat, 76.




Manichæus hæresiarcha errores suos litteris mandavit, 66. ejus libri pleni fabulis, 69, 75. Multa de astris imperitissime continebant, 66, 67. Spiritum sanctum auctoritate plenaria personaliter in se esse dicebat, 67, et n.




Manichæorum hæresis asserebat Deum esse corporum molem (quæ maxima et prope sola causa erroris fuit), 76, 62, 39, n. 34, 47, n. 78. Malum quoque substantiam quandam, et molem tetram et deformem; sive crassam, quam terram, sive tenuem atque subtilem, quam mentem malignam per terram repentem, designabant, 76, 58, 74, n. 139. Has duas moles (Dei sc. et mali) ex adverso sibi constuebant, utramque quidem infinitam, sed malam angustius, bonam grandius, 76. Animas tam hominum quam pecorum de Dei esse substantia aiebant, et omnino partes Dei, 59, et n. 139. Peccatorum originem non libero arbitrio voluntatis, sed substantiæ malæ naturæ (carnis sc.) tribuebant, 59, n. 74, et n. 105, 106, 117, 151. duasque naturas inter se confligere in homine dicebant quando caro in Spiritum concupiscit, 139, 140. A Deo cælos fabricatos, non tamen de suo sed ex alibi et aliunde creatis, 276. Carnes vero, et minutissima animalia, et quidquid radicibus terræ inhæret, a mala mente gigni et formari, 276, 69, n. Herbas omnes atque arbores sentire, et læsas dolere dicebant, 39, et n. quippe quæ particulas Dei prælio captas a gente tenebrarum, 105. (mala sc. natura) in se colligatas haberent, 40. quas quidem particulas 'Electorum sanctorum,' dente ac ventre liberari, 41. Christum porro credebant tanquam de massa lucidissimæ molis Dei porrectum ad nostram salutem, 76. neque vere in carne natum de Maria virgine, 77, 72. sed tantummodo in carnis phantasmate; in quo eum dicebant crucifixum, 72, et n. 76. Laudatos in Vet. Test. Patriarchas vituperabant, 35, 36, et n. Nov. Test. Scripturas falsatas esse dicebant, quum tamen ipsi incorrupta exemplaria nulla proferrent, 77, et n. In hanc hæresin prolapsus Aug. in ea per novennium volutatur, ab an. æt. xix usq. ad xxviii. 45, 43, 31, n.




Mare quid, 260. Mari comparatur genus humanum, vitio primi hominis profunde curiosum, procellose tumidum, et instabiliter fluidum, 265. Altera maris allegorica expositio, 260.




Martyrum Memoriæ, Oratoria, 71, et n. 83. in iis non Martyribus, sed Deo Martyrum sacrificabant Christiani, vid. et 83, n.




Materia informis non est omnino nihil, 227. sed medium quid inter formatum et nihil, 228 sq. Conetur humana mens eam vel nosse ignorando, vel ignorare noscendo, 227. facta est ex nihilo, et ex hac omnia, 228 sq.




Mathematicorum divinationes, 47, 48, 109.




Matrimonii in officio regendi, et suscipiendorum liberorum conjugale decus, 99. Tabulæ matrimoniales, 159.




Medea volans, 34.




Mediator, oportebat ut haberet aliquid Deo simile, et aliquid simile hominibus. Christus verax mediator, diabolus mediator fallax, 202.




Melodiæ utilitas in ecclesiastico cantu, 193. hac potius quam rebus allici peccatum est, 192.




Memoriæ vis, 173, 180. Memoriam habent pecora et aves, ib.




Memoriæ martyrum, 83, 71. Ad eas Dominici corporis communicatio celebrari solita, 84. Epulas illuc afferri vetat Ambrosius, 83.




Memoria Cypriani martyris non procul a mari, 71.




Mensura temporis, 223.




Merita vera hominum non sunt nisi Dei munera, 166, et n. 249, 157.




Metus et appetitus facinorum causæ, 23.




Minister Dei optimus quis, 186. Ministris Ecclesiæ subsidia corporis debentur, 272.




Miracula facta in translatione corporum


SS. Gervasii et Protasii, 155. Deus tentatur cum miracula flagitantur non ad salutem, sed ad experientiam, 195.




Misericordia, 28, et n. qualis sit vera, ib.




Misericordia Dei. Væ etiam laudabili vitæ, si Deus remota misericordia eam discutiat, 166. Magnæ sunt voces ad misericordiam Dei, tacitæ contritiones animi, 111.




Modestia. Pulchrior est temperantia animi inscitiam suam confitentis quam scientia rerum, 70.




Molestias vitæ tolerare jubet Deus, non amare, 187, 28.




Monasterium Mediolani plenum bonis fratribus, extra urbis mœnia, sub Ambrosio nutritore, 135. Monasteriorum greges in Ægypto, 134, et n.




Monnica.






Monnica Patricii conjux, mater Augi. 167. quem et carne ut in hanc lucem temporalem, et
  corde ut in æternam lucem nasceretur, parturivit, 157. educata fuit pudice ac sobrie, 159. in domo fideli, bono membro Ecclesiæ Christianæ,
  ib. Non tam suæ matris, quam decrepitæ cujusdam famulæ cura ad honestatem
  instituebatur, ib. immo disciplina et regimine Christi, eam in Dei timore
  jam tum erudientis, ib. Per Christum subdita parentibus, potius quam per
  parentes subdita Christo fuit, ib. Amore vini paulatim capta, sanatur
  insultatione ancillæ cum ea litigantis, 158, 83.

Patricio (cui soli nupta fuit, 167.) in
  matrimonium tradita, servivit ei veluti Domino, 159, 10. satagens eum Deo
  lucrari, 159. Ut sese gerebat in virum a fide ac
  moribus ipsius longe alienum, ib. In socrum adversus se irritatam malarum
  ancillarum susurris, ib. Erga matronas de maritis suis querelam moventes,
  ib. Erga dissidentes et discordes inter se anima, 160. Erga servos Dei, ib. Erga parentes, domumque
  suam, ib.

Nutrivit filios, 162. toties eos parturiens,
  quoties a Deo deviare cernebat, ib. Augm. spiritu parturivit
  majori sollicitudine, quam carne pepererat, 73, 10. Hunc a primis annis in Catechumenorum gradu
  constituit, 9, 31. Cumque
  adhuc puer in repentino mortis periculo versaretur, curabat festinabunda
  ut sacramentis salutaribus initiaretur et ablueretur, 10. Eo tamen recreato, baptismum differendum duxit,
  ib.

Augo. an. æt. xvi agente, Deus jam inchoaverat in ea
  templum suum et exordium sanctæ habitationis suæ, 20. Ex quo in Christo regenerata fuit, vitam fide et
  moribus præcipuam egit, 166. Augm. ut a
  fornicatione maximeque ab adulterio abhorreret cum ingenti sollicitudine
  admonebat; uxorem tamen dare nolebat, quo consilio, 21. Virum suum sub ipsius vitæ finem ad Christi fidem
  adducit, 160. Quo viduata sumtus nihilominus
  (Romaniani ope, 100, n.) procurat Augo.
  tunc apud Carthaginem Rhetoricæ studenti, 30. Hunc
  interea in Manichæorum hæresin prolapsum luget, horis omnibus orationum
  suarum de eo ad Deum indesinenter plangit, 43.
  ejusque convictum aversatur, 42. De futura ejus
  resipiscentia admonita per somnium, (ib.) perque responsum episcopi (43.) cujusdam, fieri non posse asserentis, "ut
  filius istarum lachrymarum pereat," (44.) mensa
  domoque rursus excipit, 42.

Frequentabat eleemosynas, vidua casta et sobria, 73, 83. Obsequens et serviens
  sanctis, nullum diem prætermittebat oblationem ad altare Dei, ib. Bis in
  die, mane et vespere ad Ecclesiam venire solita, ut oraret vel verbum Dei
  audiret, ib.

Augm. Romam ipsa invita et falsa navigantem lachrymis
  prosequitur, 72. pro eo Deum rursus deprecatur, ib.
  Paulo post conscensa nave, per marina discrimina nautas consolatur, de
  felici perventione divinitus certior facta, 82.
  Mediolanum veniens Augm. audito Ambrosio jam abalienatum a
  Manichæis reperit, ib. De ejus futuro matrimonio revelationem a Deo
  expetit, sed frustra, 100. Ambrosium diligit ut
  Angelum Dei, 83. Ille in ejus laudem, viso
  Augo. sæpe erumpebat, gratulans ipsi quod talem matrem
  haberet, 84. Apud Mediolanum vetanti Ambrosio,
  epulas ad Memorias Martyrum adferri, morem gerit libentissime, ib.
  Excubante Mediolanensi plebe in Ecclesia, vigiliarum primas tenet, 155. orationibus vivit, ib.

Gaudium ejus de Augi. conversione, 144. Secedit cum illo in agrum Cassiciacum, 150. Augm. suscepto baptismate remeantem
  in Africam comitatur, 157. quocum apud Ostia
  Tiberina paullo ante obitum suum colloquitur de vita æterna, 161. Rapiuntur ambo in æternæ sapientiæ
  contemplationem, ib. Nulla jam re se delectari in hac vita profitetur, 162. Unum fuisse propter quod hic aliquantum immorari
  cupiebat, ut Augm. Christianum Catholicum videret ante obitum,
  ib. Post dies cir. v. decumbit febribus, ib. de sepultura corporis sui
  extra patriam, tandem nihil curat; sed tantum ut ejus ad Domini altare
  meminerint filii, ubi ubi fuerint, 163, 167. Alia ejus insignis sententia, 163. die ix ægritudinis, an. lvi æt. suæ, xxxiii æt.
  Augi. migrat ex hac vita, ib. Ejus funus, 164 sq. Sacrificium pretii nostri pro ea offertur,
  jam juxta sepulchrum posito cadavere, priusquam deponatur, ut illic fieri
  solebat, 165. Ejus elogium, 159 sqq. 164 sq.






Moris humani flumen vix superandum, 13, et n.




Mores hominum. Quæ contra mores hominum sunt flagitia pro morum diversitate vitanda sunt, 37.




Mors sibi ipse est qui male vivit, 230. Moritur qui Deum non videt, 3. Mortalitas testimonium peccati, 1.




Mortui, vide Defuncti.




Mulier quæ perdiderat drachmam, 129, 181. Ænigma Salomonis de muliere sedente super cellam in foribus, 34.




Mutantur cœlum et terræ. Cœlum et terra clamant quod facta sint quia mutantur, 208.




N.




Navigius Augi. frater morti Monnicæ et ejus funeri interfuit, 162, et n.




Nebridius patria Carthagini vicina, 96. Augo. carissimus, adolescens valde bonus et valde castus, 48. mirabilis animæ, 109. mitissimus, 133. Augm. ab astrologis consulendis revocare nititur, 48, 109. Argumentum ipsius clarum contra Manichæos, 105. Mediolanum venit non ob aliud nisi ut cum Aug. in sapientiæ studio vivat, 96. Beatæ vitæ inquisitor ardens, ib. Sub Verecundo Mediolanensi grammatico docet, 133. Errans aliquando circa Incarnationis mysterium, postea fit Catholicus, 148. Deo servit in perfecta castitate apud suos in Africa, ib. Tota domus ejus per eum fit Christiana, ib. Moritur haud multo post Augi. baptismum, ib. vivit in sinu Abrahæ, ib. Epistolæ ad Nebridium, 150.




Necessitas consuetudine inducta, 132.




Nobilium conversio majoris lætitiæ caussa est Ecclesiæ, 131. Nobilitatis nomine superbos plus tenet diabolus, ib.




Nomen dare ad Baptismum, 154, et n.




Nubes prædicatores, cœlum Scriptura, 260.




Nugæ majorum vocantur negotia, 8.




O.




Obedire regibus generale pactum est societatis humanæ, 37.




Oblatio altaris, 73.




Oblivionis memoria est, 179.




Oculi sensuum principes, 195. Oculorum voluptas, 193.




Odium in proximum cor gravius vastat, 15.




Opera Dei compendio narrantur, 277. Opera nostra bona ideo bona sunt quia Deus ea nobis donat, 166, et n. 157, 249.




Oratio pro mortuis ad altare, 163, 165, 167.




Oratoria i. q. Memoriæ, 71, n.




Ordinare aliud, aliud creare, 9, n.




Orestes et Pylades, 51.




Otium malum, 20.




Ovidius in Trist. innuitur, 61.




P.




Paracletus, 31.




Pars turpis est, quæ suo universo non congruit, 37.




Patres S. Vet. Testam. a Manichæorum cavillationibus vindicat Aug. 35, 36, 37, 39, et nn.




Patricius Aug. pater, tenuis municeps Thagastensis, 20. Animosior quam opulentior, ultra vires rei familiaris filio impendebat, quidquid etiam longe peregrinanti studiorum caussa opus erat, 20. Quamvis ira fervidus, nunquam cecidit Monnicam uxorem, 159. Fit Catechumenus Augo, an. fere xvi agente, 20. annoq. post, (30.) moritur fidelis, 160. Ejus mores, 159. Pro eo orari ad altare vult Augustinus, 167.




Paulus Apostolus unde dictus Paulus, 131, et n. Miles castrorum cœlestium, 190. Ejus lingua volatilis, loquens mysteria, 273. Illum præ ceteris legit Aug. 122.




Paulus proconsul, per baptismum fit Regis Magni provincialis, 131.




Peccata ante baptismum vulgo parvi pendebant, 10. post baptismum delictorum reatus major et periculosior, ib.




Peccatum nihil est, 25. Admittituendum immoderata in hæc infima inclinatione, summa bona deseruntur, 22, 230, et n. Dum non in Deo, sed in seipso et aliis creaturis voluptates, sublimitates, veritates homo quærit, 17. Peccatum omne, perversa Dei imitatio, 23, 24.




Peccati caussa Deus non est, 205. peccatorum ordinator, tantum non creator, 9, et n. Peccatum non committitur sine caussa, 22. Peccandi quædam est necessitas, 132. Quomodo in eam descendatur, ib.


Peccatum dæmoni est sacrificium, 15.




Peccati pœnæ: Obcæcatio, ib. Inquietudo animi, 63. Pœna sua sibi est omnis inordinatus animus, 11, 241, n. Peccator Deum fugere non potest: sed invenit ubique Dei legem in pœna sua, 53.






Animæ peccatrices Dei imperii ordinem non perturbant, 118, 63, et n. Peccatum Deo non
  nocet, 230, 63. nec nocere
  potest, 63, 38.






Peccatorum apud Deum confessio, spem excitat, 171.




Peccati lex est violentia consuetudinis, 133.




Peccatorum duæ origines, 3, n.




Peccata alia contra naturam, alia contra mores, alia contra præcepta, 37, et n. Peccata proficientium, 38.




Pelliceæ tunicæ mortalitatem significant, 120, et n. 259.




Penulati magistri, 13.




Perturbationes animi quatuor sunt, cupiditas, lætitia, metus et tristitia, 178.




Petiliani malitia in Augustinum, 44, n.




Phantasmata. Luctæ animæ cum phantasmatibus præclara descriptio, 32.




Philosophiæ laus et defensio, in Hortensio Ciceronis, 30. Quomodo ad philosophiam accensus fuit Augustinus, ib.




Philosophi præ superbia Creatorem per creaturas non invenerunt, 66, 65.




Photinus, ejus falsitas, 121, et n. 72, n.




Picturæ lascivæ, 14.




Piis idem probatur, quod Deo placet, 276.




'Piscis de profundo levatus' manducatur in mensa parata in conspectu credentium, 266, et n. 269. Quid per 'pisces et cetos' significatur, 274, 65, n.




Plani Mathematici, pietatis expertes, 47. et veritatis, 48, 108.




Platonicorum in libris quædam Aug. legit consentanea doctrinæ Christianæ de divinitate Verbi æterni, nihil tamen de Incarnati humilitate, 112, 113. In iis etiam non invenit quod in sacris litteris reperit, nempe viam salutis, et doctrinam humilitatis, ib.




Poeseos vanitates noxiæ, 13, 14.




Pontitianus Afer, in palatio militans, Christianus et valde pius, 134. Narrat Augo. Antonii Monachi vitam, 135, 143. et duorum Agentium in rebus conversionem, 135.




Prædicatores Evangelii nubes dicuntur, 260. Ipsis debentur necessaria, et quomodo, 272. Quomodo possunt gaudere de datis sibi beneficiis, ib. Transeunt ex hac vita in aliam vitam, scriptura vero sancta permanet, 260.




Præsidatus, i. e. Præsidis munus, 98.




Prætorianum pretium, 96, et n.




"Preces pro mortuis" dogmati Eccl. Rom. de Purgatorio adversari quinam ostenderint, 165, n.




Principium. Quomodo intelligatur illud Geneseos, "in principio Deus creavit, &c." 210 sqq.




Prius aliquid dicitur æternitate, tempore, electione, origine, 246.




Psalmorum cantus toto Christiano orbe celebris, 150, 156. Quando inductus Mediolani, 155. Cantantur Psalmi in funere defunctorum, 164. in Ecclesia, 192. De hocce cantu quid Athanasius senserit, 192. quid Augustinus, 193. Psalmi litteræ de melle cœli melleæ, 153. Explicatio Psalmi iv 'Cum invocarem,' 150-152. Psalmorum vis et utilitas, 155, 150, 164, n.




Psalterium decem chordarum, decalogus, 37.




Puellæ instituendæ modus, 157 sq.




Pueri in rebus non vanis instituendi, 13.




Pueritiæ vitia ad succedentes ætates transeunt, 6, 16.




Pulchritudo quid, et in quo consistat, 56. Pulchritudines exteriores a Dei pulchritudine veniunt, 194.




Pulchrum definitur, 58. De Pulchro et Apto duo aut tres libros scribit Aug. 57.




Pylades et Orestes, 51.




Q.




Quærere. Veritatem qui non pie quærunt, non inveniunt, 66.




Quæstionum tria genera, an sit, quid sit, quale sit, 175.




Quies frustra quæritur in creaturis fugacibus, 53, 54, 55. In Deo solo habetur, 1, 24. Ibi est locus quietis imperturbabilis, ubi non deseritur amor, si ipse non deserat, 54. Fecit nos Deus ad se, et inquietum est cor nostrum, donec in Deo requiescat, 1. Ostendit Deus quam magnam creaturam rationalem fecerit, cui nullo modo sufficit ad beatam requiem quidquid ipso minus est, 253. Ignavia quasi quietem appetit, quæ vero quies certa præter Dominum? 24. Quies est apud Deum valde, et vita imperturbabilis, 26. Vid. Requies.




R.




Rapere. Quomodo rapiat hominem Deus, 186, 118.




Regeneratio per Baptismum, 128, 166, 148.




Reliquiarium Evæ, 72.





Reminiscentia quid, 181.




Requies animæ solus est Deus, 102. Quomodo Deus requiescet in nobis sabbato æternæ vitæ, 279. In iis requiescere dicitur Spiritus Sanctus, quos in se requiescere facit, 251. Vid. Quies.




Restituere pretium quo Christus nos emit, nemo valet, ut nos ei auferat, 167.




Rex nova præcepta imponere potest subditis, 37.




Rhetorica dicitur victoriosa loquacitas, 46. illam docet Aug. 46. Thagaste, 46, 52, 49. Carthagine, 52. Romæ, 70, 78. Mediolani, 79. illius professionem deserit, 149.




Romana nobilitas idololatriæ dedita, 127.




Romani scholastici magistros fraudare soliti, 78.




Romanianus Thagastensis. Alypii cognatus, Aug. ab ineunte ætate familiarissimus, 100, n. cui ad peregrina studia pergenti sumtum suppeditavit, ib. res ejus ampla, ib. Mediolanum ad Comitatum Imperatoris ob negotia venire compulsus est, docente ibi Augustino, ib. Vitæ communi agendæ multus instat, ib.




Romæ Manichæi plures secreto habitabant, 76. verbis conceptis, retentisque memoriter, reddi solebat fidei confessio, ab iis qui accessuri erant ad gratiam Baptismi, 128, 9. offerri solebat pro mortuis sacrificium pretii nostri, jam juxta sepulcrum posito cadavere, 165.




S.




Sacerdos Christus et sacrificium, victor et victima, 203.




Sacramenta. Cur iis egeamus, 265. Sacramenta Christi per totum orbem pervaserunt opera servorum Dei, 264. Deus in eorum ministris operatur, 266. Sacramenta initiorum, 274, 10, 9, n. Homo spiritalis judicat desollemnitate Sacramentorum quibus initiamur et Eucharistiæ, 269. Sacramenta Novi Test. dant salutem, sacramenta Vet. Test. promiserunt Salvatorem, 263, n. Vox "Sacramentum" per se positum, fere valet mysterium, 89, 120, 128, 142, 150, 196, 201.




Sacramentum salis, 9, et n.




Sacramentum corporis Christi. Piscis de profundo levatus manducatur in mensa parata in conspectu credentium, 266.




Sacrificium pretii nostri, pro mortuis offerri solitum posito juxta sepulchrum cadavere, 165. Sacrificium cogitationis et linguæ, 206.




Sæculo non oportet conformari, sed imitari imitatores Christi, 267.




Sal in ecclesiis Occidentalibus Catechumenis gustandum, qua mente, datum, 91, n. Sale est conditus, Aug. ab utero matris suæ, 9.




Sallustius de Bell. Cat. 23.




Salutis via in Christo et Scripturis sanctis, 119 sq.




Sancti antiqui in Christum passurum crediderunt, 202. Vivunt in sinu Abrahæ nostri memores, 149. Eorum corda sunt thuribula Dei, 170. Sanctorum Memoriæ, 83, 71.




'Sancti' Manichæorum, 45.




Sapientia est 'luminare majus firmamenti,' 262.




Scholasticorum apud Carthaginem licentia, 71. Romani erant modestiores, 78. qui magistrum tamen sæpe fraudabant, ib.




Scientia est 'luminare minus,' sapientia 'luminare majus,' 262.




Scientia nostra scientiæ Dei comparata ignorantia est, 208.




Scire—Deum qui scit, etiamsi alia nesciat, beatus, 66. Vid. Cognitio.




Scriptura Sacra est venerabilis stilus Spiritus Dei, 122. In ea Deus ipse loquitur, 248. Ejus divina auctoritas, 236, 89, 265. mira profunditas, 232, 31. et simplicitas, 89, 31. quæ magistra est humilitatis, ib. Augi. sunt castæ deliciæ, 206. omnibus sæculi deliciis suaviores, 207. Scripturæ summa est veritas, magnaque præ litteris profanis excellentia, 243.






Variæ ejus interpretationes simul possunt esse veræ, 247, 248, 237. nec obest aliter quam alii senserint, sentire,
  modo vera sint quæ existimamus, ib. 244.
  Dissensionum duo genera in Scripturis interpretandis, 241, n. quis sensus habendus sit excellentior, 248. regulæ in ejus interpretatione adhibendæ, 248, n.

De ea nemo judicare debet, 269. Laus ejus et
  dignitas, 89, 31. Scrutanda
  est cum honore famulorum Dei qui eam dispensarunt, 247. In Ecclesiis legebatur, 73.






Securus nemo esse debet in hac vita, quæ tota tentatio est, 192.




Sensus externi dicuntur fores carnis, 172. januæ, 176. sunt nuntii per quos homo interior cognoscit, 172, 119. Sensuum delectatio, æternæ vitæ jucunditati comparata, ne commemoratione quidem digna est, 161.




Serpentes boni, i. e. non perniciosi ad nocendum, sed astuti ad cavendum, 267.





Severus, Ianius Mediolanensis, cui cum cæcitas incidisset, tacto feretro Protasii et Gervasii martyrum, sudarioque inde oculis admoto, visum recepit, 156, et n.




Simplicianus, Mediolanensis ecclesiæ presbyter, 125. tandem episcopus, 126, n. ubi pl. de eo. Pater spiritalis Ambrosii, 126. Consulitur ab Augustino, ib. Victorinum, ut publice profiteatur fidem, instigat, 128.




Societas justa est, quæ Deo servit, 39. Sodales mali malum grassans, 25, 26, 21. Societatis humanæ generale pactum est obedire regibus suis, 37.




Solitudo pœnitentiæ aptissima, 203, 142.




Soni discrimen a cantu, 246.




Spectaculorum vanitas, 27, 91, 9. magno in honore, sub Augi. tempora, 9.




Spiritus Sanctus dicitur Dei Donum, Munus, Ignis, Amor, Caritas, Pax, Gratia, Requies nostra, Locus noster, 254. Dicitur ea facere in nobis quæ per eum facimus, 276. Solus superferri super aquas, quare, 254. Spiritus Sancti dona sideribus comparantur, 263.




Spiritus beati, domus Dei, 231. Cœlum cœli dicuntur, ib.




Stellæ solatia noctis sunt, 277.




Superbia, quomodo ab illa tentemur, 197. Superbia receditur a Deo, 64, 65, 112, et n. 118, n.




Superbus suam amat sententiam defendere, non quia vera est, sed quia sua est, 242. Ejus casus unde, ib. a superbis Deus non invenitur, quamvis peritis, 65.




Superiores seu Prælati, quomodo gerere se debent, dum amantur, timentur, laudantur, ne in superbiæ vitium cadant, 197. Timeri velle ab hominibus non propter Deum, fœda jactantia est, 197.




Surditas cordis ex tumultu vanitatis, 54.




Symbolum Apostolicum Catechumenis memoria tenendum tradebatur, 128, n. ab iis publice coram fidelibus recitabatur, ib. Romæ vero de loco eminentiore, ib. literis id mandare prohibitum, ib.




Symmachus Præfectus Romæ, 79. Augm. Mediolanum mittit profitendæ rhetorices gratia, ib.




Synaxes in Africa ad memorias Martyrum, 83. Quare vetat illas fieri Ambrosius, ib. vid. 84, n.




T.




Temperantia animi suam inscitiam confitentis pulchrior est quam scientia rerum, 70.




Temporalium amor, nonnisi suavitate æternorum expugnatur, 13, n. 145.




Tempus quid sit, difficilis quæstio, 213. implicatissimum ænigma, 218. Solis, lunæ, et siderum motus non sunt tempora, 219.




Tempus non est corporis motus, 220. Sed quo metimur motum corporum, 220. Est distentio, ib. 221. sed cujus rei? num animi, ib. Temporis mensura, 223. Quomodo tempus liceat metiri, 218. Tempus præteritum, præsens, et futurum, 217. Tria proprie non sunt, ib. Differentiæ temporis quomodo nominandæ, ib. Præteritum tempus, et futurum quomodo sit longum aut breve, 223. Nullum tempus sine creatura, 212, 225, et n.




Tenebræ quid, 227. 'Tenebræ super abyssum,' ib. 237. Tenebrarum antra quinque, 34. Tenebrarum gens ap. Manichæos, 74, n. 105.




Tentationum tria genera, 188, n. 198, 201. quomodo adversus ea pugnaverit Aug. sc. voluptatem, (187-194.) curiositatem, (194-197.) superbiam, (197-201.) Quibus tentationibus resistere valemus, quibusve non valemus, nescimus, 171. maxime, donec tentemur, 192, et n. 198, et n.




Terentius poeta. In ejus Eun. iii. 5. invehitur Aug. 14. Cit. et 185.




Thagastense municipium Aug. patria, 20. ubi is docere cœpit, 49.




Tobias cæcus filio suo caritatis pede præibat, 193.




Treveri, 135.




Trinitatis mysterium in Genesi insinuatur, 252, 268. Symbola Trinitatis in homine, 255, et n.




Tunicæ pelliceæ mortalitatem significant, 120, et n. 259.




V.




Vela grammaticarum scholarum liminibus appensa quid significent, 12.




Ventos pascere, id est dæmones, est, ferrando eis esse voluptati et derisui, 47.




Verbum Deus apud Deum, sempiterne dicitur, et eo sempiterne dicuntur omnia, 210. Ipsum est principium et magister quo intus docemur omnem veritatem, ib. Verbum Dei in se permanet sine vetustate et innovat omnia, 161. fons est vitæ æternæ, 267.




Verecundus Mediolanensis civis et grammaticus, Augo. ejusque sociis familiarissimus, 133. Nebridium adjutorem in docendi officio flagitat, ib. Augo. de sæculo fugienti cum sociis concedit rus


suum Cassiciacum, 148. Fit Christianus in extrema ægritudine, ib. Moritur agente Romæ Augo. ib.




Veritas. Mentes nostræ non de veritate, sed secundum ipsam de cæteris judicant, 118. Veritas quæ æterna est et omnibus præminet, ipse Deus est, 243. Æterna veritas grandium cibus, qui non mutatur in eum a quo sumitur, sed e contra, 115. Beata vita nihil est aliud quam gaudium de veritate, 184.




Veritas communis est omnium, 242. Qui vult habere veritatem privatam, timeat ne ea privetur, ib. Cur 'veritas odium parit,' 185.




Veritatem homines amant lucentem, oderunt redarguentem, ib.




Verum quando dicitur, inspirante Deo dicitur, 272. Deus solus est doctor veri, 168, ib.




Victorinus rhetor urbis Romæ, Latine vertit libros quosdam Platonicorum, 127. Statuam in Romano foro meruit, ib. Legit S. Scripturam et libros Christianorum, 128. ac publice, a Simpliciano instigatus, profitetur fidem, 129. Scholam deserit ob legem Juliani, qua vetitum est Christianis docere litteras et oratoriam, 131. judicium Hieronymi et Gennadii de ejus scriptis, 127, n.




Videre. Aliter Deus, aliter homo videt creata, 279.




Vindemiales feriæ, 146.




Vindicianus senex medicus, 48, 109. proconsul coronam agonisticam Augo. imposuerat, ib. quem ab Astrologorum næniis frustra revocare satagit, ib.




Vindictæ aviditas unde oriatur, 22.




Virgilius poeta, 11, 12, 14.




Visiones et responsa Monnicæ data, 42, 43, 73, 82, 100.




Vitæ hujus miseria, 186.




Ungulæ et Equulei, 8.




Unus. Nihil est esse, quam unum esse, 17, n. Unitas Dei omnium modus, 7, 250. Unitatem in quantum quinque adipiscitur intantum est, 17, n. Universum ex partibus pulchris constans, pulchrius longe est quam ipsæ partes, 274. idque vi unitatis, 274, n.




Voluntates duæ contrariæ nonnumquam in homine, 132.




Voluntas vetus carnalis et nova spiritalis in Augo. ib. Voluntas fortis et integra, voluntas semi-saucia, voluntas parte assurgens, et cum alia parte cadente luctans, 138.




Voluptas carnis. Ab ea continentiam Deus jubet et dat, 187. Augi. pugna ne voluptatibus sensuum capiatur, ib. et sqq.




Uti. Non prodest bona res non utenti bene, 61.




Uxor prudens et Christiana describitur, 159 sqq. Uxor viro propter Deum serviens, Deo servit, 10.





FINIS.







EXCUDEBAT W. BAXTER, OXONII.









ERRATA.



P. 6. pro Job 25, 4. leg. 14, 4. e vers. vet.




30. pro  librum quendam Ciceronis leg. quendam cujusdam Cic.




106. lin. 9. pro aut leg. ac

§. 5. antep. pro infernum illum leg. illum infernum




109. antep. pro adnuntiatum leg. nuntiatum




135. not. l. 1. pro igna leg. signa




146. pro Ps. 119. leg. Ps. 129.




156. not. f. l. 2. pro sanctus leg. sanatus




178. §. 22. 4 ab inf. pro e sensibus leg. a sensibus




204. not. col. 1. l. 7. ab inf. pro damnari leg. damnavi




217. pro Ps. 128. leg. Ps. 138.




231. §. 14. l. 2. pro infirmarum leg. infimarum




234. lin. 8. pro sine initio facta leg. sine initio; facta

§. 21. l. 2. pro illum leg. illam











NOTES


[1] De Hæresibus c. Comm. L. Danæi,
  8vo. Oxon. 1631, et cum Vincentii Lirinensis Commonitorio, Cantabr. 1687,
  12mo.

[2] Vid. inf. p. 183.

[3] Indicem rerum itidem ex Indice
  Benedictino excerpsit Clericus junior optimæque spei J. A. Ashworth, A.B.
  Ædis Christi Capellanus, ita tamen ut sanum ubique judicium exercuerit,
  pauca quædam, minus recte posita, correxerit, alia etiam de suo
  addiderit.

[4] Gen. 1, 1.

[5] Scripti anno circiter 400.

[6] Tam magnum quippe bonum est natura
  rationalis ut nullum sit bonum quo beata sit nisi Deus. Aug. de Nat.
  boni, c. 7.

[7] Invocas quidquid amas: invocas
  quidquid in te vocas: invocas quidquid vis ut veniat ad te. Aug. in Psal.
  85.

[8] c. Manichæos, vid, l. vii. c. 1. §.
  2. et c. 5.

[9] Omnis homo qui spiritum suum
  sequitur superbus est, Aug. in Ps. 141, 4. cum anima seipsa delectatur
  superba est; quia se pro summo habet, cum superior sit Deus. Idem. ep.
  55. §. 18. Versio vetus habet "montes" quos de superbis exponit Aug. ad
  Ps. 96, 5. 143, 5. cf. ad Ps. 45, 4. 35, 7. Tract. i. 3. in Joann. De
  Vers. vid. Sabatier. Bibl. Lat. ad loc.

[10] Duæ sunt enim origines
  peccatorum; una spontaneâ cogitatione, alia persuasione alterius; quo
  pertinere arbitror quod propheta dicit, Ab occultis meis munda me,
  Domine, et ab alienis parce servo tuo. Aug. de Lib. Arb. l. iii.
  c. 10.

[11] Sic intelligamus Deum, si
  possumus, quantum possumus, sine qualitate bonum; sine quantitate magnum;
  sine indigentia creatorem; sine situ præsidentem; sine habitu omnia
  continentem; sine loco ubique totum; sine tempore sempiternum; sine ullâ
  sui mutatione mutabilia facientem, nihilque patientem. Quisquis Deum ita
  cogitat, etsi nondum potest omni modo invenire quid sit, pie tamen cavet,
  quantum potest, aliquid de eo sentire quod non sit. Aug. de Trinit. l. v.
  c. 1.

[12] Multi clamant in tribulatione,
  et non exaudiuntur; sed ad salutem, non ad insipientiam. Clamavit
  Paulus et auferretur ab eo stimulus carnis, et non est exauditus ut
  auferretur, et dictum est ei: Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in
  infirmitate perficitur. Ergo non est exauditus; sed non ad
  insipientiam, sed ad sapientiam. Aug. ad. loc.

[13] In Ps. 7. v. fin. Non dixit
  Fiant tenebræ et factæ sunt tenebræ; et tamen ipsas
  ordinavit.—Aliud fecit et ordinavit; aliud autem non fecit, sed
  tamen etiam hoc ordinavit. Jam vero tenebris significari peccata &c.
  De Civ. Dei, l. ii. c 17. Deus sicut naturarum bonarum optimus Creator,
  ita malarum voluntatum justissimus ordinator. c. 20. sola lux placuit
  Creatori: tenebræ autem angelicæ etsi fuerant ordinandæ, non tamen
  fuerant approbandæ. c. 21. nec mala voluntas, quia naturæ ordinem servare
  noluit, ideo justi Dei leges omnia bene ordinantis effugit. De Prædestin.
  Sanctor. c. 16. Est in malorum potestate peccare. Ut autem peccando hoc
  vel hoc illa malitia faciant, non est in eorum potestate sed Dei
  dividentis tenebras, et ordinantis eas.

[14] Ut enim causa omnium morborum
  curaretur, id est superbia, descendit et humilis factus est Filius
  Dei.... Superbia quippe facit voluntatem suam; humilitas facit voluntatem
  Dei. Aug. tractat. 24. in Joann.

[15] In ecclesiis scilicet
  Occidentalibus sal Catechumenis gustandum dederunt, quo animum
  incorruptum, sincerum, et sapientem, declararent, qualis Christianorum
  esse deceret. vid. Liturgias Eccl. Occ. ap. Assem. Codex Liturg. t. i.
  Aug. de Catechizandis rudib. c. 26. Concil. Carthag. i. can. 5.

[16] Subjugemus nobis hanc
  fœminam si viri sumus:—sequamur Christum caput
  nostrum, ut et nos sequatur cui caput sumus. Aug. de vera relig. c. 41.
  vid. inf. l. xiii. c. 32.

[17] Recedere ab illo simplici et
  singulari bono, in istam multitudinem voluptatum, in amorem sæculi
  corruptionemque terrenam, fornicari est a Deo. Aug. Serm. 142. c. 2.

[18] Æneid. vi. 456.

[19] Æneid. ii.

[20] Non enim expugnatur in nobis
  temporalium amor nisi aliqua suavitate æternorum. Aug. de Musica, l. vi.
  c. 16.

[21] Quare crucifixus est? Quia
  lignum tibi humilitatis ejus necessarium erat. Superbia enim tumueras, et
  longe ab illa patria projectus eras; et fluctibus hujus sæculi interrupta
  est via, et qua transeatur ad patriam non est, nisi ligno porteris. Ipse
  factus est via, et hoc per mare;—tu, qui quomodo ipse ambulare in
  mari non potes, navi portare, ligno portare: crede in crucifixum et
  poteris pervenire. Aug. in Joan. tract. ii. §. 4.

[22] Cicero, Tuscul. i. c. 26.

[23] In Eunucho, act. iii. scen. 5.
  cf. Aug. de Civ. Dei, l. ii. c. 7 sqq.

[24] Æneid. i. 36-75.

[25] Nihil est esse, quam unum esse.
  Itaque in quantum quidque unitatem adipiscitur, in tantum est. Unitatis
  est enim operatio convenientia et concordia, quâ sunt, in quantum sunt.
  Nam simplicia per se sunt, quia una sunt; quæ autem non sunt simplicia,
  concordia partium imitantur unitatem, et in tantum sunt, in quantum
  assequuntur. Aug. de moribus Manich. c. 6.

[26] Ut enim in circulo quantumvis
  amplo unum est medium quo cuncta convergunt, quod centrum geometræ
  vocant, et quamvis totius ambitus partes innumerabiliter secari queant,
  nihil tamen est præter illud unum, quo cætera pariliter dimetiantur, et
  quod omnibus quasi quodam æqualitatis jure dominetur. Hinc vero in
  quamlibet partem si egredi velis, eo amittuntur omnia, quo in plurima
  pergitur. Sic animus à seipso fusus, immensitate quadam diverberatur, et
  verâ mendicitate conteritur, cum eum natura sua cogit, ubique unum
  quærere, et multitudo non sinit. Aug. l. i. de Ordine, c. 2. vide inf. l.
  ix. c. 4. §. 10. et xii. c. 16. sub fin.

[27] Fingis enim est, facis, formas,
  plasmas—Formas, inquit, dolorem in peccato, i.e. de dolore
  præceptum nobis facis, ut ipse dolor præceptum sit nobis. Quomodo nobis
  dolor est præceptum? Quando te flagellat qui pro te mortuus est. Qui et
  istos filios sic voluisti exercere et erudire, sic voluisti eis præcepta
  dare, ut non essent sine timore, ne amarent aliquid aliud, et
  obliviscerentur te verum bonum suum. S. Aug. ad loc.

[28] Animum enim peccati arguimus,
  cum eum convincimus superioribus desertis ad fruendum inferiora
  præponere. Aug. de Lib. Arb. l. 3. c. 1.

[29] Sallust. de Bell. Catil. c.
  9.

[30] Post hanc autem dispensationem
  justum veniet judicium; de quo ita dicit, ut intelligamus unicuique
  homini supplicium fieri de peccato suo, et ejus iniquitatem in
  pœnam converti; ne putemus illam tranquillitatem et ineffabile
  lumen Dei de se proferre unde peccata puniantur, sed ipsa peccata sic
  ordinare, ut quæ fuerunt delectamenta homini peccanti sint instrumenta
  Domino punienti. Aug. in Ps. 7, 15.

[31] Nam et animæ in ipsis peccatis
  suis nonnisi quamdam similitudinem Dei, superbâ et præposterâ, et ut ita
  dicam servili libertate sectantur. Aug. de Trin. l. xi. c. 5. Ipsum etiam
  Deum Patrem peccantes imitantur impia superbia, justi pia liberalitate c.
  Secundin. Manich. c. 10.

[32] Noli modicum diligere, quasi a
  quo tibi modicum dimissum est: sed potius multum dilige à quo tibi multum
  tributum est. Si enim diligit, cui donatum est ne redderet; quanto magis
  debet diligere, cui donatum est ut haberet? Nam et quisquis ab initio
  pudicus permanet, ab illo regitur; et quisquis ex impudico pudicus fit,
  ab illo corrigitur; et quisquis usque in finem impudicus est, ab illo
  deseritur. Aug. de Sancta Virginitat. c. 42.

[33] Quippe ex eo misericordia
  dicitur quod miserum faciat cor, dolentis alieno malo. Aug.
  de Morib. Eccles. c. 27.

[34] Quid enim est detestabilius, et
  quod magis thesaurizet iram in die iræ, et revelationis justi judicii
  Dei, quam de malo alterius malâ diaboli similitudine lætari? Aug. de
  Catechiz. rud. c. 11. Et hoc fecit per infima ministeria, quibus id agere
  voluptatis est, quos exterminatores et angelos iracundiæ, divinæ
  Scripturæ nominant, quamvis ipsi nesciant quid de se agatur boni. His
  similes sunt homines, qui gaudent miseriis alienis, et risus sibi ac
  ludicra spectacula exhibent, vel exhiberi volunt "eversionibus" et
  erroribus aliorum. De Vera Relig. c. 40. Quis "eversori" minari saltem
  audebat? [quo tempore Donatistæ valuerunt] Ep. (ad Bonifac.) 185. c. 4.
  vid. et inf. l. v. c. 12.

[35] Nosti, Honorate, non aliam ob
  causam nos in tales homines incidisse, nisi quod se dicebant terribili
  auctoritate separatâ, merâ et simplici ratione eos qui se audire vellent
  introductores ad Deum, et errore omni liberaturos. Quid enim me aliud
  cogebat, annos fere novem, spretâ religione quæ mihi puerulo à parentibus
  insita erat, homines illos sequi ac diligenter audire, nisi quod nos
  superstitione terreri et fidem nobis ante rationem imperari dicerent, se
  autem nullum premere ad fidem nisi prius discussâ et enodatâ veritate?
  Quis non his pollicitationibus illiceretur, præsertim adolescentis
  animus, cupidus veri, etiam nonnullorum in schola doctorum hominum
  disputationibus superbus et garrulus, qualem me tunc invenerunt,
  spernentem scilicet quasi aniles fabulas, et ab eis promissum apertum et
  sincerum verum tenere atque haurire cupientem? Sed quæ rursum ratio
  revocabat ne apud eos penitus hærerem, ut me in illo gradu quem vocant
  Auditorum tenerem, ut hujus mundi spem et negotia non dimitterem,
  nisi quod ipsos quoque animadvertebam plus in refellendis aliis disertos
  et copiosos esse, quam in suis probandis firmos et certos manere? Aug. de
  Utilitate Credendi. Proœm.

[36] Pro exemplo sit salutatio, qua
  orditur "Epist. Fundamenti," etsi paullo post in alia omnia abeat. "Pax
  Dei invisibilis et veritatis notitia sit cum fratribus suis et
  carissimis, qui mandatis cœlestibus credunt pariter ac deserviunt:
  sed et dextera luminis tueatur et eripiat vos ab omni incursione maligna
  et a laqueo mundi: pietas vero Sancti Spiritus intima vestri pectoris
  adaperiat, ut ipsis oculis videatis animas vestras." Aug. de Actis cum
  Fel. Manich. i. 16. Tum vero confessio Fausti famosissima ap. Aug. c.
  Faust. xx. 1. "Nos Patris quidem Dei omnipotentis et Christi Filii ejus,
  et Spiritus Sancti, unum idemque sub Triplici appellatione colimus numen,
  sed Patrem quidem ipsum lucem incolere summam ac principalem, quam Paulus
  alias inaccessibilem vocat: Filium vero in hac secunda ac visibili luce
  consistere, qui quoniam sit et ipse geminus, (ut eum Apostolus novit,
  Christum dicens esse Dei virtutem et Dei sapientiam) virtutem quidem ejus
  in sole habitare credimus, sapientiam vero in luna: nec non et Spiritus
  Sancti, qui est majestas tertia, aeris hunc omnem ambitum sedem fatemur
  ac diversorium, cujus ex viribus ac spiritali profusione terram quoque
  concipientem gignere patibilem Jesum, qui est vita ac salus hominum, omni
  suspensus ex ligno." Similiter Secundinus (Ep. ad Aug.) "Habeo et ago
  gratias ineffabili ac Sacratissimæ Majestati, ejusque primogenito omnium
  luminum regi Jesu Christo, habeo gratias et supplex sancto refero
  Spiritui." Denique Fortunatus, (Disp. i. §. 3.) allatis pluribus S.
  Scripturæ locis "His rebus credimus, et hæc est ratio fidei nostræ, et
  pro viribus animi nostri mandatis ejus obtemperare, unam fidem sectantes
  hujus Trinitatis, Patris et Filii et Spiritus Sancti." "His
  obscœnissimis pannis," justa indignatione ait Aug. teterrimis
  quibusdam allatis, "conamini assuere ineffabilem Trinitatem, dicentes
  Patrem in secreto quodam lumine habitare, Filii autem in sole virtutem,
  in luna sapientiam; Spiritum vero sanctum in aere." c. Faust. l. xx. c.
  7. Fœde scilicet Manichæi, cum terrena omnia saperent, Nomina hæc
  figmentis suis obtenderunt, forsan quia se Christianos esse sibi ipsis
  persuadere voluerunt, cum nihil eorum systemati inesset, quod his
  veritatibus, vel locis S. Scripturæ, quos adduxerint vel e longinquo
  responderet. Spiritui Sancto præsertim, ne omnino prætereatur, sedes in
  aere assignatur; quare vero memoretur, nulla alia causa in promptu est,
  cum de muneribus ejus ullis omnino sileatur.

[37] Ὁῦτοι τὸν
  ἥλιον καὶ
  τὴν σελήνην
  θεοὺς
  ὀνομάζουσι,
  ποτὲ μὲν
  αὐτὸν
  ἀποκαλοῦντις
  Χριστόν. ποτὲ
  δὲ πλοῖα
  λέγοντες
  εἶναι τὰς
  τῶν
  τελευτώντων
  ψυχὰς ἀπὸ
  τῆς ὕλης
  μετάγοντα
  πρὸς τὸ φῶς.
  οὕτω γάρ
  φησι κατὰ
  μέρος τῆς
  πονηρᾶς
  ἀπαλλάττεσθαι
  κράσεως.
  Καὶ τὴν
  σελήνην δὲ
  μηνοειδῆ
  καὶ
  διχότομον
  γένεσθαι τῷ
  κενοῦσθαι.
  καὶ τὰς
  φωτοειδεῖς
  ψυχὰς απὸ μὲν
  τῆς ὕλης
  λαμβάνειν,
  ἀποτίθεσθαι
  δὲ εἰς τὸ
  φῶς. καὶ
  οὕτω κατὰ
  βραχὺ τῆς
  πονηρᾶς τὸ
  φῶς
  ἀπαλλάττεσθαι
  κράσεως. Theodoret.
  Hær. Fab. i. 27. Vos si spiritalis atque intelligibilis boni caritate ac
  non corporalium phantasmatum cupiditate arderetis, ut cito dicam quod de
  vobis notissimum est, solem istum corporeum non pro divina substantia, et
  pro sapientiæ luce coleretis. Aug. c. Faust. l. v. fin. Non norunt isti
  lucem nisi quem carneis oculis vident. Et ideo istum solem—isti sic
  colunt, ut particulam dicant esse lucis illius in qua habitat Deus. de
  Gen. c. Man. l. i. c. 3. Carnalis vestra cogitatio adeo a locis
  corporalibus non recedit, ut solem illum visibilem ac per hoc corporeum,
  qui contineri nisi corporali loco non potest, et Deum et partem Dei esse
  dicatis. c. Secundin. Manich. c. 20. Primo solem navim quandam esse
  dicitis; deinde cum omnium oculis rotundus effulgeat, vos eum triangulum
  esse perhibetis, i.e. per quandam triangulam cœli fenestram lucem
  istam mundo terrisque radiare. Ita fit ut—nescio quam navim per
  foramen triangulum micantem atque lucentem, quam confictam cogitatis,
  adoretis. c. Faust. l. xx. c. 6. Quidquid vero undique purgatur luminis,
  per quasdam naves, quas esse lunam et solem volunt, regno Dei, tamquam
  propriis sedibus, reddi. Quas itidem naves de substantia Dei pura
  perhibent fabricatas.—Naves autem illas, id est, duo cœli
  luminaria ita distinguunt, ut lunam dicant factam ex bona aqua, solem
  vero ex igne bono. c. Hæres. Repleri lunam dicunt, sicut repletur navis,
  ex fugitivâ Dei parte, quam commixtam principibus tenebrarum et eorum
  sordibus inquinatam credere—non dubitant. Hinc ergo impleri lunam,
  cum eadem pars Dei magnis laboribus ab inquinamento purgata, de toto
  mundo atque omnibus cloacis fugiens redditur Deo lugenti dum redeat:
  repleri vero per mensem dimidium, et alio dimidio in solem refundi, velut
  in aliam navem. Ep. 55. c. 4. cf. etiam locum ex Aug. c. Faust. allatum
  p. 32. not. d.

[38] Superstitio quædam puerilis me
  ab ipsâ (veri) inquisitione deterrebat, et ubi factus erectior illam
  caliginem dispuli, mihique persuasi docentibus potius quam jubentibus
  esse credendum, incidi in homines quibus lux ista quæ oculis cernitur
  inter summa et divina colenda videretur. Non assentiebar, sed putabam eos
  magnum aliquid tegere illis involucris, quod essent aliquando aperturi.
  Aug. in prœloquio libri de Vitâ beatâ.

[39] Juxta unam verò partem ac latus
  illustris illius ac sanctæ terræ erat tenebrarum terra profunda et
  immensa magnitudine, in qua habitabant ignea corpora, genera scilicet
  pestifera. Hic infinitæ tenebræ, ex eadem manantes natura inæstimabiles
  cum propriis fetibus, ultra quas erant aquæ cænosæ ac turbidæ cum suis
  inhabitatoribus, quarum interius venti horribiles ac vehementes cum suo
  principe et genitoribus. Rursum regio ignea et corruptibilis cum suis
  ducibus et nationibus. Pari more introrsum gens caliginis ac fumi plena,
  in qua morabatur immanis princeps omnium et dux, habens circa se
  innumerabiles principes, quorum omnium ipse erat mens atque origo: hæque
  fuerunt naturæ quinque terræ pestiferæ. Manich. ap. Aug. c. Ep. Manichæi,
  c. 15. Quinque antra gentis tenebrarum cum suis habitatoribus in quibus
  Manichæi phantasmata veritatis sibi nomen ausa sunt usurpare (ib. c. 18.)
  novimus tenebras, aquas, ventos, ignem, fumum, novimus etiam animalia,
  serpentia, natantia, volantia quadrupedia, bipedia, (ib. c. 31.) Quinque
  elementa quæ genuerunt principes proprios, genti tribuunt tenebrarum;
  eaque elementa his nominibus nuncupant, fumum, tenebras, ignem, aquam,
  ventum. In fumo nata animalia bipedia, unde homines ducere originem
  censent, in tenebris serpentia, in igne quadrupedia, in aquis natalia, in
  vento volatilia. de Hæres. c. 46.

[40] Vid. L. vii. c. 10. L. x. c.
  7.

[41] Euod.
  Dic mihi unde male faciamus? Aug. Eam quæstionem
  moves, quæ me admodum adolescentem vehementer exercuit, et fatigatum in
  hæreticos impulit atque dejecit. Quo casu ita sum afflictus, et tantis
  obrutus acervis inanium fabularum, ut nisi mihi amor inveniendi veri opem
  divinam impetravisset, emergere inde, atque in ipsam primam quærendi
  libertatem respirare non possem. Aug. de Lib. Arbit. l. i. c. 2.

[42] Vid. L. vii. c. 12 et 16.

[43] In hoc enim sensibili mundo
  vehementer considerandum est, quid sit tempus et locus; ut quod delectat
  in parte, sive loci sive temporis, intelligatur tamen multo esse melius
  totum, cujus illa pars est: et rursus quod offendit in parte, perspicuum
  sit homini docto, non ob aliud offendere, nisi quia non videtur totum,
  cui pars illa mirabiliter congruit. Aug. de Ordine, b. ii. c. 19.

[44] Qua in re hoc primum dico,
  illorum hominum non tantum linguam verum etiam vitam fuisse propheticam;
  totumque illud regnum gentis Hebræorum magnum quemdam, quia et Magni
  Cujusdam, fuisse prophetam. Quocirca quod ad eos quidem adtinet, qui
  illic erant eruditi corde in sapientiâ Dei, [Ps. 89, 12. Vulg.]
  non solum in iis quæ dicebant, sed etiam in iis quæ faciebant; quod autem
  ad ceteros ac simul omnes illius gentis homines, in iis quæ in illis vel
  de illis divinitus fiebant, prophetia venturi Christi et Ecclesiæ
  perscrutanda est. Omnia enim illa, sicut dicit Apostolus, (1 Cor. 10. 6.)
  figuræ nostræ fuerunt. S. Aug. c. Faust. l. xxii. c. 24. "Scimus
  autem, sicut vocibus, ita et rebus prophetarum, tam dictis quam et factis
  prædicatur resurrectio." Tertull. de Resurr. Carn. c. 28.

[45] Quando enim mos erat, crimen non
  erat; et nunc propterea crimen est, quia mos non est: alia enim sunt
  peccata contra naturam, alia contra mores, alia contra præcepta. Aug.
  contra Faust. l. xxii. c. 47. Quæ cum ita sint, hæreticis quidem, sive
  Manichæis, sive quicumque alii patribus veteris Testamenti de pluribus
  calumniantur uxoribus, satis superque responsum est; si tamen capiunt non
  esse peccatum quod neque contra naturam committitur, quia non lasciviendi
  sed gignendi causâ illis fœminis utebantur, neque contra morem,
  quia illis temporibus ea factitabantur, neque contra præceptum, quia
  nullâ lege prohibebantur. August. de Bono Conjugali, c. 25.

[46] Quod agit indomita cupiditas ad
  corrumpendum animum, et corpus suum, Flagitium vocatur. Quod autem agit,
  ut alteri noceat, Facinus dicitur. Et hæc duo sunt genera omnium
  peccatorum: sed flagitia priora sunt. Quæ cum exinaniverint animum, et ad
  quandam egestatem perduxerint, in facinora prosilitur, quo removeantur
  impedimenta flagitiorum, aut adjumenta quærantur. Aug. de Doctr.
  Christian. L. iii. §. 16.

[47] Hæc enim tria genera vitiorum,
  id est, voluptas carnis et superbia et curiositas omnia peccata
  concludunt. Aug. in Ps. 8. vid. L. x. c. 30 sqq.

[48] Decalogus enim legis decem
  præcepta habet, quæ sic sunt distributa, ut tria pertineant ad Deum,
  septem pertineant ad homines.—Ad primum præceptum tres chordæ
  pertinent, quia Deus est Trinitas. Ad alterum verò præceptum, id est, ad
  dilectionem proximi, septem chordæ: quomodo vivatur inter
  homines.—Hæc jungamus illis tribus ad dilectionem Dei
  pertinentibus, si in psalterio decem chordarum volumus cantare canticum
  novum.—Ut autem cantet canticum novum, sit novus homo.—Si
  dilectione facitis, canticum novum cantatis: si timore facitis, facitis
  tamen, portatis quidem psalterium, sed nondum cantatis: si autem nec hoc
  facitis, projicitis ipsum psalterium. Melius est vel portare, quàm
  projicere: sed rursus, melius cum voluptate cantare, quàm cum onere
  portare. Aug. Serm. 9. de x Chordis, c. 5, 6, 7.

[49] Honor hominis verus est imago ac
  similitudo Dei, quæ non custoditur nisi ad ipsum, a quo imprimitur. Tanto
  magis itaque inhæretur Deo, quanto minus diligitur proprium. Aug. de
  Trin. xii. 11.

[50] Cave putes quidquam potuisse
  verius dici quam id quod dictum est, Radicem omnium malorum esse
  avaritiam (1 Tim. 6, 10.) h.e. plus velle quam sat est. Tantum autem
  sat est, quantum sibi exigit naturæ in suo genere conservandæ modus.
  Avaritia enim—non in solo argento vel in nummis—sed in
  omnibus rebus quæ immoderate cupiuntur intelligenda est, ubicunque omnino
  plus vult quisque quam sat est. de Lib. Arb. l. iii. §. 48. Hoc est quod
  persuasum est [Adamo et Evæ] ut suam potestatem nimis amarent, et, cum
  Deo pares esse vellent, illa medietate, per quam Deo subjecti erant, et
  corpora subjecta habebant,—male uterentur, i.e. contra legem Dei;
  atque ita quod acceperant amitterent; dum id quod non acceperant,
  usurpare voluerunt. Aug. de Gen. c. Man. l. ii. §. 22.

[51] Tantum porro opportunitatis
  affert ad aliquid agendum seu non agendum temporum secreta distinctio, ut
  nunc melius faciat qui nec unam duxerit, nisi se continere non possit.
  Tunc autem, etiam plures inculpabiliter ducebant et qui facilius
  continere possent, nisi aliud pietas illo tempore postularet. August. de
  Bono Conjugali, c. 15.

[52] c. Faust. l. xxii. c. 71. Quid
  ergo jam de exspoliatis Ægyptiis Faustus objicit, nesciens quid loquatur?
  Quod faciendo Moyses usque adeo non peccavit, ut non faciendo peccaret.
  Deus enim jusserat qui utique novit non solùm secundùm facta, verùm etiam
  secundùm cor hominis, quid unusquisque, vel per quem perpeti
  debeat.—Divinis imperiis cedendum obtemperando, non resistendum est
  disputando.—Nec licuit Moysen aliter quàm Deus dixerat facere, ut
  penes Dominum esset consilium jubendi, penes famulum autem obsequium
  peragendi. de Civ. Dei, l. i. c. 26. Sicut de Samsone aliud nobis fas non
  est credere [sc. eum divinitus jussum mortem sibi intulisse]. Cum autem
  Deus jubet, seque jubere sine ullis ambagibus intimat, quis obedientiam
  in crimen vocet, quis obsequium pietatis accuset?

[53] Vid. sup. ad §. 14. not. 44.

[54] Quia ergo illi obscuritatem
  Scripturarum irriserunt, quæ propterea clausæ erant, ut pulsantes
  exercerentur, non ut parvulis negarentur, humiliati sunt usque ad terram,
  ut cogitare amplius non possent, quam quod per terram percipitur. Per
  terram quid dico? Per carnem. Ut incorporalem Deum sentire non possent,
  et quidquid de Deo cogitarent, nonnisi corporaliter cogitarent. Aug. in
  Ps. 146. §. 13.

[55] Πάντα
  νομίζουσιν
  ἔμψυχα, καὶ
  τὸ πῦρ. καὶ τὸ
  ὕδωρ καὶ τὸν
  αερὰ, καὶ τὰ
  σπέρματα. οὔ
  δὴ χάριν οἱ
  καλούμενοι
  τέλειοι παρ'
  αὐτοῖς,
  οὔτε ἄρτον
  κλῶσιν οὔτε
  λάχανον
  τέμνουσιν,
  ἀλλὰ καὶ
  τοῖς ταῦτα
  δρῶσιν ὡς
  μιαιφόνοις
  προφανῶς
  ἐπαρῶνται.
  ἐσθίουσι
  δὲ ὁμῶς τὰ
  τεμνόμενα
  καὶ τὰ
  κλώμενα. Theod. Hær. Fab.
  i. 26. Κατ' αὐτῶν τὴν
  καλλίστην
  ἁίρεσιν, ὁ
  νοῦς κατ'
  αὐτούς
  ἐστιν τὰ ὄντα
  πάντα Alex. Lyc. §. 24. Ἔχειν δὲ ἐν
  τῷ κόσμῳ τῶν
  δύο τούτων
  ἀρχῶν τὰς
  ὑποστάσεις,
  καὶ τὴν μὲν
  μίαν ἀρχὴν
  πεποιηκέναι
  τὸ σῶμα. τὴν
  δὲ ψυχὴν
  εἶναι τῆς
  ἑτέρας.
  αὐτὴν δὲ
  εἶναι τὴν
  ψυχὴν τὴν ἐν
  ἀνθρώποις
  καὶ ἐν παντὶ
  ζώῳ καὶ
  πετεινῷ, καὶ
  ἑρπετῷ, καὶ
  κνωδαλῷ οὐ
  μόνον ἀλλὰ
  καὶ ἐν τοῖς
  φυτοῖς τὴν
  τῆς ζωῆς
  ἰκμάδα,
  κίνησιν
  εἶναι ψυχῆς
  φάσκων, ἧν
  καὶ ἐν τοῖς
  ἀνθρώποις
  ὑπάρχουσαν
  λέγει. Tyrbo de Manete ap. Epiph.
  Hær. 66. §. 8. Herbas enim atque arbores sic putant vivere, ut vitam quæ
  illis inest, et sentire credant, et dolere cum læduntur: nec aliquid inde
  sine cruciatu earum quemquam posse vellere aut carpere. Propter quod,
  agrum etiam spinis purgare, nefas habent. (Aug. de Hær.) Dicitis dolorem
  sentire fructum, cum de arbore carpitur, sentire cum conciditur, cum
  teritur, cum coquitur, cum manditur. c. Faust. vi. 4. Expedire dicunt
  homini fœneratorem esse quam agricolam. Qui enim in usuram,
  inquiunt, dat pecuniam, non lædit crucem luminis: qui autem agricola est,
  multum lædit crucem luminis. Quæris quam crucem luminis? Membra,
  inquiunt, illa Dei, quæ capta sunt in illo prælio, mixta sunt universo
  mundo, et sunt in arboribus, in herbis, in pomis, in fructibus. Dei
  membra vexat, qui terram sulco discindit: Dei membra vexat, qui herbam de
  terra vellit: Dei membra vexat qui pomum carpit de arbore. Aug. in Ps.
  140. §. 12. Quid obsit arbori, non dico si pomum inde foliumve decerpas,
  (quod quidem apud vos, si quis non imprudentia, sed sciens fecerit,
  signaculi corruptor sine ulla dubitatione damnabitur,) sed omnino si eam
  radicitus eruas? Anima namque illa quam rationalem inesse arboribus
  arbitramini, arbore excisa vinculo solvitur; vos enim hoc dicitis.
  Revolutionem hominis in arborem, notum est vos, id est, auctorem ipsum
  vestrum pro ingenti pœna, non tamen pro summa, solere
  minitari.—Illas perhibetis et audire voces nostras, verba
  intelligere, et corpora motusque corporum intueri, cogitationes denique
  ipsas perspicere. De Mor. Man. l. ii. §. 55. Impietas rusticana plane,
  magisque lignea quam sunt ipsæ arbores quibus patrocinium præbet, quæ
  dolere vitem quando uva decerpitur, et non solum sentire ista cum
  cæduntur, sed etiam videre atque audire credit. Aug. de Quant. Animæ, §.
  71.

[56] Ὅταν
  μέλλωσιν
  ἐσθίειν
  ἄρτων,
  προσεύχονται
  πρῶτον οὕτω
  λέγοντες
  πρὸς τὸν
  ἄρτον· οὔτε
  σὲ ἐγὼ
  ἐθέρισα,
  οὔτε ἤλεσα,
  οὔτε
  ἔθλιψά σε.
  οὔτε εἰς
  κλίβανον
  ἔβαλον,
  ἀλλὰ
  ἄλλος
  ἐποίησε
  ταῦτα, καὶ
  ἤνεγκέ μοι,
  ἐγὼ
  ἀναιτίως
  ἔφαγον. καὶ
  ὅταν καθ'
  ἑαυτὸν εἴπῃ
  ταῦτα, λέγει
  τῷ
  κατηχουμένῳ
  ἠυζάμην ὑπέρ
  σου καὶ
  οὕτως
  ἀφίσταται
  ἐκεῖνος. Tyrbo ap.
  Epiph. Hær. 66. §. 28. Acta Archelai. §. 9. Unde agriculturam, quæ omnium
  artium est innocentissima, tamquam plurium homicidiorum ream dementer
  accusant: itaque ipsi Electi, nihil in agris operantes, nec poma
  carpentes, nec saltem folia ulla vellentes, exspectant hæc afferri usibus
  suis ab Auditoribus suis, viventes de tot ac tantis secundùm suam
  vanitatem homicidiis alienis. (de Hær.) Vos cessantes expectatis quis
  Auditorum vestrorum propter vos pascendos cultello vel falcicula armatus
  in hortum prosiliat, homicida cucurbitarum, quarum vobis offerat, mirum
  dictu, viva cadavera.—Eas cum decerpsit vester Auditor, reus factus
  est, vestra indulgentia liberandus. c. Faust. vi. 4.

[57] Ipsam partem naturæ Dei dicunt
  ubique permixtam in cælis, in terris, sub terris, in omnibus corporibus,
  siccis et humidis, in omnibus carnibus, in omnibus seminibus arborum,
  herbarum, hominum, animalium: non potentia divinitatis sine ullo nexu
  incoinquinabiliter, inviolabiliter, incorruptibiliter omnibus rebus
  administrandis regendisque præsentem, quod nos de Deo dicimus; sed
  ligatam, oppressam, pollutam, quam solvi, liberari, purgarique dicunt,
  non solum per discursum solis et lunæ, et virtutes lucis, verum etiam per
  Electos suos. Per Electos autem suos purgari dicunt eamdem ipsam
  commixtam partem ac naturam Dei, manducando scilicet et bibendo: quia eam
  in alimentis omnibus dicunt ligatam teneri; quæ cum ab Electis, velut
  sanctis, in refectionem corporis manducando et bibendo assumuntur, per
  eorum sanctitatem solvi, signari et liberari. Aug. de Nat. boni c. Man.
  c. 44. Ipsam verò boni à malo purgationem ac liberationem, non solùm per
  totum mundum et de omnibus ejus elementis virtutes Dei facere dicunt,
  verum etiam Electos suos per alimenta quæ sumunt. Et eis quippe
  alimentis, sicut universo mundo, Dei substantiam perhibent esse
  commixtam: quam purgari putant in Electis suis eo genere vitæ, quo vivunt
  Electi Manichæorum, velut sanctius et excellentius Auditoribus suis. Nam
  his duabus professionibus, hoc est Electorum et Auditorum, ecclesiam suam
  constare voluerunt. In ceteris autem hominibus, etiam in ipsis
  Auditoribus suis, hanc partem bonæ divinæque substantiæ quæ mixta et
  colligata in escis et potibus detinetur, maximeque in eis qui generant
  filios, artius et inquinatiùs colligari putant. (de Hær.) Cibi qui de
  frugibus et pomis parantur, si ad sanctos, id est, ad Manichæos veniant,
  per eorum castitatem et orationes et psalmos quidquid in eis est
  luculentum et divinum purgatur, id est, ex omni parte perficitur, ut ad
  regna propria sine ulla sordium difficultate referatur. de mor. Manich.
  ii. 15. Nos, inquiunt, quia fide Manichæi illuminati sumus, orationibus
  et psalmis nostris, qui Electi sumus, purgamus inde vitam quæ est in illo
  pane, et mittimus illam ad thesauros cælorum. Tales sunt Electi, ut non
  sint salvandi a Deo, sed salvatores Dei. Et ipse est Christus, dicunt,
  crucifixus in toto mundo. Ego in Evangelio Salvatorem acceperam Christum,
  vos autem estis in libris vestris salvatores Christi. Aug. in Ps. l.
  c.

[58] Quod ea, quæ vobis quasi
  purganda offeruntur ad epulas, nefas putatis, si quis alius præter
  Electos ad cibandum tetigerit, quantæ turpitudinis et aliquando sceleris
  plenum est? Siquidem sæpe tam multa dantur, ut consumi facile a paucis
  non possint. Et quoniam sacrilegium putatur, vel aliis dare, quod
  redundat, vel certe abjicere, in magnas contrudimini cruditates, totum,
  quod datum est, quasi purgare cupientes. Jam vero distenti, et prope
  crepantes, eos, qui sub vestra disciplina sunt, pueros ad devoranda
  reliqua crudeli dominatione compellitis, ita ut cuidam sit Romæ objectum,
  quod miseros parvulos cogendo ad vescendum tali superstitione necaverit.
  Quod non crederem, nisi scirem, quantum nefas esse arbitremini, vel aliis
  hæc dare, qui Electi non sunt, vel certe projicienda curare. Unde illa
  vescendi necessitas restat quæ ad, turpissimam crudelitatem pæne
  quotidie, aliquando tamen potest et usque ad homicidium pervenire. Aug.
  de mor. Manich. c. 15. cf. c. 13. Si autem occiduntur cum decerpuntur,
  quomodo eis inest vita, cui purgandæ atque recreandæ manducando atque
  ructando vos asseritis subvenire. c. Faust. vi. 4. Ista sacrilega
  deliramenta vos cogunt, non solum in cælo atque in omnibus stellis, sed
  etiam in terra, atque in omnibus quæ nascuntur in ea, confixum atque
  concretum Christum dicere non jam Salvatorem vestrum, sed a vobis
  salvandum, cum ea manducatis atque ructatis. ib. ii. 5. cf. v. 10.
  &c.

[59] Nostis Fratres, quod non est
  prætermittendum, quasi justos, eminentiores, in se tenentes velut primum
  gradum justitiæ, Electos vocari apud Manichæos. Electi quidem Dei sunt
  omnes sancti, et habemus hoc in Scripturis: sed usurparunt sibi illud
  nomen, et quasi familiarius sibi applicaverunt, ut tamquam proprie jam
  Electi appellentur. Aug. in Ps. 140. §. 10. Auditores qui appellantur
  apud eos, et carnibus vescuntur, et agros colunt, et si voluerint, uxores
  habent, quorum nihil faciunt qui vocantur Electi. Aug. Ep. 236. ad
  Deuter. Auditores vocantur, quod videlicet tanquam meliora et majora
  præcepta observare non possint, quæ observantur ab eis quos Electorum
  nomine discernendos et honorandos putant. (Aug. c. litt. Petilian. iii.
  17.) Auditoribus vestris, quos tanquam distinctos a genere sacerdotum
  dixisti, secundum veniam hæc [carnes] edenda conceditis. (c. Faust. xxx.
  5.) His duabus professionibus, hoc est, Electorum et Auditorum, ecclesiam
  suam constare voluerunt. de Hæres. οἱ
  καλούμενοι
  τέλειοι παρ'
  αὐτοῖς. Theodoret l. c.

[60] Hinc est, quod mendicanti
  homini, qui Manichæus non sit, panem, vel aliquid frugum, vel aquam
  ipsam, quæ omnibus vilis est, dari prohibetis, ne membrum Dei, quod his
  rebus admixtum est, suis peccatis sordidatum a reditu impediat. Aug. de
  Mor. Manich. c. 15. Quæ cum ita sint, etiam panem mendicanti dare
  prohibetis; censetis tamen propter misericordiam vel potius propter
  invidiam nummos dari. Quid hic prius arguam, crudelitatem an vecordiam?
  Ib. c. 16. Panem mendicanti non porrigit: quæris, quare? Ne vitam quæ est
  in pane, quam dicunt membrum Dei, substantiam divinam, mendicus ille
  accipiat, et liget eam in carne. Ergo buccella ne detur mendico, et
  ploret in buccella membrum Dei, mendicus fame moriturus est? Falsa
  misericordia in buccellam, facit verum homicidium in hominem. Aug. in Ps.
  140. §. 11. Παρὰ
  Μανιχαίοις
  ἔλεος οὐκ
  ἔστιν, ἀλλὰ
  καὶ ἐχθρόν
  ἐστι, παρ'
  αὐτοῖς, τὸ
  ἐλεεῖν
  πένητα. Athanasius Hist. de Arian. ad
  Monach. c. 61. Τὴν δὲ εἰς
  τοὺς πένητας
  γινομένην
  διαβάλλουσι
  φιλανθρωπίαν,
  τῆς ὕλης
  εἶναι
  λέγοντες
  θεραπείαν.
  Theodoret. Hær. Fab. l. 26.

[61] Sed me duo quædam maxime, quæ
  incautam illam ætatem facile capiunt, per admirabiles adtrivere
  circuitus, quorum est unum familiaritas, nescio quomodo repens quadam
  imagine bonitatis, tamquam sinuosum aliquod vinculum multipliciter collo
  involutum. Alterum quod quædam noxia victoria pene mihi semper in
  disputationibus proveniebat disserenti cum Christianis imperitis, sed
  tamen fidem suam certatim, ut quisque posset, defendere molientibus. Quo
  successu creberrimo gliscebat adolescentis animositas, et impetu suo in
  pervicaciæ magnum malum imprudenter vergebat. Quod altercandi genus quia
  post eorum auditionem aggressus eram, quidquid meo vel qualicumque
  ingenio vel aliis lectionibus poteram, solis illis libentissime
  tribuebam. Ita ex illorum sermonibus ardor in certamina, ex certaminum
  proventu amor in illos quotidie movebatur. Ex quo accidebat, at quidquid
  dicerent, miris quibusdam modis, non quia sciebam, sed quia optabam verum
  esse, pro vero approbarem. Ita factum est, ut quamvis pedetentim atque
  caute, tamen diu sequerer homines nitidam stipulam viventi animæ
  præferentes. [vid. sup. §. 18. not. 60.] Aug. de
  duab. anim. c. Manich. §. 11. "Visum est huc ascribere Augustini locum ex
  lib. 3. contra Litteras Petiliani Donatistæ, c. 17: 'Me etiam presbyterum
  fuisse Manichæorum, vel falsus vel fallens mirabili temeritate contendat.
  Verba tertii libri Confessionum mearum, quæ per seipsa, et de multis ante
  et postea dictis, manifestissima sunt legentibus, sub quo ei videtur
  intellectu proponat atque arguat.' Quænam vero sint verba illa, quæ suo
  avulsa loco proterve interpretabatur Petilianus, nobis incompertum est;
  forte an ista capitis sexti: 'Nam versum et carmen etiam ad vera pulmenta
  transfero.' Quippe amatoria maleficia mulieri data exprobrabat Augustino,
  ut videre est in ejusdem libri contra Petiliani Litteras capite 16." [ed.
  Ben.] Atqui id nihil omnino fuisset ad rem, neque enim de his agitur, sed
  de presbyteratu, quo Aug. inter Manichæos functum esse contendit. Verba
  porro e cap. 6. allata, calumniæ in c. 16. e Petiliano excerptæ apprime
  respondent; sunt enim "eulogiæ panis simpliciter et hilariter datæ"
  quales iste "ridiculo nomine venenosæ turpitudinis ac furoris infamavit;"
  "pulmentum" enim "cibus delicatus et suavis dictus est a pulpa." J. de
  Janua ap. Du Cange. Calumniæ vero de presbyteratu ab his omnino diversæ
  sunt, et loco diverso allatæ. Mihi vero nihil dubium est, quin verba ab
  initio Lib. 4ti. arripuerit Petilianus, "illac autem purgari nos ab istis
  sordibus expetentes cum eis qui appellarentur electi et sancti" et
  seorsim sumpta eo detorserit, ut Augustinum inter "electos" unde
  presbyteri selecti sunt, versatum fuisse contenderet. Forsan etiam
  "electos" et "presbyteros" inter se confudit. Quod vero hanc calumniam
  refutet ea ipsa sententia unde arrepta sit, nullam habet difficultatem,
  imo optime convenit cum iis, quæ ait Aug. "verba quæ per se ipsa
  manifestissima sunt legentibus." Quippe cum eum inter "Electos" non
  annumeratum fuisse hæc ipsa verba innuant, eo tamen, posteriore parte
  abscissa, detorqueri possint ut id ipsum affirmare videantur. Jam vero
  loco "Verba tertii libri," in MSS. omnibus "quarta libri"
  legi, ex edit. Bened. ad loc. serius didici, quod rem extra controversiam
  ponit. Exstat tamen alius locus, qui eodem facilius detorqueri posset, L.
  v. §. 18.

[62] Officinam aqualiculi vestri, ubi
  Deum vestrum illo prælio confractum, reformare possetis. c. Faust. vi.
  4.

[63] Suis Auditoribus ideo hæc
  (homicidia vid. sup. l. iii. p. 39. not. 55)
  arbitrantur ignosci, quia præbent inde alimenta Electis suis; ut divina
  illa substantia in eorum ventre purgata, impetret eis veniam, quorum
  traditur oblatione purganda. Animas Auditorum suorum in Electos revolvi
  arbitrantur, aut feliciore compendio in escas Electorum suorum, ut jam
  inde purgatæ in nulla corpora revertantur. Ceteras autem animas et in
  pecora redire putant, et in omnia quæ radicibus fixa sunt atque aluntur
  in terra. (de Hær.) Poma ipsi non decerpitis, herbamque non vellitis, sed
  tamen ab auditoribus vestris decerpi et evelli atque afferri vobis
  jubetis, non ut iis qui afferunt tantum, set ut iis etiam quæ afferuntur,
  prodesse possitis. Aug. de mor. Manich. l. ii. §. 57. vid. sup. l. iii.
  c. 10. not. 56. p. 40. Auditores, ante Electos genua
  figunt, ut eis manus supplicibus imponantur non a solis presbyteris vel
  episcopis aut diaconibus eorum, sed a quibuslibet Electis. Aug. Ep. 236.
  ad Deuter.

[64] Nullo regente, per suam
  potestatem beatus esse solus Deus potest. Aug. de Gen. c. Manich. ii.
  15.

[65] Ille est vere castus, qui Deum
  attendit, et ad ipsum solum se tenet. Aug. de vita beata, §. 18. Si Deum
  quæreret, castus esset, quia legitimum maritum anima Deum habet. Quisquis
  a Deo præter Deum aliquid quærit, non caste Deum quærit. Si uxor amet
  maritum quia dives est, non est casta. Non enim maritum amat sed aurum
  mariti. Serm. 137. de verb. Ev. Joan. c. 10. Qui aliud præmium petit a
  Deo, et propterea vult servire Deo; carius facit quod vult accipere, quam
  ipsum a quo vult accipere. Quid ergo, nullum præmium Dei? Nullum, præter
  ipsum. Præmium Dei, ipse Deus est. Hoc amat, hoc diligit: si aliud
  dilexerit, not erit castus amor. Recedis ab igne immortali, frigesces,
  corrumperis. Noli recedere, corruptio tua erit, fornicatio tua erit. Aug.
  in Ps. 72. §. 32. Timoris casti nomine ea voluntas significata est, qua
  nos necesse erit nolle peccare, et non sollicitudine infirmitatis, ne
  forte peccemus, sed tranquillitate caritatis cavere peccatum. De Civ.
  Dei, xiv. c. 9. §. 5.

[66] Volentes intelligere Deum, usque
  ad lucis istius visibilis cogitationem venerunt, ultra ire non potuerunt:
  et tales campos lucis fecerunt in regno Dei, qualem videbant hunc solem,
  quasi fructum lucis illius. Aug. in Ps. 146. §. 13. Quia non distinguunt
  [Manichæi

[67] Quis diligit quod ignorat? Et
  quid est Deum scire nisi eum conspicere firmeque percipere? Nimirum autem
  cavendum est, ne credens animus id quod non videt, fingat sibi aliquid
  quod non est, et speret diligatque quod falsum est. Quod si sit, non erit
  caritas de corde puro et conscientia bona et fide non ficta. De Trin.
  viii. §. 6.

[68] Scilicet, Vindicianus ex nomine
  postea designatus lib. 7. cap. 6. et ab Augustino laudatus in Epist. 138.
  ad Marcellinum, n. 3. (Ben.)

[69] Vid. sup. §. 3. not. 65.

[70] Baptismum enim Manichæi, (qualis
  tunc temporis erat Aug.) pro nihilo habuerunt; et ideo forsan inter alia,
  hoc tum insigne miraculum edidit Deus, quo eum, cui munera tanta in
  Ecclesia sua destinabat, ad meliorem mentem revocaret. "Manichæi lavacrum
  regenerationis, id est, aquam ipsam, dicunt esse superfluam, nec prodesse
  aliquid, profano corde contendunt.—Manichæi visibile destruunt
  elementum, Pelagiani autem etiam invisibile Sacramentum." Aug. c. 2. Epp.
  Pelag. l. ii. c. 2. "Quid eis [Pelagianis] prodest, baptismum omnibus
  ætatibus necessarium confiteri, quod Manichæi dicunt in omni ætate
  superfluum." ib. iv. 4. "Non illic [apud Manichæos] ita appellari
  catechumenos, tanquam Baptismus quandoque eis debeatur." c. litt. Petil.
  iii. 17. "Baptismum in aqua nihil cuiquam perhibent salutis afferre: nec
  quemquam eorum quos decipiunt, baptizandum putant." de Hæres. Num vero
  alium quendam ritum pro arbitrio suo excogitârint, qui Baptismi vices
  suppleret, nihil ad hanc rem pertinet: loca tamen quæ ad eum adstruendum
  afferunt, nihil probant. Etenim loco de mor. Eccl. Cath. c. 35. de
  Catholicis haud dubie agitur; Felix autem (Actt. c. Fel. Manich. i. 19.)
  e ritu Catholico hæresin suam propugnare studet, e concessis argumentum
  ducens. Eodem argumento sed tantum "ad hominem" utuntur Faustus l. xxiv.
  c. 1. et ipse Manes Ep. ad Menoch ap. Aug. Op. Imp. iii. 187.

[71] Sup. L. iii. §. 10 et 12. inf.
  §. 12.

[72] Si quis dixerit, Non esse, quam
  miserum me esse mallem: respondebo, Mentiris. Nam et nunc miser es, nec
  ob aliud mori non vis, nisi ut sis: ita cum miser nolis esse, esse vis
  tamen. Age igitur gratias ex eo quod es volens, ut quod invitus es
  auferatur. Volens enim es, et miser invitus es. Aug. de lib. Arb. iii. §.
  18.

[73] Horat. Carm. lib. i. od. 3.

[74] Qui duo corporibus, mentibus
  unus erant. Ovid. Trist. l. iv. Eleg. iv. 72.

[75] Retract. lib. ii. c. 6. In
  quarto libro, cum de amici morte animi mei miseriam confiterer, dicens
  quod anima nostra una quodammodo facta fuerat ex duabus. "Et ideo,"
  inquam, "forte mori metuebam, ne totus ille moreretur, quem multum
  amaveram:" (c. 6.) quæ mihi quasi declamatio levis, quam gravis confessio
  videtur; quamvis utcumque temperata sit hæc ineptia in eo quod additum
  est, "forte."

[76] Vid. sup. §. 9.

[77] Sup. L. i. c. 1. inf. c. 10 et 12. §. 18. et vi. 16.

[78] Sup. i. 2 et 3.

[79] Sup. §. 13.

[80] In hac vita homines magnis
  laboribus requiem quærunt et securitatem, sed pravis cupiditatibus non
  inveniunt. Volunt enim requiescere in rebus inquietis et non
  permanentibus: et quia illæ tempore subtrahuntur et transeunt, timoribus
  et doloribus eos agitant, nec quietos esse permittunt. Aug. de Cat. Rud.
  §. 24.

[81] Vid. inf. ad L. xiii. c. 28.

[82] Totus enim ille sermo non de
  singulis syllabis aut litteris sed de omnibus pulcher est. Aug. de Gen.
  c. Manich. i. 21.

[83] Quoquo te verteris, vestigiis
  quibusdam quæ operibus suis impressit loquitur tibi, et te in exteriora
  labentem ipsis exteriorum formis intro revocat.—Væ qui derelinquunt
  te ducem, et oberrant in vestigiis tuis; qui nutus tuos pro te amant, et
  obliviscuntur quid innuas, O suavissima lux purgatæ mentis sapientia: non
  enim cessas innuere nobis quæ et quanta sis, et nutus tui sunt omne
  creaturarum decus. Aug. de Lib. Arb. l. ii. c. 16.

[84] Hoc bonum non longe positum est
  ab unoquoque nostrum, in illo enim vivimus, movemur, et sumus. Sed
  dilectione standum est ad illud, et inhærendum illi, ut præsente
  perfruamur a quo sumus, quo absente nec esse possemus. Aug. de Trin. l.
  viii. §. 5, 6. Pudeat cum alia non amentur nisi quia bona sunt, eis
  inhærendo non amare bonum ipsum unde bona sunt. Ib. c. 3.

[85] Quia homines appetentes ea quæ
  foris sunt, etiam a se ipsis exsules facti sunt, data est etiam
  conscripta lex, non quia in cordibus scripta non erat; sed quia tu
  fugitivus eras cordis tui, ab illo qui ubique est comprehenderis, et ad
  te ipsum intro revocaris. Propterea scripta lex quid clamat eis qui
  deseruerunt legem scriptam in cordibus suis? Redite, prævaricatores,
  ad cor.—Quod ergo tibi non vis fieri, noli alteri facere.
  Judicas enim malum esse in eo quod pati non vis: et hoc te cogit nosse
  lex intima in ipso tuo corde conscripta. Aug. in Ps. 57. §. 1.

[86] Deficitur non ad mala, sed male;
  id est, non ad malas naturas, sed ideo male, quia contra ordinem
  naturarum, ab eo qui summe est, ad id quod minus est. Aug. de Civ. Dei,
  l. xii, c. 8.

[87] Quid tam iniquum quam ut bene
  sit desertori boni? neque ullo modo fieri potest ut ita sit. Sed
  aliquando amissi superioris boni non sentitur malum, cum habetur quod
  amatum est inferius bonum. Sed divina justitia est, ut qui voluntate
  amisit quod amare debuit, amittat cum dolore quod amavit. Aug. de Gen. ad
  lit. l. viii. c. 14.

[88] Perversa celsitudo est, deserto
  eo cui debet animus inhærere principio, sibi quodam modo fieri atque esse
  principium—Est igitur aliquid humilitatis miro modo quod sursum
  faciat cor, et est aliquid elationis quod deorsum faciat cor—Pia
  humilitas facit subditum superiori; nihil est autem superius Deo: et ideo
  exaltat humilitas, quæ facit subditum Deo. Elatio autem quæ in vitio est,
  eo ipso quo respuit subjectionem, et cadit ab illo, quo non est quidquam
  superius, et ex hoc erit inferius. Aug. de Civ. Dei, xiv. 13.

[89] Pœnitendi humilitate
  altitudinem suam accipit anima. Aug. de Lib. Arb. l. iii. c. 5. Viam
  nobis fecit per humilitatem: quia per superbiam recesseramus a Deo,
  redire ad eum nisi per humilitatem non poteramus, et quem nobis
  præponeremus ad imitandum, non habebamus. Omnis enim mortalitas hominum
  superbia tumuerat. Ne ergo dedignaretur homo imitari hominem humilem,
  Deus factus est humilis, ut vel sic superbia generis humani non
  dedignaretur sequi vestigia Dei. Aug. in Ps. xxxiii. Enarr. l. §. 4. cf.
  de Fide et Symbolo, §. 6.

[90] Licet subtilissime disseratur,
  ipsam mentem hominis in qua factus est ad imaginem Dei, quamdam scilicet
  rationalem vitam, distribui in æternæ contemplationis veritatem, et in
  rerum temporalium administrationem, atque ita fieri quasi masculum et
  feminam, illa parte consulente, hac obtemperante: in hac tamen
  distributione non recte dicitur imago Dei, nisi illud quod inhæret
  contemplandæ incommutabili veritati. Aug. de Gen. ad lit. l. iii. c.
  22.

[91] Haud scio an legendum sit
  "sensu."

[92] Ex his suis fabulis vanis atque
  impiis coguntur dicere, animas bonas, quas censent ab animarum malarum,
  naturæ scilicet contrariæ, commixtione liberandas, ejus, cujus Deus est,
  esse naturæ. de Hær. Manichæi dicunt, animam particulam Dei, naturæ malæ
  commixtione habere peccatum. c. 2. Epp. Pelag. l. ii. c. 2. Agnoscat
  anima conditionem suam: non est Deus. Cum se anima putat Deum, offendit
  Deum: non invenit salvatorem, sed invenit damnatorem. Quoniam Deus quando
  animas malas damnat, non se damnat: si autem anima hoc est quod Deus, se
  damnat.—Ideo pars Dei non sum, quia substantia Dei, natura Dei,
  errare non potest:—sicut tu ipse confiteris, erraveras. Erraverat
  ergo natura Dei? Ierat in immunditiam natura Dei? Adulteria committebat
  natura Dei? Stupra illicita faciebat natura Dei? Cæca nesciebat qua iret
  natura Dei? Facinoribus et flagitiis obruebatur natura Dei? Erubesce, da
  honorem Deo. Aug. Serm. 183. Ideo non est credendum animam nostram hoc
  esse quod Deus est: quia si hoc esset, nec sua voluntate, nec aliqua
  necessitate in deterius mutaretur. Aug. de agone Christiano, c. 10. Non
  in tantam blasphemiam caderent, putando se esse naturam et substantiam
  Dei. c. Faust. xii. 13. Animas non solum hominum sed etiam pecorum, de
  Dei esse substantia, et omnino partes Dei esse arbitrantur. Aug. Ep. 236.
  ad Deuter. Illum quomodo video pauperem spiritu [quod jactitabant
  Manichæi] qui tam superbus est ut animam suam Deum credat nec captivum
  erubescat? c. Faust. vi. 7.

[93] (Anima bona) quam Dei partem
  atque naturam universo mundo, et omnibus quæ in eo sunt, opinatur esse
  permixtam; in homine autem per concupiscentiam decipi. Quam
  concupiscentiam, quod sæpe inculcandum est, non vitium substantiæ bonæ,
  sed malam vult esse substantiam. Aug. Op. Imp. iii. 186. Peccatorum
  originem non libero arbitrio voluntatis, sed substantiæ tribuunt gentis
  adversæ: quam dogmatizantes esse hominibus mixtam omnem carnem, non Dei,
  sed malæ mentis perhibent esse opificium, quæ à contrario principio Deo
  coæterna est. adv. Hær.

[94] Fel. Aut facta, aut missa, aut
  data ex Deo est [anima]. Ergo si ex Deo est, et polluta est, et venit
  Christus eam liberare de pollutione, quare culpas Manichæum? Aug. Ego
  dico animam non naturam Dei, sed factam a Deo, per liberum arbitrium
  peccasse, et peccato esse pollutam, et per Dei misericordiam in
  pœnitentia liberatam: tu autem ipsam naturam Dei, quod Deus est,
  Deum de Deo dicis in gente tenebrarum captum atque pollutum: et multum
  interest inter id quod de se Deus genuit, et quod fecit non de se, sed ex
  nihilo, id est, cum omnino non esset, a Deo accepit ut esset, id est, ut
  institueretur. Aug. Actt. c. Fel. Manich. ii. 18. Carnalem
  concupiscentiam, qua caro concupiscit adversus spiritum, non ex vitiata
  in primo homine natura nobis inesse infirmitatem, sed substantiam volunt
  esse contrariam, sic nobis adhærentem, ut quando liberamur atque
  purgamur, separetur a nobis, et in sua natura etiam ipsa immortaliter
  vivat: easque duas animas, vel duas mentes, unam bonam, alteram malam, in
  uno homine inter se habere conflictum, quando caro concupiscat adversus
  spiritum, et spiritus adversus carnem. adv. Hær. Vid. inf. v. 10. §. 18.
  vii. 3. §. 4. ix. 4. §. 10.

[95] In quem locum quisque ceciderit,
  ibi debet incumbere ut surgat. Ergo ipsis carnalibus formis, quibus
  detinemur, nitendum est ad eas cognoscendas, quas caro non nuntiat. Eas
  enim carnales voco, quæ per carnem sentiri queunt, id est, per oculos,
  per aures, ceterosque corporis sensus. His ergo carnalibus vel
  corporalibus formis inhærere amore pueros necesse est, adolescentes vero
  prope necesse est, hinc jam procedente ætate non est necesse. Aug. de
  vera Relig. c. 24.

[96] Sicut pictura cum colore nigro,
  suo loco posito, ita universitas rerum, si quis possit intueri, etiam cum
  peccatoribus pulchra est, quamvis per se ipsos consideratos sua
  deformitas turpet. Aug. de Civit. Dei, l. xi. c. 23.

[97] Dicuntur in Scripturis inimici
  Dei, qui non natura, sed vitiis adversantur ejus imperio: nihil ei
  valentes nocere, sed sibi. Inimici enim sunt resistendi voluntate, non
  potestate lædendi. Ibid. xii. 3.

[98] Non efficiunt malitia sua ut sub
  Dei administratoris imperio, virtute, sapientia, et decus et ordo
  universitatis aliqua ex parte turpetur; cum suis quibuscumque
  voluntatibus etiam malis tribuantur certi et congrui limites potestatum,
  et pondera meritorum, ut etiam cum ipsis convenienter justeque ordinatis
  universitas pulchra sit. Aug. de Gen. ad lit. l. xi. c. 21.

[99] Faustus quidam fuit, gente Afer,
  civitate Milevitanus, eloquio suavis, ingenio callidus. Aug. c. Faust. l.
  i. init. Deliciarum affluentia non solum Mattarios [Manichæos ita dictos
  quia in mattis dormierunt] fastidiebat, sed etiam domum patris sui
  hominis pauperis Milevitani. (ib. v. 5.) Delicias Fausti, notas omnibus
  Auditoribus Manichæorum et eis maxime qui sunt Romæ. (ib. 7.) Erat Fausto
  ingenium. (ib. xvi. 26.)

[100] Vid. e. g. sup. L. iii. c. 6.
  not. 35

[101] Pecora campi
  congruentissime accipiuntur homines in carnis voluptate gaudentes, ubi
  nihil arduum, nihil laboriosum adscendunt.—Vide nunc etiam
  volucres cœli, superbos, de quibus dicitur, posuerunt in
  cœlum os suum. Vide quam in altum vento portentur, qui dicunt,
  linguam &c. Ps. xi. 5.—Intuere etiam pisces
  maris, h.e. curiosos, qui perambulant semitas maris i.e.
  inquirunt in profundo hujus sæculi temporalia, quæ tanquam semitæ in mari
  tam cito evanescunt et intereunt, quam rursus aqua confundatur, postquam
  transeuntibus locum dederit.—Non enim ait tantum "ambulant" sed
  "perambulant" dixit, ostendens pertinacissimum studium inania et
  præterfluentia requirentium. Aug. in Ps. viii. §. 13. De hac autem
  triplici vitiorum distributione, vid. sup. L. iii. §. 16. et inf. x. c. 30 sqq.

[102] Ipse patria quo imus, ipse
  via qua imus; per ipsum ad ipsum eamus, et non erramus. Aug. Ser. 92.
  Deus Christus patria est quo imus; homo Christus via est qua imus. Ib.
  123. §. 3. (Christus) deducit (nos) tamquam dux, et in se ducit, tanquam
  via, et ad se perducit, tanquam patria. Aug. in Ps. lx. §. 4.

[103] Laudabilior est animus, cui
  nota est vel infirmitas sua, quam qui ea non respecta, vias siderum
  scrutatur etiam cogniturus, aut qui jam cognitas tenet, ignorans ipse qua
  ingrediatur ad salutem ac firmitatem suam. Aug. de Trin. iv.
  proœm.

[104] Promissionem Domini Jesu
  Christi de Paracleto Spiritu-sancto in suo hæresiarcha, Manichæo dicunt
  esse completam. Unde se in suis litteris Jesu Christi apostolum dicit, eo
  quod Jesus Christus se missurum esse promiserit, atque in illo miserit
  Spiritum Sanctum. Propter quod etiam ipse Manichæus duodecim discipulos
  habuit, ad instar apostolici numeri, quem numerum Manichæi hodieque
  custodiunt. Aug. de Hæres.

[105] Ob has scilicet fabulas
  astronomicas Manichæum Paracletum fuisse crediderunt sectatores ejus,
  teste Felice ap. Aug. Acta c. Fel. Man. i. 9. "Paulus enim dicit, 'ex
  parte scimus, et ex parte prophetamus: cum venerit autem quod perfectum
  est, abolebuntur ea quæ ex parte dicta sunt.' Nos audientes Paulum hoc
  dicere venit Manichæus cum prædicatione sua, et suscepimus eum secundum
  quod Christus dixit, 'Mitto vobis Spiritum sanctum:' et Paulus venit et
  dixit, quia et ipse venturus est, et postea nemo venit: ideo suscepimus
  Manichæum. Et quia venit Manichæus, et per suam prædicationem docuit nos
  initium, medium, et finem; docuit nos de fabrica mundi, quare facta est,
  et unde facta est, et quia fecerunt; docuit nos quare dies, et quare nox;
  docuit nos de cursu solis et lunæ: quia hoc in Paulo non audivimus, nec
  in ceterorum Apostolorum scripturis: hoc credimus, quia ipse est
  Paracletus."

[106] Vid. L. vii. §. 15. et not. ibid.

[107] Vid. sup. ad L. iii. c. 6. §.
  10

[108] "Memoriæ, Oratoria, in quibus reconduntur Sanctorum
  corpora. Aug. c. Faust. Manich. xx. 21. Populus Christianus Memorias
  Martyrum religiosa solennitate concelebrat, et ad excitandam imitationem,
  et ut meritis eorum consocietur atque orationibus adjuvetur: ita tamen ut
  nulli Martyrum, sed ipsi Deo Martyrum sacrificemus, quamvis in Memoriis
  Martyrum constituamus altaria. Du Cange, sub v.

[109] Christum novissimis
  temporibus venisse ad animos, non ad corpora liberanda. Nec fuisse in
  carne vera, sed simulatam speciem carnis ludificandis humanis sensibus
  præbuisse, ubi non solum mortem, verum etiam resurrectionem similiter
  mentiretur. Aug. de Hæres. Vid. inf. c. 10. fin. l. ix. c. 3. §6. Ἁπλῆ φύσις
  οὐκ
  ἀποθνήσκει,
  καὶ σκιὰ
  σαρκὸς οὐ
  σταυροῦται·
  μίαν οὖν ἔχων
  ἔμαινε τὴν
  φύσιν καὶ
  ἐνέργειαν τὸ
  φῶς μηδὲν
  παθοῦσαν τῷ
  ἐπισκιάσματι
  τῆς σαρκὸς
  οὐκ ἔχοντι
  φύσιν
  κρατουμένην.
  (Manes Ep. ad Zeben. ap. Fabric. Bibl. Gr. t. v. p. 284.) Sic Manichæus
  es, qui nec crucifixum credis, quia nec natum credis. Aug. Serm.
  116, §. 4. Sunt hodie qui non credunt carnem habuisse Christum: quia et
  partum virginis destruunt, et nolunt eum natum ex femina credere. "Verbum
  caro factum est," prorsus alienant a sua fide, vel potius a sua
  infidelitate. Totam istam dispensationem salutis nostræ, quod factus est
  homo pro inveniendo homine, qui Deus fecerat hominem; totum hoc, quod
  Christus in remissionem peccatorem nostrorum verum, non falsum sanguinem
  fudit, et de vero suo sanguine chirographum peccatorum nostrorum delevit;
  hoc totum hæretici damnabiles evacuare conantur. Totum hoc, ut Manichæi
  credunt, quod apparuit oculis hominum, spiritus fuit, caro non fuit. Ib.
  Serm. 237. § 1. Photiniani, homo tantum; Manichæi, Deus tantum. Illi
  nihil divinum in Domino confitentur; isti quasi totum divinum, et tamen
  tam falsum, ut nec saltem humanum. Si enim homo non erat, ergo mortuus
  non est, ergo crucifixus non est, ergo nec resurrexit. Qui ille resurgere
  potuit, qui mortuus non est? Ergo et dubitanti discipulo falsas
  cicatrices ostendit. Aug. Serm. 37.

[110] Sup. l. i. §. 10.

[111] Vid. sup. l. iv. §. 8.

[112] Vid. sup. iii. c. 12. init.

[113] Qui sunt isti Electi? Quibus
  si dixeris, Peccasti; statim illam defensionem impiam et pejorem ceteris
  magisque sacrilegam proferunt, Non ego peccavi, sed gens tenebrarum. Quæ
  est ista gens tenebrarum? Quæ bellum gessit cum Deo. Et ipsa peccat, cum
  tu peccas? Ipsa, inquit, quia commixtus sum illi. Deus enim qui te
  commiscuit, quid timuit? Hoc enim dicunt, quod illa gens tenebrarum
  rebellaverit adversus Deum, antequam mundus fieret; et ille cavens ne
  regna ejus loco adveniente hostili impetu vastarentur, misit huc membra
  sua, substantiam suam, hoc quod ipse est; si aurum, aurum; si lux, lucem;
  quidquid illud est, hoc misit, et miscuit visceribus gens tenebrarum,
  dicunt, et fabricavit inde mundum. Et nos animæ, inquiunt, de ipsis
  membris Dei sumus: sed premimur hic visceribus gentis tenebrarum, et
  quidquid peccare dicimur, illa gens peccat. Se quidem videntur excusare a
  peccato: sed Deum suum non excusant a crimine timoris, nec ipsam
  substantiam Dei sui a crimine corruptibilitatis. Si enim incorruptibilis
  Deus, si incommutabilis, si incontaminabilis, si immaculabilis, si
  impenetrabilis, quid ei factura erat gens illa? Potuistis premi,
  potuistis captivari, potuistis inquinari, potuistis corrumpi: potuit ergo
  et ille. Frustum enim quodam modo, et portiuncula naturæ ipsius convincit
  massam. Quale est illud quod huc misit, tale est et illud quod ibi
  remansit. Hoc ipsi dicunt: ipsi fatentur quia duæ substantiæ sunt; una
  illa, et una ista. Libri eorum hoc habent: et si negant, leguntur, et
  convincuntur.—Vis, o nefande, false Electe, defendere peccatum
  tuum, ut quando aliquid mali feceris, non tu fecisse videaris: quæris in
  quem peccatum tuum refundas, et refundis in gentem tenebrarum. Aug. in
  Ps. loco proxime cit. Inviti peccamus et cogimur a contraria et inimica
  nobis substantia. Fortunat. Disp. 2. §. 20. Dicimus, quod a contraria
  natura anima cogatur delinquere. ib. §. 21. Sive bonum geramus, non est
  carnis; quia "manifesta sunt opera carnis" &c. sive malum geramus,
  non est animæ, quia "fructus spiritus pax" &c. Manes Ep. ad Menoch
  ap. Aug. Op. Imp. iii. 177. Carnis enim commixtione ducitur, non propria
  voluntate. Secundinus Ep. ad Aug. §. 2.


[114] Veros Academiæ novæ sensus
  alias aperit Aug., et quare in disputando aliis potius adversati sint,
  quam suam aliquam sententiam defenderint, unde pro Scepticis habiti sint;
  id vero pro istorum temporum ratione, vel utiliter factum esse contendit.
  "Sat est ad id quod volo, Platonem sensisse duos esse mundos, unum
  intelligibilem, in quo ipsa veritas habitaret, istum autem sensibilem,
  quem manifestum est nos visu tactuque sentire. Itaque illum verum, hunc
  verisimilem et ad illius imaginem factum. Et ideo de illo in ea quæ se
  cognosceret anima, velut expoliri et quasi serenari veritatem; de hoc
  autem in stultorum animis non scientiam, sed opinionem posse generari.
  Quidquid tamen ageretur in hoc mundo per eas virtutes quas civiles
  vocabat, aliarum verarum virtutum similes, quæ nisi paucis sapientibus
  ignotæ essent, non posse nisi veri simile nominari. Hæc et alia hujusmodi
  mihi videntur inter successores ejus, quantum poterant, esse servata, et
  pro mysteriis custodita. Non enim aut facile ista percipiuntur, nisi ab
  eis qui se ab omnibus vitiis mundantes, in aliam quamdam plus quam
  humanam consuetudinem vindicaverint, aut non graviter peccat quisquis ea
  sciens quoslibet homines docere voluerit. Quare cum in falsas opiniones
  ruere turba sit pronior, et consuetudine corporum omnia esse corporea
  facillime, sed noxie credatur, instituit vir acutissimus atque
  humanissimus dedocere potius quos patiebatur male doctos, quam docere
  quos dociles non arbitrabatur. Inde illa omnia nata sunt quæ novæ
  Academiæ tribuuntur, quia eorum necessitatem veteres non habebant." c.
  Academ. l. iii. c. 17. "Tantum tunc variarum sectarum studia flagrabant,
  ut nihil metuendum esset nisi falsi approbatio. Pulsus autem quisque
  illis argumentis ab eo, quod se firmum et inconcussum tenere crediderat,
  tanto constantius atque cautius aliud quærebat, quanto et in moribus
  major erat industria, et in natura rerum atque animorum altissima et
  implicitissima latere veritas sentiebatur. Tanta porro nunc fuga laboris
  et incuria bonarum artium, ut simul atque sonuerit, acutissimis
  philosophis esse visum nihil posse comprehendi, dimittant mentes et in
  æternum obducant." Aug. Ep. i. ad Hermog. Eorum tamen "rationem, illi
  tempori congruam, simul cum ipso tempore sepultam esse" debuisse, idem
  contendit. (c. Acad. ii. 1.) "Omnino" enim "civitas Dei talem
  dubitationem tamquam dementiam detestatur, habens de rebus quas mente
  atque ratione comprehendit, etiamsi parvam. 'propter corpus corruptibile
  quod aggravat animam,' (quoniam, sicut dicit Apost. 'ex parte scimus')
  tamen certissimam scientiam." De Civ. Dei l. xix. c. 18.

[115] Vid. sup. ad iii. ult.

[116] Vid. sup. ad l. iv. §. 3. p.
  47. not. 66.

[117] Vid. sup. ad l. iii. §. 11.
  not. 64.

[118] Quæro, utrum et ipsa terra
  tenebrarum unum latus habuerit, et cetera infinita sicut terra lucis? Non
  ita credunt, timent enim ne Deo videatur æqualis. Dicunt ergo
  illam per profundum immensam, et per longum; sursum versus autem supra
  illam spatia infinitæ inanitatis affirmant. Et ne ipsa vel simplum, terra
  autem luminis duplum tenere videatur, angustant eam a duobus etiam
  lateribus, &c. Sed hoc nimis adtentis et studiose inquirentibus quasi
  secreto demonstrant. Aug. c. Ep. Manich. c. 21.

[119] Ἀποσταλεῖσαν
  δύναμιν τοῦ
  ἀγαθοῦ,
  οὐκέτι φῶς
  αἰσθητὸν,
  ἀλλ' ὡς ἂν
  φαίη,
  προβολὴν
  τοῦ Θεοῦ. Tit.
  Bostr. i. 20.

[120] Vid. sup. c. 9. not. Οὐκ οὐσίας
  ἥψατο
  σαρκὸς (τὸ
  φῶς) [Χρίστοσ]
  ἀλλὰ
  ὁμοιώματι
  καὶ σχήματι
  σαρκὸς
  ἐσκιάσθη
  ἵνα μὴ
  κρατηθῆ διὰ
  τῆς οὐσίας
  τῆς σαρκὸς
  καὶ πάθῃ καὶ
  φθαρθῇ. τῆς
  σκοτίας
  φθειρούσης
  αὐτοῦ τὴν
  ἐνέργειαν
  τὴν
  φωτεινήν (Manes Ep. ad
  Zeben. ap. Fabric. B. G. v. 284.). Incoinquinabilis substantia non ideo
  non coinquinatur, quia nihil attingit, sed quia permanet in sua munditia,
  qualecunque sit, quid attigerit. Sicut corpus invulnerabile aut
  impenetrabile numquid illud dicimus, quod non percutitur ferro, sed
  potius, quod etiam, cum percutitur, non penetratur? Et ideo magis
  probatur filius Dei non posse de sanguine feminæ coinquinari, quia per
  feminam natus est, quam si non per feminam nasceretur, et membra illa
  devitasset; videretur enim judicasse, posse se inde pollui, et minus a
  nobis incoinquinabilis diceretur. Euod. de fide c. 24.

[121] Non decipiunt, nisi cum
  scientiam quam non exhibent pollicentur, et adversantes Legi et
  Prophetis, quæcumque de illis Apostolus sermoni suo inseruit, falsa et a
  corruptoribus immissa esse criminantur. Aug. de Div. Quæst. 83. qu. 68.
  Quoniam privilegio quodam vos tuemini, ut de Scripturis opprimi
  nequeatis, dicendo eas esse falsatas. De mor. Manich. l. ii. §. 55. cf.
  c. Faust. xiii. 5. xxii. 15. Manichæus impiam te docuit perversitatem, ut
  ex evangelio quod hæresin tuam non impedit, accipias, quod autem impedit,
  non accipias. c. Faust. xviii. 7. Hæc illi solent a corruptoribus
  Scripturarum immissa esse dicere; usque adeo nihil habent quod
  contradicant, ut hæc miseri respondere cogantur. Sed quis non intelligat
  convictorum hominum aliam non esse potuisse ultimam vocem? Aug. de mor.
  Eccl. Cath. l. i. c. 9. De Testamento novo sola accipientes ea, quæ in
  honorem et laudem filii majestatis vel ab ipso dicta comperimus, vel ab
  ejus Apostolis, sed jam perfectis ac fidelibus, dissimulavimus cetera,
  quæ aut simpliciter tunc et ignoranter a rudibus dicta, aut oblique et
  maligne ab inimicis objecta, aut imprudenter a scriptoribus affirmata
  sunt, et posteris tradita; dico autem hoc ipsum; natum ex fœmina
  &c. Faust. xxxii. 7. cf. ib. c. 1, 2, 6. Videtis ergo (optime
  respondet Aug. c. 19.) id vos agere, ut omnis de medio Scripturarum
  auferatur auctoritas, et suus cuique animus auctor sit, quid in quaque
  Scriptura probet, quid improbet, id est, ut non auctoritati Scripturarum
  subjiciatur ad fidem, sed sibi Scripturas ipse subjiciat: non ut ideo
  illi placeat aliquid, quia hoc in sublimi auctoritate scriptum legitur;
  sed ideo recte scriptum videatur, quia hoc illi placuit.

[122] Nec immerito nos ad hujusmodi
  scripturas, tam inconsonantes et varias, nunquam sane sine judicio ac
  ratione aures afferimus, sed contemplantes omnia, et cum aliis alia
  conferentes, perpendimus, utrum eorum quidque a Christo dici potuerit
  necne, multa enim a majoribus vestris eloquiis Domini nostri inserta
  verba sunt, quæ nomine signata ipsius cum ejus fide non congruant;
  præsertim quia, ut jam sæpe probatum a nobis est, nec ab ipso hæc sunt,
  nec ab ejus Apostolis scripta, sed, multo post eorum assumptionem a
  nescio quibus, et ipsis inter se non concordantibus, semi-Judæis, per
  famas opinionesque comperta sunt. Faustus l. xxxiii. c. 3. Indeficientes
  ego præceptori meo refero gratias, qui me similiter labentem retinuit, ut
  essem hodie Christianus. Nam ego quoque cum capitulum (Matt. 5, 17.) hoc
  imprudens legerem, quemadmodum tu, pæne ieram in consilium Judæus fieri.
  Nec immerito; etenim si Christus legem non venit solvere sed
  adimplere—vide, si quid impedire jam poterat, quin factus essem
  Judæus. Sed huic periculo me Manichæi veneranda fides eripuit. Id. xix.
  5. Et tamen me quidem jam adversus capituli hujus necessitudinem Manichæa
  fides reddidit tutum, quæ principio mihi non cunctis, quæ ex Salvatoris
  nomine scripta leguntur passim credere persuasit, sed probare si sint
  eadem vera, si sana, si incorrupta; esse enim permulta zizania, &c.
  Id. xviii. 3. Volunt nescio quos corruptores divinorum librorum ante
  ipsius Manichæi tempora fuisse; corrupisse autem illos, qui Judæorum
  legem Evangelio miscere cupiebant. Aug. de Util. Credendi, c. 3.

[123] Proferendus est namque tibi
  alius codex eadem continens, et tamen incorruptus et verior, ubi sola
  desint ea quæ hic immissa esse criminaris. Non faciam, inquis, ne ipse
  corrupisse credar. Hoc enim soletis dicere. Aug. de mor. Eccl. Cath. c.
  19. §. 61. Cum ex adverso audieris "proba," non confugias ad exempla
  veriora, vel plurium codicum, vel antiquorum, vel linguæ præcedentis,
  unde hoc in aliam linguam interpretatum est, sed dicas "inde probo hoc
  illius esse, illud non esse, quia hoc pro me sonat, illud contra me." Tu
  es ergo regula veritatis? c. Faust. xi. 2. cf. xxxii. 16. de Util.
  Credendi, c. 3. §. 7. Ep. 82. §. 6.

[124] Vid. sup. ad l. iii. §. 6.

[125] Evectio, quod aliis diploma,
  facultas erat utendi equis cursui publico destinatis, quod privato haud
  licuit. Unde lex ab Honorio data ferebat: "Ne quis sibi deinceps cursum
  publicum privatus usurpet, nisi cum aut a nobis evocatur, aut a clementiæ
  nostræ veneratione discedit." Narrat Julius Capitolinus, in Pertinace,
  quod is "tunc præfectus cohortis, in Syriam profectus, T. Aurelio
  imperatore, a præside Syriæ, quia sine diplomatibus cursum usurpaverat,
  pedibus ad Antiochia ad legationem suam iter facere coactus est." Ed.
  Ben.

[126] Vid. sup. ad l. iii. c. 7. p. 36. Irrisione fœda tanquam proprio quodam
  telo, contra Ecclesiam utebantur Manichæi. Vid. sup. §. 16. et l. iii. c. 10. et not.
  ibid. et alibi passim, quod reliquiæ Faust. et Secundini miserabiliter
  confirmant. "Bene nosti, quod reprehendentes Manichæi catholicam fidem,
  et maxime V. T. discerpentes et dilaniantes, commovent imperitos." Aug.
  de Util. Credendi, c. 2. §. 4. "Exstitit quædam perditissima secta
  Manichæorum, acceptas Scripturas et lectas irrisit; reprehendere voluit
  quod non intelligebat, et exagitando et reprehendendo non intellecta,
  multos illaqueavit." Aug. in Ps. 146.

[127] Vid. sup. ad §. 19.

[128] Noli foras ire; in teipsum
  redi, in interiori homine habitat veritas. Aug. de Vera Relig. c. 39.
  Vide inf. l. vii. c. 7 et 10.

[129] Nec tamen nos eisdem
  Martyribus templa, sacerdotia, sacra, et sacrificia constituimus: quoniam
  non ipsi, sed Deus eorum nobis est Deus. Honoramus sane Memorias eorum
  tamquam sanctorum hominum Dei, qui usque ad mortem corporum suorum pro
  veritate certarunt, ut innotesceret vera religio, falsis fictisque
  convictis: quod etiam si qui antea sentiebant, timendo reprimebant. Quis
  autem audivit aliquando fidelium stantem sacerdotem ad altare etiam super
  sanctum corpus Martyris ad Dei honorem cultumque constructum, dicere in
  precibus, offero tibi sacrificium Petre, vel Paule, vel Cypriane; cum
  apud eorum Memorias offeratur Deo, qui eos et homines et Martyres fecit,
  et sanctis suis Angelis cælesti honore sociavit; ut ea celebritate et Deo
  vero de illorum victoriis gratias agamus, et nos ad imitationem talium
  coronarum atque palmarum, eodem invocato in auxilium, ex illorum memoriæ
  renovatione adhortemur? Quæcumque igitur adhibentur religiosorum obsequia
  in Martyrum locis, ornamenta sunt Memoriarum, non sacra vel sacrificia
  mortuorum tamquam deorum. Quicumque etiam epulas suas eo deferunt, quod
  quidem a Christianis melioribus non fit, et in plerisque terrarum nulla
  talis est consuetudo; tamen quicumque id faciunt, (quas cum apposuerint,
  orant, et auferunt, ut vescantur, vel ex eis etiam indigentibus
  largiantur,) sanctificari sibi eas volunt per merita Martyrum in nomine
  Domini Martyrum. Non autem esse ista sacrificia Martyrum novit, qui novit
  unum, quod etiam illic offertur sacrificium Christianorum. De Civ. Dei,
  l. viii. c. 27.

[130] Iisdem rationibus adductus
  Augustinus ipse, nondum Episcopus, Hipponensibus persuasit morem istum
  ultro abolere (vid. ejus Ep. 29.) Aurelium etiam, Episcopum
  Carthaginensem, obtestatur ut eundem e sede hac primaria pelleret, quam
  cæteræ haud dubie imitarentur. Ep. 22.

[131] Eucharistiam enim inter
  anniversariam Martyrum commemorationem apud ipsorum cœmeteria
  celebrare ubique mos erat. Vid. Bingham xiii. 9. 6. xx. 7. 7.

[132] Immundum illud animal in lege
  positum est, eo quod non ruminet; non autem hoc ejus vitium, sed natura
  est. Sunt autem homines qui per hoc animal significantur, immundi proprio
  vitio, non natura; qui cum libenter audiant verba sapientiæ, postea de
  his omnino non cogitant. Quod enim utile audieris, velut ab intestino
  memoriæ ad os cogitationis recordandi dulcedine revocare, quid est aliud
  quam spiritaliter quodammodo ruminare? Quod qui non faciunt, illorum
  animalium genere figurantur: unde ipsa a talibus carnibus abstinentia
  tale vitium nos cavere præmonuit. Cum enim thesaurus desiderabilis sit
  ipsa sapientia, de hac munditia ruminandi, et immunditia non ruminandi
  alio loco scriptum est, Thesaurus desiderabilis requiescit in ore
  sapientis, vir autem stultus glutit illum. c. Faust. vi. 7.

[133] Vera religio, nisi credantur
  ea quæ quisque postea, si se bene gesserit dignusque fuerit, assequatur
  atque percipiat, et omnino sine quodam gravi auctoritatis imperio, iniri
  recte nullo pacto potest. Aug. de util. credendi, c. 9. Neque quisquam
  inveniendo Deo fit idoneus, nisi antea crediderit, quod est postea
  cogniturus de lib. arb. ii. 2. §. 6. Initium bonæ vitæ, cui vita etiam
  æterna debetur, recta fides est. Est autem fides, credere quod nondum
  vides, cujus fidei merces est, videre quod credis. Aug. Serm. 43. init.
  Intellige, ut credas, verbum meum; crede, ut intelligas, verbum Dei. ib.
  fin. Nonne superbus inveniris, cum dicis, primo videam et sic
  credam?—Ipsa se lux ostendere vult. Cui? Cæco non potest, non
  videt. Unde non videt? Gravato oculo multis peccatis.—Removeantur
  ergo iniquitates, dimittantur peccata, levetur pondus ab oculo, sanetur
  quod saucium est, adhibeatur mordax præceptum quasi collyrium. Prius
  effice quod tibi præcipitur, sana cor, munda cor.—"Beati mundo
  corde, quoniam ipsi Deum videbunt." Aug. in Ps. xxxix. 13. Proinde
  substantiam Dei, sine ulla sui commutatione mutabilia facientem, et sine
  ullo suo temporali motu temporalia creantem, intueri et plene nosse
  difficile est; et ideo est necessaria purgatio mentis nostræ, qua illud
  ineffabile ineffabiliter videri possit; qua nondum præditi, fide
  nutrimur, et per quædam tolerabiliora, ut ad illud capiendum apti et
  habiles efficiamur, itinera ducimur. Aug. de Trin. l. i. §. 3. cf. etiam
  not. f. proxime seq.

[134] Subintellig. quod
  demonstraretur. (N. E.)

[135] Vos nostis, tamen credentibus
  quam vehementer insultare soleatis, præsertim cum ipse, qui jam
  cœpit incerta narrare, plenam ac firmam scientiam paullo ante
  promiserit.—Quapropter, aut ea quæ dicit proba mihi vera esse, ut
  ostendas quæ non possum credere, aut eum qui dicit, proba mihi Spiritum
  Sanctum esse, ut credam quæ non potes ostendere. Ego namque catholicam
  fidem profiteor, et per illam me ad certam scientiam perventurum esse
  præsumo; tu vero, qui fidem meam labefactare conaris, certam scientiam
  trade, si potes; ut id, quod credidi, temere me credidisse convincas. Duo
  sunt quæ mihi profers; unum, cum dicis Spiritum Sanctum esse qui
  loquitur, et alterum, cum dicis manifesta esse quæ loquitur. Sed tu nec
  hoc nec illud vales ostendere. Nihil aliud elegisti nisi laudare quæ
  credis, et irridere quod credo. Cum igitur ego vicissim lauda vero quod
  credo, et quod credis irrisero, quid putas nobis esse judicandum, quidve
  faciendum, nisi ut eos relinquamus, qui nos invitant certa cognoscere, et
  postea imperant ut incerta credamus, et eos sequamur, qui nos invitant
  prius credere quod nondum valemus intueri, ut ipsa fide valentiores facti
  quod credimus intelligere mereamur, non jam hominibus, sed ipso Deo
  intrinsecus mentem nostram illuminante atque firmante? Et quoniam quæsivi
  unde mihi probet, nunc quæro unde ipse cognoverit. Si dicit sibi
  revelatum a Spiritu Sancto, suamque mentem divinitus illustratam, ut ea
  quæ dicit certa et manifesta cognosceret, ipse significat quid intersit
  inter cognoscere et credere. Ipse enim cognoscit, cui apertissime ista
  monstrantur; eis autem quibus hæc narrat, non cognitionem insinuat, sed
  credulitatem suadet. Cui quisquis temere consenserit, Manichæus
  efficitur, non certa cognoscendo sed incerta credendo; quales nos
  imperitos adolescentulos aliquando decepit. Debuit ergo non nobis
  polliceri scientiam, neque manifestam cognitionem, neque ad id quod
  quæritur sine ulla ambiguitate perventionem, sed dicere potius sibi ista
  esse monstrata, illos autem quibus narrantur credere sibi debere quæ
  nesciunt. Sed si hoc diceret, quis non ei responderet, "Si ergo incognita
  crediturus sum, cur non ea potius credam, quæ jam consensione doctorum
  indoctorumque celebrantur, et per omnes populos gravissima auctoritate
  firmata sunt"? Hoc ille metuens ne sibi diceretur, offundit nebulas
  imperitis, primo pollicens rerum certarum cognitionem, et postea
  incertarum imperans fidem. Cui tamen si hoc dicatur, ut saltem vel sibi
  hæc doceat esse monstrata, similiter deficit, et hoc quoque ut credamus
  jubet. Aug. c. Ep. Manich. c. 14. Si ergo ad millia fabulosorum
  phantasmatum, te auctoritati ignotissimæ et furiosissimæ subdidisti, ut
  ideo hæc omnia crederes, quia in illis conscripta sunt libris, quibus
  miserabili errore credendum esse censuisti, cum tibi nulla demonstrentur;
  cur non potius Evangelicæ auctoritati, tam fundatæ, tam stabilitæ, tanta
  gloria diffamatæ, atque ab Apostolorum temporibus usque ad nostra tempora
  per successiones certissimas commendatæ, non te subdis, ut credas, ut
  videas, ut discas etiam omnia illa quæ te offendunt, ex vana et perversa
  opinione te offendere? Aug. c. Faust. xxxii. 19.

[136] Consequetur omnium librorum
  summa perversio, et omnium, qui memoriæ mandati sunt, librorum abolitio,
  si quod tanta populorum religione roboratum est, tanta hominum et
  temporum consensione firmatum, in hanc dubitationem inducitur, ut ne
  historiæ quidem vulgaris fidem possit gravitatemque obtinere. De mor.
  Eccl. Cath. c. 29. §. 60. cf. c. Faust. xxxii. 21. et pluribus xxxiii. c.
  6. quod his claudit "quæ cum ita sint, quis tandem tanto furore
  cæcatur—qui dicat hoc mereri non potuisse Apostolorum Ecclesiam,
  tam fidam, tam numerosam fratrum concordiam, ut eorum scripta fideliter
  ad posteros trajicerent, cum eorum cathedras usque ad præsentes Episcopos
  certissima successione servaverint, cum hoc qualiumcunque hominum
  scriptis, sive extra Ecclesiam, sive in ipsa Ecclesiâ, tanta facilitate
  proveniat"?

[137] Si auferatur hæc fides de
  rebus humanis, quis non adtendat quanta earum perturbatio, et quam
  horrenda confusio subsequatur? Quis enim mutua caritate diligetur ab
  aliquo, cum sit invisibilis ipsa dilectio, si, quod non video, credere
  non debeo? Si ergo non credentibus nobis quæ videre non possumus, ipsa
  humana societas, concordia pereunte, non stabit; quanto magis est fides,
  vis quæ non videntur, rebus adhibenda divinis: quæ si non adhibeatur, non
  amicitia quorumlibet hominum, sed ipsa summa religio violatur, ut summa
  miseria consequatur. Aug. de fide rerum quæ non videntur, §. 4.

[138] De quo libro certum erit
  cujus sit, si litteræ, quas Apostolorum dicit et tenet Ecclesia ab ipsis
  Apostolis propagata et per omnes gentes tanta eminentia declarata, utrum
  Apostolorum sint, incertum est, et hoc erit certum scripsisse Apostolos,
  quod huic Ecclesiæ contrarii hæretici proferunt, auctorum suorum
  nominibus appellati longe post Apostolos exsistentium? c. Faust. xxxiii.
  6.

[139] Fortean Valentiniano minori,
  quia ejus "comitatus apud Mediolanum," ex Possidio, cap. 1, "tum erat
  constitutus," cum ibi rhetoricam profitebatur Augustinus; qui præterea
  lib. 3 contra Petiliani Litt. cap. 25. scribit se in eadem urbe "Bautoni
  consuli, calendis Januarii, laudem pro sua tunc rhetorica professione
  recitasse." Ed. Ben.

[140] Accipis evangelium? Tu me
  interrogas, utrum accipiam, in quo id ipsum accipere apparet, quia, quæ
  jubet, observo?—Ego patrem dimisi et matrem, uxorem, filios et
  cetera, quæ evangelium jubet, et interrogas, utrum accipiam
  evangelium?—Ego argentum et aurum rejeci, et æs in zonis habere
  destiti, quotidiano contentus cibo, nec de crastino curans, nec unde
  venter impleatur aut corpus operiatur, solicitudinem gerens, et quæris a
  me, utrum accipiam evangelium? Vides in me Christi beatitudines illas,
  quæ evangelium faciunt, et interrogas, utrum illud accipiam? Vides
  pauperem, vides mitem, vides pacificum, puro corde lugentem, esurientem,
  sitientem, persecutiones et odia sustinentem propter justitiam, et
  dubitas, utrum accipiam evangelium? Faustus, l. v.

[141] Alypius in nostra
  conjunctione mansit, ut exemplo sit fratribus curas mundi hujus vitare
  cupientibus. Aug. Ep. 22. Etsi in populis ac super populum agas, oves
  pascuæ Domini regens sollicitis vigil pastor excubiis, tamen abdicatione
  sæculi, et repulsa carnis et sanguinis, desertum tibi ipsi fecisti,
  secretus a multis, vocatus in paucis. Paulinus Ep. ad eum Ep. 24. §. 2.
  ap. Epp. Aug. Est cognatus venerabilis et vere beati Episcopi Alypii,
  quem toto pectore amplecteris et merito; nam quisquis de illo viro
  benigne cogitat, de magna Dei misericordia et de mirabilibus Dei
  muneribus cogitat.—Cito, si Dominus adjuverit, totum Alypium
  inseram præcordiis tuis; nam hoc sum maxime veritus, ne ille vereretur
  aperire omnia, quæ in eum Dominus contulit, ne alicui minus intelligenti
  non divina munera concessa hominibus, sed ipsum prædicare videretur. Id.
  Ep. 27. ad Paulin. Sanctum et venerabilem fratrem nostrum Papam Alypium.
  Hieron. Ep. 39. ap. Epp. Aug.

[142] Episcopus Thagastensis postea
  fuit, (Aug. de gestis c. Emerito §. 1 et 5.) adeoque litium, si quæ inter
  Christianos obortæ essent, judex et diremtor.

[143] Comites
  Italiciani et Galliciani, sunt Comites Largitionalium titulorum,
  reique tributariæ et thesaurorum per Præfecturam Prætorianam Italiæ et
  Galliarum. Comes Sacrarum Largitionum. Qui
  thesauris sacris ac publicis præerat et largitionibus Principis, quas
  ille Magistratibus, militibus, et subditis erogabat. Du Cange, s.v. Comites Sacrarum Largitionum. Viri illustres duo, alter
  in Oriente, alter in Occidente. Thesauros, vectigalia Imperii, er
  cudendam monetam curabant; dona, stipendia, et necessarias impensas
  erogabant. Orientalis ille sex sub ipso "comites largitionum inferiores"
  habuit per sex diœceses subministrantes. Occidentalis item sex, et
  uterque plures alios ministros. Formula hujus muneris exstat apud
  Cassiodor. Varr. L. v. c. 40. Spelman Glossar. 5. v.

[144] "Pretium
  Regium, est jus quod Regi vel Domino competit, res mercales
  comparandi certo et definito pretio." Du Cange s. v. Inde ergo
  colligendum erit, quæ sint "pretia Prætoriana" etsi de iis, quod sciam,
  sileant auctores.

[145] Nebridium amicum meum, qui
  cum esset rerum obscurarum ad doctrinam pietatis maxime pertinentium
  diligentissimus et acerrimus inquisitor, valde oderat de quæstione magna
  responsionem brevem. Aug. Ep. 98. §. 8.

[146] Ipsa vos Ecclesia ore maternæ
  dilectionis alloquitur, "Ego quam miramini per universum mundum
  fructificantem atque crescentem, qualem me conspicitis aliquando non
  fui." "Qui temporibus illis in Judæa terra fideles fuerunt, ex virgine
  nativitatem mirabilem, ac passionem, resurrectionem, adscensionem
  Christi, omnia divina dicta ejus et facta præsentes præsentia didicerunt.
  Hæc vos non vidistis, propterea credere recusatis. Ergo hæc adspicite,
  hæc quæ cernitis cogitate; quæ vobis non præterita narrantur, nec futura
  prænuntiantur, sed præsentia demonstrantur. An vobis inane vel leve
  videtur, et nullum vel parvum putatis esse miraculum divinum, quod in
  nomine unius crucifixi universum genus currat humanum?" Aug. de fide rer.
  quæ non videntur, §. 4, 7.

[147] Vitæ hujus mundi eram
  implicatus, tenebrosam spem gerens, de pulcritudine uxoris, de pompa
  divitiarum, de inanitate honorum, ceterisque noxiis et perniciosis
  voluptatibus. Aug. de util. cred. §. 3.

[148] Ubi discussos eos [Manichæos]
  evasi, maxime trajecto isto mari, diu gubernacula mea repugnantia omnibus
  ventis, in mediis fluctibus Academici tenuerunt. Deinde veni in has
  terras, hic septentrionem cui me crederem, didici. Animadverti enim et
  sæpe in sacerdotis nostri [Ambrosii] et aliquando in sermonibus tuis
  [Theodore] cum de Deo cogitaretur, nihil omnino corporis esse cogitandum,
  neque cum de anima; nam id est unum in rebus proximum Deo. Sed ne in
  philosophiæ gremium celeriter advolarem, fateor uxoris honorisque
  illecebra detinebar; ut cum hæc essem consecutus, tum demum me, quod
  paucis felicissimis licuit, totis velis omnibusque remis in illum sinum
  raperem, ibique conquiescerem, Aug. de vita beata, §. 4.

[149] Romanianus cognatus fuit
  Alypii (Aug. Ep. 27 ad Paulin.) indole Augustino ipsi mirabili (c. Acad.
  i. 1. ii. 1.) "ab ineunte adolescentia divitiarum circumfluentia
  exceptus," (ib.) et rebus, "quæ putantur adversis ex illecebrosis vitæ
  gurgitibus ereptus." (ib.) Divitias ejus amplissimas plus semel memorat
  Aug. (c. Acad. l. c.) tum quoque lites, quibus exercitatus est, molestas,
  (c. Acad. l. c. ii. 1, 2.) et quibus obnubilatum est ejus ingenium ita ut
  pæne omnes lateret (c. Acad. ii, 2.) tum vero maxima ejus erga Aug. ipsum
  beneficia, quem "adolescentulum pauperem ad peregrina studia pergentem,
  et domo et sumtu et (quod plus est) animo exceperit; patre orbatum
  amicitia consolatus sit, hortatione animârit, ope adjuverit; Carthaginem,
  illustrioris professionis gratiâ, remeantem necessariis omnibus
  sustentaverit;"—"postremo, quidquid de otio meo modo gaudeo, quod a
  superfluarum cupiditatum vinculis evolavi, quod depositis oneribus
  mortuarum curarum, respiro, resipisco, redeo ad me, quod quæro
  intentissimus veritatem [Anno ante baptismum ejus hæc scripta sunt] quod
  invenire jam aggredior, quod me ad summum ipsum modum perventurum esse
  confido, tu animâsti, tu impulisti, tu fecisti." (c. Acad. ii. 2.) Eum,
  in Manichæorum hæresin "secum præcipitem dedit" Aug. (c. Acad. i. §. 3.)
  unde etiam eum pariter emersisse sperandum est, cum Aug. scripta
  diligentissime sibi comparaverit; (Ep. 27.) neque tamen diffitendum est,
  Aug. tum in libris contra Academicos eum timide admodum ad veram hanc
  philosophiam adhortâsse, et Paulino commendasse, "qui ex omni, aut ex
  magna parte per linguam ejus sanaretur." (ib.)

[150] Dolor, quod præcipue malum
  nonnulli arbitrantur, sive in animo sive in corpore sit, nec ipse potest
  esse nisi in naturis bonis. Hoc enim ipsum quod resistit ut doleat,
  quodam modo recusat non esse quod erat, quia bonum aliquod erat; sed cum
  ad melius cogitur, utilis dolor est; cum ad deterius,
  inutilis.—Sunt autem mala sine dolore pejora: pejus est enim
  gaudere de iniquitate, quam dolere de corruptione.—Item in corpore
  melius est vulnus cum dolore, quam putredo sine dolore, quæ specialiter
  corruptio dicitur. Aug. de Nat. Boni c. Manich. c. 20.

[151] Hinc enim maxime commendatur,
  quale bonum sit Deus, quod nemini eum deserenti bene est. Aug. de Gen. ad
  Lit. lib. xi. cap. 5. Vide sup. lib. i. cap. 1.

[152] Quo intellectu Deum capit
  homo, qui ipsum intellectum suum quo eum vult capere nondum capit? Aug.
  de Trin. v. §. 2.

[153] Hoc argumento contra
  Manichæos sæpenumero utitur Aug. (e.g. de Morib. Manich. c. 12. c.
  Secundin. M. c. 20. de fide c. Manich. c. 18 et 35.) cui cum quid
  responderet haud in promptu habuerit Fortunatus, subjungit Aug. "Et ego
  novi non te habere quid dicas, et me cum vos audirem nunquam invenisse
  quod dicerem; et inde fuisse admonitum divinitus ut illum errorem
  relinquerem, et ad fidem Catholicam me converterem, vel potius revocarem,
  ipsius indulgentiâ, qui me huic fallaciæ semper inhærere non sivit."
  Disp. 2. c. Fort. Manich. fin.

[154] Vid. sup. ad l. iv. c. 26. p.
  59. not. 92

[155] Vid. sup. ad l. iv. c. 26. p.
  59. not. 93

[156] Dupliciter appellatur malum,
  unum quod homo facit, alterum quod patitur; quod facit peccatum est, quod
  patitur pœna. Divina providentia cuncta moderante et gubernante,
  ita homo male facit quod vult, ut male patiatur quod non vult. Aug. c.
  Adim. c. 26. Respondemus Manichæis, non esse malum ex Deo, neque
  coæternum Deo; sed malum ortum esse ex libera voluntate naturæ
  rationalis, quæ bene a bono condita est; sed bonitas ejus non est æqualis
  bonitati Conditoris ejus; quoniam non natura sed opus ejus est; ideoque
  habuit peccandi possibilitatem, non tamen necessitatem. Nec
  possibilitatem autem haberet, si Dei natura esset, qui peccare nec vult
  posse, nec potest velle.—Sed hoc audito Manichæus adhuc pergit, 'si
  ex libera voluntate naturæ rationalis est malum, unde sunt ista tot mala,
  cum quibus nasci videmus, qui nondum libertate voluntatis
  utuntur'?—Hic nos respondemus, etiam ista mala, ex voluntate humanæ
  naturæ originem ducere, qua granditer peccante, vitiata et cum stirpe
  damnata est. Unde naturæ hujus tam multa naturalia bona veniunt de Dei
  opificio, mala de judicio; quæ mala nullo modo esse naturas vel
  substantias non vident Manichæi; verum ideo dici naturalia, quia cum eis
  homines, vitiata originis tanquam radice, nascuntur. Op. Imp. c. Julian.
  vi. 5.

[157] Se ipsam ergo cogitans anima,
  secundum naturam suam ordinari appetat; sub eo scilicet cui subdenda est,
  supra ea quibus præponenda est: sub illo a quo regi debet, supra ea quæ
  regere debet. Aug. de Trin. l. x. c. 5. Sic enim ordinata est, naturarum
  ordine non locorum, ut supra illam non sit nisi ille. Idem, ibid. l. xiv.
  c. 14. Expedit inferius subjici superiori, ut et ille qui sibi subjici
  vult quod est inferius se, subjiciatur superiori suo. Aug. in Ps. 143.
  Vid. sup. ad i. 13.

[158] Superbia enim avertit a
  sapientia:—unde autem hæc aversio, nisi dum ille cui bonum est
  Deus, sibi ipse vult esse bonum suum, sicuti sibi est Deus? Aug. de lib.
  Arb. l. iii. c. 24.

[159] Lectis Platonis paucissimis
  libris, cujus te esse studiosissimum accepi, collataque cum eis, quantum
  potui, etiam illorum auctoritate, qui divina mysteria tradiderunt, sic
  exarsi, ut omnes illas vellem ancoras rumpere, nisi me nonnullorum
  hominum existimatio commoveret. Aug. de Vita Beata, §. 4.

[160] Viderunt philosophi, suisque
  litteris multis modis copiosissime mandaverunt, hinc illos, unde et nos,
  fieri beatos, objecto quodam lumine intelligibili, quod Deus est illis,
  et aliud est quam illi, a quo illustrantur, ut clareant, atque ejus
  participatione perfecti beatique subsistant. Sæpe multumque Plotinus
  asserit sensum Platonis explanans, ne illam quidem, quam credunt esse,
  universitatis animam, aliunde beatam esse quam nostram: idque esse lumen
  quod ipsa non est, sed a quo creata est, et quo intelligibiliter
  illuminante intelligibiliter lucet.... Dicit ergo ille magnus Platonicus,
  animam rationalem, (sive potius intellectualis dicenda sit, ex quo genere
  etiam immortalium beatorumque animas esse intelligit, quos in
  cœlestibus sedibus habitare non dubitat,) non habere supra se
  naturam, nisi Dei, qui fabricatus est mundum, a quo et ipsa facta est:
  nec aliunde illis supernis præberi vitam beatam, et lumen intelligentiæ
  veritatis, quam unde præbetur et nobis; consonans Evangelio, ubi legitur,
  Fuit homo, &c. In qua differentia satis ostenditur, animam rationalem
  vel intellectualem, qualis erat in Johanne, sibi lumen esse non posse,
  sed alterius veri luminis participatione lucere. Hoc et ipse Johannes
  fatetur, ubi ei perhibens testimonium dicit, "Nos omnes de plenitudine
  ejus accepimus." De Civ. Dei, l. x. c. 2.

[161] Ita legerunt, ut notum est,
  Irenæus, l. iii. c. 18, 21. (3tio vero loco, l. v. c. 2. de fidelium
  regeneratione verba intelligit) Tertull. de Carne Christi, c. 19 et 24.
  Ambros. præf. in Ps. 37; sed lectio, hodie ab omnibus recepta, exstat
  apud August. alias, et Ambros. sicut et apud cæteros Patres. Vid. Sabat.
  ad loc.

[162] Lenticulam invenimus cibum
  esse Ægyptiorum, nam ibi abundat in Ægypto; unde magnificatur lenticula
  Alexandrina, et venit usque ad terras nostras, quasi hic non nascatur
  lenticula. Ergo Esau desiderando cibum Ægyptium, perdidit primatum. Sic
  et populus Judæorum de quo dictum est, Conversi sunt corde in
  Ægyptum, lenticulam quodammodo desideraverunt, et primatum
  perdiderunt. Aug. in Ps. 46. n. 6. [ed. Ben.]

[163] Quisquis bonus verusque
  Christianus est, Domini sui esse intelligat, ubicumque invenerit,
  veritatem. Aug. de Doctr. Christ. I. ii. c. 18. Philosophi autem qui
  vocantur, si qua forte vera et fidei nostræ accommodata dixerunt, maxime
  Platonici, non solum formidanda non sunt, sed ab eis etiam tamquam
  injustis possessoribus in usum nostrum vindicanda. Sicut enim Ægyptii non
  solum idola habebant et onera gravia quæ populus Israël detestaretur et
  fugeret, sed etiam vasa atque ornamenta de auro et argento, et vestem,
  quæ ille populus exiens de Ægypto, sibi potius tamquam ad usum meliorem
  clanculo vindicavit, non auctoritate propria, sed præcepto Dei, ipsis
  Ægyptiis nescienter commodantibus ea, quibus non bene utebantur: sic
  doctrinæ omnes gentilium non solum simulata et superstitiosa figmenta
  gravesque sarcinas supervacanei laboris habent, quæ unusquisque nostrum,
  duce Christo de societate gentilium exiens, debet abominari atque
  devitare, sed etiam liberales disciplinas usui veritatis aptiores, et
  quædam morum præcepta utilissima continent, deque ipso uno Deo colendo
  nonnulla vera inveniuntur apud eos, quod eorum tamquam aurum et argentum,
  quod non ipsi instituerunt, sed de quibusdam quasi metallis divinæ
  providentiæ, quæ ubique infusa est, eruerunt, et quo perverse atque
  injuriose ad obsequia dæmonum abutuntur, cum ab eorum misera societate
  sese anima separat, debet ab eis auferre Christianus ad usum justum
  prædicandi Evangelii. . . . Nam quid aliud fecerunt multi boni fideles
  nostri? Nonne adspicimus quanto auro et argento et veste suffarcinatus
  exierit de Ægypto Cyprianus doctor suavissimus et martyr beatissimus?
  quanto Lactantius; quanto Victorinus, Optatus, Hilarius, ut de vivis
  taceam; quanto innumerabiles Græci? Quod prior ipse fidelissimus Dei
  famulus Moïses fecerat, de quo scriptum est, quod "eruditus fuerit omni
  sapientiâ Ægyptiorum." Ib. c. 40.

[164] Deus lux est, non quomodo
  oculi isti vident, sed quomodo videt cor cum audis, "Veritas est." Aug.
  de Trin. l. viii. c. 2. vid. sup. p. 47. not. 66. ad
  iv. §. 3.

[165] Ad nostri sumus creatoris
  imaginem creati, cujus est vera æternitas, æterna veritas, æterna et vera
  charitas; estque ipse Æterna et vera et chara
  Trinitas, neque confusa, neque separata. Aug. de Civ. Dei, i. 28.
  Omnino enim Dei essentia, qua est, nihil mutabile habet, nec in
  æternitate, nec in veritate, nec in voluntate: quia æterna ibi est
  veritas, æterna caritas; et vera ibi est caritas, vera æternitas; et cara
  ibi est æternitas, cara veritas. Aug. de Trin. iv. proœm.

[166] Dissimilis factus, longe
  recessisti; similis factus, proxime accedis. Aug. in Præloq. Serm. ad
  Psal. 99.

[167] Hoc enim maxime esse dicendum
  est quod semper eodem modo sese habet; quod omnimodo sui simile est; quod
  nulla ex parte corrumpi ac mutari potest; quod non subjacet tempori; quod
  aliter nunc se habere quam habebat antea non potest. Id enim est quod
  esse verissime dicitur. Aug. de Morib. Manich. c. 1. Magnifice igitur et
  divine Deus noster famulo suo dixit; Ego sum qui sum; et dices filiis
  Israel, QUI EST misit me ad vos; vere enim ipse
  est, quia incommutabilis est; omnis enim mutatio facit non esse quod
  erat. Vere ergo ille est qui incommutabilis est. Aug. de Nat. boni, c.
  19.

[168] Cum omnino natura nulla sit
  malum, nomenque hoc non sit nisi privationis boni: sed a terrenis usque
  ad cœlestia, et ab invisibilibus usque ad visibilia, sunt aliis
  bonis alia meliora; ad hoc inæqualia, ut essent omnia. Aug. de Civ. Dei,
  l. ii. c. 22.

[169] Vid. sup. l. v. c. 1. et not. ibid.

[170] Vid. inf. l. xi. c. 13 et 20.

[171] Superbia intumescere, hoc
  illi est in extima progredi;—progredi autem in extima, quid est
  aliud quam intima projicere, id est, longe a se facere Deum, non locorum
  spatio, sed mentis affectu? Aug. l. vi. de Musica, c. 13.

[172] Phantasmata nihil aliud sunt
  quam de specie corporis corporeo sensu adtracta figmenta; quæ memoriæ
  mandare ut accepta sunt, vel partiri, multiplicare, contrahere,
  distendere, ordinare, perturbare, vel quolibet modo figurare cogitando,
  facillimum est; sed cum verum quæritur, cavere et vitare difficile. Aug.
  de vera Relig. c. 10.

[173] Aliud [a se] est ipsum lumen
  quo illustratur anima, ut omnia, vel in se, vel in illo, veraciter
  intellecta conspiciat. Nam illud jam ipse Deus est; hæc autem creatura,
  quamvis rationalis et intellectualis, ad ejus imaginem facta; quæ cum
  conatur lumen illud intueri, palpitat infirmitate, et minus valet. Inde
  est tamen quidquid intelligit sicut valet. Cum ergo illuc rapitur, et a
  carnalibus subtracta sensibus, illi visioni expressius præsentatur, non
  spatiis localibus, sed modo quodam suo, etiam supra se videt illud, quo
  adjuta videt quidquid etiam in se intelligendo videt. Aug. de Gen. ad
  Lit. I. xii. c. 31.

[174] Ipse exaltat humiliter
  sequentes, quem descendere non piguit ad jacentes. Aug. de Sancta
  Virginitate, c. 32.

[175] Pellis mortalitatem
  significat; propterea et illi duo homines primi, parentes nostri,
  auctores peccati generis humani—facti mortales dimissi sunt de
  paradiso; ut autem significaretur ipsa mortalitas eorum, induti sunt
  tunicis pelliceis;—pelles autem detrahi non solent, nisi animalibus
  mortuis; ergo pellium nomine mortalitas illa figurata est. Aug. Enarrat.
  in Ps. 103. S. 1. §. 8. illos, qui sibi succinctoria fecerant, de sua
  nuditate confusi, etiam tunicis induit, propterea quidem pelliceis, aut
  corruptilibus jam corporibus mors signaretur adjuncta. Op. Imp. c. Jul.
  iv. 37.

[176] Verbum, rationalis anima, et
  caro, hoc totum Christus. Aug. Serm. 253. c. 4.

[177] Fuit quædam hæresis, vel
  adhuc fortassis habentur reliquiæ, quorundam, qui dicti sunt
  Apollinaristæ. Aliqui ipsorum dixerunt hominem illum, quem suscepit
  Verbum, cum "Verbum caro factum est," non habuisse mentem humanam, (illud
  quod λογικὸν Græci dicunt,
  nos dicimus rationale, unde homo ratiocinatur, quod non habent cætera
  animalia) sed tantum animam sine intelligentia humana fuisse. Sed quid
  dicunt? Ipsum Verbum Dei hoc erat in illo homine pro mente. Exclusi sunt
  isti, respuit illos catholica fides, et hæresin fecerunt. Confirmatum est
  in catholica fide, hominem illum quem suscepit Sapientia Dei, nihil minus
  habuisse quam cæteri homines, quantum pertinet ad integritatem naturæ:
  quantum autem ad excellentiam personæ, aliud quam cæteri homines. Nam
  cæteri homines possunt dici participes Verbi Dei, habentes Verbum Dei:
  nullus autem eorum potest dici Verbum Dei, quod dictus est ille, cum
  dictum est, "Verbum caro factum est." (Aug. in Ps. 29. Enarr. 2. §. 2.)
  Sed cum secum ipsi cogitarent, fatendum esse, si ita est, ut unigenitus
  Dei Filius, Sapientia et Verbum Patris, per quod facta sunt omnia,
  belluam quamdam cum figura humani corporis suscepisse credatur,
  displicuerunt sibi, non tamen ad correctionem, ut redirent ad veritatis
  viam, totumque hominem a Sapientia Dei susceptum esse confiterentur,
  nulla diminutione naturæ: sed ampliore usi audaciâ, ipsam etiam animam
  totumque utile hominis alienantes ab eo, solam carnem humanam eum
  suscepisse dixerunt. (De 83 div. quæst. qu. 80.) Et illos respuit
  Ecclesia Catholica, et expellit eos ex ovibus, et a simplici et vera
  fide; et confirmatum est hominem illum mediatorem habuisse omnia hominis
  præter peccatum. Aug. in Ps. l. c.

[178] Photiniani principium Filio
  Dei ex utero virginis tribuunt, nec volunt credere quod et antea fuerit.
  Aug. Ep. 147. c. 7.

[179] Esse enim ad manendum
  refertur; itaque quod summe ac maxime esse dicitur, permanendo in se
  dicitur. Aug. de Mor. Manich. c. 6. Vid. sup. c. 11.

[180] Per hoc enim Mediator per
  quod et homo, per hoc et via. Quoniam si inter eum qui tendit, et illud
  quo tendit, via media est, spes est perveniendi; si autem desit, aut
  ignoretur qua eundum sit, quid prodest nosse quo eundum sit? Aug. de Civ.
  Dei, l. xi. c. 2. Quid enim prodest superbienti, et ob hoc erubescenti
  lignum [crucis] conscendere, de longinquo prospicere patriam
  transmarinam? Aut quid obest humili de tanto intervallo non eam videre,
  in illo ligno ad eam venienti, quo dedignatur ille portari? Aug. de Trin.
  iv. 15.

[181] Altissimo quippe ac
  saluberrimo sacramento, universa facies, atque, ut ita dixerim, vultus
  sanctarum Scripturarum, bene intuentes id admonere invenitur, ut qui
  gloriatur in Domino glorietur. Aug. Enchirid. c. 98.

[182] Ad hanc vitæ suæ partem, ut
  videtur, respicit Aug. ad Romanianum scribens (c. Acad. ii. §. 5.) simul
  tamen conversionem subindicat, cui hæc viam sensim muniebant, quæque a
  lectione ejusdem Apostoli profecta est; quam tamen pro amici indole,
  adhuc Manichæismi tenebris obvoluti, obscurius tangit. "Quoniam nondum
  aderat ea flamma, quæ summa nos arreptura erat, illam qua lenta
  æstuabamus, arbitrabamur vel esse maximam. Cum ecce tibi libri quidam
  pleni—ubi illi flammulæ instillarunt pretiosissimi unguenti guttas
  paucissimas, incredibile, Romaniane, incredibile, et ultra quam de me
  fortasse et tu credis, (quid amplius dicam?) etiam mihi ipsi de meipso
  incredibile incendium concitarunt. Quis me tunc honor, quæ hominum pompa,
  quæ inanis famæ cupiditas, quod denique hujus mortalis vitæ fomentum
  atque retinaculum commovebat? Prorsus totus in me cursim redibam. Respexi
  tantum, confiteor, quasi de itinere in illam religionem, quæ pueris nobis
  insita est, et medullitus implicata: verum autem ipsa me ad se nescientem
  rapiebat. Itaque titubans, properans, hæsitans, arripio apostolum Paulum:
  Neque enim vere isti, inquam, tanta potuissent, vixissentque ita ut eos
  vixisse manifestum est, si eorum litteræ atque rationes huic tanto bono
  adversarentur. Perlegi totum intentissime atque cautissime. Tunc vero
  quantulocunque jam lumine asperso, tanta se mihi philosophiæ facies
  aperuit, ut non dicam tibi, qui ejus incognitæ fame semper arsisti, sed
  si ipsi adversario tuo—eam demonstrare potuissem—quicquid eum
  acriter commovet in quascunque delicias abjiciens et relinquens, ad hujus
  pulchritudinem—mirans, anhelans, æstuans advolaret."

[183] Vid. sup. ad l. iv. §. 18. p.
  55. not. 83.

[184] Simplicianus postea
  "beatissimo successit Ambrosio, ecclesiæ Mediolanensis antistes,"
  (Retract. ii. 1.) ad eum scripsit Aug. "libros duo de diversis
  quæstionibus" (Opp. t. vi. p. 82 sqq.) eumque patrem appellat (ib.) et
  "affectum ejus paternum ex ejus benignissimo corde non repentinum et
  novum, sed expertum plane cognitumque" grate agnoscit, (Ep. 37.)
  "censuram" ejus in libros suos, "si qui in sanctas ejus manus forte
  pervenerint, corrigentis," expetit. (ib.) Ad ipsum etiam scribit
  Ambrosius, eum "fidei et adquirendæ cognitionis divinæ gratia totum orbem
  peragrasse, et quotidianæ lectioni nocturnis ac diurnis vicibus omne vitæ
  hujus tempus deputasse, acri præsertim ingenio etiam intelligibilia
  complectentem, utpote qui etiam philosophiæ libros quam a vero sint devii
  demonstrare soleat." (Ep. 65. §. 5. p. 1052. ed. Ben.) vid. plur. ap.
  Tillemont. Hist. Eccl. t. x. p. 169, Art. S. Simplicien.

[185] "Vale, et nos parentis
  affectu dilige, ut facis" (Ambr. Ep. 65. ad Simplic. fin.) "in eo et
  veteris affectum amicitiæ, et, quod plus est, paternæ gratiæ amorem
  recognosco." (Id. Ep. 35.) Parentem vero eum ideo vocasse conjicitur quod
  eum ad baptismum suscipiendum præparaverit; Aug1. autem verba
  id potius innuunt Ambrosium eum ipso sacramento imbuisse.

[186] Quod initium sancti
  Evangelii, cui nomen est secundum Joannem, quidam Platonicus, sicut a
  sancto sene Simpliciano, qui postea Mediolanensi Ecclesiæ præsidebat
  Episcopus, solebamus audire, aureis literis conscribendum, et per omnes
  Ecclesias in locis eminentissimis proponendum esse dicebat. Sed ideo
  viluit superbis Deus ille magister, quia "Verbum caro factum est et
  habitavit in nobis." Aug. de Civ. Dei, x. c. 29.

[187] "Victorinus, natione Afer,
  Romæ sub Constantio principe rhetoricam docuit, et in extrema senectute,
  Christi se tradens fidei, scripsit adversus Arium libros more dialectico
  valde obscuros, qui nisi ab eruditis, non intelliguntur, et commentarios
  in Apostolum. Hieron. Virr. Ill. c. 101. De eo etiam, ut videtur, scribit
  Gennadius de Virr. Ill. c. lx. eum "commentatum fuisse Christiano quidem
  et pio sensu; sed utpote sæculari literatura occupatus homo, et nullius
  magisterio in divinis Scripturis exercitatus, levioris ponderis
  sententiam figuravit." cf. Hieron. Præf. in Comm. in Gal. vid. plur. ap.
  Tillemont. l. c. p. 170 sqq. Quædam ejus opera adhuc exstant.

[188] Æneid. viii. 698-700.

[189] Vid. Aug. Ep. 17.

[190] Symbolum sc. Apostolicum,
  quod Catechumenis memoria tenendum tradebatur, ab iis autem reddebatur
  i.e. publice recitabatur antequam Sacramento Baptismi initiarentur:
  "Sacrosancti martyrii Symbolum, quod simul accepistis et singuli hodie
  reddidistis, verba sunt inquibus matris Ecclesiæ fides supra fundamentum
  stabile, quod est Christus Dominus, solidata firmatur. 'Fundamentum enim
  aliud nemo potest ponere, præter id quod positum est, quod est Christus
  Jesus.' Accepistis ergo et reddidistis, quod animo et corde retinere
  debetis, quod in stratis vestris dicatis, quod in plateis cogitetis, et
  quod inter cibos non obliviscamini: in quo etiam dormientes corpore,
  corde vigiletis. Fides ergo hæc et salutis est regula "credere nos in
  Deum Patrem omnipotentem, &c." (Aug. Serm. 215. in redditione
  symboli.) "Die sabbati quando vigilaturi sumus in Dei misericordia,
  reddituri estis non Orationem sed symbolum. (Id. Serm. 58. §. ult.) Ista
  quæ breviter audistis, non solum credere, sed etiam totidem verbis
  memoriæ commendare et ore proferre debetis. (Id. Serm. 214. in tradit.
  Symb. 3. §. 2.) Nec ut eadem verba Symboli teneatis, ullo modo debetis
  scribere, sed audiendo perdiscere nec cum didiceritis, scribere, sed
  memoria semper tenere atque recolere.—"Hoc est Testamentum quod
  ordinabo eis post dies illos," dicit Dominus, "dando legem meam in mente
  eorum, et in corde eorum scribam eam." Hujus rei significandæ causa,
  audiendo Symbolum discitur; nec in tabulis vel in aliqua materia sed in
  corde scribitur. (Id. Serm. 212. §. 2.) Vid. et Liturg. Rom. (Assem. Cod.
  Liturg. t. i. p. 11 sqq. 16.) Goth. et Gallic. (p. 30 sqq. p. 38 sq. 40
  sq. &c.)

[191] Vid. inf. l. xii. §. 12. l. xiii. §. 11.

[192] "Ut Scipio, subjecta Africa,
  Africani sibi nomen assumpsit—ita et Saulus ad prædicationem
  gentium missus, a primo Ecclesiæ spolio, Proconsule Sergio Paulo,
  victoriæ suæ trophæa retulit erexitque vexillum ut Paulus diceretur e
  Saulo." Hieron. Comm. in Ep. ad Philem. init. Hanc opinionem memorat,
  neque omnino improbat Origenes, Apostolum tamen binominem potius fuisse
  censet; (Præf. in Comm. in Ep. ad Rom.) Chrys. nomen ejus Dei jussu
  immutatum fuisse ait, quod haud dubie verum est, neque tamen ei repugnat,
  quod hac occasione factum fuerit.

[193] Contra ac statuerunt
  Manichæi, vid. sup. l. iv. §. 26. n. 93. p. 59. n. 94. p. 60. l. v. §. 18. n. 112. p.
  74.

[194] Illa est enim peccati
  pœna justissima, ut amittat unusquisque quo bene uti noluit; id
  est, ut qui sciens recte non facit, amittat scire quid rectum sit; et qui
  recte facere cum possit noluit, amittat posse cum velit. Aug. de lib.
  arb. l. v. c. 18.

[195] Militare, pro, aliquo officio
  defungi in curia Principis, usurpant Scriptores, quo sensu πολιτεύεσθαι
  dixit Theophanes. Qui igitur Principi in quolibet officio, seu in
  qualibet dignitate palatina, civili, aut militari deserviebat, ei
  "militare" dicebatur, ejusque esse "miles." Du Cange (vid. inf. l. ix. c.
  8. Aug. de Civ. Dei, v. 6.) unde dicitur "Miles
  utriusque militiæ" qui armatam profitetur simul et literatam seu legalem.
  Carpent. Suppl.

[196] Natus est A.D. 251. Vid. de
  eo Athanasii Vita S. Antonii Opp. t. i. p. 793 sqq. Tillemont Hist. Eccl.
  t. vii. p. 46 sqq. Repertor, Britann. t. ix. p. 41. 158. 277. Plura
  testimonia de hoc opere S. Athanasii, e cæteris patribus exhibent PP.
  Benedict. l. c. p. 785 sqq. unde colligi potest quanti Antonium
  Christiani veteres habuerint. Eum appellat Aug. "sanctum et perfectum
  virum, qui sine ulla scientia litterarum scripturas Divinas et memoriter
  audiendo tenuisse, et prudenter cogitando intellexisse prædicatur." de
  Doctr. Christian. Prolog. §. 4.

[197] Vid. Athanasii Vita S. Anton.
  §. 54. 56. sqq. Tillemont l. c. art. 7. Repert. Brit. l. c. p. 577
  sqq.

[198] Requirant, quam magnum illic
  [in Ægypto] gregem colligat, quantam numerositatem sanctorum atque
  sanctarum habeat contemnentium penitus mundum. Grex ille tantum crevit,
  ut etiam inde superstitiones expulerit. Aug. Serm. 138. §. 10. Florebat
  Ægyptus ea tempestate, non solum eruditis in Christiana philosophia
  viris, verum etiam his qui per vastum eremum commanentes, signa et prodigia Apostolica, simplicitate vitæ et cordis
  sinceritate, faciebant—ut vere compleretur Apostoli dictum, "quia
  ubi abundavit peccatum, superabundavit et gratia." Ruff. H. E. l. ii. c.
  8.

[199] Difficilius est virtutem in
  multiplici hominum genere, et in ista vita turbulentiore
  servare.—Difficillimum est hic tenere optimum vitæ modum, et animum
  pacatum atque tranquillum. Quippe, ut breviter explicem, hi, [Episcopi
  presbyteri, diaconi, et cujuscemodi ministri divinorum Sacramentorum]
  agunt ubi vivere discitur, illi [Monachi] ubi vivitur. Nec ideo tamen
  laudabile Christianorum genus contempserim, eorum scilicet qui in
  civitatibus degunt, a vulgari vita remotissimi. Vidi ego diversorium
  sanctorum Mediolani, non paucorum hominum, quibus unus presbyter præerat
  vir optimus et doctissimus. De Morib. Eccl. Cath. c. 32, 33.

[200] Vid. sup. p. 134. not. 195.

[201] "Agentes in rebus" "qui
  Principis jussis obsecundabant, eorum mandata in provincias perferebant,"
  Magisteriani "item appellati, quod sub Magistro officiorum militarent."
  Vid. Jac. Gotofred. ad tit. Cod. Theod. de Agent. in reb. [t. ii. p. 164
  sqq.] Du Cange.

[202] Cohibere, adquiescere.
  Cohibet, consentit. Conspiratio, conibentia, consensio. Gloss. Mss. ad
  Concil. Afr. ap. Du Cange. ἐπιμύω conhibeo. Gloss. Gr. Lat.
  ibid. ub. plur.

[203] Qui se diligit stultum, non
  proficiet ad sapientiam, nec fiet quisquis qualis cupit esse, nisi se
  oderit qualis est. Aug. de vera Relig. c. 48.

[204] Vid. sup. l. iii. c. 4.

[205] Hæc est enim pœna
  inobedienti homini reddita in semetipso, ut ei vicissim non obediatur nec
  a semetipso. Aug. c. Advers. Leg. et propt. l. i. c. 14.

[206] Vid. sup. ad l. iv. §. 26. p. 59.

[207] Vid. sup. ad l. vii. §. 5. p. 106. n. 156.

[208] Antonius, quando huic monito
  obtemperavit, decimum octavum, vel, ut maximum, vicesimam agebat annum.
  Vid. Athanas. Vit. S. Antonii, §. 2, 3.

[209] Quod cum ait Apostolus,
  ostendit non esse culpandum carnis providentiam, quando ea providentur
  quæ ad necessitatem salutis corporalis valent. Si autem ad superfluas
  delectationes, atque luxurias, ut quisque in his gaudeat quæ carne cupit,
  recte reprehenditur, quia providentiam carnis in concupiscentiis facit.
  Aug. in exp. quarumd. prop. ex Ep. ad Rom. c. 77.

[210] Vid. sup. l. iii. c. 11.

[211] Omni homini converso ad Deum
  mutatur delectatio, mutantur delicæ; non enim subtrahuntur, sed mutantur.
  Aug. Præf. ad Psal. 74. Non enim amor temporalium rerum expugnaretur,
  nisi aliqua suavitate æternorum. Aug. de Musica, 1. vi. c. 16.

[212] E Vers. vet. "quid dabitur
  tibi—ad linguam dolosam," i.e. (inquit Aug. ad loc.) quod habeas
  adversus linguam dolosam, quo te munias adversus eam.—Respondet
  subjiciens sibi interroganti "sagittæ acutæ &c. sagittæ potentis
  acutæ, verba Dei sunt.—Novit Dominus sagittare ad amorem, et nemo
  pulcrius sagittat ad amorem, quam qui verbo sagittat.—Exempla sunt
  "carbones vastatores."—Ut puta, incipit enim tibi dicere Deus, "tu
  non potes? quare ille potest? quare alter potuit?—Fœminæ
  potuerunt, viri non possunt? Delicati divites potuerunt, pauperes non
  possunt? Videte ergo, quare dicti sunt carbones? Quia qui se convertunt
  ad Dominum, de mortuis reviviscunt. Carbones autem quando accenduntur,
  antequam accenderentur, exstincti erant. Nam extincti carbones, mortui
  dicuntur; ardentes, vivi appellantur. Exempla ergo multorum iniquorum,
  qui conversi sunt ad Dominum, carbones dicti sunt.—Quid sequitur?
  Jam repellit "linguam subdolam et labia iniqua," jam adscendit gradum,
  incipit proficere.

[213] Cum utrumque verum fuerit,
  Aug. pro eorum indole, cum quibus agebat, nunc hanc, nunc illam causam
  profert, cur a professione abscesserit, ita tamen ut planum sit, ei hunc
  pulmonis dolorem re vera profuisse. Ad Mediolanenses utrumque (inf. c.
  5.) ad Romanianum pectoris dolorem tantum profert; "quæ [mundi hujus
  dona] meipsum capere moliebantur quotidie ista cantantem [de vanitate
  rerum humanarum] nisi me pectoris dolor ventosam professionem abjicere,
  et in philosophiæ gremium confugere coegisset." c. Acad. i. 3. et ad
  Theodorum de Beata vita, §. 4. "Quid ergo restabat aliud, nisi ut
  immoranti mihi superfluis, tempestas quæ putabatur adversa, succurreret?
  Itaque tantus me arripuit pectoris dolor, ut illius professionis onus
  sustinere non valens, qua mihi velificabam fortasse ad Sirenas, abjicerem
  omnia, et optatæ tranquillitati vel quassatam navem fissamque
  perducerem." Ad Zenobium autem apertius, (de Ordine. l. i. §. 5.) "Nam
  cum stomachi dolor scholam me deserere coegisset, qui jam, ut scis, etiam
  sine ulla tali necessitate in philosophiam confugere moliebar," alibi
  vero (in Epist.) se id magis alliciente desiderio vacandi Deo fecisse
  testator.

[214] Conversio ergo
  Augi. plene effecta est circa fin. mensis Augusti vel initio
  Sept. A.D. 386.

[215] "Quem montem intelligere
  debemus nisi eundem Dominum Christum, de quo et alius Propheta dicit:
  'erit—manifestus mons Domini, paratus in cacumine montium?' Ipse
  est mons incaseatus, propter parvulos gratia tamquam lacte nutriendos;
  mons uber, ad roborandos atque ditandos donorum excellentia; nam et ipsum
  lac unde fit caseus, miro modo significat gratiam: manat quippe ex
  abundantia viscerum maternorum, et misericordia delectabili parvulis
  gratis infunditur." Aug. ad loc.

[216] Vid. sup. l. v. c. 9. not. 109. p. 72.

[217] Vid. sup. l. vi. §. 17. et not. ibid.

[218] Quid sinu Abrahæ significari
  crediderit Augustinus, aperuit ipse postea in lib. 4. de Anima et ejus
  Origine, c. 16. n. 24: "Sinum Abrahæ intellige remotam sedem quietis
  atque secretam, ubi est Abraham; et ideo Abrahæ dictum non quod ipsius
  tantum sit, sed quod ipse pater multarum gentium sit positus, quibus est
  ad imitandum fidei principatu propositus." [ed. Ben.] Neque tamen id in
  hoc loco voluisse videtur Aug. se omnino nescire, quid sit quod nomine
  "Abrahæ sinus" designet Dominus, verum qualis sit ejus loci indoles,
  qualia gaudia; occulta enim esse, et nobis, qui adhuc in carne sumus,
  minus posse intelligi. Cæterum, ubique, de illo agens loco, sibi constat
  Aug. Eum "secretum" esse, "ubi erat Abraham;—sinus erat, quia
  secretum erat." Serm. 14. c. 3. "secretæ cujusdam quietis habitatio." Ep.
  164. §. 7. "Sinu ejus, h. e. in secreto quietis ejus." De Gen. ad litt.
  l. xii. §. 63. "Ejus sinum i. e. nescio cujus felicitatis magnum
  abditumque secretum." c. Faust. xxxiii. 5. quomodo etiam universe "justos
  defunctos in occultis piorum sedibus quietos" esse ait (de Civ.
  Dei, i. 13.) et iisdem fere verbis ubique utitur, unde constat eum non de
  loco ambiguum hæssisse, sed de gaudiis quibus "animæ justorum ac piorum
  defunctorum, quas in requie vivere dubitare fas non sit," (de Civ. Dei.
  xiii. 19.) ibi fruantur, cum certum sit ipsos plenioribus gaudiis post
  resurrectionem esse potituros. Cæterum eandem dubitationem de "sinu
  Abraham" cernere licet ap. Greg. Naz. Orat. Funebr. in S. Cæsar, med.
  ἐν κόλποις
  Ἀβραὰμ,
  οἵτινες δὴ
  οὗτοι εἰσιν,
  ἀναπαύσοιο.

[219] Id mihi amore inveniendi veri
  jam in consuetudinem verterat, (ait Aug. de Ordin. i. §. 6. de hac agens
  vitæ ejus parte) ita ut aut primam si tales curæ inerant, aut certe
  ultimam, dimidiam tamen fere noctis partem pervigil quodcunque cogitarem;
  nec me patiebar adolescentium lucubrationibus a meipso avocari." Testatur
  etiam se "pœne quotidianis fletibus Deum rogare, ut sanentur
  vulnera" sua, "indigniorem tamen esse me, qui tam cito saner quam volo,
  sæpe memetipse convinco." Ib. §. 29.

[220] Sc. Disputt. iii. contra
  Academicos, "pauculis diebus transactis, posteaquam in agro vivere
  cœpisset." c. Acad. i. §. 4. liber de beata vita, "idibus Novembris
  die ejus natali" (§. 6.) inceptus, disputationibus autem triduanis
  confectus, et libri 2 de ordine (Retract. l. i. c. 3.)

[221] Soliloquiorum Libri duo,
  "secundum studium meum et amorem—ratione indagandæ veritatis, de
  his rebus quas maxime scire cupiebam, me interrogans, mihique respondens,
  tanquam duo essemus, ratio et ego, cum solus essem—ita ut in 1mo.
  libro quæreretur et utcunque appareret, qualis esse debeat, qui vult
  percipere sapientiam—et quadam ratiocinatione in libri fine
  colligitur, ea quæ vera sunt immortalia esse; in 2do. autem de
  immortalitate animæ diu res agitur, et non peragitur." Retract. l. i. c.
  4. Hujus quasi supplementum, scripsit paullo post Mediolani, lib. de
  Immortal. Animæ, (Opp. t. i. p. 387.) qui illo invito in manus hominum
  exiit, et de cujus obscuritate ipse conqueritur. (Retr. i. c. 5.)

[222] Paucæ quædam ex iis adhuc
  exstant cum Epp. Nebridii. Epp. iii-xiv. ed. Ben.

[223] Vid. sup. iv. §. 26. n. 93. p. 59. n. 94. p. 60.

[224] Vid. sup. l. iii. c. 10. p.
  32. n. 37.


[225] Dum ordinem suum peragit
  pulchra mutabilitas temporum, deserit amantem species concupita. Aug. de
  Vera Relig. c. 20. Loca offerunt quod amemus, tempora surripiunt quod
  amamus; et relinquunt in anima turbas phantasmatum, quibus in aliud atque
  aliud cupiditas incitetur. Ita fit inquietus et ærumnosus animus, frustra
  tenere a quibus tenetur exoptans. Ib. c. 35.

[226] Quorum vita est spectare,
  contendere, manducare, bibere, concumbere, dormire, et in cogitatione sua
  nihil aliud quam phantasmata quæ de tali vita colligunt amplexari. Ibid.
  cap. 54.

[227] Nam qui videntur sibi
  copiosi, cum sint famelici, et pleni, cum sint inanissimi, non
  convertuntur. Aug. in Psal. 67.

[228] Temporalium enim specierum
  multiformitas ab unitate Dei hominem lapsum per carnales sensus
  diverberavit, et mutabili varietate multiplicavit ejus affectum: ita
  facta est abundantia laboriosa, et, si dici potest, copiosa egestas: dum
  aliud atque aliud sequitur, et nihil cum eo permanet. Sic "a tempore
  frumenti vini et olei sui, multiplicatus est," ut non inveniat "Idipsum,"
  id est naturam incommutabilem et singularem, quam secutus non erret et
  assecutus non doleat. Aug. de Vera Relig. cap. 21. Non enim multiplicatio
  semper ubertatem significat, et non plerumque exiguitatem: cum dedita
  temporalibus voluptatibus anima semper exardescit cupiditate, nec satiari
  potest, et multiplici atque ærumnosa cogitatione distenta, simplex bonum
  videre non sinitur: qualis est illa de qua dicitur, "deprimit terrena
  inhabitatio sensum multa cogitantem." (Sap. 9.) Talis anima, temporalium
  bonorum decessione et successione, i. e. "a tempore frumenti, vini et
  olei sui," innumerabilibus completa phantasmatibus sic multiplicata est,
  ut non possit agere quod præceptum est, "Sentite de Domino in bonite, et
  in simplicitate cordis quærite illum." (Sap. 1, 1.) Ista enim
  multiplicitas illi simplicitati vehementer adversa est.—Singulares
  ergo et simplices, id est, secreti a multitudine ac turba nascentium
  rerum ac morientium, amatores æternitatis et Unitatis esse debemus, si
  uni Deo et Domino nostro cupimus inhærere. August. in Psal. 4.

[229] Non dictum est, aut
  "Obdormivi, et somnum cepi" aut "Obdormio et somnum capio:" sed,
  "Obdormiam, et somnum capiam." Tunc "corruptibile hoc induetur
  incorruptione, et mortale hoc induetur immortalitate:" "tunc absorbebitur
  mors in victoriam," Id. Ib.

[230] Dolorem corporis non ob aliud
  vehementer formido, nisi quia me impedit a quærendo. Quamquam enim
  acerrimo his diebus dentium dolore torquerer, non quidem sinebar animo
  volvere, nisi ea quæ jam forte didiceram, a discendo autem penitus
  impediebar, ad quod mihi tota intentione animi opus erat: tamen mihi
  videbatur, si se ille mentibus meis veritatis fulgor aperiret, aut me non
  sensurum fuisse illum dolorem, aut certe pro nihilo toleraturum. Soliloq.
  i. §. 21.

[231] Isaias ergo inter illa quæ
  arguit iniqua, et justa præcepit, et peccatori populo mala futura
  prædixit, etiam de Christo et Ecclesia, hoc est, de Rege et ea quam
  condidit Civitate, multo plura quam ceteri prophetavit: ita ut a
  quibusdam Evangelista quam Propheta potius diceretur. Aug. de Civ. Dei,
  xviii. 29.

[232] Vid. sup. l. viii. §. 4. De hac nominum inscriptione vid. Bingham, l. x. c.
  2. §. 6. "Quid autem aliud agit totum tempus, quo Catechumenorum locum et
  nomen tenent, nisi ut audiant quæ fides et qualis vita debeat esse
  Christani; ut cum "se ipsos probaverint, tunc de mensa Domini manducent,
  et de calice bibant?"—Quod autem fit per omne tempus quo in
  Ecclesia salubriter constitutum est, ut ad nomen Christi accedentes
  Catechumenorum gradus excipiat, hoc fit multo diligentius et instantius
  his diebus, quibus Competentes vocantur, cum ad percipiendum baptismum
  sua nomina jam dederunt." Aug. de fid. et operib. §. 9. De seipso autem
  ait Aug. ib. "An usque adeo dissimulamus a sensibus nostris, ut vel nos
  ipsos non recordemur quam fuerimus attenti atque solliciti quid nobis
  præceperint a quibus catechizabamur, cum fontis illius sacramenta
  peteremus, atque ob hoc Competentes vocaremur?

[233] Ejus sententiola tunc
  temporis in lib. de beata vita conservatur "Ille est vere castus, qui
  Deum adtendit, et ad eum solum se tenet." §. 18. de eo scribit Aug. ibid.
  §. 6. "Erat etiam nobiscum ætate minimus omnium, sed cujus ingenium, si
  amore non fallor, magnum quiddam pollicetur, Adeodatus filius meus."

[234] "In quo, disputatur, et
  quæritur, et invenitur, magistrum non esse, qui docet hominem scientiam,
  nisi Deum, secundum illud etiam quod in Evangelio scriptum est, unus est
  magister vester Christus." Retract i. 12. Exstat ap. Opp. Aug. t. i.

[235] Ab ipso baptizatus est
  Ambrosio, quod plus semel memorat. "Audi adhuc alium excellentem Dei
  dispensatorem; quem veneror ut patrem; in Christo enim Jesu per
  Evangelium ipse me genuit, et eo Christi ministro lavacrum regenerationis
  accepi. Beatum loquor Ambrosium, cujus pro Catholica fide gratiam,
  constantiam, labores, pericula, sive operibus sive sermonibus, et ipse
  sum expertus, et mecum non dubitat orbis prædicare Romanus." c. Julian.
  Pelagian. 1. §. 10. cf. de nuptiis et concupisc. §. ult et Ep. 147. c.
  23. "neque enim et mihi propterea placet sancti viri Ambrosii sententia
  quia per illius os potissimum me Dominus ab errore liberavit, et per
  illius ministerium gratiam mihi baptismi salutaris indulsit, tanquam
  plantatori et rigatori meo nimium faveam."

[236] Quo sc. "Baslicam Portianam,
  h. e. extramuranam." Arrianis traderet; postea vero "basilicam novam h.
  e. intramuranam quæ major est," petivit. vid. Ambr. Epp. 20-22. Serm. c.
  Auxentium de Basilicis tradendis, pp. 852-880. ed. Ben. cf. Tillemont.
  Hist. Eccl. S. Ambroise, Art. 44-48. pp. 76-82. Eo tempore Mediolani erat
  Valentinianus vid. inf. not. 238.

[237] Longe ante Ambrosii tempus
  passi sunt, quippe qui narret "Invenimus miræ magnitudinis viros duos,
  ut prisca ætas ferebat." Ep. 22. §. 2. Eosdem tamen "longe
  posterius passos esse quem beatiss. Stephanum" "probe sciri" ait Aug.
  (Serm. 318.) "Sub ignobili cæspite latebant" (Ambr. l. c.) "in tantum ut
  supra ipsorum corpora ambularent omnes, qui vellent ad cancellos
  pervenire, quibus SS. Naboris et Felicis martyrum ab injuria sepulchra
  defendebantur." (Paullin. Vita S. Ambros. §. 14.) donec "Ambrosio per
  somnium revelata reperta sint." Aug. de Civ. Dei, l. xxii. c. 8. §. 2.
  Postea vero "senes repetierunt, se aliquando horum martyrum nomina
  titulumque legisse." Ambr. l. c. §. 12. Plerique eos sub Nerone passos
  esse credunt. vid. Tillemont. II. E. t. ii. Art. S. Gervais et S. Protais
  et nott. ibid. Ense martyrium adepti sunt; "avulsum humeris caput."
  (Ambr. l. c.)

[238] Ita factum esse haud negabant
  Arriani, sed narrabant "venerabilem virum Ambrosium pecunia comparasse
  homines qui se vexari ab immundis spiritibus mentirentur." Paull. l. c.
  §. 15.

[239] Plura de eo habet Ambros. l.
  c. §. 2. "Dum transferimus, cæcus sanatus
  est" et postea, §. 17. in sermone coram populo frequente habito, "Negant
  [Arriani] cæcum illuminatum, sed ille non negat se sanatum. Ille dicit:
  Cæcus esse desivi: et probat facto. Isti beneficium negant, qui factum
  negare non possunt. Notus homo est, publicis cum valeret mancipatus
  obsequiis, Severus nomine, lanius ministerio. Deposuerat officium,
  postquam inciderat impedimentum. Vocat ad testimonium homines quorum ante
  sustentabatur obsequiis: eos indices suæ visitationis arcessit, quos
  habebat testes et arbitros cæcitatis. Clamat quia ut contigit fimbriam de
  veste martyrum, qua sacræ reliquiæ vestiuntur, redditum sibi lumen sit.
  Nonne simile istud est, atque illud quod in Evangelio
  legimus?—Detestabilior istorum quam Judæorum pertinacia. Illi cum
  dubitarent, vel parentes interrogabant: isti occulte interrogant, palam
  negant, jam non operi increduli, sed auctori."—Idem miraculum citat
  Aug. de Civ. Dei, l. xxii. c. 8. §. 2. inter ea, quæ "ad multorum
  notitiam potuerunt pervenire, quia et grandis est civitas et ibi erat
  tunc Imperator, et immenso populo teste res gesta est, concurrente
  ad corpora Martyrum Protasii et Gervasii;" ipse porro, ut ait, testis
  oculatus; (Serm. 286. §. 4.) "cujus tunc tantæ gloriæ Martyrum etiam, ego
  testis fui. Ibi eram, Mediolani eram, facta miracula novi, adtestante Deo
  pretiosis mortibus sanctorum suorum: ut per illa miracula jam non solum:
  'in conspectu Domini,' sed etiam in conspectu hominum esset 'mors illa
  pretiosa.' Cæcus notissimus universæ civitati illuminatus est, cucurrit,
  adduci se fecit, sine duce reversus est. Nondum audivimus quod obierit:
  forte adhuc vivit. In ipsa eorum basilica, ubi sunt eorum corpora, totam
  vitam suam serviturum se esse devovit. Nos illum gavisi sumus videntem,
  reliquimus servientem." Paullinus autem, notarius Ambrosii, qui eadem
  refert, ait hominem "nunc usque in eadem basilica, quæ dicitur
  Ambrosiana, in quam Martyrum corpora sunt translata, religiose vivere."
  l. c. §. 14.

[240] Vid. sup. ad l. viii. c.
  15.

[241] Hoc temporis intervallo,
  antequam Africam remearet, scripsit Aug. Libb. ii. "de moribus Ecclesiæ
  Catholicæ" et "de moribus Manichæorum," quo horum reprimeret "jactantiam
  de falsa et fallaci continentia vel abstinentia, qua se ad imperitos
  decipiendos, veris Christianis, quibus comparandi non sunt, insuper
  præferunt;" Retract. i. c. 7. et lib. "de animæ quantitate," quo eam
  incorpoream esse ostenderet (ib. c. 8.) item primum e 3. libb. "de libero
  arbitrio" e quibus constat "malum non exortum nisi ex libero voluntatis
  arbitrio." Ib. c. 9.

[242] Matris in se merita sæpius
  grato animo confitetur Aug. "in primis nostra mater, cuius meriti credo
  esse omne quod vivo" de beata vita §. 6. "cujus precibus indubitanter
  credo atque confirmo, mihi istam mentem Deum dedisse, ut inveniendæ
  veritati nihil omnino præponam, nihil aliud velim, nihil cogitem, nihil
  amem. Nec desino credere nos hoc tantum bonum, quod, te promerente,
  concupivimus, eadem, te petente, adepturos." Similia habet de dono
  Persever. §. 53. "me fidelibus et quotidianis matris meæ lacrymis ne
  perirem fuisse concessum."

[243] Multa enim fiunt a malis
  quidem contra voluntatem Dei; sed tantæ est ille sapientiæ tantæque
  virtutis, ut in eos exitus sive fines quos bonos et justos ipse
  præscivit, tendant omnia quæ voluntati ejus videntur adversa. Aug. de
  Civ. Dei, l. xxii. c. 2. 

[244] Mater nostra, cujus ingenium,
  atque in res divinas inflammatum animum, cum antea convictu diuturno, et
  diligenti consideratione perspexeram, tum vero in quadam disputatione non
  parvæ rei, tanta mihi mens ejus apparuerat, ut nihil aptius veræ
  philosophiæ videretur. De Ord. l. ii. §. 1. Ibid. l. i. §. 32. eam
  "divinas scripturas vehementer" ait "amplecti" et eximium ejus profert
  responsum; "Si bona quæ velit et habeat, beatus est; si autem mala velit,
  quamvis habeat, miser est." De beata vita, §. 10.

[245] i.e. in id quod summe est.
  Alludit ad illud Prophetæ, Ps. 4, 5. "In pace, in Idipsum dormiam et
  requiescam." [Dub.] Vid. sup. §. 11.

[246] Quod enim sicuti est cogitare
  non possumus, utique nescimus; sed quidquid cogitanti occurrerit,
  abjicimus, respuimus, improbamus, non hoc esse quod quærimus novimus,
  quamvis illud nondum quale sit, noverimus. Aug. Ep. 130. §. 27.

[247] i.e. ipsi adhæsimus qua parte
  per primitias Spiritus innovati jam eramus. Vid. inf. l. xii. c. 16. et l. xiii. c. 13.
  [Dub.]

[248] Nomine Navigium, Aug. de vita
  beat. §. 6.

[249] Hunc numerum omnes ad unum
  codices, cum editi, tum scripti assignant; unde intelligitur locum minime
  corruptum esse, quod suspicatus est Cæsar Baronius ad an. 388, n. 71, et
  in not. ad Mart. die 5 Maii. [ed. Ben.]

[250] Ἁι δὲ τῶν
  Θεαρχικῶν
  ἐπαγγελιῶν
  ὠδαὶ καὶ
  ἀναγνώσεις
  ἐκφαντορικαὶ
  μέν εἰσι τῶν
  μακαριωτάτων
  λήξεων. εἰς
  ἃς αἱ θείαν
  ἐσχηκότες
  τελείωσιν,
  αἰωνίως
  καταταχθήσονται.
  τοῦ δὲ
  κοιμηθέντος
  ἱερῶς
  ἀποδεκτικαὶ,
  τῶν ἔτι δὲ
  ζώντων
  προτρεπτικαὶ
  πρὸς τὴν
  ὁμοίαν
  τελείωσιν.
  Dionys. Eccl. Hier. c. 7.

[251] Effertur, imus, Ter. Andr. i.
  l. 90.

[252] Preces pro mortuis dogmati
  Ecclesiæ Romanæ de Purgatorio haud favere, immo omnino adversari, vid.
  inter alios, Bull, Serm. 3. et "Corruptions of the Church of Rome." cf.
  Bingham, Antiq. l. xv. c. 3. §. 16. l. xxiii. c. 3. §. 13. Collyer,
  "Eccl. Hist. of Great Britain," p. ii. b. iv. p. 257. Usher, Answer to a
  Jesuit. Field, on the Church, p. 750, 1. &c.

[253] Vid. sup. §. 17. cum Deus coronat merita nostra, nihil aliud
  coronat quam munera sua. Ep. 194. §. 19. ubi plur.

[254] Quæ est justitia qua victus
  est diabolus? Quæ, nisi justitia Jesu Christi? Et quomodo victus est?
  Quia cum in eo nihil dignum morte inveniret, occidit eum tamen. Et utique
  justum est, ut debitores quos tenebat, liberi dimittantur, credentes in
  eum quem sine ullo debito occidit. Hoc est quod justificari dicimur in
  sanguine Christi: Sic quippe in remissionem peccatorum nostrorum innocens
  sanguis ille effusus est. Unde se dicit, in Psalmis, "in mortuis
  liberum." Solus enim a debito mortis liber est mortuus. Aug. de Trin. l.
  xiii. c. 14.

[255] Imitari visum est vetustos
  codices, qui cum gemina littera nn præferunt, Monnicæ: quo
  pacto etiam scriptum reperitur in oratione, quam Willelmus abbas, piis
  Augustini votis obtemperandi studio, composuit sub his verbis: "Memento,
  Domine, animæ famuli tui Patricii, et famulæ tuæ Monnicæ; et si quid pro
  anima filii ipsorum domini mei Augustini, dilectissimi confessoris tui,
  mihi misero peccatori licet vel intimo cordis affectu desiderare, etc."
  Quæ oratio integra habetur in Veterum Analectorum tomo primo. [ed.
  Ben.]

[256] Vid. sup. l. vii. §. 5. p.
  106. n. 156. et p. 132, n. 194.
  et p. 139. n. 205.

[257] Vox quædam est mutæ terræ
  species terræ. Adtendis, et vides speciem ejus, vides et consideratione
  tua tamquam interrogas eam; et ipsa inquisitio interrogatio est. Aug. in
  Psal. 144. §. 13.

[258] Nonne considerata universa
  pulchritudine mundi hujus, tamquam una voce tibi species ipsa respondet,
  Non me ego feci sed Deus? Id. ib.

[259] Scio quid velis, beatitudinem
  quæris: si ergo vis esse beatus, esto immaculatus. Illud enim omnes, hoc
  autem pauci volunt, sine quo non pervenitur ad illud quod omnes volunt.
  Aug. in Ps. 118. §. 1.

[260] Quisquis enim fruitur eo quod
  amat, verumque et summum bonum amat, quis eum beatum nisi miserrimus
  neget? Aug. de Civit. Dei, l. viii. c. 9.

[261] Vid. sup. l. viii. c. 8. sub fin.

[262] Vid. sup. c. 20.

[263] Nihil mirum est quod miseri
  homines non adipiscuntur quod volunt, id est, beatam vitam; illud enim,
  cui comes est, et sine quo ea nemo dignus est, nemoque assequitur, recte
  scilicet vivere, non itidem volunt. Aug. de Lib. Arb. l. i. c. 14.

[264] Ter. Andr. i. 1, 40.

[265] Sup. l. iv. c. 12. l. vii. c. 10.

[266] Sup. c. 17.

[267] Sup. l. vii. c. 10. p. 115.
  not. 166.

[268] Sup. l. iv. §. 18. p. 55.
  not. 83.

[269] Ib. not. 84. et vii. c. 14, 20.

[270] Quæ mea verba Pelagius Romæ,
  cum a quodam fratre et coepiscopo meo fuissent eo præsente commemorata,
  ferre non potuit, et contradicens aliquanto commotius, pene cum eo qui
  illa commemoverat litigavit. Aug. de dono Persev. §. 53.

[271] Duo sunt, quæ in hac vita
  veluti laboriosa nobis præcipiuntur, continere et sustinere. Jubemur enim
  continere ab his quæ in hoc mundo dicuntur bona, et sustinere ea quæ in
  hoc mundo abundant mala. Illa continentia, ista sustinentia vocatur. Duæ
  virtutes quæ mundant animam, et capacem faciunt divinitatis. In frenandis
  libidinibus et coërcendis voluptatibus, ne seducat quod male blanditur,
  et enervet quod prosperum dicitur, continentia nobis opus est: non
  credere felicitati terrenæ, et usque ad finem quærere felicitatem, quæ
  non habet finem. Ut autem est continentia, felicitati mundi non credere:
  ita sustinentiæ est, infelicitati mundi non cedere. Aug. Serm. 38.
  init.

[272] Non quo non sit amanda
  creatura; sed si ad Creatorem refertur ille amor, non jam cupiditas, sed
  caritas erit. Tunc enim est cupiditas, cum propter se amatur creatura.
  Aug. de Trin. ix. §. 13. Habet igitur vir temperans in hujuscemodi rebus
  mortalibus et fluentibus, vitæ regulam utroque testamento firmatam; ut
  eorum nihil diligat, nihil per se appetendum putet, sed ad vitæ hujus
  atque officiorum necessitatem quantum sat est usurpet, utentis modestia,
  non amantis affectu. Aug. de mor. Eccl. Cath. §. 39.

[273] Hæc autem tria genera
  vitiorum, id est voluptas carnis, et superbia, et curiositas, omnia
  peccata concludunt. Quæ mihi videntur a Johanne Apostolo enumerata. Per
  oculos enim maxime curiositas prævalet. Reliqua vero quo pertineant,
  manifestum est. Et illa Dominici hominis tentatio tripartita est: per
  cibum, id est, per concupiscentiam carnis; ubi suggeritur, 'Dic lapidibus
  istis ut panes fiant:' per inanem jactantiam; ubi, in monte constituto,
  ostenduntur omnia regna hujus terræ, et promittuntur si adoraverit: per
  curiositatem; ubi de pinna templi admonetur ut se deorsum mittat,
  tentandi gratia utrum ab Angelis suscipiatur. Itaque posteaquam nullo
  istorum tentamento valere apud eum potuit inimicus, hoc de illo dicitur,
  'Postquam complevit omnem tentationem diabolus.' Aug. in Ps. 8. v.
  fin.

[274] "Crapula, Nimia ciborum
  voluptas, apud S. Aug. Confess. x. 31. et Aëlred. edit. P. Gibbon, p.
  260, et 410. Vide Camusat. in Hist. crit. Diar. t. 2. Art. 4. p. 54."
  Carpent. Suppl. Citat etiam Martin S. Benedicti Reg. c. 39. "de mensura
  ciborum," ("de mensurâ potûs" in c. 40. seorsim agitur) ubi "crapula" de
  cibo nimio capiendo usurpatur quod si labor forte factus fuerit major, in
  arbitrio et potestate Abbatis erit, si expediat, aliquid augere, remota
  præ omnibus crapula, ut nunquam subrepat monacho indigeries; quia
  nihil sic contrarium est omni Christiano quomodo crapula, sicut ait
  Dominus noster, "videte ne graventur corda vestra in crapulà." Vers.
  Arab. quod notat idem, in Luc. 21, 34. reddit 'cibi satietas.'

[275] Deus igitur impossibilia non
  jubet, sed jubendo monet et facere quod possis, et petere quod non
  possis. Aug. de Nat. et Grat. c. 43.

[276] c. Manichæos, qui carnibus
  vesci nefas putabant.

[277] 'Imperfectum meum viderunt
  oculi tui; et in libro tuo omnes scribentur:' non solum perfecti, sed
  etiam imperfecti. Non timeant imperfecti, tantum proficiant. Nec quia
  dixi, Non timeant, ament imperfectionem, et ibi remaneant ubi inventi
  sunt. Tantum proficiant, quantum in ipsis est. Quotidie addant, quotidie
  accedant: tamen a corpore Domini non recedant; ut in uno corpore, et in
  his membris compaginati possint mereri de se dictam esse vocem istam,
  'Imperfectum meum viderunt oculi tui; et in libro tuo omnes scribentur.'
  Aug. in Ps. 138. §. 21. Ipse Filius dicit, 'Imperfectum meum viderunt
  oculi tui. Imperfectum quod est in corpore meo, viderunt oculi tui. Et
  quid deinde? Habent spem qui imperfecti sunt? Habent plane. Audi quod
  sequitur: 'Et in libro tuo omnes scribentur.' Aug. Serm. 135. de verb.
  Ev. Joh. 9. c. 5.

[278] Occulta scilicet Dei dona non
  nisi interrogatio tentationis, etiam in semetipso, unicuique declarat.
  Aug. de Sancta Virginit. c. 4. 4.

[279] Carmen Ambrosii quod initio
  noctis cantare soliti sunt. Vid. sup. l. ix. §. 32.

[280] Inf. l. xi. c. 5.

[281] Vid. sup. ad c. 29. not. 270.

[282] Tamquam enim dorsum ad te
  ponentes, in carnali opere velut in umbra sua defiguntur, et tamen etiam
  ibi quod eos delectat, adhuc habent de circumfulgentia lucis tuæ. Sed
  umbra, dum amatur, languidiorem facit oculum animi, et invalidiorem ad
  perferendum conspectum tuum. Propterea magis magisque homo tenebratur,
  dum sectatur libentius, quidquid infirmiorem tolerabilius excipit. Ex quo
  incipit non posse videre quod summe est. Aug. de lib. arb. l. i. §.
  43.

[283] Si causæ corporalium motionum
  noscendæ nobis essent, nullas magis nosse quam nostræ valetudinis
  deberemus. Cum vero eis ignoratis Medicos quærimus, quis non videat quod
  de secretis cœli et terræ nos latet quanta patientia sit
  nesciendum? Aug. Enchir. cap. 16.

[284] Jam vero ut perseverent in eo
  quod esse cœperunt, etiam pro se ipsis orant fideles. Utile est
  quippe omnibus vel pene omnibus propter humilitatem saluberrimam, ut
  quales futuri sint, scire non possint. Ad hoc dicitur, 'Qui videtur
  stare, videat ne cadat.' Propter hujus timoris utilitatem, ne regenerati
  et pie vivere incipientes, tamquam securi alta sapiamus, quidam non
  perseveraturi perseveraturis Dei permissione vel provisione ac
  dispositione miscentur; quibus cadentibus 'territi cum timore et tremore'
  gradiamur viam justam, donec ex hac 'vita, quæ tentatio est super
  terram,' transeamus ad aliam, ubi jam non sit elatio comprimenda, nec
  contra ejus suggestiones tentationesque luctandum. Aug. Ep. 217. §.
  14.

[285] Homo qui prosperis rebus
  proficit, asperis quid profecerit discit. Cum enim mutabilium bonorum
  adest copia, non eis confidit: sed cum subtrahuntur, agnoscit utrum eum
  non ceperint. Quia plerumque cum adsunt nobis, putamus quod non ea
  diligamus: sed cum abesse cœperint, invenimus qui simus. Hoc enim
  sine amore nostro aderat, quod sine dolore discedit. Aug. de vera relig.
  c. 47.

[286] Laus enim humana non appeti a
  recte faciente, sed subsequi debet recte facientem; ut illi proficiant
  qui etiam imitari possunt quod laudant, non ut hic putet aliquid sibi
  prodesse, quem laudant. Aug. de Serm. Dom. in monte, l. ii. c. 2. Ille
  autem novit, sub cujus oculis loquor, immo sub cujus oculis cogito, non
  me tam delectari laudibus popularibus, quam stimulari et angi quomodo
  vivant qui me laudant. Laudari autem a male viventibus nolo, abhorreo,
  detestor: dolori mihi est, non voluptati. Laudari autem a bene
  viventibus, si dicam nolo, mentior: si dicam volo, timeo ne sim
  inanitatis appetentior quam soliditatis. Ergo quid dicam? Nec plene volo,
  nec plene nolo. Non plene volo, ne in laude humana pericliter: non plene
  nolo, ne ingrati sint quibus prædico. Aug. Serm. 339. in die ordinat.
  suæ, §. 1.

[287] Qui autem vera pietate in
  Deum, quem diligit, credit et sperat, plus intendit in ea in quibus sibi
  displicet, quam in ea, si qua in illo sunt, quæ non tam ipsi quam
  veritati placent. Neque id, unde jam potest placere, tribuit nisi ejus
  misericordiæ cui timet displicere; de his sanatis gratias agens, de illis
  sanandis preces fundens. Aug. de Civ. Dei, l. v. c. 20.

[288] Jam diu occupata vixisti et
  desideriorum diversitate verberata portas plagas saucia, divisa per
  amores multos. Colligere ad teipsam: quidquid tibi foris placet, quære
  quem habeat authorem. Aug. in Ps. 145. §. 5. Vide sup. l. ix. §. 10. et
  inf. l. xi. c. 29.

[289] Vid. sup. iii. c. 8. v. fin.
  p. 38. not. 50.

[290] Verus ille benignusque
  mediator, in ea se ostendit mortalitate mortalibus, quam maligni
  fallacesque mediatores non habendo, se superbius extulerunt; miserisque
  hominibus adjutorium deceptorium, velut immortales mortalibus,
  promiserunt. Aug. de Civ. Dei, l. x. c. 24.

[291] Nec enim ob hoc mediator est
  quia Verbum; maxime quippe immortale, et maxime beatum. Verbum longe est
  a mortalibus miseris; sed mediator per quod homo. Aug. de Civ. Dei, l.
  iii. c. 15. Vide ad l. vii. c. 18. p. 119. not. x.

[292] Qui de pulvere hominem fecit,
  et animavit, pro isto figmento Unicum ad mortem dedit, quantum nos amet
  quis potest explicare; quis potest saltem digne cogitare? Aug. Serm. 57.
  c. 13. Porro, persuadendum erat homini quantum nos dilexerit Deus, et
  quales dilexerit; quantum, ne desperaremus, quales, ne superbiremus. Id.
  de Trin. l. iv. c. 1.

[293] In his verbis maxime persona
  Domini apparet. Quis enim alius "inter mortuos liber," nisi "in
  similitudine carnis peccati" inter peccatores solus "sine peccato?" Hic
  ergo "inter mortuos liber," qui "in potestate habebat ponere animam suam,
  et iterum sumere eam; a quo eam nemo tollebat, sed eam ipse voluntate
  ponebat;" qui etiam carnem suam, tanquam solutum ab eis templum,
  resuscitare poterat, cum volebat; quem &c. Aug. in Ps. 87. §. 5. vid.
  sup. p. 167. not. 254. ad l. ix. §. 36.

[294] Pauca quædam de ordinatione,
  quam invitus accepit, habet Aug. Ep. 21. ad Valerium et 126. ad Albinam,
  §. 7. de episcopatu Ep. 31. ad Paulinum et Therasiam; uberiora paullo de
  iis saltem quæ eo vel ab eo facta sunt, in Serm. quem, ne "fama sua
  pollueretur," de vita et moribus clericorum suorum habuit. §. 355. §. 2.
  "Ego, quem Deo propitio videtis episcopum vestrum, juvenis veni ad istam
  civitatem, ut multi vestrum noverunt. Quærebam ubi constituerem
  monasterium, et viverem cum fratribus meis. Spem quippe omnem sæculi
  reliqueram, et quod esse potui, esse nolui: nec tamen quæsivi esse quod
  sum. 'Elegi in domo Dei mei abjectus esse magis, quam habitare in
  tabernaculis peccatorum.' Ab eis qui diligunt sæculum, segregavi me: sed
  eis qui præsunt populis, non me coæquavi. Nec in convivio Domini mei
  superiorem locum elegi, sed inferiorem et abjectum: et placuit illi
  dicere mihi, 'Adscende sursum.' Usque adeo autem timebam episcopatum, ut
  quoniam cœperat esse jam alicujus momenti inter Dei servos fama
  mea, in quo loco sciebam non esse episcopum, non illo accederem. Cavebam
  hoc, et agebam quantum poteram, ut in loco humili salvarer, ne in alto
  periclitarer. Sed, ut dixi, domino servus contradicere non debet. Veni ad
  istam civitatem propter videndum amicum, quem putabam me lucrari posse
  Deo, ut nobiscum esset in monasterio; quasi securus, quia locus habebat
  episcopum. Apprehensus, presbyter factus sum, et per hunc gradum perveni
  ad episcopatum. Non adtuli aliquid, non veni ad hanc Ecclesiam, nisi cum
  iis indumentis quibus illo tempore vestiebar." Suam, quam vocat "tenuem
  paupertatulam (seu "paucos agellulos paternos" Ep. 126. §. 6.)
  vendiderat, et pauperibus erogaverat, ut de communi viveret; ("commune
  autem nobis esset magnum et uberrimum prædium ipse Deus," ib.) quum eam
  "perfectionem de qua Dominus locutus est Mat. 19, 21. vehementer
  adamaverit" (Ep. 157. §. 39.) et "solo victu ad valetudinem corporis
  necessario contentus esse decreverit." (de util. cred. §. 3.)

[295] Vid. sup. l. vi. §. 3. p. 85. c. 15. p. 95. et not.
  142. et Actt. Eccles. S. Aug. Ep. 213. "ante
  meridiem et post meridiem occupationibus hominum implicor" ub. plur. et
  de op. Monach. §. 37. "Dominum Jesum, in cujus nomine securus hæc dico,
  testem invoco super animam meam, quoniam quantum adtinet ad meum
  commodum, multo mallem per singulos dies certis horis, quantum in bene
  moderatis monasteriis constitutum est, aliquid manibus operari, et
  ceteras horas habere ad legendum et orandum, aut aliquid de divinis
  litteris agendum liberas, quam tumultuosissimas perplexitates caussarum
  alienarum pati de negotiis sæcularibus, vel judicando dirimendis, vel
  interveniendo præcidendis: quibus nos molestiis idem affixit Apostolus,
  non utique suo, sed ejus, qui per eum loquebatur, arbitrio. Omitto alias
  innumerabiles ecclesiasticas curas, quas fortasse nemo credit nisi qui
  expertus est. Non ergo 'alligamus onera gravia, et humeris vestris
  imponimus quæ nos digito non tangimus:' quandoquidem si officii nostri
  salva ratione possemus, (videt ille qui probat corda nostra,) mallemus
  hæc agere, quæ ut agatis hortamur, quam ea quæ nos agere cogimur."

[296] Porro mysteria sua in
  Scripturis Deus ideo nebulis texit, ut amor veri in hominibus ipsa
  inveniendi difficultate accendatur. Si enim ea tantum essent quæ
  facillime intelliguntur, nec studiose quæreretur, nec suaviter
  inveniretur veritas. Aug. de vera relig. c. 17.

[297] "Vox Domini perficientis,
  cervos." Vox enim Domini primo perfecit superatores et repulsores
  venenosarum linguarum. "Et revelabit silvas." Et tunc eis revelabit
  opacitates divinorum librorum et umbracula mysteriorum, ubi cum libertate
  pascantur. Aug. ad Ps. 28. 9.

[298] Vid. ad l. vi. c. 3.

[299] Vid. inf. l. vii. c. 11.

[300] Vid. l. x. §. 53.

[301] In æterno enim, cum proprie
  dicitur, neque quicquam præteritum, quasi transierit, neque quicquam
  futurum quasi nondum sit; sed quidquid est tantummodo est. Aug. lib. 83
  quæst. qu. 19.

[302] Principium, ait, quia et
  loquor vobis. Principium me credite, ne moriamini in peccatis vestris.
  Tamquam enim in eo quod dixerunt, 'Tu quis es,' nihil aliud dixerint,
  quam 'Quid te esse credimus:' respondit,'Principium,' id est,'Principium
  me credite.' Nam si principium sicuti est, ita maneret apud Patrem, ut
  non acciperet formam servi et homo loqueretur hominibus, quomodo ei
  crederent; cum infirma corda intelligibile Verbum sine voce sensibili
  audire non possent? 'Ergo,' inquit, 'credite me esse principium; quia, ut
  credatis, non solum sum, sed et loquor vobis.' Aug. ad loc.

[303] Quo se autem convertat, ut
  fiat bonus animus, nisi ad bonum, cum hoc amat, et appetit, et
  adipiscitur? Unde se si rursus avertat, fiatque non bonus, hoc ipso quo
  se avertit a bono, nisi maneat in se illud bonum, unde se avertit, non
  est quo se iterum, si voluerit emendare, convertat. Aug. de Trin. l.
  viii. c. 3.

[304] Vid. sup. l. vii. c. 15.

[305] Ubi enim dies nec hesterni
  fine inchoatur, nec initio crastini terminatur, semper hodiernus est.
  Aug. Enchir. 49.

[306] Antequam perveniamus ad unum,
  multis indigemus. Unum nos extendat, ne multa distendant, et abrumpant ab
  uno. Aug. Serm. 255. c. 6.

[307] Si enim recte discernuntur
  æternitas et tempus, quod tempus sine aliqua mobili mutabilitate non est,
  in æternitate autem nulla mutatio est; quis non videat quod tempora non
  fuissent nisi creatura fieret, quæ aliquid aliqua mutatione mutaret? Aug.
  de Civ. Dei, l. xi. c. 6. Vide inf. l. xii. c. 29. sub fin.

[308] Apud Deum quidem disposita et
  fixa sunt omnia; nec aliud facit, quasi consilio repentino, quod non ex
  æternitate se facturum esse præscivit: sed in creaturæ temporalibus
  motibus, quam gubernat mirabiliter, ipse, non temporaliter motus, quasi
  repentina voluntate facere dicitur, quod ordinatis rerum causis consilii
  sui secretissimi immutabilitate disposuit, qua suis quæque temporibus
  agnita et præsentia facit, et futura jam fecit. Aug. in Ps. 105, 45. §.
  35.

[309] Manichæis, vid. sup. ad l.
  iii. §. 11. p. 34. n. 39.

[310] Vid. sup. l. ix. §. 11.

[311] Vid. sup. l. iii. §. 10. p.
  32. not. 37. et not. 94. p. 60.
  ad l. iv. §. 26.

[312] Sc. Manichæorum.

[313] Nec frustra de illo dictum
  est, quod solus habeat immortalitatem: nam immortalitas ejus vere
  immortalitas est, in cujus natura nulla est commutatio. Ipsa est etiam
  vera æternitas quæ est immutabilis Deus, sine initio, sine fine;
  consequenter et incorruptibilis. Aug. de Trin. l. xv. §. 7.

[314] "Vos substantiam quamdam
  malum esse dicitis; nos vero non substantiam, sed inclinationem ab eo
  quod magis est, ad id quod minus est, malum esse dicimus. (Aug. c.
  Secundin. Man. c. 12.) Voluntas autem aversa ab incommutabili et communi
  bono, et conversa ad proprium bonum, aut ad exterius, aut ad inferius,
  peccat. Ad proprium convertitur, cum suæ potestatis vult esse: ad
  exterius, cum aliorum propria, vel quæcumque ad se non pertinent
  cognoscere studet: ad inferius, cum voluptatem corporis diligit; atque
  ita homo superbus, curiosus, et lascivus (vid. sup. ad l. x. §. 41. p.
  188. n. 273.) effectus, excipitur ab alia vita, quæ,
  in comparatione superioris vitæ, mors est. Id. de lib. arb. l. ii. §. 53.
  vid. sup. l. vii. c. 16.

[315] Vid. sup. l. v. c. 2. p. 63. et not. 96. 97. 98.

[316] Vid. sup. ad l. iv. §. 3. p.
  46. n. 65.

[317] Vid. inf. §. 19. et ib. not.

[318] Sup. l. xi. §. 38. inf. §. 18.

[319] Inf. ad. l. xiii c. 35.

[320] Vid. inf. c. 29. v. fin. et ib. not. 332. p.
  247.

[321] Manichæos, qui V. T.
  respuerunt, ideoque eos forsan "gladio bis acuto" salubriter feriri
  cupit, utpote qui utrumque Testamentum designet. "Sermo Dei, gladius bis
  acutus. Unde bis acutus? Dicit de temporalibus, dicit de æternis. In
  utroque probat quod dicit, et eum quem ferit, separat a mundo." Quidquid
  temporaliter nobis promissum est, ad unam partem gladii pertinet;
  quidquid in sempiternum, ad alteram partem gladii pertinet. Venit ergo
  Dominus noster ferens gladium bis acutum, promittens æterna, implens
  temporalia. Nam ideo et duo Testamenta dicuntur.—Duo Testamenta ad
  gladium bis acutum pertinent? Vetus Testamentum terrena promittit, Novum
  æterna. In utroque sermo Dei verax inventus est, ut gladius bis acutus.
  Aug. in Ps. 149, 6. cf. in Ps. 143, 17.

[322] Fatendum est enim et Angelos
  natura esse mutabiles, si solus Deus est incommutabilis. Sed ea voluntate
  qua magis Deum quam se diligunt, firmi et stabiles manent in illo, et
  fruuntur majestate ipsius, ei uni libentissime subditi. Aug. de vera
  relig. c. 13.

[323] Templo autem suo, quod sunt
  omnes sancti et Angeli et homines, sic impertitur habitationem suam Deus,
  ut illi ex ipso habeant tale bonum, quo beati esse possint, non ex eis
  ille talem domum, sine qua beatus esse non possit. Aug. c. Adv. Leg. et
  Proph. l. i. c. 2.

[324] Cf. in Joh. Tract. xiv. §. 2.
  xxxv. §. 3. c. Ep. Parmenian. l. ii. c. 14.

[325] C. Manichæos, vid. sup. l.
  iv. n. 26. n. 92. p. 59.

[326] Vid. sup. l. ix. §. 24. v. fin. et inf. l. xiii. c. 13.

[327] Vid. sup. l. ii. c. 1. et not. 26. p. 18. l. ix. §. 10. l. x. c. 29. et 40. et ib. n. 288. p. 201.

[328] "Materiei" nomine designat
  Aug. quicquid, in "creaturis spiritualibus," incorporeum licet, non est
  Deus, sed Dei opificium, ut verbis Dub. utar, "Ipsamet creatura qualis
  esset si non æterna luce perfunderetur, et Deo inhæreret casto illo et
  indeficiente amore quo naturalis illius mutabilitas cohibetur" (coll. §.
  9. 12. 15. 21. 25 sub fin. 33 sub fin.) unde, ne corporeum quiddam sonet,
  id alibi appellat (monente Martin.) "quandam pro suo genere materiam,"
  "spiritalis materies, si fuit ulla, unde anima fieret," "quasi materies,"
  de Gen. ad Litt. 1. vii. §. 9. 10. "Sicut caro habuit materiem, id est
  terram, de qua fieret, ut omnino caro esset: sic fortasse potuit et
  anima, antequam ea ipsa natura fieret, quæ anima dicitur, cujus vel
  pulcritudo virtus, vel deformitas vitium est, habere aliquam materiam pro
  suo genere spiritalem, quæ nondum esset anima; sicut terra de qua caro
  facta est, jam erat aliquid, quamvis non erat caro.

[329] Cum ista quæruntur, et ea
  sicut potest quisque conjectat, non inutiliter excercentur ingenia, si
  adhibeatur disceptatio moderata, et absit error opinantium se scire quod
  nesciunt. Quid enim opus est, ut hæc atque hujusmodi affirmentur vel
  negentur, vel definiantur cum discrimine, quando sine crimine nesciuntur!
  Aug. Enchir. c. 59.

[330] In rebus obscuris, et a
  nostris oculis remotissimis, si qua inde scripta etiam divina legerimus,
  quæ possint, salva fide qua imbuimur, alias atque alias parere
  sententias, in nullam earum nos præcipiti affirmatione ita projiciamus,
  ut si forte diligentius discussa veritas eam labefactaverit, corruamus;
  non pro sententia divinarum scripturarum, sed pro nostra ita dimicantes,
  ut eam velimus scripturarum esse quæ nostra est, cum potius eam quæ
  scripturarum est, nostram esse velle debeamus. Aug. de Gen. ad Lit. l. i.
  §. 37.

[331] Nec putandus est Deus
  informem prius fecisse materiam, et, intervallo aliquo interposito
  temporis, formasse quod prius informe fecerat; sed sicut a loquente fiunt
  verba sonantia, ubi non prius vox informis post accepit formam, sed
  formata profertur: ita intelligendus est Deus de materia quidem informi
  fecisse mundum, sed simul eam concreasse mundo. Non tamen inutiliter
  prius narratur unde aliquid fit, et postea quod inde fit; quia et si
  potest utrumque simul fieri, non simul potest utrumque narrari. Aug.
  contra Advers. Legis et Proph. l. i. c. 9. cf. de Gen. ad Lit. i. 14. v.
  5. et sup. ad c. 20. p. 238. n. 328.

[332] Factæ itaque creaturæ motibus
  cœperunt currere tempora; unde ante creaturam frustra tempora
  requiruntur, quasi possint inveniri ante tempora tempora. Motus enim si
  nullus esset, vel spiritalis vel corporalis creaturæ, quo per præsens
  præteritis futura succederent, nullum esset tempus omnino: Moveri autem
  creatura non utique posset, si non esset. Potius ergo tempus a creatura,
  quam creatura cœpit a tempore, utrumque autem ex Deo. Aug. de Gen.
  ad Lit. l. v. c. 5.

[333] Cum divinos libros legimus,
  in tanta multitudine verorum intellectuum, qui de paucis verbis eruuntur,
  et sanitate fidei Catholicæ muniuntur, id potissimum eligamus, quod
  certum apparuerit eum sensisse quem legimus. Si autem hoc latet, id certe
  quod circumstantia Scripturæ non impedit, et cum sana fide concordat. Si
  autem et Scripturæ circumstantia pertractari et discuti non potest,
  saltem id solum quod fides sana præscribit. Aliud est enim quid
  potissimum Scriptor senserit non dignoscere, aliud a regula pietatis
  errare. Si utrumque vitetur, perfecte se habet fructus legentis. Si vero
  utrumque vitari non potest, etiam si Scriptoris voluntas incerta sit,
  sacræ fidei congruam non inutile est eruisse sententiam. Aug. de Gen. ad
  Lit. l. i. fin.

[334] a Vid. l. i. §. 2. et n. 7. p. 2.

[335] Nec faciendis eguit, qui
  factis non eget. Aug. c. adv. Leg. et Proph. l. i. c. 4.

[336] Ille quippe servitute nostra
  non indiget, nos vero dominatione ejus indigemus, ut operetur et
  custodiat nos; et ideo verus et solus est Dominus, quia non illi ad suam,
  sed ad nostram utilitatem salutemque servimus. Aug. de Gen. ad Lit. l.
  viii. c. 11.

[337] Creatura, quamquam spiritalis
  et intellectualis et rationalis, potest habere informem
  vitam.—Aversa enim a sapientia incommutabili, stulte ac misere
  vivit, quæ informitas ejus est. Formatur autem conversa ad incommutabile
  lumen sapientiæ, quod est verbum Dei. A quo enim existit ut sit, utque
  vivat, ad illum convertitur ut sapienter et beate vivat. Aug. de Gen. ad
  Lit. l. i. c. 5.

[338] Quod cum ita sit, huic
  naturæ, quæ in tanta excellentia creata est, ut licet ipsa sit mutabilis,
  inhærendo tamen incommutabili bono, id est, summo Deo, beatitudinem
  consequatur, nec expleat indigentiam suam nisi utique beata sit, eique
  explendæ non sufficiat nisi Deus; profecto non illi adhærere vitium est.
  Aug. de Civ. Dei, l. xii. c. 1.

[339] Quid "montibus Dei"
  designetur, vid. Aug. in Joann. Tract. i. &c. et in Ps. 35, 7, ubi
  (§.10.) ita pergit; "Abyssum dicit profunditatem peccatorum, quo quisque
  pervenit contemnendo Deum. Sicut montes Dei justitia ejus, qui per
  gratiam ipsius fiunt magni: sic et per judicia ipsius fiunt in profundo,
  qui merguntur in ultima. Hac ergo delectent te montes, hac avertere ab
  abysso, et convertere ad id quod dicitur, 'Auxilium meum a Domino.' Sed
  unde? Quia 'levavi oculos meos in montes.' Quid est hoc? Latine dicam: In
  ecclesia Christi invenis abyssum, invenis et montes; invenis ibi
  pauciores bonos, quia montes pauci sunt, abyssus lata est, id est, multos
  male viventes ab ira Dei, quia sic egerunt ut traderentur in
  concupiscentias cordis sui, ut jam defendant peccata sua, et non
  confiteantur, sed dicant, Quare? Quid feci? Et ille illud fecit; et ille
  hoc fecit. Sed nondum es mons, nondum es abyssus: fuge abyssum, adtende
  in montes; sed nec remaneas in montibus. 'Auxilium enim tuum a Domino,
  qui fecit cælum et terram.'"

[340] Inde est civitatis sanctæ,
  quæ in sanctis Angelis sursum est, et origo, et informatio, et beatitudo.
  Nam si quæratur unde sit, Deus eam condidit; si unde sit sapiens, a Deo
  illuminatur; si unde sit felix, Deo fruitur. Subsistens modificatur,
  contemplans illustratur, inhærens jocundatur; est, videt; amat; in
  æternitate Dei viget; in veritate Dei lucet; in bonitate Dei gaudet. Aug.
  de Civ. Dei, l. xi. c. 24.

[341] Ille qui non alio, sed se
  ipso bono beatus est, ideo ipse miser non potest esse, quia non se potest
  amittere. Id. l. xii. c. 1.

[342] Intelligimus Filium in
  Principii nomine, qui non Patri, sed per seipsum creatæ—creaturæ
  principium est. Aug. de Gen. ad Lit. I. i. §. 12.

[343] Eadem iisdem fere verbis
  habet Aug. Ib. §. 13.

[344] Nulla re fruitur anima cum
  libertate, nisi qua fruitur cum securitate. Nemo autem securus est in iis
  bonis, quæ potest invitus amittere. Aug. de lib. Arb. l. ii. §. 37.

[345] Quæ est 'aqua sine
  substantia,' nisi aqua peccatorum sine substantia. Peccata enim non
  habent substantiam; inopiam habent, non substantiam; egestatem habent,
  non substantiam. Aug. ad loc. §. 9.

[346] Quo etiam peccato suo teste
  convincitur, bonam conditam se esse naturam. Nisi enim magnum et ipsa,
  licet non æquale conditori, bonum esset, profecto desertio Dei, tanquam
  luminis sui, malum ejus esse non posset. Nam sicut cæcitas oculi vitium
  est, et idem ipsum indicat ad lumen videndum oculum esse creatum, ac per
  hoc, etiam ipso vitio suo excellentius ostenditur cœteris membris
  membrum capax luminis;—ita natura quæ fruebatur Deo, optimam se
  institutam docet etiam ipso suo vitio, quo ideo misera est quia non
  fruitur Deo. Aug. de Civ. Dei, l. xxii. c. 1.

[347] Qualis est locus iste? Non
  dixit, Abscondes eos in sinu Abrahæ. Vilescat totum quidquid præter Deum
  est. Qui nos tuetur in loco vitæ hujus, ipse post istam vitam sit locus
  noster: quia et iste Psalmus, hoc ei ait superius, 'Esto mihi in Deum
  protectorem, et in domum refugii.' Ergo erimus in vultu Dei absconditi.
  Quis sinus est in facie Dei, a me exspectatis audire? Purgate cor, ut
  ipse illuminet, et quem invocatis, intret. Esto domus ejus, et erit domus
  tua: habitet in te, et tu habitabis in eo. Si eum in hoc sæculo exceperis
  corde tuo, ille post hoc sæculum excipiet te vultu suo. Aug. ad Ps. 30,
  21. Enarr. 4. §. 8.

[348] Porro rectissime Spiritus
  sanctus, cum sit Deus, vocatur etiam Donum Dei. Quod donum proprie quid
  nisi charitas intelligenda est, quæ perducit ad Deum, et sine qua
  quodlibet aliud donum Dei non perducit ad Deum? Aug. de Trin. l. xv. c.
  18.

[349] Ita enim corpus pondere,
  sicut animus amore fertur, quocumque fertur. Aug. de Civ. Dei, l. xi. c.
  28.

[350] "Et nos quidem in nobis,
  tametsi non æqualem, immo valde longeque distantem, neque coæternam, et,
  quo brevius totum dicitur, non ejusdem substantiæ, cujus est Deus, tamen
  qua Deo nihil sit in rebus ab eo factis natura propinquius, imaginem Dei,
  hoc est summæ illius Trinitatis, agnoscimus, adhuc reformatione
  perficiendam, ut sit etiam similitudine proxima. Nam et sumus, et nos
  esse novimus, et id esse ac nosse diligimus. In his autem tribus quæ
  dixi, nulla nos falsitas veri similis turbat." Aug. de Civ. Dei, l. xi.
  c. 26. "Sicut autem duo quædam sunt, mens et amor ejus, cum se amat: ita
  quædam duo sunt, mens et notitia ejus, cum se novit. Igitur ipsa mens et
  amor et notitia ejus, tria quædam sunt, et hæc tria unum sunt: et cum
  perfecta sunt, æqualia sunt. Si enim minus se amat quam est, ut, verbi
  gratia, tantum se amet hominis mens, quantum amandum est corpus hominis,
  cum plus sit ipsa quam corpus; peccat, et non est perfectus amor ejus.
  Item si amplius se amat quam est, velut si tantum se amet, quantum
  amandus est Deus, cum incomparabiliter minus sit ipsa quam Deus; etiam
  sic nimium peccat, et non perfectum habet amorem sui. Majore autem
  perversitate et iniquitate peccat, cum corpus tantum amat, quantum
  amandus est Deus. Item notitia si minor est, quam est illud quod
  noscitur, et plene nosci potest, perfecta non est. Mens vero cum se ipsam
  cognoscit, non se superat notitia sua; quia ipsa cognoscit, ipsa
  cognoscitur. Cum ergo se totam cognoscit, neque secum quidquam aliud, par
  illi est cognitio sua: quia neque ex alia natura est ejus cognitio, cum
  se ipsam cognoscit. Et cum se totam nihilque amplius percipit, nec minor
  nec major est. Recte igitur diximus, hæc tria cum perfecta sunt, esse
  consequenter æqualia.—Simul etiam admonemur, si utcumque videre
  possumus, hæc in anima exsistere, et tamquam involuta evolvi ut
  sentiantur et dinumerentur substantialiter, vel, ut ita dicam,
  essentialiter, non tamquam in subjecto, ut color aut figura in corporo,
  aut ulla alia qualitas aut quantitas. Quidquid enim tale est, non excedit
  subjectum in quo est. Non enim color iste aut figura hujus corporis
  potest esse, et alterius corporis. Mens autem amore quo se amat, potest
  amare et aliud præter se. Item non se solam cognoscit mens, sed et alia
  multa. Quamobrem non amor et cognitio tamquam in subjecto insunt menti;
  sed substantialiter etiam ista sunt, sicut ipsa mens: quia etsi relative
  dicuntur ad invicem, in sua tamen sunt singula quæque
  substantia.—At in illis tribus, cum se novit mens et amat se, manet
  trinitas, mens, amor, notitia; et nulla commixtione confunditur: quamvis
  et singula sint in semetipsis, et invicem tota in totis, sive singula in
  binis, sive bina in singulis. Itaque omnia in omnibus. Nam et mens est
  utique in se ipsa, quoniam ad se ipsam mens dicitur: quamvis noscens, vel
  nota, vel noscibilis, ad suam notitiam relative dicatur; amans quoque, et
  amata, vel amabilis, ad amorem referatur, quo se amat. Et notitia quamvis
  referatur ad mentem cognoscentem vel cognitam, tamen et ad se ipsam nota,
  et noscens dicitur: non enim sibi est incognita notitia, qua se mens ipsa
  cognoscit. Et amor, quamvis referatur ad mentem amantem, cujus amor est,
  tamen et ad se ipsum est amor, ut sit etiam in se ipso: quia et amor
  amatur, nec alio nisi amore amari potest, id est, se ipso. Ita sunt hæc
  singula in se ipsis. In alternis autem ita sunt, quia et mens amans in
  amore est, et amor in amantis notitia, et notitia in mente noscente."
  Aug. de Trin. l. ix. c. 4, 5. ubi pluribus rem persequitur, non quo
  Sacrosanctæ Trinitatis mysterium planum faciat, sed quo ostendat Deum "se
  non sine testimonio" in mente humana "reliquisse;" librum vero ita
  claudit; "Et est quædam imago Trinitatis, ipsa mens, et notitia ejus, et
  amor tertius: et hæc tria unum, atque una substantia. Nec minor proles,
  dum tantam se novit mens quanta est: nec minor amor, dum tantum se
  diligit quantum novit et quanta est."

[351] Ut quoniam cœli et
  terræ nomine sæpe in Ecclesia spiritales carnalesque significantur,
  cœlos ostenderit pertinere ad serenam intelligentiam veritatis,
  dicens, 'Qui fecit cœlos in intelligentia;' terram vero ad fidem
  simplicem parvulorum, sed prophetica et evangelica prædicatione
  firmissimam, quæ per baptismum solidatur, et ideo subjecerit, dicens,
  'Fundavit terram super aquam.' Aug. de Gen. ad Lit. l. ii. §. 4. cf.
  Serm. 56. in Mat. 6. §. 7. et 57. §. 6.

[352] "Propter ipsum Christum, qui
  assidue in Scripturis mons appellatur." Aug. de div. Quæst. 83. §. 6.
  vid. sup. n. 215. p. 148. ad l. ix. §. 5.

[353] Quæ ergo abyssus, quam
  invocat abyssum? Si profunditas est abyssus, putamus non cor hominis
  abyssus est? Quid enim est profundius hac abysso? Loqui homines possunt,
  videre possunt per operationem membrorum, audiri in sermone: sed cujus
  cogitatio penetratur, cujus cor inspicitur? Quid intus gerat, quid intus
  possit, quid intus agat, quid intus disponat, quid intus velit, quid
  intus nolit, quis comprehendet? Puto non absurde intelligi abyssum
  hominum. Abyssus abyssum invocat, homo hominem. Abyssum invocant sancti
  prædicatores verbi Dei. Numquid et ipsi, non abyssus? Quanta profunditas
  infirmitatis latebat in Petro, quando quid in se ageretur intus
  nesciebat, et se moriturum cum Domino vel pro Domino temere promittebat!
  quanta abyssus erat! Quæ tamen abyssus nuda erat oculis Dei. Ergo omnis
  homo licet sanctus, licet justus, licet in multis proficiens, abyssus
  est, et abyssum invocat, quando homini aliquid fidei, aliquid veritatis
  propter vitam æternam prædicat. Sed tunc est utilis abyssus abysso
  invocatæ, quando fit in voce cataractarum tuarum. Aug. ad Ps. 41, 8. §.
  13.

[354] Sentit se non videre quod
  cupit, et tamen sperare non desinit. Spes enim quæ videtur, non est spes.
  Intelligit tamen quare non videat, quia nondum nox peracta est, id est,
  tenebræ quas peccata meruerunt. Non ille es, inquit, qui possis videri ab
  eis, quorum ab oculis nox peccatorum nondum recessit: peracta ergo
  erroris mei nocte, et discedentibus tenebris, quas mihi peccatis meis
  feci, exaudies vocem meam. Aug. in Ps. 5, 4.

[355] Vid. sup. n. z. ad l. vii. §.
  24.

[356] Extat enim authoritas
  divinarum Scripturarum, unde mens nostra deviare non debet; nec relicto
  Solidamento divini eloquii, per suspicionum suarum abrupta præcipitari,
  ubi nec sensus corporis regit, nec perspicua ratio veritatis elucet. Aug.
  de Trin. 1. iii. c. 10. Hanc auctoritatem primo posuit Deus in Ecclesia
  sua, inde cæpit exsequi cætera; posuit enim cœlum, et extendit
  sicut pellem. Id. in Ps. 103, §. 8.

[357] "Mortuorum dicta, quia non
  eorum, sed per eos illius erant, qui extendit cælum sicut pellem, manent
  usque ad posteritatem nostram. Nam post mortem plus innotuerunt Prophetæ
  et Apostoli, non erant tam noti cum viverent: Prophetas vivos sola Judæa
  habuit, mortuos omnes gentes. Cum enim viverent, nondum erat extenta
  pellis, nondum erat extentum cælum, ut tegeret orbem terrarum." Aug. ad
  Ps. 103. §. 8. Cæterum "typum" hunc, quo "cœli" ministros Dei
  designant, varie illustrat ad hunc loc. et ad Ps. 8, 4. §.7. Ps. 18, 1.
  Ps. 32, 6. §. 4-7. Ps. 146, 8. §. 15.

[358] Imprimis Manichæos. vid. sup.
  l. iv. §. 26. et nott. 92. 93. 94.

[359] Propterea enim legitur lex,
  quia nondum venimus ad illam sapientiam, quæ implet corda et mentes
  intuentium; et non opus erit ut aliquid ibi nobis legatur. Quia in eo
  quod nobis legitur, syllabæ sonant et transeunt; illa lux veritatis non
  præterit, sed fixa permanens inebriat corda videntium. Aug. in Ps. 93. §.
  6.

[360] "'Spes omnium finium terræ et
  in mari longe:' et quia 'in mari,' ideo 'longe.' Mare enim in figura
  dicitur sæculum hoc, salsitate amarum, procellis turbulentum; ubi homines
  cupiditatibus perversis et pravis, facti sunt velut pisces invicem se
  devorantes. Ille si non esset spes, et in mari longe, non diceret
  discipulis suis, 'Faciam vos piscatores hominum.' Jam in mari capti per
  retia fidei, gaudeamus nos ibi natare adhuc intra retia; quia adhuc mare
  hoc sævit procellis, sed retia quæ nos ceperunt, perducentur ad littus.
  Littus est finis maris; ergo perventio in finem sæculi. Interim intra
  ipsa retia, Fratres, bene vivamus; non retia rumpentes foras exeamus."
  Aug. in Ps. 64, 6. §. 9.

[361] Deus itaque super omnia, qui
  condidit omnia, et regit omnia, omnes naturas bonus creat; omnes
  voluntates justus ordinat. Aug. de Gen. ad Lit. l. viii. c. 9. vid. sup.
  l. i. c. 10. p. 9. n. 13. l. v. c. 2. p. 63. n. 98.


[362] "'Confiteantur tibi populi,
  Deus, confiteantur tibi populi omnes, terra dedit fructum suum.' Quem
  'fructum?' 'Confiteantur tibi populi omnes.' Terra erat, spinis plena
  erat: accessit eradicantis manus, accessit vocatio majestatis ejus et
  misericordiæ, cœpit terra 'confiteri,' jam 'dat terra fructum
  suum.' Daret fructum suum, nisi ante compluerentur? Daret terra fructum
  suum, nisi misericordia Dei veniret desuper?—Ergo hoc factum est,
  ibi pluente Domino per os suum, facta sunt quæ legimus in Evangelio; quo
  pluente per nubes suas, missis Apostolis, et prædicantibus veritatem,
  terra amplius dedit fructum suum, et ista seges jam implevit orbem
  terrarum." Aug. ad Ps. 66, 6. §. 8.

[363] Distat tamen ab æternorum
  contemplatione actio qua bene utimur temporalibus rebus, et illa
  sapientiæ, hæc scientiæ deputatur. Quamvis enim et illa quæ sapientia
  est, possit scientia nuncupari, sicut et Apostolus loquitur, ubi dicit,
  "Nunc scio ex parte, tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum;" quam
  scientiam profecto contemplationis Dei vult intelligi, quod sanctorum
  erit præmium summum: tamen ubi dicit, "Alii quidem datur per Spiritum
  sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ secundum eundem Spiritum;" hæc
  utique duo sine dubitatione distinguit, licet non ibi explicet quid
  intersit, et unde possit utrumque dignosci. Verum scripturarum sanctarum
  multiplicem copiam scrutatus, invenio scriptum esse in libro Job, eodem
  sancto viro loquente, "Ecce pietas est sapientia, abstinere autem a malis
  est scientia." In hac differentia intelligendum est, ad contemplationem
  sapitentiam, ad actionem scientiam pertinere. Pietatem quippe hoc loco
  posuit Dei cultum, quæ Græce dicitur Θεοσέβεια.
  Nam hoc verbum habet ista sententia in codicibus Græcis. Et quid est in
  æternis excellentius quam Deus, cujus solius immutabilis est natura? Et
  quis cultus ejus, nisi amor ejus, quo nunc desideramus eum videre,
  credimusque et speramus nos esse visuros; et quantum proficimus 'videmus
  nunc per speculum in ænigmate, tunc autem in manifestatione?' Aug. de
  Trin. l. xii. §. 22. add. §. 25. l. xiii. §. 1. de div. quæst. ad
  Simplic. l. ii. §. 3. et in Ps. 135. §. 8.

[364] Si discernimus duo
  Testamenta, Vetus et Novum, non sunt eadem sacramenta, nec eadem
  promissa, eadem tamen pleraque præcepta. Sacramenta non eadem, quia alia
  sunt sacramenta dantia salutem, alia promittentia Salvatorem. Sacramenta
  novi Testamenti dant salutem, sacramenta veteris Testamenti promiserunt
  Salvatorem. Cum ergo jam teneas promissa, quid quæris promittentia,
  habens jam Salvatorem? Mutata sunt sacramenta, facta sunt faciliora,
  pauciora, salubriora, felicioria. Aug. in Ps. 73. §. 2.

[365] Nihil enim horum est, quod in
  hujus sæculi nocte non sit necessarium; quæ cum transierit, necessaria
  ista non erunt, ideo 'in potestatem noctis.' Aug. in Ps. 135. §. 8.

[366] Quia a deliciis ad delicias
  migrare cupiebat, et has quibus delectabatur relinquere formidabat,
  abscessit tristis ad thesauros suos terrenos. Aug. Serm. 38. c. 5.

[367] Dominus Deus noster fidem in
  qua vivimus, et ex qua vivimus, per libros sanctos, Scripturas sanctas
  multipliciter nobis varieque diffudit, sacramenta quidem verborum
  varians, fidem tamen unam commendans. Una enim eademque res ideo multis
  modis dicitur, ut modo ipso dicendi propter fastidium varietur, sed
  propter concordiam una teneatur. Aug. in Ps. 46. init.

[368] Et quia in Baptismo, quem
  acceperunt, inconcussa credulitate consistunt, ideo dictum est, "Firmavit
  terram super aquas." Aug. in Ps. 135. §. 8.

[369] Tertull. de Bapt. c. 1. Nos
  Pisciculi secundum ΙΧΘΥΝ nostrum Jesum Christum in aqua
  nascimur; nec aliter quam in aqua permanendo salvi sumus. Optat. cont.
  Parmen. l. iii. p. 62. Hic est Piscis qui in Baptismate per invocationem
  Frontalibus undis inseritur, ut quæ aqua fuerat, a Pisce etiam Piscina
  vocitetur. Cujus Piscis nomen, secundum Appellationem Græcam in uno
  nomine per singulas Literas turbam sanctorum nominum continet, ΙΧΘΥΣ
  quod est Latine, Jesus Christus Dei Filius Salvator.

[370] Nulla vita est, quæ non sit
  ex Deo, quia Deus utique summa vita est, et ipse fons vitæ.—Vita
  ergo voluntario defectu deficiens ab eo, qui eam fecit, et cujus essentia
  fruebatur, et volens contra Dei legem frui corporibus, quibus eam Deus
  præfecit, vergit ad nihilum. Nam si ea quæ moriuntur, penitus morerentur,
  ad nihilum sine dubio pervenirent: sed tantum moriuntur, quantum minus
  essentiæ participant. Aug. de vera Rel. c. 11.

[371] Et quod eis dictum est,
  Habete potestatem, &c.: salvo quidem intellectu, quo manifestum est
  omnibus his animalibus hominem ratione dominari; recte tamen intelligitur
  etiam spiritaliter; ut omnes affectiones et motus animi, quos habemus
  istis animalibus similes, subditos haberemus, et eorum dominaremur per
  temperantiam et modestiam. Cum enim non reguntur isti motus, erumpunt et
  pergunt in fœdissimas consuetudines, et per diversas perniciosasque
  delectationes nos rapiunt, et faciunt similes omni generi bestiarum. Cum
  autem reguntur et subjiciuntur, omnino mansuescunt, et nobiscum
  concorditer vivunt. Non enim a nobis alieni sunt motus animi nostri.
  Pascuntur etiam nobiscum cognitione rationum et morum optimorum, et vitæ
  æternæ, tamquam herbis seminalibus et lignis fructiferis et herbis
  viridibus. Et hæc est hominis vita beata atque tranquilla, cum omnes
  motus ejus rationi veritatique consentiunt; et vocantur gaudia, et amores
  sancti, et casti, et boni. Si autem non consentiunt, nihilo minus dum
  negligenter geruntur, conscindunt et dissipant animum, et faciunt vitam
  miserrimam; et vocantur perturbationes, et libidines, et concupiscentiæ
  malæ. De quibus jam nobis præcipitur, ut eas cum quanto possumus labore
  crucifigamus in nobis, 'donec absorbeatur mors in victoriam.' Dicit enim
  Apostolus: 'qui autem Jesu Christi sunt, carnem suam crucifixerunt cum
  perturbationibus et concupiscentiis.' Aug. de Gen. c. Manich. l. i. c.
  20.

[372] Illa est igitur plena
  satietas animorum, hæc est beata vita, pie perfecteque cognoscere a quo
  inducaris in veritatem, qua veritate perfruaris, per quid connectaris
  summo modo. Quæ tria unum Deum intelligentibus unamque substantiam,
  exclusis vanitatibus variæ superstitiones, ostendunt. de Vita Beata, §.
  35.

[373] Vid. sup. §. 29. not. 369

[374] Penuriam quippe pati
  quorumcumque hominum est; sed scire penuriam pati magnorum est. Sic et
  abundare quis non potest? Sed scire et abundare non nisi eorum est quos
  abundantia non corrumpit. Aug. de Bonæ conjug. c. 21.

[375] Sane non est negligenter
  prætereundum quod dictum est, 'Et vidit Deus omnia quæcumque fecit, esse
  bona valde.' Cum enim de singulis ageret, dicebat tantum, 'Vidit Deus
  quia bonum est;' cum autem de omnibus diceretur, parum fuit dicere
  'bona,' nisi adderetur et 'valde.' Si enim singula opera Dei cum
  considerantur a prudentibus, inveniuntur habere laudabiles mensuras et
  numeros et ordines in suo quæque genere constituta, quanto magis omnia
  simul, id est ipsa universitas, quæ istis singulis in unum collectis,
  impletur! Omnis enim pulcritudo quæ partibus constat, multo est
  laudabilior in toto quam in parte: sicut in corpore humano, si laudamus
  oculos solos, et cetera si pulcra singula et sola laudamus; quanto magis
  totum corpus, cui omnia membra, quæ singula pulcra sunt, conferunt
  pulcritudinem suam: ita ut manus pulcra, quæ etiam sola laudabatur in
  corpore, si separetur a corpore, et ipsa amittat gratiam suam, et cetera
  sine illa inhonesta sint: tanta est vis et potentia integritatis et
  unitatis, ut etiam quæ multa sunt bona tunc placeant, cum in universum
  aliquid conveniunt et concurrunt. Universum autem ab unitate nomen
  accepit. Quod si Manichæi considerarent, laudarent universitatis auctorem
  et conditorem Deum; et quod eos propter conditionem nostræ mortalitatis
  in parte offendit, redigerent ad universi pulcritudinem, et viderent
  quemadmodum Deus fecerit omnia non solum bona, sed etiam bona valde. Aug.
  de Gen. c. Man. 1. i. c. 21.

[376] Manichæi. "Offensi enim
  quibusdam rebus, et rursus quibusdam delectati, non earum quibus
  offenduntur, sed earum quibus delectantur volunt esse authorem Deum."
  Aug. de Vera Relig. c. 9. vide sup. l. vii. c. 14 et 16.

[377] Manichæus duas dicit esse
  naturas, unam bonam et alteram malam; bonam, quæ fecit mundum, malam, de
  qua factus est mundus. Euod. de fide c. 49.

[378] Dicunt isti vaniloqui et
  mentis seductores in illa pugna, [vid. sup. vii. §. 3. et nott.] quando primus eorum homo tenebrarum
  gentem elementis fallacibus irritavit, utriusque sexus principibus ibidem
  captis, cum ex eis mundus construeretur, plerosque eorum in
  cœlestibus fabricis colligatos. Aug. c. Faust. vi. 8. Non
  erubescitis, cum vos commentitium Christum vestrum, filium commentitii
  primi hominis vestri, non sub stellæ testificatione ponatis, sed in
  stellis omnibus colligatum esse dicatis, quia videlicet principibus
  tenebrarum commixtum esse creditis in illo bello, quo ipse primus homo
  vester cum tenebrarum gente pugnavit, ut de ipsis principibus tenebrarum
  tali commixtione captis mundus fabricaretur. ib. 11. 5.

[379] Et videmus hæc, et si est in
  nobis Spiritus ipsius, sic nobis placent ut artifex laudetur; non ut ad
  opera conversi, ab artifice avertamur; et faciem quodammodo ponentes ad
  ea quæ fecit, dorsum ponamus ad eum qui fecit. Aug. Tract. in Joann. §.
  1. Vid. sup. l. iv. §. 18. p. 55. n. 83. et l. x. §.
  53. p. 194. n. 282.

[380] "Non satis considerate dictum
  est; res enim in abdito est valde." Aug. Retr. ii. 6.

[381] Cf. de Gen. c. Manich. l. ii.
  c. 15.

[382] Seu forsan "concupiscendam,"
  quem admodum fere Gen. 3, 16. interpretatur Aug. de Gen. c. Manich. l.
  ii. §. 15. Ad hujus rei exemplum femina facta est, quam rerum ordo
  subjugat viro: ut quod in duobus hominibus evidentius apparet, id est, in
  masculo et femina, etiam in uno homine considerari possit: ut appetitum
  animæ, per quem de membris corporis operamur, habeat mens interior
  tamquam virilis ratio subjugatum.

[383] Pro, Ministris; ut servitia
  pro servis. Vocem hanc eodem sensu usurpat Aug. de vera Relig. §. 110.
  [Dub.]

[384] Cœlestem pacem, quæ
  vere ita pax est, ut rationalis duntaxat creaturæ sola pax habenda et
  dicenda sit, ordinatissima scilicet et concordissima societas fruendi
  Deo, et invicem in Deo; quo cum ventum fuerit, non erit vita mortalis,
  sed plane certeque vitalis; nec corpus animale, quod, dum corrumpitur.
  aggravat animam, sed spiritale, sine ulla indigentia, ex omni parte
  subditum voluntari. Aug. de Civ. Dei, l. ix. c. 17.

[385] Sicut enim recte dicitur Deus
  facere, quidquid ipso in nobis operante fecerimus: ita recte Deus dicitur
  requiescere, cum ejus munere requiescimus. Aug. de Gen. ad lit. l. 4. c.
  9.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CONFESSIONES ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/974047158905713688_33849-cover.png
Confessiones

Saint of Hippo Augustine et al.






