
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Alexandre Herculano

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Alexandre Herculano


Author: Diogo Rosa Machado



Release date: November 12, 2010 [eBook #34286]

                Most recently updated: January 7, 2021


Language: Portuguese


Credits: Produced by Mike Silva




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ALEXANDRE HERCULANO ***






 



ALEXANDRE HERCULANO





CONFERENCIA PÚBLICA


REALIZADA NO ATHENEU COMMERCIAL DE LISBOA,


NA NOITE DE 15 DE JULHO DE 1900


POR


DIOGO ROSA MACHADO


PROFESSOR DE LINGUA E LITTERATURA PORTUGUEZA


 

 

 




PREÇO 200 REIS




 

 

 


LISBOA

LIVRARIA EDITORA

TAVARES CARDOSO & IRMÃO

5—LARGO DE CAMÕES—6

MDCCCC







ALEXANDRE HERCULANO





CONFERENCIA PÚBLICA


REALIZADA NO ATHENEU COMMERCIAL DE LISBOA,


NA NOITE DE 15 DE JULHO DE 1900


POR


DIOGO ROSA MACHADO


PROFESSOR DE LINGUA E LITTERATURA PORTUGUEZA


 

 

 

 





 

 

 

 


LISBOA

LIVRARIA EDITORA

TAVARES CARDOSO & IRMÃO

5—LARGO DE CAMÕES—6

MDCCCC




{2}


 

 

 

 




Typ a vapor da Empreza Litteraria e Typographica

Rua de D. Pedro, 184—Porto.


{3}




 


MEUS SENHORES.


 


O homem nasceu para viver em sociedade. Apesar
de todos os paradoxos sustentados por João Jacques
Rousseau contra o estado social, é incontestavel que só
neste estado é que elle se póde aperfeiçoar intellectual
e moralmente. O selvagem é feroz, cruel e sanguinario.


Com as nações succede o mesmo que com os individuos.
Assim como os individuos isolados não progridem,
assim tambem as nações que vivem separadas
das outras permanecem estacionarias. Quanto mais amplas
forem as relações sociaes maior será o desenvolvimento
da intelligencia humana. Se o commercio abre
o caminho para a civilização e fraternidade dos povos,
é a mais alta cultura litteraria e scientifica que poderá
fazê-las attingir o seu auge. A cultura litteraria, além
de ser indispensavel a todo o homem, seja qual fôr a
sua posição social, é o factor mais poderoso da solidariedade
universal. Quando as obras litterarias e scientificas
em que se revela a maior pujança do espirito humano
estiverem vulgarizadas em todos os paises, então{4}
a fraternidade universal não será certamente um sonho
vão, prestar-se-ha o culto mais ardente á liberdade e á
egualdade, finalizarão as guerras, que são verdadeiros crimes
sociaes. São os eloquentes escriptores, os sublimes
poetas e os eminentes sabios que mais têm contribuido
para o progresso intellectual e moral do genero humano;
devemos pois tributar as mais ardentes homenagens
a todos os bemfeitores da humanidade, a todos os
grandes homens que a têm honrado com o seu genio
litterario, scientifico ou philosophico.


São rarissimas as manifestações populares que não
são excitadas pelas paixões politicas. Este facto é um
triste symptoma da profunda ignorancia que ainda lavra
no nosso pais.


As homenagens prestadas aos grandes escriptores e
aos sabios eximios devem ter por unica origem a gratidão
popular pelos relevantissimos serviços que prestaram,
pelos grandes esforços por elles envidados para
instruir e moralizar a sociedade.


Bem sei que a politica é indispensavel para o progresso
dos povos, mas tambem é certo que no campo
da politica se põem ordinariamente as paixões partidarias
acima dos affectos mais nobres e sublimes do coração
humano, acima do amor da verdade e da justiça,
da rectidão e da imparcialidade que devem caracterizar
todo o homem de bem, todo o cidadão honrado e
virtuoso. É um espectaculo assás desagradavel o vêr
que, no campo da politica vil e mesquinha, de um lado
se encontram homens sempre promptos a adular os poderosos
da terra, todos os tyrannos; seja qual fôr a denominação{5}
que se lhes dê; do outro, individuos que,
sob a mascara das doutrinas mais avançadas, procuram
lisonjear as paixões muitas vezes ignobeis e mesquinhas
das turbas analphabetas, ignorantes e fanaticas.
O homem que só procura a verdade e o bem, que não
se deixa dominar pelas paixões politicas, que é imparcial
e recto, que ousa fallar ou escrever sem preconceitos
contra a profunda corrupção do seu seculo e do
seu pais, que não hesita em vituperar os vicios de todas
as classes sociaes, que não vende a sua consciencia
no mercado dos poderosos nem procura illudir a
plebe ignorante e fanatica, que muitas vezes applaude
inconscientemente os discursadores frivolos, cujo merito
apenas consiste na verbosidade vacua e na habilidade
para afagar as preoccupações populares, o homem
que considera a mentira um crime, que louva ou vitupera
com toda a sinceridade e justiça, forcejando por
não faltar á verdade, que não mercadeja com a sua
intelligencia, que Deus só lhe deu para conhecer o bello,
o verdadeiro e o justo, aquelle que assim procede
com toda a dignidade é sempre o alvo das censuras
mais acres e injustas, chega a ser muitas vezes calumniado
pelos fanaticos de todas as escolas e de todos
os partidos; mas, no meio d'estas grandes miserias sociaes,
ha sempre um grupo de homens sensatos e moderados,
illustrados e honestos, que comprehendem o
seu modo de pensar e de sentir e lhe fazem a devida
justiça; quando isto não succedesse, bastar-lhe-hia a
pureza da sua consciencia para o consolar, para lhe
suavizar as amarguras provenientes da injustiça dos{6}
homens, porque a consciencia é para todo o homem
sincero, imparcial e recto a fonte dos prazeres mais intensos
e duradouros, porque é a voz da consciencia que
o impelle a proseguir denodado e imperturbavel o caminho
da verdade e da justiça, sem lhe importarem os
murmurios, os vituperios que em volta d'elle possam
levantar todos os ignorantes e maus, todos os homens
dominados pelo fanatismo religioso, philosophico ou politico.


Ha uma cousa muito mais nobre e elevada do que
a politica, uma occupação que não degrada os caracteres
nem corrompe os costumes, em que não é preciso
sacrificar a consciencia nem praticar a injustiça, que
nos serve de consolação no meio de todas as angustias:
é a cultura litteraria e scientifica. Sem esta cultura tão
proveitosa não poderiam realizar-se nas sociedades
transformações beneficas, solidas e duradouras, não teriam
os povos consciencia dos seus direitos e dos seus
deveres, não conheceriam o seu passado nem saberiam
como proceder para se tornarem mais moralizados e felizes,
não poderia haver politica liberal e sensata.


Quando se trata de prestar homenagens áquelles
grandes vultos que tanta luz irradiaram nos seus escriptos,
todos, sem distincção de partidos, de escolas philosophicas
e litterarias, devem unir-se para mostrar a
sua gratidão para com aquelles que tão poderosamente
contribuiram para o progresso intellectual e moral da
sua patria e da humanidade.


Ninguem mais digno das nossas homenagens do
que o grande vulto de cujas virtudes e meritos litterarios{7}
e scientificos venho hoje fallar-vos. Ninguem mais
digno das nossas homenagens do que o eminente escriptor
que se chamava Alexandre Herculano de Carvalho
e Araujo. Ninguem mais digno das nossas homenagens
do que aquelle cidadão illustre que foi a maior
gloria portuguesa d'este seculo e uma das maiores glorias
portuguesas de todos os seculos.


Lisboa, que foi o berço de Camões e de Vieira, de
Diogo de Couto e de D. Francisco Manuel de Mello, tambem
possue a gloria de ser a terra onde nasceu um escriptor
em cuja alma se achavam, por assim dizer,
conglobados muitos dos predicados que adornavam os
espiritos d'aquelles grandes homens; um escriptor que
chegou a adquirir na litteratura universal um dos nomes
mais illustres; um grande lyrico, cujo sentimento
religioso é profundo como o de Lamartine, cujo amor
da liberdade é vehemente como o de Victor Hugo, cujo
patriotismo é ardente como o de Béranger; um romancista
que, alem de rivalizar com Walter Scott na erudição
e no estylo, revela, na pintura das grandes paixões,
a energia de Shakspeare e Byron, e nas descripções
de batalhas se parece com Homero; um historiador
eloquente como Tito Livio, vigoroso como Tacito, conciso
como Sallustio, elegante como Xenophonte, claro como
Taine, consciencioso e erudito como Thierry, imparcial
como Maccaulay, philosophico como Guizot e poetico
como Michelet; um epistolographo sentimental como
Rousseau e sobrio como Voltaire; um polemista cujo estylo
não é menos grandioso que o de Lamennais e que
na vehemencia da indignação rivaliza com Juvenal.{8}
Ser tudo isto ao mesmo tempo é um dos phenomenos
mais raros e maravilhosos que nos póde apresentar a
historia litteraria. Pois tudo isto foi Herculano; este
phenomeno extraordinario e verdadeiramente maravilhoso
é-nos apresentado pela sua obra monumental e
complexa.


É immensa a gloria de Herculano, mas tambem é
immensa a gloria de Portugal por ter sido a patria de
um escriptor tão insigne e de um varão tão austero.
Herculano foi incontestavelmente um dos principaes
mestres da nossa lingua, um dos pensadores mais profundos
da nação portuguesa e um dos historiadores
mais eloquentes, exactos e imparciaes que o mundo tem
produzido. A immensidade do seu genio levou o grande
historiador inglês, o illustre Maccaulay, tão sobrio em
louvores, a proferir esta phrase enthusiastica: «A Hespanha
deveria esforçar-se por conquistar Portugal só
para possuir Herculano.»


O principe dos historiadores portugueses nasceu no
dia vinte e oito de março de mil e oitocentos e dez.
Ha por consequencia noventa annos que neste bello
pais, nesta formosa cidade banhada pelo Tejo, debaixo
d'este ceu puro e limpido, nasceu um escriptor em cujo
coração se abrigava a sensibilidade ardente de um poeta
e em cujo cerebro fulgia a intelligencia profunda de
um philosopho. Ha noventa annos que nasceu em Portugal
um dos seus escriptores mais brilhantes, fecundos
e eruditos e o seu prosador mais eminente. Ha noventa
annos que veiu ao mundo um dos artistas mais
varonis, um dos caracteres mais austeros, um dos corações{9}
mais sensiveis, energicos e apaixonados, um dos
mais brilhantes luminares da sciencia historica.


A natureza difficilmente produz os grandes homens;
são rarissimos em todas as nações. Por isso devemos admirá-los
e glorificá-los como entes extraordinarios que
a Providencia destinou para conduzir a humanidade
pela estrada do progresso e da civilização.


Se attendermos á pequenez do territorio que occupamos
na Europa e á respectiva população, Portugal é
uma das nações que maior numero de homens illustres
têm produzido. O nosso pais tem sido o berço dos mais
arrojados heroes e dos mais eloquentes escriptores. A
litteratura portuguesa é tão rica e luxuriante como o
solo da nossa patria.


A excellente posição geographica do nosso pais, o
delicioso clima que possuimos, as bellezas naturaes que
adornam esta abençoada terra sulcada de rios ora graves
e imponentes, ora risonhos e graciosos, os valles amenos
e serras magestosas de que ella é matizada e
que despertam em nós o sentimento do bello, esse vasto
e profundo oceano que nos offerece o espectaculo
mais grandioso tornando-nos scismadores e melancolicos
e impellindo-nos ás mais altas cogitações e ao mais
profundo sentimentalismo, a aptidão assimiladora da
nossa raça, cujo vigor não poude ser completamente
destruido por mais de duzentos annos de educação jesuitica
e de tyrannia inquisitorial, tudo ha contribuido
poderosamente para que Portugal tenha produzido grande
numero de homens distinctos em todos os ramos de
litteratura, especialmente na poesia e na historia, que{10}
são os generos litterarios que mais se coadunam com a
nossa indole nacional. No meio de tantos poetas e prosadores
eminentes occupa Herculano incontestavelmente
um dos primeiros logares.


Alexandre Herculano era um d'aquelles homens em
quem se acham reunidos os predicados mais oppostos;
possuia uma sensibilidade ardente e uma profundeza
admiravel, uma imaginação vulcanica e uma grande
perspicacia na investigação da verdade; a sua intelligencia
era eminentemente analytica e synthetica; o seu
espirito era simultaneamente poetico e philosophico;
nas suas obras encontra-se um estylo ao mesmo tempo
simples e solemne, conciso e energico, claro e imaginoso,
sobrio e elegante. Era verdadeiramente assombroso
o poder e a harmonia das suas faculdades. Herculano
foi um dos genios mais notaveis do seu seculo
e do seu pais; ninguem ainda revelou uma sensibilidade
mais energica e varonil do que elle. Em todas as litteraturas
rarissimas vezes se encontra um escriptor dotado
ao mesmo tempo de aptidões tão elevadas e numerosas.


Não se deve estudar a vida de Herculano independentemente
das suas obras, porque em todas se revela
o fogo sagrado que o anima, a sua grande imaginação,
a poderosa energia do seu temperamento, a rigidez do
seu caracter, o seu ardente enthusiasmo por tudo quanto
é nobre e bello, o seu amor da sciencia e da virtude,
a sua paixão pela liberdade e a sua profunda abnegação;
numa palavra, porque em todas as suas obras
está vigorosamente estampado o seu nobre caracter e o
seu grandioso espirito.{11}


A indole eminentemente poetica e philosophica de
Herculano revelou-se desde a infancia; as impressões
que se experimentam nos primeiros annos da vida têm
grande analogia com as inclinações dos ultimos annos:
nas tendencias infantis já se descobre o que se ha de
vir a ser na edade de homem.


Pelos escriptos de Herculano conhecemos muitos factos
da sua vida, narrados com a sinceridade que caracterizava
o eminente escriptor. No Monge de Cister diz
elle, referindo-se aos dias-santos dos seus tenros annos:
«Á tarde corria pela relva com os outros moços da minha
edade, e travava luctas e gritava e ria e suava e
tripudiava nos jogos e brinquedos, que são proprios
d'aquella edade; mas, quando o sol descia para o horizonte,
ia assentar-me á sombra de uma grande nogueira,
sósinho, a ouvir cair num tanque uma pequena
bica d'agua, e alli ficava muito tempo a scismar. Em
que? Eu sei lá! Em nada, provavelmente. Mas scismava
e sentia levantar-se-me no coração um fumosinho de
tranquilla melancolia, fumosinho que se condensava
brevemente nos olhos em lagrimas, que não chegavam
a rolar, mas que nelles bailavam. E alli me achava a
noite, e buscavam-me, e desfaziam-me o encanto, mas
ficava-me cá a saudade...»


Estas palavras eloquentes e repassadas da mais vehemente
poesia mostram-nos que já na sua infancia Herculano
revelava uma grande tendencia para a solidão,
um temperamento melancolico, um espirito assás meditabundo,
um coração muito impressionavel, uma alma
verdadeiramente poetica, onde se começava a accender{12}
o amor da natureza. As suas tendencias infantis não
denunciariam já o grave e austero solitario de Valle de
Lobos? Aquella creança prodigiosa, que se afastava dos
seus companheiros para meditar, havia de ser mais
tarde o vigoroso cantor da Semana Santa e da Arrabida,
o sublime idealista do Eurico e o renovador dos
estudos historicos em Portugal.


Para bem se avaliarem os escriptos e as opiniões de
Herculano é mister que examinemos a sua educação.
Não ha homem algum, por maior que seja o seu espirito,
em quem a educação não exerça uma poderosa influencia;
são profundos os vestigios que deixam no espirito
os primeiros habitos e idéas.


Herculano era naturalmente religioso como a maior
parte dos grandes poetas, mas a educação que recebeu
contribuiu poderosamente para que no seu espirito ficassem
profundamente gravadas as crenças christãs. Estas
crenças foram certamente modificadas pelo espirito philosophico
de que a natureza o dotara, mas, embora chegasse
a combater com a maior energia os novos dogmas
que Roma introduziu no catholicismo, nunca em
seu espirito se extinguiu a religiosidade, nunca renegou
um só dos principios fundamentaes do verdadeiro christianismo.
Em toda a sua vida foi um crente sincero, um enthusiasta
da moral evangelica, um espiritualista ardente.
Era um velho catholico, um sectario intransigente da
igreja primitiva. Foi considerado hereje por uma grande
parte do clero, mas aquelle hereje era um verdadeiro
christão, que não admittia innovações no catholicismo
nem transigia com a Companhia de Jesus.{13}


A lucta que se travava no seu espirito entre a fé e
o raciocinio, entre a religião e a philosophia, e que só
póde ser devidamente avaliada por aquellas almas apaixonadas
que, depois de receberem uma educação eminentemente
christã, se acham invadidas pelo verme
roedor do scepticismo, essa lucta dolorosa em que se
estorce a alma do crente illustrado está admiravelmente
descripta no magnifico prologo do «Parocho d'aldeia»,
onde se encontra o seguinte trecho, cuja sublimidade
rivaliza com a dos mais bellos monumentos da poesia
religiosa de todos os seculos:


«Feliz a intelligencia vulgar e rude, que segue os
caminhos da vida com os olhos fitos na luz e na esperança
postas pela religião além da morte, sem que um
momento vacille; sem que um momento a luz se apague
ou a esperança se desvaneça! Para ella não ha
abraçar-se com a cruz em impeto de agonia, e clamar
a Jesus:—«Creio, creio, oh Nazareno! Creio em ti,
porque a tua moral é sublime; porque eras humilde e
virtuoso; porque, filho da raça soffredora e austera
chamada o povo, eras meu irmão, e não podias, tão
bom, tão singelo, tão puro, enganar teu pobre irmão.
Creio, creio, oh Nazareno! porque até á hora de expirar
na ignominia, até á hora da grande prova, nunca
desmentiste a tua doutrina. Creio, creio, oh Nazareno!
porque tu só nos explicaste o mysterio d'esta
associação monstruosa da saude, do ouro, do poderio e
dos crimes a um lado, e a da enfermidade, da pobreza,
da servidão e da innocencia a outro; porque nos explicaste
como os destinos humanos se compensavam além{14}
do sepulchro. Creio, creio, oh Nazareno! porque só tu
soubeste revelar a consolação á extrema miseria sem
horizonte, e os terrores á completa felicidade sem termo
na vida collocando no logar do destino a Providencia,
e no do nada a immortalidade! Creio, creio, oh Nazareno!
porque a intensidade do teu viver é um impossivel
humano; a victoria da tua doutrina severa contra
a philosophia e o paganismo, um milagre; a gloria do teu
nome de suppliciado maior que todas as glorias das mais
altas e virtuosas intelligencias do mundo. Mas foste na
verdade um Deus?»


Como é profundamente arrebatador este bellissimo
trecho, onde o sentimento religioso é expresso com tanto
vigor como nos Pensamentos de Pascal ou nos Sermões
de Bossuet e onde a concisão e a harmonia se
reunem do modo mais assombroso! No eloquentissimo
prologo do «Parocho d'aldeia» ha mais profundeza, energia
e solemnidade do que nos mais bellos capitulos do
«Genio do christianismo» de Chateaubriand. Este admiravel
prologo é um verdadeiro poema philosophico, onde
se revela um raciocinio vigoroso alliado a uma pujante
imaginação e ardentissima sensibilidade.


Como Pascal, Herculano caiu no scepticismo philosophico
e, vendo quão profundas eram as dores que
a duvida produzia na sua alma e quão grande era
a fraqueza da razão humana, abraçou-se com a cruz,
procurando refugio na religião, que era para elle uma
fonte perenne de consolações e onde encontrava tudo
quanto havia mais bello e grandioso para o seu coração
ardentissimo, tudo quanto podia satisfazer a sua{15}
grande imaginação de poeta. Para Herculano o christianismo
era não só a mais sublime de todas as religiões
mas a causa principal da civilização moderna. Não ensinou
Christo que todos os homens eram eguaes perante
Deus, isto é, perante a Justiça eterna? Não foi elle quem
primeiro prégou a fraternidade universal e a tolerancia?
Não causaram as suas palavras vibrantes e sonoras, os
seus discursos profundamente liberaes tanto susto aos
tyrannos e hypocritas?


Para Herculano o christianismo era um facto altamente
grandioso não só pelo lado poetico mas tambem
pelo lado social; para elle tinham uma significação
profundamente analoga estas duas palavras: redempção
e liberdade.


Em Herculano havia duas almas, que mantinham
entre si um perfeito equilibrio: uma, religiosa e poetica;
outra, philosophica e propensa ao scepticismo. A
primeira fez d'elle um escriptor de primeira ordem; a
segunda, um pensador profundo, que eliminou da nossa
historia tudo quanto nella havia phantastico e milagroso.


Herculano não era certamente um inimigo da philosophia;
o que apenas teve em vista no prologo do
«Parocho d'aldeia» foi exprimir as agonias intimas produzidas
pelo scepticismo involuntario e mostrar quão doce
era a tranquillidade gerada pela crença viva. O homem
que introduziu em Portugal a philosophia da historia e
que tão eloquentemente advogou nalguns dos seus escriptos
a causa da instrucção popular, deu bastantes
provas de quanto amava a cultura scientifica e philosophica.{16}
Aquelle prologo é apenas um desabafo de
poeta, uma manifestação sincera e profundamente lancinante
dos tormentos que opprimiam a sua alma, que
gemia na duvida, embora nella estivesse profundamente
gravado o sentimento religioso.


Os escriptores mais eloquentes têm ordinariamente
sido religiosos. Se a nossa imaginação se transportar á
Grecia, á patria da poesia, da eloquencia e da philosophia,
lá encontraremos a propagar o idealismo o divino
Platão, aquelle grande philosopho a quem Mithridates
levantou uma estatua e Aristoteles um altar e cujo estylo
poetico, enthusiastico, doce e harmonioso ainda
hoje causa a admiração do mundo. Com que energia
não é expresso o sentimento religioso nas sublimes odes
de Pindaro e nas solemnes e magestosas tragedias de
Eschylo!


Passemos a Roma, e lá acharemos o sentimento religioso
revelado nas obras de Virgilio, de Cicero e de
Tito Livio. O grande Lucrecio, o mais profundo e um
dos mais eloquentes poetas romanos, que no seu brilhante
poema «Da natureza das cousas» romanizou o epicurismo,
negou a existencia dos deuses e a immortalidade
da alma, divinizou a materia, explicou a origem
do mundo sem intervenção divina e aconselhou o suicidio,
foi sem duvida uma excepção.


Mas em nenhuma litteratura da antiguidade se exprimiu
o sentimento religioso com tanta simplicidade,
força, doçura, nobreza e sublimidade como na litteratura
hebraica. Ainda nenhum escriptor antigo ou moderno
conseguiu ser mais sublime do que Isaias, nem mais{17}
sentimental e terno do que David, nem mais magestoso
do que Moysés, nem mais melancolico do que Jeremias.


Na edade média apparece-nos o sublime Dante, o
cantor do catholicismo, produzindo essa obra prima intitulada
A Divina Comedia, que levará o nome do seu
auctor á mais remota posteridade e que é uma das
mais bellas producções do espirito humano.


Nos tempos modernos foi o sentimento religioso que
inspirou a Milton a sua maravilhosa e sublime epopeia
O Paraizo Perdido, a Bossuet as suas eloquentes Orações
funebres e a Pascal os seus profundos e magestosos
Pensamentos.


No seculo dezoito, nesse seculo philosophico e revolucionario
em que fizeram grandes progressos o scepticismo
e a incredulidade e se propagaram com immensa
actividade as doutrinas que deviam produzir
as grandes tempestades politicas e sociaes, nesse grande
seculo, ao qual devemos comtudo immensos beneficios,
João Jacques Rousseau, um dos mais eloquentes
prosadores franceses, defendeu com muito enthusiasmo
a existencia de Deus e a immortalidade da alma e exaltou
a moral evangelica, distinguindo-se pelo seu deismo
ardente, que elle manifestou num estylo tão suave
e harmonioso que faz lembrar o de Platão.


No seculo dezanove, o seculo dos estudos historicos
e da philosophia positiva, vemos o sentimento religioso
expresso com uma vivacidade admiravel nas obras de
Victor Hugo, Lamartine, Chateaubriand, Manzoni, Walter
Scott, Lamennais, Renan, Thierry, Guizot, Michelet,{18}
Flammarion, Tolstoi e muitos outros. Este sentimento
sublime do coração humano existe não só nos que professam
o christianismo ou qualquer outra religião positiva
mas tambem em todos os sectarios da religião natural.


Como a religião tem raizes profundas no coração do
homem, hão de existir sempre, por mais alto que se
eleve a sua intelligencia, almas apaixonadas que se
comprazam em estar abrasadas no fogo sagrado do
sentimento religioso. Eu não creio que este venha a
extinguir-se no seio da humanidade mas estou profundamente
convicto de que com o progresso da civilização
a religião individual se ha de tornar cada vez mais
pura, isto é, se ha de ir libertando das superstições
com que a têm deturpado a imaginação e a ignorancia
dos povos e os interesses sacerdotaes. Embora se derribassem
os altares e se destruissem os templos, a religiosidade
havia de existir perpetuamente no coração do
homem porque bastaria a contemplação da natureza
magestosa e bella que nos circumda para despertar em
nós a idéa mais sublime a que se elevou a intelligencia
humana, a idéa de Deus.


Se Herculano, além de ser um grande poeta, foi
um dos prosadores mais poeticos e eloquentes que
têm existido em todos os seculos, que admira que o
seu espirito fosse eminentemente religioso? Todas as
crenças são dignas do maximo respeito comtanto que
haja sinceridade naquelles que as professam. O homem
que não respeita as opiniões alheias é inimigo da tolerancia
e da liberdade, por mais avançadas que pareçam{19}
as suas idéas. O fanatismo philosophico é para mim
tão reprehensivel como o fanatismo religioso. Considero
pois injusto, absurdo e ridiculo o deprimir Herculano
por causa da sua paixão ardente pelo christianismo, da
sua crença em Deus e na immortalidade da alma, como
o têm feito alguns d'esses criticos superficiaes ou mal intencionados
que costumam apparecer em todas as epochas
para depreciar as obras mais excellentes que tem
produzido o genio do homem.


É indubitavel que o christianismo exerceu uma influencia
benefica no genio litterario de Herculano. Foi
nas paginas sublimes da Biblia que Herculano bebeu
uma parte das suas inspirações; foi no estylo biblico
que elle escreveu o terrivel e eloquente opusculo A Voz
do propheta e os sublimes e dolorosos cantos do presbytero
de Carteia, que fazem parte do seu mais bello e
magestoso romance, a que deu o titulo de Eurico. Mas,
no emprego do estylo biblico, Herculano, longe de ser
um simples imitador, revelou sempre a poderosa originalidade
que caracteriza todos os seus escriptos.


O sr. Theophilo Braga, na sua Historia do romantismo,
diz que Herculano não se elevou acima da metaphysica
christã; mas o distincto professor esqueceu-se
de accrescentar que no tempo de Herculano a maior
parte dos grandes espiritos que tanto illustraram o seu
seculo nos paizes mais adiantados da Europa e da America,
se achavam no mesmo estado psychologico e que
a philosophia positiva ainda não conseguiu derribar o
espiritualismo.


Em todas as escolas philosophicas tem havido pensadores{20}
profundos. O espiritualismo christão não impediu
Herculano de ser um dos mais eminentes historiadores
do seu seculo, assim como não tirou mais modernamente
ao immortal Pasteur a glória de ser um sabio
de primeira ordem, um dos maiores bemfeitores da
humanidade. Não obstante as grandes modificações por
que passou o altissimo espirito de Victor Hugo, eu considero
o seu christianismo, embora philosophico, incomparavelmente
mais puro do que o de Torquemada e S.
Domingos de Gusmão, cujo procedimento fanatico estava
em completo antagonismo com os principios sublimes,
com as maximas sacrosantas proclamadas no Evangelho.
Victor Hugo, apesar do seu espiritualismo ardente
e do seu enthusiasmo pela moral evangelica, foi um dos
escriptores mais eloquentes e philosophicos que a França
tem produzido. Se Guizot e Thierry na França, Cantu
na Italia, Maccaulay na Inglaterra, Herder e Niebuhr
na Allemanha, Prescott nos Estados-Unidos da America
puderam ser ao mesmo tempo historiadores de primeira
ordem e espiritualistas christãos, porque não poderia
succeder o mesmo em Portugal a Alexandre Herculano?
Condemnar este grande homem pelo seu espiritualismo
ardente e pelas suas crenças religiosas seria o mesmo
que condemnar a sua epocha e a escola romantica de
que elle foi um dos mais distinctos ornamentos, seria
faltar á justiça e imparcialidade que deve ter o verdadeiro
critico.


Creio que, em quanto a humanidade existir, ha de
haver sempre discordancia em materia philosophica. A
historia da philosophia, diz Herculano, é a historia de{21}
um edificio começado ha milhares d'annos em que um
seculo revolve os fundamentos que outro lançou, para
lançar os seus, os quaes egualmente são revolvidos pelo
seculo seguinte, cujos trabalhos condemnará o que vier
após elle. A duvida, a que o espirito de Herculano era
naturalmente propenso, como se revela em muitos dos
seus escriptos, impedia-o de se deixar dominar completamente
pelas crenças religiosas, que nunca exerceram
a minima influencia nas suas investigações historicas.
Esta minha opinião é completamente opposta á que o
sr. Theophilo Braga manifesta na Historia do romantismo
quando nega a Herculano a possibilidade de comprehender
a vida politica do povo portuguez pelo facto de ser
um christão fervoroso e poetico. Mas o distincto escriptor
contradiz-se na mesma página quando, para deprimir
Herculano, faz os maiores elogios a Agostinho
Thierry, que não era menos christão do que o principe
dos historiadores portugueses.


Nenhum escriptor do romanticismo foi apreciado tão
injustamente pelos seus adversarios como Alexandre
Herculano, o que para mim é mais uma prova do seu
immenso valor. Herculano, que foi accusado de impio
pelos partidarios da reacção ultramontana e do jesuitismo,
tem sido criticado injustamente por alguns escriptores
que, declarando-se sectarios do positivismo, estão
muito longe de seguir as pisadas de Taine e de Littré,
dois positivistas eminentes que, pelo seu caracter austero,
espirito philosophico e estylo elegante, primoroso,
correcto e limpido, se tornaram dignos da veneração
não só da França mas de todo o mundo. Venero todos{22}
os grandes homens, seja qual for a sua escola, porque
todos têm contribuido poderosamente para o progresso;
o que detesto é a injustiça, a maledicencia e o fanatismo.
O critico, para ser eminente, deve pôr a sua consciencia
acima de todos os preconceitos, de todo o espirito
do partido.


O amor da verdade é a principal qualidade do historiador.
Foi esta qualidade, associada a muitas outras,
que fez com que Herculano fosse um dos maiores
historiadores do mundo. Eu não quero dizer que elle
não se enganasse, porque isso seria contrario á natureza
humana; não ha ninguem infallivel, a não ser
o padre santo para os partidarios do neo-catholicismo
ou do catholicismo influenciado pela Companhia de Jesus.
O que é certo é que Herculano examinava com a
mais profunda attenção tudo quanto escrevia, empregava
todos os meios de não falsear a historia, tudo sacrificava
ao amor da verdade, fazia fallar os factos, não
enchia a historia de generalizações falsas, intempestivas
e absurdas; tudo quanto dizia firmava-se em documentos
que elle criticava com a maior severidade e de
cuja authenticidade estava profundamente convicto; não
fazia syntheses que não se estribassem na mais profunda
e rigorosa analyse. O mais abalisado analysta historico
que Portugal tem produzido teve sempre receio
de cair nessa laboração subjectiva, falsa e imaginosa,
que caracteriza muitos espiritos do seculo dezanove.


Quantas obras historicas se não tem escripto, que,
em vez da verdadeira philosophia da historia, nos apresentam
a philosophia dos seus auctores! Os trabalhos{23}
historicos de Herculano foram incomparavelmente mais
syntheticos do que tudo quanto no seu genero se havia
escripto anteriormente em Portugal; mas, se a generalização
philosophica não existe nelles mais copiosamente
é porque ainda se não tinham realizado com a amplitude
indispensavel as investigações eruditas sem as quaes
toda a philosophia da historia seria apenas um edificio
sem base; é porque ainda escasseavam os materiaes
sufficientes para se poderem fazer em larga escala syntheses
profundas, exactas e rigorosas.


Quantas syntheses formuladas no seculo dezanove
não serão materia de riso para o seculo vigesimo! Os
escriptores gongoricos e nebulosos, que têm falsificado
a historia com syntheses falsas e temerarias, parecem-se
com aquelle fidalgo da Mancha, chamado D. Quichote,
que em cada moinho de vento via um gigante, em cada
rebanho um grande exercito; no seu furor de generalizar,
os modernos gongoristas em cada facto vêem
uma lei.


Diz o snr. Theophilo Braga que Herculano não possuia
disciplina philosophica; eu estou profundamente
convicto do contrario. Foi a disciplina philosophica que
deu a Herculano o mais excellente methodo no modo de
escrever historia; foi ella que fez com que o nosso
grande historiador procedesse sensatamente, começando
pelo exame rigoroso dos documentos, passando á anályse
exacta e minuciosa dos factos e por fim á generalização
philosophica, de que elle usou com a devida sobriedade.
Os historiadores que, em vez de ter o maximo rigor na
investigação dos acontecimentos, enchem a historia de{24}
syntheses phantasticas e plagiadas, é que revelam falta
de disciplina philosophica.


O methodo seguido por Herculano está em perfeita
harmonia com as doutrinas de um dos maiores luminares
da philosophia, o grande Bacon, que sustentava que
a generalização se devia fazer vagarosamente, considerando
as syntheses feitas á pressa como um grande
obstaculo ao progresso das sciencias e uma causa poderosa
da multiplicação das polemicas.


Só um genio historico verdadeiramente prodigioso
como Herculano, poderia realizar em Portugal o que lá
fóra se fez com muito mais elementos. O eminente historiador
estava num pais atrazadissimo em estudos historicos
e philosophicos, num pais em que uma parte do
clero ora roubava documentos ora se recusava energicamente
a entregá-los, num pais em que os monumentos
historicos dispersos pelas collegiadas e mosteiros desappareceriam
completamente se Herculano os não tivesse
colligido. Póde alguem, diz Oliveira Martins, avaliar o
trabalho do obreiro sem ferramenta nem trabalho são?


O amor da verdade e da justiça predominava de tal
modo em Herculano que seria capaz de sacrificar-lhe
todos os outros affectos do seu coração; elle punha a
verdade acima de tudo. Herculano nunca teve em mira
sacrificar a sua consciencia ao serviço de qualquer seita
ou partido; no seu rigoroso espirito a paixão pela
verdade estava acima da religião e do patriotismo. A
grande imparcialidade com que Herculano apreciava
não só os papas mas tambem aquelles homens a quem
a igreja canonizou, mostra-nos evidentemente que o espirito{25}
catholico não suffocou nelle a paixão mais nobre
do verdadeiro historiador, o amor da verdade. O seguinte
trecho do segundo volume da Historia de Portugal
é uma prova da veracidade da minha asserção:


«Ao passo que um homem de genio, Innocencio
III, se assentava no solio pontificio para manter a acção
da jerarchia sacerdotal, surgiam da obscuridade outros
dous homens que haviam de hasteiar de novo a bandeira
da abnegação e fazer abraçar pelos seus sectarios
a rigorosa pobreza repellida das congregações monasticas,
instituindo em frente d'ellas as congregações mendicantes.
Ninguem ignora os nomes d'estes dous individuos:
Francisco de Assis e Domingos de Gusmão:
aquelle, humilde mas abastado burguês italiano que,
depois de convertido ao mysticismo, seguia com tanto
ardor a vereda da mortificação como antes seguira a
espaçosa estrada dos deleites; este, nobre e altivo hespanhol,
já revestido de dignidades ecclesiasticas e que
se arrojara á grande empreza da reforma sem perder
os caracteres da sua raça. Austero e inflexivel, homem
cujos avós pelejaram sempre contra os sarracenos com
o ferro numa das mãos e o facho do incendio na outra,
dir-se-hia que mal sabe combater de diverso modo os
que não crêem como elle. A sua exaltação religiosa é
intolerante: a luz suave do Evangelho não póde vê-la
senão reflexa na espada polida, senão retincta em sangue.
O gemido do hereje no patibulo é para elle um
hymno ao manso cordeiro do Calvario: para elle o algoz
exerce um sacerdocio.»


Neste eloquentissimo parallelo, um dos mais concisos,{26}
energicos e claros de todas as litteraturas, mostra-nos
Herculano a profunda differença que houve entre
os fundadores das duas ordens dos franciscanos e dominicanos.
O fanatismo do terrivel S. Domingos de Gusmão
foi por elle estigmatizado num estylo vigorosamente
poetico; o facto da igreja ter posto este homem
feroz, cruel e sanguinario no numero dos santos não
impediu Herculano de pintá-lo com toda a fidelidade.


É de admirar que, referindo-se o eminente historiador
a estes dois vultos da igreja, não fizesse a mais
leve menção do santo mais popular para os portugueses,
de Santo Antonio, que não só pertenceu á ordem
franciscana mas tambem viveu no reinado de D. Affonso
II e cuja gloria o clero português quasi que olvidou
durante seculos deixando-o envolto na lenda milagreira
e chegando apenas a occupar-se dos seus escriptos e a
enaltecer a sua influencia social quando pretendeu fazer
manifestações reaccionarias e jesuiticas. Estou profundamente
convicto de que, se o grave historiador,
apesar de ser eminentemente christão e patriota, não
se occupou do referido santo, é porque, relativamente
a esta gloria nacional, não encontrou nos cartorios que
tão activamente revolveu documentos que satisfizessem
o seu espirito extremamente severo e rigoroso. Aquelle
grande philosopho, a quem o sr. Theophilo Braga chama
catholico ferrenho, punha sempre o amor da verdade
acima do proprio catholicismo. Até no modo de considerar
a religião christã se revela a poderosa autonomia
da sua vasta e profunda intelligencia. Com que energia
não combateu Herculano as ambições clericaes, a politica{27}
da igreja! O catholicismo, que elle apreciava não
só poeticamente mas tambem debaixo do aspecto prático,
não o impediu de tirar conclusões, como pretende o auctor
da Historia do romantismo. O espirito de Herculano
era ainda mais positivo do que o de alguns positivistas
que se deixam seduzir pelas miragens da sua imaginação
e muitas vezes da imaginação alheia.


Nas Questões de litteratura e arte diz o sr. Theophilo
Braga que as primeiras impressões do espirito de
Herculano o tornaram um padre por dentro. Porque motivo
o distincto escriptor não deu este epitheto a tantos
outros portugueses illustres que não só foram catholicos
mas nunca luctaram com os padres, nunca ousaram
combater energicamente a reacção ultramontana e o
jesuitismo, nunca se preoccuparam com os progressos
que a Companhia de Jesus tem feito em Portugal? Que
um homem rude, sem instrucção, tendo apenas algumas
idéas superficiaes ministradas pelo jornalismo politico,
chegue a confundir a religião com o jesuitismo, isso
não me admira; o que me causa verdadeiro assombro,
o que me impressiona muito desagradavelmente é que
o sr. Theophilo Braga, cujo talento é assás notavel,
procure deprimir Herculano dando-lhe o epitheto de padre.
O grande lyrico João de Deus, vivendo numa epocha
menos religiosa, foi um catholico fervoroso que
nunca desagradou ao clero como Alexandre Herculano;
mas quem se lembrou de dar ao espontaneo, singelo e
mavioso poeta do Campo de flores o epitheto de padre?
Almeida Garrett, o glorioso reformador do theatro nacional,
escreveu um elegantissimo tratado de educação,{28}
onde não se revela menos catholico do que Herculano;
todavia qual foi o critico que procurou deprimi-lo chamando-lhe
padre? Não me consta que alguem désse este
epitheto nem a Rebello da Silva por ter sido o auctor
dos Fastos da Igreja nem a Camillo Castello Branco por
haver escripto uma obra religiosissima, a Divindade de
Jesus. A seguirmos a critica do sr. Theophilo Braga, não
só poderiamos affirmar que o mosteiro dos Jeronymos
ficaria em breve repleto de padres se quizessemos continuar
a trasladar para aquelle sumptuoso monumento
os restos mortaes dos nossos grandes homens, mas tambem
dariamos o referido epitheto á maior parte desses
genios prodigiosos cujos descobrimentos scientificos contribuiram
tão poderosamente para o progresso da humanidade
como Kepler, Newton, Leibnitz, Pascal, Descartes,
Claude Bernard, Pasteur e tantos outros, cujo espirito
eminentemente religioso é bem notorio.


Herculano era da maxima tolerancia para com aquelles
cujas opiniões divergiam das suas; não admittia
restricções para a livre manifestação do pensamento.
Foi um catholico liberal como o celebre historiador e
theologo allemão Doellinger, que fazia d'elle o mais alto
conceito e o admirava enthusiasticamente, consultantando-o
sobre muitos pontos historicos e chegando a
occupar-se, nos Annaes historicos de Munich, da vida e
obras do nosso eminente prosador, a quem fez os maiores
elogios. Na questão religiosa, Doellinger, o grande
historiador da igreja, um dos mais profundos theologos
da Allemanha, desempenhou um papel semelhante ao
de Herculano; foi o denodado campeão do partido dos{29}
velhos catholicos allemães, que ousaram arrostar as
furias de Roma; como escriptor e lente de theologia,
exerceu um grande prestigio no seu pais, combatendo
energicamente as novas modificações feitas no christianismo
e procurando assim desviar a mocidade catholica
allemã da influencia nefasta dos jesuitas; por isso
era mal visto em Roma, era detestado pelo partido jesuitico,
pelos sectarios do neo-catholicismo.


Herculano foi o adversario mais temivel que os jesuitas
tiveram em Portugal; era dentro do christianismo
que elle os combatia com o maximo vigor; os seus vastos
e profundos conhecimentos de theologia e de historia
ecclesiastica foram as armas mais poderosas por elle
manejadas para demonstrar os erros dos ultramontanos
e a grande differença que existia entre as doutrinas jesuiticas
e as que haviam professado os christãos dos
primeiros seculos; era expondo lucidamente as opiniões
dos Padres da Igreja e dos antigos papas que elle dava
os golpes mais profundos na Companhia de Jesus e no
partido ultramontano. Na verdade os jesuitas têm-se
afastado tanto da igreja primitiva que não é mister
sair do christianismo para combatê-los; é com o Evangelho
na mão que mais solidamente se podem refutar
os seus erros gravissimos. O Manifesto da Associação
popular promotora da educação do sexo feminino, redigido
por Herculano, o qual se acha inserto no segundo
volume dos Opusculos, é a obra mais eloquente e profunda
que em Portugal se tem escripto contra a educação
jesuitica; é um livro que deve ser lido por todos
aquelles que ainda se preoccupam com o futuro da{30}
nossa patria e prezam a moralidade da familia portuguesa.
D'este brilhante opusculo vou reproduzir o seguinte
trecho, que é sem duvida um dos mais eloquentes
que se têm escripto em todas as linguas:


«O procedimento dos poderes publicos durante dez
annos e as suas tristes hesitações na actual conjunctura
legitimam, santificam a nossa resolução; porque se trata
do envenenamento moral da sociedade pelo envenenamento
moral da familia. Uma lei d'esta terra, uma lei
de sete seculos, uma lei cuja duração representa um
profundo sentimento de honra, diz que se póde ser homicida
sem crime quando a prostituição do adulterio
vai ennodoar o seio da familia. É que a familia é a molecula
social, e gangrenada ella, a sociedade esphacela-se
num monte de podridão. Vamos muito menos longe
que a lei. E todavia o perigo é maior; porque nos seminarios
da reacção não se hostiliza só a liberdade: ensina-se
tambem a revelar á donzella e á mãe de familia
delicias mais monstruosos que o adulterio. Defendemos
nossas mulheres, nossas irmãs, nossas filhas: defendemos
as mulheres, as irmãs e as filhas dos que hão de
vir depois de nós. Onde estará aqui o crime, a violencia,
o erro, o motivo sequer de suspeição? Não dissimulamos,
não tergiversamos; a nossa linguagem é simples
e explicita como as nossas intenções.»


Herculano foi inimigo acerrimo da hypocrisia e do
fanatismo; o seu culto era incomparavelmente mais interno
do que externo; pela contemplação da natureza é
que elle principalmente se elevava á idéa de Deus.


Diz o sr. Theophilo Braga que Herculano mandou{31}
construir uma capella em Valle de Lobos. Isso não admira
porque, sendo Herculano toda a vida um grande
poeta, como o revelam as suas obras tanto em verso
como em prosa, devia comprazer-se em ter deante dos
olhos objectos que lhe recordassem os bellos e saudosos
tempos da sua infancia. Na casa onde Herculano nasceu
e passou os seus primeiros annos havia uma ermida
onde um frade arrabido costumava dizer missa
os dias-santos. No Monge de Cister pinta-nos elle com
as mais vivas côres a profunda saudade que lhe causava
a lembrança dos dias-santos da sua infancia,
do altar onde no sabbado á noite se punham jarras de
flores, do frade que lhe contava lindas historias ao almoço.
Os verdadeiros poetas, os grandes sentimentalistas
amam sempre o passado. Os homens demasiadamente
positivos não podem comprehender o sentimentalismo
vehemente das grandes almas. Se a cruz era para Herculano
o symbolo da liberdade, da fraternidade e do
progresso, não é de admirar que elle a amasse entusiasticamente,
como o revelou na sua eloquente e philosophica
poesia A cruz mutilada, escripta na sua mocidade.
O ter mandado Herculano construir uma capella
em Valle de Lobos não é pois uma prova de que o seu
espirito retrocedesse com a edade. Alem d'isso o grande
escriptor não deixou de ser christão em epocha alguma
da sua vida. Rousseau, a quem os padres chamam
impio, nunca zombava da religião como Voltaire. É porque
o auctor do Emilio era um sentimentalista ardente
como Herculano. Littré, apesar de positivista, não queria
perturbar sua mulher quando ella estava deante do oratorio{32}
fazendo oração. Foi a instancias de sua esposa que
Herculano mandou construir a capella de que já fiz
menção. Ainda que elle não fosse catholico, haveria
porventura neste procedimento alguma cousa digna de
censura? O verdadeiro philosopho, o amigo da tolerancia
e da liberdade conserva sempre no seu coração o
mais profundo respeito pelas crenças alheias. A liberdade
de consciencia é um dos principios mais sacrosantos,
um dos direitos mais sagrados, não só na sociedade
mas até no lar domestico, no sanctuario da familia. O
chefe de familia não é um despota nem a mulher uma
escrava. A religiosidade é uma tendencia natural da
mulher, a crença é uma das condições da sua vida moral;
se quizerem extinguir-lhe no coração o sentimento
religioso, lançar-se-ha no caminho do jesuitismo, o que
certamente será um grande mal para a familia e para
a sociedade. A religião é um instrumento poderoso nas
mãos do jesuita; quem conseguir arrancar-lhe esta arma
prestará incontestavelmente um grande serviço ás
gerações futuras. É por meio da propaganda verdadeiramente
religiosa que se dão os golpes mais profundos
na Companhia de Jesus. A religião nasce do coração e
a philosophia da intelligencia. Se a mulher é mais dominada
pelo sentimento do que pela idéa, como poderá
ella comprehender systemas philosophicos que estejam
em antagonismo com o seu estado psychologico, com as
grandiosas aspirações do seu nobre coração? Embora
todas as opiniões sinceras sejam para mim respeitaveis,
eu entendo que, em vez de se aggredir o christianismo,{33}
falsificadores, que são os jesuitas e todos os padres cujas
doutrinas sejam identicas ás dos filhos de Loyola.


Herculano, com a sua crença religiosa, ficou profundamente
impressionado pelos estragos que a Companhia
de Jesus fazia no christianismo; por isso mostra-nos,
em muitas das suas paginas immortaes, quão perigosa
é para o futuro da nossa patria essa sociedade fundada
no seculo dezaseis por Santo Ignacio de Loyola e cujas
intrigas obrigaram a sair de Portugal os lentes mais
distinctos da Universidade de Coimbra. Na prosa mais
poetica e viril que nos apresenta a nossa litteratura, expoz
e criticou os factos mais interessantes da historia
do ultramontanismo; com a sua vista de aguia previu
os progressos que o jesuitismo havia de fazer em nossos
dias.


O sr. Theophilo Braga censura a Herculano o seu
ardor em combater o jesuitismo e os novos dogmas introduzidos
na religião catholica, dizendo que elle dispendeu
as suas forças contra os moinhos de vento do
marianismo, do infallibilismo e do syllabismo e que o
jesuitismo se tornou para elle uma preoccupapão constante;
mas, como o auctor da Historia do romantismo
se tem occupado dos mesmos assumptos, é evidente
que escreve contra si proprio, o que me causa verdadeiro
pasmo. Alem d'isto a censura feita a Herculano
recae sobre a propria imprensa republicana, que muito
frequentemente narra e estigmatiza escandalos jesuiticos.


É o poder da igreja tão pequeno que se não devam
combater com a maxima energia as suas doutrinas contrarias{34}
ao bem social? Tem porventura o jesuitismo tão
pouca força que se deva considerar um elemento desprezivel?
Não tem a Companhia de Jesus progredido
assombrosamente no nosso pais? Não estão os collegios
jesuiticos repletos de alumnos? Leibnitz, um dos genios
mais vastos e profundos não só da Allemanha mas de
todo o mundo, disse muito sensatamente: «Dae-me a
educação, que eu transformarei a Europa em menos de
um seculo.» Alexandre Herculano, com o seu profundo
criterio, conhecia a grande força da educação; por isso
receava que o jesuitismo viesse causar a decadencia
intellectual e moral da sua patria.


A moral perversa dos jesuitas foi no seculo dezasete
posta a descoberto não por um impio, não por um
atheu, mas por um dos mais eloquentes e profundos
apologistas do christianismo, por um genio prodigioso
que, depois de ter feito os mais assombrosos descobrimentos
scientificos, depois de ter penetrado varios segredos
da natureza, depois de ter resolvido os mais
difficeis problemas da mathematica, levantou, em favor
do christianismo, esse grandioso monumento philosophico
intitulado Pensamentos, que, apesar de ter ficado
incompleto, revela a profundeza do genio que o traçou;
este grande homem, este escriptor religiosissimo, este
moralista austero, que se chamava Blaise Pascal, foi
quem mais poderosamente contribuiu para a queda dos
jesuitas no seculo dezoito. As suas Provinciaes, escriptas
num estylo comico e vigoroso, espalharam-se por
toda a Europa e as maximas corruptas dos jesuitas foram
ridicularizadas não só nas academias mas até nos{35}
palacios dos reis. Como poderia Herculano, o enthusiasta
ardente da moral pura e severa do Evangelho, deixar
de combater energicamente as doutrinas anti-christãs
da seita jesuitica?


Diz o sr. Theophilo Braga que Herculano, depois
de se mostrar partidario do casamento civil, veiu a casar-se
catholicamente; o distincto professor acha este
procedimento contradictorio com as opiniões de Herculano.
Quando, ao ler a Historia do romantismo, encontrei
esta asserção tão infundada, fiquei realmente
estupefacto. O sr. Theophilo Braga inverte completamente
as doutrinas de Herculano, expostas com tanta
lucidez nos seus Estudos sobre o casamento civil, e
colloca-se a uma distancia que lhe torna impossivel
apreciá-lo com exactidão.


Não ha escripto algum em que Herculano tivesse
combatido o casamento catholico; pelo contrario, elle
admittia duas especies de casamento: o catholico e o
civil. O que repugnava ao seu espirito profundamente
liberal e tolerante é que os individuos que não acreditassem
no catholicismo se vissem obrigados a receber
o sacramento do matrimonio, a praticar um acto contrario
ao seu modo de pensar e que elle considerava
um verdadeiro sacrilegio, uma offensa á religião. Se
Herculano era um velho catholico, se elle estava convicto
de que o sacramento do matrimonio remontava
aos primeiros seculos do christianismo, como procedeu
o grande historiador contra as suas opiniões casando-se
catholicamente? Herculano nunca defendeu leis que
prohibissem a qualquer individuo o seguir as suas crenças,{36}
tinha o mais profundo respeito pela liberdade de
consciencia, era inimigo de todas as violencias feitas
ao espirito humano, queria liberdade para todos, não
era intolerante como os hypocritas da liberdade, que
não respeitam a consciencia alheia. Herculano sustentou
que devia existir um registo civil especial para os casamentos
dos não catholicos, não admittindo que os
nubentes fossem interrogados ácerca das suas crenças
religiosas, o que, segundo a sua opinião, seria um attentado
contra a liberdade de consciencia, um processo
verdadeiramente inquisitorial. Quanto ao casamento catholico,
considerava-o debaixo de dois aspectos: como
sacramento e como contracto. Estando num país, cuja
maioria era constituida por catholicos, admittia que o
registo ecclesiastico servisse de registo civil. Era assim
que o grande historiador procurava conciliar o principio
sacrosanto da liberdade de consciencia com o respeito á
religião do estado. Sejam quaes forem as opiniões ácerca
das doutrinas sustentadas por Herculano relativamente
ao casamento civil, é incontestavel que não ha
fundamento algum para se affirmar que o seu casamento
catholico esteve em contradicção com as suas idéas.


O seguinte trecho dos Estudos sobre o casamento
civil é uma prova evidente de quanto é inexacta a
opinião do sr. Theophilo Braga:


«O catholicismo puro e desinteressado não tem culpa
d'esta horrivel e immensa traição que nas altas regiões
da jerarchia sacerdotal se está perpetrando contra elle.
Não tem culpa de que o vendam por trinta dinheiros ao
anjo mau da reacção politica. O catholicismo não quer{37}
que forcem os que não crêem nelle a receber um sacramento,
porque não pede um acto que lhe repugna,
que reputa uma profanação; não pede que os poderes
publicos constranjam os membros do proprio gremio a
não peccarem, porque a inquisição é para elle a maior
affronta que lhe têm feito os homens. O catholicismo
puro não confunde o sacramento, que é cousa espiritual,
com o contracto, que é materia juridica, porque
desde os tempos apostolicos, conforme temos visto, jámais
os confundiram as tradições legitimas da igreja.
Considerada a questão á exclusiva luz do direito, o sacerdote
que auctorisa o contracto e o abençoa é, no
primeiro caso, official civil, e no segundo, ministro da
religião. É uma cousa simples, clara, inoffensiva. Em
nome da liberdade, deixemo-la ficar na lei.»


O sr. Theophilo Braga tambem cae noutra inexactidão
dizendo que Herculano, tendo-se manifestado contra
o direito de propriedade litteraria, se contradisse vendendo
o manuscripto do Diccionario que o conselheiro
Ramalho lhe deixára. Mas onde é que Herculano confundiu
a innegavel propriedade de um livro, de um
manuscripto ou de qualquer objecto tangivel com o que
se chama propriedade litteraria?


A questão da propriedade litteraria é uma d'essas
questões altamente transcendentes em que ha grande
divergencia de opiniões; Herculano tratou-a com muita
profundeza e originalidade, revelando o seu espirito
eminentemente philosophico, a sua vigorosa dialectica.
Ha certamente mais de uma opinião ácerca das suas
doutrinas, mas o que nenhum critico imparcial poderá{38}
affirmar é que entre ellas e a venda do Diccionario de
Ramalho á Academia existiu a minima contradicção.


Herculano foi de uma coherencia admiravel nas
opiniões religiosas, philosophicas e politicas que manifestou
em toda a sua vida. Só quem interpretrar mal as
suas palavras poderá affirmar o contrario. O seu espirito,
que amava ardentemente a luz, nunca deixou de progredir.


Diz o sr. Theophilo Braga que foi o ataque do clero
por causa da suppressão do milagre de Ourique que fez
com que Herculano de catholico ferrenho se tornasse
um christão semi-deista; isto está de accordo com o
que tenho ouvido dizer a alguns padres, relativamente
aos escriptos em que Herculano condemna a proclamação
dos novos dogmas da infallibilidade do papa e da
immaculada Conceição de Maria. Tudo quanto dizem os
adversarios de Herculano a este respeito é completamente
falso: nem são capazes de apresentar prova alguma
em favor de tal asserção.


O caracter de Herculano foi muito superior ao do
padre Lamennais, que, tendo defendido com muita eloquencia,
no seu «Ensaio» sobre a indifferença em materia
religiosa e noutros escriptos, as doutrinas ultramontanas
mais retrogadas, abraçou quasi de repente o racionalismo
depois que lhe foram condemnadas algumas
obras. Este padre, tão notavel pelo seu talento litterario
e philosophico, não recebeu na infancia uma educação
religiosa como Herculano; só aos vinte e dois
annos é que fez a primeira communhão: póde haver
por consequencia muitas duvidas ácerca da sua sinceridade.{39}
Mas o espirito de Herculano não passou por transformações
tão bruscas; em nenhuma epocha da sua
vida se mostrou partidario do ultramontanismo; nunca
defendeu a infallibilidade do papa; até nas suas poesias
simultaneamente religiosas, philosophicas e liberaes,
onde estão profundamente gravados os sentimentos
e idéas da sua ardente mocidade, transluzem referencias
aos padres hypocritas e fanaticos.


Na Harpa do crente, nessa magnifica colleccão de
poesias em que se revela um grande poeta, um profundo
metaphysico, um christão ardente e um patriota
liberal, encontram-se os seguintes versos que fazem
parte do seu bello e magestoso hymno intitulado Deus
e nos quaes certamente faz allusão áquelles padres que,
pondo em pratica a mais ignobil hypocrisia e tendo em
mira exercer sobre a plebe fanatica o seu dominio nefasto,
procuravam aterrorizá-la com a pintura horrivel
dos tormentos infernaes:



«Embora vis hypocritas te pintem

    Qual barbaro tyranno

Mentem, por dominar com ferreo sceptro

    O vulgo cego e insano.

Quem os crê é um impio! Recear-te

    É maldizer-te, oh Deus;

É o throno dos despotas da terra

    Ir collocar nos céus.

Eu, por mim, passarei entre os abrolhos

    Dos males da existencia

Tranquillo, e sem temor, á sombra posto

    Da tua Providencia.»{40}





O Deus de Herculano não é terrivel como o d'aquelles
inquisidores que fizeram derramar tantas lagrimas,
que condemnaram á morte mais horrivel tantos milhares
de innocentes e procuravam abafar com o sangue
de tantos martyres a idéa que procurava expandir-se.
O Deus de Herculano não é o Deus que os jesuitas pintam
como um tyranno para satisfazerem a sua infrene
e desordenada ambição, para dominarem a sociedade,
para converterem o mundo num montão de cadaveres,
sobre cujas ruinas se assentariam com um riso hypocrita,
satanico e cruel. O Deus de Herculano é o Deus
de paz e de amor, é o Deus do Evangelho, é o Deus
que derrama os seus copiosos beneficios sobre os justos
e os peccadores, é o Deus de Fénelon e de Lamartine,
é o Deus das almas generosas e puras, como elle proprio
o confessa no seu eloquente e philosophico poemeto
A semana santa, escripto quando apenas tinha dezanove
annos.


Ninguem em Portugal ainda defendeu com tanta
eloquencia o espiritualismo christão como Herculano,
mas é principalmente debaixo do aspecto pratico que
elle o considera; pode-se até affirmar que Herculano foi
um dos escriptores mais positivos que Portugal tem
produzido em todos os seculos: é pelo lado pratico, é
baseando-se em factos que elle encara especialmente
todas as questões religiosas, philosophicas e politicas;
por isso a convicção que produz no animo dos leitores
é profundissima; sem se engolphar nas mais transcendentes
abstracções metaphysicas, que muitas vezes são
inuteis, nem cair nas syntheses abstrusas e nebulosas,{41}
que falsificam o criterio, analysa os factos com tal clareza
e severidade, que neste ponto ainda ninguem o excedeu
nem egualou em Portugal; não se deixa arrastar
pela imaginação como alguns positivistas; possue no
mais alto grau uma qualidade bastante recommendavel:
o bom senso.


Herculano pouca importancia ligou á discussão ácerca
da parte dogmatica do christianismo; o que lhe attrahiu
principalmente a attenção foi a moral christã.
Sejam quaes forem as opiniões ácerca d'esta materia, o
que é certo é que nenhum critico sensato póde contestar
a Herculano a pureza das intenções. O grande escriptor
prentendia fazer d'este povo um povo simultaneamente
instruido e moralizado.


Se algumas vezes se refere aos dogmas do christianismo,
foi ora para mostrar a conveniencia pratica da
immutabilidade da fé, ora para combater o jesuitismo,
que se ia alastrando em Portugal e cuja influencia chegou
a ser tão poderosa em Roma que obrigou o papa
Pio IX e a maioria dos bispos do mundo catholico a modificar
profundamente o christianismo, a proclamar como
dogmas o marianismo e o infallibilismo, que Herculano
considerava duas heresias, a romper com as tradições
apostolicas, a tornar o catholicismo muito differente do
de S. Paulo e Santo Agostinho e a condemnar os principios
sacrosantos da liberdade no concilio do Vaticano,
nesse concilio que é a pagina mais negra e vergonhosa
da historia ecclesiastica no seculo dezanove.


Entre as opiniões religiosas que Herculano manifestou
no seu eloquente opusculo ácerca da suppressão das{42}
conferencias do Casino, escripto no anno de mil e oitocentos
e setenta e um, isto é, seis annos antes da sua
morte, e as que havia exposto nos primorosos artigos
ácerca do christianismo, publicados no Panorama muitos
annos antes do clero ignorante e reaccionario o ter insultado
nos pulpitos por causa da suppressão do milagre
de Ourique, não existe a minima contradicção, o que
prova cabalmente que não ha rasão alguma para que
se diga que foi o ataque do clero que levou Alexandre
Herculano a ser adversario do neo-catholicismo, o que
seria contrario ao elevadissimo caracter do grande escriptor,
cujas convicções eram profundas e firmes e que
punha sempre o amor da verdade acima de todas as
vinganças, como o revelou na Tentativa historica da
origem e estabelecimento da inquisição em Portugal,
obra que o sr. Theophilo Braga, no seu Curso de litteratura
portuguesa, qualifica de capital e cuja exactidão
scientifica é tão notavel que levou o eximio orador
sagrado, o sr. Alves Mendes, a chamar no pulpito a
Herculano o severo analysta da Historia da Inquisição.
A grande imparcialidade com que Herculano escreveu
esta obra monumental depois de ser ignobilmente injuriado
por uma grande parte do clero, mostra-nos quão
elevado era o seu caracter. Não se devem fazer affirmações
em desabono de um morto illustre, cuja voz
emmudeceu no tumulo, sem que se possa demonstrar
cabalmente o que se affirma.


Herculano era a logica personificada. Depois de admittir
um principio tirava d'elle as consequencias com
o maximo rigor. Nos seus escriptos não é facil achar{43}
contradições. Se por vezes modifica as suas opiniões,
é o proprio auctor quem o confessa com toda a franqueza
e sinceridade, o que é a prova mais evidente
do seu altissimo caracter. O sr. Theophilo Braga pretende
apresentar-nos Herculano como um espirito incoherente
e voluvel, mas quem, depois da leitura da Historia
do romantismo, ler as obras do mais eminente
historiador que Portugal tem produzido, ficará á primeira
vista profundamente convicto de que a sua firmeza
de convicções foi tão rara e admiravel que poucos escriptores
em todo o mundo o teem egualado neste ponto.


No anno de 1843, isto é, tres annos antes da publicação
do primeiro volume da Historia de Portugal,
escreveu Herculano no Panorama um excellente artigo
ácerca do christianismo e da philosophia, onde mostra
não só a grande discordancia que tem reinado entre
os philosophos em materia de moral, mas tambem a
constancia e immutabilidade das crenças religiosas;
nelle se encontram os seguintes periodos:


«Desde a moral de Platão deduzida do amor da formosura
divina: desde a moral de Epicuro, moral negativa,
que põe o profundo desprezo da humanidade como
pedra angular do proceder humano: desde as escolas
da Grecia até o materialismo grosseiro dos encyclopedistas,
que maximas, que regra de acções deixou de
ter altares, deixou de ser condemnada? Nenhuma.


«Constancia, perpetuidade só teem os preceitos immutaveis
das crenças religiosas.»


Estes periodos eloquentissimos provam claramente
que, antes de ser aggredido pelo clero, já Herculano{44}
admittia o principio da immutabilidade da fé; era em virtude
d'este principio que elle, sem condemnar a philosophia
e a consciencia, que tambem considerava fontes
das boas acções, dava a preferencia á religião como
instrumento de moralidade.


Na carta que Herculano escreveu ácerca da suppressão
das conferencias do Casino encontra-se o seguinte
trecho, que revela a sua grande e admiravel coherencia
e onde censura o papa e os bispos catholicos não só
pela profunda modificação que fizeram nas doutrinas da
igreja primitiva mas tambem pela condemnação dos
principios sacrosantos da liberdade:


«Desde a promulgação da Carta tem-se realisado gradualmente
uma revolução na igreja catholica. Com assombro
da gente illustrada e sincera, vimos transformar
em dogma uma superstição dos seculos de trevas, rendoso
mealheiro de franciscanos, tinctura de pelagianismo,
aproveitada hoje para aviar receitas na botica de S.
Ignacio, a immaculada conceição de Maria, dogma que
forçadamente conduz ou á ruina do christianismo pela
base, tornando inconcebivel a Redempção, ou á deificação
da mulher, á mulher Deus, á mulher redemptora,
recurso tremendo nas mãos do jesuitismo, que, lisongeando
a paixão mais energica do sexo fragil, a vaidade,
o converte em instrumento seu para dilacerar e
corromper a familia, e pela familia a sociedade. Depois,
ludibrio d'esses homens de trevas, vemos o papa, celebrando
uma especie de concilio disperso, mandar perguntar
pelas portas dos bispos que tal acham aquelle
appendiculo á fé catholica. Os bispos, pela maior parte,{45}
encolhem os hombros ou riem-se, dizem-lhe que está
vistoso e vão jantar. Depois, os que falam em nome do
pontifice, tendo tornado virtualmente absurdo, por inutil,
o sacrificio do Golgotha para a redempção da humanidade,
ou dando ao Christo um adjuncto na sua obra
divina, divertem-se em negar no Syllabus os dogmas,
um pouco mais verdadeiros, da civilização moderna, e
tendo elevado o erro, apenas tolerado, e ainda mal que
tolerado, nos dominios do opinativo, a dogma indisputavel,
e sanctificado assim uma opinião peor que ridicula,
convidam a sociedade temporal á guerra civil. É a
Companhia de Jesus na sua manifestação mais caracteristica.
Os principios da Carta, como de todas as constituições
analogas, são condemnados, anathematisados,
exterminados in petto.


«É a communa de Paris, perfigurada em Roma, a arrasar
e queimar, em vez de edificios, todas as conquistas
do progresso social, todas as verdades fundamentaes da
philosophia politica. Ao concilio vagabundo segue-se
então o concilio parado. É que falta ao Syllabus a sancção
divina. Dar-lh'a-ha a infallibilidade indossada pelo
episcopado ou á sua ordem. Ajuntam-se não sei quantos
bispos, muitos bispos; uns reaes, outros pintados: aggremiam-se;
e o papa pergunta ao gremio, em vez de
o perguntar a si mesmo, se é infallivel. Os bispos tornam
a encolher os hombros ou a rir-se, dizem-lhe que
sim e vão ceiar. O papa infallivel, que não sabia se
era fallivel, fica emfim, descançado, e os bispos ceiados,
dormidos e desappressados do visum est Spiritui
Sancto et nobis do concilio apostolico de Jerusalem,{46}
transferido definitivamente para a Casa-professa, voltam
a annunciar aos respectivos rebanhos essa nova correcção
das erroneas doutrinas da primitiva igreja.


«Taes são os deploraveis e incriveis successos que
temos presenciado. O jesuitismo converte o infeliz Pio
IX num Liberio ou num Honorio, induzindo-o a subscrever
heresias, e a grande maioria dos bispos, creando
na igreja uma situação analoga á dos tempos em que o
arianismo dominava por toda a parte, e abandonando a
maxima sacrosanta da immutabilidade da fé, tornam-se
em arautos e pregoeiros dos desvarios de Roma. As novidades
religiosas vêm perturbar as consciencias, e o
marianismo e o infallibilismo quasi levam o christianismo
de vencida na igreja catholica.»


Neste trecho energico e ao mesmo tempo graciosamente
satyrico revela-se o espirito logico e intransigente
de Herculano; não ha ninguem que seja capaz
de provar que entre as idéas nelle expendidas e as crenças
religiosas da sua mocidade existe o menor antagonismo.
Herculano permaneceu fiel ao velho catholicismo;
foi a igreja quem introduziu novidades na religião;
foi ella quem deixou de observar a maxima da immutabilidade
da fé, que Herculano considerava sacrosanta,
e que durante muitos seculos foi seguida pela grande
legião dos varões illustres da igreja, como S. Boaventura,
S. Jeronymo e muitos outros; por consequencia
foram os padres obedientes ao pontifice que se afastavam
das doutrinas da igreja primitiva. O Espirito Santo
illuminou o papa e este obrigou os fieis, sob pena de
excommunhão, a acreditar em dogmas que d'antes não{47}
existiam e sem os quaes se podia muito bem entrar no
ceu. Os padres chamavam hereje a Herculano mas este,
por sua vez, considerava heresias todas as novidades
introduzidas na religião catholica. Pio nono era para
elle um verdadeiro hereje, um inimigo acerrimo do
christianismo puro, um instrumento da Companhia de
Jesus.


O Chateaubriand português, o defensor mais eloquente
que o christianismo teve em Portugal e cujo merito
litterario é comparavel ao de S. Paulo e Santo Agostinho,
foi tambem o adversario mais implacavel do jesuitismo
e da reacção ultramontana. O sublime auctor da Harpa
do crente e do Parocho d'aldeia recebeu do beaterio
fanatico e d'aquelles hypocritas para quem a religião é
apenas um instrumento de politica os epithetos de impio,
de irreligioso, de anti-christão e até de atheu. É
porque entre a religião de Herculano e a religião dos
jesuitas ha uma differenca enorme e considerabilissima.
O sentimento religioso de Herculano nascia de um coração
puro, sincero e desinteressado; a religião era
para elle um balsamo suave no meio das amarguras da
existencia e a fonte mais caudal das boas acções. Pelo
contrario, para o jesuita a religião é a arma mais poderosa
de que se serve para corromper e dominar a
sociedade. Herculano amava ardentemente o christianismo,
não o christianismo impuro e falsificado dos jesuitas
e dos neo-catholicos, não o christianismo de Santo
Ignacio de Loyola e de S. Vicente de Paulo, mas o
christianismo puro, o christianismo do Evangelho, essa
religião sublime que se resume nos principios sacrosantos{48}
da liberdade, egualdade e fraternidade, que, embora
nunca se possam realizar em toda a sua plenitude, são
as mais nobres e grandiosas aspirações do coração humano.
Para Herculano o christianismo era o grande civilizador
dos tempos mordernos.


Com effeito, o que é a egualdade perante a lei senão
uma traducção da egualdade perante Deus, proclamada
no Evangelho? Não são porventura os povos
christãos que caminham na vanguarda do progresso e
da civilização? O que têm produzido as outras religiões
senão a tyrannia e o despotismo? Que culpa tem o
christianismo de que os padres o tenham adulterado e
falsificado? Ha porventura alguma comparação entre os
padres da igreja primitiva, que prégavam a liberdade
de consciencia e a tolerancia, e os modernos jesuitas e
lazaristas, que, em vez de explicarem ao povo as maximas
sublimes do Evangelho, fazem consistir a religião
principalmente nos exercicios de devoção externa?


Poeta e philosopho ao mesmo tempo, Herculano era
profundamente melancolico. Como Bernardin de Saint-Pierre
e Rousseau, amava ardentemente a natureza.
Como S. Jeronymo e S. Basilio, era apaixonado pela solidão
campestre; comprazia-se em viver longe do bulicio
dos homens. O amor do infinito, que abrasava o coração
de Santo Agostinho, tambem incendiava o coração
de Herculano.


Alexandre Herculano foi um dos principaes representantes
da alma portugueza. A tristeza, que tem caracterizado
o povo português em todos as epochas, tambem
caracterizava a grande alma de Herculano.{49}


O celebre critico Villemain diz que o português era
reflectido e melancolico antes da epocha em que todos
os povos o deviam ser. Esta meditação melancolica, que
nos distingue dos outros povos meridionaes e nos assemelha
aos povos do norte, revelou-se muito cedo na
nossa litteratura.


A profunda melancolia que se observa nas deliciosas
paginas da Menina e moça de Bernardim Ribeiro e nos
seus versos singelos e melodiosos, nas poesias sentimentaes
de Christovão Falcão, de Camões e de Soares
de Passos e na maravilhosa relação de naufragios intitulada
Historia tragico-maritima, essa profunda melancolia
tambem é vigorosamente expressa nas Poesias de
Herculano e principalmente no seu magestoso, soberbo
e sublime Monasticon.


Não é, porém, só na vigorosa expressão da melancolia
que Herculano é um dos mais notaveis representantes
da alma portuguesa; tambem o é na poderosa
energia com que exprime todos os sentimentos nobres
e elevados. O amor, a coragem, o patriotismo e a generosidade
são affectos caracteristicos do povo português;
Herculano exprimiu-os de um modo verdadeiramente
assombroso.


Como Camões, foi simultaneamente poeta e soldado.
O principe dos prosadores tem muitos pontos de contacto
com o principe dos poetas. Camões combateu na
Africa e na Asia em prol da patria; Herculano pelejou
no cêrco do Porto a favor da liberdade. Camões esteve
desterrado em Macau; Herculano viu-se obrigado a
emigrar para se esquivar ás perseguições do governo{50}
absoluto de D. Miguel. Camões, impellido pelo seu ardente
patriotismo e pela immensidade do seu genio, escreveu
os Lusiadas, narrando em bellos e magnificos
versos os feitos mais brilhantes da nossa historia; Herculano,
levado pelas suas tendencias especiaes para os
estudos historicos e pelo seu grande amor da patria,
escreveu num estylo magestoso como o de Barros, harmonioso
como o de Fr. Luis de Sousa, vigoroso como o
de Tacito, vernaculo como o de Vieira e singelo como
o de Fernão Lopes, a Historia de Portugal, o mais
grandioso de todos os seus monumentos, a obra mais
eminentemente nacional que em Portugal se escreveu
depois dos Lusiadas.


O sentimento de dignidade pessoal era egual em
ambos os escriptores. Camões nunca lisonjeou os poderosos
no meio das maiores privações; Herculano nunca
fez o minimo sacrificio da propria consciencia, foi sempre
amigo da verdade e da justiça.


Em ambos brilhou o patriotismo no mais alto grau.
Em Camões exerceu uma impressão dolorosa o desastre
de Alcacer-Kibir; Herculano soffreu profundamente com
o progresso da nossa corrupção moral e com a nossa decadencia
politica. Camões, numa carta que dirigiu a D.
Francisco de Almeida quando Portugal estava proximo
a perder a sua independencia, escreveu: «Em fim acabarei
a vida, e verão todos que fui tão affeiçoado á minha
patria que não me contentei de morrer nella mas
com ella.» Herculano, pouco antes da sua morte, profundamente
sensibilizado pela decadencia moral e politica{51}
do seu pais, exclamou: «Isto dá vontade da gente
morrer!»


Na vivacidade do dialogo, na virilidade do estylo e
no ardente enthusiasmo que transmitte aos leitores, tambem
se assemelha Herculano ao grande épico. É admiravel
a energia com que o nosso mais eminente romancista
historico pinta as almas dos seus heroes, fazendo
resurgir o espirito religioso, patriotico e guerreiro de
epochas remotissimas. No seu pequeno mas excellente
romance O castello de Faria, que faz parte das Lendas
e narrativas, encontra-se o seguinte trecho, cuja eloquencia
simples, magestosa e robusta nos traz á memoria
as passagens mais eloquentes dos Lusiadas:


«Um arauto saiu do meio da gente da vanguarda
inimiga e caminhou para a barbacã; todas as béstas se
inclinaram para o chão, e o ranger das machinas converteu-se
num silencio profundo.


«—Moço alcaide, moço alcaide! bradou o arauto, teu
pae captivo do mui nobre Pedro Rodriguez Sarmento,
adiantado da Galliza pelo muito excellente e temido D.
Henrique de Castella, deseja falar comtigo, de fóra do
teu castello.


«Gonçalo Nunes, o filho do velho alcaide, atravessou
então o terreiro, e, chegando á barbacã, disse ao
arauto:


«A Virgem proteja meu pae: dizei-lhe que eu o espero.


«O arauto voltou ao grosso de soldados que rodeavam
Nuno Gonçalves, e, depois de breve demora, o tropel
approximou-se da barbacã. Chegados ao pé della, o{52}
velho guerreiro saiu d'entre os seus guardadores, e fallou
com o filho:


«—Sabes tu, Conçalo Nunes, de quem é este castello,
que, segundo o regimento de guerra, entreguei
á tua guarda, quando sai em soccorro e ajuda do esforçado
conde de Ceia?


«—É, respondeu Gonçalo Nunes, de nosso rei e senhor,
D. Fernando de Portugal, a quem por elle fizeste
preito e menagem.


«—Sabes tu, Gonçalo Nunes, que o dever de um
leal alcaide é de nunca entregar, por nenhum caso, o
seu castello a inimigos, embora fique enterrado debaixo
das ruinas delle?


«—Sei, oh meu pae! proseguiu Gonçalo Nunes em
voz baixa, para não ser ouvido dos castelhanos, que
começavam a murmurar.—Mas não vês que a tua
morte é certa se os inimigos perceberem que me aconselhaste
a resistencia?


«Nuno Gonçalves, como se não tivera ouvido as reflexões
do filho, clamou então:


«—Pois se o sabes, cumpre o teu dever, alcaide do
castello de Faria! Maldito por mim, sepultado sejas tu
no inferno, como Judas o traidor, na hora em que os
que me cercam entrarem nesse castello sem tropeçarem
no teu cadaver.


«—Morra! gritou o almocadem castelhano, morra o
que nos atraiçoou!


«E Nuno Gonçalves caiu no chão, atravessado de
muitas espadas e lanças.{53}


«Defende-te, alcaide!» foram as ultimas palavras
que elle murmurou.


«Gonçalo Nunes corria como louco ao redor da barbacã,
clamando vingança.


«Uma nuvem de frechas partiu do alto dos muros;
grande porção dos assassinos de Nuno Gonçalves misturaram
o proprio sangue com o sangue do homem leal
ao juramento.»


Este trecho eloquentissimo, cuja energia é inexcedivel,
revela-nos a maravilhosa aptidão que Herculano
possuia para pintar as grandes paixões, as paixões heroicas.
A falla que Nuno Gonçalves dirige a seu filho
Gonçalo Nunes excitando-o a defender corajosamente o
castello, embora com sacrificio da propria vida, não produz
menos enthusiasmo no meu coração do que a falla
de D. Nuno Alvares Pereira no Conselho de Guerra, que
é incontestavelmente um dos trechos mais eloquentes
dos Lusiadas. O estylo de Herculano é incomparavelmente
mais epico do que o de todos os poetas que em
Portugal têm florescido depois de Camões; é principalmente
pela nobreza e virilidade do seu estylo magico
que Herculano ha de ser sempre considerado um dos
maiores prosadores do mundo. Assim como Platão possuia
o enthusiasmo de Homero, assim nas obras de Herculano
revela-se o ardente enthusiasmo do principe dos
nossos poetas.


Todo o homem recebe uma influencia poderosa do
meio em que vive; Herculano não podia deixar de receber
esta influencia mas, pelos seus vastos e profundos
conhecimentos e pela sua eloquencia energica, solemne{54}
e magestosa, elevou-se muito acima dos seus contemporaneos,
alcançando sobre elles um poder espiritual
tão assombroso que os seus escriptos eram considerados
evangelhos.


A influencia que Herculano exerceu neste seculo foi
muito superior á influencia de Sá de Miranda no seculo
dezaseis porque, apesar da grande semelhança de caracter
que tiveram os dois illustres escriptores, Herculano
possuiu um talento mais genial e vasto. Quando Herculano
residia no seu eremiterio da Ajuda, agrupavam-se
em volta d'elle os talentos mais notaveis que Portugal
possuia naquella epocha, e até o bondoso e illustrado
rei D. Pedro V o visitava frequentemente para lhe pedir
os seus conselhos. Herculano foi para o nosso país
o grande patriarcha do seculo dezanove; nenhum escriptor
ainda conseguiu neste seculo exercer sobre a
sociedade portuguesa uma influencia egual á sua; ninguem,
depois de Camões, influiu tão poderosamente na
nossa litteratura e civilisação.—Disse.{55}




 

 

 

 



ULTIMAS PUBLICAÇÕES


MARIA A. V. DE CARVALHO


CARTAS A UMA NOIVA


2.ª edição, melhorada, 1 vol........ 700 réis





A. PIMENTEL


DESCOBRIMENTO DO BRASIL


2.ª edição, refundida, 1 vol........ 700 réis





CARLOS MALHEIRO DIAS


FILHO DAS HERVAS


1 vol. 800 réis


Romance genuinamente nacional e especialmente dedicado ás mães, o
Filho das Hervas é incontestavelmente o mais notavel romance português
d'estes ultimos annos.


De uma riqueza incomparavel de vocabulario, cheio de côr e de melodia,
tem todas as qualidades para fazer vibrar, até ás mais altas notas do
sentimento humano, todos os corações, especialmente os das Mães.





E. ZOLA


FECUNDIDADE


TRADUCÇÃO AUCTORISADA


1 vol. de 728 pagmas................. 800 réis





P. MANTEGAZZA


O PROBLEMA DO CASAMENTO


Arte de escolher esposa e arte de escolher marido


Traduccão auctorisada do original italiano por Candido de Figueiredo


1 vol........ 700 réis


FISIOLOGIA DA MULHER


Traduccão auctorisada do original italiano por Candido de Figueiredo


1 vol........ 700 réis





COELHO NETTO


SALDUNES


ACÇÃO LEGENDARIA EM 3 EPISODIOS


1 vol. luxuosamente impresso a côres e em papel de linho, 500 réis





JOAQUIM LEITÃO


DO CIVISMO E DA ARTE NO BRASIL


1 vol. de 330 paginas


 














*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ALEXANDRE HERCULANO ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4152391001527608268_34286-cover.png
Alexandre Herculano

Diogo Rosa Machado
I
(
oo
I
I
I | I

—A





