
    
      [image: ]
      
    

  
    The Project Gutenberg eBook of Griechische Altertumskunde

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Griechische Altertumskunde


Author: Richard Maisch


Editor: Franz Pohlhammer



Release date: February 9, 2011 [eBook #35230]


Language: German





*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GRIECHISCHE ALTERTUMSKUNDE ***



  
    













Zuschauerraum und Orchestra des Theaters von Epidauros.Zuschauerraum und Orchestra des Theaters von Epidauros.








Sammlung Göschen





Griechische

Altertumskunde





Von

Professor Dr. Richard Maisch


neu bearbeitet von

Professor Dr. Franz Pohlhammer






Mit neun Vollbildern




Dritte, verbesserte Auflage

Unveränderter Abdruck




Berlin und Leipzig

G. J. Göschen’sche Verlagshandlung G. m. b. H.

1914







Alle Rechte, namentlich das Übersetzungsrecht,

von der Verlagshandlung vorbehalten.



Druck

der Spamerschen

Buchdruckerei in Leipzig.








Inhaltsverzeichnis.


	
	
	
	
	Seite


	Einleitung.
	
	
	
	


	
	
	§ 1.
	Begriff der griechischen Altertumskunde
	11


	
	
	§ 2.
	Quellen der griechischen Altertumskunde
	12


	Abschnitt I: Land und Volk von Hellas.
	
	
	
	


	
	A.
	Das Land:
	
	


	
	
	§ 3.
	Orographie
	13


	
	
	§ 4.
	Hydrographie
	17


	
	
	§ 5.
	Klima und Pflanzenwuchs
	18


	
	
	§ 6.
	Gaben des Bodens
	20


	
	
	§ 7.
	Bedeutung des Landes für die Kultur seiner Bewohner
	22


	
	B.
	Das Volk:
	
	


	
	
	§ 8.
	Vorgeschichte der Griechen
	22


	
	
	§ 9.
	Ausdehnung und Gesamtname des Griechentums
	24


	
	
	§ 10.
	Die griechischen Stämme
	25


	Abschnitt II: Sparta.
	
	
	
	


	
	
	§ 11.
	Geschichtliche Grundlagen der Verfassung Spartas
	27


	
	
	§ 12.
	Periöken und Heloten
	28


	
	
	§ 13.
	Die Spartiaten
	30


	
	
	§ 14.
	Das Königtum
	32


	
	
	§ 15.
	Die Gerusie
	34


	
	
	§ 16.
	Die Ephoren
	36


	
	
	§ 17.
	Die Volksversammlung
	38


	
	
	§ 18.
	Die spartanische Zucht
	39


	
	
	§ 19.
	Heerwesen und Kriegführung
	41


	Abschnitt III: Athen.
	
	
	
	


	
	A.
	Verfassungsgeschichte:
	
	


	
	
	§ 20.
	Die altattische Phylen- und Geschlechterordnung
	45


	
	
	§ 21.
	Das Königtum
	47


	
	
	§ 22.
	Übergang vom Königtum zur Adelsherrschaft
	48


	
	
	§ 23.
	Das Rechtswesen, geschriebene Gesetze, Drakon
	50


	
	
	§ 24.
	Die wirtschaftlichen Verhältnisse des 7. Jahrhunderts
	52


	
	
	§ 25.
	Solon
	53


	
	
	§ 26.
	Die Tyrannis des Peisistratos
	56


	
	
	§ 27.
	Die Begründung der Demokratie durch Kleisthenes
	59


	
	
	§ 28.
	Die Vollendung der Demokratie nach den Perserkriegen
	63


	
	
	§ 29.
	Erschütterung und Wiederherstellung der Demokratie
	


	
	
	
	(411–403)
	66


	
	
	§ 30.
	Die Demokratie von 403 bis auf die Diadochenzeit (323)
	68


	
	
	§ 31.
	Der attische Staat in der Diadochenzeit und unter
	


	
	
	
	römischer Herrschaft
	69


	
	B.
	System der Staatsverfassung:
	
	


	
	
	§ 32.
	Die Elemente der Bevölkerung
	71


	
	
	§ 33.
	Die Volksversammlung
	74


	
	
	§ 34.
	Der Rat der Fünfhundert und der Rat vom Areopag
	80


	
	
	§ 35.
	Die Beamten
	82


	
	
	Das Rechtswesen:
	
	


	
	
	§ 36.
	Die neun Archonten
	84


	
	
	§ 37.
	Die Gerichtshöfe
	86


	
	
	§ 38.
	Die Formen der öffentlichen Klage
	89


	
	
	§ 39.
	Der gewöhnliche Prozeßgang
	90


	
	
	§ 40.
	Das Verfahren vor dem Areopag und den andern
	


	
	
	
	Blutgerichtshöfen
	93


	
	
	Das Finanzwesen:
	
	


	
	
	§ 41.
	Attische Längen-, Flächen- und Hohlmaße
	95


	
	
	§ 42. 
	Das Münz- und Gewichtssystem
	96


	
	
	§ 43.
	Die allgemeine Finanzlage
	100


	
	
	§ 44.
	Einnahmen und Ausgaben
	101


	
	
	§ 45.
	Die Leiturgia (Staatsleistung)
	103


	
	
	Innere Verwaltung:
	
	


	
	
	§ 46.
	Öffentliche Aufsichtsbehörden
	104


	
	
	§ 47.
	Kriminalpolizei
	105


	
	
	Der Kultus:
	
	


	
	
	§ 48.
	Kultstätten
	106


	
	
	§ 49.
	Priester und Seher
	107


	
	
	§ 50.
	Orakel
	109


	
	
	§ 51.
	Gebet und Opfer
	112


	
	
	§ 52.
	Die Mysterien
	115


	
	
	§ 53.
	Feste
	118


	
	
	§ 54.
	Dramatische Aufführungen
	122


	
	
	§ 55.
	Das Theater 
	125


	
	
	Das Kriegswesen:
	
	


	
	
	§ 56.
	Das Landheer
	131


	
	
	§ 57.
	Die Flotte
	135


	
	C. 
	Häusliches Leben:
	
	


	
	
	§ 58.
	Das Haus
	


	
	
	
	a) der Homerischen Zeit
	138


	
	
	
	b) der klassischen und der hellenistischen Zeit
	140


	
	
	§ 59.
	Die Wohnungseinrichtung
	142


	
	
	§ 60.
	Die Kleidung
	


	
	
	
	a) der Homerischen Zeit
	146


	
	
	
	b) der klassischen Zeit
	150


	
	
	§ 61.
	Die Familie
	153


	
	
	§ 62.
	Erziehung und Unterricht
	155


	
	
	§ 63.
	Bestattung und Grab
	157


	Abschnitt IV: Panhellenisches.
	
	
	
	


	
	
	§ 64.
	Das Gastrecht
	159


	
	
	§ 65.
	Tempelvereine (Amphiktyonien)
	161


	
	
	§ 66.
	Staatenvereine
	163


	
	
	§ 67.
	Nationalfeste
	168


	
	
	§ 68.
	Die olympische Feier
	169


	Abschnitt V: Klassische Ruinenstätten.
	
	
	
	


	
	
	§ 69.
	Tiryns und Mykenä
	176


	
	
	§ 70.
	Die Akropolis von Athen
	183


	
	
	§ 71.
	Olympia
	194


	
	
	§ 72.
	Pergamon
	200


	
	
	
	Alphabetisches Register, deutsches
	208


	
	
	
	––, griechisches
	215






[pg 8]

Verzeichnis der Vollbilder.

	 
	
	Seite

	
	Zuschauerraum und Orchestra des Theaters von Epidauros
	(Titelbild)

	
	Auswahl griechischer Silbermünzen
	99

	
	Grundriß des Theaters von Epidauros
	127

	
	Duris-Schale 
	133

	
	Die Tracht der Homerischen und der klassischen Zeit
	147

	
	Plan von Tiryns 
	179

	
	Plan der Akropolis von Athen
	185

	
	Plan von Olympia
	195

	
	Plan von Pergamon
	201






[pg 9]

Literatur.

(Vgl. Hübner, Bibliographie der klassischen Altertumswissensch., Berlin 1889.)

		Pauly, Realenzyklopädie der klass. Altertumswissenschaft. Herausgegeben
    von G. Wissowa, Stuttgart 1893 ff.
		Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et
    romaines, Paris 1877 ff.
		Baumeister, A., Denkmäler des klassischen Altertums. 3 Bde., München
    und Leipzig 1885, 1887, 1888.
		Schreiber, Th., Kulturhistor. Atlas, I. Griechen u. Römer, Leipzig, 2. Aufl.
    1888.

		I. v. Müller, Handb. der klass. Altertumswissen., Nördlingen-München 1886 ff.
		Band I. Einleitende und Hilfs-Disziplinen (Metrologie v. H. Nissen), 2. Aufl. 1892.
		"    III. Hellenische Landeskunde u. Topographie v. H. G. Lolling, 1889.
		"    III. 2, 2. Topographie von Athen von W. Judeich, 1905.
		"    III. 4. Grundriß der griech. Gesch. v. R. Pöhlmann, 2. Aufl. 1896.
		"    IV. 1, 1. Die griechischen Staats- u. Rechtsaltertümer v. G. Busolt, 2. Aufl. 1892.
		"    IV. 1, 2. Die griechischen Privat- und Kriegsaltertümer von I. v. Müller und Ad. Bauer, 2. Aufl. 1893.
		"    V. 3. Griechische Kultusaltertümer von P. Stengel, 2. Aufl. 1898.
		"    VI. Archäologie. Nebst Anhang über die antike Numismatik von K. Sittl, 1895.



		Hermann, K. Fr., Lehrbuch der griech. Antiquitäten, neu herausgegeben
    von Blümner und Dittenberger, Freiburg 1882 ff.
		Band I. 1. Staatsaltertümer von V. Thumser, Abt. 1, 2, 1889, 1892.
		"    II. 1. Rechtsaltertümer von G. Thalheim, 4. Aufl. 1895.
		"    II. 2. Kriegsaltertümer von H. Droysen 1889.
		"    III. 2. Bühnenaltertümer von A. Müller 1886.
		"    IV. Privataltertümer von H. Blümner 1882.



		Schömann, G. F., Griechische Altertümer, 4. Aufl. Neu bearbeitet von
    J. H. Lipsius, 2 Bde., Berlin 1897–1902.

		Neumann u. Partsch, Physik. Geogr. v. Griechenland, Breslau 1885.
		Philippson, A., Der Peloponnes. Berlin 1892.
		Bursian, C., Geographie von Griechenland, 2 Bde., Leipzig 1862–72.
		Curtius, E., Peloponnesos, 2 Bde., Gotha 1851–52.

		Duncker, M., Geschichte des Altertums, Bd. 5–9, Leipzig 1881–86.
		Meyer, Ed., Geschichte des Altertums, Bd. 3 ff., Stuttgart 1901 f.
		Beloch, J., Griechische Geschichte, 3 Bde., Straßburg 1893–1904.
		Busolt, G., Griechische Geschichte, 3 Bde., 2. Aufl., Gotha 1893–1904.
		Curtius, E., Griechische Geschichte, 3 Bde., 6. Aufl., Berlin 1887–89.
		Grote, G., History of Greece. New. edit. London 1869–70, 12 Bde.
    Deutsch, 2. Aufl., 6 Bde., Berlin 1880–82.
		Holm, Ad., Griechische Geschichte, 4 Bde., Berlin 1886–94.
		Niese, B., Geschichte der griech. und maked. Staaten seit der Schlacht bei Chäronea, 3 Bde., Gotha 1893–1903.

		Gilbert, G., Handbuch der griech. Staatsaltert., Leipzig, Bd. I² 1893, II 1885.
		Meier u. Schömann, Der attische Prozeß. Neu bearbeitet von Lipsius,
    Berlin 1883–87.
		Böckh, A., Die Staatshaushaltung der Athener, 3. Aufl., bes. v. Fränkel,
    Berlin 1886.
		Hultsch, Fr., Griech. u. römische Metrologie, 2. Bearb., Berlin 1882.
		Head, Historia nummorum. Manual of greek numismatics. Oxford 1887.
		Mionnet, Description of médailles antiques grecques et romaines,
    16 Bde., Paris 1807–37.
		Mommsen, A., Chronologie. Untersuchungen über das Kalenderwesen der
    Griechen, Leipzig 1883.
		Mommsen, A., Feste der Stadt Athen im Altertum, Leipzig 1898.
		Rohde, E., Psyche, Seelenkult und Unsterblichkeitsglauben der Griechen,
    Freiburg i. B., 2. Aufl. 1898.
		Dörpfeld, W., Das griechische Theater, Athen 1896.
		Puchstein, O., Die griechische Bühne, Berlin 1900.
		Rüstow u. Köchly, Geschichte des griech. Kriegswesens. Aarau 1852.
		Guhl u. Koner, Leben der Griechen u. Römer, 6. Aufl. von R. Engelmann,
    Berlin 1893.
		Ménard et Sauvageot, La vie privée des anciens, 4 voll., Paris
    1880–83.

		Blümner, H., Technologie und Terminologie der Gewerbe und Künste bei
    Griechen und Römern, 4 Bde., Leipzig 1875–87.
		– Das Kunstgewerbe im Altertum, 2 Abt., Leipzig u. Prag 1885.
		– Leben und Sitten der Griechen, 3 Abt., Leipzig u. Prag 1887.
		Durm, Die Baukunst der Griechen, 2. Aufl., Darmstadt 1892.
		Helbig, W., Das homerische Epos aus den Denkmälern erläutert, 2. Aufl., Leipzig 1887.
		Studniczka, Beiträge zur Geschichte der altgriech. Tracht, Wien 1885.
		Genick, Griechische Keramik, Berlin 1883.
		Lau, Th., Die griechischen Vasen, Leipzig 1877.
		Dumont et Chaplain, Les céramiques de la Grèce propre, Paris
    1881 ff.
		Furtwängler, A., und C. Reichhold, Griechische Vasenmalerei. Auswahl
    hervorragender Vasenbilder. München 1904 ff.
		Grasberger, Erziehung u. Unterricht im klass. Altertum, Würzburg 1864–81.

		Schuchardt, Schliemanns Ausgrabungen, 2. Aufl., Leipzig 1891.
		Schliemann, H., Tiryns, Leipzig 1886.
		Curtius, E., Die Stadtgeschichte von Athen, Berlin 1891.
		Wachsmuth, C., Die Stadt Athen im Altertum, Bd. I 1874, II, 1. 1890.
		Olympia, Die Ergebnisse der von dem Deutschen Reich veranstalteten Ausgrabungen
    Hsg. v. E. Curtius und Fr. Adler. Bd. 1–5, Berlin 1890–96.
		Bötticher, Ad., Olympia, das Fest und seine Stätte, 2. Aufl., Berlin 1886.
		Ussing, J. L., Pergamos. Seine Geschichte und Monumente. Berlin u.
    Stuttgart 1899.
		Altertümer von Pergamon. Band II, Das Heiligtum der Athena
    Polias Nikephoros von R. Bohn, Berlin 1885. Band IV, Die Theaterterrasse
    von R. Bohn 1896. Band V, Das Trajaneum von H. Stiller
    1895. Bd. VIII, Die Inschriften von P. von M. Fränkel 1890–95.









  
    
      
        
[pg 11]

Einleitung.



§ 1. Begriff der griechischen Altertumskunde.


Die griechische Altertumskunde will ein Bild
des öffentlichen wie häuslichen Lebens der alten
Griechen nach seiner durch die Eigentümlichkeit von Land
und Leuten gegebenen Grundlage, seiner zeitlichen Entwicklung
wie örtlichen Verschiedenheit innerhalb der einzelnen Staaten
geben. Indem sie die Formen dieses Lebens als
Einrichtungen und Zustände ins Auge faßt, zeichnet
sie den Schauplatz, auf welchem die Personen
handeln und die Ereignisse sich abspielen, welche
den Inhalt der Geschichte ausmachen. Weil nun
aber die Überlieferung eine sehr ungleichmäßige und lückenhafte
ist, so kann die Darstellung nicht bei allen Staaten und
Zeiträumen gleichmäßig verweilen; sie wird sich da reicher
gestalten, wo der Strom jener Überlieferung reicher fließt,
oder wo die geschichtliche Anteilnahme eine lebhaftere ist.



So gebietet die Beschaffenheit unserer Quellen die Beschränkung
auf die beiden Städte, welche in der Geschichte
Griechenlands die hervorragendste Rolle gespielt und die
Eigenart der beiden Hauptstämme, des ionischen und dorischen,
am schärfsten ausgeprägt haben: Athen und Sparta. Und
auch hier können wir nicht die gesamte Kulturentwicklung von
ihren Anfängen bis zum schließlichen Absterben genauer verfolgen,
sondern müssen uns in der Hauptsache mit einer
näheren Betrachtung der eigentlich „klassischen“ Zeit des
griechischen Altertums, des 5. und 4. Jahrhunderts vor
Chr. begnügen.




[pg 12]

§ 2. Die Quellen der griechischen Altertumskunde1.


Unsere Kenntnis des griechischen Altertums schöpfen wir
teils aus literarischen, teils aus monumentalen
Quellen.



Die ersteren beginnen mit dem Homerischen Epos,
das ein anschauliches Bild der Kultur jenes Zeitalters vor
unsern Augen aufrollt. Über die weitere Entwicklung der
staatlichen Institutionen geben uns die Historiker (Herodot,
Thukydides, Xenophon, Polybius, Diodor, Plutarch u. a.)
und Redner (Lysias, Isokrates, Demosthenes, Äschines usw.)
einzelne Nachrichten, eine zusammenhängende Darstellung
lieferte Aristoteles in seiner Politik und seinen Politeiai
(s. § 22). Für die Kenntnis des Privatlebens der
Griechen ist die alte Komödie (Aristophanes) eine Hauptquelle.
Viele wertvolle Einzelnotizen über alle Gebiete des
antiken Lebens finden wir endlich in den alten Kommentaren
oder Scholien und lexikographischen Werken (Suidas,
Hesychius, Harpokration, Stephanus von Byzanz u. a.).



Die zweite Gattung bilden die monumentalen Quellen.
In besonderem Maße gilt von dem griechischen Altertum
das Dichterwort:



„Könnte die Geschichte davon schweigen,

Tausend Steine würden redend zeugen,

Die man aus dem Schoß der Erde gräbt.“




Als solche Zeugen sprechen zu uns die aus dem Schutt
der Jahrtausende ans Licht geförderten Ruinen von Troja,
Mykenä und Tiryns, von Olympia, Delphi und Pergamon,
es sprechen zu uns die unsterblichen Denkmäler der Akropolis
von Athen, alle die zahlreichen uns erhaltenen Schöpfungen
der Architektur, Plastik und Malerei wie des Kunsthandwerks.
[pg 13]Die in Tausenden von Inschriften auf uns gekommenen
authentischen Urkunden geben uns über das staatliche Leben
wichtige unmittelbare Aufschlüsse; wir lesen hier Volks- und
Ratsbeschlüsse, sakrale Verordnungen, Verträge, Bauinschriften,
Freilassungsurkunden, öffentliche Rechnungen, Schatz- und
Tributlisten, Verzeichnisse der Archonten, Prytanen,
Kultbeamten, Sieger, Epheben usw. Von ähnlicher Bedeutung
für unsere Kenntnis des privaten Lebens (besonders Kostümkunde)
sind die in reicher Fülle erhaltenen Vasenbilder,
welche die mannigfachsten Stoffe und Erscheinungen des
täglichen Lebens darstellen.



Endlich ist auch noch das Leben der heutigen Neugriechen
zur Vergleichung beizuziehen, das manche Rückschlüsse
auf das Altertum gestattet, insofern besonders bei
dem niederen Volke manche Sitten und Gebräuche des Altertums
bis auf den heutigen Tag sich getreu erhalten haben.






        

I. Abschnitt.

Land und Volk von Hellas.



A. Das Land.



§ 3. Orographie des europäischen Hellas.


Die starke Gliederung, welche für ganz Europa
charakteristisch ist, erreicht in seinem südöstlichen Vorsprung
ihren höchsten Grad. Der massige Rumpf der Balkanhalbinsel
setzt sich in der schmäleren Halbinsel „Griechenland“
fort, welche, an Größe etwa dem Königreich Bayern gleichkommend,
sich zwischen dem Ionischen und Ägäischen Meer
weit nach Süden erstreckt, von zahlreichen Buchten zerschnitten
und von einem bunten Kranz von Inselgruppen umgeben.
Ebenso abwechslungsreich wie die horizontale Gliederung ist
[pg 14]die vertikale Gestaltung. Das Land ist zum größten
Teil von Gebirgen erfüllt, welche die Ebenen an Ausdehnung
weit übertreffen. Die Gebirge Griechenlands bestehen
teils aus kristallinischen Schiefern und Marmoren
(vornehmlich auf der Ostseite: Kambunische Berge, Olymp,
Ossa, Pelion, das südliche Euböa, die größten Teile von
Attika und Lakonien, die Kykladen, zum Teil auch Kreta),
teils aus Sedimentgesteinen der Kreide- und Eozänformation
(überwiegend Kalksteine).



Diese Gesteine sind stark gefaltet und zu Gebirgen aufgerichtet.
Man unterscheidet zwei Faltengebirgssysteme: 1) das
große dinarische Gebirgssystem, welches mit einem
Faltenbau von ausgesprochenem Parallelismus von NNW.
nach SSO. streicht und den ganzen westlichen Teil der
Balkanhalbinsel bis zur Südspitze durchzieht;



2) die ostgriechischen Gebirge, welche, in nach N.
geöffnetem Bogen von W. nach O. streichend, quer gegen die
Ostküste Griechenlands auslaufen. Die östliche Küste ist
daher weit reicher gegliedert und aufgeschlossen als
die westliche, welche den dinarischen Gebirgszügen parallel
läuft.



Vulkanische Massen sind da und dort (Thera, jetzt Santorin,
dessen Vulkan noch heutzutage zeitweise tätig ist, Melos,
Kalauria, Methana, Ägina) zum Ausbruch gekommen, und
es treten vielfach heiße Quellen („Bäder des Herakles“ zu
Ädepsos auf Euböa, Thermopylen u. a. m.) und Gasausströmungen
(Mosychlos auf Lemnos, Solfatara von Susaki)
auf.



Beim akrokeraunischen Vorgebirge tritt das dinarische
Gebirgssystem in das westliche Nordgriechenland
ein; ganz Epirus ist erfüllt von jenen parallel gerichteten
Höhenzügen mit langgestreckten Talmulden dazwischen. In
engen Schluchten durchbrechen die Flüsse mit Zickzackwin[pg 15]dungen die Gebirgszüge, um von einer Mulde zur anderen
zu gelangen. Es ist eine wilde Gebirgslandschaft, welche nur
an der Küste kleine Ebenen besitzt. Die östlichsten dieser
Bergkämme werden als Pindos (höchster Gipfel 2336 m)
zusammengefaßt, im W. von dem tiefen Tal des Arachthosflusses,
im N. durch den Lakmonpaß begrenzt, der Länge
nach in wilder Engschlucht durchflossen vom größten Flusse
Griechenlands, dem Acheloos. Nach O. fällt der Pindos zum
Tiefland von Thessalien ab, das rings von Gebirgen umwallt
ist: im O. von den kristallinischen Gebirgen Olympos
(2985 m), (dem höchsten Berg der hellenischen Welt und
daher Sitz der Götter), Ossa, Pelion, welche im N. durch
die wenig bekannten kambunischen Berge, im S. durch
den Othrys mit dem Pindos verbunden sind. Eine niedrige
Hügelkette scheidet das Innere des Beckens in zwei selbständige,
äußerst fruchtbare Ebenen, die größten Griechenlands.
Zwei Ausgänge führen aus diesen zum Meer: zwischen
Olymp und Ossa bricht der Abfluß des Tieflandes, der thessalische
Peneios, in dem vielgerühmten Engpaß Tempe durch;
zwischen Pelion und Othrys dringt das Meer als Pagasäischer
Golf tief ins Innere ein.



Gegen S. folgt eine Einschnürung des Festlandes durch
zwei Golfe (den Malischen und den von Ambrakia), welche
Nord- und Mittelgriechenland scheiden. Die westlichen
Landschaften des letzteren (Akarnanien und Ätolien)
enthalten die Fortsetzung der Bergzüge von Epirus, ein
rauhes, schluchtenreiches Gebirgsland, durchströmt vom Acheloos,
der mit sumpfiger Deltaebene in den Golf von Paträ
mündet.



In den östlichen Landschaften (Lokris, Doris, Phokis,
Böotien, Attika) findet sich eine doppelte Reihe östlich
streichender Bergzüge: im N. Öta (2158 m) und Knemis
924 m), im S. Ghiona (2512 m),
  Parnaß (2459 m),
[pg 16]Helikon (1749 m), 
  Kithäron (1411 m) und Parnes
(1412 m). Zwischen beiden Reihen liegt die böotische Tiefebene
mit dem Kephissos, der in den Sumpf Kopais
mündet. Letzterer hat nur unterirdische Abflüsse, die Katavothren.



Die Fortsetzungen beider Gebirgsreihen nach O. bilden
die große Gestade-Insel Euböa (Dirphys 1745 m),
    welche
vom Festland durch einen Meeresarm getrennt ist, der an
seiner schmalsten Stelle (Euripos) nur etwa 45 Schritte
breit ist. An die südliche Kette schließen sich die kristallinischen
Gebirge von Attika an: Pentelikon (1109 m), Hymettos
(1027 m) und die Berge von Laurion. Zwischen
diesen liegen die drei kleinen attischen Ebenen.



Mittelgriechenland wird von dem südlich vorlagernden
Peloponnes geschieden durch einen tiefen Graben, welcher
fast ganz vom Meer bedeckt ist: von W. treten der Golf
von Paträ, die Straße von Naupaktos, der Golf
von Korinth, von O. der Saronische Golf in den Graben
ein. Nur eine schmale, niedrige Landbrücke verbindet beide
Länder: der aus jungen gehobenen Meeresablagerungen bestehende
Isthmus von Korinth. Südlich steigen aus dem
Graben die Gebirge des Peloponnes in steilen Terrassen
jugendlicher Ablagerungen auf (Achaja). Der mittlere
und westliche Teil der peloponnesischen Gebirge
gehört dem großen dinarischen Gebirgssystem an und setzt
mit seinen von NNW. nach SSO. gerichteten Bergzügen
das akarnanisch-ätolische Gebirge fort: die höchsten Spitzen,
zunächst dem Korinthischen Golf und der Terrassenlandschaft
Achaja, heißen: Erymanthos (2224 m), Aroania
(2355 m) und Kyllene (2374 m). An die beiden letzten
hängen sich die parallel gerichteten Höhenzüge, welche das
Hochland von Arkadien bilden, in dessen östlichen Teil
mehrere fruchtbare Ebenen eingesenkt sind, welche durch
Katavothren entwässert werden. Nach SO. setzt sich dieses
[pg 17]Hochland in dem breiten Höhenwall Parnon fort, der im
Kap Malea ausläuft. Im S. des Erymanthos dagegen
sind die Gebirge durch bewaldete Hochebenen unterbrochen,
welche von tiefen Tälern zerschnitten sind, so von dem Tal
des elischen Peneios und dem des Alpheios, deren
Unterläufe die fruchtbare Schwemmlandebene von Elis
durchziehen. Jenseits dieser Unterbrechung findet der Erymanthos
seine Fortsetzung in den weit niedrigeren Gebirgen von
Triphylien und Messenien. Zwischen diesen und dem Parnon
erhebt sich als mächtige Aufwölbung der überwiegend kristallinische
Taygetos (2409 m), der in der äußersten Südspitze
Griechenlands, dem Kap Tänaron, endigt. Rings
um denselben breiten sich drei durch niedrige Schwellen
verbundene Becken aus: Messenien mit dem Pamisos,
Lakonien mit dem Eurotas, und die Landschaft von Megalopolis
mit dem oberen Alpheios. Gebirge mit west-östlicher
Streichrichtung hat der Peloponnes nur in der Halbinsel
Argolis (Arachnäon); diese werden nach W. von den
arkadischen Gebirgen geschieden durch die Tiefebene von
Argos mit dem Inachos und durch den Golf von
Nauplia.



Das griechische Festland ist im W. begleitet von der
Kette der Ionischen Inseln, welche sich in ihrem Baue
als Glieder des festländischen Gebirges kundgeben; im O.
finden wir Euböa, ebenfalls ein losgelöstes Stück des Festlandes,
die nördlichen Sporaden und die Kykladen. Dieser
Archipel wird im S. geschlossen durch das langgestreckte
Kreta, das den Parnon mit dem kleinasiatischen Tauros
zu verbinden scheint.





§ 4. Hydrographie.


Die Gebirge Griechenlands sind meist felsig
und unfruchtbar, da durch den Wechsel von trockener und
[pg 18]regenreicher Jahreszeit die Entstehung einer zusammenhängenden
Decke von Verwitterungslehm verhindert wird.
Daher sind meist nur die Talauen und vereinzelte Gehänge
dem Anbau zugänglich. Am ungünstigsten für den
Pflanzenwuchs zeigt sich der Kalkstein, welcher alles
Wasser in die Tiefe versinken läßt, wo es durch ein Netz
unterirdischer Wasserläufe abfließt, um an andern Stellen
in mächtigen Quellen zutage zu treten. Günstigere Bedingungen
bieten der Pflanzenwelt die Schiefergebirge,
welche das Wasser an der Oberfläche abfließen
lassen. Die Wasserläufe sind fast sämtlich Wildbäche,
die gewöhnlich ganz trocken liegen, dagegen zuzeiten gewaltig
anschwellen. Diese Bäche haben durch ihren Schutt
und Schlamm die Ebenen gebildet, welche meist von geringer
Ausdehnung, aber von um so größerer Fruchtbarkeit
sind und die Mittelpunkte der geschichtlichen Entwicklung
bilden. Heute sind dieselben infolge von Versumpfung
ungesund und weniger bevölkert als im Altertum.





§ 5. Klima und Pflanzenwuchs.


Das Klima trägt das Gepräge der mediterranen Klimazone,
und zwar des östlichen kontinentaleren Teiles derselben.
Die Hitze erreicht im Sommer einen sehr hohen Grad (Juli
Mitteltemperatur in Athen 27° C.); der Winter dagegen ist
ziemlich kühl (Januarmittel in Athen 8° C.); so daß die Extreme
weit auseinander liegen (+40½ und −6½° C.).
Ebenso bedeutend sind die täglichen Wärmeunterschiede
zwischen Tag und Nacht, Sonne und Schatten. Nachtfrost
kommt jeden Winter einigemal vor. Schnee fällt im Meeresniveau
in Nord- und Mittelgriechenland wiederholt, im Peloponnes
dagegen äußerst selten und bleibt kaum einige Tage
[pg 19]liegen. In den Gebirgen aber fallen beträchtliche Schneemassen,
die sich auf den höchsten Gipfeln fast das ganze Jahr
hindurch halten. Charakteristisch für das Klima ist insbesondere
die Regenlosigkeit des Sommers. Regen fällt
in der Zeit von Mitte September bis Mitte Mai, während
in den Sommermonaten im Tieflande auch kurze Regenschauer
selten sind. Es herrschen nämlich in dieser Zeit die
Etesien, trockene, sehr regelmäßige Nordostwinde. Im Gebirge
fallen übrigens auch im Sommer je höher desto mehr
Niederschläge. Außerdem ist die Regenmenge im westlichen
Griechenland bedeutender als im östlichen
(Athen 385 mm, Patras 727 mm); aber die Sommermonate
sind im W. ebenso regenarm wie im O. Infolge dieser
Sommerdürre ist der jährliche Entwicklungsgang des Pflanzenwuchses
von dem unserer Heimat ganz verschieden. Die einjährigen
Pflanzen haben dank der milden Wintertemperatur
ihre Vegetationsperiode im Winter und im Frühjahr. Im
Sommer ruht das Wachstum derselben, die meisten verdorren
und verschwinden vollständig (Getreideernte Ende
Mai). Die perennierenden Pflanzen sind behufs Überdauerung
des Sommers vielfach durch eigentümliche Organisation
geschützt, z. B. durch lederartige Beschaffenheit der immergrünen
Blätter. Wald findet sich in den tieferen Regionen
nur in den lichten Beständen der Aleppokiefer und der
Knoppereiche, in der höheren Region herrscht der Tannenwald,
im W. der Eichenwald bereits auf mittlerer Höhe.
Aber diese schon bei 700 m beginnenden Bergforsten sind
seit dem Altertum fortdauernd verwüstet worden. Die
höheren Gipfel über 2000 m ragen über die Baumgrenze
empor und tragen nur alpine Krautpflanzen, welche im
Sommer von den Schafherden abgeweidet werden.




[pg 20]

§ 6. Gaben des Bodens.


Ist auch das anbaufähige Land nicht sehr ausgedehnt,
so besitzt es dafür zum Teil eine außergewöhnliche Fruchtbarkeit.
Da das günstige Klima den Anbau selbst auf geringerem
Boden lohnend macht, so vermag Griechenland
eine starke Bevölkerung zu ernähren. Hatte doch Griechenland
in klassischer Zeit auf 1000 □Meilen 200 000 Waffenfähige,
also 1½ Millionen Einwohner, dazu fast dreimal
so viel Sklaven, eine Bevölkerungsziffer, welche freilich seit
Alexander d. Gr. fortwährend zurückging, so daß Plutarch
(100 n. Chr.) noch 3000 Waffenfähige zählte. Jetzt besitzt
das Königreich Griechenland auf 65 000 qkm (ca. 1200
□Meilen) 2½ Millionen Einwohner.



Die Erzeugnisse des Ackerbaus, der hier stets die erste
Quelle der Volksernährung bildete, sind heutzutage noch
mannigfaltiger als im Altertum, da seitdem eine Anzahl
von Kulturpflanzen neu eingeführt worden ist (Mais, Korinthen,
Orangen, Tabak, indischer Hanf, Opuntien). In
erster Linie steht das Getreide, besonders Weizen und
Gerste. Aber nur wenige Landschaften, so Thessalien, Böotien
und Messenien, erzeugten den eigenen Bedarf; Attika,
das zum Beispiel 328 v. Chr. bei schlechter Ernte nur
360 000 Scheffel Gerste und 40 000 Scheffel Weizen erzeugte,
mußte seit dem Peloponnesischen Krieg die Hälfte
seines Bedarfs aus den Bosporusländern und Ägypten einführen.
Dem Getreide steht zunächst der Wein, der überall
bis in die Gebirge hinauf vorzüglich gedeiht. Unter
den Bäumen ist an erster Stelle der zahme Ölbaum zu
nennen, aus Syrien eingeführt, der zwar nur in der tiefen
Zone, hier aber selbst auf steinigem Boden gedeiht. In
alter Zeit sind aus Asien nach Griechenland verpflanzt
worden: Kirschen, Pflaumen, Zitronen, Pfirsiche, Feigen
[pg 21](in Attika), Birnen (in Argos), Quitten, Granatäpfel, Mandeln,
Kastanien (auf Euböa), Walnüsse, die Palme (auf
Delos), die Zypresse. Technisch wichtig sind neben dem
Hanf die Baumwolle und der Maulbeerbaum2. Der
Viehzucht dienten ausgedehnte Berghalden. Heutzutage
ist nur die Zucht von Schafen, Ziegen und Schweinen von
Bedeutung, während einstens auch Großvieh und Pferde
fleißig gezüchtet wurden. Die Griechen waren im allgemeinen
Vegetarianer; sie genossen Fleisch gewöhnlich nur
bei Opferfesten und konnten den reichlicheren Fleischgenuß
der Spartaner nicht verstehen. Die Wälder lieferten
früher verschiedene für die Architektur und den Schiffsbau
nutzbare Holzarten und waren von jagdbarem Schwarz- und
Rotwild bevölkert. Aus dem Meer gewann man mannigfache
Arten von Fischen, Konchylien, Schwämme und in
Lakonien die kostbare Purpurschnecke.



Von Mineralien ist der silberhaltige Bleiglanz
bemerkenswert, der von den Alten zur Silbergewinnung im
Lauriongebirge und auf Euböa abgebaut wurde. Kupfer
wurde z. B. auf Euböa und bei Lamia gewonnen; wichtiger
waren die Eisenerze Lakoniens (daher das Eisengeld
der Spartaner), Schwefel und Alunit bot Melos,
Naxos den Smirgel, Kimolos die Siegelerde.



Von größter Bedeutung aber ist das vortreffliche Tonmaterial
in Attika, Böotien, Megara und auf Ägina sowie
der Reichtum des Landes an vorzüglichen Bausteinen.
Der weit verbreitete tertiäre Kalksandstein (Poros)
bot ein leicht zu bearbeitendes Material für geringere
[pg 22]Bauten; der edelste Stoff aber war der Architektur wie
der Plastik in den reichlich zutage liegenden Marmoren
der verschiedensten Farben und Arten geboten (auf Paros,
am Pentelikon, Hymettos, Taygetos, bei Karystos, in Thessalien
und Arkadien).





§ 7. Bedeutung des Landes für die Kultur seiner Bewohner.


Nicht mühelos schenkt hier die Natur dem Menschen
überreiche Erzeugnisse, aber sie gewährt der Arbeit vielseitige
Anregung und reichlichen Lohn. Fast alle Zweige
menschlicher Tätigkeit finden bei der Vielgestaltigkeit des
Bodens und der Mannigfaltigkeit seiner Gaben eine Stätte.
Die vielgestaltige Gliederung des Bodens veranlaßte eine
ungemeine Mannigfaltigkeit in der Eigenart der Landschaften
wie ihrer Bewohner, ohne doch einen befruchtenden
Verkehr zwischen denselben zu hindern. Denn die Zerstückelung
der Gebirge öffnet dem Landverkehr fast überall
unschwer zu überschreitende Pässe, während die tief eindringenden
Meeresbuchten fast alle Landesteile dem Seeverkehr
zugänglich machen. Zu allen Zeiten ist die Schiffahrt
das erste Verkehrsmittel in Griechenland gewesen.
Unterstützt von dem Hafenreichtum der Küste und der Regelmäßigkeit
der Windströmungen, verband sie die einzelnen
Landschaften nicht nur unter sich, sondern auch mit dem
Ausland. Auf dem Seeweg hat sich die griechische Kultur
über alle Länder des Mittelmeeres ausgebreitet.






B. Das Volk.



§ 8. Vorgeschichte der Griechen.


Kein Volk kennt seine Jugendgeschichte. Sind die
Völker auf den Schauplatz der Weltgeschichte getreten, so
lassen neue große Aufgaben sie ihre stillere Vorzeit ver[pg 23]gessen. Und doch bringen sie aus derselben neben mannigfachen
technischen Fertigkeiten große geistige Besitztümer mit:
die Sprache, einen Kreis alter Sagen, wie bestimmte
Formen der Götterverehrung. Die Vergleichung der
Sprachen läßt erkennen, daß die Griechen einen
Zweig jener großen Völkerfamilie bilden, welcher
die Inder, Iranier, Italiker, Kelten, Germanen,
Litauer und Slaven angehören.



Aus der Urheimat der indoeuropäischen Völkerfamilie,
als welche man früher Asien, und zwar das Gebiet
des oberen Oxus und Jaxartes betrachtete, während
neuerdings von den meisten die südrussische Steppe dafür
angesehen wird, wanderten die Griechen höchst wahrscheinlich
von N. her aus dem Donaugebiet in ihre spätere
Heimat ein. Wie die große deutsche Völkerwanderung im
Beginn des Mittelalters, so vollzog sich auch die Wanderung
der griechischen Stämme innerhalb großer Zeiträume
in mehreren Stufen; das Vordringen der Einwanderer
wurde durch die vielfachen Gebirgsriegel aufgehalten, welche
den S. der Balkanhalbinsel gegen N. abschließen.



Als älteste Bevölkerung Griechenlands nennt die sagenhafte
Überlieferung die von Herodot bis auf die neueste
Zeit vielumstrittenen Pelasger3, ferner die Leleger,
Kadmeer, Abanten u. a.; ein geschichtliches Volk waren
ohne Zweifel die Minyer, welche durch gewaltige, jüngst
wieder aufgedeckte Deich- und Kanalbauten weite Flächen
Böotiens urbar machten. Einen überraschenden Einblick in
die griechische Kultur der ältesten Zeit, welche als die
mykenäische Periode bezeichnet wird, gewähren uns die
in den letzten Jahrzehnten von Schliemann in Mykenä,
Tiryns (s. § 69) und Orchomenos unternommenen Aus[pg 24]grabungen. Sie belehren uns, daß jene Kultur unter despotischem
Regiment hochentwickelt und derjenigen der vorderasiatischen
Großstaaten nahe verwandt war. Den Griechen
selbst war die Tatsache einer tiefgreifenden asiatischen Einwirkung
auf ihre Kultur wohl bekannt; versuchten sie doch,
dieselbe durch die merkwürdigen Erzählungen von fremden
Einwanderern (Kekrops, Kadmos, Danaos, Pelops) zu erklären.



Die günstige Lage Griechenlands inmitten zweier großer
Meere gestattete jederzeit mannigfache Berührung und Austausch
mit fremden Kulturvölkern. Sicher war die Einwirkung
der Phönizier die bedeutsamste. Diese erscheinen
in der Odyssee als kühne Seefahrer, die bald Seeraub und
Menschenhandel treiben, bald kostbare Kunsterzeugnisse zum
Tausche anbieten.





§ 9. Ausdehnung und Gesamtname des Griechentums.


Unter dem Gesamtnamen „Griechen“ fassen
wir alle jene nach Abstammung, Sprache und
Lebensart sehr verschiedenen Volksstämme zusammen,
welche seit dem Beginn geschichtlicher
Kunde den schmäleren Südteil der Balkanhalbinsel
(etwa südlich der Querlinie der Kambunischen Berge)
bewohnten und von hier aus gegen Osten alle
Inseln und Küstenländer des Ägäischen Meeres,
gegen Westen die Südküste Italiens und Sizilien
(Großgriechenland) bevölkert haben. „Alle griechischen
Kolonien bespült die Welle des Meeres, und es ist den
Ländern der Barbaren gewissermaßen ein Saum griechischer
Erde angewebt“, sagt Cicero.



Das Gebiet, innerhalb dessen einst die griechische Zunge
klang, erstreckte sich also viel weiter als das heutige Griechenland.
Das Wort „Griechen“ stammt vom lateinischen
[pg 25]Grai, Graici, Graeci und bezeichnete ursprünglich einen einzelnen
Stamm, der im Westen Griechenlands (also den
Italikern zunächst), in Südepirus saß. Die Griechen selbst
nannten sich, etwa seit dem 7. Jahrh. v. Chr., Hellenes,
ihr Land Hellas. Auch dieser Name bezeichnete ursprünglich
eine einzelne Landschaft des südlichen Thessaliens und
gewann von da aus durch den Ruhm seiner Träger (Dorier?)
allgemeine Verbreitung. (Vergl. „Franken“, „Alemannen“,
„Schwaben“.) Wohl haben sich die Hellenen früh als
ein Volk gefühlt, durch Gemeinsamkeit des Blutes, der
Sprache, der Götter und der Sitte verbunden, im Gegensatz
zu den „Wirrwarrsprechenden“, den Barbaren; aber
aus diesem Bewußtsein hat sich nur schwer und langsam in
den Kämpfen gegen Perser und Karthager die Idee nationalen
Zusammenschlusses herausgeschält. In der geschichtlichen
Zeit sind die Hellenen mannigfach nach Landschaften
und Stämmen gegliedert, die sich hinsichtlich der Sprache,
Religion, Sitte und Kultur wesentlich voneinander unterscheiden,
und dieser Verschiedenheit entsprach der staatliche
Partikularismus.





§ 10. Die griechischen Stämme.



I. Ionier.


Am frühesten scheint der ionische Stamm in Griechenland
ansässig geworden zu sein; beim Beginn geschichtlicher
Kunde besitzt er auf dem Festland noch Attika (mit Euböa)
und fast den ganzen Peloponnes. Allerdings ist wohl der
Name „Ionier“ jüngeren Ursprungs und erst später vom
kleinasiatischen Zweig angenommen worden. Wahrscheinlich
war diesem Stamme ursprünglich der Name „Achajer“
eigen, der im Epos als Gesamtname der Hellenen erscheint.
(Vergl. Amaler: Ostgoten.) Die ionische Mund[pg 26]art, welche unter ihren Schwestermundarten in sprachgeschichtlicher
Hinsicht als die entwickeltste und abgeschliffenste
erscheint, ist frühe die allgemeine Sprache der Dichter und
Schriftsteller geworden. Innerhalb des Ionischen bildet
das Attische einen besonderen Zweig von altertümlicherem
Charakter.





II. Dorier.


Dem ionischen Stamm stellt Herodot in schroffer Abgrenzung
den dorischen gegenüber. Dieser ist zuletzt unter
allen in Griechenland eingewandert und hat allmählich die
achajischen Staaten Elis, Argos, Phlius, Korinth, Sikyon,
Lakonien und zuletzt Messenien durch Kampf und Vertrag
unterworfen und dorisiert. Sprache und Wesen der
Dorier haben ihre rauhe Ursprünglichkeit am längsten in
Sparta bewahrt.



Ionische und dorische Kolonien in Kleinasien
und Großgriechenland.



Durch den machtvollen Ansturm der Dorier gedrängt
und wie durch einen Keil in zwei Teile gespalten, wanderte
die achajische Bevölkerung des Peloponneses über das
Meer nach O. und W. aus, um auf den Inseln des Ägäischen
und Ionischen Meeres, an der Westküste Kleinasiens,
im Süden Italiens und auf Sizilien, inmitten fremdartiger
Bevölkerung, neue Wohnsitze zu erkämpfen oder friedlich zu
erwerben. Später, als die dorischen Spartaner die Führerrolle
im Peloponnes, ja in Griechenland errungen hatten,
erinnerten sich die Kolonien des südlichen Archipels und der
Südwestküste Kleinasiens ihrer Herkunft aus Lakonien und
nannten sich, nachdem auch einzelne dorische Geschlechter
dorther nachgewandert waren, mit Stolz „Kolonien der
Dorier“.




[pg 27]

III. Äoler.


Was nicht ionischen oder dorischen Stammes
war, faßten die Griechen unter dem Gesamtnamen
„Äoler“ zusammen. Im engeren Sinn wurde die
Bezeichnung Aiolis insbesondere auf die Kolonien der
Nordwestküste Kleinasiens mit den vorgelagerten Inseln
(Tenedos, Lesbos) angewandt, Kolonien, welche die
Länder am Pagasäischen und Malischen Busen als ihre
Urheimat bezeichneten. Die Sprache dieser kleinasiatischen
Äoler, glänzend vertreten durch die Gedichte von Alkaios
und Sappho, ist eine sehr altertümliche und scheint den
thessalischen und böotischen Mundarten am nächsten verwandt.







      

    

  
    
      
        

II. Abschnitt.

Sparta.



§ 11. Geschichtliche Grundlagen der Verfassung Spartas.


Unter allen dorischen Staaten bildet Sparta das
reinste Beispiel eines Kriegerstaates. Seine schon
im Altertum vielbewunderte Verfassung beruht nach
ihrer ausgeprägten Eigenart durchaus auf der besonderen
Art und Weise, wie sich die dorische Eroberung
im Eurotastale vollzogen hat.



Nachdem die Dorier4 von Mittelgriechenland her in
den Peloponnes eingebrochen waren, setzte sich ein dorischer
Heerhaufen in dem oberen Eurotastal fest, um von da
aus langsam talabwärts vorschreitend in immerwährenden,
viele Menschenalter hindurch fortgesetzten Kämpfen
[pg 28]die mächtigen Achajerstädte der fruchtbaren Eurotasebene
zu bekriegen. Dem festen Amyklä gegenüber wurde
ein großer, starker Lagerplatz bezogen, aus dem das nachmalige
Sparta mit seinen fünf offenen Dörfern (Pitane,
Mesoa, Limnai, Kyno(s)ura und Dyme) erwuchs. Weil
nun im Eurotastal der Kriegszustand zwischen Doriern und
Achajern länger als irgendwo im Peloponnes, ja tief herab
in die geschichtliche Zeit fortdauerte, so entwickelte sich aus
der durch viele Menschenalter fortgesetzten Kriegs- und Lagergewohnheit
ein Kriegerstaat, dessen Absicht nur auf stete
Kampfbereitschaft gerichtet war. Seine Gemeindeverfassung,
welche von derjenigen aller andern griechischen Staaten weit
abwich, erschien späteren Geschlechtern als das Werk eines
weisen Gesetzgebers, des Lykurg, der in Sparta göttliche
Verehrung genoß.





§ 12. Periöken und Heloten.


Aus der von den einwandernden Doriern unterworfenen
Bevölkerung wurden Periöken und Heloten. Die Verschiedenheit
ihres Loses mag in dem kürzeren oder längeren
Widerstand, den sie geleistet, ihrer freiwilligen Unterwerfung
oder schließlichen Bezwingung mit Waffengewalt ihren Grund
haben.



Die Periöken, die Bewohner der zahlreichen Landstädte
des Eurotastals, waren ohne politische Rechte, aber
persönlich frei und im Besitz und Erwerb unbeschränkt und
trieben neben der Landwirtschaft eifrig Handel und Gewerbe
(hauptsächlich Eisenindustrie); ihre Städte hatten
wohl ein gewisses Selbstverwaltungsrecht, unterstanden jedoch
der Aufsicht spartanischer Befehlshaber (Harmosten).
In den Krieg hatten sie als Schwerbewaffnete mitzuziehen;
so fochten bei Platää neben 5000 Spartiatenhopliten ebenso
viele Periöken. Da die Zahl der vollbürtigen Spartaner
[pg 29]mehr und mehr zurückging, während die Großmachtstellung
Spartas immer stärkere Leistungen erforderte, so mußten
die Periöken in immer größerer Zahl zum Heerdienste herangezogen
werden.



Viel tiefer standen die Heloten (εἵλωτες, nach der
Stadt Helos benannt, oder von ἕλος sumpfige Niederung,
also die Bewohner der Eurotasniederungen, oder vom St.
ἑλ = Gefangene), an die Scholle gefesselte Leibeigene des
Staates, welche die Spartiatengüter, zu denen sie gehörten,
zu bebauen und von dem Ertrage eine jährliche feste Abgabe
an ihre Herren abzuliefern hatten; sie konnten eigenes
Vermögen erwerben. Von ihren Herren durften sie weder
freigelassen noch außer Landes verkauft werden. In den
Krieg folgten sie den Spartiaten als Waffenknechte; so
kamen bei Platää auf jeden Spartiaten 7 Heloten; auch
als Leichtbewaffnete und Ruderknechte wurden sie verwendet,
seit dem Peloponnesischen Kriege sogar als Hopliten.
Je gefährlicher ihre Überzahl erschien, desto argwöhnischer
und grausamer wurden sie von den Spartiaten
behandelt. Um sie ermorden zu können, ohne dadurch eine
Blutschuld auf sich zu laden, erklärten ihnen die Ephoren
alljährlich bei ihrem Amtsantritt offen den Krieg. Ein
förmliches Überwachungs- und Verfolgungssystem war in
dem Institut der Krypteia eingerichtet. Bewaffnete junge
Spartiaten durchstreiften das Land und töteten kurzerhand
jeden irgendwie Verdächtigen. So ließ man während des
Peloponnesischen Kriegs 2000 Heloten, die sich im Felde ausgezeichnet
hatten, auf einmal spurlos verschwinden. Dieses
großartig organisierte System des Massenmeuchelmords
zeigt die Eigenart des vorgeschichtlichen dorischen Räuberstaates
in greller Beleuchtung. Die Heloten rächten sich
dafür durch furchtbare Aufstände, welche Sparta wiederholt
an den Rand des Verderbens brachten.




[pg 30]

§ 13. Die Spartiaten.


Im Gegensatz zu der unterworfenen Bevölkerung der
Heloten und Periöken nannte sich die herrschende dorische
Bürgergemeinde Spartiaten, während im Verkehr mit dem
Ausland die offizielle Bezeichnung des Staates Lakedaimonier
war. Sie gliederte sich nach den 3 altdorischen
Phylen der Hylleer, Dymanen und Pamphyler und
nach 27 Phratrien. Daneben gab es eine lokale Einteilung
nach 5 Phylen oder Distrikten, den oben (§ 11) genannten
5 Dörfern (κῶμαι) Spartas, von denen die 30 (?) Oben
(ὠβαί) wohl Unterabteilungen waren. Das Vollbürgerrecht
war nicht nur durch die Geburt, sondern auch durch
die Teilnahme an der vorgeschriebenen staatlichen Erziehung
und die regelmäßige Beitragleistung zu den gemeinsamen
Mahlzeiten bedingt. Die Vollbürger hießen als unter sich
gleichberechtigt die „Gleichen“ (ὅμοιοι), während diejenigen,
welche eine der beiden letzten Bedingungen nicht erfüllten, die
Klasse der Halbbürger (ὑπομείονες) mit den zivilen, aber
ohne die politischen Rechte, bildeten. Jeder Spartiate war
im Besitz eines Bauernguts (κλᾶρος), das aber nicht von ihm
selbst, sondern von den dazu gehörigen Heloten bewirtschaftet
wurde, so daß er selbst ganz seinem kriegerischen Berufe leben
konnte. Nach der Überlieferung wurde das Land bei der
Besitznahme durch die Eroberer in 6000 (?) Ackerlose geteilt,
die im allgemeinen annähernd gleich groß waren und von
ihren jeweiligen Inhabern nicht veräußert werden durften. Im
Lauf der Zeit entwickelte sich jedoch naturgemäß eine Ungleichheit
des Besitzes, die zwar bei der fortschreitenden Gebietserweiterung
Spartas durch Teilung des neugewonnenen
Landes (z. B. Messeniens durch Polydor) wohl teilweise wieder
ausgeglichen wurde, aber doch immer wieder und zwar in
verstärktem Maße zutage trat, so daß auch in Sparta der
[pg 31]Gegensatz von reich und arm entstand. Dieser Prozeß wurde
noch befördert durch das Gesetz des Ephoren Epitadeus,
welches jedem gestattete, auch bei vorhandener Nachkommenschaft
sein Gut schon bei Lebzeiten zu verschenken oder testamentarisch
jedem beliebigen zu vermachen; unter der Form
der Verschenkung oder Vererbung verbarg sich von jetzt an
häufig ein tatsächlicher Verkauf des Guts. So kam schließlich
der ganze Grundbesitz in die Hände weniger Personen, die
ein üppiges Leben führten, während viele verarmte Spartiaten
die Beiträge für die Syssitien nicht mehr aufbringen
konnten und infolgedessen ihr Bürgerrecht verloren.



Die Anhäufung einer größeren Zahl von Landgütern
in den Händen einzelner Personen stand in engem Zusammenhang
mit der Hauptkalamität Spartas, der stetigen Verminderung
der Kopfzahl der Spartiaten. Aus
Mangel an Männern ist Sparta zugrunde gegangen, sagt
Aristoteles. Während Neuaufnahmen von Bürgern in Sparta
so gut wie gar nie vorkamen, schmolz durch die Verluste in
den andauernden Kriegen die Zahl der Vollbürger immer
mehr zusammen, ein Prozeß, der sich weder durch Vergünstigungen
für solche, welche 3 oder 4 Söhne hatten, noch
durch Bestrafung derer, die gar nicht oder zu spät heirateten
(δίκη ἀγαμίου, ὀψιγαμίου), aufhalten ließ. Während es zur
Zeit der Perserkriege noch 8000 Spartiaten gab, belief sich
ihre Zahl im Jahre 371 auf kaum mehr als 1500; Aristoteles
berechnet für seine Zeit (etwa 330 v. Chr.) nicht ganz 1000 Spartiaten;
bei dem Regierungsantritt Agis’ IV. (243 v. Chr.)
waren es noch 700, von denen etwa 100 im alleinigen
Besitz von Grund und Boden waren.



Je mehr aber diese Ungleichheit des Besitzes dem altspartanischen
Grundsatz gleicher Lebensführung und Bürgerpflicht
widersprach, desto lebhafter mußte sich einem Patrioten
der Gedanke aufdrängen, daß es einst, zu Lykurgs Zeiten,
[pg 32]besser gewesen sei, indem damals alle gleiche Ackerlose gehabt
hätten. So unternahm es König Agis IV., „die lykurgische
Verfassung wiederherzustellen“, indem er alles Ackerland für
die Spartaner in 4500 Lose teilte; ihre Zahl sollte durch
Aufnahme von Periöken ergänzt werden. Allein der wohlgemeinte
Versuch scheiterte am Widerstand der Besitzenden,
und der hochherzige König büßte mit dem Tode. Was er
gewollt, gelang dem energischeren König Kleomenes (seit
235 v. Chr.), der die Ephoren ermordete, Ephorat und Gerusie
abschaffte, alle Schulden aufhob, das Land neu verteilte und
die Zahl der wehrfähigen Bürger durch Aufnahme von Periöken
auf 4000 brachte; aber nach der unglücklichen Schlacht bei
Sellasia (221 v. Chr.) hob der Sieger Antigonos von Makedonien
alle Neuerungen des Kleomenes wieder auf – und
Spartas Anteil an der Geschichte ist zu Ende.





§ 14. Das Königtum.


Vielleicht die auffallendste Erscheinung der spartanischen
Verfassung ist das Doppelkönigtum. Wir finden in Sparta
zwei Königshäuser, die Agiaden und die Eurypontiden,
welche als ihre mythischen Stammväter den Eurysthenes
und Prokles nannten. Da ein solches Doppelkönigtum dem
Wesen des Kriegerstaates offenbar widerspricht, so hat man
neuerdings vermutet, dasselbe sei das Ergebnis des Vergleichs
zweier Fürstengeschlechter, welche an der Spitze von zwei verschiedenen
(dorischen oder einer dorischen und einer achäischen?)
Gemeinden gestanden seien. Nach Aristoteles läge die Absicht
zugrunde, durch die aus dieser „Diarchie“ entspringende
Rivalität der beiden Häuser Übergriffe des Königtums
zu verhindern. Tatsächlich waren die beiden Königsgeschlechter,
deren Trennung geflissentlich aufrecht erhalten
wurde, und welche deshalb voneinander gesonderte Woh[pg 33]nungen, gottesdienstliche Funktionen und Grabstätten hatten,
fast immer im Streite miteinander. Zur Erbfolge war
in erster Linie der nach der Thronbesteigung des Vaters zuerst
geborene Sohn berechtigt; war kein Sohn da, so ging die
Regierung auf den nächsten männlichen Agnaten über, der
auch im Fall der Minderjährigkeit des Thronfolgers als dessen
Vormund (πρόδικος) die Regentschaft zu führen hatte.



Die spartanischen Könige mit dem offiziellen Titel
Archagetai (ἀρχαγέται) waren ursprünglich ebenso wie die
Könige des Homerischen Zeitalters (vgl. § 21) oberste Kriegsherren,
Richter und Priester, wurden aber mit der Zeit in
ihren Rechten mehr und mehr beschränkt und verloren ihre
leitende Stellung im Staate an die zu immer größerer Macht
gelangenden Ephoren.



Als Oberpriester brachten sie für den Staat die
regelmäßigen Opfer im Frieden wie bei den Feldzügen dar
und vermittelten durch je zwei von ihnen erwählte Pythioi
den Verkehr mit dem delphischen Orakel. Von der richterlichen
Gewalt, die fast ganz auf die Ephoren und die
Gerusie überging, verblieb ihnen die Entscheidung familienrechtlicher
Streitigkeiten, besonders betreffs der Verheiratung
verwaister Erbtöchter; auch stand ihnen die Bestätigung der
Adoptionen zu, eine wichtige Funktion in der festgeschlossenen
Adelsgemeinde. Als oberste Kriegsherren hatten sie
ursprünglich das Recht der Kriegserklärung, das später die
(in ihren Entschließungen ganz von den Ephoren geleitete)
Volksversammlung erhielt. Seit 506 durfte immer nur ein
König ins Feld ziehen; hier hatte er unumschränkte Gewalt
über Leben und Tod und freie Entscheidung über die militärischen
Operationen, aber auch die Verantwortlichkeit für
dieselben; wegen mißglückter Unternehmungen konnte er nachher
zur Rechenschaft und Strafe gezogen werden; auch gingen
zu seiner Kontrolle regelmäßig 2 Ephoren mit ins Feld.


[pg 34]

Größer als die Rechte waren die Ehren, die dem
spartanischen Königtum auch in historischer Zeit noch verblieben.
Als Einkünfte erhielten die Könige den Pachtzins
ausgedehnter Domänen, welche Periöken bebauten, ein
Drittel der Kriegsbeute, Anteil an allen Opfertieren, ein Ferkel
von jedem Sauwurf. Die Könige wurden auf Staatskosten
gespeist und bekamen bei den Syssitien doppelte Portionen.
Beim Tode eines Königs wurde ein Leichenbegängnis
mit orientalischem Gepränge veranstaltet. Zehn Tage lang
dauerte die allgemeine Landestrauer; in jeder Spartiatenfamilie
mußten mindestens zwei Personen Trauer anlegen; Periöken
und Heloten kamen mit ihren Weibern aus ganz Lakonien
zu Tausenden nach Sparta zur gewaltigen Totenklage und
Lobpreisung des Verstorbenen, dem Ehren erwiesen wurden
„nicht wie einem Menschen, sondern als einem Heros“.





§ 15. Die Gerusie.


Wie in anderen griechischen Staaten stand dem Königtum
in Sparta ein Ausschuß der angesehensten Familienhäupter,
der Rat der Alten, „Gerusia“ genannt, mitberatend
und mitbeschließend zur Seite. Nun ist in allen
griechischen Staaten wie in Rom zu beobachten, daß die
Machtbefugnis des alten Heerkönigtums langsam, aber unaufhaltsam
dahinschwand, während diejenige des Rates
erstarkte; die Leitung des Staates geht vom Königtum fast
unmerklich in den Gemeinbesitz der Geschlechtshäupter über:
an die Zeit der Monarchie reiht sich ohne erkennbare Grenzlinie
die Aristokratie. Mögen nun auch persönliche Unfähigkeit
einzelner Könige, Thronstreitigkeiten, fortwährender
Zwist der beiden Königshäuser, Mißerfolge im Felde die
Minderung der monarchischen Gewalt verschuldet haben:
[pg 35]jene immer wiederkehrende Erscheinung muß ebenso einen
tieferen Grund gehabt haben, wie bei den Deutschen nach
der Völkerwanderung der Übergang vom alten Heerkönigtum
zur Feudalherrschaft des Adels, der Herren von Grund
und Boden. Das alte Heerkönigtum hatte auf der breiten
Grundlage des Heerbannes der Kampf- und Wanderzeit
geruht, innerhalb dessen alle an Besitz und Recht sich gleichstanden.
Nachdem die Eroberer seßhaft geworden, löste sich
im Lauf der Menschenalter die alte Gleichheit der Lagergemeinschaft:
besaßen die meisten nur das zum Unterhalt
Nötige, so häufte sich dagegen in den Händen einzelner
Familien ein umfangreicher Besitz an, auf Grund dessen ihre
Häupter höheren politischen Einfluß beanspruchten und gewannen.



Die Gerusie zu Sparta bestand aus 28 über 60 Jahre
alten (also nicht mehr felddienstpflichtigen), aus den angesehensten
Geschlechtern auf Lebenszeit gewählten Mitgliedern.
Die Wahl erfolgte durch Akklamation (βοῇ), indem die
Kandidaten in erloster Reihenfolge durch die Volksversammlung
gingen und derjenige für gewählt galt, der nach
der Entscheidung von Männern, welche in einem in der
Nähe befindlichen Gebäude eingeschlossen waren, mit dem
lautesten Zuruf begrüßt wurde. Der Rat hatte alle Anträge,
die an die Volksversammlung kommen sollten, vorzuberaten;
die Entscheidung stand, wenigstens ursprünglich, der letzteren
zu. Allein nach einem dem König Theopomp (754) zugeschriebenen
Gesetze konnten Rat und Könige einen „schiefen“
Beschluß der Gemeinde als ungültig behandeln. Der Rat
übte ferner die Gerichtsbarkeit in Mord- und Hochverratsprozessen.
Die bedeutende Stellung, welche er in der Lykurgischen
Verfassung einnahm, vermochte er später nicht mehr
zu behaupten, als die Ephoren allmählich die gesamte Oberleitung
des Staates an sich zogen.




[pg 36]

§ 16. Die Ephoren.


Die lebenskräftigste Gewalt im spartanischen Gemeindeleben
war die Behörde der 5 Ephoren, welche jährlich vom
Volke aus sämtlichen vollberechtigten Spartiaten gewählt
wurden. Der erste derselben, welcher den ständigen Vorsitz
im Kollegium führte, war eponym, d. h. nach ihm wurde
das Jahr benannt. Innerhalb des Kollegiums entschied die
Mehrheit, der sich die Minderheit unbedingt zu fügen hatte.
Ob das Ephorat schon in der Lykurgischen Verfassung existierte
oder erst von dem König Theopomp (754) eingesetzt wurde,
steht ebensowenig fest wie der ursprüngliche Umfang
der Befugnisse: ob nämlich die Ephoren ursprünglich
als Gehilfen und Stellvertreter der Könige und von diesen
ernannt mit der Zivilgerichtsbarkeit und Polizeiaufsicht in
den 5 Bezirken Spartas betraut waren, oder ob sie vielleicht
schon von Haus aus als Vertreter der Interessen der spartanischen
Adelsgemeinde gegenüber dem Königtum eingesetzt
wurden. Immerhin weist ihr Name (ἔφορος = Aufseher)
darauf hin, daß sie von Anfang an ein gewisses Aufsichtsrecht
besaßen, das sich schließlich zur Oberaufsicht über
die gesamte Staatsverwaltung und Leitung aller
inneren und äußeren Angelegenheiten entwickelte. Diese
Erweiterung ihrer Machtbefugnis ward begünstigt durch den
fortwährenden Hader der beiden Königshäuser, welcher die
Wirksamkeit des ohnedies durch wiederholte Verurteilungen
einzelner Könige in seinem Ansehen gesunkenen Königtums
vollends lahmlegte, und sie ist um so begreiflicher, als in
dem Ephorate die beiden treibenden Kräfte des spartanischen
Gemeindelebens – das Mißtrauen des Adels gegen das
Königtum und der Argwohn der dorischen gegen die unterworfene
achäische Bevölkerung verfassungsmäßigen Ausdruck
gefunden hatten.


[pg 37]

Monatlich tauschten Könige und Ephoren einen Eid
aus, wobei die ersteren schwuren, daß sie nach den Gesetzen
regieren wollten, wogegen die Ephoren im Namen des Volkes
versprachen, in diesem Falle die königliche Gewalt ungeschmälert
zu erhalten. Die Ephoren konnten nicht nur die
Beamten, die alle nach Ablauf ihres Amtsjahres ihnen
rechenschaftspflichtig waren, sondern selbst Könige vor sich
laden, verhaften und von der Gerusie aburteilen lassen.
Sie beriefen und leiteten die Gerusie und die Volksversammlung
und sorgten für die Ausführung der Beschlüsse
derselben. Aus letzterem Grunde treten sie besonders bei
der Leitung der auswärtigen Politik hervor. Sie
verhandeln mit den Gesandten fremder Staaten, ordnen die
Mobilmachung an (φρουρὰν φαίνειν) und bestimmen, wie
viele Jahrgänge auszumarschieren haben. Mit den Feldherren
bleiben sie auch während des Kriegs in direktem Verkehr,
berufen sie unter Umständen ab und erteilen ihnen durch
geheime Depeschen, Skytalai, Verhaltungsmaßregeln. (Die
Skytale war ein schmaler Riemen, der um einen Stab gewickelt,
in fortlaufenden Zeilen beschrieben, dann wieder
abgewickelt und dem Betreffenden zugeschickt wurde; um das
Geschriebene lesen zu können, mußte man den Streifen
wieder um einen genau entsprechenden Stab wickeln.)



Die Ephoren hatten ferner den größten Teil der Zivilgerichtsbarkeit,
wobei sie als Einzelrichter fungierten,
leiteten die Finanzverwaltung und beaufsichtigten den
Staatsschatz.



Aber nicht nur die Tätigkeit der Beamten und Könige,
sondern auch das Verhalten der Bürger, die Jugenderziehung
wie das Privatleben der Erwachsenen, selbst der
Könige, überwachten die Ephoren bis ins kleinste nach der
Richtung, daß überall der staatliche „Kosmos“, die strenge
Zucht und Sitte und die öffentliche Ordnung, gewahrt bleibe.
[pg 38]So forderten sie seit alter Zeit bei ihrem Amtsantritt die
Bürger feierlich auf, den Schnurrbart zu scheren und den
Gesetzen zu gehorchen. Fremde, von denen man einen nachteiligen
Einfluß auf die Bürger befürchtete, wurden ohne
weiteres von ihnen ausgewiesen (ξενηλασία). Die Ephoren
bildeten so ein oberstes Sittengericht, das durch sein
fortwährendes, unmittelbares Eingreifen einen unvergleichlich
größeren Einfluß ausübte als die römische Zensur.



Eine besonders wichtige Aufgabe bildete endlich die beständige
Überwachung und Niederhaltung der Periöken
und Heloten; erstere konnten sie jederzeit ohne Richterspruch
töten lassen, gegen die letzteren entfalteten sie durch
die Krypteia (s. § 12) eine wahre Schreckensherrschaft.



So war das Amt der Ephoren die Exekutive der
spartanischen Aristokratie; seit dem 5. Jahrhundert
lag die Regierung tatsächlich in der Hand dieser Behörde,
der die Gerusie als Staatsrat zur Seite stand. Ihre selbstherrliche
Gewalt war nur insofern eingeschränkt, als sie ein
Kollegium von Fünf bildeten, nur auf Jahresfrist gewählt
waren und von ihren Amtsnachfolgern zur Rechenschaft gezogen
werden konnten.





§ 17. Die Volksversammlung.


Zur Teilnahme an den monatlich stattfindenden, ursprünglich
von den Königen, in historischer Zeit von den
Ephoren geleiteten Volksversammlung (ἀπέλλα) waren alle
über 30 Jahre alten Vollbürger berechtigt. Hier entschied
das Volk über die vorher von der Gerusia beratenen Anträge,
über Krieg und Frieden und die sonstigen Fragen der
äußeren Politik, auch über etwaige Thronstreitigkeiten der
Könige und vollzog die Wahlen der Geronten, Ephoren und
sonstigen Beamten. Die Abstimmung erfolgte dabei
feldmäßig durch Zuruf (κρίνουσι βοῇ καὶ οὐ ψήφῳ Thu[pg 39]kyd. I, 87), in zweifelhaften Fällen durch Auseinandertreten
nach verschiedenen Seiten. Das Recht, in der Versammlung
zu sprechen, hatten wohl nur die Könige, Geronten und
Ephoren. Ihre ursprüngliche Bedeutung verlor die Volksversammlung
durch die dem König Theopomp zugeschriebene
Gesetzesbestimmung, der zufolge die Beschlüsse des Volkes
für die Regierung nicht mehr bindend sein sollten (vgl. § 15).





§ 18. Die spartanische Zucht (ἀγωγή).


Aus einem Kriegslager war Sparta entstanden (§ 11);
nach langwierigen Kämpfen hatten die Einwanderer die alte
Bevölkerung unterworfen und geknechtet. Nun galt es, diese
Herrschaft zu behaupten. Offenkundig bewahrheitete sich der
Satz, daß jede Herrschaft mit denselben Mitteln behauptet
werden müsse, durch welche sie begründet wurde. Für die
Spartaner galt es, ihren an Zahl weit überlegenen, stets
zum Aufstand bereiten Untertanen gegenüber unausgesetzt
auf der Hut und in Kriegsbereitschaft zu sein. So zielte
die ganze Gemeindeordnung, welche schon Isokrates
mit der eines Kriegslagers verglichen hat, auf die Ausbildung
der Kriegsfertigkeit ab. Dabei kam der allgemein
hellenische Grundsatz, daß jeder nicht für sich, sondern
für sein Vaterland geboren sei, in extremer Weise zur
Anwendung.



Gleich nach der Geburt wurden schwächliche und mißgebildete
Kinder nach der Entscheidung der Phylenältesten
im Taygetos ausgesetzt. Die kräftigen Knaben erhielten
vom 7. Jahre an eine staatliche Erziehung unter der Oberleitung
eines Paidonomos; sie wurden in Scharen (βοῦαι
oder ἀγέλαι) und deren Unterabteilungen,
    Rotten (ῖλαι),
eingereiht; an der Spitze dieser Abteilungen standen die
tüchtigsten der Iranes (ἴρανες), der jungen Männer von
[pg 40]20–30 Jahren. In der Regel bestand zwischen je einem
von diesen und einem Knaben ein besonderer Freundschaftsbund
zum Zweck der Ausbildung des letzteren. Gymnastische
Übungen und Entbehrungen aller Art sollten den
Körper abhärten. Proben ihrer Standhaftigkeit legten die
Knaben alljährlich am Altar der Artemis Orthia ab, wo sie
sich geißeln ließen und derjenige den Sieg gewann, welcher
ohne Schmerzäußerung die Geißelung
    (διαμαστίγωσις)
am längsten aushielt. Auch die Eigenschaften der List und
Verschlagenheit suchte man bei den Knaben zu entwickeln.
Die Mädchen wurden ebenfalls gymnastisch ausgebildet
und die Stellung der Frau war eine viel freiere als im
übrigen Griechenland, besonders bei den Ioniern. Die
geistige Ausbildung, welche gegen die körperliche sehr
zurücktrat, beschränkte sich auf die Gewöhnung an kurze,
treffende („lakonische“) Reden, auf die Pflege der Musik,
die Einübung lyrischer Chorgesänge, Marsch- und Schlachtenlieder
und die Homerischen Epen.



Vom 20. Lebensjahre an hatten die Jünglinge, wenn
sie durch einstimmige Wahl in eine der aus etwa 15 Personen
bestehenden Zeltgenossenschaften (σύσκηνοι) aufgenommen
wurden, an den gemeinsamen Männermahlen
(ἀνδρεῖα, später φιδίτια,
    von den übrigen Griechen συσσίτια
genannt) teilzunehmen, wobei das Hauptgericht in Blut gekochtes
und mit Essig und Salz gewürztes Schweinefleisch,
die berühmte schwarze Blutsuppe (βαφά oder αἱματία, auch
ὁ μέλας ζωμός) war. Hierzu hatte jeder Teilnehmer
einen bestimmten monatlichen Beitrag an Gerstenmehl, Wein,
Käse, Feigen und Geld zu entrichten. Unablässige Schulung
durch gymnastische und militärische Übungen bildete
das Lebensziel auch der Erwachsenen. In der Tat gewann
so Sparta ein Heer, das durch kriegsmäßige Geschlossenheit,
strengste Subordination und klare Ordnung im Kommando
[pg 41]einzig in Griechenland dastand. „Alle andern“, sagt Xenophon,
dem hierin ein Urteil zustand, „sind Dilettanten, die
Spartaner Künstler im Kriegführen.“





§ 19. Heerwesen und Kriegführung.


Die Dienstpflicht dauerte vom 20. bis 60. Lebensjahre.
Die eigentlichen Kerntruppen bildeten die 10 bezw.
15 jüngsten Jahrgänge (τὰ δέκα, πεντεκαίδεκα ἔτη ἀφ’ ἥβης).
Über die taktische Gliederung des spartanischen
Heeres, die wahrscheinlich wiederholt geändert wurde, sind
wir nur unvollkommen unterrichtet. Gegen Ende des Peloponnesischen
Kriegs bestand das Heer aus 6 Moren, die
wahrscheinlich in folgender Weise gegliedert waren:



	1 Mora
	=
	2 Lochen
	=
	8 Pent.
	=
	16 Enom.
	= ca.
	600 M.


	
	
	1 Lochos
	=
	4 Pent.
	=
	8 Enom.
	= ca.
	300 M.


	
	
	
	
	1 Pent.
	=
	2 Enom.
	= ca.
	72 M.


	
	
	
	
	
	
	1 Enom.
	= ca.
	36 M.




Die Zahlen geben die ungefähre Normalstärke; sie schwankten
je nach der Zahl der aufgebotenen Jahrgänge. Die Mora
befehligte der Polemarch, den Lochos der Lochagos, die Pentekostys
der Pentekoster, die Enomotie der Enomotarches.



Die Bewaffnung der spartanischen Hopliten bestand
in einem roten Waffenrocke (φοινικίς), dem Panzer, Helm,
den Beinschienen, dem großen, den ganzen Mann deckenden
Schilde, den man sich erst unmittelbar vor der Schlacht vom
Schildknappen (ὑπασπιστής) reichen ließ; auf demselben
war als Abzeichen der Lakedaimonier ein Λ angebracht; als
Angriffswaffen dienten die lange Stoßlanze und das kurze,
einschneidige Schwert.



Die Elementartaktik der Hopliten war nach Xenophon
in ihren Grundzügen folgende: Die Gefechtsstellung
(ἐπὶ φάλαγγος) hat infolge des Bestrebens, den Lanzenstoß
möglichst kräftig und nachdrücklich zu gestalten, die verhält[pg 42]nismäßig große Normaltiefe von 8 Mann.
    Im 1. Gliede
(ζυγόν) stehen die Vordermänner
    (πρωτοστάται), die gewandtesten
und geübtesten Leute; jeder Vordermann steht
an der Spitze seiner Rotte (στίχος, später
    λόχος), das letzte
Glied bilden die Rottenschließer (οὐραγοί). Die gewöhnlichsten
taktischen Bewegungen waren die Wendungen
(κλίσεις) rechtsum
    (ἐπὶ δόρυ), linksum
(ἐπ’ ἀσπίδα), kehrt
(μεταβολή); Schwenkungen
    (ἐπιστροφαί); Herstellung
der gewöhnlich rechts abmarschierten (der rechte Flügel marschiert
an der Spitze) Marschkolonne (επὶ κέρως). Auf
den Reisemärschen scheint man meist „zu zweien“ (ἐπὶ δύο)
marschiert zu sein, wodurch die Kolonne sehr ausgedehnt
wurde. Durch (Links-)Aufmarsch (ἐπ’ ἀσπίδα παράγειν)
wird die Gefechtsordnung wiederhergestellt. Verdoppelung
(διπλοῦν) der Aufstellung nach der Tiefe
    (κατὰ βάθος)
verringert die Frontbreite auf die Hälfte und bewirkt die
doppelte Tiefe; das Gegenteil wird durch die Verdoppelung
nach der Länge
(κατὰ μῆκος) erreicht. Bei unerwartetem
Erscheinen des Feindes im Rücken wurde nicht einfach Kehrt
gemacht, sondern um die im 1. Gliede stehenden besten
Leute auch wieder in das 1. Glied der neuen Front zu
bringen, der Kontermarsch (ἐξελιγμός) nach Rotten ausgeführt.
Im hohlen Viereck (πλαισίον), den Troß in der
Mitte, die Hopliten außen, marschierte man, wenn der Feind
den Marsch unablässig bedrohte, daher besonders häufig auf
dem Rückzuge.



Die Leichtbewaffneten, welche selten erwähnt werden,
bildeten keine ständige Abteilung des spartanischen Heeres.
Söldner wurden erst seit Beginn des Peloponnesischen
Kriegs in dasselbe aufgenommen.



Eine Reiterei hatte Sparta in älterer Zeit nicht; die
300 sog. „Ritter“ (ἱππεῖς), die königliche Leibwache, eine
Eliteschar von Spartiaten, kämpften im Kriege zu Fuß; erst
[pg 43]424 wurde eine Reiterei eingerichtet, die in der Folgezeit
aus 6 Moren bestand, jede etwa 100 Pferde stark, unter
einem Hipparmostes und in 2 Schwadronen (οὐλαμοί) gegliedert.
Da man grundsätzlich die körperlich Untüchtigsten
auf die von den Reichen unterhaltenen Pferde setzte, so
blieben die Leistungen der spartanischen Reiterei immer ganz
klägliche.



Die Flotte, fast ganz von den Bundesgenossen gestellt,
stand unter dem Befehl des Nauarchos, dessen Amtsdauer
einjährig war; derselbe Mann durfte nicht zum zweiten
Male dies Amt bekleiden. Sein Stellvertreter hieß Epistoleus.
Der (einzige) Kriegshafen Spartas war Gytheion.



Ist das Kriegsaufgebot von den Ephoren erlassen
(s. § 16), so bringt der König vor dem Auszuge dem Zeus
Agetor ein Opfer dar, ein zweites dem Zeus und der
Athene bei Überschreitung der Grenze (ὑπερβατήρια).
Proviant wird in der Regel nur auf 3 Tage mitgenommen;
die Entfernung bis zum Feinde war ja meist gering;
konnten doch 2000 Mann in Eilmärschen am 3. Tage von
Sparta nach Athen kommen. Das Lager, das man im
Felde schlug, war kreisförmig. Für die Schlacht suchte man
sich in der Regel eine Ebene aus; in ganz geringem Abstand
voneinander marschieren die beiden Heere auf. Im
langsamen Gleichtritt unter Flötenklang und Absingung eines
Marschlieds (ἐμβατήριον) rückt alsdann die ganze festgeschlossene
Phalanx der spartanischen Hopliten gegen den
Feind vor. Den Mut der Kämpfer entflammt ein Tyrtaios
in begeisterten Schlachtgesängen:



Auf in den Kampf, ihr Enkel des unbezwungnen Herakles,

Streitet getrost! Noch nie wandt’ euch den Rücken der Gott

Schreite denn jeder beherzt vorwärts, in den Boden die Füße

Fest eindrückend, die Zähn’ über die Lippen geklemmt,

[pg 44]Brust und Schulter zumal und hinabwärts Hüften und Schenkel

Hinter des mächtigen Schilds eherner Wölbung gedeckt.

Fest in der Hand dann schwing’ ein jeder den wuchtigen Schlachtspeer

Und Furcht weckend vom Haupt flatt’re der Busch ihm herab.

Fuß an Fuß mit dem Gegner und Schild andrängend dem Schilde,

Daß sich der Helm mit dem Helm streift und der Busch mit dem Busch.

Brust an Brust dann such’ er im Kampf ihn niederzustrecken,

Sei’s mit des Schwerthiebs Kraft oder dem ragenden Speer.




Bei dem langsamen Vorrücken der Spartaner blieben ihre
Abteilungen geschlossen, während die andern Griechen, die
im Laufe mit Kriegsgeschrei (ἀλαλά, ἐλελεῦ) vorstürmten,
oft schon in Unordnung an den Feind kamen. Um nicht
dem Feinde die unbeschildete rechte Seite darzubieten, und
um der Gefahr der Überflügelung dieser schwachen Flanke
zu begegnen, zog sich beim Anmarsch in der Regel der
rechte Flügel beider Heere halbrechts; folgte das übrige
Heer dieser Bewegung, so überragten schließlich die beiden
rechten Flügel die gegenüberstehenden linken, so daß man
nicht mehr in der Front, sondern in der Flanke angriff.
Häufig zerriß aber bei dieser Halbrechtsbewegung die Schlachtlinie
in zwei Teile. Die beiden rechten Flügel, welche
regelmäßig von den Kerntruppen gebildet waren, warfen
gewöhnlich die gegenüberstehenden linken, kehrten dann von
der Verfolgung zurück, um, noch mehr oder weniger geschlossen
– den Spartanern war deshalb eine weitere Verfolgung
untersagt –, sich gegeneinander zu wenden und die Entscheidung
der Schlacht herbeizuführen. Dieser fast regelmäßige
Verlauf der Hoplitenschlacht erfuhr eine Änderung
erst durch die „schiefe Schlachtordnung“ des Epameinondas,
welcher seine ganze Kraft auf den in beträchtlicher
Tiefe (bei Leuktra 50 Mann tief) aufgestellten linken Flügel
verlegte, um mit diesem nicht nur dem Stoß des Feindes
standzuhalten, sondern selbst offensiv vorzugehen.


[pg 45]

Eine weitere Verfolgung des geschlagenen Feindes
fand nicht statt, weshalb auch fast nie eine Schlacht zur Vernichtung
des Gegners führte. Man faßte die Schlacht mehr
als einen „Wettkampf“ auf; wer um Herausgabe der Toten
nachsuchte, gab damit seine Niederlage zu. Der Sieger errichtete
an der Stelle, wo der Feind sich zur Flucht gewendet
hatte (τρέπεσθαι, τροπή), ein Siegeszeichen, Tropaion,
das in einer an einem Baumstumpf aufgehängten vollständigen
Waffenrüstung bestand.





      

    

  
    
      
        

III. Abschnitt.

Athen.



A. Verfassungsgeschichte.



§ 20. Die altattische Phylen- und Geschlechterordnung.


Attika galt für das Mutterland des ionischen
Stammes; seine Bewohner hielten sich für Autochthonen,
d. h. seit Urzeit landeingesessene Bewohner. Erinnerte man
sich doch mit Stolz, daß derselbe dorische Völkerzug, welcher
die achäisch-ionische Bevölkerung des Peloponnes überwältigt
oder zur Auswanderung gezwungen hatte, an Attika
machtlos abgeprallt war. König Kodros, der sagenhafte
Ahnherr des attischen Königshauses der Kodriden, sollte für
sein Land den Opfertod erlitten haben. Die älteste geschichtliche
Erinnerung weiß noch recht wohl, daß die spätere
Einheit des attischen Staates nicht von jeher bestanden hat.
Attika soll früher 12 politisch selbständige Gemeinden gezählt
haben, die von Theseus durch den „Synoikismos“
zu einem staatlichen Gemeinwesen vereinigt worden seien.
So faßte die attische Überlieferung als einmaligen Akt, was
[pg 46]ohne Zweifel das Ergebnis einer allmählichen, nicht ohne
langwierige Kämpfe zwischen den Gemeinden erfolgten Entwicklung
war. Den staatlichen Mittelpunkt bildete die aus
mehreren Niederlassungen am Fuß der uralten Burg Kekropia
entstandene Stadt Athen. Zur Erinnerung an diese
Einigung feierten die Athener noch später das Fest der
Synoikien am 16. Hekatombaion. Seit jenem Synoikismos
soll auch aus dem vorher von der altathenischen Gemeinde
allein der Athene zu Ehren begangenen Erntedankfest
das allgemeine Landesfest der Panathenäen (vgl. § 53)
geworden sein.



Die Bevölkerung gliederte sich in die auch bei andern
Ioniern sich findenden 4 Stämme oder Phylen: Geleontes,
Aigikoreis, Argadeis und Hopletes, der
Wortbedeutung nach vielleicht die „Glänzenden“ (oder „Landbauern“?),
die „Ziegenhirten“, die „Arbeiter“ (Ackerer oder
Handwerker) und die „Gewaffneten“. Ob diese Bezeichnungen
die Hauptbeschäftigung der Landesbewohner angeben,
ob ferner die Phylen zugleich lokalen Charakter hatten, indem
sie sich auf die einzelnen Landesteile verteilten, oder
ob es Kultgenossenschaften waren, ob endlich diese Einteilung
die gesamte Bevölkerung oder nur die Adelsgeschlechter
umfaßte, darüber gehen die Ansichten weit auseinander.



Jede Phyle bestand aus 3 Phratrien (Bruderschaften),
jede Phratrie aus 30 Geschlechtern (γένη
    oder τριακάδες),
deren Mitglieder Geschlechtsgenossen (γεννῆται) oder Milchbrüder
(ὁμογάλακτες) hießen; jedes Geschlecht dachte man
sich (wenigstens später) normalerweise aus 30 Familien
oder „Männern“ (ἄνδρες) zusammengesetzt.



So ist der Staat auf der Familie aufgebaut. Die zu
einem Geschlecht gehörigen Familien sind sich ihrer
ursprünglichen Blutsverwandtschaft noch wohl bewußt, sie
[pg 47]verehren gemeinsam als ihren Ahnherrn einen Heros, nach
dem sie sich benennen, z. B. die Eteobutaden den Butes, die
Alkmäoniden den Alkmäon, die Buzygen den Buzyges; sie
haben auch sonstige Opferdienste und den Begräbnisplatz
gemeinsam, sind bei Erbfällen zunächst berechtigt, aber auch
zur Hilfeleistung in der Not zuerst verpflichtet. In keinem
andern griechischen Land haben sich die alten Familienrechte
so lange und so genau erhalten wie in Attika. Die in
einer Phratrie vereinigten Geschlechter feiern ihre
Zusammengehörigkeit am Feste der Apaturien, allen Geschlechtern
gemeinsam ist der Kult des Apollon Patroos und
des Zeus Herkeios, der Schutzgötter des Familienherdes und
Hausaltars; der letztere genießt auch als Zeus Phratrios
neben der Athena Phratria die Verehrung sämtlicher Phratriengenossen.



An der Spitze jeder Phyle steht ein Stammkönig
(φυλοβασιλεύς), ursprünglich wohl mit ausgedehnteren Befugnissen,
später nur noch mit religiösen Funktionen, der
Darbringung der Opfer für die Phyle, betraut. Jede Phratrie
steht unter einem Phratriarchos, jedes Geschlecht unter
einem Geschlechtsvorsteher (ἄρχων τοῦ γένους); diese
führen die Listen der Phratrie- und Geschlechtsangehörigen,
von denen die ersteren seit Kleisthenes (s. § 27) als Zivilstandsregister
die größte Bedeutung für das Familienrecht
erhielten.





§ 21. Das Königtum.


Wie bei allen griechischen Stämmen finden wir auch in
Attika in ältester Zeit das „heroische Königtum“, so
genannt, weil wir demselben in den Gedichten Homers begegnen,
welche die Zeit der Heroen schildern. Dasselbe hat
noch ganz die Art des alten Heerkönigtums der Kampf- und
Wanderzeit. Der König (Basileus = Herzog) ist Führer
[pg 48]im Krieg und Vorkämpfer im Streit, Richter und Priester
seines Stammes; von der Kriegsbeute wie von Opfermahlen
erhält er den vornehmsten Teil, die Häupter des
Stammes ehren ihn durch Geschenke und sind bei ihm gewöhnlich
zu Gaste. Vom Gemeindeland wird das schönste
Stück für ihn als „abgesondertes Krongut“ (τέμενος) ausgeschieden.
Seine Macht über die Gemeinde ist gleich der
eines Familienvaters, unbeschränkt dem Rechte nach, aber
mild und wohlwollend in der Übung. Sein Geschlecht
stammt – wie das orientalischer Despoten – von einem
Gott oder vom König der Götter, Zeus (διογενής, διοτρεφής),
der seinen Ahnen Zepter und Macht verliehen hat.
Nach seinem Tod folgt ihm der älteste oder der tüchtigste
seiner Söhne.





§ 22. Übergang vom Königtum zur Adelsherrschaft.


Mit der Zeit wird die königliche Gewalt in ihrer Amtsdauer
wie in ihren Befugnissen beschränkt, indem der die
Adelsgeschlechter vertretende „Rat“ (βουλή), von dem wir
schon bei Homer den König umgeben sehen, immer einflußreicher
wird und aus seiner Mitte dem Könige Beamte an
die Seite stellt, welche nach und nach den größten Teil der
Funktionen des Königs übernehmen. Wie über viele andere
Fragen der Verfassungsgeschichte Athens, so gibt auch hierüber
die vor einigen Jahren wieder aufgefundene Schrift
des Aristoteles vom Staat der Athener (Ἀθηναίων πολιτεία), ein Teil seines großen, 158 griechische Staatsverfassungen
(πολιτεῖαι) darstellenden Sammelwerks, erwünschten
Aufschluß.



Darnach wurde dem Könige, dessen Titel man übrigens
wegen der mit der Königswürde verknüpften gottesdienstlichen
Funktionen in Athen nie abgeschafft hat, ein Polemarch
(Kriegsoberster) beigeordnet, „weil einige Könige im
[pg 49]Kriege untüchtig waren“. Es folgte die Einsetzung des
„Archon“, der später Eponymos hieß und schließlich die
erste Stelle einnahm; welches seine ursprünglichen Funktionen
waren, wird freilich nicht berichtet. Die ursprünglich lebenslängliche
Amtsdauer dieser Beamten setzte man zunächst (752)
auf 10 Jahre, dann (682) auf 1 Jahr herab. Das Vorrecht
der Medontidenfamilie – so benannt nach Medon,
dem Sohne des Kodros – auf die Königswürde ward
schon 712 beseitigt und diese allen Adelsgeschlechtern zugänglich
gemacht. 682 (oder etwas später) wurde auch die
Behörde der 6 Thesmotheten („Rechtsetzer“) eingesetzt (je
2 für die 3 obersten Beamten?) mit der Aufgabe, „die
Rechtssatzungen“ d. h. das im Lauf der Zeit entstandene
Gewohnheitsrecht „aufzuzeichnen und für die Aburteilung
der Gesetzesübertreter aufzubewahren“. Mit dem König,
dem Polemarchen und dem Archon zusammen bilden die
Thesmotheten in der Folgezeit das Kollegium der 9 Archonten.
Über den Geschäftskreis derselben in späterer
Zeit s. § 36.



Gewählt wurden diese Beamten aus den reichen Adeligen
(ἀριστίνδην καὶ πλουτίνδην) von dem Rate, welcher später,
zum Unterschied von einem andern Rate, der Rat vom
Areopag (ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου vgl. § 23) hieß.
Nach Ablauf ihres Amtsjahres traten die Archonten, deren
Amtsführung bei der Rechenschaftsablegung nicht beanstandet
wurde, auf Lebenszeit in diesen Rat ein, der auf diese Weise
sich selbst ergänzte. Dieser Adelsrat stellte die höchste Regierungsgewalt
dar. Gleich dem Senat zu Rom hatte er
in den Zeiten kräftigsten Aufschwunges das Staatssteuer in
Händen und führte es gut. Er setzte die Beamten nach
freier Wahl ein, besorgte den größten und wichtigsten Teil
der Staatsgeschäfte und wachte über die Beobachtung der
Gesetze, mit der Befugnis, nach freiem Ermessen Strafen
[pg 50]jeder Art zu verhängen. Der Adel selbst wußte, eingedenk
des Ursprungs seiner Macht, durch emsige Pflege aller
Künste des Leibes und des Geistes, der Dichtkunst, der
Musik, der Gymnastik, vornehmlich aber durch gewandtes
Tummeln der Rosse und unermüdliche Übung in den Waffen
sich die persönliche Überlegenheit über die „Gemeinen“ zu
wahren, welche ihm den Besitz der Herrschaft verbürgte.





§ 23. Das Rechtswesen, geschriebene Gesetze, Drakon.


Zu den Funktionen des Rats vom Areopag gehörte seit
alter Zeit die Gerichtsbarkeit in Mordprozessen. Ursprünglich
konnte die Tötung eines freien Mannes nur durch
Wiedervergeltung gesühnt werden: man glaubte, die Seele
des Erschlagenen verlange nach dem Blute des Mörders.
Deshalb war es heilige Pflicht der nächsten Verwandten
oder Freunde des Erschlagenen, an dem Täter Blutrache
zu nehmen. Später verbot jedoch der Staat die Selbsthilfe
und übernahm selbst die Aburteilung und Bestrafung
des Täters nach einem genau geregelten Rechtsverfahren,
welches an den Stätten, die ehedem als Asyle dem Mörder
eine gewisse Zuflucht gewährt hatten, vollzogen wurde. In
Athen war das älteste Blutgericht eben jener Adelsrat
mit dem Sitz auf dem Hügel der Fluchgöttinnen
(ἀραί, davon wohl Ἄρειος πάγος), der „Ehrwürdigen“
(σεμναί), d. i. der Erinnyen, welche am Fuß des Hügels ein
noch im fünften Jahrhundert als Asyl dienendes Heiligtum
hatten. Weitere Blutgerichtshöfe, an denen 51 (über 50 Jahre
alte) Epheten zu Gericht saßen, wurden vielleicht von Drakon
eingerichtet. Über deren Zuständigkeit und das Verfahren
vor ihnen s. § 40). Der Vorsteher aller Blutgerichte
war zu allen Zeiten der (Archon) König, welcher die noch
aus der Königszeit stammenden religiösen Obliegenheiten
für den Staat zu besorgen hatte: zum Sakralrecht aber ge[pg 51]hörten die Mordprozesse insofern, als jeder Totschlag religiöse
Reinigung und Sühnung verlangte.



Die Zivilgerichtsbarkeit lag in den Händen der
andern Archonten: alle Streitfälle, welche das Familienrecht
betrafen, fielen dem Archon zu, solche zwischen Bürgern und
Nichtbürgern dem Polemarchos. Waren diese Richter
nur an das allgemeine Rechtsherkommen gebunden, so ist
wohl begreiflich, daß bei der Urteilsschöpfung wie Strafbemessung
oft Nebenrücksichten entscheidend waren. Die Mangelhaftigkeit
der Rechtspflege jener Zeit bezeugt uns Solon in
einem seiner Gedichte. So kam es, daß das über die parteiische
Rechtsprechung des Adels erbitterte Volk immer allgemeiner
und heftiger eine Gesetzgebung verlangte. Schließlich
gab der Adel diesem Drängen nach und beauftragte um
621 Drakon mit der Abfassung eines Gesetzbuchs.
Freilich war es das alte strenge Rechtsherkommen, das er
niederschrieb – auf den meisten Vergehen, z. B. auch auf
Felddiebstahl, stand Todesstrafe –, so daß nicht zu verwundern
ist, daß diese Gesetze Drakons, dessen vortreffliches Blutrecht
noch 409 zu wirklichem Gebrauch in Stein gehauen wurde,
dem Redner Demades (318) „mit Blut geschrieben“ schienen
und ihre Strenge später sprichwörtlich wurde.



Aristoteles schreibt (in seinem Staat der Athener) dem
Drakon auch eine Neuordnung der Verfassung zu.
Die Bürger seien in die vier Klassen der Pentakosiomedimnoi,
Hippeis, Zeugitai und Thetes (vgl. § 25) eingeteilt gewesen:
allen, welche aus eigenen Mitteln eine Hoplitenrüstung beschaffen
konnten (τοῖς ὅπλα παρεχομένοις), d. h. als Schwerbewaffnete
dienten – dies war wohl außer den beiden
ersten Klassen die dritte Klasse der Zeugiten –, habe Drakon
Anteil an den politischen Rechten gewährt; doch sei die
Wählbarkeit zu den höheren Ämtern (der Archonten, Schatzmeister,
Strategen und Hipparchen) vom Besitz eines hypo[pg 52]thekenfreien Grundeigentums von einem bestimmten, in
Minen ausgedrückten Werte abhängig gewesen; endlich habe
er dem Areopag einen aus 401 Mitgliedern bestehenden Rat
an die Seite gestellt, welcher aus sämtlichen über 30 Jahre
alten politisch berechtigten Bürgern erlost worden sei. Ob
diese Einrichtungen wirklich alle schon der Drakonischen Zeit
angehören, ist noch nicht genügend festgestellt.





§ 24. Die wirtschaftlichen Verhältnisse des 7. Jahrhunderts.


Die Gesetzgebung Drakons war ein bedeutendes Zugeständnis
der herrschenden Klasse an die Menge des Volks.
Aber der Kampf zwischen beiden kam damit nicht zur Ruhe;
tiefgreifende wirtschaftliche Mißstände, denen Drakons gesetzgeberische
Tätigkeit nicht abgeholfen hatte, gaben ihm neue
Glut der Erbitterung.



Infolge der gesamten wirtschaftlichen Entwicklung hatten
sich drei Berufsstände (ἔθνη) gebildet: die Eupatriden,
die adeligen Großgrundbesitzer, die kleinen Bauern oder
Geomoren, und die durch den maritimen und industriellen
Aufschwung Athens zahlreicher gewordenen Demiurgen,
die Gewerbe- und Handeltreibenden. Die Lage des Kleinbauernstandes
nun war eine sehr drückende geworden.
„Der ganze Grundbesitz“, sagt Aristoteles, „befand sich in
der Hand weniger Reicher, denen die verarmten Bauern mit
Weib und Kind dienstbar waren. Sie hießen Hörige (πελάται)
und Sechstler (ἑκτήμοροι), weil sie nur ein Sechstel des
Ertrags als Lohn für die Feldbestellung erhielten. Fünf
Sechstel mußten sie abliefern, und wenn sie im Rückstand
blieben, verfielen sie mit Leib und Leben dem Grundbesitzer,
sie selbst, wie ihre Söhne. Nach langem, hartnäckigem Kampf
vereinigten sich die Parteien, Solon zum Schiedsrichter
und zugleich zum Archon zu wählen und ihm die Ordnung
der Verfassung anzuvertrauen.“


[pg 53]

Dieser agrarische Notstand, der während des 7. und 6.
Jahrhunderts auch in anderen griechischen Staaten hereinbrach
und gewaltige Umwälzungen herbeiführte, stand in engem
Zusammenhang mit dem Übergang von der Naturalwirtschaft
zur Geldwirtschaft, welcher infolge der Einführung
der Münze und der Anhäufung größerer Bestände
von Edelmetall sich unmerklich vollzogen hatte. Eine allgemeine
Beobachtung lehrt, daß unter den Geburtswehen derselben,
dem neuaufkommenden Geldwucher, der Kleinbauernstand
am härtesten leidet. (Vgl. Bauernkrieg und Luther über
den Wucher.) Das sich bildende Großkapital vereinigt sich
mit dem Großgrundbesitz, dessen doppelte Überlegenheit den
kleinen Landwirt nun um so rascher zugrunde richtet. Dazu
kam das Sinken der Getreidepreise durch die steigende
Einfuhr billigen Getreides aus den neugewonnenen Kolonialgebieten.
So erhielt denn Solon (594) keine geringere
Aufgabe als die, alle wirtschaftliche Not zu heben, und die
gewaltsame Umwälzung zu bannen.





§ 25. Solon.


Solon aus dem uralten Geschlecht der Kodriden besaß
nur ein mittleres Vermögen, hatte sich aber durch große
Handelsreisen hervorragende Bildung und einen staatsmännischen
Blick erworben. Die Alten zählten ihn zu den
sieben Weisen, d. h. zu der auserwählten Zahl von Vertretern
praktischer Staats- und Lebensweisheit aus der ersten
Hälfte des 6. Jahrhunderts. Solon hat seine politischen
Gedanken in herrlichen Elegien niedergelegt, die, aus jugendfrischem
Herzen quellend, tief zu Herzen dringen. Nie ist
seine Sprache wärmer, als wenn er die Bedrückung der
Armen durch die rücksichtslose Selbstsucht der Reichen schildert.



I. Zunächst beseitigte er die dringendste Not durch die
Lastabschüttelung, Seisachtheia, indem er
    alle Schuld[pg 54]verhältnisse sowie die Schuldknechtschaft aufhob
und für alle Zukunft verbot, „auf den Leib zu
borgen“ (δανείζειν ἐπὶ τοῖς σώμασιν). Die überall auf
den Äckern stehenden Pfandsäulen wurden beseitigt, die in
Attika befindlichen Schuldsklaven erhielten die Freiheit wieder,
viele ins Ausland verkaufte Bürger wurden aus der Sklaverei
losgekauft. Um die Existenz des Mittel- und Kleinbauernstandes
zu sichern, bestimmte er durch ein Gesetz eine Maximalgrenze
für den Grundbesitz. Wohl ist die Maßregel gewaltsam,
aber daß dieselbe nur eine Handlung ausgleichender
Staatsweisheit war, beweist ihr Erfolg: die Unzufriedenheit
auf beiden Seiten. „Der kleine Mann hatte gehofft, Solon
werde das ganze Land aufteilen, die Vornehmen, er werde
alles wieder ins alte Geleise bringen.“ So möge man denn
einem „Weisen“ um 600 v. Chr. nicht verübeln, wenn er
durch einen kühnen Schnitt eine Krankheit zu heilen unternahm,
an welche die heutige Staatsweisheit sich nur mit
tastenden Versuchen heranwagt. Beginnt doch tatsächlich mit
der „Lastabschüttelung“ die Genesung des attischen Volkskörpers,
welche nach mancherlei Zuckungen, dank dem weisen
Regiment des Peisistratos, zu Ende gelangt: um 500 v. Chr.
sind jene „Hörigen und Sechstler“ aus Attika verschwunden,
sie sind zu Kleinbauern geworden, welche eigenen Grund und
Boden bebauen.



Um Hebung des Handels und der Industrie bemühte
sich Solon durch Einführung eines neuen Maß-, Gewichts-
und Münzsystems, des euböischen an Stelle des
äginetischen (s. § 42).



II. Der Willkür der Parteien sollte eine Neuordnung
der Verfassung ein Ende machen. Aristoteles hebt aus
dieser politischen Tätigkeit Solons folgende Hauptpunkte
hervor, wobei wir freilich nicht erkennen, wie weit das Eingreifen
Solons im einzelnen ging.


[pg 55]

1) Er teilte die gesamte Bürgerschaft in vier
Klassen (τέλη) nach der Zahl der „Maße“
    (μέτρα), welche
der Durchschnittsertrag der Grundstücke an „Trockenem“ und
„Flüssigem“ lieferte; dabei wurden die Medimnen (1 Medimnos
= 51,84 l) Getreide und die Metreten (1 Metretes
= 38,88 l) Öl und Wein unterschiedlos als „Maße“ zusammengerechnet.
Nach den vier Klassen stuften sich die auch
auf die Theten ausgedehnten politischen Rechte und Pflichten ab:



	Namen
	Güterertrag

in „Maßen“
	Heerdienst
	Bürgerliche Rechte


	Pentakosiome-

dimnoi „Fünfhun-

dertscheffelmänner“
	mindestens

500
	Reiter



und
	Teilnahme an Volks-

versamml. u. Gericht
	Niedere Beamten-

stellen
	Archonten u. Schatzmei-

sterstellen


	Hippeis „Ritter“
	300


	Zeugitai

„Gespannsleute“
	200
	Schwerbewaffnete
	


	Thetes

„Lohnarbeiter“
	unter 200
	Leichtbewaffnete
	




Hiermit hat Solon wahrscheinlich eine schon vorher (s. § 23)
bestehende Einteilung weiter ausgestaltet. Denn dieses als
Timokratie bezeichnete politische System, wonach die staatlichen
Rechte und Pflichten der Bürger sich nach dem Verhältnisse
ihres Besitzes bemessen, ist nicht als die Schöpfung
eines Mannes, vielmehr als ein notwendiges Mittelglied
zwischen Aristokratie und Demokratie mit eigener gesetzmäßiger
Entwicklung zu betrachten. Der Besteuerung scheint diese Klasseneinteilung
erst in späterer Zeit gedient zu haben (s. § 44).



2) Er übertrug die Ernennung der Beamten,
welche bisher dem Areopag zustand, der Volksgemeinde.
Wahl und Erlosung wurden in der Weise kombiniert, daß
z. B. für das Archontat von jeder der vier Phylen (s. § 20)
10 Kandidaten erwählt (προκρίνειν) und aus den 40 dann
die 9 Archonten ausgelost wurden.


[pg 56]

3) Er gab dem Volk Anteil an der Rechtsprechung,
indem er aus den freiwillig sich Meldenden
ein großes Geschworenengericht, die Heliaia (s. § 37), bildete,
bei welchem gegen die Erkenntnisse der Archonten Berufung
(ἔφεσις) eingelegt werden konnte. Nicht das Gutdünken eines
Beamten, sondern das im Volk lebende Rechtsbewußtsein
sollte in allen Rechtsfragen die letzte Entscheidung geben.



Solon sagt in einem Gedicht selbst von sich:



„Doch ich, dem Grenzpfahl gleich auf strittigem Gebiet,

Stand zwischen den Parteien“,




und in dankbarer Erinnerung daran haben die Athener aller
Zeiten ihn ihren Staatsordner und Gesetzgeber in vorzüglichem
Sinn genannt, ja den Beginn der Demokratie in sein
Archontatsjahr gesetzt. Jeder Archon mußte in der Folgezeit
bei seinem Amtsantritt schwören: „keine Geschenke zu nehmen,
die Gesetze Solons zu beobachten oder eine Bildsäule von
Gold, so schwer wie er selbst, nach Delphi zu stiften“. Heute
ist es nicht mehr möglich, die echten Gesetze Solons festzustellen,
da in Athen alle alten Gesetze, welche auf Holzpfeiler
(ἄξονες oder κύρβεις) eingegraben und in der Königshalle
(στοὰ βασίλειος) aufgestellt waren, (Drakons Blutrecht ausgenommen)
Solon als dem Vater des attischen Rechtes zugeschrieben
wurden (vgl. Moses). Jedenfalls gehören die
„Gesetze Solons“, welche wir bei den großen Rednern angezogen
finden, zumeist Gesetzsammlungen späterer Zeiten
(z. B. des Jahres 401) an.





§ 26. Die Tyrannis des Peisistratos.


Solon sicherte seinen Gesetzen 100jährige Gültigkeit und
ging außer Landes, um nicht gezwungen zu werden, Änderungen
oder Zusätze zu machen. Es war durch ihn ein lebensvoller
Keim gesunder volkstümlicher Entwicklung in das Ge[pg 57]meinwesen gesenkt worden, aber die tatsächliche Macht lag
noch in den Händen der Reichen. Bald begann aufs neue der
Hader, infolgedessen zweimal (590 und 586) keine Archontenwahlen
zustande kamen. Der für 582 gewählte Archon
Damasias behauptete sich, als Vorläufer des Peisistratos,
über zwei Jahre lang widerrechtlich im Amt, bis er mit Gewalt
vertrieben wurde. Die Gegensätze wurden dadurch noch
verschärft, daß die Parteien sich zugleich nach Teilen der Landschaft
schieden. Es standen sich gegenüber 1) die Pediaker,
die Großgrundbesitzer der Ebene, die Vertreter der Oligarchie,
unter Führung Lykurgs; 2) die Paraler, die Handel und
Seefahrt treibende Bevölkerung der Küste; ihr Führer war
Megakles, ihr Ziel eine gemäßigte Verfassung; 3) die Diakrier,
die armen Hirten und Kleinbauern in der Berglandschaft,
welche Peisistratos führte, „der für den volkstümlichsten
galt“.



Wir sehen: zwischen den alten schroffen Gegensatz von
Großgrundbesitzern und Lohnbauern ist ein neuer Bevölkerungsteil
getreten, der durch seine andersartigen Erwerbsverhältnisse,
durch weiterreichende Erfahrung wie maßvolle Anschauungen
berufen war, eine Mittlerrolle zu spielen. Im
Streite der Parteien wußte sich Peisistratos an die Spitze
des Gemeinwesens zu stellen, indem er sich vom Volk durch
List eine Leibwache verschaffte und 561/60 eine Tyrannis
begründete, welche seine Familie mit kurzen Unterbrechungen
50 Jahre inne hatte.



Die späteren Griechen haben sich von der Gewalttätigkeit
und Grausamkeit der alten Tyrannen Schreckbilder ausgemalt;
die Farben hierzu lieferten ihnen die auf Söldner
gestützten Tyrannenherrschaften der makedonischen Zeit,
deren Musterbild Agathokles in Syrakus ist. In Wahrheit
ist zwischen der älteren und jüngeren Tyrannis begrifflich
ebenso zu scheiden, wie sie zeitlich getrennt sind:
[pg 58]zwischen 500 und 350 v. Chr. gibt es auf dem griechischen
Festland keine Tyrannen. Das aus Kleinasien stammende
Wort „Tyrann“ bedeutet Herrscher ohne irgend welchen
ungünstigen Nebenbegriff. Tyrannen wie Pheidon in
Argos, Kleisthenes in Sikyon, Periander in Korinth,
Polykrates auf Samos, Gelon und Hieron in Syrakus,
Peisistratos in Athen haben glänzend und segensreich
regiert, und eben daß wir die Tyrannis in fast allen
griechischen Staaten wiederfinden, beweist, daß sie nicht eine
zufällige Erscheinung, sondern eine notwendige Übergangsform
von der Herrschaft der Reichen zur
Herrschaft des Volkes ist. Sie ist das Abendrot der
niedergehenden Adelsherrlichkeit, die scheidend alle Pracht
und Macht um einen der Ihrigen vereint (Dichtkunst und
Bauten), aber auch das Frührot einer neuen Zeit der Volksherrschaft,
denn sie beugt Adel wie Volk unter dasselbe
Banner der Gleichheit und Gesetzlichkeit, schützt den bedrohten
Mittelstand gegen die Übermacht des Großbesitzes und macht
so das Volk zur Übernahme der Selbstherrschaft mündig.



Peisistratos war ein leutseliger, beim Volk wie bei
einem großen Teil des Adels beliebter Mann. Er verwaltete
den Staat maßvoll und „eher verfassungsmäßig,
als nach Despotenwillkür“. Besondere Fürsorge wandte er
der Hebung des Bauernstandes zu. So setzte er auch, damit
nicht die Bauern zur Ausfechtung ihrer Rechtsstreitigkeiten
in die Stadt zu kommen brauchten, die Gaurichter
(§ 37) ein. Seine Herrschaft galt für das goldene Zeitalter
Athens. Allein wie die Aristokratie, hat auch die
Tyrannis die Neigung, sich zu verschlechtern. Schon die
Herrscher der zweiten Generation nehmen oft dem Volk
gegenüber eine andere Stellung ein, verfallen in die Art
orientalischer Despoten und erlauben sich Gewalttaten; viele
werden um persönlicher Ausschreitungen willen gestürzt.
[pg 59]Nachdem in Athen Peisistratos’ Sohn Hipparch irrtümlicherweise
aus Privatrache getötet worden war, zog sein
Bruder Hippias die Zügel straffer an und suchte in der
Befestigung von Munychia einen Stützpunkt für eine Gewaltherrschaft.
Indes gelang es Kleisthenes, an der Spitze
des alten Adelsgeschlechtes der Alkmäoniden Hippias 511/10
mit spartanischer Hilfe zu vertreiben.





§ 27. Die Begründung der Demokratie durch Kleisthenes.


Nun trat nach heftigen Parteikämpfen Kleisthenes an
die Spitze der Bürgerschaft, um ihr 508 eine neue Verfassung
zu geben, „viel volkstümlicher als die Solons“.
Waren bisher nur die durch Blutsverwandtschaft und Kultgemeinschaft
verbundenen Angehörigen der Geschlechter
(s. § 20) vollberechtigte Gemeindebürger gewesen, so stellte
er den folgenschweren Grundsatz auf: Attischer Bürger
ist jeder Freie, der in einer attischen Gemeinde
seinen Wohnsitz hat. Hiedurch erhielten Tausende von
Schutzbürgern und Freigelassenen das Bürgerrecht.



Die Grundlage der Neuorganisation der Bürgerschaft,
welche in den folgenden Jahrhunderten im wesentlichen
unverändert bestehen blieb, bildete eine neue Gemeindeordnung.



Die damals in Attika existierenden Ortschaften wurden
nämlich als selbständige Gemeinden oder Demen, etwa
100 an Zahl, welche später auf ungefähr 190 stieg, mit
eigener Verwaltung und zugleich staatlichen Funktionen konstituiert.
Mehrere kleinere Orte bildeten miteinander einen
Demos. An der Spitze jedes Demos stand der jährlich
wechselnde Gemeindevorsteher, Demarchos, welcher die
Gemeindebürgerliste (ληξιαρχικὸν γραμματεῖον) und
das Flurbuch oder den Grundkataster der Gemeinde führte,
im Verein mit einem oder zwei Gemeindepflegern die Ge[pg 60]meindekasse verwaltete, die Versammlungen der Demoten
(δημόται) leitete, sowie die Ausführung ihrer Beschlüsse veranlaßte
und die Stammrolle für die demenweise erfolgende
Aushebung der Hopliten und der Rudermannschaft anfertigte.
Die Eintragung in die Gemeindebürgerliste verlieh nicht nur
das Gemeinde-, sondern zugleich auch das Staatsbürgerrecht;
deshalb gehörte von nun an zur offiziellen Bezeichnung
eines athenischen Vollbürgers außer dem eigenen
Namen und dem des Vaters auch noch die Angabe der
Heimatgemeinde, z. B. Δημοσθένης Δημοσθένους Παιανιεύς,
Demosthenes, Sohn des D., aus Paiania. Die Zugehörigkeit
zu einem Demos vererbte sich auf die Nachkommen des
zuerst in das Gemeindebuch eingeschriebenen Demoten und
ging auch durch Veränderung des Wohnsitzes nicht verloren.
Athen selbst bildete nicht etwa eine einzige große Stadtgemeinde
mit einheitlicher Verwaltung, sondern zerfiel in
mehrere (10?) Demen, welche zu verschiedenen Phylen gehörten.
Bis jetzt sind innerhalb der Stadt die 5 Demen:
Kydathenaion, Kerameis, Melite, Kollytos und Skambonidai
sicher nachgewiesen.



Mehrere Demen vereinigte Kleisthenes zu einem Bezirke,
einer lokalen Tribus oder Trittys, deren in jedem
der 3 Landesteile Attikas: Ebene von Athen, Küstengebiet
und Binnenland (= Diakria, vgl. § 26) 10 gebildet wurden,
so daß also ganz Attika in 30 Trittyen eingeteilt war.



Je 3 Trittyen endlich legte Kleisthenes zu einem Kreise
oder einer Phyle zusammen, in der Weise, daß er jedem
Kreise aus jedem der 3 Landesteile je eine Trittys durchs
Los zuwies. Ein Kreis war also keine zusammenhängende
Landschaft, sondern aus 3 Bezirken (Trittyen) zusammengesetzt,
welche in den 3 verschiedenen Landesteilen Attikas
lagen. Der Zweck dieser neuen Landesordnung war, der
Gruppierung der Parteien nach Landschaften, welche in den
[pg 61]Kämpfen der letzten Jahrzehnte eine so bedeutende Rolle
gespielt hatte (s. § 26), die Grundlage zu entziehen und
durch Zerreißung der alten Zusammenhänge den lokalen
Einfluß der Adelsgeschlechter zu brechen.



Die neuen Phylen wurden nach Landesheroen benannt,
welche von den Phylenangehörigen als Eponymoi
oder geradezu als Archegetai d. h. als fingierte Ahnherren
verehrt wurden und eigene Priester und Heiligtümer sowie
Standbilder in der Nähe der Tholos, des Amtslokals der
Prytanen, am Nordabhang des Areopag, hatten. Die Namen
der 10 Phylen lauteten in der offiziellen Reihenfolge:
Erechtheis, Aigeis, Pandionis, Leontis, Akamantis,
Oineis, Kekropis, Hippothontis, Aiantis,
Antiochis. Weitere, i. J. 306 und später eingerichtete
Phylen s. § 31.



Als Korporationen mit eigenem Vermögen und eigener
Verwaltung hatten die Phylen an ihrer Spitze mehrere jährlich
gewählte Phylenvorsteher
    (ἐπιμεληταὶ τῆς φυλῆς),
nicht zu verwechseln mit den φύλαρχοι (s. § 56), welche die
Verwaltungsgeschäfte besorgten.



Die 4 alten ionischen Phylen (s. § 20), von nun
ab ohne alle politische Bedeutung, blieben wahrscheinlich
als sakrale Verbände noch bestehen, wie auch die alten Geschlechtsverbände
und Phratrien (§ 20) ihre Bedeutung für
Familienrecht (vgl. § 32) und Familienopfer behielten; nur
wurden die Phratrien dadurch erweitert, daß innerhalb derselben
den alten Geschlechtern die von den Neubürgern gebildeten
Kultgenossenschaften (θίασοι), deren Mitglieder Orgeonen
(ὀργεῶνες) hießen, rechtlich gleichgestellt wurden.



Die Neugliederung der Bürgerschaft nach Phylen und
Demen war fortab die Grundlage, auf der die wichtigsten
staatlichen Einrichtungen, Zusammensetzung des Rates und
verschiedener Beamtenkollegien, sowie die Heeresverfassung
[pg 62]ruhten. Den Rat erhöhte Kleisthenes von 400 auf 500
Mitglieder, die von jetzt an jährlich aus der Zahl der sich
dazu meldenden, über 30 Jahre alten epitimen (s. § 32)
Bürger durchs Bohnenlos (κυαμῷ) ausgelost wurden, 50
aus jeder Phyle, wobei die einzelnen Demen eine bestimmte,
ihrer Größe entsprechende Zahl von Stellen besetzen durften.
Seit 501 wurden 10 Feldobersten, Strategen,
nach Phylen gewählt, einer aus jeder Phyle. Auch für die
Archonten wurde später, 487 v. Chr., eine neue Wahlform
eingeführt. Nachdem an die Stelle des unter den
Peisistratiden außer Übung gekommenen solonischen Ernennungsverfahrens
(s. § 25) wieder die ausschließliche
Wahl getreten war, wurden von jetzt ab von den Demen
500 Männer, 50 aus jeder Phyle, aus den beiden obersten
Schatzungsklassen erwählt, und aus diesen die 9 Archonten
mit ihrem Sekretär ausgelost.



Endlich gab Kleisthenes eine Reihe von Gesetzen in
volkstümlicher Absicht, wovon das wichtigste die Einsetzung
des Scherbengerichts, Ostrakismos, betraf, eines Instituts,
das zunächst gegen die Anhänger des Peisistratos,
sodann gegen die Wiederkehr einer Tyrannis überhaupt gerichtet
war. Darnach konnte ein Bürger, dessen politischer
Einfluß der demokratischen Gleichheit gefährlich schien, durch
den Mehrheitsbeschluß einer Volksversammlung, in der
mindestens 6000 Bürger abstimmten, auf 10 Jahre, doch
ohne Verlust des Vermögens verbannt werden. Bei der
Abstimmung wurde der Name des Auszuweisenden auf ein
Tontäfelchen (ὄστρακον) geschrieben.



In letzter Stunde hat Kleisthenes durch seine weise Gemeindeordnung
den Hader der Parteien geschlichtet, die
Eifersucht der Landschaften beseitigt und die Gemeinde
durch Aufnahme vieler Neubürger verstärkt: schon nahten
die Stürme der Perser.




[pg 63]

§ 28. Die Vollendung der Demokratie nach den Perserkriegen.


Die Perserkriege brachten eine neue große Bewegung
in das attische Staatsleben. Die gewaltigen Erfolge der
Flotte hoben das Ansehen und das Selbstbewußtsein der
meist armen, der 4. Klasse der Theten angehörigen Seebevölkerung,
die auf den Schiffen diente, mächtig. Seitdem
Athen 477 an die Spitze des Delisch-attischen Seebundes
(s. § 66) getreten war, erfolgte von allen Seiten außerordentlicher
Zuzug5 in die Stadt; aus der ackerbauenden
Gemeinde wird ein handeltreibender Staat. Athen, das in
den Besitz der reichen Einkünfte des Bundes gelangte, besoldete
etwa 10 000 Mann in Landheer und Flotte. „Das
Volk beanspruchte, den Staat selbst zu verwalten.“



Noch ein Hindernis war zu überwinden: Der Rat
auf dem Areopag, in dem die altaristokratischen Grundsätze
ihre Vertretung hatten, hatte wieder, wie ehedem, die
tatsächliche Leitung des Staates in die Hand bekommen.
Er hatte in den schweren Zeiten des zweiten Perserkrieges
besondere Tatkraft bewiesen und neues Ansehen dadurch
erworben, daß er die Schlacht bei Salamis wesentlich mit
veranlaßt hatte. Allein dem Ansturm der Demokratie unter
Führung des Staatsmannes Ephialtes erlag auch dieses
Hauptbollwerk der Aristokratie: 462 wurden durch Volksbeschluß
dem Areopag alle staatlichen Befugnisse genommen
und dem Rat der Fünfhundert, der Volksversammlung und
den Volksgerichten übertragen, was Äschylos in den „Eumeniden“
(aufgeführt 458) entschieden tadelt. Dem Areopag
[pg 64]verblieb nur die Rechtsprechung über vorsätzliche Körperverletzung,
Mord, Vergiftung und Brandstiftung, weil diese
im heiligen Recht begründet war, woran man nicht rütteln
wollte, sowie ein gewisses Aufsichtsrecht in Kultangelegenheiten
(z. B. über die der Athene heiligen Ölbäume).



Rasch vollendete sich nun die Demokratie. Zum Archontat,
das ursprünglich den Großgrundbesitzern vorbehalten,
dann (seit?) auch den „Rittern“ zugänglich war,
wurde seit 458/57 auch die dritte Vermögensklasse der Gespannsleute
(Zeugiten), welche bisher nur niedere Ämter
hatten bekleiden können, zugelassen. Endlich wurde die
Bestellung zu allen öffentlichen Diensten, welche
nicht besondere Sachkunde erforderten, durch Auslosung
ohne Vorwahl bestimmt, woran alle über 30 Jahre
alten Bürger durch Aufstellen ihrer Bewerbung teilnehmen
konnten. Hatte früher das Recht einer Prüfung der Gewählten
auf ihre Würdigkeit (Dokimasia) dem Rat (bzw.
Areopag) in letzter Instanz zugestanden, so durfte ein Abgelehnter
fortan Berufung an das Volk einlegen, welchem
die letzte Entscheidung zukam.



Das Gerichtswesen hatte große Ausdehnung gewonnen,
seit Athen ein Handelsstaat geworden, und die ins
Verhältnis von Untertanen geratenen Bundesgenossen ihre
Rechtshändel dort schlichten lassen mußten (vgl. § 66).
6000 Bürger waren als Geschworene in den verschiedenen
Volksgerichten tätig. Dienten sie nicht so gut, wie jene
10 000 in Heer und Flotte, der Gemeinde? Perikles
setzte es daher durch, daß wie jenen eine Löhnung
(μισθὸς στρατιωτικός), so den Geschworenen ein Taggeld
(μισθὸς δικαστικός) gewährt wurde, welches ursprünglich
1 oder 2 Obolen betrug und 425 v. Chr. durch
Kleon auf 3 Obolen erhöht wurde. Ebenso war es wahrscheinlich
Perikles, der das Taggeld für die Ratsmit[pg 65]glieder
    (μισθὸς βουλευτικός) von 5 Obolen einführte.
Weiterhin gewährte man auf Kleophons Antrag 410 für
den Besuch der an den großen Festen stattfindenden Theateraufführungen
dem Volke ein Schaugeld, Theorikon
(θεωρικόν), im Betrag von 2 Obolen
    (διωβελία). Endlich
wurde, um den Besuch der Volksversammlung lebhafter
zu gestalten, durch Agyrrhios, bald nach 403, für die
Teilnahme an derselben ein Taggeld
    (μισθὸς ἐκκλησιαστικός)
eingeführt, das erst 1, dann 2, dann 3, zur Zeit
des Aristoteles für die ordentliche Versammlung 9, für die
übrigen 6 Obolen betrug. So leicht die reiche attische
Staatskasse in glücklicher Zeit diese schwere Last zu tragen
vermochte, so gefährlich war in volkswirtschaftlicher wie in
politischer Beziehung der hiermit eingeführte Grundsatz der
Unterhaltung der Bürger aus der Staatskasse.



Das Volk war nunmehr unumschränkter Herr seiner
Angelegenheiten; auch seine Führer gingen nicht mehr aus
dem Adel, sondern aus seiner eigenen Mitte hervor. Alle
Beamten, Ratsherren und Richter wurden durch die freieste
Wahlform, das Los, aus seiner Mitte genommen. Außerdem
war durch eine Bestimmung, wonach viele Ämter
während einer gewissen Zeit nur einmal bekleidet werden
durften, für die ausgedehnteste Teilnahme der Menge an
den Staatsämtern gesorgt. Dieselben dauerten höchstens
ein Jahr; über Würdigkeit und Amtsführung der Beamten
hatte die Gemeinde vorher und nachher zu entscheiden.
Durch die Gewährung von Taggeldern war auch dem
Niedrigsten die Teilnahme am öffentlichen Leben ermöglicht.
Mußte hierdurch nicht die politische Fähigkeit
der Bürgerschaft auf eine außerordentliche Höhe gehoben
werden! Die Reden eines Demosthenes, die Dramen eines
Euripides sind glänzende Zeugnisse dafür. Aber dieser Freistaat,
dessen Bürger ihre Feste auf Staatskosten feierten,
[pg 66]vermochte sich nicht selbst zu nähren – wie, wenn einmal
die reichen Einkünfte versagten, vermochte er dann die
Feuerprobe des Unglücks zu bestehen?





§ 29. Erschütterung und Wiederherstellung der Demokratie. (411–403.)


„Solange das Kriegsglück schwankte, hielt sich die
Demokratie. Aber als in Sizilien die Entscheidung fiel,
und die Lakedaimonier durch das Bündnis mit dem Perserkönig
auf den Höhepunkt ihrer Macht kamen, da sahen sich
die Athener genötigt, die Demokratie gegen das sogenannte
Regiment der 400 zu vertauschen“ (Aristoteles). Schon
längst hatten oligarchische Klubs, die „Hetärien“, durch
ihre geheime Tätigkeit den Umsturz der demokratischen Verfassung
vorbereitet; jetzt, nach der Katastrophe vor Syrakus,
welche den athenischen Staat aufs heftigste erschüttert
hatte, schien der geeignete Zeitpunkt gekommen. Durch Gewaltmittel
aller Art schreckten die Oligarchen das Volk, so
daß es im Frühjahr 411 den Anträgen einer Kommission
von 30 Männern (συγγραφεῖς), welche mit der Ausarbeitung
eines Verfassungsentwurfs beauftragt war, zustimmte. Alle
Besoldungen, mit Ausnahme derjenigen der Archonten
und der jeweiligen Prytanen, sollten für die Dauer des
Kriegs abgeschafft werden, und die Staatsgeschäfte
nur denen obliegen, die mit ihrer Person und
ihrem Vermögen die leistungsfähigsten seien, im
ganzen nicht unter 5000. Dadurch wurden die Theten
von allen politischen Rechten ausgeschlossen.



Als provisorische Regierung wurde im Juni 411 ein
neuer Rat von 400 Mitgliedern mit unbeschränkter Machtvollkommenheit
eingesetzt. An der Spitze dieser neuen Oligarchie
standen Peisandros, Antiphon und Theramenes.
Aber nur 4 Monate hielt sich das Willkür- und
[pg 67]Schreckensregiment der 400, welche die 5000 gar nie beriefen.
Ende September 411 trat an ihre Stelle eine gemäßigte
oligarchische Verfassung, welche das Vollbürgerrecht
allen als Hopliten dienenden Bürgern gewährte
(vgl. auch § 23). Doch schon 410 wurde die alte demokratische
Verfassung wieder eingeführt, freilich für keine
lange Dauer; denn nach der Übergabe Athens (April 404)
stellte Lysander unter anderm die Friedensbedingung: „die
Athener sollten fortab nach der Verfassung ihrer Väter
leben“, d. h. nach der Auslegung der Aristokraten ein oligarchisches
Regiment einsetzen, und „das eingeschüchterte
Volk stimmte selbst für die Oligarchie“.



So wurde denn 404 ein gesetzgebender Ausschuß von
dreißig Mitgliedern eingesetzt. Zuerst schien es, als wollten
diese gesetzliche Verhältnisse schaffen, aber bald maßten
sie sich eine Gewaltherrschaft an und töteten aus Habsucht
etwa 1500 der reichsten und vornehmsten Bürger. Als
aber die Verbannten unter Thrasybuls Führung die Bergfeste
Phyle besetzten, und Theramenes, selbst einer der
Dreißig, gegen deren gewalttätiges Treiben Widerspruch erhob,
ließen die Dreißig auf Veranlassung ihres extremen
Führers Kritias jenen hinrichten und erbaten sich eine spartanische
Hilfstruppe, welche die Akropolis besetzte. Indes
nahm Thrasybul die im Peiraieus gelegene Feste Munychia
ein und besiegte die Dreißig, worauf diese von „denen in
der Stadt“ (οἱ ἐν ἄστει) abgesetzt wurden. Unter Vermittlung
des Spartanerkönigs Pausanias ward gegen Herbst
403 mit „denen im Peiraieus“ (οἱ ἐν Πειραιεῖ) ein Vertrag
geschlossen, wonach „das Volk“ zurückkehren sollte, und
eine allgemeine Amnestie (τῶν παρεληλυθότων μηδενὶ
πρὸς μηδένα μνησικακεῖν ἐξεῖναι) erlassen wurde, welche
das Volk „in gewohnter Gutmütigkeit“ treulich eingehalten
hat. Im wesentlichen wurde die Volksherrschaft wieder[pg 68]hergestellt, und diese blieb bis in die makedonische Zeit
in Kraft unter steter Mehrung der Befugnisse des Volkes:
„denn über alles hat sich dieses selbst zum Gebieter
gesetzt, weil die ganze Verwaltung durch
Mehrheitsbeschlüsse und gerichtliche Entscheidungen
bestimmt wird, worin eben das Volk den
Ausschlag gibt“.





§ 30. Die Demokratie von 403 bis auf die Diadochenzeit (323).


Die bitteren Erfahrungen der letzten Jahre hatten das
Volk zu weiser Mäßigung erzogen. Man wollte die für
alle gleiche Demokratie, aber in streng gesetzlichen Formen.
Unter dem Archontat des Eukleides (403) wurde eine
Kommission von „Gesetzgebern“ (Nomotheten) mit der
Ausarbeitung einer Gesetzsammlung beauftragt,
wobei sie die „Gesetze Solons“ zugrunde legen sollten.
Auch wurden die Formen, unter denen künftig Gesetze verändert
oder aufgehoben werden konnten, genau festgestellt
(vgl. § 33) und die Befugnisse der Volksversammlung und
Gerichtshöfe schärfer abgegrenzt. Dagegen wurde ein Antrag,
die Teilnahme an der Staatsgewalt auf die Grundbesitzer
zu beschränken, abgelehnt.



Die Verkörperung der Demokratie war die Volksversammlung
mit ihrer unumschränkten Souveränität.
Aber diese war in Athen so wenig wie in Rom eine ebenmäßige
mäßige Vertretung der gesamten Bürgergemeinde. Während
die städtische Bevölkerung und die Bauern des nächsten
Umkreises durch das Taggeld hinlänglich entschädigt wurden,
konnte der weit größere Teil der Bürgerschaft, die konservativ
gesinnte ländliche Bevölkerung, nur schwach
vertreten sein. So sagte Sokrates, die Volksversammlung
bestehe aus Walkern, Schustern, Zimmerleuten, Schmieden,
Bauern, Kaufleuten und Marktkrämern. Mehr und mehr
[pg 69]gehörte es bei den Gebildeten zum guten Ton, sich von
dieser Gesellschaft und damit von der praktischen Politik
fernzuhalten. Desto freieres Feld hatten schmeichlerische
Demagogen und verleumderische Sykophanten. Wenn
jedoch Theopomp das Volk von Athen als Lumpengesindel
darstellt, so beweisen die Erfolge eines Demosthenes, der
nur an Gemeinsinn und Opfermut sich wandte, daß die
guten Elemente noch nicht ausgestorben waren. Die alten
Gegensätze, Aristokratie und Demokratie, verschwanden allmählich,
um neuen Gruppierungen Platz zu machen,
für welche die Verschiedenheit des Vermögens und insbesondere
die Beziehungen zu auswärtigen Staaten
entscheidend waren. Die Geldfrage beherrschte das staatliche
Leben: die Besoldungen wurden erhöht, die Schaugelder
nunmehr an allen großen Festen ausbezahlt, dazu
wurden die Kriege immer mehr mit Söldnern geführt; so
gewannen die Finanzbehörden erhöhte Bedeutung.



Für die Schaugelder wurde 354 eine besondere Kasse
gebildet, in welche unter der Finanzverwaltung des Eubulos
(354–339) alle Überschüsse des Staatshaushalts flossen.
Erst nach langem Kampfe gelang es Demosthenes unter
dem Druck der Gefahr von Makedonien, diesen Unfug abzuschaffen
und die Überschüsse einer neuzubildenden Kriegskasse
zuzuwenden. Dank der klugen Verwaltung seines
Parteifreundes Lykurg, der 338–326 die attischen Finanzen
leitete, erholte sich der Staat wieder.





§ 31. Der attische Staat in der Diadochenzeit und unter
römischer Herrschaft.


Der Verlust der griechischen Freiheit durch die Niederlage
bei Chäronea (338) führte für Athen zunächst noch
keine Verfassungsänderung herbei. Erst nach dem unglücklichen
Ausgang des Lamischen Krieges (322) beschränkte
[pg 70]der Sieger Antipater die Teilnahme an der Staatsverwaltung
auf die Bürger, welche über 2000 Drachmen besaßen,
wodurch von 21 000 Bürgern 12 000 ihrer politischem
Rechte verlustig gingen. 318 veranlaßte Antipaters Sohn
Kassander die Wahl des Demetrios von Phaleron zum
Stadtvorstand Athens, indes eine makedonische Besatzung
in Munychia lag. Seine zehnjährige Verwaltung war für
Athen eine Zeit des Wohlstandes und der Ordnung. Die
Ausübung der bürgerlichen Rechte war von einer Schätzung
von 1000 Drachmen abhängig. „Gesetzeswächter“ (νομοφύλακες)
überwachten die gesetzliche Amtsführung der Behörden
und konnten im Rat wie in der Volksversammlung
die Abstimmung über gesetzwidrige Anträge verhindern.



Als Demetrios „der Städteeroberer“, des Antigonos
Sohn, 307 die Makedonier zum Abzug aus Munychia
zwang, war in Athen großer Jubel; die Verfassung wurde
wieder ganz demokratisch, die Zahl der Kreise (Phylen) durch
zwei neue, Antigonis und Demetrias, auf zwölf vermehrt,
und dementsprechend der Rat auf 600 Mitglieder
ergänzt. Als Athen später Rückhalt bei den Ptolemäern und
den Herrschern von Pergamon suchte, wurde 229 zu Ehren
des Königs Ptolemaios Euergetes (246–221) eine dreizehnte
Phyle, die Ptolemais, und 200, nach Abschaffung
der Antiochis und Demetrias, die Attalis, dem König
Attalos I. von Pergamon (241–197) zu Ehren eingerichtet.



Hatte Athen nach der Zerstörung Korinths von den
Römern die bevorrechtigte Stellung einer „verbündeten
Stadt“ (civitas foederata) erhalten, so mußte es seine feindselige
Haltung im Mithridatischen Krieg und später seinen
Anschluß an Pompejus um so schwerer, insbesondere durch
Einschränkung der Demokratie, büßen. Während die alten
demokratischen Formen blieben, lag die tatsächliche Leitung
des Staates durchaus in den Händen der Reichen. Der
[pg 71]Areopag kommt zu hoher Bedeutung; auf Inschriften werden
als Repräsentanten des Staates genannt: „der Rat vom
Areopag, der Rat der Sechshundert und das Volk“
(ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου καὶ ἡ βουλὴ τῶν ἑξακοσίων καὶ ὁ δῆμος). Das einflußreichste Amt wird das der
Feldherren; aber ihre Tätigkeit ist eine sehr friedliche:
im Vereine mit dem Areopag sorgen sie für die Ausbildung
der Jugend, das Gedeihen der Universität und die Zufuhr
von Getreide.






      

    

  
    
      
        
          

B. System der Staatsverfassung.



§ 32. Die Elemente der Bevölkerung.


Wollen wir das öffentliche Leben Athens verstehen, so
dürfen wir einen Hauptunterschied zwischen Jetztzeit und
Altertum nicht außer acht lassen. Während alle männlichen
Bewohner Deutschlands persönliche Freiheit und gleiche
politische Rechte besitzen, hatte Athen neben den Vollbürgern
und Beisassen im 5. und 4. Jahrhundert wohl 100 000
oder noch mehr Sklaven; und so allgemein war die
Meinung der Griechen von der Notwendigkeit und Natürlichkeit
der Sklaverei, daß selbst ein Aristoteles deren
Naturnotwendigkeit wissenschaftlich nachzuweisen suchte. Die
Sklaven, welche das Geschäft sowohl unserer Maschinen
als auch unserer Handarbeiter besorgten, waren meist durch
Kauf erworbene (ὠνητοί) Kriegsgefangene aus Barbarenländern,
zum geringsten Teil im eigenen Hause aufgewachsen
(οἰκογενεῖς, οἰκότριβες). Selbst der Staat besaß Sklaven
(δημόσιοι), welche er als Polizeimannschaft (nach ihrer
Heimat Skythen, nach ihrer Bewaffnung Bogenschützen
[τοξόται] benannt) oder als Unterbedienstete öffentlicher
Beamten verwandte. Nirgends wurden die Sklaven mensch[pg 72]licher behandelt als in Athen; das attische Lustspiel führt
uns sogar recht freche Schlingel von Haussklaven vor.
Todesstrafe durfte nur auf gerichtliches Urteil hin an ihnen
vollzogen werden. Grausamer Behandlung durch ihre Herren
konnten sie sich durch Flucht in ein Asyl (besonders das
Theseion und das Heiligtum der Semnai am Areopag,
vgl. § 23) entziehen und alsdann den Verkauf an einen
anderen Herrn fordern (πρᾶσιν αἰτεῖν). Viele erlangten
als Belohnung für treue Dienste oder durch Loskauf mittels
eigener Ersparnisse ihre Freilassung; sie traten dann in die
Rechtsstellung der Metöken ein, blieben aber ihrem Herrn,
den sie zum Prostates zu wählen hatten, zu gewissen Dienstleistungen
verpflichtet.



Metöken (Beisassen oder Schutzbürger) nannte man
die freien Bewohner Attikas, welche das Bürgerrecht nicht
besaßen. Es waren zumeist aus der Fremde zugewanderte
Familien, deren Zahl mit der wachsenden Bedeutung Athens
auf etwa 10 000 stieg, und die besonders im Peiraieus ansässig
waren, wo Handel und Gewerbetätigkeit zum großen
Teil in ihren Händen lag. Sie dienten im Kriege als
Hopliten oder Ruderer, hatten gewisse Leiturgien (§ 45) zu
übernehmen und wurden zu der außerordentlichen Kriegssteuer
(εἰσφορά) in höherem Maße als die Bürger beigezogen;
außerdem mußten sie ein Schutzgeld (μετοίκιον)
von 12 Drachmen bezahlen und sich in staatlichen und rechtlichen
Angelegenheiten durch einen Patron (Prostates) vertreten
lassen, durften jedoch vor Gericht (vor dem Polemarchen)
ihre Sache selbst führen. Durch Volksbeschluß
konnten ihnen für „Verdienste um das Volk“ besondere
Vergünstigungen, wie der Ehrentitel „Wohltäter“ (εὐεργέτης)
oder Proxenos (vgl. § 64), oder das (ihnen sonst nicht zustehende)
Recht des Erwerbs von Grundbesitz und Gebäuden
in Attika (ἔγκτησις γῆς καὶ οἰκίας), oder Befreiung von
[pg 73]der Zahlung (ἀτέλεια) des Schutzgelds und den Leiturgien,
oder die Isotelie (ἰσοτέλεια d. i.
    ἴσα τοῖς ἀστοῖς τελεῖν)
d. h. die Gleichstellung mit den Bürgern hinsichtlich der
finanziellen Leistungen, endlich selbst das Bürgerrecht verliehen
werden; auch gelang es vielen, zumal in Zeiten kriegerischer
Bedrängnisse, sich in die Bürgerlisten einzuschleichen.



Die Zahl der athenischen Bürger mag bei Beginn des
Peloponnesischen Krieges 45 000 betragen haben, so daß
sich die gesamte bürgerliche Bevölkerung Attikas auf etwa
130 000 Seelen belief; im Jahre 309 v. Chr. wurden noch
21 000 Bürger gezählt. Das Bürgerrecht konnte wegen
etwaiger Verdienste um das Volk durch Volksbeschluß (vgl. § 33)
verliehen werden
    (ποιητοί oder δημοποίητοι πολῖται).
    Durch Geburt (γένει, φύσει) war Bürger jeder
eheliche (γνήσιος) Sohn von attischem Vater und attischer
Mutter. Am dritten Tag des Apaturienfestes (s. § 53)
stellte der Vater sein Kind der Phratrie vor mit dem
Schwur, daß dasselbe von einer bürgerlichen, ihm feierlich
verlobten Frau (ἐξ ἀστῆς καὶ ἐγγυητῆς γυναικός) geboren
sei; darauf wurde über die Aufnahme des Kindes abgestimmt
und sein Name in die Liste der Phratrie eingetragen,
wodurch seine Verwandtschaft (συγγένεια) und
damit sein Erbrecht begründet wurde (vgl. § 20). Uneheliche
(νόθοι) können durch Aufnahme an Kindes Statt in
die bürgerlichen Rechte eintreten und stehen dann nur in
Erbsachen den ehelichen nach; sie erhalten ihre körperliche
Ausbildung in einem besonderen Gymnasium, dem Kynosarges.
Nach Vollendung des 17. Lebensjahres wurde der
attische Jüngling (ἔφηβος) vom Gemeindevorsteher in die
Gemeindebürgerliste eingetragen (vgl. § 27), nachdem die
Angehörigen der Gemeinde auf Grund eidlicher Aussagen
des Vaters über dessen Alter, Herkunft und Zugehörigkeit
zur Gemeinde abgestimmt hatten. Die faktische Ausübung
[pg 74]seiner staatsbürgerlichen Rechte war ihm jedoch erst nach Ablauf
seiner zweijährigen Militär-Dienstzeit (§ 56) möglich.



Die bürgerlichen Rechte, deren Vollbesitz Epitimie
heißt, können besonders bei Vergehen gegen das Gemeinwohl
durch die Strafe der Atimie (Ehrverkürzung) ganz
oder teilweise entzogen werden. Der Atimos war mit
seiner Familie von Markt, Volksversammlung, Gericht und
Heiligtümern ausgeschlossen. Wer sich das Bürgerrecht
fälschlich anmaßte, konnte von jedem Athener durch eine
Schriftklage (γραφὴ ξενίας) belangt werden; ward er verurteilt,
so verfiel er dem Staat mit Leib und Gut.



Besondere Ehrenrechte waren Befreiung von den
Leiturgien (ἀτέλεια), Ehrensitz bei den Festen
    (προεδρία),
einmalige oder lebenslängliche Speisung im Prytaneion
(σίτησις ἐν Πρυτανείῳ), öffentliche Bekränzung.





§ 33. Die Volksversammlung.


Im 4. Jahrhundert wurden während jeder Prytanie
(s. § 34) vier ordentliche Volksversammlungen abgehalten,
welche samt der Tagesordnung fünf Tage vorher von den
Prytanen ausgeschrieben (προγράφειν, πρόγραμμα) werden
mußten. Die I. ordentliche
    (κυρία ἐκκλησία) hatte folgendes
feste Programm:


	1.  	Abstimmung darüber, ob die Behörden ihr Amt zur
            Zufriedenheit führen (Epicheirotonie der Beamten);
	2.  	Bericht a) über den Stand der Getreidevorräte,
b) über die Sicherheit des Landes;
	3.  	Entgegennahme politischer Anklagen in Form der
sogenannten Meldeklagen (Eisangeliai s. S. 78);
	4.  	Verlesung a) der Konfiskationsliste, b) eines Verzeichnisses
            erhobener Erbansprüche;
	5.  	(nur in der 6. Prytanie) Abstimmung darüber, ob
            ein Scherbengericht (s. § 27) statthaben solle;
	6.  	etwaige Vorentscheidungen (Probolai s. S. 78) gegen
Sykophanten.



Die II. Volksversammlung ist für Bittgesuche
(ἱκετηρίαι) bestimmt; hier konnte jeder unter Niederlegung
eines Ölzweiges ein Gesuch in öffentlichen oder privaten
Anliegen einbringen.



Die III. und IV. Versammlung war für gottesdienstliche
wie staatliche Angelegenheiten (z. B. Berichte von
Gesandtschaften) bestimmt.



Außerordentliche
    (σύγκλητοι, κατάκλητοι) Versammlungen
wurden bei unvorhergesehenen und dringlichen
Vorkommnissen zusammenberufen.



Die Versammlungen fanden auf der Pnyx, dem Markt,
im Theater oder auch im Peiraieus statt. Sechs „Lexiarchoi“
(ληξίαρχοι) prüften an den Eingängen die Berechtigung
der Eintretenden und gaben denselben eine Marke
(σύμβολον), gegen welche die Taggelder (s. § 28) ausbezahlt
wurden. Für die äußere Ordnung sorgten die
30 „Volksversammler“ (συλλογεῖς τοῦ δήμου). Die Versammlung
wurde vormittags eröffnet mit einem Reinigungsopfer,
Gebet und Flüchen gegen die, welche das Volk durch
Reden täuschen. Der Vorsitzende (§ 34) läßt durch den
Herold den Vorbeschluß des Rates (§ 34) verlesen, welcher
gewöhnlich einen positiven Vorschlag enthält, aber auch
die Angelegenheit nur formell zur Verhandlung stellen
kann, und im ersteren Fall durch eine Vorabstimmung
(προχειροτονία) darüber entscheiden, ob das Volk den
Ratsbeschluß ohne weiteres annehmen oder in eine Debatte
über denselben eintreten will. Entscheidet sie sich für das
letztere, so läßt der Vorsitzende weiter fragen, wer zu sprechen
wünsche. Wer das Wort hat, setzt den Myrtenkranz auf,
tritt (παριέναι) auf die Rednerbühne
    (βῆμα) und kann nun
für den Ratsantrag sprechen oder einen Abänderungsantrag
[pg 76](Amendement) stellen oder endlich einen eigenen abweichenden
Antrag einbringen.



Verlangt niemand mehr das Wort, so läßt der Vorsitzende
über den Antrag abstimmen
    (ἐπιψηφίζειν), was
durch Handaufheben (χειροτονία) geschieht; dagegen findet
geheime Abstimmung mit Stimmsteinen (ψῆφοι) statt, wenn
der Beschluß eine einzelne Person betrifft (ψήφισμα ἐπ’ ἀνδρί),
wie bei der Bürgerrechtserteilung (vgl. § 32), dem Scherbengericht
(§ 27) und der Erteilung der Straflosigkeit (ἄδεια)
an solche, welche einen eigentlich gesetzwidrigen Antrag
stellen wollen, z. B. auf Ausschreibung einer außerordentlichen
Vermögenssteuer, Nachlaß einer dem Staate geschuldeten
Summe, Zurückrufung Verbannter. An den Abstimmungen,
welche eine einzelne Person betreffen, müssen sich
im ganzen mindestens 6000 Abstimmende beteiligen, wenn
ein gültiger Beschluß zustande kommen soll.



Wir unterscheiden zwei äußere Formen der Volksbeschlüsse:
1. Die ältere, vor dem Archontat des Eukleides
(403) übliche, wobei die einleitende Formel z. B. lautet:
„Diokles war Archon, Mnesitheos war Schreiber, es beschloß
der Rat und das Volk, die Kekropis hatte die Prytanie,
Eupeithes war Vorsitzender, Kallias stellte den Antrag“
(Δ. ῆρχε, Μ. ἐγραμμάτευε, ἔδοξε τῇ βουλῇ καὶ τῷ δήμῳ,
Κ. ἐπρυτάνευε, Ε. ἐπεστάτει, Κ. εἶπε); dann folgt der
Antrag im Infinitiv. Doch finden sich nicht immer alle
obigen sechs Teile, auch wechselt die Reihenfolge. 2. Die
jüngere, nacheukleideische: „Unter dem Archontat des
Koroibos, unter der Prytanie der Kekropis, während deren
Pamphilos, der Sohn des – aus –, Schreiber war, am
11. Gamelion, dem 26. der Prytanie; Volksversammlung;
von den Vorsitzern ließ Pythippos, der Sohn des – aus –,
abstimmen; es beschloß der Rat und das Volk, Thrasykles,
der Sohn des – aus –, stellte den Antrag.“


[pg 77]

Jeder Antrag konnte durch einen „Zwischenschwur“
(ὑπωμοσία) ungültig gemacht werden, d. h. durch das eidliche
Versprechen eines Bürgers, daß er gegen den Antragsteller
eine Klage wegen Gesetzwidrigkeit einbringen werde,
worauf die Beschlußfassung bis zur gerichtlichen Entscheidung
verschoben wurde. Diese Klage wegen Gesetzwidrigkeit
(γραφὴ παρανόμων), welche die Verurteilung des
Antragstellers durch ein Heliastengericht (§ 37) zu einer
Geldbuße oder in besonders schweren Fällen zum Tode
herbeiführen konnte, war eine Hauptschutzwehr der Verfassung
gegen leichtsinnige und übereilte Anträge und Beschlüsse
der Volksversammlung. Auch für einen vom Volke
angenommenen Antrag war der Antragsteller noch ein Jahr
lang verantwortlich.



Nach Erledigung der Geschäfte und Verkündigung des
Resultats der Abstimmung, oder wenn ein Himmelszeichen
(διοσημία) wie Blitz, Donner, Erdbeben, Sonnenfinsternis
oder auch nur Regen eintritt, entläßt der Vorsitzende das
Volk. Die Beschlüsse werden im Staatsarchiv, dem Heiligtum
der Göttermutter (Metroon), aufbewahrt, manchmal
auch in Stein (στήλη) gehauen und auf der Akropolis oder
anderwärts aufgestellt.



In der Zeit der entwickelten Demokratie gab die
Volksgemeinde als Trägerin der Souveränität des
Staates (τὸ κῦρος τῆς πολιτείας ἔχουσα) in allen Fragen
der äußeren Politik wie der inneren Verwaltung
den endgültigen Entscheid, und alles war so einem
Redner erreichbar, der, wie Demosthenes, „mit seinen
Worten die Seelen der Hörer aus den Angeln hob“.



Die Rechtsprechung der Volksversammlung, welche
im 5. Jahrhundert bei Staatsprozessen in größerem Umfang
stattgefunden, beschränkte sich nach der Neuordnung des Gerichtswesens
nach Eukleides (403) auf die sog. Meldeklage
[pg 78](Eisangelie), ein außerordentliches Verfahren gegen schwere,
im Gesetz nicht vorgesehene Verbrechen, welche die Sicherheit
des Staates gefährdeten, z. B. Umsturz der Verfassung,
Hochverrat. Die Klage wurde entweder unmittelbar beim
Volke oder, was gewöhnlicher war, beim Rate eingebracht:
im ersteren Falle verwies das Volk dieselbe an den Rat,
welcher sein Probuleuma darüber der Volksversammlung
vorlegte. Letztere konnte nun entweder beschließen, die Sache
selbst abzuurteilen, was alsdann in einer dazu anberaumten
Versammlung nach Anhörung der Anklage und Verteidigung
durch geheime Abstimmung geschah, oder sie konnte den Fall
an ein Heliastengericht von 1000 oder (später) 1500 Mitgliedern
verweisen. Seit Mitte des 4. Jahrhunderts wurde
der Verurteilte in der Regel hingerichtet und durfte nicht auf
vaterländischem Boden bestattet werden. Beisp. Lys. 22. 30.
Lykurg. geg. Leokr., Hypereides für Lykophron und für
Euxenippos.



Außerdem wurden noch Klagen gegen Sykophanten und
solche, welche das Volk durch unwahre Versprechungen hintergangen
hatten, in der Form der Probole
    (προβολή),
„Deckung“, vor das Volk gebracht. Der Ankläger suchte
nämlich, ehe er seine Klage bei Gericht einbrachte, gleichsam
„Deckung“ hinter dem Volke durch Denunziation des Schuldigen
bei der Volksversammlung, welche eine Vorentscheidung
zu dessen Ungunsten abgeben sollte. Nachdem
das Volk Anklage und Verteidigung gehört hatte, stimmte
es über die Schuld ab. Diese Vorentscheidung bedeutete
jedoch nur ein moralisches Präjudiz, an das bei einer nachfolgenden
Gerichtsverhandlung die Richter nicht gebunden
waren. Beisp. Demosthenes geg. Meidias.



Auch die Gesetzgebung (Nomothesie), die Aufstellung
dauernder Normen (νόμοι), welche nicht bloß wie die Volksbeschlüsse
(ψηφίσματα) augenblicklichen Bedürfnissen dienten,
[pg 79]lag im 5. Jahrhundert in der Hand des Volkes: gewöhnlich
wurden einzelne sachverständige Männer oder eine
Kommission von solchen (als συγγραφεῖς) mit der Ausarbeitung
einer Vorlage beauftragt, welche zunächst an den
Rat kam, um alsdann mit dessen Gutachten der Volksversammlung
zur Annahme oder Ablehnung vorgelegt zu werden.
Allmählich bildete sich jedoch ein umständlicheres Verfahren
aus, das größere Gewähr für besonnene und sachkundige
Behandlung und größere Sicherheit gegen vorschnelle
Gesetzesänderungen durch die leicht erregbare Volksversammlung
bot, und im 4. Jahrhundert gesetzlich vorgeschrieben
war. In der ersten ordentlichen Versammlung jedes neuen
Jahres stimmte nämlich das Volk darüber ab, ob und welche
Gesetze abgeändert werden sollten (ἐπιχειροτονία τῶν νόμων).
Erklärte das Volk Gesetze für verbesserungsbedürftig, so konnte
jeder Bürger Vorschläge machen, welche öffentlich ausgestellt
und in den Volksversammlungen verlesen wurden. Über
Beibehaltung der alten Gesetze oder Annahme der neuen Gesetzesvorschläge
entschied eine aus Heliasten gebildete größere
Kommission (z. B. 500 oder 1000) von „Gesetzgebern“
(Nomotheten), vor welcher 5 vom Volk ernannte Anwälte
(συνήγοροι) die angefochtenen Gesetze verteidigten, während
die Antragsteller ihre Änderungsvorschläge begründeten.



Ähnlich war das Verfahren, wenn die Thesmotheten
bei ihrer jährlichen Revision der Gesetze
    (διόρθωσις τῶν νόμων) einander widersprechende Gesetzesbestimmungen
fanden.



Für das Verhältnis der Volksbeschlüsse zu den
Gesetzen galt als staatsrechtlicher Grundsatz, daß die ersteren
den letzteren nicht zuwiderlaufen sollten. Allein nicht selten
setzte sich die leidenschaftlich erregte Menge, besonders in den
Zeiten der fortgeschrittenen Demokratie, über die bestehenden
Gesetze hinweg, so daß ein Redner des 4. Jahrhunderts
[pg 80]geradezu den Satz aufstellen konnte: „Die Gewalt der Volksversammlung
ist unbeschränkt, so daß sie in allen Staatsangelegenheiten
volle Freiheit hat, zu tun, was ihr beliebt.“





§ 34. Der Rat der Fünfhundert und der Rat vom Areopag.


Ein Ausschuß des regierenden Volkes ist der Rat, der
die Geschäfte der Volksversammlung zu leiten und vorzubereiten
hat. Seit Kleisthenes (s. § 27) besteht er aus 500
(ἡ βουλὴ οἱ πεντακόσιοι, gewöhnlich nur
    ἡ βουλή) jährlich
erlosten Ratsherren (Buleuten). Diese haben beim Amtsantritt
einen Eid zu schwören, worin sie unter anderem geloben,
die Gesetze Solons zu halten, dem Volk das Beste
zu raten und nur unter gewissen Bedingungen einen Athener
in Fesseln zu legen. Ein Zehntel des Rates (die 50 Ratsherren
eines Kreises) bildete als Prytaneis (oder
    φυλὴ πρυτανεύουσα) einen geschäftsführenden Ausschuß,
der nach erloster Reihenfolge abwechselnd während einer
Prytaneia (im gewöhnlichen Jahr 35–36, im Schaltjahr
38–39 Tage) amtierte. Derselbe erloste täglich aus seiner
Mitte einen Vorstand (Epistates), der als höchster
Staatsbeamter das Staatssiegel und die Schlüssel des
Archivs und der Heiligtümer bewahrte, wo die Urkunden
und Schätze lagen. Er und ein Drittel der Prytanen müssen
beständig in dem am Markte neben dem Rathause gelegenen
Amtslokal, der Skias oder Tholos, einem Rundgebäude mit
Kuppeldach, anwesend sein, wo sie auch alle gemeinsam
speisen. Die Prytanen besorgen die laufenden Staatsgeschäfte,
empfangen Herolde, Gesandte und Briefe fremder
Staaten, berufen die Plenarsitzungen des Rates (täglich,
Fest- und Unglückstage ausgenommen) und die Volksversammlung.



In beiden führte ursprünglich der „Epistates der
Prytanen“ den Vorsitz; aber gleich als vertrüge sich selbst
[pg 81]eine so kurzdauernde Machtstellung nicht mit der argwöhnisch
behüteten demokratischen Gleichheit, wurden seit Anfang
des 4. Jahrhunderts vor jeder Ratssitzung und Volksversammlung
durch den Epistates der Prytanen 9 „Vorsitzer“
(πρόεδροι), 1 aus jeder der 9 die Prytanie gerade
nicht führenden Phylen, und aus diesen 9 Vorsitzern alsdann
der „Vorstand der Vorsitzer“
    (ἐπιστάτης τῶν προέδρων)
ausgelost. Diese Vorsitzer erhalten von den Prytanen die
fertiggestellte Tagesordnung, legen dieselbe vor, sorgen für
Ordnung und leiten Verhandlung und Abstimmung. Die
Sitzungen des Rates fanden gewöhnlich im Rathause (βουλευτήριον),
zuweilen auch auf der Akropolis oder im Peiraieus
statt und waren in der Regel öffentlich. Während
der Sitzung trugen die Ratsherren den Myrtenkranz. Eine
wichtige Stelle bekleidete der mit den Prytanen wechselnde
Ratsschreiber
    (γραμματεὺς τῆς βουλῆς oder einfach
γραμματεύς), welcher das Ratsprotokoll zu führen, die
Volksbeschlüsse zu redigieren und aufzustellen und das Archiv
zu ordnen hatte. Sein Amt wurde etwa 365 ein festes
Jahresamt.



Die Befugnis des Rates erstreckt sich über die
gesamte Staatsverwaltung; er hat alles, was an
die Volksversammlung kommt, vorzuberaten (προβουλεύειν)
und dieser seinen Vorschlag (προβούλευμα) zu
unterbreiten; nur dann, wenn über eine Angelegenheit dieser
Vorbeschluß des Rates vorliegt und die Prytanen dieselbe
auf die Tagesordnung gesetzt haben, darf in der Volksversammlung
über sie abgestimmt werden (μηδὲν ἐᾶν ἀπροβούλευτον εἰς ἐκκλησίαν εἰσφέρεσθαι); der Rat hat
auch die Beschlüsse des Volkes auszuführen, wobei
ihm oft ausdrücklich weitgehende Vollmachten erteilt werden.
Er vermittelt den Verkehr mit auswärtigen Staaten,
führt Gesandtschaften ein, vereinbart und beschwört
[pg 82]Verträge. Er erhält von den Beamten Berichte, erteilt
ihnen Weisungen und kann Geldstrafen (ἐπιβολαί) bis zum
Betrag von 500 Drachmen über sie verhängen. Endlich
hat er die Oberaufsicht über das gesamte Finanzwesen:
Steuern, Zölle, Staatsschuldner, Konfiskationen,
öffentliche Bauten, Heiligtümer, Reiterei und Marine
unterstehen seiner Entscheidung. Der Rat ist für seine
Amtsführung verantwortlich; wird diese nicht beanstandet,
so erhält er am Schluß des Jahres einen Ehrenkranz.



Der Rat vom Areopag, der einst als Adelsrat eine
so mächtige Stellung im Staate eingenommen hatte (s. § 22),
war durch Ephialtes (s. § 28) gänzlich aus derselben verdrängt
und auf die Blutgerichtsbarkeit (s. § 40) beschränkt
worden. Zu neuer Bedeutung gelangte er erst wieder in
römischer Zeit (§ 31).





§ 35. Die Beamten.


Gewählt werden in der Volksversammlung durch
Handmehr (χειροτονία) die höheren Offiziere und Finanzbeamten
– im 5. Jahrhundert die Reichsschatzmeister
(Hellenotamien), im 4. die Behörde für die Festgelder
(οἱ ἐπὶ τὸ θεωρικόν), der Kriegszahlmeister
    (ταμίας τῶν στρατιωτικῶν), der Vorsteher des
    Staatshaushalts (ὁ ἐπὶ τῇ διοικήσει) –, endlich der
    Brunnenmeister (ὁ ἐπὶ τὰς κρήνας) und die
    Schiffsbaumeister (ἀρχιτέκτονες ἐπὶ τὰς ναῦς). Alle übrigen Beamten werden durchs Los bestimmt.
An der Verlosung nehmen alle Bürger teil, die sich als
Bewerber angegeben haben. Bei allen zehngliedrigen Kollegien
erlost jeder Kreis ein Mitglied. Außerdem werden Ersatzmänner
miterlost (ἐπιλαχόντες), welche im Fall des Todes
oder der Nichtbestätigung (ἀποδοκιμασία) von Beamten
oder Ratsherren sofort in deren Stellen eintreten.


[pg 83]

Alle Beamten haben sich vor einem Gerichtshof einer
Bestätigungsprüfung (δοκιμασία) zu unterwerfen, die
Archonten außerdem noch einer solchen vor dem Rate, vor
letzterem allein die neugewählten Ratsherren, und sich hier
über den Vollbesitz des Bürgerrechts, ihr Lebensalter, Erfüllung
der staatlichen Pflichten und rechtschaffene Lebensführung
auszuweisen, bei gewissen Ämtern außerdem über
einzelne besondere Eigenschaften; so sollen z. B. Archonten
das Bürgerrecht ihres Großvaters von väterlicher und
mütterlicher Seite, Generale eheliches Leben und Grundbesitz
in Attika nachweisen. Niemand darf ein Zivilamt
mehr als einmal bekleiden; nur Ratsherr darf einer zweimal
werden. Dagegen können die Offizierstellen öfters von
demselben bekleidet werden.



Das Amtsjahr der Beamten beginnt zugleich mit dem
bürgerlichen Jahre am 1. Hekatombaion (vgl. § 53), das
einiger höherer Finanzbeamten mit dem Fest der Panathenäen,
dasjenige des Rates am 14. Skirophorion. Alle Beamten
haben vor Antritt ihres Amtes zu schwören, dasselbe den
Gesetzen gemäß zu verwalten; sie dürfen innerhalb ihres Amtskreises
Geldstrafen (ἐπιβολὰς ἐπιβάλλειν) bis zu gewissem
Satz, einzelne, wie die Feldherrn, auch Haft verhängen.
Während ihrer Amtsdauer sind sie vom Kriegsdienste befreit
und haben Ehrenplätze in Versammlungen wie im
Theater; nur ein Teil von ihnen bezieht ein Taggeld. Im
Amte tragen sie, ebenso wie die fungierenden Ratsherren
und die Redner in der Volksversammlung, den Myrtenkranz.
Sie können jederzeit, selbst während ihres Amtsjahres, wegen
ihrer Amtsführung angeklagt und abgesetzt werden. Am
Schlusse desselben hat jeder Beamte Rechenschaft abzulegen
(λόγον καὶ εὐθύνας διδόναι), wobei etwaige Überschreitungen
der Befugnisse, Unterschlagung, Bestechlichkeit
oder Schädigung des Gemeininteresses zur Sprache kommen.
[pg 84]Die Rechnungsdurchsicht besorgte eine Rechnungsbehörde,
die aus Logistai, Euthynoi und Synegoroi bestand. Vor
der Rechenschaftsablage sollte kein Beamter eine Auszeichnung
erhalten. (Anlaß der Kranzrede des Demosthenes.) Einzelne
Beamte hatten selbstgewählte Beisitzer (πάρεδροι), welche
ebenfalls der Prüfung und Rechenschaft unterlagen.





        

      

    

  
    
      
        
          

Das Rechtswesen.



§ 36. Die neun Archonten.


Die neun Archonten, welche in der älteren Zeit, als
Erben der Machtbefugnisse des Königtums, die gesamte
Staatsverwaltung leiteten, wurden mit der Entwicklung der
Demokratie in ihrer Amtsgewalt derart beschränkt, daß ihnen
nur gewisse richterliche und sakrale Funktionen blieben.
Und auch auf dem Gebiete der Rechtsprechung hatten sie
nicht mehr die ehemaligen Befugnisse; denn während sie
früher alle in ihren Amtsbereich fallenden Rechtsstreitigkeiten
selbständig entschieden, war ihre Aufgabe jetzt nur die, den
Prozeß einzuleiten und den Vorsitz in dem betreffenden
Gerichtshof zu führen (ἡγεμονία τοῦ δικαστηρίου). Gemeinsam
amtierte das Kollegium nur bei der Erlosung
der Beamten, sowie der Geschworenen für die einzelnen
Gerichtshöfe.



1. Der erste, welcher den Vorsitz im Kollegium führte,
hieß schlechthin Archon. Später erhielt er den Beinamen
Eponymos, weil sein Name an der Spitze verschiedener
offizieller Listen stand; nach ihm wurde auch das Jahr
benannt. Sofort nach Amtsantritt erläßt er eine Bekanntmachung,
worin er für die Dauer seines Amtes jeden Bürger
in dem Besitz und in der freien Verfügung seines Vermögens
bestätigt. Er ist Hüter des Familien- und Erbrechtes,
Beschützer der Witwen, Vormund der Waisen und Erbtöchter,
[pg 85]überwacht die Ausstattung der Chöre für die Tragödien,
Komödien und Dithyramben, besorgt die Festgesandtschaft
nach Delos, die Festzüge am Asklepiosfest, an den großen
Dionysien und Thargelien (vgl. § 53).



2. Der Basileus hat die oberste Aufsicht über
den gesamten Staatskultus. Die ältesten Opfer und
Gottesdienste leitet er, insbesondere die Mysterienfeier, die
Lenaien und alle Fackelwettläufe. Seine Gattin (die βασίλισσα
oder βασίλιννα) wird alljährlich am Anthesterienfeste
in symbolischer Weise mit Dionysos vermählt. Zu der
dem Basileus unterstehenden Gerichtsbarkeit in allen
sakralen Angelegenheiten gehören wegen des religiösen
Charakters der Blutschuld und Blutsühne auch die Mordprozesse
(s. §§ 23. 40).



3. Der Polemarch, ursprünglich der Heerführer,
hat von seiner einstigen Stellung nur gewisse gottesdienstliche
Obliegenheiten behalten: er bringt die Opfer für Artemis
Agrotera und Enyalios dar, leitet das Totenfest der im
Kriege Gefallenen, welches durch Kampfspiele und Reden
(vgl. des Perikles herrliche Grabrede und Lysias’ Rede 2)
gefeiert wurde, und richtet die Totenopfer für die
„Tyrannenmörder“ Harmodios und Aristogeiton aus. Seine
Haupttätigkeit besteht in der Gerichtsbarkeit über alle
Nichtbürger. „Alles, was der erste Archon für die Bürger,
hat der Polemarch für die Schutzbürger zu tun.“ Insbesondere
fallen unter seine Gerichtsbarkeit alle Fälle, in
welchen eine der Parteien ein Schutzbürger oder Fremder
ist. Diese Amtstätigkeit hängt mit seiner ursprünglichen
Stellung insofern zusammen, als man in ältester Zeit Fremde
als Feinde zu betrachten pflegte (vgl. hostis etymologisch
= Gast, mit der Grundbedeutung „Fremder“).



4. Die 6 Thesmotheten bilden mit einem Sekretär
ein engeres von Haus aus für die Rechtspflege eingesetztes
[pg 86](§ 23) Kollegium. Sie revidieren alljährlich die Gesetze
(§ 33), weisen den einzelnen Behörden ihre Geschworenengerichte
zu, bestimmen die Gerichtstage, leiten alle Bestätigungsprüfungen
der Beamten ein, und führen den Vorsitz
hauptsächlich bei den das Staatsinteresse berührenden Klagen,
sodann in allen öffentlichen und privaten Prozessen, welche
nicht in den besonderen Amtskreis einer bestimmten Behörde
fallen.





§ 37. Die Gerichtshöfe.


Die Rechtsprechung, welche in der älteren Zeit fast ganz
den Archonten (§§ 23. 36) oblag, war in der entwickelten
Demokratie aufs mannigfachste zerteilt: jede Behörde
hatte die Gerichtsvorstandschaft (ἡγεμονία τοῦ δικαστηρίου),
bestehend in der Voruntersuchung, Leitung der
Hauptverhandlung und Vollstreckung des Urteils, in allen
öffentlichen und privaten Prozessen, welche mit ihrem
Verwaltungszweig zusammenhingen, während die Urteilsfindung
(διαγνῶναι) fast ausschließlich den von Solon eingeführten
Volksgerichten zustand. Beamte, welche nur
richterliche Obliegenheiten hatten, waren außer den
Thesmotheten:



1. Die 5 Eisagogeis (εἰσαγωγεῖς), öffentliche Anwälte,
welche die meisten der Rechtsstreitigkeiten, welche
binnen Monatsfrist erledigt sein mußten (δίκαι ἔμμηνοι),
einleiteten, wie Mitgiftstreit, Nichteinhaltung von Verträgen,
körperliche Mißhandlung.



2. Die Vierzigmänner (οἱ τετταράκοντα) oder Gaurichter
(οἱ κατὰ δήμους δικασταί), von Peisistratos eingesetzt
(§ 26), ursprünglich 30, nach der Herrschaft der 30
sog. Tyrannen auf 40 erhöht; sie zogen (wenigstens im
6. und 5. Jahrhundert) in Abteilungen in den Landgemeinden
umher und verhandelten besonders die vermögensrechtlichen
[pg 87]Streitigkeiten, wobei sie Bagatellsachen, bei denen der Streitwert
bis zu 10 Drachmen betrug, endgültig entschieden.
Kamen höhere Beträge in Frage, so überwiesen sie die
Klage an



3. die öffentlichen Schiedsrichter, Diaiteten
(διαιτηταί), die 60jährigen Bürger, welche ein Jahr lang
als Einzelrichter die ihnen durchs Los zugeteilten Privatprozesse
bei Strafe der Atimie zu übernehmen und zu entscheiden
hatten. Durch ein mehr summarisches und sehr
billiges Verfahren erledigten sie den größten Teil der
privaten Rechtsstreitigkeiten. Gegen ihr Erkenntnis stand
die Berufung (ἔφεσις) an das Volksgericht frei.



Ständige Richterkollegien bildeten die Areopagiten
und Epheten (s. §§ 23. 40), deren Gerichtsbarkeit sich jedoch
auf das Blutrecht beschränkte.



Der wichtigste Teil der Rechtsprechung stand dem Geschworenengericht,
der Heliaia (ἡλιαία), zu. Heliast
(ἡλιαστής) oder Richter (δικαστής) kann jeder Bürger werden,
der über 30 Jahre alt, im Vollbesitz der bürgerlichen
Rechte ist und sich zu dem Amte meldet. Aus den Bewerbern
erlosen die Archonten alljährlich 5000 Geschworene
nebst 1000 Ersatzmännern, welche in 10 Abteilungen oder
Sektionen (δικαστήρια) verteilt werden. Der Eid, welchen
die Richter leisteten, lautete: „Ich will meine Stimme abgeben
gemäß den Gesetzen und den Beschlüssen des Volks
von Athen und des Rats der 500, in den Fällen aber, für
welche es keine Gesetze gibt, nach der gerechtesten Einsicht
ohne Gunst und Feindschaft. Ich will den Kläger und den
Beklagten auf gleiche Weise anhören, und mein Urteil
einzig nach dem Gegenstand der Klage abgeben. Das
schwöre ich bei Zeus, bei Apollon, bei Demeter, und viel
Segen werde mir zuteil, wenn ich meinen Eid treulich halte,
Verderben treffe mich und mein Haus, wenn ich meineidig
[pg 88]werde!“ Jeder Geschworene erhielt eine Erkennungsmarke
aus Buchsbaumholz, auf welcher sein Name, der seines
Vaters und seiner Heimatsgemeinde, daneben zur Bezeichnung
seiner Abteilung einer der Buchstaben Α–Κ (d. h.
eine der Zahlen 1–10) stand.



Im 5. Jahrhundert waren die Abteilungen den einzelnen
Gerichtshöfen für das ganze Jahr zugewiesen. Weil
aber hierbei die Parteien eine ungesetzliche Einwirkung auf
die Richter ausüben konnten, wurden im 4. Jahrhundert
die Abteilungen den einzelnen Höfen erst am Morgen des
Gerichtstags durchs Los von den Thesmotheten zugewiesen.
Bei Streitwerten unter 1000 Drachmen saßen 201 Richter
einer Abteilung; bei wichtigeren Prozessen dagegen wurde
der Hof gewöhnlich mit 1, aber auch mit 2 oder mehr
ganzen Abteilungen besetzt. Da aber diese nie ganz vollzählig
waren, so mußte vor Beginn der Sitzung erst die
erforderliche Zahl aus den Ersatzmännern ergänzt werden.
Dieses „Ergänzen“ (πληροῦν) bedeutet das, was wir „den
Gerichtshof konstituieren“ nennen. Das Verfahren wurde
nur in den Fällen abgeändert, wo es sich um Vergehen
gegen die Kriegsdienstpflicht oder gegen die Mysterien
handelte; hierüber sollten nämlich nur Richter urteilen,
welche in demselben Heere wie der Beklagte gedient hatten,
bzw. in die Mysterien eingeweiht waren.



Als Zeichen ihrer Amtstätigkeit an dem einzelnen Tag
erhielten die Geschworenen Stäbe, welche die Farbe und den
Buchstaben des ihnen zugewiesenen Gerichtshofes trugen.
Der Stab (das Zepter), das uralte Symbol der richterlichen
Gewalt, diente hier zugleich, ebenso wie eine eichelförmige,
mit einem Buchstaben versehene Marke (βάλανος)
dazu, die Zugehörigkeit eines Richters zu einem Gerichtshof
nachzuweisen. Beim Eintritt in den Gerichtshof erhielt
derselbe eine Marke, gegen welche das Taggeld (s. § 28)
[pg 89]ausbezahlt wurde. Die größte Gerichtsstätte war die am
Markt gelegene Heliaia, der Versammlungsort der Gesamtheit
der Heliasten; als weitere Gerichtshöfe werden genannt
das Parabyston, wo die Elfmänner zu Gericht
saßen, das Kainon, Meson, Trigonon, der „rote“
und der „grüne“ Gerichtshof
    (φοινικοῦν, βατραχιοῦν δικ.) u. a. Die Gerichtsstätten der Epheten s. § 40. Der
Sitzungsraum war durch Schranken abgeschlossen; die Richter
saßen auf Holzbänken, Zeugen und Parteien sprachen
von einer Rednerbühne aus. Gerichtssitzungen fanden täglich
statt, außer an Festen, Unglückstagen und Volksversammlungstagen.





§ 38. Die Formen der öffentlichen Klage.


Die attische Sprache sieht im Prozeß das Bild eines
Kampfes; der Prozeß wird „Wettkampf“ (ἀγών), der
Kläger „Verfolger“ (διώκων), der Beklagte „Fliehender“
(φεύγων) genannt; überführen ist „fassen“
    (αἱρεῖν), verurteilt
werden = „gefangen werden“ (ἁλῶναι), freigesprochen
werden = „entrinnen“ (ἀποφεύγειν). Je nachdem
es sich um Verletzung eines privaten oder öffentlichen
Interesses handelt, werden zwei Arten von Prozessen unterschieden:
1. Dike (δίκη), Privatklage,
    2. Graphe (γραφή),
öffentliche Klage. Allerdings decken sich die attischen Begriffe
von „öffentlich“ und „privat“ nicht durchaus mit
unseren Anschauungen. Die Dike kann nur vom Verletzten,
die Graphe von jedem Bürger eingebracht werden; bei der
Dike fällt die streitige Sache oder Buße dem Kläger, bei
der Graphe dem Staate zu, und nur wenn dem Staate ein
materieller Gewinn erwächst (z. B. bei Konfiskation), erhält
der Kläger davon einen bestimmten Teil. Die Formen der
öffentlichen Klage sind folgende:


[pg 90]

1. Apagoge (ἀπαγωγή), „Abführung“. Der Kläger
führt den auf der Tat ertappten Verbrecher (z. B. Dieb)
vor die Behörde, der die Aburteilung zusteht (besonders vor
die Elfmänner § 47); Beisp. Antiphon 5. Lysias 13.



2. Ephegesis (ἐφήγησις), „Hinführung“. Der Kläger
führt den betreffenden Beamten an den Ort der Tat oder
des Aufenthalts des Verbrechers.



3. Endeixis (ἔνδειξις), „Anzeige“. Der Kläger veranlaßt
die Behörde durch eine Klageschrift zum Einschreiten
hauptsächlich gegen solche, welche sich Rechte anmaßen, die
ihnen nicht zustehen. Beispiel [Demosthenes] 25. 58.



Diesen drei Klagformen ist gemeinsam, daß der Beklagte
sofort verhaftet wird, wenn er nicht drei Bürgen stellt.



4. Phasis (φάσις), „Angabe“ über rechtswidrige Besitznahme
eines Staatsgutes oder Schädigung der Staatsinteressen,
wobei dem obsiegenden Kläger die Hälfte der
Streitsumme zufällt.



5. Apographe (ἀπρογραφή), „Aufzeichnung“ eines im
Privatbesitz befindlichen Geldbestandes, der konfisziert werden
soll. Beisp. Lysias 9. 18. 19. 21. 29.



6. Eisangelia, Meldeklage s. § 33, S. 78.



7. Probole, Deckung s. § 33, S. 78.





§ 39. Der gewöhnliche Prozeßgang.


In jeder Privatklage muß, ehe sie bei Gericht angenommen
wird, der Schiedsspruch eines Diaiteten (§ 37)
ergangen sein; beruhigen sich die Parteien dabei nicht, so
gibt dieser die Sache an die zuständige Behörde. Jeder,
welcher gerichtliche Klage erheben will, richtet an seinen
Gegner, gewöhnlich vor zwei Zeugen, die Aufforderung
(πρόσκλησις), vor der bestimmten Behörde zu erscheinen,
und reicht bei dieser die Klage schriftlich ein, welche von
dem betreffenden Gerichtsvorstand angenommen und auf
[pg 91]einer Tafel öffentlich ausgestellt wird. Eine solche Klagschrift
lautet: „Dinarch, des Sostratos Sohn, aus Korinth
(hat Klage anhängig gemacht) gegen Proxenos wegen Schädigung
um zwei Talente. Geschädigt hat mich Proxenos, indem
er ...“ Die Gerichtsgebühren
    (πρυτανεῖα), welche
sich nach der Höhe der Schätzung bemessen, werden von
beiden Teilen bezahlt und vom unterliegenden Teil dem
Gegner ersetzt. Der Gerichtsvorstand leitet nun die Voruntersuchung
(ἀνάκρισις) ein, nimmt die Vereidigung
der Parteien (διωμοσία) auf Klage und Gegenrede vor,
läßt die Beweismittel vorlegen, nimmt die Zeugenaussagen
zu Protokoll (Zeugnisse von Sklaven werden auf der Folter
[βάσανος] abgenommen) und entscheidet, ob die Klage nach
den Gesetzen bei Gericht einzuführen (εἰσαγώγιμος) sei,
worauf er alle Schriften und Beweismittel in einen Behälter
legt und versiegelt. Dabei kann der Beklagte gegen
die Zulässigkeit der Einführung Einrede
    (παραγραφή oder
διαμαρτυρία) erheben, worüber dann zuerst entschieden werden
muß. Beispiele Isäus 3. 6. Lys. 23. Dem. 32–38. [44.]
Der Beklagte kann auch „Widerklage“ (ἀντιγραφή) erheben.
Dem. 40. 41. [47.]



Ist die Hauptverhandlung eröffnet, so läßt der Vorsitzende
Klage und Gegenschrift vorlesen, worauf die Parteien,
jede von einem erhöhten Platze aus, sprechen. Da
gesetzlich jeder seine Sache selbst führen sollte, ließen sich
viele von einem Rhetor (λογογράφος) eine Rede ausarbeiten,
welche sie aufsagten; auch ließ man zur Unterstützung Beistände
(συνήγοροι) auftreten, die aber Freunde, nicht bezahlte
Advokaten sein sollten. Oft redeten beide Parteien
zweimal. In wichtigeren Prozessen wurde die Zeit zum
Reden für die Parteien durch die Wasseruhr (κλεψύδρα)
bemessen. Die Richter stimmten (ohne vorausgegangene
Beratung) im 5. Jahrhundert mit Muscheln (χοιρίναι), im
[pg 92]4. Jahrhundert mit vollen (bei Freisprechung) oder durchlöcherten
(bei Verurteilung) Steinchen (ψῆφοι) ab, welche
sie in zwei Urnen warfen. Das Urteil wurde vom Vorsitzenden
verkündet.



Die Strafe oder Buße (τίμημα) für das Vergehen war
entweder schon im voraus bestimmt oder das Gericht hatte,
nachdem es das Schuldig ausgesprochen, in einer zweiten
Abstimmung über die Höhe derselben zu befinden. Danach
unterschied man unschätzbare und schätzbare Prozesse
(ἀγῶνες ἀτίμητοι und τιμητοί). Schon die Klagschrift
enthielt eine Schätzung
    (τίμημα, τιμᾶσθαι τῷ φεύγοντι), welcher der Verurteilte nun einen Gegenantrag
(ἀντιτιμᾶσθαι) gegenüberstellte (vergleiche den Prozeß des
Sokrates).



Ein Spruch des Gerichts hatte unbedingte Gültigkeit,
Berufung an eine höhere Instanz gab es nicht; hatte doch
in dem Gerichte das souveräne Volk selbst entschieden. Man
konnte von Entscheidungen und Strafverfügungen der Behörden
eben nur an das Gericht appellieren. Doch konnte
der Verurteilte die Wiederaufnahme des Verfahrens
beantragen, wenn er bewies, daß er ohne sein Verschulden
in contumaciam (abwesend) verurteilt worden, daß die
Ladung vor Gericht nicht erfolgt sei, oder daß die Zeugen
falsche Angaben gemacht haben.



Der unterliegende Kläger, welcher nicht ein Fünftel der
abgegebenen Stimmen für sich erhielt, mußte in allen privaten
Prozessen (sowie bei der Phasis) die Epobelie
(ἐπωβελία), 1 Obolos von jeder Drachme = ⅙ der
Schätzungssumme, bezahlen; in öffentlichen Prozessen hatte
er eine Buße von 1000 Drachmen zu entrichten und durfte
künftig keine ähnliche Klage mehr anstrengen.



In öffentlichen Prozessen sorgt die Behörde für Vollstreckung
des Urteils, in privaten hat der Kläger dafür
[pg 93]selbst zu sorgen (!). Wird er bis zum festgesetzten Termin
nicht befriedigt, so kann er eine Pfändung vornehmen.



Eine freiwillige Gerichtsbarkeit, wie in Rom,
wonach gewisse Handlungen, um gültig zu sein, vor einem
richterlichen Beamten vorgenommen werden mußten, hat es
in Athen nicht gegeben.



Das attische Rechtswesen zeigt tiefe Schäden. Trotz
aller gesetzgeberischen Bemühungen des 4. Jahrhunderts
war die bürgerliche Gesetzgebung eine durchaus lückenhafte,
ungeordnete, ungenaue, ja widersprechende, wodurch der
Gesetzesfälschung Tür und Tor geöffnet war. Sodann
wirkte die Unverantwortlichkeit der Geschworenen, ihre Unkenntnis
der Gesetze und Zugänglichkeit für äußere Einflüsse
entsittlichend auf den Rechtsgang und oft auch auf
den Charakter der Prozeßrede ein. Aber eben weil in
Athen nicht steinerne Satzungen, sondern fühlende Menschen
zu Gericht saßen, die sich fassen, bewegen, überzeugen, hinreißen
ließen, wo man selbst „die schwächere Sache zur
stärkeren machen“ (τὸν ἥττω λόγον κρείττω ποιεῖν) konnte, hat
die Kunst der Prozeßrede hier das denkbar Höchste erreicht.





§ 40. Das Verfahren vor dem Areopag und den andern Blutgerichtshöfen.


Der Areopag (§§ 23. 28) hatte die Gerichtsbarkeit
über Mord (φόνος ἑκούσιος), Körperverletzung mit der
Absicht zu töten (τραῦμα ἐξ προνοίας), Giftmischerei
    (φάρμακα)
mit tödlichem Ausgang und Brandstiftung (πυρκαϊά).



Die Epheten (§ 23) richten an drei Gerichtsstätten
bis zum 4. Jahrhundert, wo sie von den Heliasten aus
denselben verdrängt und aufgehoben wurden:



1. am Palladion, dem alten Heiligtum der Pallas,
im Osten der Stadt, außerhalb der Mauern, über unbeabsichtigten
Totschlag (φόνος ἀκούσιος), über intellektuelle
[pg 94]Urheberschaft (βούλευσις) oder Beihilfe zur Tötung oder
Körperverletzung eines Bürgers, sowie über Tötung eines
Metöken, Fremden oder Sklaven;



2. am Delphinion, dem gleichfalls im Osten der
Stadt gelegenen Heiligtum des Apollon Delphinios, in den
Fällen, wo der Täter einen gesetzlich straflosen Totschlag begangen
zu haben behauptete (bei Notwehr, Ehebruch, Unglücksfall
im Kampfspiel, Irrtum in der Schlacht);



3. in Phreatto, auf der Peiraieushalbinsel, dicht am
Meere, wenn ein wegen unvorsätzlicher Tötung Verbannter
einer neuen Tötung oder absichtlichen Verwundung beschuldigt
wurde (gewiß seltener Fall!). Erschien der Angeklagte,
so hatte er, da er den attischen Boden nicht betreten
durfte, von seinem an die Küste angelegten Fahrzeuge
aus seine Verteidigung zu führen.



Außerdem wurde am Prytaneion vom König und den
vier Stammkönigen (§ 20) ein zeremonielles Gericht über
nicht ermittelte Mörder, sowie Tiere und leblose Gegenstände
(ἄψυχα, z. B. einen herabgefallenen Ziegel, Mordwerkzeuge),
welche den Tod eines Menschen herbeigeführt hatten,
abgehalten. Die betreffenden Gegenstände wurden von den
Stammkönigen (vgl. S. 47) über die Landesgrenze geschafft.



Das Verfahren vor dem Areopag, welchem das
vor den Ephetengerichten wohl entsprach, nahm folgenden
Verlauf:



Nachdem bei der Bestattung des Erschlagenen ein Speer
vorangetragen und auf dem Grabe aufgesteckt worden war
– das Symbol der noch harrenden Blutrache –, brachte
der nächste Anverwandte die Klage beim König ein, worauf
dem Mörder durch feierliche Ankündigung (πρόρρησις)
das Betreten des Markts und der Heiligtümer verboten
wurde. Die Voruntersuchung wurde in drei aufeinander
folgenden Monaten vom König geführt, darauf fand im
[pg 95]4. Monat die Sitzung des Blutgerichts drei Tage hintereinander
statt, unter freiem Himmel, damit nicht Kläger
und Richter unter einem Dache mit dem Mörder weilten.
Der Kläger schwur, auf dem „Stein der Unerbittlichkeit“
(λίθος ἀναιδείας) stehend, unter gräßlichen Selbstverfluchungen,
falls er meineidig würde, daß der Beklagte die Tat
vollbracht, dieser ebenso auf dem „Stein des Frevelmutes“
(λίθος ὕβρεως), daß er sie nicht vollbracht habe. So
hatte der Schuldige, auch wenn das menschliche Gericht
irrte, jedenfalls die Strafe der Götter für seinen Meineid
zu erwarten. Jede Partei durfte zweimal sprechen; noch
nach der ersten Rede konnte sich der Angeklagte durch freiwillige
Verbannung der weiteren Verfolgung entziehen. Bei
Stimmengleichheit galt der Angeklagte für freigesprochen
(calculus Minervae). Gewährten die Verwandten Verzeihung
(αἴδεσις), so war immerhin noch eine religiöse
Reinigung und Sühnung erforderlich.





          

Das Finanzwesen.




§ 41. Attische Längen-, Flächen- und Hohlmaße.


Die Grundlage bildet das dem menschlichen Körper
entlehnte Längenmaß:



	1 δάκτυλος, Fingerbreite
	=
	  1,85	cm


	1 παλαιστή, Handbreite = 4 δάκτυλοι
	=
	  7,4	"


	1 σπιθαμή, Spanne der Hand = 3 παλαισταί
	=
	 22,2	"


	1 πούς, Fuß = 4 παλαισταί = 16 δάκτυλοι
	=
	 29,6	"


	1 πῆχυς, Elle = 1½ πόδες = 6 παλ. = 24 δακτ.
	=
	 44,4	"


	1 ὀργυιά, Klafter = 4 Ellen = 6 Fuß
	=
	  1,776	m


	1 πλέθρον = 100 Fuß
	=
	 29,6	"


	1 στάδιον = 600 Fuß
	=
	177,6	"


	(1 olympisches Stadion = 192,27 m.)
	




Flächenmaße:



	1 Quadratfuß (τετράγωνος πούς)
	=
	0,087 □m


	1 Plethron = 10 000 □Fuß
	=
	0,087 Hektar.



[pg 96]

Hohlmaße:



Entsprechend den Haupterzeugnissen der antiken Landwirtschaft,
Wein und Öl einerseits und Getreide andererseits,
gab es zwei Hohlmaße:



	1. für Flüssiges:


	1 κύαθος 
	=
	 0,045
	Liter


	1 κοτύλη = 6 κύαθοι
	=
	 0,27
	"


	1 χοῦς = 12 κοτύλαι
	=
	 3,24
	"


	1 μετρητής = 12 χόες
	=
	38,88
	"


	2. für Trockenes:

	1 κύαθος
	=
	 0,045
	Liter


	1 κοτύλη
	=
	 0,27
	"


	1 χοῖνιξ = 4 κοτύλαι
	=
	 1,08
	"


	1 ἑκτεύς = 32 κοτύλαι
	=
	 8,64
	"


	1 μέδιμνος
	=
	51,84
	"






§ 42. Das Münz- und Gewichtssystem.


Die Edelmetalle sind das geeignetste Tauschmittel, ihre
Seltenheit und vorzüglichen Eigenschaften verleihen ihnen
hohen und beständigen Wert. Schon frühe wurden dieselben
daher am Nil, Euphrat und Hermos als Wertmesser überhaupt
verwendet und zu leichterem Gebrauch in handliche
Formen wie Ringe, Stäbe, Scheiben, Kugeln gebracht.
Wurde nun ein Stück Gold oder Silber mit einem
staatlichen Stempel versehen, welcher die Feinheit
des Korns und die Richtigkeit des Gewichts
beurkundete, so hatte man die Münze. Da also
Münzen gestempelte Gewichtsstücke sind, nach denen
nicht selten auch später noch z. B. in Rezepten gerechnet
wird, so bedeuten die Namen der Werteinheiten ursprünglich
Gewichte, und wenn hier von Währung gesprochen
wird, so ist ein Gewichtssystem gemeint, das sich nach
einer bestimmten Gewichtseinheit gliedert. Kurant in
[pg 97]Griechenland war stets das Silber, das in reichlicher Menge
vorhanden war; Attika insbesondere hatte an den Bergwerken
von Laurion eine sprudelnde – noch heute nicht
ganz versiegte – Silberquelle. Die älteste Währung in
Griechenland war die von der Insel Ägina mit dem
„Schildkröte“ genannten Silberstater im Gewicht von
12,4 g, welcher auch in Athen vor Solon als Didrachmon
ausgeprägt wurde (s. Nr. 3 der Abbildung).



Bei den ältesten griechischen Münzen, welche noch
keine Legende haben, zeigt die Vorderseite (Avers) einfache
Münzbilder, den Pegasos in Korinth (Nr. 2), die
Biene zu Ephesos, das Gorgoneion oder den Stier in
Athen, den Schild in Böotien; die Rückseite (Revers) das
eingeschlagene Quadrat, welches die Münze auf dem Prägstock
festhielt.



Solon vertauschte die äginetische Währung
mit derjenigen von der Insel Euböa, welche das
asiatische Goldgewichtssystem auf Silber übertragen
darstellte. Darnach war das Talent zu
60 Minen = 26,196 kg. Mit Solon beginnt die Jugendzeit
des Münzwesens, welche etwa bis 460 v. Chr. reicht.
An die Stelle jener einfachen Bilder treten Köpfe von Göttern,
das Quadrat erhält Diagonalen, Buchstaben und
Figuren. So zeigt in Athen seit Peisistratos die Vorderseite
den altertümlichen Pallaskopf, welcher auch später beibehalten
wurde, die Rückseite im Quadrat die Eule, den
Ölzweig und die Legende ΑΘΕ(ναίων) (Nr. 1). Das gewöhnliche
Silberstück war das Tetradrachmon (4 Drachmen)
im Gewicht von 17,47 g; daneben wurde Silber bis
zu den kleinsten Nominalen herab ausgebracht (Tetartemorion
= ¼ Obol zeigt eine Mondsichel, wiegt 0,182 g).
Gold, dessen Wertverhältnis zum Silber in Athen zwischen
14–10:1 schwankte, wurde nur ausnahmsweise, und zwar
[pg 98]auf dasselbe Gewicht wie Silber (1 Goldstater = 1 Didrachmon),
Kupfer erstmals etwa 440 v. Chr. als Chalkus
(χαλκοῦς), dann auch als Lepton (λεπτόν) = ⅛ und
1/16 Obol ausgeprägt. Die durch Solon eingeführte Währung
zeigt also:



	Talent
	Minen
	Drachmen
	Obolen
	Gewicht
	Geldwert


	(τάλαντον)
	(μναῖ)
	(δραχμαί)
	(ὀβολοί)
	
	ℳ  ₰


	1
	60
	6000
	36000
	26,196 kg
	4715.–


	
	1
	100
	600
	436,6   g
	78.60


	
	
	1
	6
	4,36
	–.79


	
	
	
	1
	0,73
	–.13




	Obol
	Tetartemorien
	Chalkoi
	Lepta
	Geldwert


	(ὀβολός)
	(τεταρτημόρια)
	(χαλκοῖ)
	(λεπτά)
	₰


	1 (Nr. 8)
	4
	8
	16
	13


	
	1
	2
	4
	3


	
	
	1
	2
	1½




Da die Münzen Athens wegen der Feinheit ihres Gehaltes
überall gern genommen wurden, so erlangte die
attische Währung, getragen von der politischen und
merkantilen Bedeutung der Stadt, allgemeine Geltung
in Hellas und wurde von Alexander dem Großen auf
sein Münzsystem übertragen.



Die Glanzzeit griechischer Prägekunst reicht von
460 bis in die Zeit der ersten Diadochen. Die Vorderseite
zeigt herrliche Götterköpfe (vgl. Apollo auf der Tetradrachme
von Rhegion, Nr. 7, Zeus auf der von Elis, Nr. 4),
oder lebensvolle Porträtköpfe (Nr. 6 Antigonos Gonatas
[277–239 v. Chr.]). Auf der Rückseite werden größere
Darstellungen, meist auf geschichtliche Ereignisse bezüglich,
gewagt. So bringt auf der Münze des Pyrrhos (307 bis
272 v. Chr.) Thetis Achill, dem Ahnherrn der epeirotischen
Könige, auf einem Seetier reitend die Waffen von
Hephaistos (Nr. 5).


[pg 99]


Auswahl griechischer Silbermünzen.Auswahl griechischer Silbermünzen.




[pg 100]

§ 43. Die allgemeine Finanzlage.


Die volkswirtschaftliche Lage Attikas war an sich sehr
ungünstig, weil das Land viel mehr Güter verbrauchte, als
erzeugte. Daher floß bei starkem Überwiegen der Einfuhr
über die Ausfuhr jährlich ein großer Teil des Volksvermögens
ins Ausland (allein für Getreide 250 Talente).
Allein dieser Ausfall wurde im 5. Jahrhundert reichlich
ersetzt durch die Zahlungen der Seestaaten in die Bundeskasse,
welche 454 von Delos nach Athen verlegt wurde,
wie durch den Silberreichtum des Landes und die Erträgnisse
des großen Handelshafens Peiraieus. Der Vorrat an
Staats- und Tempelgeldern auf der Burg betrug 435 v. Chr.
9700 Talente (= 45 Mill. Mark). Allein dieser Schatz
wurde durch die Bauten auf der Burg, sowie durch die
Kosten des Peloponnesischen Krieges völlig aufgebraucht;
während des 4. Jahrhunderts konnten die Finanzen nur
mit Mühe im Gleichgewicht erhalten werden. Während die
Ansprüche an die Staatskasse infolge der Steigerung der
Tag- und Festgelder und des neuaufkommenden Söldnerwesens
wuchsen, gingen die Einnahmen fortwährend zurück.



Die Hilfsmittel der heutigen Finanzverwaltung, wie
Budget, d. h. Voranschlag der jährlichen Einnahmen und
Ausgaben, und Befriedigung außerordentlicher Bedürfnisse
durch öffentliche Anleihe, waren in Athen unbekannt. Außerordentlichen
Anforderungen konnte man also nur gewachsen
sein, wenn man die jährlichen Überschüsse zu einer Reserve
anhäufte, wie dies im 5. Jahrhundert geschehen war. Seitdem
aber diese in leichtfertigster Weise zu Festzwecken verschleudert
wurden, brach sofort nach Erschöpfung der laufenden Mittel
die größte Not ein, behufs deren Beseitigung man zu dem
sehr mangelhaften Auskunftsmittel einer außerordentlichen
Vermögensumlage greifen mußte.




[pg 101]

§ 44. Einnahmen und Ausgaben.


Die ordentlichen Einnahmen bildeten: der Ein- und
Ausfuhrzoll (2%), die Hafengebühr, die Steuer beim Verkauf
von Grundstücken (1%), die Tor- und Marktsteuer,
das Schutzgeld der Schutzbürger (12 Drachmen), die Kopfsteuer
der Sklaven (3 Obolen), die Erträgnisse staatlicher
Liegenschaften und die Gerichtsgelder. Die Erhebung der
Zölle (τέλη) wurde nicht wie bei uns vom Staat selbst
besorgt, sondern an Zollpächter (τελῶναι) um bestimmten
Preis vergeben. Ebenso wurde die Ausbeutung der Silberbergwerke
gegen eine einmalige Summe und Entrichtung
des 24. Teils des jeweiligen Jahresertrags verpachtet.
Die reichste Einnahmequelle aber floß in den Tributen der
Bundesgenossen, die zu Anfang des Bestehens des 1. Seebundes
460 Talente, später noch mehr betrugen, wogegen
die „Beiträge“ der Mitglieder des 2. Seebundes (378 bis
338, vgl. § 66) allerdings erheblich geringer waren. Dazu
kamen als ordentliche indirekte Einnahmen die sogenannten
Leiturgien (§ 45).



Ist die Staatskasse erschöpft, so wird zur Leistung
freiwilliger Beiträge (ἐπιδόσεις) bzw. zinsfreier Darlehen
aufgefordert oder durch Volksbeschluß (vgl. § 33 über ἄδεια)
eine Vermögensumlage (εἰσφορά) angeordnet. Diese
erfolgte bis 377 v. Chr. auf Grund der Solonischen
Schätzungsklassen. Dieselben beruhten von Hause aus auf
einer Schätzung des Jahreseinkommens und waren im
5. Jahrhundert in der Weise abgeändert worden, daß nicht
bloß der Ertrag des Grundbesitzes, sondern auch der des
beweglichen Vermögens berechnet wurde. Endlich wurde
ein degressiver Steuersatz dadurch erreicht, daß bei
Klasse II nur 5/6, bei Klasse III nur 5/9 des Jahreseinkommens
der Besteuerung unterworfen wurden.


[pg 102]

	Klasse
	Jahres-

Einkommen
	Davon

Steuer-Kapital
	Zahlt bei Vermögens-

Umlage von 1%


	I
	6000 Dr.
	5/5 = 6000 Dr.
	60 Dr. = 1%


	II
	3600 Dr.
	5/6 = 3000 Dr.
	30 Dr. = 0,83%


	III
	1800 Dr.
	5/9 = 1000 Dr.
	10 Dr. = 0,55%


	IV
	war von allen Leistungen befreit.




Unter Archon Nausinikos (377 v. Chr.) wurde eine
Neueinschätzung des Grundbesitzes, der Gebäude und des
beweglichen Vermögens vorgenommen und eine Neuveranlagung
in der Weise festgesetzt, daß ein nach den
Schätzungsklassen verschiedener, degressiv abnehmender Teil
des Vermögens als Steuerkapital (τίμημα) angenommen
wurde. Dasselbe betrug in der ersten Klasse ein Fünftel des
eingeschätzten Vermögens. Die Gesamtsumme des Steuerkapitals
betrug 5750 Talente. Alle Steuerpflichtigen wurden
in (wahrscheinlich 20) Steuerverbände (Symmorien) eingeteilt.
Zuerst erhob der Staat die Umlage unmittelbar,
362 v. Chr. wurde den 15 Reichsten jeder Symmoria die
Pflicht auferlegt, den Gesamtbetrag, welcher dieselbe traf,
als Vorschuß zu erlegen und die einzelnen Beträge von
den Mitgliedern einzuziehen.



Ordentliche Ausgaben waren: der Aufwand für die
Opfer und Wettkämpfe an den großen Festen (409 v. Chr.
für Wettkämpfe an den Panathenäen 5⅙ Talente); die
Schaugelder (§ 28) für alle großen Feste (2 Obolen für
den Tag); die Taggelder (§ 28) für die Gerichte, den
Rat, die Volksversammlung, die neun Archonten (4 Obolen);
die Diäten für Festgesandtschaften; der Sold für Unterbeamte
und die Polizei (1200 Skythen, vgl. § 32); die
Beiträge zur Anschaffung der Pferde der Reiterei und
Ausrüstung der Kriegsschiffe, die Unterhaltungskosten
der Festungswerke, Werften, öffentlichen Bauwerke und
[pg 103]Straßen. Eine schöne Sitte war es, daß der Staat die
Invaliden, die zahlreichen unmündigen Kinder der im Krieg
Gefallenen, sowie erwerbsunfähige Leute (ἀδύνατοι), welche
weniger als drei Minen besaßen, unterstützte. (Köstliche
Rede eines Erwerbsunfähigen, Lys. 24.)



Außerordentliche Ausgaben verursachten die großen
Bauten, welche indes zumeist aus den reichen Tempelschätzen
bestritten wurden, und die Kriegführung. Ein Hoplit oder
Matrose erhielt ½ Drachme Sold, ½ Drachme Verpflegungsgeld
(σῖτος, σιτηρέσιον), ein Reiter das Doppelte. Die
Sätze für Söldner waren noch höher; die Unterhaltung
eines Kriegsschiffes kostete monatlich ½ bis 1 Talent.



Die Oberaufsicht über die gesamte Finanzverwaltung
führt der Rat; vor seinen Augen besorgen und buchen die
zehn Einnehmer (ἀποδέκται) die Einnahmen. Gefälle
und eingezogene Güter werden von den zehn Verkäufern
(πωληταί) verkauft oder verpachtet; zehn Eintreiber
(πράκτορες) besorgen die Eintreibung von Geldbußen und
Staatsguthaben. Behufs einheitlicher Ordnung des Finanzwesens
wurde gegen Ende des 4. Jahrhunderts v. Chr. die
Stelle eines Hauptverwalters (ὁ ἐπὶ τῇ διοικήσει) für
eine vierjährige Finanzperiode geschaffen.





§ 45. Die Leiturgia (Staatsleistung).


Eine eigenartige Steuerart, wobei der einzelne eine
Leistung für das Gemeinwesen unmittelbar verrichtete, war
die Leiturgia. Die wichtigsten Formen derselben sind:
1. die Chorausstattung (Choregie, § 54); 2. die Gymnasienvorstandschaft
(γυμνασιαρχία), die Bestreitung
der Kosten für den Unterhalt der Teilnehmer an den Fackelwettläufen,
die an den Festen des Hephaistos, Prometheus,
Pan, der Athene und Bendis stattfanden; 3. die Bewirtung
(ἑστίασις) der Kreisgenossen an den großen Staatsfesten;
[pg 104]4. die Leitung der Festgesandtschaften
    (ἀρχιθεωρία)
zu den vier großen Nationalfesten und nach Delos, welche
sehr hohen Aufwand erforderten (§ 68); 5. die Kriegschifführung
(τριηραρχία, § 57). Die Feldherren bestimmten
alljährlich 400 Trierarchen aus der Zahl der
Höchstbesteuerten. Da die Zahl dieser andauernd zurückging,
wurden 356 nach dem Beispiel der Steuerverbände
(§ 44) die 1200 Reichsten in 20 trierarchische Verbände
eingeteilt, innerhalb deren einzelne Gruppen von
mehreren Mitgliedern ein Schiff ausrüsteten. Durch die
Reform des Demosthenes 340/39 wurden die trierarchischen
Leistungen genau nach dem Vermögen abgestuft.



Ein besonderer Vorzug der Leiturgia war, daß die
Opferwilligkeit durch den Ehrgeiz gesteigert wurde, indem vorzügliche
Leistungen durch Dreifüße, goldene Kränze usw. geehrt
wurden. Verpflichtet waren hierzu nur Bürger, deren Vermögen
über 2 Talente betrug. Glaubte jemand, durch Auflage
einer solchen über Gebühr belastet zu sein, so konnte
er dieselbe einem anderen zumuten; lehnte dieser ab, so bot
er demselben Vermögenstausch
    (ἀντίδοσις) an und verlangte
gerichtliche Entscheidung.





        

      

    

  
    
      
        
          

Innere Verwaltung.




§ 46. Öffentliche Aufsichtsbehörden.


Die Aufsicht über Handel und Wandel, sowie über die
städtische Ordnung hatten folgende Behörden wahrzunehmen:



1. Zehn Viertelsmeister (ἀστυνόμοι) haben über die
öffentliche Sitte, die Reinlichkeit auf Straßen und Plätzen,
die Einhaltung der städtischen Bauordnung zu wachen.



2. Zehn Marktmeister (ἀγορανόμοι) sorgen dafür,
daß nur unverfälschte, echte Ware feilgeboten werde.


[pg 105]

3. Zehn Eichmeister (μετρονόμοι) haben die Richtigkeit
der Maße und Gewichte der Verkäufer nach Normalmaß
zu prüfen.



4. Zehn Getreidemarktaufseher
    (σιτοφύλακες)
überwachen den Verkauf des unverarbeiteten Getreides,
sowie des Mehles und setzen eine Brottaxe fest.



Von allen diesen Behörden amtierte die eine Hälfte in
der Stadt, die andere im Peiraieus. Die Sorge um die
immer schwieriger werdende Ernährung der Hauptstadt6
und die Furcht vor dem Kornwucher veranlaßte eine gesetzliche
Bestimmung, wonach von allem im Kornhafen einlaufenden
Getreide zwei Drittel auf den städtischen Markt
gebracht werden mußten, eine Bestimmung, deren genaue
Befolgung



5. die zehn Aufseher der Hafenbörse
    (ἐπιμεληταὶ ἐμπορίου) überwachten. Trotzdem war die Not oft groß;
wiederholt ließ der Staat selbst Getreide aufkaufen, um es
zu billigerem Preise abzugeben; hin und wieder sandten
auch auswärtige Fürsten reiche Kornspenden nach Athen.






§ 47. Kriminalpolizei.


Die Kriminalpolizei lag den Elfmännern
    (οἱ ἕνδεκα) ob, einer Zehnerbehörde, der ein Schreiber beigegeben
war. Dieselben lassen gemeine Verbrecher, wie
Diebe, Straßenräuber und Menschenhändler, welche auf der
Tat (ἐφ’ αὐτοφώρῳ) ertappt sind, ohne weiteres durch den
Henker (δήμιος) hinrichten (vgl. § 38, Apagoge und Ephegesis)
und bringen zweifelhafte Fälle vor ein Volksgericht,
in welchem sie den Vorsitz führen. Auch hatten sie die
Aufsicht über die Gefängnisse, in welchen für gewöhnlich
nur Staatsschuldner oder zum Tod Verurteilte saßen. Die
[pg 106]Hinrichtung wird bei politischen Vergehen mittels des
Schierlingstranks (κώνειον), bei gemeinen Verbrechen durch
Erschlagen mit dem Knüttel (ἀποτυμπανίζειν) vollzogen.





        

      

    

  
    
      
        
          

Der Kultus.




§ 48. Kultstätten.


Der griechische Tempel (νεώς, ναός
    von ναίω, wohne)
dient als Wohnung des Gottes, sowie als Aufbewahrungsort
für sein Kultbild und die ihm geweihten Kostbarkeiten,
an deren Anblick der Gott sich erfreut, wenn er von Zeit
zu Zeit seinen Tempel besucht. Gewöhnlich besteht derselbe
aus einer Vorhalle (Pronaos), dem eigentlichen Gotteshause
(Naos) und bei größeren Heiligtümern aus einem der
Vorhalle entsprechenden Hinterraume (Opisthodomos),
der als Schatzkammer dient. Manche Tempel haben außerdem
ein Allerheiligstes (ἄδυτον), das nur von den
Priestern zu gewissen Zeiten betreten werden darf. Fast
ausnahmslos ist der griechische Tempel so angelegt, daß
der Eingang, welchem das Antlitz des im Hintergrund des
Mittelraums stehenden Kultbilds (ἄγαλμα) zugekehrt ist,
nach Osten liegt.



In der ältesten Zeit verehrte man anikonische Gegenstände,
z. B. eine Spitzsäule als Symbol des „Straßen-Apollo“
(Ἀ. ἀγυιεύς), zwei durch ein Querholz verbundene
Balken (in Sparta) als das der Dioskuren. Doch schon
frühe stellte man die Götter unter menschlicher Gestalt
dar, zunächst in Form von rohen Holzschnitzbildern
(ξόανα), welche noch die spätere Zeit als hochheilige
Reliquien verehrte und die Legende gewöhnlich vom Himmel
gefallen sein ließ (z. B. das berühmte Palladion). Mit der
Zeit aber entwickelte die griechische Kunst das Götterideal
in Werken von Marmor und Bronze, vereinzelt auch
[pg 107]von Elfenbein und Gold, das um einen Kern von
Holz gelegt wurde (chryselephantine Werke, z. B. Zeus in
Olympia und Athena Parthenos von Pheidias), zu wunderbarer
Schönheit.



Der Altar (βωμός), ursprünglich kunstlos aus Steinen
oder Rasenstücken aufgeschichtet, wurde später mit großer
Pracht aus besserem Material hergestellt. Gewaltige Dimensionen
hatte der Zeusaltar in Olympia (§ 71), der in
Pergamon (§ 72) und andere. Dem Heroen- und Totenkult
diente der niedere Opferherd (ἐσχάρα), der ohne
Stufenuntersatz direkt auf dem Boden stand und in der
Mitte eine Höhlung hatte, durch die man das Blut der
geschlachteten Tiere und die flüssigen Opfergaben in die
Erde fließen ließ.



Die nächste Umgebung des Tempels, das Hieron
(ἱερόν) im engeren Sinne, durfte nie angebaut oder sonstwie
ausgenutzt werden, dagegen wurde der übrige, oft
weit ausgedehnte Tempelbezirk
    (τέμενος von τέμνω,
templum), in Äckern, Weideland und Wald bestehend, in
der Regel verpachtet.





§ 49. Priester und Seher.


Bei den Griechen gab es weder eine besondere Vorbildung
für das Priesteramt, noch einen eigentlichen Priesterstand.
Wie für die Familie der Familienvater, so brachten
für den Staat die höchsten Beamten die Opfer dar. Der
Wirkungskreis der Priester beschränkte sich auf die Bedienung
des Heiligtums, dem sie vorstanden, die Darbringung
der Opfer, die Verwaltung des Tempelguts und
der Tempeleinkünfte, dazu kam noch die Auslegung des
Willens ihrer Gottheit. Die Bestellung der Priester
(ἱερεῖς) und Priesterinnen (ἱέρειαι), von denen allgemein
[pg 108]außer echtbürgerlicher Abkunft sittliche Unbescholtenheit und
körperliche Fehlerlosigkeit gefordert wurde, erfolgte am
häufigsten durchs Los, wobei sich die Gottheit selbst die
würdigste Person auswählen konnte, seltener durch Volkswahl;
manche Stellen wurden verkauft, wieder andere
waren in bestimmten Familien erblich. Die Einkünfte
bestanden hauptsächlich in einem Anteil an den Opfertieren
und besonderen Belohnungen für Darbringung der Opfer.
Die Priester trugen den langen, ungegürteten Chiton von
weißer oder auch purpurner Farbe und langes Haupthaar,
an den Festen wohl noch einen besonderen Ornat.



Ihre Gehilfen waren Opferbesorger (ἱεροποιοί),
Küster (νεωκόροι), Tempelwächter (ναοφύλακες),
Schatzmeister
der heiligen Schätze (ταμίαι τῶν ἱερῶν χρημάτων),
endlich Tempelsklaven (ἱερόδουλοι) für die niederen
Verrichtungen.



Der Wille der Gottheit kann sich in Zeichen offenbaren,
die sich dem Menschen ungesucht darbieten, z. B.
Himmelserscheinungen wie Donner und Blitz, Sonnen-
und Mondfinsternis usw., Niesen, das die Erfüllung eines
eben ausgesprochenen Wunsches verheißt (vgl. Od. 17, 541 ff.;
Xen. Anab. III, 2, 9), Begegnisse unterwegs
    (ἐνόδιοι σύμβολοι), Träume, die den Menschen zwar irreführen
können (wie der οὖλος ὄνειρος den Agamemnon in Il. 2,
6 ff.), aber viel häufiger ihm Wahres verkünden und von
eigenen Traumdeutern (ὀνειροπόλοι) ausgelegt werden.
Auch der Flug der Vögel, namentlich der großen Raubvögel
(οἰωνοί), des dem Zeus heiligen Adlers und des
Habichts, „des schnellen Boten Apollos“, wird als bedeutungsvoll
beobachtet (οἰωνοσκοπία): sieht man, das Gesicht
gegen Norden gewendet, sie rechts oder nach rechts hin
fliegen, so ist es ein günstiges Zeichen, die andere Seite
bedeutet das Gegenteil.


[pg 109]

Aber der Mensch kann sich auch selbst göttliche
Zeichen verschaffen, vor allem durch die Opferschau
(ἱεροσκοπία), indem er die Beschaffenheit der Eingeweide,
vornehmlich der Leber, Galle, Milz und Lunge untersucht
und die Art und Weise, wie die Opferstücke verbrennen und
der Opferdampf gen Himmel steigt, beobachtet. Zumal wenn
ein griechisches Heer ins Feld zog, durfte nie ein erfahrener
Zeichendeuter fehlen; vor jeder wichtigen Unternehmung
wurde das Schlachtopfer (σφάγια) veranstaltet und, wenn
die Zeichen ungünstig waren, so lange wiederholt, bis
es nach Wunsch ausfiel, oder es wurde das Unternehmen
ganz aufgegeben. So waren die Seher gesuchte Leute und,
trotz einzelner Beschuldigungen der Geldgier und Bestechlichkeit
(vgl. Soph. Antig. 1055), hochgeachtet. Kalchas,
Amphiaraos und Teiresias sind die berühmtesten Namen.





§ 50. Orakel.


An bestimmten Stätten, den Orakeln (μαντεῖα, χρηστήρια),
erteilt die Gottheit den Ratsuchenden jederzeit Auskunft.



1. Das älteste griechische Orakel befand sich zu Dodona
in Epirus, im heutigen Ianninatal, das hinsichtlich der
Heftigkeit und Häufigkeit der Gewitter die erste Stelle in
Europa einnimmt. Unter den Bäumen zieht die Eiche am
meisten den Blitz an; sie war deshalb dem Donnerer Zeus
heilig, und so gab in dem Rauschen ihrer Zweige Zeus in
Dodona seinen Willen kund. Die Anfragen an den Gott
wurden auf Bleitäfelchen geschrieben, von denen die neulichen
Ausgrabungen eine größere Anzahl zutage gefördert haben.



In nicht geringerem Ansehen stand in Griechenland
das namentlich durch den Besuch Alexanders d. Gr. berühmt
gewordene Orakel des Zeus Ammon in der Libyschen Oase
Siwah. Hier wurde aus den Schwankungen des von den Priestern
in Prozession umhergetragenen Götterbilds geweissagt.


[pg 110]

Während so des Zeus Wille aus Zeichen zu erkennen
war, gehörten



2. die Spruchorakel, bei denen durch den Mund
gottbegeisterter Propheten und Prophetinnen Bescheide erteilt
wurden, dem Weissagegott Apollo. Weitaus das berühmteste
derselben, überhaupt aller griechischen Orakel, war
das zu Delphi, in ältester Zeit Pytho (Fragestätte) genannt,
in der Landschaft Phokis, am Fuß des Parnaß gelegen.



Apollo erlegte dort, so berichtet die Gründunglegende,
den Drachen Python und setzte kretische Kaufleute als seine
Priester ein. Vorher hatte das Orakel der Erdgöttin Gaia
gehört; sein Hüter war jener Erdgeist Python, der Sohn
der Gaia, gewesen, der nachmals im Tempel Apollos unter
dem Nabelstein der Erdgöttin (ὀμφαλὸς Γῆς) begraben lag,
einem kuppelförmigen (vgl. §§ 63. 69 g. E.) Bauwerk, aus
dem spätere Umdeutung den Mittelpunkt der Erde machte.
Das Medium, durch das Apollo seinen Willen offenbarte,
war die Pythia, eine Jungfrau, in späterer Zeit mindestens
50 Jahre alt. Nachdem sie aus der Quelle Kassotis getrunken
und Lorbeerblätter gekaut hatte, setzte sie sich auf
ihren auf einem Dreifuß angebrachten Sitz. Der Dreifuß
stand im Allerheiligsten des Tempels über einer Erdspalte,
der kalte, betäubende Dämpfe entstiegen, durch welche die
Pythia in Ekstase versetzt wurde. Die mehr oder weniger
zusammenhängenden Worte, welche die Pythia in diesem
Zustand hervorstieß, wurden von dem neben ihr stehenden
„Propheten“ niedergeschrieben und unter Beihilfe des
Priesterkollegiums der „Reinen“ (ὅσιοι) gedeutet und in
metrische Form gebracht. Die den Fragenden erteilten Antworten
waren in der Regel dunkel und vieldeutig.



Der Einfluß des delphischen Orakels erstreckte sich auf
wichtige staatliche Unternehmungen durch Sanktionierung
von Koloniengründungen, Gesetzgebungen, Verfassungsände[pg 111]rungen usw., wie auf die Entschließungen der in oft recht
unbedeutenden persönlichen Anliegen Ratsuchenden. Als
anerkannt höchste Autorität in religiösen Angelegenheiten
veranlaßte das Orakel u. a. die Ausbreitung des Heroenkults,
befestigte den Seelenkult und damit den Unsterblichkeitsglauben,
führte die Sühnung der Blutschuld an Stelle der
Blutrache ein – so war in Athen eine der ältesten Gerichtsstätten
das Delphinion (§ 40) – und trug auch sonst durch
Empfehlung sittlicher Grundsätze (γνῶθι σεαυτόν) zur Hebung
der Moral des griechischen Volkes bei.



Heutigestags ist der Erdschlund, wohl infolge von Erdbeben,
nicht mehr nachweisbar; doch kann man noch jetzt
an verschiedenen Stellen einen eiskalten, aus Felsspalten
aufsteigenden Lufthauch, verbunden mit einem scharfen, essigähnlichen
Geruch, verspüren. Die vollständige Freilegung des
alten Delphi, über dem das heutige Dorf Kastri steht, wurde
von der französischen Regierung mit Erfolg unternommen.



3. Kranke suchten häufig bei Traumorakeln Hilfe,
z. B. in Trikka in Thessalien, auf Kos, in Pergamon, vorzugsweise
aber im Heiligtum des Asklepios in Epidauros.
Nach verschiedenen religiösen Vorbereitungen legte
sich der Kranke in einem besonderen Raume zum Schlafe
nieder (Inkubation), um in der Nacht vom Gotte geheilt zu
werden oder wenigstens im Traume die Mittel zu erfahren,
durch deren Anwendung er nachher von den Priestern kuriert
wurde. Die Geheilten spendeten außer sonstigen Weihgeschenken
Nachbildungen der geheilten Körperteile in Silber,
Gold, Marmor oder auch nur in Wachs oder Ton. Die merkwürdigsten
dort erfolgten Wunderkuren verkündigten im Heiligtum
aufgestellte Tafeln, von denen zwei unlängst wieder aufgefunden
wurden.



Die Verkündigung der Zukunft durch Traumgesichte
erwartete man, auf dem Fell eines geopferten Widders schlafend,
[pg 112]beim Orakel des von der Erde verschlungenen Sehers Amphiaraos
bei Theben.



Wer den Trophonios befragen wollte, fuhr durch einen
engen Schlund in seine Höhle bei Lebadea in Böotien
ein, um ihn hier in Person oder in Schlangengestalt zu sehen,
oder wenigstens seine Weisungen zu hören.



4. Totenorakel
    (νεκρομαντεῖα, ψυχομαντεῖα) gab es
namentlich an den Orten, an welchen Eingänge in die Unterwelt
(Πλουτώνεια) angenommen wurden. Das bedeutendste
war das bei Cumä in Kampanien. Durch Gebet und
Opfer wurden die Seelen der Verstorbenen von den Priestern
heraufbeschworen, um die gewünschte Auskunft zu erteilen.





§ 51. Gebet und Opfer.


Die vor keiner wichtigeren Unternehmung fehlenden
Bittgebete haben meist etwas Formelhaftes: Auf die ausführliche
Anrufung der Gottheit folgt die Erinnerung an
die früher dargebrachten Opfer, dann die Bitte selbst, zum
Schluß häufig ein Gelübde für den Fall der Erhörung. Beim
Gebet zu den oberen Göttern erhob man die Hände gen
Himmel, die innere Handfläche nach auswärts, bei der Anrufung
der Meeresgötter streckte man sie gegen die Meeresfläche
aus, bei der der Unterirdischen kniete oder setzte man
sich auf den Boden und berührte mit den Händen die Erde.



Durch den Eid (ὅρκος) wünscht der Schwörende für
den Fall des Meineids die Strafe der Götter auf sich herab.
Bei der ungemeinen Häufigkeit des Eids im griechischen Staatsleben
wurden ohne Zweifel zahllose Meineide geschworen;
ihre Bestrafung erfolgte jedoch nicht von Gesetzes wegen,
sondern blieb den Göttern selbst, namentlich dem Zeus ὅρκιος
überlassen.



Erhöht wird die Feierlichkeit des Eids durch damit verbundene
Opfer. Beim Eidopfer
    (ὅρκια τέμνειν, τόμια
[pg 113]vgl. Il. 3, 103 ff. 19, 253 ff.) wünscht sich der Schwörende
das Schicksal des geschlachteten Opfertieres, falls er den
Schwur nicht halte; ungemischter Wein wird ausgegossen:
„Wie der Wein, so möge das Gehirn des Meineidigen auf
die Erde spritzen!“ (Il. 3, 300 f.)



Die Opfer, die den Himmlischen und Unterirdischen
gewöhnlich verbrannt, den Meer- und Flußgöttern ins Wasser
geworfen werden, sind teils blutige, teils unblutige.
Letztere bestehen in Backwerk (πέμματα), Früchten, Käse,
Weihrauch; arme Leute, denen Tieropfer zu teuer waren,
ließen Tiere in Teig nachbilden. Als Trankopfer wurden
Spenden von Wein und (besonders den Unterirdischen) ein
Gemisch von Honig, Milch und Wasser (μελίκρατον) dargebracht.



Bei der Darbringung eines blutigen Speiseopfers
besprengen die Teilnehmer sich und den Altar mit
Wasser, das durch Eintauchen eines brennenden Scheits
(δαλίον) vom Altare geweiht worden ist; dann streuen sie
herumgereichte Opfergerste
    (ὀλαί, bei Homer οὐλαί, οὐλοχύται)
dem mit Bändern und Kränzen geschmückten Opfertier
auf den Kopf. Dasselbe muß durchaus fehlerfrei sein; den
oberen Göttern werden mit Vorliebe hellfarbige, den Unterirdischen
und Toten schwarze Tiere geopfert. Alsdann
schneidet man dem Opfertiere einige Kopfhaare ab
und wirft sie ins Feuer, wodurch dasselbe dem Tode
geweiht wird. Alle Anwesenden werden nun zu frommem
Schweigen aufgefordert (εὐφημεῖτε) und unter Flötenmusik
und Gesang von Päanen der Gott um gnädige
Annahme des Opfers angefleht. Man biegt dem Opfertiere
den Kopf zurück – größere Tiere werden zuvor durch einen
Schlag auf den Kopf betäubt –, durchschneidet den
Hals und läßt das Blut auf den Altar oder in die Opfergrube
fließen. Dann zieht man die Haut ab und be[pg 114]reitet
    zuerst die inneren Teile
    (σπλάγχνα), welche am
schnellsten fertig werden, am Feuer zu.



Die Götter erhalten in Homerischer Zeit hauptsächlich
die Schenkelknochen (μηρία) mit mehr oder weniger Fleisch
daran, in eine Fetthaut gehüllt mit daraufgelegten Fleischstücken,
in späterer Zeit außer anderen Knochen namentlich
den unteren Teil des Rückgrats und den Schwanz. An dem
zum Himmel emporsteigenden Fettdampf (κνίση) erfreuen
sich die Götter in besonderem Maße.



Auf den Opferbrand gießen alle Anwesenden Spenden
gemischten Weins. Alsdann wird das übrige Fleisch gebraten
und verzehrt. An den Opferschmaus schließen
sich oft Reigentänze an. An den großen Staatsfesten wird
das Volk auf Staatskosten gespeist.



Den Unterirdischen, ebenso bei Eid- und Sühneopfer
müssen die Tiere ganz verbrannt werden. Der
Lebende darf nichts davon genießen (θυσίαι ἄγευστοι), sonst
ist er selbst dem Tode verfallen. Der Hekate werden hauptsächlich
Hunde geschlachtet. Die Opfer für die chthonischen
Gottheiten finden abends oder nachts statt, die für die Himmlischen
morgens oder vormittags.



Den Heroen und den Seelen der Verstorbenen
überhaupt opfert man (ἐναγίζειν, dagegen
    θύειν den Göttern
opfern) an oder auf ihrem Grabe mit Vorliebe schwarze
Schafe, deren Blut man zum Zweck der „Blutsättigung“
(αἱμακουρία) der Seelen ins Erdreich fließen läßt. Einen
Seelenkult hatten die Griechen schon in vorhomerischer
Zeit, und Rudimente desselben finden sich in den Homerischen
Gedichten, z. B. die Tier- und Menschenopfer bei der Bestattung
des Patroklos und das Opfer, welches Odysseus
nach seiner Heimkehr allen Toten und dem Teiresias insbesondere
darzubringen verspricht (Od. 10, 521–526; 11,
29–33, vgl. auch § 69). Aber unter dem Einfluß der
[pg 115]sich immer weiter verbreitenden Homerischen Vorstellung,
wonach die Seelen der Verstorbenen für immer vom Reich
der Lebenden geschieden und ohne Einwirkung auf dasselbe
in einem fernen Höhlenreiche kraft- und bewußtlos ein
schattenhaftes Dasein führen, kam der Seelenkult allmählich
außer Übung und erhielt sich nur in einzelnen Lokalkulten,
z. B. bei den böotischen Bauern, um jedoch im Anschluß an
den namentlich vom delphischen Orakel (vgl. § 50) geförderten
Heroenkult zu neuem Leben zu erwachen. Als
Heroen verehrte man in der Folgezeit fast alle Helden der
epischen Dichtung, daneben in engeren Kreisen sonst nicht bekannte
Gestalten als „Landesheroen“, sodann die Städtegründer,
historische wie mythische, ferner die in den Perserkriegen
Gefallenen, schließlich alle Personen, die sich im
Leben irgendwie als Könige, Gesetzgeber, Dichter, Sieger in
Wettspielen usw. ausgezeichnet hatten.



Bei Sühneopfern nimmt das Tier an Stelle des
Menschen die Schuld und den Fluch auf sich. So scheinen
mannigfach Tieropfer alte, dem Griechentum ursprünglich
fremde und von den Orientalen übernommene Menschenopfer
abgelöst zu haben (vgl. das Opfer der Hirschkuh für
Artemis an Stelle der Iphigenie in Aulis). Sage und Geschichte
liefern Beispiele freiwilliger Aufopferung in gefahrvollen
Lagen, bei Seuchen und Hungersnot, sowie vor wichtigen
Entscheidungen, Schlachten oder Seefahrten. Noch im
zweiten Jahrhundert nach Chr. wurden dem Zeus Lykaios
in Arkadien an den Lykaien Menschen geopfert. Doch kamen
solche Fälle gewiß nur vereinzelt vor und wurden von den
Griechen selbst als rohe, barbarische Sitte empfunden.





§ 52. Die Mysterien.


Neben der allgemeinen Gottesverehrung gab es noch besondere,
von einem geschlossenen Kreis von Eingeweihten
[pg 116]begangene Geheimkulte, die Mysterien
    (μύω schließe die
Augen, den Mund; auch τελεταί, Weihen, genannt). Unter
ihnen nahmen die eleusinischen Mysterien weitaus die
erste Stelle ein.



Im eleusinischen Lande, wo die von Hades geraubte
Persephone wieder ans Licht der Sonne gekommen und ihrer
Mutter wiedergeschenkt worden war7, hatte Demeter selbst,
so berichtet der homerische Hymnus auf Demeter, den heiligen
Dienst gestiftet. Wer an diesem teilnimmt, darf ein bevorzugtes
Schicksal im Jenseits und schon in diesem Leben Glück
und Reichtum erhoffen. Seitdem Eleusis (wohl im 7. Jahrh.)
mit Athen vereinigt und die dortige Feier zum athenischen
Staatskult erhoben worden war, dehnte sich der Kreis
der Verehrer nicht nur über Attika, sondern über ganz
Griechenland aus; jeder Grieche ohne Unterschied des
Stammes, Männer und Frauen, selbst Kinder und Sklaven
wurden zugelassen; einzige Bedingung war rituale Reinheit,
so daß also Mörder und wegen Mords Angeklagte ausgeschlossen
waren.



Der vornehmste Priester war der Hierophant, der
die geheimnisvollen Heiligtümer zu zeigen und zu erklären
hatte; seine Würde war in dem eleusinischen Adelsgeschlecht
der Eumolpiden erblich; ihm zur Seite stand die Hierophantin.
Die nächsten Priester im Range waren der Daduchos
(Fackelträger), der Keryx (Herold) und der Altarpriester
(ὁ ἐπὶ βωμῷ), alle drei aus dem attischen Geschlecht
der Keryken. Die äußeren Anordnungen besorgte der Archon
Basileus, unterstützt von vier Epimeleten.



Im Anthesterion (Februar) wurden die kleinen Mysterien
zu Agrai, einer Vorstadt Athens, mit Reinigungen und
Aufnahme der Mysten gefeiert. Erst nachdem man ver[pg 117]schiedene Grade durchlaufen hatte, gelangte man in die Klasse
der Epopten, der Schauenden.



Die großen Eleusinien fanden im Boedromion (Sept.)
statt, nachdem ein allgemeiner Gottesfriede (ἐκεχειρία) für
7–8 Wochen angesagt war. Auf die feierliche Bekanntmachung
(πρόρρησις) des Archon Basileus hin sammelte
sich die ganze Festgemeinde in Athen und begab sich zur
Reinigung ans Meer (ἅλαδε μύσται). Nach mehrtägigen
Opfern und Umzügen brachte man am 20. Boedromion in
feierlicher Prozession das Bild des Iakchos, des von
Zeus Chthonios und Persephone gezeugten Unterweltsgottes,
der häufig mit Dionysos gleichgesetzt wurde, auf der heiligen
Straße unter Iakchosrufen und Gesängen nach dem vier
Wegstunden entfernten Eleusis in den Demetertempel, später
in das von Perikles erbaute Telesterion (Weihehaus). Die
Feier der folgenden Tage beging man mit Opfern, Fackeltänzen,
wiederholten Reinigungen, mehrtägigem Fasten und
Genuß des Kykeon, eines Mischtranks aus Wasser, Mehl
und Polei, den auch Demeter nach ihrer Aufnahme in Eleusis
zuerst gekostet haben soll.



Den Mittelpunkt aber bildeten die eigentlichen Mysterien.
Diese bestanden nicht etwa in Geheimlehren, die in
bestimmte Begriffe und Worte gefaßt gewesen wären, vielmehr
in lebenden Bildern und dramatischen Darstellungen
der Schicksale der gefeierten Gottheiten, z. B. des Raubs der
Kore, der Irren der Demeter und der Wiedervereinigung
der Göttinnen. Es war „ein religiöser Pantomimus,
von heiligen Gesängen und formelhaften Sprüchen begleitet“
und durch Pracht der Ausstattung, Lichteffekte und Musik
wirksam unterstützt. Infolgedessen konnte eine Profanierung
der Mysterien nicht durch Ausplaudern, sondern nur durch
Nachäffung geschehen, wie eine solche 415 dem Alkibiades
zur Last gelegt wurde.


[pg 118]

Die Hoffnung auf ein seliges Los der in Eleusis
Geweihten im Jenseits wurde vielleicht durch Vorführung
von Szenen aus dem jenseitigen Leben oder durch unmittelbare
Verkündigung der (etwa bei der Darstellung der Stiftung
des eleusinischen Festes erscheinenden) Demeter selbst geweckt
und genährt. Trotz mancher Lobpreisungen der Alten
scheint indes die sittliche Wirkung der Mysterien keine besonders
tiefe und nachhaltige gewesen zu sein.





§ 53. Feste.


Außer den großen hellenischen Nationalfesten (s. § 67)
wurden noch eine Menge Feste in den einzelnen Städten
den verschiedenen Gottheiten zu Ehren gefeiert. Genauer
sind wir über den athenischen Festkalender unterrichtet.
Das attische Jahr begann mit dem ersten Neumond nach der
Sommersonnenwende. Die Hauptfeste waren im Monat



I. Hekatombaion (ungefähr unserm Juli entsprechend):


		
am 1. (oder 7.?) ein Fest Apollos, des Sonnengotts,
da jetzt die Sonne ihren höchsten Stand am Himmel
erreicht hatte;

		
am 12. die Kronien, Kronos zu Ehren;

		
am 16. die Synoikien zur Erinnerung an die politische
Einigung Attikas durch Theseus (s. § 20);

		
am 24.–29. (?) die großen Panathenäen, pentaeterisch
(s. § 67) in jedem dritten Olympiadenjahr 6 Tage
lang gefeiert, das glänzendste Fest Athens. Die jährlich begangenen
kleinen Panathenäen beschränkten sich auf eine
kürzere Festfeier. Die großen Panathenäen soll Peisistratos
gestiftet haben. An diesen fanden musische, gymnische
und hauptsächlich hippische Agone (vgl. § 67) statt. Die
Sieger in den beiden letzteren erhielten Amphoren (s. § 59)
mit Öl von den heiligen Bäumen der Athena in der Akademie.
Rhapsoden trugen seit der Peisistratidenzeit die Homerischen
[pg 119]Gedichte vor. Daran schloß sich die Aufführung des Waffentanzes,
Pyrrhiche, und der Wettstreit der Euandria,
wobei jede Phyle eine Anzahl schöner, großer und kräftiger
Männer vorführte und die stattlichste Schar als Preis ein
Rind erhielt. Eine nächtliche Feier, Pannychis, mit Gesang,
Tanz und Fackelwettlauf (λαμπαδηφορία) leitete den Haupttag
ein, an dem die ganze Bürgerschaft in feierlicher Prozession
(πομπή) vom Kerameikos durch die Hauptstraßen
nach der Akropolis zog, um der Stadtgöttin Athena das von
athenischen Frauen und Mädchen gewobene Prachtgewand
(Peplos, vgl. § 58), in das auf safranfarbigem Grunde
die Kämpfe der Götter und Giganten eingestickt waren, darzubringen.
Dasselbe war als Segel am Mast eines Schiffes
aufgespannt, das im Festzug auf Rollen fortbewegt wurde.
Den Festzug hat Pheidias auf dem Relieffries des Parthenon
(s. § 70) verewigt. Auf der Burg wurde der Athena ein
großes Opfer (Hekatombe) dargebracht und das ganze Volk
davon gespeist. Eine Nachfeier bestand in einer Regatta,
einem Bootwettfahren (νεῶν ἅμιλλα), im Peiraieus.




II. Metageitnion (August): ein kleineres Apollofest.



III. Boedromion (Sept.):


		
am 5. ein allgemeines Totenfest, die Genesia (s. § 63);

		
am 6. Gedächtnistag der bei Marathon Gefallenen;

		
am 7. (?) die Boedromien, Apollo zu Ehren;

		
am 16.–25. (?) die großen Eleusinien (s. § 52).




IV. Pyanepsion (Okt.):


		
am 7. die Pyanepsien, nach den gekochten Bohnen
benannt, deren Erstlingsfrüchte Apollo dargebracht wurden;

		
(?) die Oschophorien, als Dankfest für die Wein-
und Olivenernte dem Dionysos und der Athena gefeiert; an
der Spitze des Festzuges gingen zwei Knaben in langem
Chiton mit Weinreben (Oschoi) in den Händen;

		
am 8. das Theseusfest;

		
am 9.–13. die Thesmophorien, nur von Frauen
unter mancherlei ausgelassenen Scherzen der Demeter und
Persephone zu Ehren gefeiert;

		
am 19.–21. (?) die Apaturien, drei Tage lang
von den Phratrien begangen; an ihnen wurden die seit dem
letzten Apaturienfeste geborenen Kinder in die Phratrie des
Vaters eingeführt (vgl. § 32);

		
am 30. das Schmiedefest (Chalkeia) des Hephäst
und der Athena.




V. Maimakterion (Nov.): in dieser stürmischen Jahreszeit,
in der kein größeres Fest stattfand, suchte man den zürnenden
Zeus (μαιμάκτης) durch Gebet und Opfer zu versöhnen.



VI. Poseideon (Dez.): das Tennenfest (Ἁλῷα),
der Demeter, Kore und dem Dionysos, und die ländlichen
Dionysien (Διονύσια τὰ κατ’ ἀγρούς), dem Dionysos zu
Ehren in den einzelnen Demen, namentlich von der Landbevölkerung,
als ländliche „Kirchweihen“ unter mancherlei
Scherzen und Neckereien begangen. An dem letzteren Feste
wurden, nach der Überlieferung zuerst in dem Demos Ikaria,
später namentlich im Peiraieus, dramatische Aufführungen
veranstaltet.



VII. Gamelion d. h. Ehemonat (Jan.): an den Gamelien
brachte man den Ehegöttern Opfer dar; an den
Lenaien, dem Kelterfest (von ληνός Kelter), wurden vom
Staate mit großem Aufwand Bühnenspiele aufgeführt
(vgl. § 54).



VIII. Anthesterion (Febr.): 11.–13. die Anthesterien.
Am ersten Tage der „Faßöffnung“ (Πιθοιγία),
füllte man den ausgegorenen Wein aus den Fässern in
Amphoren ab. Der folgende „Kannentag“ (Χόες) brachte
ein großes Trinkgelage mit Wetttrinken aus Kannen auf
ein Trompetensignal. An ihm fand auch die symbolische
Vermählung der Basilissa, der Gattin des Archon Basileus,
[pg 121]als Vertreterin des Landes, mit Dionysos statt. Der dritte
Tag, das „Topffest“ (Χύτροι), war den Unterirdischen
geweiht; in Töpfen stellte man gekochte Früchte und Sämereien
dem Seelengeleiter Hermes und den Toten auf.



An den Anthesterien, dem Hauptfeste aller Seelen,
glaubte man, kämen die Toten ins Reich der Lebendigen
herauf, und man bewirtete deshalb die umherschwärmenden
Seelen der Angehörigen; am Ende des Festes trieb man
sie wieder aus den Wohnungen aus mit dem Rufe: Hinaus,
ihr Keren (alter Name für Seelen), die Anthesterien
sind zu Ende (θύραζε Κῆρες, οὐκ ἔτ’ Ἀνθεστήρια).



(?) Die kleinen Mysterien bei Agrai s. § 52.



(?) Die Diasien, ein Sühnefest für Zeus Meilichios.



IX. Elaphebolion (März): an den Elaphebolien,
dem Hirschjagdfest, wurde der Artemis Backwerk in Form
von Hirschen geopfert;


		
am 9./14. die großen oder städtischen Dionysien
(Δ. τὰ μεγάλα, τὰ ἐν ἄστει), das glänzendste athenische
Fest nach den Panathenäen. Im Festzug (πομπή)
wurde das Bild des Dionysos von den Epheben in die
Akademie und von da in die Orchestra des Dionysostheaters
gebracht. Es folgten Wettkämpfe von Knaben- und Männerchören
im Vortrag von Dithyramben. Den Glanzpunkt
bildeten die dreitägigen großen dramatischen Aufführungen
(s. § 54). Ein Nachfest bildeten die Pandia.




X. Munychion (April):


		
am 6. (oder 7.) die Delphinien, Apollo zu Ehren;

		
am 16., an den Munychien, wurden der Artemis
auf der gleichnamigen Halbinsel runde, mit Lichtern besteckte
Kuchen (ἀμφιφῶντες) geopfert, welche den Vollmond darstellten;
damit verband sich die Gedächtnisfeier des Siegs
bei Salamis;

		
am 19. die Olympien, Zeus zu Ehren.



[pg 122]

XI. Thargelion (Mai): die Thargelien, ein großes
Sühnefest des Apollo und der Artemis, an welchem die
Erstlinge der Feldfrüchte diesen wie dem Helios und den
Horen dargebracht wurden;


		
am 19. die Bendideia, der (mit Artemis gleichgesetzten)
thrakischen Göttin Bendis mit Fackelwettrennen zu
Pferde gefeiert.




An den Kallynterien und Plynterien wurde der
Tempel der Athene gereinigt und ihr Bild im Meere
gebadet.



XII. Skirophorion (Juni):


		
am 12. die Skirophorien, von den Frauen der
Athena zu Ehren gefeiert;

		
am 14. das Zeusfest der Dipolia.






§ 54. Dramatische Aufführungen.


Das Bühnenspiel ist aus dem Dienst des Gottes Dionysos
hervorgegangen und blieb stets ein Teil seiner Feste,
so daß es, wenigstens im 5. Jahrhundert, nur an diesen
aufgeführt wurde. Wie bei vielen andern Gottesdiensten
(Mysterien in Eleusis s. § 52) bestand die Feier eben darin,
daß die Beteiligten die Schicksale des Gottes und
seiner Begleiter, welche sie im Lied besangen, zugleich
miterlebten. Eine Gruppe hat sich, um die Rolle
der Satyrn, der Begleiter des Gottes, zu spielen, in Bocksfelle
gehüllt und singt – daher Tragödie, τραγῳδία =
Gesang der Böcke, τράγοι –, rings um den Altar des
Gottes tanzend, von den Freuden und Leiden desselben;
diesen selbst stellt der Vorsänger des Chores dar. Wie der
Gott eine lebensfrohe und eine düstere Seite aufweist, so
zeigt auch sein Dienst bald wilde Ausgelassenheit in der
Komödie, bald schauerlichen Ernst in der Tragödie.
Bald werden auch die Mythen anderer Gottheiten herein[pg 123]gezogen, und das Schauspiel wahrt seinen dionysischen
Charakter nur dadurch, daß auf die tragische Darstellung stets
ein Satyrspiel folgt. Um 500 haben die Bühnenspiele
schon eine bestimmte Ordnung. Die Tragödien werden
vornehmlich an den großen oder städtischen Dionysien
im März, die Komödien an den Lenaien im Januar aufgeführt
(s. § 53). Die Leitung des letzteren, älteren Festes
steht dem König, die des ersteren dem Archon zu. Außerdem
gelangen noch an den ländlichen Dionysien in
einzelnen Gauen (unter der Leitung des betreffenden Demarchen)
Dramen zur Aufführung.



Die Feier hat die Form eines Wettkampfes (Agon)
zwischen drei Aufführungen. Es werden im tragischen
Agon an drei Spieltagen je drei Stücke (eine Trilogie)
nebst einem Satyrspiel vorgeführt. Eine Zeitlang
wurden diese drei Stücke nach einem wohl von Äschylos
eingeführten Brauche so komponiert, daß sie ihrem Inhalt
nach zusammenhingen und ein Ganzes bildeten (vgl. die
Schillersche Wallensteintrilogie); eine solche Trilogie besitzen
wir noch aus dem Altertum in der 458 aufgeführten
äschyleischen „Orestie“, welche aus den drei Stücken:
Agamemnon, Choephoren und Eumeniden besteht; allein
schon Sophokles ging von dieser Kompositionsart ab und
reichte Stücke ein, die in keinem inhaltlichen Zusammenhang
miteinander standen.



Die Stellung, Ausstattung und Einübung des Chores
liegt dem Choregos (vgl. § 45, 1) ob; derselbe hat für
die Komödie 24, für die Tragödie anfangs (bis Äschylos)
12, seit Sophokles 15 Chormitglieder (Choreuten) zu
stellen. Im Jahr 411 wurde der Aufwand eines Choregos
für die Tragödie auf 3000 Drachmen berechnet. Der
Lohn desselben war eben sein Sieg im Wettkampf, welchen
er mit dem Dichter teilte. Dieser, „Lehrer“ (Didaskalos)
[pg 124]genannt, war Textdichter, Komponist der gesungenen Partien,
Regisseur und ursprünglich, wie Äschylos, selbst Schauspieler.
Die Dichter, welche um Zulassung ihres Stücks
zur Aufführung bitten („um einen Chor bitten“ χορὸν αἰτοῦσι), werden vom Festleiter auf die Würdigkeit ihrer
Person und Stücke geprüft, die Ordnung im Agon wird
durchs Los bestimmt.



Die Schauspieler, ursprünglich nur Gehilfen des
Dichterschauspielers, werden seit Sophokles selbständiger.
Die ersten Darsteller (Protagonistai) erklären sich beim Festleiter
bereit, die Rollen mit ihren Gehilfen, den Deuteragonisten
und Tritagonisten, zu übernehmen. Dieser wählt
auf Grund eines künstlerischen Wettkampfes zwischen den
Bewerbern aus und weist dieselben den Dichtern zu. Dichter
wie Schauspieler erhalten ein bestimmtes Honorar. Mit
der Ausdehnung der Bühnenspiele wuchs auch die Zahl und
das Ansehen der Schauspieler. Dieselben taten sich mit
Rhapsoden, Flöten- und Zitherspielern in wohlorganisierte
Vereine (σύνοδοι) zusammen, welche sich „dionysische Künstler“
(οἱ περὶ τὸν Διόνυσον τεχνῖται) nannten.



Die Kampfrichter wurden vor dem Spiel ausgelost;
ihr Urteil bezog sich gleichermaßen auf die Dichtung, Ausstattung
und Darstellung. Der Eintritt in das Theater
war ursprünglich frei, kostete aber später 2 Obolen, welche
Perikles dem Volk durch das Schaugeld (θεωρικόν s. § 28)
ersetzte. Freien Eintritt hatten nur die Inhaber von
Ehrensitzen, welche, wie wir noch heute sehen, vorzugsweise
die unterste Reihe einnahmen. Diese waren für
Priester und Archonten bestimmt, wurden indes auch für
besondere Verdienste, z. B. an Feldherren oder auswärtige
Fürsten verliehen. Mit regster Anteilnahme folgten die
Athener drei Tage lang hintereinander, vom frühen Morgen
bis zum Abend auf den Marmorbänken sitzend, den
[pg 125]Aufführungen; laut waren die Kundgebungen des Beifalls
oder Tadels, gründlich und allgemein das Verständnis für
Bühnenkunst. Als es mit der tragischen Kunst im 4. Jahrhundert
abwärts ging, beschloß das Volk, daß vor den
neuen Stücken der lebenden Tragiker stets eine Tragödie
eines verstorbenen Dichters, „eine alte“, aufgeführt werde,
und ließ daher, um den Text vor Willkürlichkeiten der
Schauspieler zu sichern, unter der Finanzverwaltung Lykurgs
(338 bis 326) ein staatliches Normalexemplar der Stücke
der drei großen tragischen Heroen anfertigen. „Es ist nur
ein Athen gewesen,“ sagt Lessing, „es wird nur ein Athen
bleiben.“





§ 55. Das Theater.


Das griechische Theater der ältesten Zeit hatte zwei
Hauptteile, die Orchestra, den Tanzplatz des Chors, welcher
den in Wechselrede ihm antwortenden Schauspieler (ὑποκριτής
von ὑποκρίνομαι = ἀποκρίνομαι) umkreiste, und
den Zuschauerraum (s. S. 127).



Die Orchestra, ein geebneter, mit Sand bestreuter
Platz (daher Konistra d. h. Staubplatz genannt), war ursprünglich
kreisrund (vgl. Schiller: „umwandelnd des Theaters
Rund“) und behielt diese Form lange Zeit; wir finden
sie z. B. noch bei dem von Polyklet, einem Zeitgenossen
des Pheidias, erbauten Theater von Epidauros, dem schönsten
und besterhaltenen des alten Griechenland (s. Abbildung
Titelbild). Später wurde die Orchestra um ein Kreissegment
verkleinert. In der Mitte derselben stand der Altar
des Dionysos, die Thymele (θυμέλη).



Als dritten Hauptteil weisen die ausgegrabenen Theaterruinen
ein Bühnengebäude auf, das aus einem zurückliegenden
Hauptbau und zwei vorspringenden Seitenflügeln
(παρασκήνια) besteht. Der von Hinterbau und Seiten[pg 126]flügeln eingeschlossene Raum, der jedoch nur eine geringe
Tiefe besitzt (z. B. in Epidauros nur 2,41 Meter), diente
nach der bisherigen Annahme in der Zeit des entwickelten
Dramas als Spielraum für die Schauspieler, als Logeion
d. h. Sprechplatz, auch Proskenion genannt. Diese Sprechbühne
mit gedieltem Fußboden sollte nach Vitruvs Anweisung
10 bis 12 Fuß über die Orchestra erhöht sein,
womit die Maße der bis jetzt untersuchten griechischen Theater
übereinstimmen. Da aber bei einer so starken Erhöhung
der in der Orchestra stehende Chor nur schwer mit den
Schauspielern in Wechselrede treten konnte, wie dies doch
das griechische Drama verlangt, so half man sich bis jetzt
mit der Annahme, daß über der Hälfte der Orchestra oder
Konistra jedesmal ein hölzernes Gerüst für den Chor
aufgeschlagen worden sei, das Orchestra im eigentlichen
Sinn (im Gegensatz zur Konistra) oder, nach anderer Ansicht,
Thymele geheißen habe.



Bei dieser Annahme bleibt das Bedenken bestehen, ob
denn die Schauspieler auf jenem schmalen als Logeion oder
Proskenion bezeichneten Raume überhaupt spielen konnten;
man hat deshalb neuerdings vermutet, daß nicht für den
Chor, sondern für die Schauspieler jedesmal ein
hölzernes Gerüst als Spielplatz errichtet worden sei,
während der Chor zu ebener Erde sich bewegt habe.



Im Gegensatz zu diesen Vorstellungen will die neueste
Forschung einerseits durch genaue Untersuchung der monumentalen
Überreste (Dörpfeld u. a.), andererseits durch
scharfe Beobachtung der in den erhaltenen Dramen über
Standort der Schauspieler und des Chors sich findenden
Andeutungen den Nachweis führen, daß im griechischen
Theater bis zur römischen Zeit keine erhöhte
Sprechbühne existiert habe, daß also in der ganzen
klassischen Zeit Schauspieler und Chor räumlich nicht von[pg 128]einander geschieden gewesen,
    sondern beide gemeinsam in
der Orchestra aufgetreten seien. So erkläre sich u. a. auch
die Einführung des hohen Schuhs, des Kothurns, „der
den Schauspielern als ein bewegliches Gerüst unter die
Füße gegeben wurde, das ihnen Bewegungsfreiheit gestattete
und sie über den sie umgebenden Chor heraushob“.




Grundriß des Theaters von Epidauros.Grundriß des Theaters von Epidauros.



Die Entwickelung des Bühnengebäudes sucht
man sich in folgender Weise zurechtzulegen: Für den Schauspieler
diente ursprünglich als Aufenthaltsort vor dem Auftreten,
sowie als Umkleideraum die Skene, ein Zelt oder
eine Bude. Diese verdeckte man im Lauf der Zeit durch
eine davorgestellte Dekorationswand (Proskenion, d. h.
das, was vor der Skene sich befindet), welche mit einer
oder mehreren Türen für die auf- und abtretenden Schauspieler
versehen war und die Außenseite eines Hauses, in
der Tragödie gewöhnlich eines Palastes, darstellte. Diese
Dekorationswand gab zugleich der Orchestra einen auch
aus akustischen Gründen wünschenswerten Hintergrund und
baulichen Abschluß. Weiterhin wurde die Skene zu einem
massiven Gebäude ausgestaltet und die zunächst davorgesetzte
bewegliche und temporäre Dekorationswand durch
eine feste, mit Reliefs verzierte und durch Säulen oder
Pfeiler gegliederte Steinwand ersetzt. So habe das ganze
Bühnengebäude als Proskenion, d. h. als Hintergrund für
die in der Orchestra stattfindenden Aufführungen gedient.
Eigene erhöhte Sprechbühnen für die Schauspieler dagegen
habe man erst in römischer Zeit gebaut, und erst durch Umbauten,
die in dieser Zeit vorgenommen worden seien, hätten
auch ältere griechische Theater solche erhalten.



Für die Zuschauer schlug man in der ältesten Zeit
Holzgerüste (ἴκρια) auf, welche jedesmal nach den Aufführungen
wieder abgebrochen wurden. Als man zum
Bau fester Theater überging, angeblich infolge wiederholten
[pg 129]Zusammenbrechens solcher Gerüste, benutzte man die natürlichen
Verhältnisse des Erdbodens und wählte eingebuchtete
Anhöhen, welche einen natürlichen Zuschauerhalbring
darboten. Die konzentrisch „in weiter stets geschweiften
Bogen“ aufsteigenden Sitzreihen wurden entweder aus
dem lebendigen Felsen herausgehauen oder durch Steinplattenbelag
hergestellt.



Die Anlage des Zuschauerraumes wie des griechischen
Theaters überhaupt zur Zeit des entwickelten Theaterbaus
veranschaulicht uns am deutlichsten der Grundriß des
Theaters von Epidauros (s. Abbildung S. 127 und
Titelbild).



Hier ist der Zuschauerhalbring in halber Höhe durch
einen 1,9 m breiten Umgang (Diazoma) in eine untere Abteilung
von 32 und eine obere von 20 prächtigen Sitzreihen
aus hellschimmerndem Kalkstein getrennt; dazu kommen
3 Reihen Ehrensitze, eine am Rande der Orchestra, 2 zu
den beiden Seiten des Diazoma. Schmale Treppen, deren
Stufen halb so hoch wie die Sitzstufen sind, teilen die
untere Abteilung in 13, die obere in 25 keilförmige Ausschnitte
(Kerkides), welche nach dort aufgestellten Bildsäulen
benannt waren. Nach hinten war der Zuschauerraum durch
einen 2 m breiten oberen Umgang und eine Gürtungsmauer
abgeschlossen, welche an den beiden Endkeilen des Halbringes
umbog und in 2 Seitenmauern zur Orchestra herabstieg.
Die Orchestra selbst ist eine von einem Plattenring
umschlossene Kreisfläche, welche von der untersten Sitzstufe
durch einen 0,2 m niederer gelegenen Umgang getrennt
ist, der, wie zwei Abzugslöcher zeigen, auch als Wasserablauf
diente. Genau in der Mitte der Orchestra ist ein
runder Stein von 0,7 m Durchmesser eingelassen, der wohl
den Rundaltar des Dionysos trug. Zwischen Zuschauerraum
und Bühne führen 2 über 5 m breite Eingänge
[pg 130](Parodoi) zur Orchestra, durch welche sich das Publikum
auf seine Plätze begab und der Chor einzog. Das Bühnengebäude
besteht in dem zurückliegenden Hauptbau, aus
welchem sich drei Türen nach dem 3–4 m über die Orchestra
erhöhten sogenannten Logeion oder Proskenion öffnen.
Dieses ist beiderseitig von Flügelbauten (Paraskenia) umgeben,
aus welchem je eine Rampe zu den Orchestraeingängen
hinabführt. Trotz seiner großen Ausdehnung ist
das griechische Theater sehr gehörsam. Bei meinem Besuche
in Epidauros trug ich (Maisch), in der Orchestra stehend, das
Sophokleische Chorlied „Vieles Gewaltige lebt“ mit halblauter
Stimme vor, und doch vernahm mein Begleiter, der
auf der obersten Reihe sitzend etwa 70 m von mir entfernt
war, jedes Wort deutlich. Dabei ist zu beachten, daß die
für die Schallverteilung besonders wichtige Gürtungsmauer
und hintere Bühnenwand heutzutage fehlen.



Mit dem Theater hatte das „Odeion“, das „Gesangshaus“,
den allgemeinen Grundriß gemein. Dasselbe unterschied
sich nur durch geringere Ausdehnung und steileres
Ansteigen der Sitzstufen, wodurch eine Überdachung des
ganzen Raumes ermöglicht wurde. Als das schönste Odeion
galt das von Perikles erbaute; das besterhaltene ist dasjenige,
welches Herodes Attikus (zwischen 160 und 170 n. Chr.)
am Südwestfuß der Akropolis aus Marmor und Zedernholz
erbaut hat, dessen gewaltige Ruine in den Kämpfen der
Türken und Griechen als Festung diente und noch heute
unser Staunen erregt.



An beweglichen Dekorationen besaß das griechische
Theater außer großen gemalten, vor der Rückwand aufgespannten
Szenerien seitlich angebrachte dreiseitige, um einen
Zapfen drehbare Holzprismen, die Periaktoi, die auf jeder
Seite eine verschiedene Dekoration hatten und etwa unseren
heutigen Kulissen entsprechen. Götter und Heroen erscheinen
[pg 131]entweder auf einem Balkon an der Skenenwand, der Götterbühne
(Theologeion), oder kommen durch die Luft auf der
„Maschine“ (θεὸς ἀπὸ μηχανῆς, deus ex machina) angeschwebt,
um die verwickelte Handlung durch einen Machtspruch
zu lösen. Vorgänge, welche sich im Innern der Wohnung
abspielen, zeigt das Ekkyklema, wohl ein Gerüst auf Rollen.
Die Geister der Verstorbenen stiegen auf der Charonischen
Stiege empor; als solche diente vielleicht der unterirdische,
aus dem Bühnengebäude in die Orchestra führende Gang,
der neuerdings z. B. in Eretria und Sikyon aufgedeckt
wurde. Auch hatte man Blitz- und Donnermaschinen
(κεραυνοσκοπεῖα, βροντεῖα) u. a. m.



Entsprechend dem religiösen Herkommen und dem Bedürfnis
des weiten Raumes trugen die Schauspieler Charaktermasken
(προσωπεῖα, πρόσωπα), Stiefel
    (κόθορνος, ἐμβάτης)
mit hoher Korksohle und einen wattierten Leib (σωμάτιον).
Ganz richtig sagt Schiller: „Es steigt das Riesenmaß
der Leiber hoch über Menschliches hinaus.“ Mußte hierbei
auf das Mienenspiel verzichtet werden, so wurden dafür
die Maskentypen bis ins einzelne ausgearbeitet. Dabei
konnte es nicht auffällig erscheinen, wenn die Frauenrollen
von Männern gegeben wurden. In der Tragödie, wo
Könige und Götter aus alter Zeit auftraten, wurde die altertümliche
Tracht (vgl. § 58) mit dem feierlichen orientalischen
Prunk beibehalten, während für die Komödie, welche die
gegenwärtige Zeit behandelte, die gewöhnliche Volkstracht
gewählt wurde.





        

      

    

  
    
      
        
          

Das Kriegswesen.



§ 56. Das Landheer.


Jeder Bürger muß im Heere dienen, die Klassen I bis
III (s. § 25) als Reiter bzw. Schwerbewaffnete, Klasse IV
als Leichtbewaffnete oder Schiffsoldaten. Die Dienstpflicht
[pg 132]dauert vom 18. bis 60. Jahre; frei vom Kriegsdienste sind
nur Beamte, Ratsherren und Zollpächter. Nach der Aufnahme
in die Gemeindebürgerliste (§§ 27. 32) schwuren die
jungen Athener in dem Tempel der Aglauros den Fahnen- und
Bürgereid: „Ich will die Waffen nicht schänden, den
Nebenmann im Kampf nicht im Stich lassen, für die Heiligtümer
kämpfen und das Vaterland nicht gemindert, sondern
größer und mächtiger, als ich es überkommen, hinterlassen;
ich will den Befehlen der Vorgesetzten und den Gesetzen gehorchen,
nicht dulden, wenn einer die Gesetze aufhebt oder
ihnen nicht gehorcht, sondern sie verteidigen und die vaterländischen
Heiligtümer ehren.“ Die Jünglinge eines Kreises
lebten fortan gemeinsam unter der Aufsicht eines „Zuchtmeisters“
(σωφρονιστής), und wurden durch Turnlehrer
(παιδοτρίβαι) und Waffenlehrer in Gymnastik und Waffenführung
ausgebildet. Der Zuchtmeister erhält von der Gemeinde
täglich eine Drachme, die Jünglinge 4 Obolen, wofür jener
die Bedürfnisse des gemeinsamen Mittagsmahles einkauft.
Nach Verfluß eines Jahres werden die Jünglinge im Theater
dem Volke vorgestellt, wobei sie ihre Fertigkeit im Turnen
und Exerzieren dartun, und erhalten hierauf von der Stadt
Schild und Speer, um fortan ein Jahr lang in den festen
Plätzen des Landes (Akte, Munychia, Phyle, Sunion,
Eleusis u. a.) als Peripoloi (περίπολοι) Wachdienste zu tun.



Die Aushebung erfolgte auf Grund von Stammrollen,
welche nach den Gemeindebürgerlisten (§§ 27. 32) angefertigt
waren. Jede Stammrolle enthält das vollständige Verzeichnis
der in einem bestimmten Jahre in die Bürgerlisten Eingeschriebenen
und am Kopf den Namen des in diesem Jahre
amtierenden ersten Archon, welcher Eponymos hieß. Im
ganzen gab es 42 dienstpflichtige Jahrgänge mit den Namen
von ebenso vielen Archonten. Bei einer Mobilmachung
wird entweder ein allgemeines Aufgebot der gesamten
[pg 134]Kriegsmacht (πανδημεί, πανστρατιᾷ) erlassen, oder nur ein
Teil derselben nach der Stammrolle (ἐκ καταλόγου) eingezogen.
Im letzten Fall wird bekanntgemacht, von welchem
Archon bis zu welchem die Mannschaft auszumarschieren habe;
und zwar können die betreffenden Jahrgänge ganz
(στρατεῖαι ἐν τοῖς ἐπωνύμοις) oder nur teilweise
    (στρ. ἐν μέρεσι)
mobilisiert werden.




Duris-SchaleDuris-Schale.



Jeder der 10 Kreise stellt ein Regiment (τάξις)
unter einem selbstgewählten Obersten8, Taxiarchos. Jedes
Regiment gliedert sich in eine Anzahl Kompagnien (λόχοι),
welche von den Angehörigen eines oder mehrerer Demen
gebildet und von Hauptleuten (λοχαγοί) kommandiert
werden. Im Jahr 431 konnte Athen etwa 18 000 Hopliten
aufbieten.



Die taktischen Manöver der attischen Hopliten unterschieden
sich nicht wesentlich von denen der Spartaner
(s. § 19).



Der Stolz der Athener war ihre Reiterei, wie z. B.
deren besonders liebevolle Darstellung auf dem großen Parthenonfries
(§ 70) lehrt; übrigens hat sich dieselbe mehr
bei Festparaden (besonders an den Panathenäen) als in
Schlachten hervorgetan, und der Reiterdienst galt für sehr
ungefährlich. Die Klassen I–II dienten als Reiter; dieselben
wurden von einer Zehnerkommission (καταλογεῖς) ausgehoben,
mit einem Equipierungsgeld (κατάστασις) versehen
und alljährlich vom Rat wiederholt auf die Tauglichkeit ihrer
Person und Pferde geprüft. Die Reiterei gliederte sich in
10 Schwadronen (φυλαί) zu 100 Pferden mit einem Rittmeister
(φύλαρχος) an der Spitze; den Oberbefehl führten
zwei Reitergenerale (ἵππαρχοι).



[pg 135]Der Kriegsdiensteifer und die Mannszucht im Bürgerheer
ließen im 4. Jahrhundert viel zu wünschen übrig; wir
hören von Prozessen wegen eigenmächtigen Ausbleibens
(ἀστρατείας), Fahnenflucht (λειποταξίου),
    Feigheit (δειλίας),
welche die Feldherrn vor das Volksgericht zu bringen hatten.
Den Reiterobersten rät Xenophon, mehr durch Überredung
als durch Befehl auf die Reiter zu wirken. Doch hüte man
sich, hieraus auf die Abnahme der kriegerischen Tüchtigkeit
der Hellenen zu schließen; die Züge eines Kyros und Alexander
bewiesen das Gegenteil. Überdies erfolgte zugleich
mit dem Aufkommen des Söldnerwesens eine durchgreifende
Neuordnung des Heerdienstes, welche Iphikrates
in Athen einführte (392 v. Chr.).



Das einzige griechische Heer, das wir genauer kennen,
ist das aus Xenophons Anabasis bekannte griechische
Söldnerheer des jüngeren Kyros, dessen größere
Hälfte aus dem Peloponnes stammt und durchaus spartanische
(vgl. § 19) Kriegsordnung zeigt. Den Kern bilden die
Schwerbewaffneten (Hopliten) mit Helm (κράνος), Brustharnisch
(θώραξ) oder Lederkoller (σπολάς), Beinschienen
(κνημῖδες), schwerem Schild (ἀσπίς), Stoßlanze
    (δόρυ) und
Schwert (ξίφος). Ihnen stehen am nächsten die Peltasten
mit leichtem Schild (πέλτη), Wurfspießen
    (ἀκόντια) und
Schwert. Zu den Leichtbewaffneten (ψιλοί, γυμνῆτης),
die nur Angriffswaffen für die Ferne führen, gehören: Bogenschützen
(τοξόται), meist Kreter, Schleuderer (σφενδονῆται)
und Speerschützen (ἀκοντισταί).





§ 57. Die Flotte.


Die Stärke Athens war seine Flotte. Zwischen den
Höhen von Akte und Munychia liegen tiefeingebuchtet die
windgeschützten, wohlverschlossenen Häfen Munychia, Zea und
der tiefe, geräumige Peiraieus, welcher noch heute einer
[pg 136]großen Flotte, selbst den größten Kriegsschiffen, sichere
Unterkunft bietet. Der innere Teil der Peiraieusbucht, das
Emporion, war für die Handelsflotte bestimmt, während
der südwestliche Teil derselben, der Kantharoshafen, ebenso
wie die Buchten Zea und Munychia ausschließlich zur Aufnahme
der Kriegsmarine diente. Seit Themistokles, Kimon
und Perikles die ganze Halbinsel mit einer gewaltigen,
noch in ihren heutigen Überresten staunenerregenden Befestigung
umschlossen und mit Athen durch die „langen
Mauern“ (σκέλη) verbunden hatten, welche 404 teilweise
zerstört, aber von Konon 392 wiederhergestellt wurden,
besaß Athen im Peiraieus den stärksten Kriegshafen der alten
Welt, dem nur der von Syrakus im 4. Jahrh. v. Chr. annähernd
gleichkam. Am Ufer der 3 Häfen Athens lagen die
Werften (νεώρια) mit ihren Schiffsbauplätzen
    (ναυπῆγια),
den Schiffshäusern (νεώσοικοι), in welchen die
Schiffskörper samt dem sog. hölzernen Gerät (Masten, Rahen,
Ruder usw.) gegen Sonne und Regen geschützt im Trocknen
aufbewahrt wurden, und den Zeughäusern
    (σκευοθῆκαι),
die zur Unterbringung des hängenden Geräts (Segel, Taue)
dienten.



Während man in der älteren Zeit lange niedrige Schiffe
mit nur 1 Ruderreihe (μονήρης) hatte, die nach der Gesamtzahl
der Ruder als Triakontoroi, Pentekontoroi usw.
bezeichnet wurden, baute man später Fahrzeuge mit 2 oder 3
Ruderreihen: Dieren und Trieren. Aus letzteren bestanden
seit den Perserkriegen ausschließlich die Kriegsflotten.
Die athenische war bei Ausbruch des Peloponnesischen Kriegs
300–400 Trieren stark.



Die Triere, ein leichtgebautes, 40–50 m langes
(daher νῆες μακραί) und etwa 5 m breites Fahrzeug mit
niedrigem Bord und geringem Tiefgang, hatte in geringem
Abstand schräg übereinander 3 Ruderreihen. Ein eisenbe[pg 137]schlagener Sporn oder
    Schnabel
    (ἔμβολον) am Vorderteil
(πρῷρα) diente dazu, dem feindlichen Schiffe beim Anrennen
ein Leck beizubringen. Außer dem Großmast in
der Mitte des Schiffes, der vor dem Gefecht regelmäßig
umgelegt wurde, stand im Vorderschiff noch der kleine Vormast;
jeder trug an einer Rahe, d. i. an einer horizontal
am Mast befestigten Stange, ein viereckiges Segel (ἱστίον).
Am Hinterteil (πρύμνα) des Schiffes befanden sich die
beiden großen Steuerruder (πηδάλια). Seit 330 kamen in
der attischen Marine auch Tetreren, seit 325 auch Penteren
(mit 4 und 5 Reihen) vor. Der Neubau von Trieren
wurde unter der Oberaufsicht des Rates und der 10
Werftaufseher (ἐπιμεληταὶ τῶν νεωρίων) ausgeführt.
Bei einer Seeunternehmung lieferte der Staat den Schiffsrumpf
und die Geräte, sowie Sold und Verpflegungsgeld für
die Mannschaft; der Trierarch (§ 45) hatte das Schiff
segelfertig zu machen, zu bemannen, ein Jahr lang zu unterhalten
und nach den Befehlen des Admirals (eines Strategos)
zu führen, und nach Ablauf seiner Zeit in gutem
Stand an seinen Nachfolger zu übergeben.



Die Bemannung (πλήρωμα) einer Triere zählte etwa
200 Köpfe: Steuermann (κυβερνήτης), Proreus, der das
Kommando auf dem Vorderdeck führte, Keleustes mit drei
Pentekontarchen, welche die Ruderer kommandierten, die
Matrosen für das Takelwerk, die Seesoldaten (ἐπιβάται,
durchschnittlich nur etwa 10), etwa 170 Ruderer (ναῦται).
Die Ruderer der 3 Reihen hießen (von unten nach oben):
Thalamiten, Zygiten und Thraniten; die letzten hatten
mit den längsten Rudern die schwerste Arbeit und waren dementsprechend
höher besoldet. Bei gewöhnlicher Fahrt wurde
nur etwa vom dritten Teil derselben, doch in allen 3 Reihen
zugleich gerudert unter Flötenspiel und gleichmäßigen Rufen,
während die andern auf ihren Plätzen ausruhten. Die
[pg 138]ganze Mannschaft stand unter dem Kommando des Trierarchen.
Als Ruderer wurden ärmere Bürger, Metöken,
Sklaven und angeworbene Ausländer verwendet; nur auf
den beiden schnellsegelnden Ordonnanzschiffen, der Paralos
und Salamina, die allein von den athenischen Kriegsschiffen
ständig im Dienst waren, bestand die ganze Mannschaft
aus attischen Bürgern. Die Fahrgeschwindigkeit der
Triere war verhältnismäßig bedeutend, aber stets von Wind
und Wetter abhängig. Wie die heutigen „Hellenen“, waren
die alten Griechen tüchtige Seeleute, aber – wie alle alten
Völker – „Schönwetterpiloten“. Im Winter ruhte die
Seefahrt, die Schiffe lagen abgetakelt in den Schiffshäusern.



Die Seeschlacht (ναυμαχία) glich in der älteren Zeit
ganz einer Landschlacht, indem man von den Verdecken der
ruhig nebeneinander liegenden Schiffe kämpfte. Später wurde
das Hauptgewicht auf geschicktes Manövrieren der Schiffe
gelegt: man suchte möglichst viele feindliche Fahrzeuge kampfunfähig
zu machen. Dies geschah entweder vermittelst des
Durchfahrens (διέκπλους), indem man die gegnerische
Aufstellung durchbrach und die Ruder des feindlichen Fahrzeugs
in raschem Vorbeifahren abstreifte oder den Sporn in seine
Flanke bohrte, oder vermittelst des Umfahrens (περίπλους),
indem man dem feindlichen Schiffe von der Seite oder von
hinten einen Spornstoß beibrachte.





        

      

    

  
    
      
        
          

C. Häusliches Leben.



§ 58. Das Haus



a) der Homerischen Zeit.


Dieses ist für uns spurlos vom Erdboden verschwunden;
keine Ruine, kein Grundriß hat sich erhalten, auch der klare
Plan des neuerdings aufgedeckten Königspalastes auf der
Oberburg von Tiryns (s. Plan S. 179) kann nicht ohne
[pg 139]weiteres als Ersatz für das einfacher und bescheidener angelegte
homerische Herrscherhaus dienen. Der Grundriß
desselben ist aus dem ländlichen Gehöfte erwachsen. Noch
sind die Spuren nicht ganz verwischt: der heimkehrende
Odysseus findet im Hof seinen getreuen Hund auf dem Dunghaufen
liegend. Ein stark in die Länge gezogenes Viereck ist
mit einer Mauer umfriedigt. Der vordere größere Teil ist
der Hof (αὐλή); wir treten in ihn durch ein zweiflügeliges
Hoftor, zu dessen beiden Seiten sich eine Halle
    (αἴθουσα αὐλῆς) hinzieht: der Hof enthält in der Mitte einen Altar
des hausbeschützenden Zeus (ἑρκεῖος), zu beiden Seiten
Schuppen für Wagen und Geräte, für die Dienerschaft und
das Vieh, einen Ziehbrunnen oder eine Zisterne für Trinkwasser.
Ist, wie bei Odysseus, die Landwirtschaft nach den
Gehöften auf dem Lande hinausverlegt, so laufen an den
Wänden ringsum Schattendächer9, während der freie Mittelraum
zum Tummelplatz eingerichtet ist, worauf die Freier
sogar den Diskos- und Speerwurf üben können. Haben
wir den Hof in der Längsachse durchschritten, so stehen wir
vor dem Eingang in das Wohngebäude (δῶμα, δόμος),
treten in eine durch Vorsprünge der Steinmauern und zwei
Säulen gebildete Vorhalle
    (αἴθουσα δώματος, πρόθυρον, πρόδομος), von hier durch eine zweiflügelige Türe über eine
mächtige Schwelle in den weiten „schattigen“ Männersaal
(μέγαρον). Hohe Säulen tragen das Dach, welches nur in
der Mitte eine Öffnung für das Licht und den vom Herd
(ἐσχάρη) aufsteigenden Rauch zeigt. An den Männersaal
[pg 140]schließt sich der kleinere Frauensaal, in dem die Hausfrau,
von ihren Mägden umgeben, mit weiblichen Arbeiten sich
beschäftigt, weiterhin das eheliche Schlafgemach, die
Waffen- und die Schatzkammer und das Badezimmer.
Eine Treppe führt zu einem über dem Frauengemach gelegenen
Oberstock (ὑπερῷον), wohin sich Penelope oft aus
dem lärmenden Treiben des Erdgeschosses zurückzieht.





b) Das Haus der klassischen und der hellenistischen Zeit.


Die Beschränktheit des Baugrundes in dichtbevölkerten
und ummauerten Städten wie Athen veranlaßte bei der Anlegung
des Privathauses eine Zusammendrängung der oft
sehr kleinen Wohnräume und weiteren Ausbau des Oberstocks.
Als während des Dekeleischen Krieges die Bevölkerung
Attikas in der Hauptstadt zusammengedrängt war, vermißten
die reicheren Landbewohner ihre bequemer eingerichteten
Landhäuser aufs schmerzlichste.



Der bei Homer vor dem Wohngebäude gelegene Hof
erscheint in den Mittelpunkt der ganzen Hausanlage
gerückt; er dient keinerlei landwirtschaftlichen Zwecken
mehr, sondern ausschließlich als Wohn- und Aufenthaltsraum
bei schönem Wetter. Wir treten von der Straße durch das
Tor in den Hausflur (θυρωρεῖον), zu dessen beiden Seiten
Remisen und Ställe sich befinden; in Wohnungen von
Handwerkern und Krämern liegen hier Buden, welche gegen
die Straße offen stehen. Daran schließt sich der Hof, der in
den vornehmen Häusern von Säulenhallen umgeben ist und
um den sich Arbeitsräume, Vorratskammern, Schlaf- und
Gastzimmer gruppieren. Haben wir den Hof durchschritten,
so gelangen wir durch eine dem Eingang gegenüber gelegene
Vorhalle (προστῷον) oder ein Vorgemach (παστάς) in
den Männersaal, welcher als Gesellschaftszimmer diente.
[pg 141]Die Frauenwohnung (γυναικωνῖτις) mit den Arbeits-
und Schlafräumen für die Mägde liegt in wohlhabenden
Häusern dahinter zu ebener Erde, in ärmeren im Obergeschoß.
Hinter dem Hause ist oft ein Garten.



Solange die Athener fast den ganzen Tag im Rathaus,
auf dem Markt, in den Palästen, im Theater oder Gerichtshof
verbrachten – Kleobold in den „Wespen“ will im
Drang des Richterberufes schon um Mitternacht aufbrechen –
und das Haus mehr als Obdach für die Ruhezeit und als
Aufenthaltsort für die Frau, Kinder und Sklaven diente,
wurde auf dessen Ausbau wenig verwandt. Als Material
dienten für die Fundamente Bruchsteine, für die Mauern
ungebrannte Lehmziegel und Holzsparrenwerk; daraus erklärt
es sich auch, daß sich von dem griechischen Wohnhaus nur
ganz spärliche Reste erhalten haben. Seitdem aber im
4. Jahrhundert das Interesse der Gebildeten am öffentlichen
Leben nachließ, begann man die häusliche Wohnung bequemer
einzurichten und reicher auszustatten. So klagt Demosthenes
in patriotischer Entrüstung, daß heute Privathäuser reichere
Pracht zeigen, als öffentliche Gebäude, während die Wohnungen
eines Miltiades und Themistokles ganz einfach gewesen
seien.



In der Tat entfaltet das Prachthaus der hellenistischen
Zeit den vollen Prunk des durchgebildeten
Tempelstiles. In dem dreischiffigen Säulensaal der
Männerwohnung, dem großen Empfangssaal für Gäste, ist
der Boden mit farbigen Marmorplatten oder kunstreichem
Mosaik belegt; Türen, Pfeiler, Säulen sind mit Bronzeblech
überzogen, die Wände mit zierlicher Freskomalerei geschmückt,
alle Eingänge sowie die große Oberlichtöffnung mit farbenprächtigen
Teppichen behangen, der Plafond mit reichgeschnitztem
Getäfel ausgestattet. Rings um den großen Saal
liegen kleinere Gelasse, Studierzimmer, Bibliothek u. dergl.
[pg 142]Durch einen offenen Gang bietet sich eine Durchsicht in
einen reichen Ziergarten von allerhand einheimischen und
ausländischen Pflanzen. Die Frauen- und Familienwohnung
gruppiert sich um einen eigenen Hof (περίστυλος),
während der vordere Hof mehr dem gesellschaftlichen
Verkehre dient. Es ist, als ob in der weiten, völlig
selbständigen Anlage dieser Familienwohnungen die Verinnerlichung
des Familienlebens und die nahende Gleichstellung
der Frau mit dem Manne sich ankündigen wollte.



Die Grundrißgestaltung des griechischen Wohnhauses
ist ganz wesentlich durch das warme und trockene Klima
des Südens bedingt: während wir möglichst viele geschlossene,
helle Räume zu gewinnen suchen, legte der Grieche
den Hauptwert auf den geräumigen, offenen Säulenhof,
welcher der ganzen Wohnung Licht und Luft spendete. So
lebte der Hellene auch im Innern der Wohnung unter dem
freien, warmen Himmel; gegen Sonnenglut und Platzregen
bot eine offene Säulenhalle genügenden Schutz.






§ 59. Die Wohnungseinrichtung


zeigt nicht jene Überfülle von Hausrat, welche wir heutzutage
in unseren engen Wohnräumen unterzubringen lieben;
insbesondere waren alle Geräte, welche, wie Truhen (λάρνακες, χηλοί) und Kästchen
    (κιβώτια), an Stelle unserer
bei den Griechen nicht gebräuchlichen Schränke, zur Aufbewahrung
von Kleidern u. dergl. dienten, nicht im großen
Wohn- und Empfangssaal, sondern in Nebengelassen untergebracht.
Rings an den Wänden lief eine niedere Bank,
welche nach Art des orientalischen Diwans mit Polstern und
Teppichen belegt war. Seitdem die asiatische Sitte, beim
Ausruhen wie bei der Mahlzeit zu liegen statt zu sitzen,
Eingang gefunden hatte, begegnet uns in jedem Hause die
Kline (κλίνη), ein vierfüßiges Lagergestell mit Gurten,
[pg 143]Matratze und Kopfpolstern, welches als Speisesofa wie als
Ruhebett diente. Der hohe Thronsessel (θρόνος) mit
Rücken- und Armlehnen nebst Fußbank (θρῆνυς), auf welchem
bei Homer der Hausvater und werte Gäste Platz nehmen,
ist nur noch der altehrwürdige Sitz für Götter, Priester,
Richter und Beamte. Dem gewöhnlichen Gebrauche dient
der Lehnsessel (κλισμός) mit geschweifter Rücklehne und
ebensolchen Füßen und besonders der niedrige Stuhl ohne
Lehne oder Hocker (δίφρος). Vor dem Ruhebett sehen wir
auf Vasenbildern zumeist ein niederes, dreifüßiges Eßtischchen
(τράπεζα) mit Speisen und Getränken stehen. Bei
Festgelagen werden mehrere zwei- und dreilägerige Ruhebetten
um einen Speisetisch aufgestellt, wie wir dies beim
römischen „triclinium“ (Dreisofa) wiederfinden. Der Beleuchtung
dienen bei Homer mit Kienspänen und Pech gefüllte
Leuchtpfannen (λαμπτῆρες) und Kienfackeln,
welch letztere später nur zum nächtlichen Ausgang benützt
werden; innerhalb des Hauses werden kleine runde Tonlämpchen
für Öl (λύχνος) verwendet mit einem Henkel,
einer Öffnung zum Einfüllen des Öls und einer oder mehreren
Schnauzen für den Docht. Um das Licht zu steigern, werden
mehrere solcher Lämpchen an einem hohen Gestell aufgehängt.



Besondere Kunst wurde auf die Tongefäße verwendet.
In den reichen Vasensammlungen zu Berlin und München
sehen wir neben dem großen Tonfaß (πίθος), welches einst
dem Diogenes wie hundert anderen (in Athen namentlich zur Zeit
des Peloponnesischen Kriegs) als Wohnung diente, den zweihenkeligen
Krug, die Amphora (ἀμφορεύς = ἀμφιφορεύς),
den Wasserkrug (ὑδρία), der, weil auf dem Kopf getragen,
den Schwerpunkt weit oben hat, das schlanke, enghalsige
Salbenfläschchen (λήκυθος), den weitbauchigen Mischkessel
(κρατήρ), in welchem der Wein mit Wasser gemischt
wurde, die tellerartige Trinkschale (φιάλη), die Trinkschale
[pg 144]mit Fuß und Henkel (κύλιξ), den tassenförmigen Trinkbecher
mit zwei hohen Henkeln (κάνθαρος), die Trink- und
Schöpftasse (κύαθος), das Trinkhorn (ῥυτόν) in den
verschiedensten Formen von Tierköpfen. Fast alle diese Gefäße
sind mit Verzierungen und Bildern bemalt; nach der
Eigentümlichkeit dieser Malereien unterscheiden wir vier
Stilarten, welche eine fortschreitende Entwicklung des
künstlerischen Könnens sowohl im Bau der Gefäße als in
der Zeichnung und Farbe darstellen.



1. Im urgriechischen Stil wird die Malerei einfarbig
auf den rohen Ton aufgetragen; dieselbe stellt entweder
lineare Zeichnungen des Webstils oder Haustiere und europäisches
Jagdwild oder Szenen des täglichen Lebens dar,
alles schematisch steif in langen Reihen übereinander den
Bauch des Gefäßes umschließend. Hervorragende Muster
dieses Stiles sind die Dipylonvasen, welche beim Dipylon,
dem großen Westtor Athens, gefunden wurden.



2. Der asiatisierende Stil verrät seine Herkunft
durch Bilder von orientalischen Tieren und Pflanzen, wie
Löwen, Panthern, Antilopen, Greifen, Sphinxen; Palmetten,
Lotosknospen, Rosetten und Arabesken. Es sind Erzeugnisse
nicht einer jugendlichen, sondern einer betagten Kunst, welche
mit konventionell stilisierten Formen arbeitet.



Seitdem es gelungen war, durch Mischung einen Ton
von leuchtendem Rot und eine Malfarbe von tiefem Schwarz
herzustellen, wird die hellenische Vasenmalerei durch die zwei
Grundfarben Rot und Schwarz beherrscht.



3. Im schwarzfigurigen Stil wurde das Gefäß mit
jener tiefschwarzen Farbe überdeckt und nur für das Bild
eine Fläche ausgespart, innerhalb deren der rote Tongrund
sichtbar wurde. Auf diesen wurden die allgemeinen Umrisse
der Figuren mit einem spitzen Instrument eingeritzt, dann
mittels des Pinsels mit demselben Schwarz ausgefüllt
[pg 145]und die so entstandenen Schattenbilder im einzelnen durch
feine, mit scharfem Griffel eingeritzte Linien näher ausgeführt.
Hierauf wurde das ganze Gefäß mit einem zarten
Firnis überzogen, welcher dem Rot und Schwarz einen
metallischen Glanz verlieh, und nochmals gebrannt, wodurch
sich die schwarze Lackfarbe mit dem Ton aufs innigste verband.
Endlich wird mit Deckfarben, wie Weiß (auf nackten
Körperteilen von Frauen) und Rotbraun, dem Verständnis
nachgeholfen. An die Stelle der in langen Reihen eintönig
wiederholten Darstellungen tritt das Hauptbild, welches
eine Szene aus den alten Heldenliedern, Göttersagen oder
dem täglichen Leben darstellt; das reine Ornament, wie Blätterkranz
und Palmettenband, wird an den Fuß, Hals, Henkel
und Deckel verwiesen, wo dasselbe den Aufbau des Gefäßes
zu verdeutlichen hat. Dem Reichtum und der Schönheit
dieser Ornamente gegenüber fällt die Unbeholfenheit in der
Zeichnung der Körper, die Übertreibung der Muskeln und
Bewegungen und die harte Gewandbehandlung unangenehm
auf. Und doch zeigt die frische Beobachtung des Lebens ein
jugendliches Streben, welches von der Zukunft Schönes
hoffen läßt. Die häufigste Gefäßform dieses Stiles ist die
Amphora, eine besondere Art der letzteren die panathenäische
Preisvase (vgl. § 53), welche die Sieger in den
Wettkämpfen am Feste der Panathenäen mit Öl gefüllt erhielten.
Das vordere Bild zeigt Athena mit Helm, Schild
und Speer, zwischen zwei Säulen schreitend, das rückwärtige
stellt den betreffenden Wettkampf dar.



4. Der rotfigurige Stil zeigt die attische Vasenmalerei
auf ihrem Höhepunkt. Dieser Stil, dessen früheste
Muster der Zeit um 500 v. Chr. angehören, geht erst
neben dem schwarzfigurigen her, um ihn hernach völlig zu
verdrängen. Wurden bisher Bildflächen, so werden jetzt
Figuren von der roten Farbe des Tons aus dem
[pg 146]das Gefäß deckenden Schwarz ausgespart; dieser hellrote
Grund bot den freiesten Spielraum für die Innenzeichnung
dar, welche nun aus strenger Schönheit zur freiesten Anmut
sich entfaltet. Nur vereinzelt und dann sehr maßvoll
werden Weiß, Dunkelrot, Braun oder auch Blattgold als
Deckfarben benutzt; eine eigentümliche Behandlung dagegen
zeigen die Salbgefäßchen, bei welchen die ganze zu bemalende
Fläche mit weißem Kreidegrund überzogen ist. Das Lieblingskind
des rotfigurigen Stiles ist die Trinkschale, deren
runde Formen dem Zeichner ebenso schwierige als lohnende
Aufgaben stellten.



Seitdem das Hellenentum durch die Züge Alexanders
und seiner Nachfolger engere Verbindung mit dem Orient
gewonnen und sich so zum Hellenismus erweitert hat,
dringt der orientalische Geschmack auch in das griechische
Haus ein. Zwar bleiben die Formen der Geräte im allgemeinen
dieselben, aber das Material wird kostbarer, die
Arbeit raffinierter. Tische, Platten, Kästchen werden mit
feinen Holzarten, wie Zeder, Ebenholz, Thuja, sogar Schildpatt
und Elfenbein bekleidet; der schlichte Ton der Gefäße
wird durch Glas, Bronze, Silber und Gold verdrängt,
deren Glanz durch Kristalle und Edelsteine gesteigert wird.
Die hochentwickelte attische Vasenmalerei geht um 100 v. Chr.
zu Ende.





§ 60. Die Kleidung




a) der Homerischen Zeit.


Zum Schutz gegen Nässe, Kälte und Hitze bietet die
Natur dem Menschen das Fell langhaariger Tiere dar,
welches auch in der späteren griechischen Zeit noch Landleute,
Jäger und Gebirgsbewohner tragen. An der langen,
zähen Pflanzenfaser erlernt der Mensch das Spinnen und
Weben. Als die Hellenen in ihre spätere Heimat zogen,
[pg 148]verstanden sie schon die Wolle von Schafen und Ziegen in
Fäden zu spinnen und diese mittels eines Gestelles zu einem
Tuchstück zu weben, welches als Gewand umgelegt wurde.
Den Namen für dieses wollene Umschlagtuch (Chlaina)
haben die Hellenen mit Italikern (laena) und Kelten (lena)
gemein. Auf den ältesten Vasenbildern erscheint die Chlaina
entweder nur als ein schmaler Überwurf, der hauptsächlich
den Rücken bedeckt und mit seinen Zipfeln über die Schultern
nach vorne herunterhängt, so daß Brust und Unterleib unbedeckt
bleiben (s. S. 147, Fig. 1), oder sie hüllt den größten
Teil des Körpers ein. Unter der Chlaina wurde in der älteren
Zeit von den Männern noch ein Lendenschurz getragen.




Die Tracht der homerischen und der klassischen Zeit. Chiton mit Chlaina. Peplos mit Überschlag und Gürtel. Himation. (Sophokles-Statue im Lateran.) Klass. Frauentracht. (Kore vom Erechtheion.)Die Tracht der homerischen und der klassischen Zeit



In Kleinasien erhielten Äolier und Ionier frühe von
einem semitischen Volk ein neues Gewand aus neuem
Stoffe, welches an die Stelle des alten Lendenschurzes
trat: den langen, genähten, linnenen Leibrock mit kurzen
Ärmeln, und mit der Sache den Namen: griech. Chiton
= chald. kittan. Noch in später Zeit gilt der lange, schneeweiße
Chiton als feierlich-altertümliche Gewandung, welche
darum von Götterbildern, Priestern und Dichtern getragen
wird. Der homerische Held schlüpft beim Aufstehen in einen
kürzeren Chiton, bindet sich Sandalen unter die Füße und
wirft die wollene Chlaina um. Von Kleinasien verbreitet
sich der Chiton über ganz Hellas und wird zum alltäglich
getragenen Unterkleid, das, wo Linnen fehlt, auch aus Wolle
hergestellt wird.



So besitzt schon die homerische Männertracht die beiden
Hauptarten von Kleidungsstücken, welche das ganze griechische
Altertum hindurch gebräuchlich bleiben: das auf dem bloßen
Leib getragene Unterkleid, welches hemdartig angezogen
wird (ἔνδυμα), den Chiton, und das mantelartig umgelegte
(ἐπίβλημα, περίβλημα) Obergewand, das bei
Homer Chlaina, später Himation heißt.


[pg 149]

Schon Homer spricht von „lockenumwallten Achäern“
(κάρη κομόωντες Ἀχαιοί) im Gegensatz zu den künstlichen
Frisuren der Barbaren. Noch später galt in Hellas frei
wallendes Haar für die schönste Zierde des Edeln, wie z. B.
die Behandlung von Haar und Bart an der elischen Zeusmünze
(s. S. 99, 4) zeigt. Erst durch Alexander den Großen
kommt die Mode auf, den Bart zu rasieren, welche sich bis
in die Zeit Hadrians erhält.



Haben die Männer rasch die fremde Mode angenommen,
so bewahren die Frauen um so treuer die alte Wollentracht,
am längsten unter allen die Dorierinnen. Herodot sagt:
„Hellenische Frauentracht war im Altertum allgemein diejenige,
welche wir nun die dorische nennen.“ Als Hera
sich schmückt, um Zeus zu berücken, tut sie dies mit einem
Gewand, dem Peplos, einem großen Wollentuch, in
welches durch die ganze Breite oder nur an den Säumen
mittels farbigen Einschlags Reihen von linearen Verzierungen,
Pflanzen- und Tierbildern eingewoben sind.
Dieses etwa 220 cm lange und 180 cm breite Tuch wird,
nachdem ¼ der ganzen Länge nach außen umgeschlagen
worden, unterhalb der freizulassenden Arme so um die
Gestalt gelegt, daß die beiden Längsenden an der einen
Körperseite hinab zusammenstoßen, welche somit nur mangelhaft
gedeckt ist. Darauf werden Vorder- und Rückseite auf
den Schultern durch Spangen (περόναι) verbunden und das
Gewand ohne den frei herabfallenden Umschlag unter der Brust
durch einen Gürtel zusammengefaßt, wobei der Überschuß der
Länge unter dem Gürtel (ζώνη) herausgezogen als Bausch
(κόλπος) über diesen herabfällt. Gegen Sonnenglut schützte
ein schalartiges, linnenes Kopftuch (κρήδεμνον), welches
das Gesicht freilassend vom Kopf auf die Brust herabfiel.



Alle diese Gewandstücke wurden für gewöhnlich von der
Frau mit ihren Sklavinnen im eigenen Hause hergestellt.
[pg 150]Dabei bediente man sich bei gröberen, wollenen Gespinsten
des alten auf zwei Pfosten ruhenden Webgestelles, von
welchem die Kette senkrecht herabhing; für feinere, linnene
Gespinste dagegen bedurfte man des wohl aus Ägypten überkommenen
vierfüßigen Webstuhles mit wagrecht liegender
Kette. Beide Arten von Webstühlen sind noch heute in
Griechenland wie in Kleinasien im Gebrauch. Doch kannte
schon das Altertum die fabrikmäßige Herstellung; so
waren die Gewebe von Milet, Kos, Amorgos, Tarent
wegen ihrer durchsichtigen Feinheit, der glänzenden Pracht
ihrer Farben (Purpur und Pflanzensäfte), der Schönheit
und des Reichtums ihrer bunten Muster hochgeschätzt und
weithin verbreitet.



Neben dem Glanz der weißen Arme und der Kunst des
Haarflechtens hebt Homer bei schönen Frauen und Mädchen
insbesondere den Reichtum und die kostbare Arbeit der
Gürtel, goldenen Diademe, Ohrgehänge, Halsketten, Armbänder
und Spangen hervor.



Den reichen Prunk der ionischen Tracht vergegenwärtigt
uns ein Dichter von Samos, Asios, welcher den Putz seiner
Landsleute also schildert: „In schöne Gewänder gehüllt, die
Locken wohlgeordnet, zogen sie hinaus zum heiligen Bezirke
der Hera; die schneeweißen Leibröcke fielen bis auf die breite
Erde herab; das gestrählte Haar in goldenen Fesseln wehte
im Winde; goldener Schmuck, Zikaden gleichend, hob sich im
Haare auf dem Scheitel, kunstvolle Armbänder umschlossen
die Arme, und dazu trugen sie den kriegerischen Schild.“





b) Die Tracht der klassischen Zeit.


Vergebens suchten in vielen Städten, wie in Athen,
Korinth, Lokri, Syrakus, Kleiderordnungen gegen solchen
Luxus anzukämpfen. Dagegen vollzog sich anfangs des
5. Jahrhunderts in ganz Hellas eine tiefgreifende Wand[pg 151]lung der Lebensführung. Die siegreichen Kämpfe gegen
die Großmächte Persien und Karthago hatten das hellenische
Selbstgefühl mächtig gehoben. Die Zeit der prunkliebenden
Herrschaft der Vornehmen und Reichen ging rasch zu Ende;
der emporkommende Mittelstand verhalf der Einfachheit,
Gleichheit und Freiheit zum Siege. Die überladene, feierlich
steife Pracht des Orients verschwand aus dem täglichen
Leben und ward nur den Götterbildern gelassen, denen das
Reichste zukommen sollte, was die Erde bot. Das vornehme,
knapp anliegende, im 6. Jahrhundert streng symmetrisch
gefältelte Linnengewand, welches den Träger in
eine prächtige, aber steife Hülle zwang, wich dem kurzen
wollenen Chiton, der nun allgemein gebräuchlich wurde.
Ihr eigenartiges Gepräge aber erhielt die Tracht der
klassischen Zeit durch das Obergewand, dessen freier Umwurf
und natürlich-großes Faltenspiel die Persönlichkeit
lebhaft hervortreten ließ. „Machten bisher die Kleider die
Leute, so machen jetzt die Leute die Kleider.“ Die Tracht
wird hellenisch. Das Obergewand, für welches der Name
Himation üblich wird, ein länglich viereckiges Wollentuch,
wird nicht mehr bloß umgehängt, sondern ganz umgelegt:
von der linken Schulter wird es über den Rücken nach der
rechten Seite gezogen entweder unter der rechten Achsel
hindurch, so daß der rechte Arm freibleibt, oder über die
rechte Schulter und den rechten Arm hinweg, so daß höchstens
die rechte Hand herausschaut. Der Rest des Tuches wird
über die linke Schulter geworfen. Hierbei wird auf die
Erzielung eines schönen Faltenwurfs Wert gelegt. In vollendeter
Weise ist dies erreicht bei der herrlichen Porträtstatue
des Sophokles im Lateran (s. S. 147, Fig. 3). Handwerker,
Landleute und Schiffer tragen nur ein Wollgewand,
das, auf der linken Schulter zusammengeheftet, die rechte
Schulter und die Arme zu ungehinderter Bewegung frei
[pg 152]läßt, die Exomis (ἐξωμίς). Außerdem kam als Tracht
der Reiter, die später vorzugsweise von den Epheben und
auf Reisen getragen wurde, die Chlamys (χλαμύς) auf,
ein oval zugeschnittenes Wollenstück, welches auf der rechten
Schulter oder vorn am Halse mit einer Spange befestigt
und, ähnlich wie die Chlaina der ältesten Zeit (s. Fig. 1), so
über den Rücken geworfen wurde, daß die langen Enden
von beiden Schultern nach vorne herabhingen. – Zu Hause
trug man gewöhnlich nur den Chiton (γυμνός); beim Ausgehen
legte man das Himation darüber.



Auch jetzt hielt die Frauentracht zäher am Überkommenen
fest. Zwar hatte der Linnenchiton längst
Eingang gefunden – zuerst bei den Ionierinnen –, aber
wie ihn die Frauen später als die Männer angenommen
hatten, so behielten sie ihn nun auch, neben dem aufkommenden
Wollenchiton, länger bei und trugen ihn auf
verschiedene Art, gewöhnlich mit Bausch und Überhang
(wie bei dem homerischen Peplos). Ein schönes Beispiel
dieser edlen Frauentracht bietet die S. 147 Fig. 4 abgebildete
Karyatide vom Erechtheion (vgl. auch § 70). Dazu
kommt noch ein großes Umschlagtuch
    (ἐπίπλημα, ἀμπεχόνιον),
das beim Ausgehen, ähnlich wie das Männerhimation,
umgelegt wird. Über weitere Kleidungsstücke der
Damen sind wir nur mangelhaft unterrichtet. Bei der
weiblichen wie männlichen Tracht erzeugte die wechselnde
Mode eine reiche Mannigfaltigkeit des Schnitts wie der
Art des Tragens.



Während die Farbe des Wollstoffs wie der Leinwand
bei der Männerkleidung gewöhnlich weiß und nur an den
Festen bunt war, dunkle Farben aber nur von den niederen
Volksklassen und in der Trauer getragen wurden, erhielt
sich bei den Frauen die Vorliebe für reich gemusterte, bunte,
besonders safrangelbe Stoffe mit gestickten Säumen und
[pg 153]Besatzstreifen, sowie für reichen Goldschmuck im Haare, an
Ohren, Hals und Armen.



Eine Kopfbedeckung hatten die Griechen für gewöhnlich
nicht; auf Reisen trug man (wie der Götterbote
Hermes) den breitkrempigen Reisehut (πέτασος); Schiffer,
Handwerker und Landleute (vgl. Odysseus, Charon, Hephäst)
trugen eine feßartige Filz- oder Ledermütze (πῖλος).
Neben den Sandalen, deren kunstvolles Riemenwerk wir
am Fuße des Hermes zu Olympia bewundern, finden wir den
roten Schnabelschuh, die Fußbekleidung der albanesischen
Landbevölkerung im heutigen Hellas, und hohe Stiefel.






§ 61. Die Familie.


Bei Homer wird die Braut (νύμφη) durch reiche Geschenke
(ἔεδνα) ihrem Vater abgekauft; in Sparta entführte
der Jüngling seine Erwählte (nach vorausgegangener Verlobung)
bei Nacht und brachte sie in seine Wohnung, um
hier mit derselben einige Zeit in verborgener Ehe zu leben.
Beiderlei Sitte, Brautkauf wie Brautraub, weist auf die
ältesten Zeiten zurück. In späterer Zeit wird in Athen die
Heirat zumeist von den Eltern vermittelt; die Väter schließen
auch den Heiratsvertrag (ἐγγύησις) ab, wobei die Frage
der Mitgift (προίξ) geschäftsmäßig behandelt wird. Am
Hochzeitstage nehmen Bräutigam und Braut jedes in
seiner Wohnung ein Bad, wozu das Wasser aus einer besonders
heiligen Quelle geschöpft wird, und die Braut weiht
eine Locke, sowie Gürtel und Spielzeug einer Göttin. Der
Bräutigam kommt mit seinen Eltern, Verwandten und
Freunden ins Haus der Braut, wo den Ehegöttern ein
Opfer mit festlichem Schmaus dargebracht wird. Nach
Sonnenuntergang wird die noch immer tiefverschleierte
Braut unter Fackelschein und Absingung von Hochzeitsliedern
[pg 154](Hymenäen) zu Wagen, zwischen dem Bräutigam (νυμφίος)
und dem Brautführer (παράνυμφος) sitzend, in das Haus
des Bräutigams geführt. Dem Wagen folgt ihre Mutter
mit einer Fackel, womit sie am neuen Familienherd eine
Flamme entzündet. Am Hause des Bräutigams wird die
Braut von dessen Mutter empfangen und, nachdem sie eine
Quitte, das Symbol des Kindersegens, verzehrt hat, zum
Brautgemach (θάλαμος) geleitet. Vor diesem stimmt der
Chor der Jungfrauen und Jünglinge unter Leierspiel und
Tanz frohe Lieder (Epithalamien) an. Am Morgen des
nächsten Tages erhalten die Neuvermählten reiche Geschenke
von den Verwandten und die junge Frau wird in die
Phratrie des Mannes eingeführt.



Dem Odysseus, der sich nach Heimkehr sehnt, rät Nausikaa:



„Schnell durchwandle des Königes Saal, auf daß du der Mutter

Thronsitz erreichest; sie sitzt am Herde im Glanze des Feuers

Neben dem Throne des Vaters; – du fasse die Kniee der Mutter;

Denn wofern nur jene dir hold im Herzen gesinnt ist,

Hoffnung blüht dir alsdann, die Freunde und Heimat zu schauen.“




Hier spricht sich die altgriechische Sitte, die Frau des
Hauses hoch zu ehren, aus, eine Sitte, welche sich in Sparta
am längsten erhalten hat, während zuerst in Ionien der
orientalische Brauch Eingang fand, die Frau in ein besonderes
Gemach (γυναικωνῖτις) zu sperren, wo sie als
erste Sklavin die Aufsicht über Spinnen und Weben führt.
Insbesondere aber wurde das Familienleben dadurch geschädigt,
daß der Mann in Athen fast den ganzen Tag
außerhalb des Hauses verbrachte, während die Frau, den
Interessen des Mannes gänzlich entzogen, auch an Bildung
weit hinter demselben zurückblieb. Mit dem Niedergang
des politischen Lebens in hellenistischer Zeit erstarkte das
häusliche Leben von neuem. Das weibliche Geschlecht gewinnt
höhere Achtung; Plato verlangt sorgfältigere Er[pg 155]ziehung und tiefere Bildung für die Mädchen, und in vielen
Städten werden Mädchenschulen eingerichtet.



Reicher Kindersegen galt als höchstes Glück und
kräftigste Stütze des Alters (vgl. Il. 17, 301):



„Also denn sank er dahin, und nimmer lohnt er den Eltern

Sorgliche Pflege der Kindheit.“




Mangel an männlicher Nachkommenschaft wurde schon
deshalb schmerzlich empfunden, weil dadurch die Erhaltung
des Ahnenkults der Familie gefährdet wurde; es wurde
daher in diesem Fall meist ein Knabe aus fremder Familie
an Kindes Statt angenommen.



Die Amme trägt das neugeborene Kind alsbald um den
Herd, um es unter den Schutz der Hausgötter zu stellen;
am zehnten Tag wird ein Geburtsopfer mit Familienschmaus
gefeiert, wobei das Kind seinen Namen erhält, ein Knabe
meist den des Großvaters von väterlicher Seite. (Vgl.
Enkel – enikel, kleiner Großvater.)





§ 62. Erziehung und Unterricht.


Das Endziel hellenischer Jugenderziehung spricht der
greise Phönix, Achills Lehrer, aus:



„Darum sandte er mich, um getreu dich zu lehren das alles,

Daß du als Mann seist fertig im Raten und rüstig in Taten.“




Die schöne Kunst des spielenden Lernens war noch nicht
erfunden; die Erziehung baute auf den Grundsatz:



„Jegliche Tugend des Mannes, dem Schweiße nur ist sie erreichbar.“




Nachdem die Zeit der Kinderspiele vorüber war, wurde
der Knabe dem Elementarlehrer (γραμματιστής) übergeben,
bei welchem er Lesen und Schreiben lernte. Doch
nicht auf bequemen Schulbänken, sondern auf gebogenem
Knie, wie der Türke noch heute schreibt, zeichneten die
[pg 156]Kleinen ihre Buchstaben mit dem Griffel auf die wachsüberzogene
Holztafel. Dazu wurde Homer, Hesiod und
Theognis gelesen, von welchen große Stücke auswendig
gelernt wurden, und das einfache Rechnen geübt. Beim
Musiklehrer (κιθαριστής) lernte der Knabe Gesang,
Flöten- und Saitenspiel, wovon die Griechen hohen Gewinn
für die Entwicklung des Gemütslebens erwarteten. Indem
der Junge hier die Lieder der alten Lyriker singen und
spielen lernte, wurde er in die Gesetze der Metrik, Rhythmik
und Prosodie (Aussprache) eingeführt. Im Laufe des
5. Jahrhunderts treten hierzu die neuen Lehrfächer Zeichnen
und Geometrie. Von der niederen Elementarschule sondert
sich der Unterricht beim Literaturlehrer (γραμματικός)
ab, welcher den Vortrag und die Erklärung der reichen
Literaturwerke umfaßt. Als Hilfsbücher für diesen Unterricht
werden Chrestomathien, Anthologien, mythologische
Handbücher, chronologische Tabellen und Wörterbücher bearbeitet.
Mit der Schulung des Geistes hielt die Bildung
des Leibes gleichen Schritt. Den größten Teil des Tages
verbrachte der Junge in der Ringschule, Palästra, wo er
unter Leitung eines Turnlehrers (παιδοτρίβης) die einfachen
gymnastischen Übungen – Sprung, Lauf, Diskoswerfen,
Speerschießen und Ringen (vgl. § 68) – pflegte.



War aller Unterricht bis auf die Zeit Alexanders des
Großen Privatsache gewesen, so übernahm fortab der Staat
die Sorge für das Unterrichtswesen durch Anstellung besoldeter
Lehrer. Wie wir zufällig durch eine Inschrift erfahren,
hatte die ionische Stadt Teos eine Schulstiftung
von 34 000 Drachmen. Die Schule, welche für Knaben
und Mädchen bestimmt war, hatte zwei Vorstände (γυμνασίαρχος
und παιδονόμος), drei Elementarlehrer (γραμματοδιδάσκαλοι)
mit 600, 550, 500 Drachmen Gehalt, entsprechend
der Abstufung der Klassen, zwei Turnlehrer, einen
[pg 157]Musiklehrer, einen Lehrer für Fechten, und einen für Speerwerfen
und Bogenschießen. Am Ende des Jahres fanden
öffentliche Prüfungen (ἀποδείξεις) statt.



Seit 400 v. Chr. entwickelt sich, vom Schulunterricht
völlig gesondert, ein höherer Unterricht für Jünglinge.
Lehrer der Weisheit und Redekunst, Sophisten und Rhetoren,
kamen aus Kleinasien und Sizilien nach Athen, um
durch ein prunkvolles Auftreten und das Versprechen, die
wahre Bildung und Mannestugend zu lehren, rasch alle
vornehme Jugend an sich zu ziehen. In Gymnasien, heiligen
Hainen, wie Akademie, Lykeion, Kynosarges, hielten
sie ihre Vorträge und Redeübungen, wofür sie von ihren
Schülern zum Teil außerordentlich hohe Honorare verlangten.
Aus diesen erst vorübergehenden und unregelmäßigen
Lehrvorträgen erwächst ein ständiger Unterricht;
Redner und Philosophen gründen unter fortwährender
gegenseitiger Eifersucht eigene Schulen, welche sich oft nach
des Meisters Tod in neue Zweigschulen spalten. Das Wort
des Perikles, welcher Athen die Bildungsschule von Hellas
nannte, erhielt noch eine umfassendere Bedeutung: zur Zeit
Ciceros war Athen längst die Hochschule der alten
Welt.





§ 63. Bestattung und Grab.


Die Gräber, welche sich in Griechenland aus vorgriechischer
Zeit erhalten haben, sind entweder mit Erde
bedeckte Kuppelgewölbe, wie vor der Burg von Mykenä
(vgl. § 69 g. E.), bei Menidi in Attika und in Orchomenos,
oder Felsengräber mit senkrechtem oder wagrechtem
Schachte, wie auf der Burg von Mykenä und bei Sparta.
In diesen Gräbern fanden sich vollständige Skelette; erhaltene
Fleischstücke unter den goldenen Gesichtsmasken
lassen auf Einbalsamierung der Leichen (mit Honig?) schließen;
[pg 158]neben den Toten lagen Waffen, Schmuckgegenstände und
Hausgeräte.



Wenn in den Homerischen Gedichten manches an
jene alte Bestattungsweise erinnert, wie z. B. Thetis dem
toten Patroklos Nektar und Ambrosia in die Nase träufelt,
so erkennen wir andererseits aus denselben, daß bei den
Ioniern und Äolern Kleinasiens die asiatische Sitte der
Totenverbrennung die herrschende geworden ist. Es ist eine
der auffälligsten Erscheinungen der Sittengeschichte, daß in
der klassischen Zeit Athens zwei sich schroff gegenüberstehende
Gebräuche der Totenbestattung, Verbrennung im
Feuer und Bestattung zur Erde, nebeneinander in Übung
waren.



Bestattung der Toten ist heilige Pflicht der Anverwandten,
welche zum mindesten in symbolischer Weise durch
Bestreuen des Leichnams mit Staub erfüllt werden muß
(Antigone). Konnte eine Leiche nicht aufgefunden werden,
so wurde für dieselbe ein Leergrab (κενοτάφιον) erstellt.
Nachdem die Leiche von den Frauen des Hauses gewaschen,
gesalbt, in linnene Tücher gewickelt, und ihr ein Obol als
Fährgeld für Charon in den Mund gelegt worden war,
wurde sie auf einem Ruhebette in der Wohnung einen Tag
lang ausgestellt (πρόθεσις). Vor das Haus wurde ein
Wassergefäß (ἀρδάνιον) voll reinen, aus einem anderen Hause
geholten Wassers gestellt, mit dem sich die durch Annäherung
an den Leichnam im religiösen Sinn befleckten Personen
beim Verlassen des Hauses besprengten. Darauf begann
die mehrfach wiederholte Totenklage, welche auf griechischen
Inseln heute wie vor 2000 Jahren im Brauche
ist. Rings um den Leichnam singen Frauen das eintönige
Klagelied, indem sie ihr Haar zerraufen und taktmäßig an
Kopf und Brüste schlagen. Vor Sonnenaufgang wurde
der Leichnam offen, wie noch heute in Athen, unter Musik
[pg 159]und großer Begleitung vor ein Stadttor hinausgetragen
(ἐκφορά) und hier entweder zur Erde begraben oder auf
einem Holzstoß verbrannt. Waren die letzten Gluten des
Feuers mit Wein gelöscht, so wurden die Gebeine sorgfältig
in eine Urne gesammelt und beigesetzt.



Der aufgeschüttete Grabhügel (τύμβος) wird mit Eppich,
Blumen und Bändern, bei Vermöglichen mit einer Grabsäule
(στήλη, oft mit Palmette oder Sirene) geschmückt
und von den Angehörigen hernach oft besucht. Alljährlich
wird dem Toten an seinem Geburtstage ein feierliches
Opfer dargebracht (τὰ γενέσια). Ein allgemeiner Totenfeiertag
war der 30. des Monats; das Hauptfest aller Seelen
aber wurde in Athen an den Anthesterien (s. § 53) begangen.



In den letzten vorchristlichen Jahrhunderten vollzieht
sich unter dem Einfluß der Philosophie und der eleusinischen
Mysterien eine mächtige Wandlung des Volksglaubens.
Will Achill lieber der Niedrigste unter der Sonne, als der
Herrscher der Unterwelt sein, so bricht nun die Hoffnung
auf ein besseres Leben nach dem Tode siegreich durch. Betrachten
wir die schönen Grabreliefs auf dem Friedhof des
alten Athen beim Dipylon, auf welchen der Verstorbene
von den Liebsten Abschied nimmt, so möchten wir glauben,
der bittere Trennungsschmerz sei durch eine schönere Hoffnung
verklärt.





        

      

    

  
    
      
        

IV. Abschnitt.

Panhellenisches.




§ 64. Das Gastrecht.


Thukydides erzählt: „Die ältesten Bewohner
Griechenlands trugen stets Waffen und beraubten
einander beständig, und in den Gegenden der ozolischen
[pg 160]Lokrer, Ätoler und Akarnanen lebt der alte Brauch noch
heute.“ Der Seehandelsverkehr wird gerne zum Seeraub;
beide Gewerbe gelten bei Homer als gleich wohlanständig;
noch heute ist an den Gestaden des Ägäischen
Meeres die Zunft der Hammeldiebe zur See nicht ausgestorben.
Kriege werden nur zwischen Grenznachbarn wegen
Raubes von Feldfrüchten, Pferden, Rinderherden und
Weibern geführt. Zwischen den einzelnen Gemeinden und
Landschaften gibt es keinerlei Handels- und Ehegemeinschaft.
Noch in später Zeit wurden Friedensverträge nur für eine
bestimmte Anzahl von Jahren abgeschlossen und mußten oft
alljährlich neu beschworen werden. War der Bürger einer
Stadt von dem einer anderen geschädigt, so suchte er sich
seiner Person oder seines Eigentums zu bemächtigen (συλᾶν),
um denselben zu einem rechtlichen Vergleich zu zwingen.
Aller friedliche Verkehr vollzog sich in der Form der Gastfreundschaft,
welche selbst in rohen Zeiten heilig gehalten
wurde und daher unter des „gastlichen“ (ξένιος) Zeus Obhut
stand. An den Gastfreund eines Atheners z. B. in Argos
wandten sich nun auch andere Athener, die mit Empfehlungsbriefen
ausgestattet dahin kamen – wie man
noch heute im Orient reist –; der Argiver ward so zum
Gastfreund der Athener überhaupt und als solcher von
beiden Staaten anerkannt. Der Staatsgastfreund
(Proxenos) von Athen beherbergte die Gesandten Athens in
Argos, verschaffte denselben Zutritt bei den Behörden und
nahm sich aller Athener tätig an. Kam derselbe nach Athen,
so genoß er hier außerordentliche, fast bürgerliche Rechte,
um derentwillen späterhin die Würde eines Proxenos vielfach
auch Fremden, welche in Athen lebten, verliehen wurde.
Außerdem wurden Angehörigen eines fremden Staates nur
in besonderen Fällen privatrechtliche Vergünstigungen gewährt;
z. B. das Recht auf Erwerb von Häusern und
[pg 161]Grundbesitz (vgl. § 32). Staaten, welche einen lebhafteren
Verkehr pflegten, schlossen späterhin Verträge (σύμβολα),
welche besonders die rechtliche Austragung von Streitigkeiten
im Handelsverkehr betrafen.






§ 65. Tempelvereine (Amphiktyonien).


Aus jenem rohen Zustand feindseliger Abgeschlossenheit
führten drei Wege zu höheren staatlichen Bildungen. Manchmal
vereinigten eindringende Eroberer die ganze
Landschaft unter ihrem Machtgebot (Thessalien und Lakonien),
oder es vereinigten sich mehrere Gemeinden zur
Bekämpfung eines Gegners und schlossen zu diesem Zweck
entweder nur ein Defensivbündnis (ἐπιμαχία) zu gegenseitiger
Unterstützung gegen Angriffe, oder ein Bündnis
zu Schutz und Trutz (συμμαχία), das sie verpflichtete,
„dieselben Feinde und Freunde zu haben“; diese zeitweilige
Bundesgenossenschaft (συμμαχία) verwandelte sich durch
wiederholte Erneuerung in ein dauerndes Vertragsverhältnis.



Eine dritte uralte Form eines Bundes war der Tempelverein
(Amphiktyonie). Die rings um ein Heiligtum
liegenden Nachbargemeinden (Amphiktyones, Umwohner) taten
sich zusammen, um die hier gebräuchlichen Opfer, Feste und
Wettspiele gemeinsam und unter Ausschluß von anderen zu
begehen; ähnlich wie im heutigen Griechenland zu einzelnen
Lokalfesten (πανηγύρεις) die Umwohner von weither zusammenströmen.
War diese Vereinigung ihrem ursprünglichen
Zwecke nach eine rein religiöse, so konnte
sie doch politischen Charakter annehmen. Über die
Zeit der Festfeiern galt der Gottesfriede (ἐκεχειρία); die
Teilnehmer verpflichteten sich zu gemeinsamem Schutze des
Heiligtums; sodann lautete z. B. der Eid der pylischen Am[pg 162]phiktyonen: „Ich will keine amphiktyonische Stadt zerstören,
noch vom fließenden Wasser abschneiden, nicht im Krieg,
nicht im Frieden; verletzt eine Gemeinde diese Bestimmung,
so will ich gegen dieselbe zu Felde ziehen und ihre Städte
zerstören.“ Mittelpunkte von Tempelvereinen waren folgende
Heiligtümer: die Poseidontempel auf der Insel Kalauria (an
der argolischen Küste), in Samikon (in Elis), auf dem Vorgebirge
Mykale (an der ionischen Küste Kleinasiens, Samos
gegenüber); der Heraklestempel bei Phaleron (bei Athen);
die Apollotempel auf Delos, auf dem Vorgebirge Triopion
(in Karien), zu Delphi.



Die bekannteste ist die pylische Amphiktyonie beim
Heiligtum der Demeter zu Anthela in den Thermopylen.
Dieselbe vereinigte sich gelegentlich des ersten heiligen
Krieges (593–584) mit der von Delphi. Aber auch in
der neuen Vereinigung heißen die Teilnehmer Pylagorai
(„die in Thermopylai Versammelten“), die Versammlung
Pylaia. Diese fand zweimal im Jahre statt: eine „Herbstversammlung“
beim Demeterheiligtum, und eine „Frühjahrsversammlung“
beim Apollotempel10. Mitglieder des
Vereins waren die Malier, Ötäer (d. h. Änianen), Dorier,
Phoker, Lokrer, Ionier, Achajer (von Phthia),
Perrhäber, Magneten, Doloper, Böoter, Thessaler.
Jeder Angehörige dieser 12 Stämme konnte an den
Festfeiern und Versammlungen teilnehmen; im Rate der
Amphiktyonen hatte jeder Stamm 2 Stimmen, wovon die
2 der Dorier sich zwischen der Metropolis und dem Peloponnes,
die der Ionier zwischen Euböa und Athen, die der
Lokrer zwischen den hypoknemidischen und hesperischen verteilten.
Die stimmführenden Vertreter der Stämme, welche
die Festfeier leiteten, hießen Hieromnemones.


[pg 163]

Die umfangreiche Vereinigung erhielt mit dem wachsenden
Ansehen, Einfluß und Reichtum des delphischen Orakels
immer größere Bedeutung und frühe auch Einfluß auf die
staatlichen Verhältnisse. Dieser Einfluß war nicht eben
segensreich. Die politischen Befugnisse des Vereins waren
von Hause aus schwankender Natur, und so kam es wiederholt
vor, daß mächtige Staaten denselben nur in Anspruch
nahmen, um ihr selbstsüchtiges, gewalttätiges Vorgehen mit
dem Rechtstitel einer heiligen Sache zu umkleiden (Athen
gegen Skyros, Philipp gegen die Phoker). Die Phoker
verloren nach ihrer Besiegung ihr Stimmrecht an Philipp
von Makedonien, erhielten dasselbe jedoch 268 v. Chr. zurück,
weil sie das delphische Heiligtum tapfer und erfolgreich
gegen den Galliereinbruch verteidigt hatten. 378 v. Chr.
erhielten die Ätoler, später auch die reiche Gemeinde
Delphi je 2 Stimmen. Zur Zeit des ätolischen Bundes
stand die Amphiktyonie ganz unter ätolischem, seit 146 v. Chr.
ganz unter römischem Einfluß.





§ 66. Staatenvereine.


Die staatlichen Bildungen der Hellenen vollziehen sich
alle im engen Rahmen einer Landschaft. Von weitergreifenden
Gestaltungen kennt die griechische Geschichte nur den
Bund (κοινόν). Zumeist knüpft die Gründung eines Städtebundes
an eine Amphiktyonie (s. § 65) an; so ist aus der A. von
Onchestos der böotische Städtebund, aus der A. vom Vorgebirge
Mykale, an dessen Abhang das Panionion, das
gemeinionische Heiligtum Poseidons lag, der ionische Zwölfstädtebund
(δωδεκάπολις), aus der A. vom Vorgebirge
Triopion mit einem Heiligtum des Apollo der dorische
Sechsstädtebund (ἑξάπολις), aus der A. von Delos, ebenfalls
mit einem Apolloheiligtum, erst der attische Seebund,
später der Bund der Inselbewohner hervorgegangen. Außer[pg 164]dem werden zu verschiedenen Zeiten erwähnt: ein Bund der
Thessaler, der Phoker, der Arkader, der Städte der Aiolis;
aber alle haben nur zeitweilig eine Rolle gespielt, ohne zu
festen staatlichen Bildungen zu führen. Zu größerer Bedeutung
sind diejenigen Bünde gelangt, in welchen ein Staat
kraft seines Übergewichts die Führung (Hegemonie) an
sich riß, wie Sparta im Bunde der Peloponnesier,
Athen im ersten und zweiten attischen Seebund,
Theben im böotischen Bund. Diese drei Staaten
waren gleichermaßen bestrebt, die Führung der Bundesglieder
in eine Herrschaft über Untertanen (ἀρχή) zu verwandeln.
Dagegen erhoben nun diese entschiedenen und
erfolgreichen Widerstand, indem sie bei einer nebenbuhlerischen
Macht Anschluß suchten. Die Gesandten von Mytilene
erklärten auf einer Versammlung der Peloponnesier
zu Olympia: „Solange uns die Athener zu gleichem
Rechte führten, folgten wir ihnen mit gutwilligem Eifer.
Als wir aber gewahrten, daß sie die Feindschaft gegen die
Perser fallen ließen und die Knechtung der Bundesgenossen
betrieben, begannen wir zu fürchten.“ So lösten sich jene
drei Staaten gegenseitig im kurzen Besitz einer Hegemonie
ab.



Mit Aufbietung der äußersten Mittel und zähester Rücksichtslosigkeit
hat insbesondere Athen das Streben verfolgt,
seine Führung im Seebund zu einer Herrschaft über
alle Hellenen zu erweitern. In einer Verhandlung mit
den Meliern stellten die Athener den Grundsatz auf: „Von
Billigkeit kann nur unter Gleichgestellten die Rede sein.
Mächtige suchen das Höchstmögliche zu erreichen, und die
Schwachen müssen sich drein finden.“ Der 1. oder delisch-attische
Seebund wurde 477 zur Abwehr persischer Angriffe
gegründet. Die kleineren Städte, denen allmählich
die größeren nachfolgten, zahlten, statt Schiffe zu stellen,
[pg 165]jährliche Matrikularbeiträge, welche von Hellenotamien auf
Delos verwaltet wurden, wo auch die Bundesversammlungen
stattfanden. 454 wurde die Bundeskasse nach Athen verlegt;
dorthin mußten von nun ab alle vier Jahre aus den
fünf Tributbezirken (ionischer, hellespontischer, thrakischer,
karischer und Inselbezirk) die Tribute (φόροι) abgeliefert
werden. Gegen säumige Schuldner wurde streng vorgegangen.
Abtrünnige Bundesgenossen wurden mit Waffengewalt
unterworfen und in ein Untertanenverhältnis
(ὑπήκοοι) zu Athen gebracht; nur wenige Bundesgenossen
behielten ihre Selbständigkeit (Autonomie). Auch die Gerichtsbarkeit
wurde den Bundesgenossen genommen: nicht
nur die schweren Kriminalfälle, sondern auch alle Zivilprozesse,
bei denen der Wert des Streitobjekts eine gewisse
Summe überschritt, mußten vor den Gerichten in Athen
verhandelt werden. Die durchweg demokratisch eingerichtete
Verwaltung der Bundesstädte überwachten athenische Aufsichtsbeamte
(ἐπίσκοποι), denen nötigenfalls Kommandanten
stehender Besatzungen (φρούραρχοι) zur Seite standen.
Durch wiederholte Abfälle suchten sich die Bundesgenossen
der verhaßten Knechtschaft zu entziehen, bis sich nach der
Schlacht bei Aigospotamoi (405) der Bund vollends auflöste.



Nur ein schwacher Abklatsch des 1. war der 2. attische
Seebund, 378/77 gegründet, um die durch den Königsfrieden
(387) garantierte Freiheit und Autonomie der
Hellenen gegen die Übergriffe der Lakedaimonier zu sichern.
Ein ständiger Bundesrat (συνέδριον) sollte die gemeinsamen
Interessen der Bundesglieder Athen gegenüber vertreten;
aber er war in Wirklichkeit bedeutungslos gegenüber
der athenischen Volksversammlung, welche immer die
letzte Entscheidung hatte. Die Bundesgenossen mußten
zwar nicht mehr die verhaßten „Tribute“ (φόροι), aber
schließlich doch wieder „Beiträge“ (συντάξεις) zahlen und
[pg 166]die von Athen verheißene Autonomie der Bundesgenossen
wurde wieder in mannigfacher Weise verletzt. Durch den
Bundesgenossenkrieg (357–355) stark erschüttert, fristete
der Bund ein Scheindasein bis zur Schlacht bei Chäronea
(338).



Die Aufrichtung einer Herrschaft über alle Griechen
gelang Athen so wenig als Sparta oder Theben. Die
tieferen Gründe des Mißlingens waren: der Mangel einer
festen dauernden Staatsordnung in den einzelnen Landschaften,
die durch die natürliche Abgeschlossenheit begünstigte
Eigenart derselben, endlich die Kleinheit der Landschaften,
deren keine die für eine gebietende Stellung erforderlichen
Machtmittel darbot. Eine Großmacht aus dem
Norden erzwang durch blutigen Sieg die politische Einheit
der Hellenen unter ihrem starken Zepter. In welcher
staatsrechtlichen Form wurde dieselbe ausgesprochen? Philipp
versammelte die Hellenen auf einer Tagfahrt zu Korinth;
hier schlossen dieselben einen Kriegsbund (συμμαχία)
gegen die Perser, und Philipp wurde zum Bundesfeldherrn
gewählt.



Die durchgebildetste Form eines griechischen Bundes
zeigt der achäische Städtebund (τὸ κοινὸν τῶν Ἀχαιῶν).
Seit früher Zeit versammelten sich die Bewohner der Landschaft
Achaja beim Amarion, einem Heiligtum bei Aigion.
Alexander hatte die Vereinigung 324 v. Chr. aufgelöst,
allein in den Wirren der Diadochenkämpfe traten 280 v. Chr.
die Städte Dyme, Patrai, Tritaia, Pharai zu einem
Bunde zusammen, welchem sich bald die zehn übrigen anschlossen.
Dank dem Verdienste des Bundesfeldherrn
Aratos breitete sich der Bund über die Grenzen Achajas
aus, erhielt sodann infolge des Anschlusses an Rom weiteren
Zuwachs, so daß er 191 den ganzen Peloponnes
umfaßte. Würdig der großen Überlieferungen
    [pg 167]des alten Hellenentums ist der Bund der römischen
Gewalt und Bedrückung mit dem Schwert in
der Hand entgegengetreten. Mit seiner ruhmvollen
Niederlage bei Korinth 146 endete die
griechische Geschichte.



In der Bundesordnung finden wir die reichen Erfahrungen,
welche die Geschichte darbot, mit staatsmännischem
Blicke verwertet. Alle Mitglieder sollen gleichberechtigt
und in ihren inneren Angelegenheiten
völlig selbständig, dagegen in der äußeren Politik
an die Beschlüsse der Gesamtheit gebunden
sein. An der Spitze steht der auf Jahresfrist erwählte
Bundesfeldherr, welcher das Bundessiegel in Händen
hat, neben ihm der Reiteroberst (ἵππαρχος), der Admiral
(ναύαρχος), der Kanzler (γραμματεύς). Dem
Bundesfeldherrn, welcher die auswärtige Politik zu leiten
hat, steht eine beratende Zehnerbehörde (δαμιοργοί) zur
Seite. Neben den Volksversammlungen des Bundes,
woran jeder 30 Jahre alte Bürger einer Bundesstadt teilnehmen
konnte, scheint es Versammlungen eines engeren
Kreises von Abgeordneten der Städte gegeben zu haben,
welche Polybios „Rat“ nennt. Die Bundesversammlungen,
in welchen die Beamten gewählt, ihre Rechenschaft entgegengenommen,
über Krieg, Frieden und Verträge beschlossen
wurde, fanden früher in Aigion statt; Philopömen,
„der letzte der Hellenen“, setzte es durch, daß dieselben
abwechselnd in allen Bundesstädten stattfanden, damit
ja keine einzelne Stadt sich als Vorort aufspielte.
Der Bund vermochte 30–40 000 Mann ins Feld zu
stellen, teils Söldner, teils Bürgermiliz; der Bundesfeldherr
bestimmte die Höhe des Kontingents der einzelnen
Städte. Den schwächsten Punkt bildeten die Bundesfinanzen;
die Matrikularbeiträge der einzelnen Städte gingen sehr
[pg 168]unregelmäßig ein. Geschichte wie Ordnung des Bundes
zeigen gleichermaßen das Bestreben, den Städtebund
zum Bundesstaat zu erheben; insbesondere weist
darauf die denkwürdige Bestimmung, wonach die Städte
„gleiche Gesetze, Gewichte, Maße und Münzen“ hatten.





§ 67. Nationalfeste.


Konnten die Hellenen nicht zur politischen Einheit
gelangen, so hatten sie doch das Bewußtsein der nationalen
Einheit in den Kämpfen mit den großen Mächten
des Orients gewonnen. Nirgends hat sich dies schöner
betätigt als in den vier großen Nationalfesten, die in
Olympia in Elis und in dem Tal Nemea in Argolis
zu Ehren des Zeus, in Delphi dem pythischen Apollo und
auf dem Isthmus bei Korinth im heiligen Fichtenhaine
Poseidons eben diesem Gotte zu Ehren gefeiert wurden.
Jeder freie Hellene durfte daran teilnehmen;
so wurde denn die Frage, wer „Hellene“ sei, hier erstmals
eine dringliche. Noch Alexander, Sohn des makedonischen
Königs Perdikkas, mußte in Olympia nachweisen, daß er
kein Barbar sei. Nach der heiligen Überlieferung sind die
Feste uralt und von den Göttern selbst anläßlich großer
Ereignisse gestiftet worden. In Wahrheit war selbst das
olympische noch im 8. Jahrhundert ein örtliches Fest, das
nur von den nächsten Nachbarn begangen wurde; erst allmählich
sind die Feiern durch das steigende Ansehen des
Heiligtums oder Orakels zu „panhellenischen“ geworden.
Die Pythien und Olympien waren „pentaeterisch“, d. h. sie
wurden immer im fünften Jahre gefeiert,
während die Isthmien und Nemeen als „trieterische“
in jedem dritten Jahre stattfanden.



Den schönsten Glanz erhielten die Feste durch das Wettspiel
(Agon). Kraft und Gewandtheit im Wettkampf zu
[pg 169]messen, ist aller gesunden Jugend höchste Lust, so auch des
jungkräftigen Volkes der Hellenen, welches im Stärkeren
den Besseren und Edleren bewunderte und als höchstes Ziel
allen Strebens erkannte:



„Immer der beste zu sein und es vorzutun allen andern.“

(Αἰὲν ἀριστεύειν καὶ ὑπείροχον ἔμμεναι ἄλλων.)




Wettspiele waren von alters her bei großen Totenfeiern
beliebt, wie schon Achill dem gefallenen Patroklos zu Ehren
solche veranstaltet. So waren auch jene großen Wettspiele
Griechenlands ursprünglich wohl Leichenspiele, die in
regelmäßiger Wiederkehr Heroen zu Ehren gefeiert und erst
nachträglich höheren Schutzherren, Göttern, geweiht wurden.



Hatten bei dem pythischen Feste die den Musen heiligen
Wettkämpfe (musische Agone) in Dichtkunst, Gesang zur
Zither (κιθαρῳδία) und Flöte (αὐλῳδία) und Zitherspiel
die erste Stelle, so rang man in Olympia wie auf dem
Isthmus und in Nemea vornehmlich um den Preis der Kraft
und Gewandtheit des Körpers und der Schnelligkeit der
Rosse (gymnische und hippische Agone). Anfangs waren
kostbare Preise ausgesetzt (ἀγῶνες χρηματῖται), später jedoch
bestand der höchste Lohn bei den Nationalfesten in einem
einfachen Kranze (ἀγ. στεφανῖται), der in Olympia von
wildem Ölbaum, in Delphi von Lorbeer, auf dem Isthmus
in alter Zeit von Fichte, später von Eppich, in Nemea gleichfalls
von Eppich gewunden wurde.





§ 68. Die olympische Feier.


„Gleichwie des Goldes lodernde Glut mächtigen Reichtum
überstrahlt, so weiß ich keinen herrlicheren Wettkampf
zu besingen, als den von Olympia“, singt Pindar. In das
breite, von waldigen Hügelketten umschlossene Wiesental des
mächtigen Alpheiosflusses tritt vier Stunden oberhalb
[pg 170]der Mündung der rauschende Gebirgsbach Kladeos ein.
In der Gabelung beider Gewässer lag ein Heiligtum und
Orakel des olympischen Zeus am Fuß eines waldigen
Hügels (Kronion), auf dessen Spitze sich seit uralter Zeit
eine Opferstätte des Kronos befand. Das Heiligtum gehörte
zum Gebiet der 6 Stadien flußaufwärts gelegenen
Achajerstadt Pisa. Die Spiele soll Pelops, der den König
Oinomaos von Pisa im Wagenrennen besiegte und dadurch
dessen Tochter und Erbin Hippodameia gewann, nach anderer
Sage Herakles gegründet haben. Letzterer habe auch das
Stadion abgeschritten. Leiter des Festes waren anfangs die
Pisaten, bis nach langen Streitigkeiten 572 die Eleer die
ausschließliche Festleitung in die Hand bekamen. Die Beteiligung
an der Feier, anfänglich auf die nächste Nachbarschaft
beschränkt, dehnte sich allmählich auf ganz Griechenland
aus.



Die erste gezählte Feier fällt in das Jahr
776 v. Chr. Damals habe Iphitos im Verein mit Lykurgos
die Begehung der Spiele neu geordnet und mit Koroibos,
dem Sieger im Wettlauf, die Aufzeichnung der Sieger
begonnen, welche den Olympiaden ihren Namen gaben.
Die Zählung der Olympiaden ist indes erst durch den
griechischen Geschichtsforscher Timaios (geb. ca. 350 v. Chr.)
der allgemein-griechischen Zeitrechnung zugrunde gelegt
worden. War das Fest ursprünglich ein eintägiges,
so wurde seine Dauer 472 v. Chr. auf fünf
Tage ausgedehnt; war ja doch mit der Teilnahme auch
die Zahl der üblichen Kampfesarten außerordentlich gewachsen.



Das Fest wurde noch lange gefeiert, nachdem der große
Konstantin das Christentum staatlich anerkannt hatte; erst
Theodosius erließ 393 n. Chr. ein Verbot desselben, dem
30 Jahre später Theodosius II. Nachdruck verschaffte, indem
er in den Zeustempel Feuer legen ließ. Die gewaltigen
[pg 171]Säulen und das Steingebälk desselben warfen Erdbeben
(522 und 551 n. Chr.) zu Boden, und der Kladeos bedeckte
die ganze Stätte mit 6 m hohem Sand und Geröll. (Beschreibung
von Olympia s. § 71.)



Die Feier des Festes verlief in seiner Glanzzeit
(400 v. Chr.) etwa folgendermaßen: Sobald „die elischen
Friedensbringer Zeus’ des Kroniden, der Jahreszeiten
Herolde“, den Beginn des heiligen Mondes (ἱερομηνία) verkündet
hatten und bei allen Hellenen umherzogen und zum Feste
einluden, war in ganz Hellas Gottesfriede (ἐκεχειρία). Wer
diesen verletzte, hatte schwere Buße zu zahlen. Der Haupttag
des Festes fiel auf den ersten Vollmond nach
der Sommersonnenwende, die ganze Dauer desselben
in die Gluthitze des Hochsommers, Ende des Juni und
Anfang des Juli. Längst vorher waren die Kampfbewerber
in Olympia zusammengeströmt, um hier in dem Gymnasium
und der Palästra die letzten Übungen durchzumachen und
sich einer Prüfung ihrer Würdigkeit zu unterwerfen.



Hernach kamen die Festgesandtschaften (θεωρίαι)
der hellenischen Städte; die üppige Pracht ihrer Gewänder,
Schmuckstücke, Wagen, Pferde und Schätze sollte den Reichtum
und die Macht ihrer Heimat vor ganz Hellas zeigen.
Endlich strömte die zahllose Schar der Hellenen aller Gaue
und Mundarten zusammen und lagerte sich in der weiten
Alpheiosebene unter freiem Himmel, begierig, in den nächsten
Tagen Hellas’ Pracht und Macht, Kunst und Herrlichkeit
zu schauen. Die Leitung des ganzen Festes und die Entscheidung
über die Kampfpreise lag in den Händen von neun,
später zehn, aus den elischen Bürgern gewählten „Hellanodikai“.



Der erste Tag begann mit dem Opfer, welches die
Eleer dem olympischen Zeus am großen Aschenaltar darbrachten;
darauf opferten auch die Festgesandtschaften und
[pg 172]überreichten die kostbaren Weihgeschenke ihrer Städte. Sodann
ließen die Hellanodikai die Kampfbewerber schwören,
daß sie sich während der letzten zehn Monate nach den Vorschriften
gewissenhaft vorbereitet haben und sich keiner unerlaubten
Mittel im Kampfe bedienen werden, und verlosten
die einzelnen Paare. Wer hierbei übrig blieb, wartete als
Zuschauer (ἔφεδρος), um hernach mit einem Sieger zu
kämpfen. Wer keinen Gegner fand, siegte, „ohne staubig zu
werden“ (ἀκονιτί).



Schon vor dem Grauen des zweiten Tages waren
die das Stadion (Laufbahn) umschließenden Wälle und der
Abhang des Kronoshügels dicht besetzt mit Tausenden von
Zuschauern, die des großen Schauspieles harrten, das heute
mit den Wettkämpfen der Knaben im Lauf, Ringen
und Faustkampf seinen Anfang nahm.



Darauf folgten am dritten Tag die Kampfspiele der
Männer, und zwar:



1. Der Wettlauf, das älteste aller Kampfspiele. Man
begann mit dem Dauerlauf (δόλιχος), wobei es galt, die
genau 600 olympische Fuß (= 192 m) lange Laufbahn
24mal zurückzulegen. Völlig nackt eilten die Läufer über
die Bahn im tiefen Sand dahin. Schön sagt ein Epigramm
von einem Sieger im Lauf:



„Nur an den Schranken erblickten wir ihn, des Menekles Sprößling,

Oder am äußersten Ziel, nicht in der Mitte der Bahn.“




Bei dem darauf folgenden einfachen Wettlauf (στάδιον)
wurde die Bahn nur einmal, bei dem Doppellauf (δίαυλος)
sodann zweimal durchmessen. Der Sieg im einfachen Wettlauf
galt für besonders ehrenvoll, weil nach dem Sieger die
Olympiade benannt wurde.



2. Der Ringkampf (πάλη). Sieger war, wer seinen
Gegner dreimal so geworfen hatte, daß dieser mit beiden
Schultern den Boden berührte; dabei war vieles erlaubt,
[pg 173]was heute als unstatthaft gilt: dem Gegner ein Bein zu
stellen, denselben in die Kniekehle zu schlagen, ein Bein emporzureißen,
die Glieder zu verdrehen, ihn durch Seitensprung
von hinten zu fassen oder mit den Schenkeln zu umschlingen.



3. Der Faustkampf (πυγμή). Hierfür wurden die
Hände und Unterarme mit weichen Riemen von Ochsenhaut
umwunden, die später noch mit Metallplatten belegt wurden.
Wer nicht rechtzeitig mit dem Arme parierte oder mit dem
Körper ausbog, dem fielen die Fausthiebe wie Hammerschläge
auf Haupt und Brust nieder. Deutlich bezeugen
dies noch heute die verschwollenen „Faustkämpferohren“ an
alten Bildwerken.



4. Der vereinte Ring- und Faustkampf (παγκράτιον),
welcher nicht mit dem Werfen, sondern erst dann
endete, wenn der Geworfene durch Ausstrecken der Hand
sich für besiegt erklärte. Mag diese Kampfart von Hause aus
berechtigt gewesen sein, insofern hier nur die mit geschulter
Gewandtheit vereinte Körperkraft siegte: späterhin hat dieselbe
jene Zunft der Berufsathleten mit den „gewaltigen
Stieresmuskeln, Schultern ganz von Erz“ großgezogen,
welche dem Schöpfer des „Herakles Farnese“ das Vorbild
geliefert haben.



Der vierte Tag brachte 1. das glänzendste Schauspiel:
die Wagenrennen. Man rannte mit Viergespannen (seit
404), auch mit Zweigespannen von ausgewachsenen Pferden
(συνωρὶς τελείων ἵππων) oder (seit 380) von Fohlen
(πώλων). Zahllose bildliche Darstellungen, insbesondere
aber die herrlichen Schilderungen Homers (Il. 23, 262 ff.)
und Sophokles’ (Elektra 698 ff.) vergegenwärtigen uns die
tieferregte Anteilnahme der Zuschauer. Besondere Aufmerksamkeit
und Geschicklichkeit erforderte das Umfahren der
Zielsäule (νύσσα); bei dem Gedränge, das hier entstand –
es liefen immer alle konkurrierenden Gespanne auf einmal –,
[pg 174]waren Unglücksfälle nicht selten. Wie heutzutage siegten die
Pferde und ihr Besitzer, nicht etwa der Wagenlenker oder
Reiter, der im Fall des Sieges nur eine Siegerbinde (Tänia)
erhielt. Seit 648 war auch das Wettreiten (κέλητι) in
Olympia eingeführt.



Hierauf folgte 2. der Fünfkampf
    (πένταθλον – ἅλμα, ποδωκείην, δίσκον, ἄκοντα, πάλην), welcher die Vereinigung
der ältesten und einfachsten Wettkämpfe und damit
die Blüte hellenischer Gymnastik darstellt. „Die Kämpfer
im Pentathlon“, sagt Aristoteles, „sind die schönsten Leute,
da ihr Körper zur Kraftleistung und zur Schnelligkeit in
gleicher Weise befähigt ist.“ Nach dem feierlichen Vortrag
eines „pythischen Liedes“ durch den Flötenspieler begann
der Kampf mit dem Weitsprung. Man sprang mit
Schwungkolben (ἁλτῆρες), unseren Hanteln ähnlich, in den
Händen, welche sowohl die Weite des Sprunges als die
Sicherheit des Niederkommens steigerten. Es folgte der
Wurf des Diskos, einer linsenförmigen Erzscheibe, welche
möglichst weit frei durch die Luft geschleudert werden mußte.
Mit Speerwurf nach einem Ziele, Lauf und Ringkampf
schloß das Pentathlon. Die lange Reihe der dreitägigen
Wettkämpfe endete mit 3. dem Kriegerlauf
(ὁπλιτῶν δρόμος), einem Wettlauf junger Krieger, welche
früher in voller Waffenrüstung, später nur mit ehernem
Schilde bewehrt liefen.



Der fünfte Tag war der Tag der Sieger. Nachdem
schon vorher jeder Sieger einen Palmzweig erhalten
hatte, überreichten ihnen jetzt die Hellanodiken das köstlichste
Besitztum eines Hellenen, den zum Kranze gebogenen Ölzweig,
den ein Knabe, dem beide Eltern noch lebten (παῖς ἀμφιθαλής),
mit goldenem Messer vom heiligen Ölbaum (κότινος)
geschnitten hatte. Herolde verkündeten allem Volk die Namen
der Sieger, ihrer Väter und Heimatsorte. In festlichem
[pg 175]Zuge, voran die reichgeschmückten Festgesandtschaften, zogen
die Sieger zu den Altären der Götter, ihre Dankopfer darzubringen.
Festliche Reigen sangen frohe Lieder, bis die
Sieger zum Festmahl im Prytaneion gerufen wurden,
wo Dichter wie Pindar durch Siegeslieder (ἐπινίκια) ihren
Ruhm feierten. Große Ehren erwarteten die Sieger zu
Hause: so singt Xenophanes von Kolophon (ca. 530 v. Chr.):



„Ja, wenn einer den Sieg mit hurtigen Füßen erwürbe,

Oder im Fünfwettkampf, wo das Gehege des Zeus

Liegt an Pisas Flut in Olympia, oder als Ringer,

Oder auch, daß er der Faust schmerzende Künste versteh’,

Oder den schrecklichen Kampf Pankration, wie sie ihn heißen,

Herrlicher scheint er dann allen den Bürgern zu schau’n,

Wird bei Spielen die Ehre des vordersten Sitzes erhalten

Und durch Speisung geehrt aus dem Vermögen des Volks,

Auch ein Geschenk von der Stadt wird stets ihm bleiben als Kleinod.“




Als Alkibiades einst einen dreifachen Wagensieg errungen,
bewirtete er die ganze Festmenge, wozu ihm Lesbos den
Wein gab. In der Altis (§ 71) konnte der Sieger eine
Statue mit Inschrift aufstellen lassen; doch erst nach dem
dritten Siege durfte sie Porträtähnlichkeit haben. Aber so
groß einst die Zahl dieser Siegerstatuen gewesen war,
keine derselben ist unversehrt gefunden worden. Auch nach
dem Ende des Festes blieben Tausende in Olympia versammelt.
Ein großer Markt von Handwerkern, Künstlern,
Kaufleuten hatte sich ringsum ausgebreitet; Beschlüsse und
Verträge von Staaten wurden verkündet; Geschichtschreiber
und Dichter lasen ihre Werke vor, Redner und Philosophen
hielten Vorträge (ἐπιδείξεις): Herodot, Gorgias, Hippias,
Prodikos, Lysias (or. 33) und andere haben hier zu ganz
Hellas gesprochen.





      

    

  
    
[pg 176]

V. Abschnitt.

Klassische Ruinenstätten.


Nicht bloß aus den Schätzen der Literatur schöpfen wir
die Kenntnis des griechischen Altertums, sondern auch der
unerschöpflich reiche Boden von Hellas selbst spendet uns
immer reichlicher fließende Quellen für die Erkenntnis des
öffentlichen Lebens, der Kunst und des Gottesdienstes jenes
edelsten Volkes der alten Welt; wie Dio Chrysostomus in
der 31. Rede sagt: „noch mehr freilich tun die Steine und
die Trümmer der Bauwerke die hehre Pracht und Hoheit
von Hellas kund.“ Und zwar sind die Ruinenstätten
Griechenlands Zeugen der verschiedensten Kulturepochen
von den Tagen des heroischen Königtums bis in die Zeiten
der römischen Kaiser herab.




§ 69. Tiryns und Mykenä.


Wir beginnen unseren Rundgang mit der sagenumsponnenen
Burg des „festummauerten“ Tiryns (s. Plan), dem
Herrschersitz des Perseus, wohin die alte Sage die Geburt
des Herakles verlegt. Von der uralten Seestadt Nauplia,
am inneren Winkel des Argolischen Meerbusens, wandern
wir auf der Straße nach Argos dahin und gelangen etwa
beim 4. Kilometerstein an einen langgestreckten, etwa 30 m
langen und fast 100 m breiten Hügel rechts der Straße,
der sich von allen Seiten frei nur 18 m über die argivische
Ebene erhebt (22 m Meereshöhe). Wir begeben uns an
die vom Meere abgekehrte östliche Langseite des Kalksteinfelsen,
an welcher der fahrbare Hauptaufgang zur Burg
emporführt. Um die Steigung aus der Ebene allmählich
zu überwinden, ist in nord-südlicher Richtung dem Berg
[pg 177]entlang eine Rampe aufgemauert (1), auf der man (bei 3)
an einen Mauerdurchlaß (nicht Tor!) gelangt, der rechts
von einem massigen, noch heute mehr als 7 m hohen
Turm (2) überragt wird.



Wir sind in den Mauerring eingetreten. Von dem
Durchlaß zweigt rechts der Weg zur niedriger gelegenen
Mittelburg ab, während der Weg zur Oberburg in der
bisherigen Richtung weiterführt, von hohen Mauern umschlossen.
Der Weg ist gesperrt durch das feste Burgtor (4).
Wir durchschreiten dasselbe, gelangen auf einen
weiten Vorplatz (5) und stehen nun vor dem auf der Südseite
der Oberburg angelegten großen Propylaion
(Torbau, 6), das nicht zur Befestigung, sondern zum
Schmuck diente. Die Bestandteile der sehr einfachen, im
wesentlichen bis in die Blütezeit der griechischen Baukunst
beibehaltenen Anlage sind 1. die eigentliche Torwand (in
der Mitte) mit der zweiflügeligen Tür, 2. die Vorhalle,
deren Schauseite gebildet ist durch zwei Säulen zwischen
zwei „Anten“ (Mauerenden), 3. die Hinterhalle.



Haben wir diesen Torbau passiert, so öffnet sich vor
uns der große Vorhof (7), und wir stehen nun auf der
Stätte der erfolgreichen Ausgrabungen Schliemanns und
Dörpfelds in den Jahren 1884/85, die uns zum erstenmal
eine klare Vorstellung von der Anlage eines heroischen
Herrscherpalastes gegeben haben. Ein zweites, kleineres
Propylaion (8) von derselben Anlage wie das erste, in
dem wir das homerische πρόθυρον τῆς αὐλῆς (Od. 1, 103)
erkennen dürfen, führt uns in den säulenumgebenen Hof
der Männerwohnung (9), die αὐλή. Noch ist der solide
Kalkestrich erhalten, auf dem vor drei Jahrtausenden die
Herren der Burg, ihre Mannen und Gäste wandelten. An
der Südseite befindet sich der mächtige Altar (s. Plan), auf
dem der Herr des Hauses opferte (Il. 11, 772 ff.).


[pg 178]

An die Nordseite des Hofes, also gegen Süden geöffnet,
schließt sich der Männersaal (μέγαρον) an, der Mittelpunkt
des Palastes, der höchste Punkt der Burg. Vom
Hofe aus betritt man zuerst die Vorhalle (10)
    (αἴθουσα δώματος); von dieser führen drei Türen zu einem Vorsaal
(πρόδομος), von diesem eine Tür in den eigentlichen
Saal (11). Die Menge der zu durchschreitenden
Vorräume (sechs im ganzen) kennzeichnet die Hoheit des
Herrschers. Vier Holzsäulen in der Mitte dienten als
Stützen für das Dach, das wohl in der Mitte eine Öffnung
für Oberlicht und Rauchdurchlaß hatte. Zwischen diesen
Säulen war nämlich der runde Herd angeordnet. Der
Grundriß des Megaron kehrt fast genau wieder bei den
ältesten griechischen Tempeln, den Wohnhäusern der Götter.



Sehr überraschend war, daß sich bei den Ausgrabungen
keine direkte Verbindung vom Männersaal zum Frauengemach (IV)
vorfand. Letzteres lag, rings von anderen
Gemächern umgeben, schwer zugänglich im innersten Teil
des Palastes. Wir erreichen es, wenn wir vom großen
Propylaion (6) aus den langen Korridor (I), dann den
Vorhof (II), endlich den Hof (III) durchschreiten. Die
Ähnlichkeit mit dem Männersaal springt sofort ins Auge,
nur die Maße sind bedeutend kleiner. Unter den Nebengelassen,
die wohl zum großen Teil als Schlafgemächer
für Herrschaft und Gesinde dienten, ist besonders hervorzuheben
das kleine, fast quadratische Badezimmer (12),
dessen Boden aus einem einzigen kolossalen Stein besteht.



Wir wenden uns nun zu den riesenhaften Befestigungen.
Den späteren Griechen erschienen sie so gewaltig,
daß sie den Bau derselben dämonischen Wesen, den Kyklopen,
zuschrieben, und daß der griechische Baedeker Pausanias
(2. Jahrh. n. Chr.) sie den ägyptischen Pyramiden an die
Seite stellte. Mächtige, kaum bearbeitete Blöcke sind auf[pg 180]einandergetürmt, die Fugen durch kleinere Steine und
Lehmmörtel ausgefüllt. Höchst interessant ist die Mauerkonstruktion
an der Süd- und Ostseite. Von dem großen
Burghof (7) führt nämlich, den Mauerkern durchbrechend,
eine schmale Treppe (A) in den 7 m tiefer gelegenen, überwölbten
Korridor (C); in diesen münden fünf stattliche,
gleichfalls überwölbte Kammern (BB). Über diesen unterirdischen
Gängen und Kammern erhob sich der massive
Mauerbau, der an dieser Stelle, ein unzerstörbares Bollwerk
bildend, die mächtige Dicke von ca. 17 m erreichte,
während sonst die Mauerstärke gegen 8 m beträgt. Ganz
gleich ist die Anlage an der Nordostseite. Ohne Zweifel
dienten diese kasemattenartigen Kammern, die sich in ganz
ähnlicher Konstruktion in Karthago finden, als Magazine
für Lebensmittel, Waffenvorräte u. dgl.




TirynsTiryns.



Die Königsburg von Tiryns weist auf einfache, ursprüngliche
Lebensverhältnisse, wie die Gedichte Homers.
Sie zeigt einfachen, an orientalische Muster gemahnenden
Schmuck und ist an Pracht und Ausdehnung nicht zu vergleichen
mit den Palästen der assyrischen und ägyptischen
Herrscher. Und doch zeigt die kolossale, übrigens durch und
durch praktische und übersichtliche Anlage, daß der bauende
Herrscher eine despotische Gewalt über seine Untertanen
besessen haben muß, vermöge deren er sie zwang, die Steinkolosse
(die Bodenplatte des Badezimmers wiegt ca. 400 Ztr.,
die Mauersteine meist 80–200 Ztr.; der Türsturz des
Löwentors von Mykenä etwa 600 Ztr., ein Stein am sog.
Schatzhaus des Atreus gar 2400 Ztr.) aus den Steinbrüchen
beizuschaffen und zusammenzufügen. Tiryns war
für jene Zeiten eine Festung ersten Ranges, die dem
Herrscherhaus unbedingte Sicherheit gegen feindliche Angriffe
bot. Die wichtigsten Mittel der Verteidigung sind richtig
und mit sicherem Blick verwendet, außer den starken Mauern
[pg 181]Türme (d, e, 2, den Mauerdurchlaß rechts, also den Angreifer
an der unbeschildeten Seite flankierend), ferner möglichste
Beschränkung der Zugänge: es sind deren nur zwei,
das Haupttor, durch welches der Fahrweg führt, und die
schmale, von Westen direkt auf die Mittel- und Oberburg
führende Treppe (b), die leicht zu sperren war und bei Überfällen
einen geschickten Ausweg bot, um entweder den von
Osten Angreifenden in den Rücken zu fallen oder im letzten
Augenblick die Burg unbemerkt zu verlassen. Außerdem ist
für Vorratskammern (B, f) und Wasser (c Zisterne) Vorsorge
getroffen. Kurz, wir haben in Tiryns das vollendetste und
besterhaltene Muster einer vorhomerischen Königsburg.



Wenden wir den Blick von der Burg gen Norden, so
haben wir vor uns den Berg, der das hochberühmte Heraion,
den Tempel der argivischen Hera, trug; hinter demselben
liegen die Ruinen der Königsburg Mykenä, des Herrschersitzes
Agamemnons. Wenn Tiryns die nahe Meeresküste
und Ebene beherrschte, so war Mykenä ein Bergschloß,
das, ebenso uneinnehmbar, die von Norden kommenden
Straßen sperrte. Die einer etwas späteren Zeit angehörigen
Mauern der Burg sind regelmäßiger und kunstvoller als
in Tiryns; außer den oben beschriebenen sog. kyklopischen
Mauern finden sich nämlich hier auch solche, die aus sorgfältig
aneinandergepaßten polygonen und oblongen Steinen
gebildet sind. Aber auch hier finden wir nur zwei Zugänge,
von denen der westliche als das Löwentor weltbekannt
ist. Zu demselben führt ein prachtvoll gemauerter
Torweg, dessen rechte Seite durch einen Turm gedeckt ist.
Das Tor ist gebildet durch zwei mächtige Türpfosten, über
welche der Türsturz gelegt ist, ein einziger kolossaler Stein
von 5 m Länge, 2,5 m Tiefe, ca. 1 m Höhe. Eine zweiflügelige
Türe, die mit Querbalken gesperrt wurde, schloß
die Öffnung. Über dem Türsturz ist hier, wie bei allen
[pg 182]Toren dieser Epoche, in der über dem Tor aufsteigenden
Mauer ein dreieckiger Raum ausgespart, damit der Druck
der Mauer nicht die Mitte des Türsturzbalkens belaste.
Dieses Dreieck ist in Mykenä mit einer ziemlich dünnen
Platte ausgefüllt, worauf in erhabener Arbeit zwei als
Wappentiere gegen eine Säule ansteigende Löwen dargestellt
sind, wohl das älteste Denkmal der Bildhauerei auf
griechischem Boden.



Im übrigen nimmt Mykenä eine einzigartige Stellung
ein durch seine Grabbauten. 1876 wurden von Schliemann
innerhalb des Burgrings beim Löwentore in einem
von einer doppelten Reihe aufrechtstehender Platten umschlossenen
Kreise von 26,5 m Durchmesser sechs in den
Felsen der Burg gehauene Schachtgräber mit reichen
Goldschätzen (Totenmasken, Bechern, Diademen und sonstigen
Schmuckgegenständen) aufgedeckt. Über dem vierten Grabe
fand sich eine ummauerte Opfergrube, durch welche man
die Spenden für die Toten in die Erde fließen ließ, ein
monumentaler Beweis dafür, daß schon in der ältesten Zeit
bei den Griechen ein Seelenkult bestand (vgl. § 51). Großartige
Kuppelgräber befinden sich außerhalb der Burg,
die sog. Schatzhäuser (Thesauren), von welchen das des
Atreus am besten erhalten ist. Ein 6 m breiter und 35 m
langer Gang, Dromos, führt durch ein von zwei mächtigen
Steinbalken überdecktes Portal in einen kreisrunden Kuppelbau,
Tholos, von 15 m Durchmesser am Fußboden und
gleicher Höhe; der bienenkorbartige Raum ist durch 33 horizontale
übereinander vorragende Steinringe von sorgfältigster
Konstruktion gebildet. Von dem Hauptraum führt eine Türe
in ein in den Felsen eingehauenes Nebengemach von
6,5 m Quadratfläche und 3 m Höhe, wohl die eigentliche
Grabkammer, während der gewölbte Hauptraum für die
Darbringung der Totenopfer bestimmt war. (Vgl. auch § 63.)




[pg 183]

§ 70. Die Akropolis von Athen.


Von den Königsburgen der sagenberühmten Herrengeschlechter
richten wir den Blick auf die heilige Götterburg
der Athener, die Akropolis. Nicht von jeher hat dieselbe
heiligen Zwecken gedient. Reichen Wechsel der Menschen
und Verhältnisse hat sie im Lauf der Jahrhunderte gesehen.
Ein frei und kühn aufragender Kalkfels (156 m über dem
Meer, ca. 80 m über der Stadt, gegen 300 m lang und
bis zu 130 m breit), war die Akropolis in kriegerischer, friedloser
Zeit wie geschaffen zur Anlage einer festen Burg, hoch
genug, um die umliegenden niedrigeren Hügel und die Ebene
zu beherrschen, ohne daß jedoch der Verkehr mit der unteren
Gegend irgend erschwert gewesen wäre, und weit genug vom
Meere entfernt, um gegen räuberische Überfälle von dieser
Seite her gesichert zu sein. An die Akropolis knüpfen sich
die ersten historischen Erinnerungen der Athener an, hier
war die älteste Ansiedelung; an die Burg lehnte sich allmählich,
ähnlich wie im Mittelalter, die Stadt an. Dementsprechend
ist die ursprüngliche, noch in den attischen Urkunden
der späteren Zeit übliche Bezeichnung der Burg
einfach Polis; seitdem eine Unterstadt entstanden war, kam
zur genaueren Unterscheidung der Name Akropolis auf.



So befand sich denn auf der Burg, vermutlich in ähnlicher
Anlage wie auf Tiryns, der uralte Herrschersitz des
sagenhaften Königs Kekrops (daher Kekropia) und seiner
Nachfolger, später des Theseus und seines Geschlechts; Reste
des alten Königspalastes sind auf der Nordseite der Burg
östlich vom Erechtheion aufgedeckt worden (s. Plan!). Natürlich
war derselbe von mächtigen sogenannten kyklopischen
(§ 69) Mauern umgeben, die am stärksten sein mußten im
Westen, weil hier der Berg von dem niedrigeren Areopag
nur durch eine kleine Einsattelung getrennt ist. Ein glück[pg 184]licher Zufall hat es gefügt, daß uns auch von dieser ansehnlichen
Befestigung Reste erhalten sind in mächtigen Mauerstücken
südlich von den Propyläen, an der SW.-Ecke des
Parthenon und der SO.-Ecke der Burg. Mauer und Palast,
von den Athenern auf die Ureinwohner, die Pelasger, zurückgeführt,
hießen später das Pelasgikon.



Auch nach dem Aufhören der Königsherrschaft behielt
die Akropolis ihren Charakter als Festung. Hier residierten
die Peisistratiden, wohl in dem alten Königspalast. Aus
ihrer Zeit (6. Jahrh.) stammte der durch eine glückliche Entdeckung
des Jahres 1885 in seinen Fundamenten aufgefundene
alte Athenatempel der Burg (s. Plan).



Es war die alte Hauptstätte des Athenakultes, die
Peisistratos, der Stifter des Hauptfestes der Stadtgöttin,
der Panathenäen, verschönte, indem er um das schon früher
erbaute eigentliche Tempelhaus eine Säulenhalle dorischen
Stils legte, so daß der Tempel ein sog. Peripteros wurde.
Wegen seiner Länge von 100 altatt. Fuß = 33 m hieß der
Tempel Hekatompedos, der 100füßige. Das Material
des Baues war Kalkstein aus dem Peiraieus, sog. Poros.
Durchschritt man die Säulenhalle von Osten her, so gelangte
man zunächst in die Vorhalle (Pronaos), von hier in das
durch zwei Säulenreihen in drei Schiffe geteilte, eigentliche
Gotteshaus (Naos), in dem ein altes Kultbild der Göttin
stand. Hinter diesem Hauptraum, von ihm durch eine massive
Wand getrennt, lag das aus einem Saal und zwei
Kammern bestehende Hinterhaus (Opisthodomos), das nur
von Westen aus betreten werden konnte. Dies war das
Schatzhaus der Athena; hier wurden die Gelder der Göttin
und seit 454 v. Chr. der Tribut der athenischen Bundesgenossen
aufbewahrt und verwaltet.




Akropolis von Athen.AKROPOLIS von ATHEN.



Einen Einschnitt in der Geschichte und Bedeutung der
Akropolis bildet das Jahr 479. Nachdem die Perserscharen
[pg 186]des Xerxes 480 nach vergeblichem Angriff auf die von Natur
schwache, aber seit uralten Zeiten stark befestigte Westseite
die Burg auf einer schmalen Hintertreppe in der Nähe des
späteren Erechtheion (vgl. die Hintertreppe in Tiryns) erstiegen
und alles Brennbare niedergebrannt hatten, zerstörten
sie 479 beim zweiten Einfall in Attika vollends alles, was
sie im vorigen Jahr übrig gelassen hatten. Das gleiche Jahr
aber brachte die Siege der Griechen bei Platää und Mykale
und damit für Athen eine Zeit raschen politischen Aufschwungs.
Im Kriege mit Xerxes hatte man die Erfahrung gemacht,
daß die Burg den Bürgern nicht den Schutz bot, dessen die
bis dahin offene Stadt barbarischen Feinden und auch eifersüchtigen
Stammesbrüdern gegenüber bedurfte. Sie konnte
ja höchstens eine beschränkte Anzahl Bewaffneter aufnehmen.
Man schritt also dazu, die Befestigungslinie möglichst weit
hinauszuschieben und die ganze Stadt, ja auch den Hafen
Peiraieus in dieselbe hereinzuziehen. Damit fiel bei den damaligen
Mitteln der Belagerung die Bedeutung der Burg als der
Hauptbefestigung Athens, eine Tatsache, die den Wandel der
Zeiten recht deutlich macht: nicht mehr auf dem einen Herrschergeschlechte,
sondern auf der Gesamtheit der freien Bürger
ruhte der Staat. Wie nun schon bisher die Akropolis der
Hauptkultsitz der Athener war, so sollte sie es in Zukunft
erst recht bleiben, ja sie sollte aus einer Festung gleichsam
ein großer Altar der Götter werden.



So beginnt denn alsbald rührige Arbeit auf der zerstörten
Burg. Der alte Athenatempel wurde wieder in
stand gesetzt – man scheute sich, die alte Kultstätte zu verlassen
–, nur die von den Persern zerstörte Säulenhalle
wurde nicht wiederhergestellt, da man wohl alsbald den
Plan ins Auge faßte, einen zweiten, dem Fortschritt der Zeit
mehr entsprechenden, schöneren Tempel aufzurichten. Jedenfalls
noch im 4. Jahrhundert v. Chr., vielleicht sogar noch im
[pg 187]2. Jahrhundert n. Chr. stand dieser altehrwürdige Bau und
diente den obengenannten heiligen und profanen Zwecken.
Dann wurde die bis dahin sehr unebene Oberfläche zur Aufnahme
größerer Bauwerke umgestaltet. Denn während in
der vorpersischen Zeit das Terrain schon von der Mittelachse
des späteren Parthenon nach Süden abfiel, ließ jetzt
Kimon die große Südmauer (Plan!) bis zur heutigen
Höhe errichten und die zwischen der Mauer und jener Absenkung
entstandene Lücke mit Schutt auffüllen, so daß nun
erst das breite Unterlager entstand, auf dem in gehöriger
Entfernung vom alten Athenatempel ein weit großartigerer
Neubau aufgeführt werden konnte. Die Umgestaltung des
Baugrundes war ein gewaltiges Werk, das fürstliche Mittel
erforderte; gleichwohl war es nur eine Vorarbeit. Noch
unter Kimons Staatsleitung wurden die Fundamente des
neuen Tempels gelegt und am Oberbau angefangen; wie
dieser mächtige Führer der Aristokratie auch ein neues Burgtor
erbauen ließ, von dem noch Reste hinter den späteren
Propyläen zu Tage liegen. Unter ihm wurde auch zwischen
Propyläen und altem Tempel zur Erinnerung an die
Perserkriege auf Staatskosten die Statue der Athena
Promachos errichtet, ein ehernes Kolossalbild von der
Hand des Pheidias, das Wahrzeichen der Burg, das den
zur See heimkehrenden Athener schon von ferne grüßte.



Durch Kimons gezwungenen Rücktritt vom politischen
Schauplatz (461) wurde diese Bautätigkeit unterbrochen.
Und nun kam ein Stärkerer ans Ruder, dessen Name immer
mit den glänzenden Prachtbauten der Akropolis zusammengenannt
werden muß – Perikles. Unter seiner Staatsleitung
wurde die Akropolis zu dem umgeschaffen, was sie
im Altertum war und noch heute trotz aller Greuel der
Verwüstung ist, zu dem unvergänglichen und unvergleichlichen
Kleinod hellenischer Kunst. Trefflich schreibt über
[pg 188]diese glanzvolle Bauperiode Plutarch (ca. 100 n. Chr.):
„Von jedem einzelnen dieser Werke glaubt man, daß es
nur in mehreren Menschenaltern zum Ziele gelangen könnte,
und sie alle kamen in der Blütezeit einer einzigen Staatsleitung
zur Vollendung. So verdienen denn die Werke des
Perikles um so größere Bewunderung, weil sie, in kurzer
Zeit ausgeführt, dennoch so lange Dauer erlangt haben.
Denn schon damals war jedes derselben durch seine Schönheit
alt, durch die Höhe seiner Kunst aber erscheint es bis
heute neu und wie eben vollendet. Unberührt von der
Zeit, bewahrt ihr Aussehen den Duft der Frische, als ob
ihnen ein ewig blühendes Leben und eine niemals alternde
Seele eingehaucht wäre.“ Unter Perikles wurde wieder
von neuem angefangen: die unter Kimon gemachten Anfänge
befriedigten seinen und seiner Gehilfen hohen Geist nicht
mehr. Die halbbearbeiteten Werkstücke des Kimonischen
Athenatempels wurden zur Aufführung der großen
Nordmauer (fälschlich Mauer des Themistokles genannt),
und zur Ausfüllung des Raumes hinter derselben verwendet.
In die Mauer wurden auch mit sinniger Absicht die Trümmer
des von den Persern teilweise zerstörten alten Athenatempels
verbaut: der Unterstadt zugekehrt, sollten diese Trümmer,
ein ewiges Denkmal der persischen Barbarei, den Bürgern
eine stete Mahnung an Zeiten schweren Unglücks, aber auch
nationaler Erhebung der Vorfahren sein.



Eine völlige Neugestaltung erhielt der Aufgang zur
Burg. Durch den Baumeister Mnesikles ließ Perikles hier
die Propyläen (437–432) erbauen. Dieses Prachttor,
in der Hauptsache erhalten, ist ein unsymmetrischer Bau,
was darin seinen Grund hat, daß der ursprüngliche Plan
des Baumeisters nicht zur vollständigen Ausführung kam.
Es zerfällt in drei ungleiche Teile: 1. den Mittelbau, in
dem die Bestandteile der vorgeschichtlichen Propyläenbaues
[pg 189]wiederkehren, nämlich die Quermauer mit fünf Toren, die
(westliche) Vorhalle, deren Front von sechs dorischen Säulen
getragen und deren Inneres durch zwei Reihen mit je drei
ionischen Säulen in drei Hallen gegliedert ist, endlich die
schmälere (östliche) Hinterhalle, deren Front abermals sechs
dorische Säulen bilden; durch die dritte führt der Hauptaufgang
zur Burg; 2. den Nordflügel, die sogenannte Pinakothek
(Aufbewahrungsort für Votivgemälde); 3. den verkümmerten
Südflügel. Dieses Prachttor allein ist Beweis
genug, daß Perikles die Burg nicht mehr als Festung betrachtete,
nicht minder der Umstand, daß durch ihn auf der
großen Bastion, die schon in den ältesten Zeiten den Eckabschluß
der Südmauer bildete, kühn und frei in die herrliche
Landschaft hinausragend, der kleine Tempel der
Athena Nike erbaut wurde.



Treten wir nun durch das Prachttor in den heiligen
Bezirk der Burg ein, so erhebt sich vor unseren Augen in
strahlender Schöne und doppelt imposant wegen seiner um
etwa 10 m höheren Lage der Parthenon, der neue
Tempel der Athena. An Stelle des Kimonischen Athenatempels,
jedoch mit diesem im Grundriß nicht ganz zusammenfallend,
wurde er unter Oberleitung des Pheidias
von den Baumeistern Iktinos und Kallikrates in den Jahren
447–438 erbaut. Wir ziehen auf der alten Prozessionsstraße
hinan und betreten den Tempel von Osten her, an
seiner Vorderseite (bei den christlichen Kirchen des Mittelalters
liegt im Gegenteil die Front gegen Westen, der Altarraum,
der Chor, gegen Sonnenaufgang). Wir steigen die
drei mächtigen Stufen, welche, wie fast bei allen griechischen
Tempeln, die Grundlage (Krepis) bilden, hinauf und stehen
nun auf der Fläche des Tempels, dem Stylobat, der eine
Breite von 30,9 m und eine Länge von 69,5 m hat. Auf
diesem erheben sich als Träger des Dachgebälks ringsum
[pg 190]dorische Säulen – der Tempel ist also ein Peripteros –
und zwar je 8 an den Schmal-, je 17 an den Langseiten
(Höhe 10,4 m, unterer Durchmesser 1,9 m). Aus der
Säulenhalle (Peristyl) gelangen wir zunächst in den Pronaos
(in der Front sechs dorische Säulen) und von diesem in den
eigentlichen Tempel. Dieser hieß, ebenso wie der (33 m
lange) alte Athenatempel (s. S. 184 ff.), Hekatompedos,
der 100füßige, wegen seines Längenmaßes von 100 altattischen
Fuß = 32,84 m – man schließt daraus, daß seit
der Erbauung des alten Athenatempels der altattische Fuß
von 33 cm auf 32,84 cm gesunken sei. Zweimal neun
dorische Säulen, über denen sich ein zweites Stockwerk von
Säulen erhob, teilten den Raum in drei Schiffe. Im
Mittelschiff stand dem Eintretenden gegenüber das 12 m
hohe Standbild der Göttin aus Gold und Elfenbein,
eines der Meisterwerke des Pheidias, von dessen
Aussehen uns eine 1880 in Athen gefundene Marmorstatuette
ein ziemlich genaues Bild gibt. Eine massive
Wand schloß die Cella ab, wie beim alten Tempel. Hinter
dem Haus der Göttin befand sich der Opisthodom, zu dem
man von Westen her durch eine dem Pronaos gleiche Vorhalle
eintrat. Dieser Raum, dessen Decke von vier Säulen
getragen wird, führte den Namen Parthenon im engeren
Sinn: in ihm wurden Kultgeräte und Weihgeschenke aufbewahrt.
Ist der ganze Bau, aus dem köstlichsten Material,
pentelischem Marmor, mit peinlichster Sorgfalt und Sauberkeit
aufgeführt, ein architektonisches Meisterstück, so kommt
zur Erhöhung der Wirkung noch plastischer Schmuck hinzu,
in einem Reichtum, wie er sonst bei keinem griechischen
Tempel wiederkehrt. Die 92 Metopenplatten unter dem
Dachgesims waren mit Hochreliefs geschmückt (Kämpfe der
Giganten, Kentauren, Amazonen und Griechen vor Troja);
in den beiden Giebeln standen die mächtigen Giebelstatuen
[pg 191](Vorderseite: Geburt der Athene aus dem Haupte des Zeus
inmitten der Versammlung der olympischen Götter, Rückseite:
Streit der Athene und des Poseidon um Attika), und
um den oberen Rand des Tempelhauses zog sich als fortlaufendes
Band ein beinahe 160 m langer, 1 m hoher
Fries mit niederem Relief, den großen Festzug an den
Panathenäen (vgl. § 53, S. 118 f.) darstellend. Die plastische
Ausschmückung des Wunderbaues leitete Pheidias.



Ziemlich unversehrt erhielt sich derselbe aus dem Altertum
bis in die Neuzeit. Zwar wurden nach seiner Umwandlung
in eine christliche Kirche einige bauliche Veränderungen
(Verlegung des Eingangs nach der Westseite und
Anbau einer flachen Apsis) vorgenommen, und als er nach
der Einnahme der Akropolis durch die Türken (1458) als
Moschee dienen mußte, wurde an der Südwestecke ein
Minarett errichtet, aber Giebel, Metopen und Fries waren
gegen Ende des 17. Jahrhunderts noch gut erhalten, wie
aus den von dem Maler Carrey 1674 angefertigten Zeichnungen
zu ersehen ist. Da wurde in dem 1687 zwischen
den Venezianern und Türken entbrannten Kriege, als letztere
auf der Akropolis eingeschlossen waren, am 26. September
in den von den Türken als Pulvermagazin benutzten Parthenon
eine Bombe geworfen, welche eine furchtbare Explosion
bewirkte. Die ganze Mitte des Baues wurde herausgerissen;
die in Trümmern umherliegenden Skulpturstücke wurden in
der Folgezeit verschleppt oder zum Kalkbrennen verwendet.
1801–1806 brachte Lord Elgin die noch erhaltenen Werke
der Plastik nach London, wo sie jetzt eine Hauptzierde des
Britischen Museums bilden.



Ins Ende des 5. Jahrhunderts fällt die Vollendung des
merkwürdigen Bauwerks nahe der Mitte der Nordmauer,
direkt hinter dem alten Athenatempel, des Erechtheions.
Dieser Tempel barg uralte Heiligtümer, das älteste, an[pg 192]geblich vom Himmel gefallene Holzbild der Athena, den Ölbaum
und die Salzquelle, die Wahrzeichen, die Athena und
Poseidon bei ihrem Wettstreit um das attische Land hervorgezaubert
hatten. Hier handelte es sich um ausschließlich
ionische Gottesdienste, und darum wurde der Tempel auch
in ionischem Stile erbaut, und zwar ist er als das vollendetste
Musterbild dieses leichten, zierlichen, anmutigen
Stils zu bezeichnen. Der Grundriß weicht von allen
anderen griechischen Tempeln ab. Das Erechtheion zerfiel
in drei Teile. Der mittlere Hauptraum, den man
von Osten her durch eine herrliche, von sechs Säulen getragene
Vorhalle (Pronaos) betrat, war das Heiligtum
der Athena Polias; hier befand sich jenes uralte Holzbild
der Göttin, vor dem eine ewige Lampe brannte.
Dieser Raum wurde im Westen von einer Massivmauer
abgeschlossen. Wir müssen also, um in die anderen Gelasse
zu kommen, wieder in die Vorhalle hinaustreten. Von
dieser führte eine Freitreppe in nördlicher Richtung hinunter
zu der 3 m tiefer liegenden nördlichen Vorhalle
(Prostasis), von der die weltberühmte Prachttüre ins Innere
des Hinterhauses führte. Dasselbe zerfiel in einen
Kellerraum, in welchem die Salzquelle und die Dreizackspur
Poseidons gezeigt wurden, und in ein Obergelaß,
in dem drei Altäre, einer für Poseidon und Erechtheus,
einer für den Heros Butes und einer für Hephäst, standen.
Dies war das eigentliche Erechtheion, das dem ganzen
Bau den Namen gab, wie der Perikleische Athenatempel nach
seinem Hinterhaus Parthenon benannt wurde. Ebenso wie
der Nordwand ist auch der Südwand des Langhauses
eine (kleinere) Prostasis vorgelegt, deren zierliches
Dach von Mädchen getragen wird, die vielgefeierte Koren-
(κόρη, Mädchen) oder Karyatiden-Halle (vgl. Abbild.
S. 147 Fig. 4), von der eine Treppe ins Innere des
[pg 193]Hinterhauses hinabführte. Unmittelbar westlich vom Erechtheion
stand der heilige Ölbaum der Athena.



Von anderen Heiligtümern ist noch zu nennen der heilige
Bezirk (nicht Tempel!) der Artemis Brauronia (deren
Kult vom attischen Gau Brauron stammte), eine große
im Süden und Osten von offenen Säulenhallen umgebene
Terrasse, die sich östlich an die Propyläen anschloß. Neben
diesem Heiligtum befand sich die Chalkothek, ein großes
Magazin für Weihgeschenke und Erzgeräte, die zum Dienst
der Athena notwendig waren.



Damit haben wir die wichtigsten sicher bestimmbaren
Bauwerke der Akropolis besprochen. Man würde nun aber
irren, wollte man glauben, dies seien die einzigen Kunstwerke
der Burg gewesen. Die ganze Burg war vielmehr
ein großes Museum von Bildwerken aller Art, welche als
Weihgeschenke zu beiden Seiten der Wege, vor den
Tempeln, in den heiligen Bezirken der Götter aufgestellt
waren. Die verschiedensten Zeitalter konnten sich nicht
genug tun, diese Hochburg der griechischen Kunst mit immer
neuen Schätzen zu bereichern. Und als längst die Freiheit
der Athener dahingesunken war, gewann der ewig junge
Zauber höchster Geisteskultur, der die Stadt umschwebte,
derselben fürstliche Gönner, die eine Ehre darein setzten,
Athen, die Akropolis und damit sich selbst zu verherrlichen.
Unter der unendlichen Zahl der Weihgeschenke war wohl
das großartigste das, welches König Attalos I. von
Pergamon (regierte 241–197 v. Chr.) an der Südmauer
oberhalb des Dionysostheaters aufstellen ließ. Es waren
vier figurenreiche Gruppen von Bronzestatuen: Kampf der
Götter und Giganten, der Athener und Amazonen, der Griechen
und Perser, der Pergamener und Galater. Über ihre Bedeutung
s. § 72, S. 205. Nachbildungen einzelner Figuren
sind in verschiedenen europäischen Museen erhalten.


[pg 194]

Hier von der Südmauer herab haben wir auch den
schönsten Überblick über die am Südabhang der Akropolis
gelegenen Bauten. Da erblicken wir in schwindelnder Tiefe
unter uns das große Dionysostheater, westlich davon,
hart unter dem Burgfelsen, das Asklepieion, das Heiligtum
des Heilgottes Asklepios, mit dem eine Kuranstalt
verbunden war. Unterhalb desselben zieht sich in einer
Länge von 163 m die Halle (Stoa) hin, die wahrscheinlich
König Eumenes II. von Pergamon (197–159 v. Chr.)
den Athenern erbaute, und endlich im Anschluß daran erhebt
sich das dramatischen und musikalischen Zwecken dienende
Odeion, das der reiche Herodes Attikus aus Marathon,
der Freund Mark Aurels, zwischen 160 und 170 n. Chr.
errichtet hat.





§ 71. Olympia.


Von der Akropolis, dem Nationalheiligtum der ionischen
Athener, begeben wir uns nach einem religiösen Mittelpunkt
aller Hellenen, doch mit vorherrschend dorischem Gepräge,
nach Olympia. Geschichte und Verlauf der olympischen
Spiele wurden § 68 beschrieben.



Die Wiedererweckung Olympias nach mehr als tausendjährigem
Schlaf ist eine Ehrentat des jungen Deutschen
Reichs (1875–81), mit der die Namen des Archäologen
und Historikers Ernst Curtius und seines hochsinnigen
Gönners, des damaligen Kronprinzen Friedrich Wilhelm,
für immer verknüpft bleiben.




Olympia nach Dörpfeld.Olympia nach Dörpfeld.



Indem wir den Rundgang durch den gewaltigen Gebäudekomplex
von Olympia antreten, versetzen wir uns in
das Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr., eine Zeit, da die
Bautätigkeit in Olympia im wesentlichen abgeschlossen war.
Der Kern der ganzen Anlage ist die Altis (aus ἄλσος =
Hain), der heilige Bezirk des Zeus, in welchem die Tempel,
[pg 196]Altäre und Weihgeschenke sich befanden. Wir betreten denselben
durch das im Süden befindliche, wohl von Nero
erbaute Festtor, das, wie ein Triumphbogen konstruiert,
drei überwölbte Durchgänge hatte. Unter den zahllosen
Weihgeschenken erhebt sich auf hoher dreiseitiger Basis
die von den Messeniern geweihte überlebensgroße Nike,
ein Werk des Paionios von Mende, welches, bis auf
den Kopf wohlerhalten, bei der deutschen Ausgrabung
wiedergefunden wurde.



Halblinks haltend, stehen wir alsbald vor dem Hauptbau
der Altis, dem Zeustempel. Wahrscheinlich ca. 472 bis
460 von dem Eleier Libon aus einheimischem Muschelkalk
in dorischem Stil erbaut, machte er einen weit massigeren
und strengeren Eindruck als der Parthenon. Dem dreistufigen
Unterbau ist an der Eingangsseite (Ost) ein Treppenbau
vorgelegt, auf dem wir zur Säulenhalle (Peristyl) hinansteigen.
An den Schmalseiten befinden sich je 6, an den
Langseiten je 13 gewaltige Säulen (unterer Durchmesser
2,2 m, Höhe 10,4 m; Stylobat 200 olympische Fuß =
64,1 m: 27,7 m). Vom Peristyl treten wir in den Pronaos,
der durch zwei Säulen zwischen zwei Anten gebildet ist, von
da durch eine breite Türe in die einschließlich der Umfassungsmauern
100 olympische Fuß lange und 50 olympische
Fuß breite Cella, die durch zwei Reihen von je sieben
Säulen in ein breites Mittelschiff und zwei schmale Seitengänge
zerfällt. Im Hintergrund der Cella schaute das vielbewunderte,
etwa 40 Fuß hohe, sitzende Kolossalbild des
Zeus, aus Gold und Elfenbein von Pheidias gefertigt,
mit mildem, hoheitsvollem Ernst auf den Besucher herab.
(Vgl. die Münze von Elis S. 99, 4.) An plastischem
Schmuck besaß der Tempel Giebelgruppen (im Osten: Vorbereitung
zum Wagenrennen des Pelops und Dinomaos,
im Westen: Kampf der Kentauren und Lapithen) und
[pg 197]Metopenreliefs (die zwölf Arbeiten des Herakles) über dem
Eingang zum Pronaos und Opisthodom.



Vom Tempel südöstlich gehend, gelangen wir an den
weitläufigen Palast, den Nero, der selbst in Olympia
auftrat, an der Stelle eines griechischen Gebäudes errichten
ließ. Von da wenden wir uns nordwärts, vorbei an einer
Reihe von Weihgeschenken, entlang der wegen ihres siebenfachen
Widerhalles sogenannten Echohalle, dem prächtigen
säulengetragenen Ostabschluß der Altis, welcher zur
Zeit Philipps von Makedonien einer älteren, einfacheren
Halle vorgelegt wurde. Hier fanden die Festgäste Schutz
gegen die Witterung, von hier aus sahen sie der Prozession
zum Zeusaltar und den Opfern zu. Am Nordende dieser
Halle biegen wir rechts um und gelangen durch den überwölbten
Tunnel (ältestes Beispiel eines regelrechten Gewölbes
in Griechenland, 4. Jahrhundert) an das westliche
Ende (den Ablauf) des 600 olympische Fuß = 192,27 m
langen Stadions (Laufbahn), das auf seinen künstlich aufgeschütteten,
aber nicht mit Sitzen versehenen Wällen etwa
40 000 Zuschauern Raum bot. Südlich vom Stadion, mit
diesem parallel laufend, lag der Hippodrom, den die
Fluten des Alpheios ganz weggespült haben. Zurückkehrend
sehen wir zur Rechten eine lange Reihe von Zeusstatuen,
die Zanes (Zan, elische Form für Zeus), die aus Strafgeldern
für Verletzung der Kampfregeln errichtet wurden.
Hinter denselben erhebt sich eine Terrasse, auf der dreizehn
Schatzhäuser (Thesauren) stehen. Einzelne Städte errichteten
dieselben, um in ihnen die Weihgeschenke der betreffenden
Gemeinden zu vereinigen. Unterhalb dieser Terrasse
stoßen wir wieder auf einen Tempel, das Metroon,
der Göttermutter (μήτηρ μεγάλη) geweiht; es ist der
späteste unter den drei Altistempeln (Diadochenzeit), in spätdorischem
Stil mit schlanken Säulen in ziemlich kleinen
[pg 198]Maßen erbaut. Zwischen Metroon und Zeustempel liegt
der große Zeusaltar, dessen Grundriß eine Ellipse bildet,
während er sonst, jedes künstlerischen Schmuckes entbehrend,
nur aus Asche und Knochen aufgeschichtet war.



Vom Metroon unseren Gang nach Westen fortsetzend,
stehen wir alsbald vor der Exedra des Herodes Attikus,
einer prunkvollen Wasserkunst, die der fürstlich reiche Philosoph
als Abschluß einer Wasserleitung erbauen ließ: im
Vordergrund war ein stattliches Bassin, flankiert von zwei
eleganten Rundtempelchen in korinthischem Stil und überragt
von einer hohen, überwölbten Hauptkuppelnische, die
alle Gebäude Olympias an Höhe übertraf. Wenden wir
uns, so stehen wir gerade vor dem Eingang des dorischen
Heratempels (Heraion). Es ist der älteste Tempel der
Altis und für die Geschichte der griechischen Architektur von
besonderer Wichtigkeit. Im Grundriß fällt die langgestreckte
Form auf (Peristyl 6 : 16 Säulen, Cella 50 : 18,7 m),
welche für die ältesten Tempel charakteristisch ist. Eigentümlich
ist ferner das Innere der Cella gebildet, indem
aus den beiden Langseiten Quermauern vorspringen, wodurch
je vier Nischen entstehen; in einer derselben wurde der berühmte
Hermes des Praxiteles wiedergefunden. Die Cellawände,
aus Lehmziegeln bestehend, die an der Sonne getrocknet
waren (ältestes Beispiel in Griechenland!), waren
mit einer horizontalen Holzdecke überdacht, über welcher sich
erst der Dachstuhl erhob. Was aber am meisten auffällt,
ist, daß die Säulen ganz verschiedene Maße und Formen
zeigen. Dies rührt daher, daß die Säulen alle ursprünglich
aus Holz bestanden und im Lauf der Zeiten, je nachdem
die eine oder andere morsch wurde, der Bauweise der
späteren Zeit entsprechend durch steinerne ersetzt wurden.
Auch die oberen Bauteile bestanden aus Holz. Das Heraion
liefert also den schlagenden Beweis für die schon früher
[pg 199]vermutete Tatsache, daß der griechische Tempel ursprünglich
ein Holzbau gewesen ist.



Westlich vom Heraion stoßen wir auf das Philippeion,
das Philipp von Makedonien nach der Schlacht bei Chäronea
errichten ließ; es war ein Rundbau, von 18 ionischen Säulen
umgeben, im Inneren standen Goldelfenbeinstatuen von
Mitgliedern des makedonischen Königshauses. Am Prytaneion,
dem Haus der Hellanodiken, in welchem die Sieger
in den Festspielen bewirtet wurden (vgl. § 68), vorbeigehend,
verlassen wir die Altis durch das Nordtor und
stehen nun an der Südostecke des riesigen, rings von Hallen
umgebenen Gymnasions (die südliche und östliche Halle
ist auf dem Plan noch zu erkennen), zu dem ein besonderer
stattlicher Torbau (Propylaion) führte. Südwärts der Westaltismauer
entlang gehend, haben wir zur Rechten zuerst
die Palästra, speziell für die Vorübungen der Ringer bestimmt,
dann einen Komplex, der wohl mit Recht als der
Theokoleon bezeichnet wird, d. h. als das Amtsgebäude
der Theokoloi, der Oberpriester, welche die jahraus jahrein
darzubringenden Opfer auf dem Zeusaltar und den übrigen
mehr als 60 Altären der Altis zu besorgen hatten. Schließlich
gelangen wir an dieser Seite an den großartigen Südwestbau,
das größte Bauwerk Olympias, das endlich durch die
neulich gefundene Weihinschrift seinen richtigen Namen
Leonidaion bekommen hat. Der Naxier Leonides nämlich
hat ca. 300 v. Chr. diesen Bau aus eigenen Mitteln selbst
errichtet, wahrscheinlich als Logierhaus für vornehme Gäste,
wie denn hier in römischer Zeit die Prokonsuln abstiegen.
Durch das südwestliche Tor, das zu Pausanias’ Zeit als
Festtor diente, betreten wir nochmals ein Stück der Altis,
das aber erst in römischer Zeit zu derselben geschlagen
wurde, und gelangen, nach Osten umbiegend, an einer
langen Reihe von Ehrenstatuen vorbei, an das Buleu[pg 200]terion, das Amthaus des Rates von Olympia, der obersten
Instanz in Sachen der Festspiele. Der dorische Bau zerfällt
in drei Teile, die durch eine vorgelegte Säulenhalle
verbunden sind. In der Mitte befindet sich ein quadratischer
Raum, in welchem das Bild des Zeus Horkios (Zeus der
Eidschwüre) stand: vor diesem schwuren die Kämpfer, die
Kampfesregeln zu beobachten. Zu beiden Seiten sind gleiche,
mit einem Halbrund (Apsis) abgeschlossene Hallen, die durch
je eine Säulenreihe in zwei Schiffe geteilt werden. Von
diesen ist das Halbrund je durch eine Scheidewand getrennt.
Die Verwendung der einzelnen Räume steht nicht fest. Einer
der Säle diente jedenfalls als Sitzungssaal des hohen Rats.





§ 72. Pergamon.


Zum Schluß begeben wir uns auf eine Königsburg
der hellenistischen Zeit, nach dem neuerdings wieder
so berühmt gewordenen Stammsitz des Attalidengeschlechtes.



Pergamon liegt in Kleinasien, Lesbos gegenüber,
28 km von der Küste entfernt, auf dem äußersten Vorsprung
eines südlichen Ausläufers des Pindasosgebirges,
der sich 270 m hoch über die Kaïkosebene erhebt und diese
in ihrer ganzen Ausdehnung bis zum Hafenplatz Elaia beherrscht.
Während die „Burg“ (dies bedeutet Pergamon;
ebenso hieß auch die Akropolis von Troja) und der älteste
Teil der Ansiedlung, die Oberstadt, auf dem Bergkegel
selbst liegt, sind die Ruinen der antiken Unterstadt am südwestlichen
Abhange und Fuße desselben, der Stätte des
heutigen Bergama, zerstreut.



Die Attalidenherrschaft begründete Philetairos
(ca. 280 v. Chr.), welcher den von dem Feldherrn und
Nachfolger Alexanders des Großen, Lysimachos, in Pergamon
deponierten Kriegsschatz sich aneignete. Nach langen Kämpfen
mit dem syrischen Statthalter Antiochos und den in seinen
[pg 202]Diensten stehenden gallischen Horden nahm Attalos I.
(241–197) den Königstitel an. Die Glanzzeit Pergamons
bildete die Regierung seines Sohnes Eumenes II.
(197–159). Dieser schirmte das über ganz Vorder-Kleinasien
ausgedehnte Reich gegen Angriffe von allen Seiten
und besiegte die Gallierschwärme, die sich, aus Griechenland
zurückgeworfen, in furchtbaren Verheerungszügen über Kleinasien
ergossen, in wiederholten schweren Kämpfen, während
er durch eine großartige Bautätigkeit seinen Herrschersitz
erweiterte, befestigte und verschönerte.




Pergamon. Akropolis, Markt und Theater.PERGAMON


AKROPOLIS MARKT und THEATER



Von den monumentalen Kunstschöpfungen der Attaliden
geben uns die von der preußischen Regierung unter der
Leitung von Humann, Bohn und anderen 1878–1886
unternommenen Ausgrabungen eine Vorstellung.



Auf dem in Windungen zur Burghöhe hinanführenden
Hauptweg gelangen wir zunächst auf den Markt (Agora),
welcher aus zwei von gewaltigen Stützmauern eingefaßten
und miteinander verbundenen Terrassen bestand. Die
untere, durch deren Hallen der Weg führt, diente wohl
dem eigentlichen Markt- und Geschäftsverkehr. Hart an
ihrer Westmauer befand sich ein kleiner Tempel des
Dionysos. Die obere Terrasse, vermutlich der Ort
für die politischen Versammlungen und die Staatsopfer,
hatte in ihrer Mitte den mächtigen, die ganze Umgebung
beherrschenden Zeusaltar, einen Prachtbau, der selbst den
größten Altar Griechenlands, den des Zeus zu Olympia,
an Ausdehnung und Höhe, wie an architektonischem und
plastischem Schmuck übertraf.



Der Unterbau des Altars ist im Grundriß nahezu
quadratisch, 37,7 auf 34,6 m; die Höhe betrug etwa 5,5 m.
Auf der von drei Stufen gebildeten Krepis stand der 1,5 m
hohe Sockel; über diesem zog sich rings um den ganzen
Bau der 2,3 m hohe imposante Relieffries von bläulich-[pg 203]weißem Marmor, den Kampf der Götter mit den Giganten
darstellend. Der Unterbau war gekrönt von einer nach
außen geöffneten ionischen Säulenhalle, die an ihrer
dem eigentlichen Brandaltar zugekehrten Rückwand mit einem
zweiten kleineren Fries geschmückt war, der Szenen aus
der pergamenischen Stammessage (Herakles, Auge, Telephos,
Teuthras) enthielt. Inmitten der Plattform, auf welche
eine in die Westseite eingeschnittene breite Freitreppe führte,
stand der eigentliche Brandaltar, der ebenso wie der
Zeusaltar in Olympia aus der Asche der verbrannten
Opfertiere aufgehäuft war und die ihn umgebende Säulenhalle
weit überragte.



Das Glanzstück dieses gewaltigen Altarbaues bildete
der schon erwähnte Gigantenfries. Da die Platten desselben
in byzantinischer Zeit in eine Festungsmauer unterhalb
des Altarplatzes verbaut wurden, so ist der größte
Teil derselben erhalten, wenn auch in Trümmern, die sich
jetzt im Berliner Museum befinden; aus diesen konnten
einige bedeutendere Gruppen wieder zusammengesetzt werden.



Alle Götter und Göttinnen des Himmels, des Meeres
und der Unterwelt sehen wir an dem entscheidenden Kampfe
um die Herrschaft der Welt beteiligt; auch die Giganten
haben alles aufgeboten, aber bereits unterliegen sie allenthalben.
Zeus, weitausschreitend, schüttelt mit der Linken
die Ägis, mit der Rechten schwingt er den Blitz gegen einen
alten, bärtigen, schlangenbeinigen Giganten, der ihn mit
einem Felsstück bedroht; zwei weitere Gegner sind zu Boden
gesunken; dem einen hat der Blitzstrahl den Oberschenkel
durchbohrt.



Neben Zeus schleift Athena einen jungen geflügelten
Giganten an den Haaren; ihre heilige Schlange schlägt ihre
Zähne in seine rechte Brust; von rechts her schwebt Nike,
die siegreiche Athena zu bekränzen, während aus dem Boden
[pg 204]die Mutter der Giganten, die Erdgöttin selbst, mit dem
Oberkörper emportaucht und flehend die Arme zu Athena
erhebt. Mit Fackel, Schwert und Lanze zugleich kämpft
die dreigestaltige Hekate. Ein schöner Gigantenjüngling,
welcher der Artemis entgegentritt, ist von der
Schönheit der Göttin wie gebannt, so daß er ganz vergißt,
sich mit dem Schilde zu decken. Doch erbarmungslos schießt
jene den Pfeil auf den Berückten ab. Außerdem erkennen
wir noch Helios, Eos, Selene, Apollo, Dionysos,
Phöbe und Asteria u. a.



Während die Gestalten und Attribute der Götter im
wesentlichen durch die Kunsttradition gegeben waren, hatte
bei der Gigantenbildung die schöpferische und erfinderische
Phantasie den weitesten Spielraum, und so versuchten denn
auch die Künstler, um nicht durch Eintönigkeit zu ermüden,
die mannigfaltigste Individualisierung und
verschiedenartigste Bildung der Giganten von der edelsten
Menschengestalt bis zum widerlichsten Monstrum. Viele
werden durch gewaltige Schlangenleiber, in welche
ihre Beine von den Hüften oder Knien ab übergehen, als
Söhne der Erde gekennzeichnet; manche sind außerdem
noch beflügelt.



In der Kühnheit der Stellungen und Bewegungen, der
Neuheit der oft phantastischen Gebilde, der Leidenschaftlichkeit
und äußersten Kräfteanspannung der mit virtuoser
Technik ausgeführten Gestalten aller Kämpfenden liegt ein
pathetischer Zug und Schwung von packender Wirkung.
Durch diese Altarskulpturen ist uns ein überraschender
Einblick in die bisher weit unterschätzte pergamenische
und hellenistische Kunst überhaupt eröffnet worden.



Der Altar wurde wahrscheinlich von Eumenes II. in
den Friedensjahren 180–170 v. Chr. als Siegesdenkmal
„dem Retter Zeus“ zu Ehren errichtet. Nach einer in
[pg 205]der griechischen Kunst nicht seltenen Verwendung (vgl. das
nach Athen gestiftete Weihgeschenk Attalos’ I. § 70, S. 193)
sollte die Gigantomachie ein mythologisches
Spiegelbild der von den Attaliden siegreich bestandenen
Gallierkämpfe sein. Wie in jenem Gigantenkampf, so
hat im Kampfe mit den Galliern (und ebenso in dem mit
den Amazonen und Persern, S. 193) das Griechentum über
das Barbarentum, die Kultur über die Unkultur, das Licht
über die Finsternis den Sieg davongetragen.



Wir begreifen es freilich, daß den Christen der
riesige, weithin sichtbare Altarbau mit seiner Darstellung
der gesamten heidnischen Götterwelt und seinen
zahlreichen Schlangengebilden, in denen der christliche Glaube
teuflische Wesen erblickte, ein Greuel war und die Offenbarung
Johannis, wo sie sich an die Gemeinde von Pergamon wendet
(2,13 f.), ihn geradezu als „Thron Satans“ bezeichnet.



Von der Ostseite der Altarterrasse führt die Straße
nordöstlich, dann nach einer scharfen Biegung an einem
starken Turme vorbei zum Burgtor, dem Eingang in die
eigentliche Hochburg. Wir treten in einen Vorhof und
kommen, nach links uns wendend, durch ein viersäuliges
Propylon in den mit Weihgeschenken aller Art, Denkmälern
aus der Siegesbeute, Statuen der Attaliden wie
verdienter Bürger reich geschmückten Tempelbezirk der
Athena. Im Westen der ungefähr rechteckigen Terrasse,
in dominierender Lage erhob sich der der Athena als Herrin
der Stadt (Polias) und Verleiherin des Sieges (Nikephoros)
geweihte dorische Peripteros von 13 m Breite und
22 m Länge, das wahrscheinlich aus dem 4. Jahrhundert v. Chr.
stammende Hauptheiligtum, das älteste aller dort
aufgedeckten Gebäude.



Im Norden und Osten war der Tempelhof von einer
Säulenhalle eingefaßt, die aus einem Untergeschoß
[pg 206]dorischer und einem Obergeschoß ionischer Ordnung bestand;
zwischen den Säulen des letzteren war eine Balustrade
mit großenteils erhaltenen Trophäenreliefs eingelassen,
einer Darstellung der in dem Kampfe mit Hellenen
und Barbaren, insbesondere den Galliern, erbeuteten Waffenstücke.
Im Süden stieß die Halle an einen mächtigen viereckigen
Turm; an die Nordhalle schlossen sich vier große
Räume an, die berühmte pergamenische Bibliothek.



Am Abhang unterhalb des Athenaheiligtums sehen wir
noch die 80 Sitzreihen des griechischen Theaters:
Orchestra und Skene lagen auf der schmalen, aber nahezu
250 m langen „großen Terrasse“, die, von gewaltigen,
aus mehreren Stockwerken bestehenden Stützmauern
getragen, unter dem Zeusaltare und Athenaheiligtum
bis gegen den nordwestlichen Vorsprung der Akropolis
sich hinzieht. Den nördlichen Abschluß bildet ein auf mächtigen
Stufen sich erhebender ionischer Tempel.



Aus dem hl. Bezirk der Athena begeben wir uns zurück
auf die Straße, welche der Osthalle entlang und an
einer Quelle mit antiker Fassung vorbei zum höchsten
Teile der Akropolis hinanführt. Von den Bauwerken,
die einst hier standen, sind die Grundrißanlagen kaum mehr
zu erkennen. Man kann sechs Gebäudekomplexe unterscheiden:
auf dem höchsten Punkt des Berges (II) befand
sich ein Wachtturm oder nach anderer Vermutung eine
Altaranlage; IV und V zeigen Gruppierungen von Gemächern
um einen Hof; bei V umschließt den Hof eine
dorische Säulenhalle, nach welcher sich die mit prächtigen
Mosaikfußböden geschmückten Zimmer öffneten; eine ähnliche
Anlage zeigt I. Ohne Zweifel sind die Gebäudeanlagen
IV und V als der einstige Herrschersitz
der Attaliden zu betrachten; bei ihrer geringen Ausdehnung
entsprechen sie freilich nicht ganz den Vorstellungen,
[pg 207]die man sich wohl bisher vom Palaste jenes durch seinen
Reichtum sprichwörtlich gewordenen Königshauses zu machen
pflegte; allein bei der Beschränktheit des Raumes auf der
Hochburg war eben eine weitere Entfaltung ausgeschlossen.



Südlich von der höchsten Spitze der Burg erhebt sich
ein gewaltiger Bau der römischen Kaiserzeit, der wohl dem
Trajan geweihte Tempel, fast 20 m breit, über
33 m lang, im Norden, Osten und Westen von Säulenhallen
umgeben.



Damit sind wir bereits bei der Bautätigkeit der römischen
Zeit angelangt, welcher außerdem das Gymnasium
südöstlich vom Markte, die Thermen am Selinus mit
einer großartigen Überbrückung desselben auf 196 m
Länge durch Tonnengewölbe, ferner auf der rechten Seite
des Selinus ein Theater, Zirkus und Amphitheater
entstammen.








  
    
      



    

  
    
      
        

[pg 208]
Deutsches Register.

		Abstimmung in Sparta durch Zuruf oder Auseinandertreten 38 f.
		– in Athen durch Handaufheben od. mit Stimmsteinen 76.



		achäischer Städtebund 166 ff.
		Achajer 25, 26.
		Ackerbau 20.
		Adel in Attika 50.
		Admiral 43, 167.
		Agathokles in Syrakus 57.
		Agiaden in Sparta 32.
		Agis IV. 31, 32.
		Agon, dramatischer 123.
		– gymnischer, musischer, hippischer 169.


		Agyrrhios 65.
		Aigikoreis in Attika 46.
		Akropolis von Athen 183 ff.
		Allerheiligstes 106.
		Altar 107;
		in Tiryns 177;
		in Olympia 171, 198;
		in Pergamon 202 f.



		Altarpriester i. Eleusis 116.
		Altis in Olympia 194.
		Ammon, Zeus 109.
		Amnestie 67.
		Amphiaraos 112.
		Amphiktyonien 161 ff.
		Amphora 143;
		– mit Öl für die Sieger an den Panathenäen 118, 145.


		anikonische Gegenstände verehrt 106.
		Anthesterien 120 f.
		Antigonos Gonatas 98.
		Antipater 70.
		Äoler 27;
		– Mundart 27.


		Apagoge 90.
		Apaturienfest 47, 120.
		Apographe 90.
		Aratos 166.
		Archonten in Athen, Einsetzung 48 f.;
		Wahl 62, 64;
		Funktionen 84 ff.


		Archon Eponymos, Einsetzung 49;
		Richter 51;
		Funktionen 84 f.;
		leitet die städt. Dionysien 123.


		– Basileus 48;
		Vorsteher der Blutgerichte 50 f.;
		Aufsicht üb. den Staatskultus 85;
		leitet die Lenäen 123;
		bei den eleusinischen Mysterien 116, 117.


		– Polemarchos, Einsetzung 48 f.;
		Funktion 85;
		Richter 51.


		Thesmotheten s. d.
		Areopag, der Rat vom A. in der ältesten Zeit 49;
		nach den Perserkriegen 63 f., 82, 87;
		in römischer Zeit 70;
		das Verfahren vor dem A. 93 ff.


		Argadeis in Attika 46.
		Aristokratie, Entstehg. 34 f.
		Aristoteles 12, 31, 48.
		Aroania 16.
		Asklepieion in Athen 194;
		in Epidauros 111.


		Asyl 72.
		Athen, Entstehung 46;
		seine Demen 60;
		Akropolis 183 ff.


		Athena Polias in Athen 192;
		in Pergamon 205.


		Athenatempel auf der Akropolis in Athen 184 ff.
		Atimie 74.
		Atreus, Schatzhaus des A. 182.
		Attaliden 200 f.
		Attalos I. von Pergamon. 70, 193, 202.
		attische Mundart 26.
		Aufmarschieren 42.
		Ausfuhr in Attika 100.
		Ausfuhrzoll 101.
		Ausgaben des Staates 102 f.
		Aushebung in Athen 132.
		Aussetzung von Kindern in Sparta 39.
		Autochthonen in Attika 45.
		Autonomie 165.

		Badezimmer in Tiryns 178.
		Barbaren 25.
		Bart 149, 38.
		Basileus s. Archon.
		Baumwolle 21.
		Beamte in Athen, ursprünglich vom Areopag ernannt 55;
		seit Solon von der Volksgemeinde 55;
		ausgelost 64;
		gewählt 82;
		Bestätigungsprüfung 83;
		Amtsantritt 83;
		Eid 83;
		Ehren und Vorteile 83;
		Rechenschaftsablegung 83.


		Begegnisse, als Vorzeichen 108.
		Beisassen in Athen 72 f.
		Beiträge der Bundesgenossen 101, 165.
		Bekränzung, öffentliche 74, 82.
		Bendideia 122.
		Bergama 200.
		Berufsstände in Attika 52.
		Berufung an das Volk bei Wahlen 64;
		an die Heliaia 56, 87.


		Bestätigungsprüfung 64, 83.
		Bestattung 157 ff.
		Bevölkerungsziffer Griechenlands 20.
		Bewirtung an Festen 103.
		Bibliothek in Pergamon 206.
		Bittgebete 112.
		Blitzmaschinen 131.
		Blutgerichtshöfe in Athen 50, 93 ff.
		Blutrache 50.
		Blutsuppe in Sparta 40.
		Boedromien 119.
		Brandstiftung 93.
		Brauronia, Artemis 193.
		Brautführer 154;
		Brautgeschenke, Brautraub 153.


		Brunnenmeister in Athen 82.
		Bühnengebäude 125 ff.
		Bund, Staaten- 163 ff.
		Bundesgenossen, zahlen Tribute 101, 165;
		Beiträge 101, 165.


		Bundesgenossenkrieg 166.
		Bundeskasse von Delos nach Athen verlegt 100, 165.
		Bundesrat 165.
		Bündnisse 161.
		Bürgerrecht in Attika 59, 63 A., 73.

		calculus Minervae 95.
		Carrey 191.
		Chalkeia 120.
		Chalkothek 193.
		Charonische Stiege 131.
		Chiton 148, 151 f.
		Chlaina 148.
		Chlamys 152.
		Chor 123 f.
		Chorausstattung (Choregie) 103, 123.
		chryselephantine Werke 107.
		Cumä 112.
		Curtius, Ernst 194.

		Daduchos 116.
		Damasias 57.
		Dauerlauf 172.
		Delphi 110 f.
		Delphinien, Apollofest 121.
		Delphinion, Gerichtsstätte 94.
		Demagogen in Athen 69.
		Demarchos 59, 123.
		Demen in Attika 59 f.
		Demeter 116.
		Demetrios von Phaleron 70.
		Demiurgen in Attika 52.
		deus ex machina 131.
		Deuteragonisten 124.
		Diaiteten in Athen 87, 90.
		Diakrier in Attika 57.
		Dialekt, äolischer 27;
		attischer, dorischer, ionischer 26.


		Diarchie in Sparta 32.
		Diasien, Zeusfest 121.
		Diäten für Festgesandtschaften 102.
		Diazoma 129.
		Dichter, dramatischer 123 f.
		Didrachmon 97.
		Dienstpflicht in Sparta 41;
		in Athen 131 f.


		Dieren 136.
		Dinarisches Gebirgssystem 14.
		Diogenes im Faß 143.
		Dionysien, die großen oder städtischen 121, 123.
		– die ländlichen 120, 123.
		Dionysostempel in Pergamon 202.
		Dionysostheater in Athen 194.
		Dipolia, Zeusfest 122.
		Dipylonvasen 144.
		Diskos 174.
		Dodona 109.
		Dokimasia 64, 83.
		Donnermaschinen 131.
		Doppellauf 172.
		Dorier 26;
		Mundart 26.


		Drachme 98.
		Drakon 51.
		Dreißig, die, in Athen 67.
		Dromos 182.
		Dymanen 30.

		Echohalle in Olympia 197.
		Ehrensitze im Theater 124, 129.
		Eichmeister 105.
		Eid 112;
		Fahnen- und Bürgereid 132;
		E. der Beamten 83;
		der Ratsherren 80;
		der Richter 87;
		der Parteien vor Gericht 91;
		der Olympiakämpfer 172.


		Eidopfer 112 f.
		Einbalsamierung der Leichen 157.
		Einfuhr in Attika 100.
		Einfuhrzoll 101.
		Einnahmen des Staates 101 f.
		Einnehmer, staatliche 103.
		Einrede, gerichtliche 91.
		Eintreiber, staatliche 103.
		Eisagogeis 86.
		Eisangelie 78, 90.
		Eisengeld der Spartaner 21.
		Eisenindustrie in Lakonien 28.
		Ekkyklema 131.
		Elaphebolien, Artemisfest 121.
		Elementarlehrer 155, 156.
		Eleusis 116, 117;
		Mysterien 116 ff.


		Elfmänner in Athen 105.
		Emporion im Peiraieus 136.
		Endeixis 90.
		Enomotarchen, Enomotien 41.
		Epameinondas’ schiefe Schlachtordnung 44.
		Ephegesis 90.
		Epheten in Athen 50, 87.
		Ephialtes, athenischer Staatsmann 63.
		Ephoren in Sparta 36 ff.
		Epidauros, Asklepieion 111;
		Theater 125, 129 f.


		Epirus 14 f.
		Epistates der Prytanen 80 f.
		– der Vorsitzer 81.
		Epitadeus, Gesetz des E. 31.
		Epitimie 74.
		Epithalamien 154.
		Epobelie 92.
		eponyme Beamte: der erste der Ephoren in Sparta 36;
		der Archon in Athen 49, 84.


		Epopten 117.
		Erbfolge der Könige in Sparta 33.
		Erechtheion in Athen 191 f.
		Erymanthos 16.
		Erziehung 155 f.
		Euandria 119.
		Euböa 16;
		Münzsystem 54.


		Eubulos, Finanzverwaltung des E. 69.
		Eumenes II. von Pergamon 194, 202, 204.
		Eupatriden in Attika 52.
		Euripos 16.
		Eurypontiden in Sparta 32.
		Eurysthenes 32.
		Euthynoi in Athen 84.
		Exedra des Herodes Attikus 198.
		Exomis 152.

		Fackelwettläufe 103, 119.
		Fahneneid 132.
		Fahnenflucht 135.
		Fälschung von Gesetzen 93.
		Familie 153 ff.
		Faustkampf 173.
		Felsengräber 157.
		Feste, attische 118 ff.
		Festgelder s. Schaugeld.
		Festgesandtschaften 104, 171.
		Fettdampf 114.
		Finanzwesen Athens 100 ff.
		Fleischgenuß der Spartaner 21, 40.
		Flotte in Sparta 43;
		in Athen 135 ff.


		Frau, Stellung der F. 154 f.
		Frauensaal 140;
		in Tiryns 178.


		Frauenwohnung 141, 142, 154.
		Freilassung von Sklaven in Athen 72.
		Fremdenausweisung in Sparta 38.
		Friedensverträge 160.
		Fries am Parthenon 191;
		am Zeusaltar in Pergamon 202 f.


		Fünfkampf 174.

		Galliereinfälle in Kleinasien 202;
		in Phokis 163.


		Gamelien 120.
		Gasausströmungen in Griechenland 14.
		Gastrecht 159 ff.
		Gaurichter in Attika 58, 86 f.
		Gefängnisse 105.
		Gefechtsstellung der Spartaner 41 f.
		Geheimkulte 116 ff.
		Geißelung der Knaben in Sparta 40.
		Geldstrafen in Athen 82, 83.
		Geleonten in Attika 46.
		Gemeindebürgerliste 59, 73.
		Gemeinden in Attika 59 f.
		Genesia 119, 159.
		Geomoren in Attika 52.
		Gerichtsgebühren 91.
		Gerichtsstätten in Athen 89, 93 f.
		Gerichtswesen in Athen 64, 84 ff.
		Gerusie in Sparta 34 ff.
		Geschlechter in Attika 46 f.
		Geschlechtsvorsteher in Attika 47.
		Geschworenengerichte in Athen 56, 87 ff.;
		Taggelder 64.


		Gesetze Solons 56.
		Gesetzesfälschung in Athen 93.
		Gesetzgebung in Athen 78 ff.
		Gesetzwidrigkeit, Klage wegen G. 77.
		Giebelgruppen des Parthenon 190 f.;
		G. des Zeustempels in Olympia 196.


		Giftmischerei 93.
		Gigantenfries in Pergamon 203 ff.
		Goldmünzen 97 f.
		Götterbühne 131.
		Gottesfriede 117, 161, 171.
		Gräber 157 ff.;
		in Mykenä 182.


		Grabhügel 159.
		Grabsäule 159.
		Griechen, Name 24 f.;
		Stämme 25 ff.


		Gymnasienvorstandschaft 103.
		Gymnasion in Olympia 199.
		Gytheion, spartanischer Kriegshafen 43.

		Häfen Athens 135 f.
		Hafenbörse in Athen 105.
		Hafengebühr 101.
		Halbbürger in Sparta 30.
		Harmosten in Sparta 28.
		Haus, griechisches 138 ff.
		Heerwesen, spartanisches 41 ff.;
		athenisches 131 ff.


		Hegemonie 164.
		Heiratsvertrag 153.
		Hekate 114, 204.
		Hekatombaion 118.
		Hekatompedos 184, 190.
		Heliaia 56, 64, 87 ff.
		Heliast 87.
		Helikon 16.
		Hellanodikai 171 f., 174.
		Hellas, Name 25;
		Orographie 13 ff.;
		Hydrographie 17 f.


		Hellenen, Name 25.
		Hellenotamien 82, 165.
		Heloten 28, 29.
		Henker in Athen 105.
		Heratempel in Olympia 198.
		Hermes des Praxiteles 198.
		Herodes Attikus, Odeion des H. in Athen 130, 194;
		Exedra des H. in Olympia 198.


		Heroenkult 115.
		Hetärien in Athen 66.
		Hieromnemones 162.
		Hierophant, Hierophantin 116.
		Himation 148, 151.
		Himmelserscheinungen 108.
		Hinrichtung in Athen 106.
		Hipparch 59.
		Hipparmosten in Sparta 43.
		Hippeis in der Solonischen Verfassung 55.
		Hippias 59.
		Hippodrom in Olympia 197.
		Hochzeit 153 f.
		Hof des griechischen Hauses 139, 140, 142.
		Holzbau, ältester, d. griech. Tempel 198 f.
		Holzschnitzbilder 106.
		Hopletes in Attika 46.
		Hopliten in Sparta 41 ff.;
		in Athen 135.


		Hoplitenschlacht 43 ff.
		Hörige in Attika 52.
		Humann 202.
		Hut auf Reisen 153.
		Hydrographie von Griechenland 17.
		Hylleer 30.
		Hymettos 16.

		Jahresanfang in Attika 118.
		Iakchos 117.
		Iktinos, Baumeister 189.
		Indoeuropäische Völkerfamilie 23.
		Inkubation 111.
		Inschriften 13.
		Invalidenunterstützung in Athen 103.
		Ionier 25 f.;
		Mundart 26;
		Phylen 46.


		Iphigenie, Opferung der I. 115.
		Isotelie 73.
		isthmische Spiele 168 f.

		Kalender, attischer 118 ff.
		Kallikrates, Baumeister 189.
		Kallynterien 122.
		Kampfrichter im Theater 124;
		in Olympia 171, 174.


		Kantharoshafen 136.
		Karyatide vom Erechtheion 152.
		Karyatidenhalle 192.
		Kastri 111.
		Kekropia, Burg von Athen 46.
		Keryx 116.
		Kirchweihen 120.
		Kithäron 16.
		Klage, öffentliche, in Athen 89.
		Kleidung 146 ff.
		Kleisthenes 59 ff.
		Kleomenes 32.
		Klima Griechenlands 18 f.
		Kodros, König 45.
		Komödie 122.
		Könige in Sparta 32 ff.;
		in Athen 47 f.


		Königtum, heroisches 47 f.
		Konistra 125.
		Kontermarsch 42.
		Kopaissee 16.
		Kopfbedeckung 153.
		Kopfsteuer der Sklaven 101.
		Kopftuch 149.
		Korenhalle am Erechtheion 192.
		Körperteile, Nachbildungen von K. geweiht 111.
		Kothurn 128, 131.
		Kranz, als Auszeichnung in Athen 74;
		der Ratsherren 82;
		der Beamten 84.


		Kreiseinteilung Attikas 60 f.
		Krepis 189, 202.
		Kriege in ältester Zeit 160.
		Kriegsflotte, athenische 136.
		Kriegsgeschrei 44.
		Kriegshafen, spartanischer 43;
		athenischer 136.


		Kriegskasse der Athener 69.
		Kriegsschifführung 104, 137.
		Kriegswesen in Sparta 41 ff.;
		in Athen 131 ff.


		Kriegszahlmeister 82.
		Kriminalpolizei 105.
		Krongut 48.
		Kronien 118.
		Krypteia 29.
		Kultbild 106.
		Kultgenossenschaften in Attika 61.
		Kultstätten 106 f.
		Kultus in Attika 106 ff.
		Kupfermünzen 98.
		Kuppelgräber 157, 182.
		Küster 108.
		Kykeon 117.
		kyklopische Mauern 178 f., 183.
		Kyllene 16.

		Lager der Spartaner 43.
		Lakedaimonier 30.
		Lämpchen 143.
		Landesheroen Attikas 61.
		Laurion, Silberbergwerke 21, 97, 101.
		Lebadea 112.
		Leibrock 148, 151 f.
		Leichtbewaffnete in Sparta 42;
		in Athen 135.


		Leiturgia 103 f.
		Lenaien 120, 123.
		Lendenschurz 148.
		Leonidaion in Olympia 199.
		Leuchtpfannen 143.
		Leuktra, Aufstellung bei L. 44.
		Literaturlehrer 156.
		Lochagos in Sparta 41;
		in Athen 134.


		Lochos in Sparta 41, 42;
		in Athen 134.


		Logeion, Sprechbühne 126.
		Logisten in Athen 84.
		Löhnung s. Sold.
		Losung der Ämter in Athen 55, 64, 82.
		–– der Priesterämter 108.
		Löwentor von Mykenä 181 f.
		Luxus in der Kleidung 150 f.
		Lykaien, Zeusfest 115.
		Lykurg, spart. Gesetzgeber 28.
		–– Athener 69, 125.
		Lysimachos 200.



      

    

  
    
      
        
          
          
            
              
                	
                	Mahlzeiten in Sparta 40.
              

              
                	
                	Männersaal 130, 140;
		in Tiryns 178.


              

              
                	
                	Marktmeister in Athen 104.
              

              
                	
                	Marmor 22.
              

              
                	
                	Marschkolonne 42.
              

              
                	
                	Marschlieder 43.
              

              
                	
                	Masken der Schauspieler 131.
              

              
                	
                	Maße, Längen-, Flächen- und Hohlmaße 95 f.
              

              
                	
                	Mauern, kyklopische 178 f., 183;
		die langen M. Athens 136.


              

              
                	
                	Maulbeerbaum 21.
              

              
                	
                	Medimnos 55, 96.
              

              
                	
                	Medon, Sohn des Kodros 49.
              

              
                	
                	Meineid 112.
              

              
                	
                	Meldeklage 78 f.
              

              
                	
                	Menschenopfer 115.
              

              
                	
                	Metöken in Athen 72 f.
              

              
                	
                	Metopen des Parthenon 190.
              

              
                	
                	–– des Zeustempels in Olympia 197.
              

              
                	
                	Metretes 55, 96.
              

              
                	
                	Metroon in Athen 77;
		in Olympia 197 f.


              

              
                	
                	Mine 97, 98.
              

              
                	
                	Mineralien 21.
              

              
                	
                	Minyer 23.
              

              
                	
                	Mischkessel 143.
              

              
                	
                	Mnesikles, Baumeister 188 f.
              

              
                	
                	Mobilmachung in Sparta 37;
		in Athen 132 f.


              

              
                	
                	Mora im spartanischen Heer 41.
              

              
                	
                	Munychien, Artemisfest 121.
              

              
                	
                	Münzwesen 96 ff.
              

              
                	
                	Musiklehrer 156.
              

              
                	
                	Mütze aus Filz oder Leder 153.
              

              
                	
                	Mykenä 181 f.;
		mykenäische Periode 23 f.


              

              
                	
                	Myrtenkranz des Redners 75;
              

              
                	
                	der Ratsherren 81.
              

              
                	
                	Mysterien 115 ff.;
		eleusinische 116 ff.


              

            
          

          
            
              
                	
                	Naos 106.
              

              
                	
                	Nationalfeste 168 ff.
              

              
                	
                	Nauarchos 43, 167.
              

              
                	
                	Nausinikos, Archon 102.
              

              
                	
                	nemeische Spiele 168 f.
              

              
                	
                	Nero, Palast des N. in Olympia 197.
              

              
                	
                	Niesen als Vorbedeutung 108.
              

              
                	
                	Nike, Tempel der Athena N. 189.
              

              
                	
                	–– des Paionios 196.
              

              
                	
                	Nomotheten 68.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Oben in Sparta 30.
              

              
                	
                	Obolos 98.
              

              
                	
                	Odeion des Perikles 130;
		des Herodes Attikus 130, 194.


              

              
                	
                	Ölbaum 20.
              

              
                	
                	Oligarchie von 411 in Athen 66 f.
              

              
                	
                	oligarchische Klubs in Athen 66.
              

              
                	
                	Olympia 194 ff.;
		olympische Spiele 169 ff.


              

              
                	
                	Olympiadenzählung 170.
              

              
                	
                	Olympienfest in Athen 121.
              

              
                	
                	Olympos 15.
              

              
                	
                	Opfer 112 ff.;
		Opferbesorger 108;
		Opfergerste 113;
		Opferherd 107;
		Opferschau 109;
		Opferschmaus 114;
		Opfertier 113.


              

              
                	
                	Opisthodomos 106, 184.
              

              
                	
                	Orakelstätten 109 ff., 170.
              

              
                	
                	Orchestra 125 ff.
              

              
                	
                	Orestie 123.
              

              
                	
                	Orgeonen 61.
              

              
                	
                	Orographie von Hellas 13 ff.
              

              
                	
                	Oschophorien 119.
              

              
                	
                	Ostrakismos 62, 74, 76.
              

              
                	
                	Öta 15.
              

            
          

          
          
            
              
                	
                	Palästra in Olympia 199.
              

              
                	
                	Palladion, Bild 106;
		Heiligtum 93.


              

              
                	
                	Pamphyler 30.
              

              
                	
                	Panathenäen 118 f.
              

              
                	
                	Pannychis 119.
              

              
                	
                	Parabyston 89.
              

              
                	
                	Paraler in Attika 57.
              

              
                	
                	Paralos, Staatsschiff 138.
              

              
                	
                	Paraskenia 125, 130.
              

              
                	
                	Parnaß 15.
              

              
                	
                	Parnes 16.
              

              
                	
                	Parodoi 130.
              

              
                	
                	Parthenon 189 ff.
              

              
                	
                	Patrone der Metöken 72.
              

              
                	
                	Pediaker in Attika 57.
              

              
                	
                	Peiraieus 135 f.
              

              
                	
                	Peisistratos, Tyrann 57;
		Regierung 58.


              

              
                	
                	Pelasgikon in Athen 184.
              

              
                	
                	Pelops 170.
              

              
                	
                	Peltasten 135.
              

              
                	
                	Pentakosiomedimnen 55.
              

              
                	
                	Pentekontoroi 136.
              

              
                	
                	Pentekosteren, Pentekostyen 41.
              

              
                	
                	Pentelikon 16.
              

              
                	
                	Penteren 137.
              

              
                	
                	Peplos 110, 149.
              

              
                	
                	Pergamon 200 ff.
              

              
                	
                	Periaktoi 130.
              

              
                	
                	Perikles’ Bauten 187 ff.
              

              
                	
                	Periöken 28 f.
              

              
                	
                	Peripoloi 132.
              

              
                	
                	Peristyl 190.
              

              
                	
                	Pflanzenwuchs in Griechenland 18 f.
              

              
                	
                	Phasis 90.
              

              
                	
                	Pheidias, Athenabild auf der Akropolis 190;
		Zeusbild in Olympia 196.


              

              
                	
                	Philetairos 200.
              

              
                	
                	Philippeion in Olympia 199.
              

              
                	
                	Philopömen 167.
              

              
                	
                	Phönizier 24.
              

              
                	
                	Phratriarchos in Attika 47.
              

              
                	
                	Phratrien in Sparta 30;
		in Attika 46 f., 61, 73.


              

              
                	
                	Phreatto 94.
              

              
                	
                	Phylen, altdorische, der Spartaner 30;
		lokale, in Sparta 30;
		ionische, in Attika 46, 61;
		attische, seit Kleisthenes 60 f.;
		Namen 61, 70.


              

              
                	
                	Phylenvorsteher 61.
              

              
                	
                	Pindos 15.
              

              
                	
                	Plynterien 122.
              

              
                	
                	Polemarch in Sparta 41;
		Archon P. in Athen s. Archon.


              

              
                	
                	Polis 183.
              

              
                	
                	Polizei in Athen 71, 102.
              

              
                	
                	Poros 21.
              

              
                	
                	Priester 107 f.
              

              
                	
                	Privatklage 89.
              

              
                	
                	Probole 78, 90.
              

              
                	
                	Prokles 32.
              

              
                	
                	Promachos, Statue der Athena P. 187.
              

              
                	
                	Pronaos 106.
              

              
                	
                	Propheten in Delphi 110.
              

              
                	
                	Propyläen in Athen 188 f.;
		in Tiryns 177.


              

              
                	
                	Proskenion 126.
              

              
                	
                	Prostasis 192.
              

              
                	
                	Prostates in Athen 72.
              

              
                	
                	Protagonisten 124.
              

              
                	
                	Proxenos 72, 160 f.
              

              
                	
                	Prozession an den Panathenäen 119;
		nach Eleusis 117.


              

              
                	
                	Prozeßgang in Athen 90 ff.
              

              
                	
                	Prozeßrede 93.
              

              
                	
                	Prytaneion, Speisung im P. in Athen 74;
		in Olympia 175, 199;
		Gerichtsstätte am P. 94.


              

              
                	
                	Prytanen in Athen 80 f.
              

              
                	
                	Pyanepsien 119.
              

              
                	
                	Pylagorai 162 f.
              

              
                	
                	Pylaia 162 f.
              

              
                	
                	pylische Amphiktyonie 162 f.
              

              
                	
                	Pyrrhiche 119.
              

              
                	
                	Pythia 110.
              

              
                	
                	Pythioi in Sparta 33.
              

              
                	
                	Pytho (Delphi) 110;
		pythische Spiele 168 f.


              

              
                	
                	Python 110.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Quellen, heiße, in Griechenland 14.
              

              
                	
                	Quellen der griech. Altertumskunde 12 f.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Rat in Sparta (Gerusie) 34 f.;
		bei Homer und in Athen in ältester Zeit 48;
		seit Drakon (?) 52;
		seit Kleisthenes 62;
		R. der 400 im Jahr 411 66 f.;
		R. der 600 70;
		Befugnisse 80 ff.


              

              
                	
                	Rathaus 81.
              

              
                	
                	Ratsschreiber 81.
              

              
                	
                	Rechenschaftsablegung der Beamten 83 f.
              

              
                	
                	Rechnungsbehörde 84.
              

              
                	
                	Rechtswesen in Athen 84 ff.
              

              
                	
                	Regatta 119.
              

              
                	
                	Regenmenge in Griechenland 19.
              

              
                	
                	Reichsschatzmeister i. Athen 82.
              

              
                	
                	Reiterei in Sparta 42 f.;
		in Athen 134.


              

              
                	
                	Rhapsoden 118 f.
              

              
                	
                	Rhetoren 157.
              

              
                	
                	Ringkampf 172 f.
              

              
                	
                	Ringschule 156.
              

              
                	
                	Ritter in Sparta 42.
              

            
          

          
          
            
              
                	
                	Salaminia, Staatsschiff 138.
              

              
                	
                	Sandalen 153.
              

              
                	
                	Satyrn 122;
		Satyrspiel 123.


              

              
                	
                	Schattendächer 139.
              

              
                	
                	Schatzhaus des Atreus 182.
              

              
                	
                	Schatzhäuser in Olympia 197.
              

              
                	
                	Schatzmeister der hl. Schätze 108.
              

              
                	
                	Schätzung (vor Gericht) 92.
              

              
                	
                	Schaugeld in Athen, Einführung 65;
		Kasse 69;
		Behörde 82;
		Betrag 65, 102, 124.


              

              
                	
                	Schauspieler 124.
              

              
                	
                	Scherbengericht 62, 74, 76.
              

              
                	
                	Schiedsrichter in Athen 87.
              

              
                	
                	Schierlingstrank 106.
              

              
                	
                	Schiffahrt 22, 138.
              

              
                	
                	Schiffsbaumeister 82.
              

              
                	
                	Schiffsbauplätze 136.
              

              
                	
                	Schiffshäuser 136.
              

              
                	
                	Schildabzeichen der Spartaner 41.
              

              
                	
                	Schildknappen 41.
              

              
                	
                	Schlacht, gewöhnlicher Verlauf 43 ff.
              

              
                	
                	Schlachtgesänge 43 f.
              

              
                	
                	Schlachtopfer 109.
              

              
                	
                	Schlachtordnung, schiefe, des Epameinondas 44.
              

              
                	
                	Schneefall in Griechenland 19.
              

              
                	
                	Schuhe 153.
              

              
                	
                	Schuldknechtschaft in Attika 52 f.; 53 f.
              

              
                	
                	Schulprüfungen 157.
              

              
                	
                	Schulunterricht 155 ff.
              

              
                	
                	Schutzbürger in Athen 72.
              

              
                	
                	Schutzgeld 72, 101.
              

              
                	
                	Schwenkungen (militärische) 42.
              

              
                	
                	Schwerbewaffnete in Sparta 41;
		in Athen 135.


              

              
                	
                	Sechstler in Attika 52.
              

              
                	
                	Seebund, 1. attischer 163, 164 f.;
		2. attischer 165 f.


              

              
                	
                	Seelenkult 114 f.
              

              
                	
                	Seeraub 160.
              

              
                	
                	Seeschlacht 138.
              

              
                	
                	Seesoldaten 137.
              

              
                	
                	Seher 109.
              

              
                	
                	Seide 21 A.
              

              
                	
                	Seisachtheia 53 f.
              

              
                	
                	Sessel 143.
              

              
                	
                	Siegerstatuen 175.
              

              
                	
                	Siegeslieder 175.
              

              
                	
                	Siegeszeichen 45.
              

              
                	
                	Silbergewinnung, besonders in Laurion 21, 97, 101.
              

              
                	
                	Silbermünzen 97 f.
              

              
                	
                	Skene 128.
              

              
                	
                	Skias in Athen 80.
              

              
                	
                	Skirophorien, Athenefest 122.
              

              
                	
                	Sklaven in Athen 71.
              

              
                	
                	Skytale 37.
              

              
                	
                	Skythen, Polizei in Athen 71, 102.
              

              
                	
                	Sold 64;
		der Hopliten und Matrosen 103;
		der Reiter 103;
		der Polizei und der Unterbeamten 102.


              

              
                	
                	Söldner in Sparta 42.
              

              
                	
                	Söldnerwesen 135.
              

              
                	
                	Solon 53 ff.
              

              
                	
                	Sophisten 157.
              

              
                	
                	Sophokles im Lateran 151.
              

              
                	
                	Souveränität des athenischen Volkes 68, 77.
              

              
                	
                	Sparta, Entstehung 27 f.;
		Kriegerstaat 28;
		Bevölkerung 28 ff.;
		Königtum 32 ff.


              

              
                	
                	Spartiaten 30 ff.
              

              
                	
                	Speerwurf 174.
              

              
                	
                	Speisung im Prytaneion 74, 175, 199.
              

              
                	
                	Spiele, isthmische, nemeische, pythische 168 f.;
		olympische 169 ff.


              

              
                	
                	Spruchorakel 110.
              

              
                	
                	Staatenvereine 163 ff.
              

              
                	
                	Staatsarchiv in Athen 77.
              

              
                	
                	Staatsgastfreund 160 f.
              

              
                	
                	Staatsleistung (Leiturgia) 103 f.
              

              
                	
                	Stadion, Längenmaß 95;
		in Olympia 197.


              

              
                	
                	Städtebund, achäischer 166 ff.;
		böotischer, dorischer, ionischer 163.


              

              
                	
                	Stämme s. Phylen.
              

              
                	
                	Stammkönige in Attika 47, 94.
              

              
                	
                	Stammrolle in Athen 132 ff.
              

              
                	
                	Steinkolosse in Tiryns und Mykenä 180.
              

              
                	
                	Steuerkapital 102.
              

              
                	
                	Steuern 101 f.
              

              
                	
                	Steuersatz, degressiver 101 f.
              

              
                	
                	Steuerverbände 102.
              

              
                	
                	Strategen in Athen 62, 134 A.;
		in römischer Zeit 71.


              

              
                	
                	Sühneopfer 115.
              

              
                	
                	Symmorien 102.
              

              
                	
                	Synoikien 118.
              

              
                	
                	Synoikismos des Theseus 45.
              

              
                	
                	Syssitien in Sparta 40.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Taggeld der Archonten 102;
		der Geschworenen 64;
		der Ratsherren 64 f.;
		für den Besuch der Volksversammlung 65.


              

              
                	
                	Taktik der Spartaner 41 f.;
		der Athener 134.


              

              
                	
                	Talent 97, 98.
              

              
                	
                	Taygetos 17, 39.
              

              
                	
                	Tempel 106;
		Tempelbezirk 107;
		Tempelsklaven 108;
		Tempelvereine 161 ff.;
		Tempelwächter 108.


              

              
                	
                	Temperatur in Athen 18.
              

              
                	
                	Tennenfest 120.
              

              
                	
                	Teos, Schule in T. 156 f.
              

              
                	
                	Tetartemorion 97.
              

              
                	
                	Tetradrachmon 97.
              

              
                	
                	Thalamiten 137.
              

              
                	
                	Thargelien 122.
              

              
                	
                	Theater 125 ff.
              

              
                	
                	Theokoleon in Olympia 199.
              

              
                	
                	Theologeion, Götterbühne 131.
              

              
                	
                	Theorikon s. Schaugeld.
              

              
                	
                	Theseus 45;
		Theseusfest 119.


              

              
                	
                	Thesmophorien 120.
              

              
                	
                	Thesmotheten, Einsetzung 49;
		Funktionen 85 f.;
		revidieren die Gesetze 79.


              

              
                	
                	Thessalien 15.
              

              
                	
                	Thetes in der Solonischen Verfassung 55.
              

              
                	
                	Tholos, Amtslokal der Prytanen 61, 80;
		bei Gräbern 182.


              

              
                	
                	Thraniten 137.
              

              
                	
                	Thrasybul 67.
              

              
                	
                	Thymele 125.
              

              
                	
                	Tiryns 176 ff.
              

              
                	
                	Tongefäße 143 f.
              

              
                	
                	Totenfeste 119, 120 f., 159.
              

              
                	
                	Totenklage 158.
              

              
                	
                	Totenorakel 112.
              

              
                	
                	Tragödie 122 f.
              

              
                	
                	Trajantempel in Pergamon 207.
              

              
                	
                	Trankopfer 113.
              

              
                	
                	Träume 108;
		Traumdeuter 108;
		Traumgesichte 111;
		Traumorakel 111.


              

              
                	
                	Triakontoroi 136.
              

              
                	
                	Tribus in Attika 60.
              

              
                	
                	Tributbezirke 165.
              

              
                	
                	Tribute der Bundesgenossen 101, 165.
              

              
                	
                	triclinium 143.
              

              
                	
                	Trierarchie 104, 137.
              

              
                	
                	trierarchische Verbände 104.
              

              
                	
                	Trieren 136 ff.
              

              
                	
                	Trinkhorn 144.
              

              
                	
                	Trinkschale 143 f.; 146.
              

              
                	
                	Tritagonisten 124.
              

              
                	
                	Trittyen in Attika 60.
              

              
                	
                	Trophonios 112.
              

              
                	
                	Turnlehrer 132, 156.
              

              
                	
                	Tyrannis 57 f.
              

              
                	
                	Tyrtaios 43 f.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Unsterblichkeitsglaube 111, 114 f., 118, 159.
              

              
                	
                	Unterricht 155 ff.
              

              
                	
                	Unterweltseingänge 112.
              

              
                	
                	Urheimat der indoeuropäischen Völkerfamilie 23.
              

            
          

          
            
              
                	
                	Vasenbilder 13, 144 ff.
              

              
                	
                	Vegetarianismus der Griechen 21.
              

              
                	
                	Verbrennung der Toten 158 f.
              

              
                	
                	Verfolgung des geschlagenen Feindes 45.
              

              
                	
                	Verkäufer, staatliche 103.
              

              
                	
                	Vermögenstausch 104.
              

              
                	
                	Vermögensumlage 101.
              

              
                	
                	Verpflegungsgelder 103.
              

              
                	
                	Viereck, militärisches 42.
              

              
                	
                	Viertelsmeister 104.
              

              
                	
                	Vierzigmänner in Athen 86 f.
              

              
                	
                	Vogelflug 108.
              

              
                	
                	Volksbeschlüsse, Form der athenischen V. 76.
              

              
                	
                	Volksversammlung in Sparta 38 f.;
		in Athen 68, 74 ff.


              

              
                	
                	Vorgeschichte der Griechen 23.
              

              
                	
                	Voruntersuchung 91.
              

              
                	
                	Vulkane 14.
              

            
          

        

      

    

  
    
      
        		Waffen 41, 135.
		Waffentanz 119.
		Wagenrennen 173 f.
		Wahl der Beamten in Athen 52, 82;
		in Sparta 35.


		Währung, äginetische 54, 97;
		attische 98;
		euböische 54, 97.


		Wälder in Griechenland 19, 21.
		Wasseruhr 91.
		Webstuhl 150.
		Weihgeschenke, auf der Akropolis 103;
		in Olympia 196, 197.


		Weinbau in Griechenland 20.
		Weisen, die sieben W. 53.
		Weitsprung 174.
		Wendungen (rechtsum, linksum) 42.
		Werftaufseher 137.
		Werften 136.
		Wettkämpfe 168 f.;
		Aufwand in Athen 102.


		Wettlauf 172.
		Widerklage 91.
		Wiederaufnahme des Verfahrens 92.
		Wohltäter, Ehrentitel 73.
		Wohngebäude 139 ff.
		Wohnungseinrichtung 142 ff.
		Wucher, Geld- 53;
		Korn- 105.


		Wunderkuren 111.

		Xenophanes von Kolophon 175.
		Xerxes’ Einfall in Griechenland 186.

		Zeichenorakel 109.
		Zeltgenossenschaften in Sparta 40.
		Zeughäuser 136.
		Zeusaltar in Olympia 198, 171;
		in Pergamon 202 f.


		Zeusbild in Olympia von Pheidias 196.
		Zeusstatuen in Olympia 197.
		Zeustempel in Olympia 196.
		Zivilgerichtsbarkeit in Athen 51.
		Zölle 101 f.
		Zollpächter 101.
		Zucht in Sparta 39 ff.
		Zuchtmeister in Athen 132.
		Zwischenschwur 77.
		Zygiten 137.




      

    

  
    
      
        

Griechisches Register.

		ἄγαλμα 106.
		ἀγέλαι in Sparta 39.
		ἀγορανόμοι 104.
		ἀγωγή, Zucht in Sparta 39 f.
		ἀγών, Wettspiel 168 f.
		– ες χρηματῖται, στεφανῖται 169.


		ἀγών, Prozeß 89.
		– ες τιμητοί, ἀτίμητοι 92.


		ἄδεια 76.
		ἀδύνατοι 103.
		ἄδυτον 106.
		Ἀθηνᾶ φρατρία 47.
		αἴδεσις 95.
		αἴθουσα αὐλῆς 139.
		– δώματος 139,
		in Tiryns 178.


		αἱμακουρία 114.
		αἱματία 40.
		αἱρεῖν, überführen 89.
		ἀκονιτί 172.
		ἀκόντια, ἀκοντιστής 135.
		ἀκρόπολις 183.
		ἅλαδε μύσται 117.
		ἀλαλά 44.
		ἁλτῆρες 174.
		Ἁλῷα 120.
		ἁλῶναι, verurteilt werden 89.
		ἀμπεχόνιον 152.
		ἀμφιθαλὴς παῖς 174.
		ἀνάκρισις 91.
		ἀνδρεῖα, Mahlzeiten in Sparta 40.
		ἀντιγραφή 91.
		ἀντίδοσις 104.
		ἀντιτιμᾶσθαι 92.
		ἀπαγωγή 90.
		ἀπέλλα, Volksversammlung in Sparta 38 f.
		ἀπογραφή 90.
		ἀποδείξεις 157.
		ἀποδέκται 103.
		Ἀπόλλων ἀγυιεύς 106.
		– δελφίνιος 94.
		– πατρῷος 47.


		ἀποτυμπανίζω 106.
		ἀποφεύγω, werde freigesprochen 89.
		ἀρδάνιον 158.
		Ἄρειος πάγος, Name 50.
		ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Ἀ. π., s. Areopag.


		ἀρχαγέται, Titel der Könige in Sparta 33.
		– in Attika 61.


		ἀρχιθεωρία 104.
		ἀρχιτέκτονες ἐπὶ τὰς ναῦς 82.
		ἄρχων τοῦ γένους in Attika 47.
		ἄρχων βασιλεύς, ἐπώνυμος, πολέμαρχος, s. u. Archon.
		ἀστυνόμοι 104.
		ἀτέλεια 73, 74.
		ἀτιμία 74.
		αὐλή 139, 140, 142, 177.
		αὐλῳδία 169.
		αὐτόχθονες in Attika 45.
		ἄψυχα 94.

		βάλανος 88.
		βασίλιννα (βασίλισσα) 85.
		βαφά, Blutsuppe in Sparta 40.
		βῆμα, Rednerbühne 75.
		βοῦαι in Sparta 39.
		βούλευσις 94.
		βουλευτήριον 81, 199 f.
		βουλή s. Rat.
		βροντεῖα 131.
		βωμός 107.

		γενέσια 159, 119.
		γένη in Attika 46 f.
		γεννῆται in Attika 46.
		γραμματεύς im achäischen Bund 167.
		– τῆς βουλῆς 81.


		γραμματικός 156.
		γραμματιστής 155.
		γραμματοδιδάσκαλος 156.
		γραφὴ ἀστρατείας, δειλίας, λειποταξίου 135.
		ξενίας 74.
		παρανόμων 77.


		γυμνασιαρχία 103.
		γυμνασίαρχος 156.
		γυμνῆτης 135.
		γυμνός 152.

		δάκτυλος 95.
		δαλίον 113.
		δαμιοργοί 167.
		δήμιος 105.
		δημόσιοι 71.
		δημόται 60.
		διαγνῶναι 86.
		διαιτηταί 87, 90.
		διαμαρτυρία 91.
		διαμαστίγωσις 40.
		δίαυλος 172.
		διδάσκαλος, dramat. Dichter 123 f.
		διέκπλους 138.
		δικασταί 87 ff., οἱ κατὰ δήμους – 86 f.
		δικαστήριον 87.
		– φοινικοῦν, βατραχιοῦν 89.
		ἠγεμονία τοῦ – 84, 86.


		δίκη 89.
		– ἀγαμίου,
    ὀψιγαμίου 31.
		δίκαι ἔμμηνοι 86.


		διοίκησις, ὁ ἐπὶ τῇ – ει 82. 103.
		Διονύσια, τὰ μεγάλα, τὰ ἐν ἄστει 121.
		τὰ κατ’ ἀγρούς 120.


		διόρθωσις τῶν νόμων 79.
		διοσημία 77.
		δίφρος 143.
		διωβελία 65.
		διώκειν, anklagen 89.
		διωμοσία 91.
		δοκιμασία 64, 83.
		δόλιχος 172.
		δοῦλοι οἰκογενεῖς, οἰκότριβες 71.
		ὠνητοί 71.


		δραχμή 98.
		δρόμος bei Gräbern 182.
		δρόμος ὁπλιτῶν 174.
		δωδεκάπολις 163.

		ἐγγύησις 153.
		ἔγκτησις γῆς καὶ οἰκίας 72.
		ἔθνη, Berufsstände in Attika 52.
		εἰσαγγελία 78, 90.
		εἰσαγωγεῖς 86.
		εἰσφορά 72, 101.
		ἐκεχειρία 117, 161, 171.
		ἐκκλησίαι κύριαι 74.
		– σύγκλητοι, κατάκλητοι 75.


		ἐκκύκλημα 131.
		ἑκτεύς 96.
		ἑκτήμοροι 52.
		ἐκφορά 159.
		ἐλελεῦ 44.
		ἑλληνοταμίαι 82.
		ἐμβατήριον 43.
		ἐμβάτης 131.
		ἔμβολον 137.
		ἐμπορίου ἐπιμεληταὶ 105.
		ἐναγίζειν 114.
		ἔνδειξις 90.
		ἕνδεκα, οἱ, 105.
		ἔνδυμα 148.
		ἐνόδιοι σύμβολοι 108.
		ἑξάπολις 163.
		ἐξελιγμός 42.
		ἐξωμίς 152.
		ἐπιβάται 137.
		ἐπίβλημα 148, 152.
		ἐπιβολὰς ἐπιβάλλειν 82, 83.
		ἐπίδειξις 175.
		ἐπίδοσις 101.
		ἐπιμαχία 161.
		ἐπιμεληταὶ ἐμπορίου 105.
		νεωρίων 137.
		φυλῆς 61.


		ἐπινίκια 175.
		ἐπίσκοποι 165.
		ἐπιστάτης τῶν προέδρων 81.
		τῶν πρυτάνεων 80 f.


		ἐπιστολεύς 43.
		ἐπιστροφαί 42.
		ἐπιτιμία 74.
		ἐπιχειροτονία τῶν νόμων 79.
		d. Beamten 74.


		ἐπιψηφίζειν 76.
		ἐπωβελία 92.
		ἑστίασις 103.
		ἐσχάρα, Opferherd 107.
		ἑταιρίαι in Athen 66.
		εὐεργέτης, Ehrentitel 72.
		εὔθυνοι 84.
		εὐφημεῖτε 113.
		ἔφεδρος 172.
		ἔφεσις, Berufung 56, 64, 87.
		ἔφηβος 73.
		ἐφήγησις 90.
		ἔφοροι in Sparta 36 ff.

		Ζεὺς ἑρκεῖος 47, 139.
		Λυκαῖος 115.
		μαιμάκτης 120.
		ξένιος. 160.
		ὅρκιος 112, 200
		φράτριος 47.


		ζυγόν, Glied der Phalanx 42.
		ζωμός, ὁ μέλας 40.
		ζώνη 149.

		ἡγεμονία τοῦ δικαστηρίου 84, 86.
		ἡλιαία, ἡλιαστής, s. Geschworenengerichte.

		θάλαμος 154.
		θεσμοθέται, s. Thesmotheten.
		θεωρία 171.
		θεωρικόν, s. Schaugeld.
		θίασοι 61.
		θόλος, s. Tholos.
		θρῆνυς 143.
		θρόνος 143.
		θύειν 114.
		θυμέλη 125.
		θυρωρεῖον 140.
		θυσίαι ἄγευστοι 114.
		θώραξ 135.

		ἱέρεια 107 f.
		ἱερεύς 107 f.
		ἱερόδουλοι 108.
		ἱερομηνία 171.
		ἱερόν 107.
		ἱεροποιοί 108.
		ἱεροσκοπία 109.
		ἱκετηρίαι 75.
		ἴκρια 128 f.
		ἶλαι in Sparta 39.
		ἱμάτιον 148, 151.
		ἵππαρχος 134, 167.
		ἱππεῖς in Sparta 42 f.,
		in der Solon. Verfassung 55.


		ἴρανες in Sparta 39.
		ἰσοτέλεια 73.
		ἱστίον 137.

		κάνθαρος 144.
		καταλογεῖς 134.
		κατάστασις 134.
		κέλης 174.
		κενοτάφιον 158.
		κεραυνοσκοπεῖα 131.
		κερκίδης 129.
		κιβώτια 142.
		κιθαριστής 156.
		κιθαρῳδία 169.
		κλᾶρος in Sparta 30.
		κλεψύδρα 91.
		κλίνη 142 f.
		κλίσεις 42.
		κλισμός 143.
		κνημῖδες 135.
		κνίση 114.
		κόθορνος 128, 131.
		κοινόν, Bund 163.
		τῶν Ἀχαιῶν 166.


		κόλπος d. Gewands 149.
		κόσμος in Sparta 37.
		κότινος 174.
		κοτύλη 96.
		κρατήρ 143.
		κρήδεμνον 149.
		κρήναι, ὁ ἐπὶ τὰς –ας 82.
		κύαθος 96, 144.
		κυβερνήτης 137.
		κύλιξ 144.
		κώνειον 106.

		λαμπαδηφορία 103, 119.
		λαμπτῆρες 143.
		λάρνακες 142.
		λειτουργία 103 f.
		λεπτόν 98.
		λήκυθος 143.
		ληξιαρχικὸν γραμματεῖον 59.
		ληξίαρχοι 75.
		λίθος ἀναιδείας, ὕβρεως 95.
		λογεῖον 126.
		λογογράφος 91.
		λόγον καὶ εὐθύνας διδόναι 83.
		λοχαγός 41, 134.
		λόχος 41, 42, 134.
		λύχνος 143.



      

    

  
    
      		μαντεῖα 109 ff.
		μέγαρον 139, 178.
		μέδιμνος 96, 55.
		μελίκρατον 113.
		μετοίκιον 72, 101.
		μετρητής 96, 55.
		μνᾶ 97, 98.
		μετρονόμοι 105.
		μηρία 114.
		μήτηρ μεγάλη 197.
		μηχανή, θεὸς ἀπὸ μηχανῆς 131.
		μισθὸς βουλευτικός 65.
		δικαστικός 64.
		ἐκκλησιαστικός 65.
		στρατιωτικός 64.


		μυστήρια 116.

		ναός 106.
		ναοφύλακες 108.
		ναύαρχος 43, 167.
		ναυμαχία 138.
		ναυπῆγια 136.
		ναῦται 137.
		νεκρομαντεῖα 112.
		νεωκόροι 108.
		νεῶν ἅμιλλα 119.
		νεώρια 136.
		νεώς 106.
		νεώσοικοι 136.
		νῆες μακραί 136.
		νομοθεσία 78 ff.
		νομοθέται 68, 79.
		νόμοι 78 ff.
		νομοφύλακες 70.
		νύμφη, Braut 153.
		νυμφίος 154.
		νύσσα 173.

		ξενηλασία 38.
		ξόανα 106.

		ὀβολός 98.
		οἰωνος, οἰωνοσκοπία 108.
		ὀλαί 113.
		ὁμογάλακτες 46.
		ὅμοιοι in Sparta 30.
		ὀμφαλὸς Γῆς 110.
		ὄνειρος 109.
		ὀργεῶνες 61.
		ὀργυιά 95.
		ὅρκια τέμνειν 112 f.
		ὅρκος 112.
		ὅσιοι in Delphi 110.
		ὀστρακισμός 62.
		οὐλαί 113.
		οὐλαμοί 43.
		οὐλοχύται 113.
		οὐραγοί 42.

		παγκράτιον 173.
		παιδονόμος 39, 156.
		παιδοτρίβης 132, 156.
		παλαισθή 95.
		πάλη 172 f.
		πανδημεί, πανστρατιᾷ 134.
		πανηγύρεις 161.
		παράβυστον 89.
		παραγραφή 91.
		παρανόμων γραφή 77.
		παράνυμφος 154.
		παρασκήνια 125 f., 130.
		πάρεδροι 84.
		παριέναι, als Redner auftreten 75.
		πάροδοι 130.
		παστάς 140.
		πελάται 52.
		πελτασταί, πέλτη 135.
		πέμματα 113.
		πένταθλον 174.
		πεντηκόντοροι 136.
		περίβλημα 148.
		περίπλους 138.
		περίπολοι 132.
		περίστυλος 142.
		περόναι 149.
		πέτασος 153.
		πηδάλια 137.
		πῆχυς 95.
		Πιθοιγία 120.
		πίθος 143.
		πῖλος 153.
		πλαισίον 42.
		πλέθρον 95.
		πληροῦν τὸ δικαστήριον 88.
		πλήρωμα 137.
		Πλουτώνεια 112.
		πόλις 183.
		πολῖται ποιητοί, δημοποίητοι 73.
		πομπή 117, 119, 121.
		πούς 95.
		– τετράγωνος 95.


		πράκτορες 103.
		πρᾶσιν αἰτεῖν 72.
		προβολή 78, 90.
		προβούλευμα 81.
		πρόγραμμα 74.
		πρόδικος 33.
		πρόδομος 139, 178.
		προεδρία 74.
		πρόεδροι 81.
		πρόθυρον 139, 177.
		προίξ 153.
		προκρίνειν 55.
		πρόξενος 72, 160 f.
		πρόρρησις 94, 117.
		προσκήνιον 126.
		πρόσκλησις 90.
		προστάτης 72.
		προστῷον 140.
		προσωπεῖα, πρόσωπα 131.
		προχειροτονία 75.
		πρύμνα 137.
		πρυτανεῖα, Gerichtsgebühren 91.
		πρυτανεῖον s. Prytaneion.
		πρύτανις 80 f.
		πρῷρα 137.
		πρωτοστάται 42.
		πυγμή 173.
		Πύθιοι in Sparta 33.
		πυρκαϊά 93.
		πωληταί 103.

		ῥυτόν 144.

		σηρικά 21.
		σῖτηρέσιον 3.
		σίτησις ἐν Πρυτανείῳ 74, 175, 199.
		σιτοφύλακες 105.
		σκέλη, τὰ 136.
		σκευοθῆκαι 136.
		σκηνή 128.
		Σκύθαι, Polizei in Athen 102.
		σκυτάλη 37.
		σπιθαμή 95.
		σπλάγχνα 114.
		σπολάς 135.
		στάδιον 95, 197.
		στήλη 159.
		στίχος, Rotte 42.
		συγγραφεῖς 66, 79.
		συλᾶν 160.
		συλλογεῖς τοῦ δήμου 75.
		σύμβολα, Verträge 161.
		σύμβολον, Marke 75.
		σύμβολοι ἐνόδιοι 108.


		συμμαχία 161, 166.
		συνέδριον 165.
		συνήγοροι 79, 84.
		σύνοδοι 124.
		συντάξεις 165.
		συνωρὶς τελείων ἵππων 173.
		σύσκηνοι 40.
		συσσίτια 40.
		σφάγια 109.
		σφενδονῆται 135.
		σωμάτιον 131.
		σωφρονιστής 132.

		τάλαντον 98.
		ταμίαι τ. ἱερῶν χρημάτων 108.
		τ. στρατιωτικῶν 82.


		ταξίαρχος 134.
		τάξις, Regiment 134.
		τελεταί 116.
		τέλη in der Solon. Verfassung 55,
    		Zölle 101.


		τελῶναι 101.
		τέμενος, Krongut 48. Tempelbezirk 107.
		τεταρτημόριον 98.
		τετταράκοντα, οἱ 86 f.
		τεχνῖται, οἱ περὶ τὸν Διόνυσον 124.
		τιμᾶσθαι τῷ φεύγοντι 92.
		τίμημα, Buße 92.
    		Steuerkapital 102.


		τιμητοὶ ἀγῶνες 92.
		τόμια 112 f.
		τοξόται, Bogenschützen 135.
    		Polizei in Athen 71.


		τραγῳδία 122.
		τραῦμα ἐκ προνοίας 93.
		τριακάδες in Attika 46.
		τριάκοντα, οἱ 67.
		τριακόντοροι 136.
		τριηραρχία 104, 137.
		τριήρης 136 ff.
		τρόπαιον 45.
		τύμβος 159.

		ὑδρία 143.
		ὑπασπιστής 41.
		ὑπερβατήρια 43.
		ὑπερῷον 140.
		ὑπήκοοι 165.
		ὑπομείονες 30.
		ὑπωμοσία 77.

		φάλαγξ 41 f.
		φάρμακα 93.
		φάσις 90.
		φεύγω, werde angeklagt 89.
		φιάλη 143.
		φιδίτια 40.
		φοινικίς 41.
		φόνος ἀκούσιος, ἑκούσιος 93.
		φόροι 165.
		φρατρία, φρατρίαρχος 46 f.
		φρουρὰν φαίνειν 37.
		φρούραρχοι 165.
		φυλαί s. Phylen;
    		Schwadronen in Athen 134.


		φύλαρχος 134.
		φυλοβασιλεύς 47.

		χαλκοῦς 98.
		χειροτονία 76, 82.
		χηλοί 142.
		χιτών 148, 151 f.
		χλαῖνα 148.
		χλαμύς 152.
		Χόες 120.
		χοῖνιξ 96.
		χοιρίναι 91.
		χορὸν αἰτεῖν 124.
		χοῦς 96.
		χρηστήρια 109 ff.
		Χύτροι 120.

		ψήφισμα, 78 ff.
    		– ἐπ’ ἀνδρί 76.


		ψῆφοι 76, 92.
		ψιλοί 135.
		ψυχομαντεῖα 112.

		ὠβαί 30.






    

  
    
      


Fußnoten

	1.
	Vgl. die Quellennachweise für die einzelnen Abschnitte der griechischen
Geschichte in Sammlung Göschen Nr. 49: Griechische Geschichte.
	2.
	Die
    Baumwolle (ἡ κάρπασος), welche Herodot als einen bei den
Indern gebräuchlichen Kleiderstoff kennt, kam den Griechen erst nach Alexanders
d. Gr. Zügen über Ägypten zu. Die Seide wird erstmals bei Aristoteles
erwähnt, der erzählt, daß auf der Insel Kos aus den Kokons (τὰ βομβύκια) der wilden Seidenraupe Gewebe hergestellt werden. Chinesische
Seidenstoffe (σηρικά) erhielten die Griechen seit dem 1. Jahrh. v. Chr.
	3.
	Vgl. Sammlung Göschen Nr. 49: Griechische Geschichte, § 1.
	4.
	Über die dorische Wanderung vgl. Sammlung Göschen Nr. 49:
Griechische Geschichte, § 5.
	5.
	Dieser Zuzug, begünstigt durch die Gemeindeordnung des Kleisthenes,
wonach der Wohnsitz in Attika die einzige Bedingung für das attische Bürgerrecht
war, nahm solche Ausdehnung an, daß auf Perikles’ Antrag 451 v. Chr.
wiederum Abstammung von attischem Vater und Mutter als Bedingung des
Bürgerrechts festgesetzt wurde.
	6.
	Die Zahl der Sitophylakes wurde daher um 330 v. Chr. auf 35 erhöht.
	7.
	Vgl. Sammlung Göschen Nr. 27: Griechische und Römische
Mythologie, § 96 ff.
	8.
	Diese waren ursprünglich die 10 Strategen gewesen; seitdem diese
aber Vorsteher des gesamten Kriegswesens und Oberbefehlshaber geworden,
traten die Taxiarchen an ihre Stelle.
	9.
	Keine Bauform ist in der griechischen Architektur zu so allgemeiner
Bedeutung und künstlerischer Vollendung gelangt, wie das Schattendach.
Ähnlich, wie wir es noch heute im Süden vielfach sehen, wurden längs einer
Mauer im Abstand von 2–3 m Baumstämme aufgestellt, Querbalken über
dieselben gelegt und diese mit der Mauer durch ein Dach von Binsen, Kleinholz
und Lehm verbunden. In Stein ausgeführt wird das Schattendach zur
Säulenhalle, wobei indes die Natur des Materials die Säulen näher an die
Mauer zu rücken nötigte.
	10.
	Nach anderer Nachricht fand jede der beiden Versammlungen sowohl
in Thermopylä als auch in Delphi statt.(?)









Bemerkungen zur Textgestalt

Die Fußnoten wurden an das Ende des Textes gesetzt.

Die Originalausgabe ist in Fraktur gesetzt. In Antiqua gesetzt sind in ihr römische Zahlen
                          (in der elektronischen Fassung ohne Hervorhebung wiedergegeben) und einzelne Wörter aus
                          fremden Sprachen (hier kursiv).
                          Gesperrt oder fett gesetzte Passagen sind in dieser Form übernommen.

Korrektur von offensichtlichen Druckfehlern:

		Seite 9: Komma ergänzt hinter „Wissowa“
		Seite 10: „Geuick“ geändert in „Genick“
		Seite 16: „wechle“ geändert in „welche“
		Seite 32: „Kleomenens“ geändert in „Kleomenes“
		Seite 35: „Feudalherschaft“ geändert in „Feudalherrschaft“
		Seite 36: „Mißtrauens“ geändert in „Mißtrauen“
		Seite 38: doppeltes „und“ entfernt
		Seite 79: „uner“ geändert in „jeder“,
                    „jedd“ in „und“
		Seite 98: Klammer entfernt hinter „Obol“
		Seite 130: „Südwestfluß“ geändert in „Südwestfuß“
		Seite 137: „mit (4“ geändert in „(mit 4“
		Seite 167: „dei“ geändert in „die“
		Seite 168: „immmer“ geändert in „immer“
		Seite 183: „sogenannnten“ geändert in „sogenannten“
		Seite 215: Punkt ergänzt hinter „77“



                    Nicht vereinheitlicht wurden Schreibweisenvarianten wie „Polybius“ und „Polybios“,
„hiedurch“ und „hierdurch“, „Heimatgemeinde“ und „Heimatsgemeinde“, „Lenaien“ und „Lenäen“.
                










    

  
    

*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GRIECHISCHE ALTERTUMSKUNDE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





  OEBPS/4731670446692602447_35230-cover.png
Griechische Altertumskunde

Richard Maisch and Franz Pohlhammer





