
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Der Occultismus des Altertums

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Der Occultismus des Altertums


Author: Karl Kiesewetter


Contributor: Ludwig Kuhlenbeck



Release date: July 2, 2013 [eBook #43078]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: German


Credits: Produced by richyfourtytwo, Wolfgang Menges and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica) at

        http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER OCCULTISMUS DES ALTERTUMS ***





Anmerkungen zur Transkription:

Passagen, die im Originaltext in Antiqua statt in Fraktur gesetzt waren, sind hier auf diese Weise dargestellt.

Passagen in griechischer bzw. in hebräischer Schrift sind mit einer grau gestrichelten Linie unterlegt; beim Überstreichen mit der Maus wird eine Transkription angezeigt.

Weitere Anmerkungen befinden sich am Ende des Textes.



Der Occultismus des Altertums

von

Karl Kiesewetter.


Verlags-Signet


Leipzig,

Verlag von Wilhelm Friedrich.

Druck von Emil Herrmann senior in Leipzig.



Der Occultismus des Altertums.

Von demselben Verfasser erschien in gleichem Verlage:

Geschichte des neueren Occultismus.

Broschiert Mark 16,–, gebunden Mark 18,–.

Geheimwissenschaften.

Broschiert Mark 16,–, gebunden Mark 18,–.





Inhaltsverzeichnis.

Der Occultismus des Altertums.

I. Buch.

Der Occultismus bei den Akkadern, Babyloniern,
Chaldäern und Assyriern.

I. Kapitel.

Religionsphilosophie, weiße und schwarze Magie der Akkader.

Eine aus der Bibliothek des Königspalastes von Niniveh stammende
Tafel mit den Fragmenten von 28 Zaubersprüchen. – Die akkadische Magie.
– Religion der Kuschiten. – Planetengötter. – Tammuz. – Die obersten
zwölf Götter. – Astralgeister. – Die obersten Naturgeister der Akkader. –
Sieben Maskim. – Die akkadischen Beschwörungen der Maskim. – Die akkadischen
Krankheitsbeschwörungen. – Mesmerisierte Bäder. – Verschiedene
Arten von Talismanen. – Heilmesmerismus. – Transplantation der Krankheiten.
– Der Bildzauber. – Die Verwünschung. – Silik-mulu-khi. – Das
Urbild des Paktes mit dem Teufel. – Das Intellektualsystem der Akkader.
– Die akkadische Geisterlehre. – Lehre von den Feruern.

II. Kapitel.

Das Divinationswesen der Chaldäer.

Die Astrologie. – Observatorien. – Die Loswahrsagung. – Belomantie.
– Die Beobachtung des Vogelflugs. – Wahrsagung aus den Eingeweiden
der Opfertiere. – Traumdeutung. – Die wahrsagerische Beobachtung der
Wolken und atmosphärischen Erscheinungen. – Die Fulguration. – Wahrsagerei
aus Erdbeben. – Phyllomantie, Wahrsagung aus der Bewegung
und dem Rauschen der Bäume. – Die Schlange als wahrsagendes Tier. –
Baalzebub, Baalfliege, Herr der Fliege. – Träume von Feuer und Flammen.
– Incubation. – Nekromantie.

II. Buch.

Der Occultismus der Meder und Perser.

Erste Abteilung.

Der medische Magismus.

Das System des Magismus. – Kambyses in Ägypten. – Feier des
Magiermords. – Geist des ursprünglichen Mazdeismus. – Der siebenstöckige
Thurm zu Borsippa. – Der babylonische Gestirn- und Planetendienst. –
Die Trias. – Die drei Weltzonen. – Zrvâna-akarana, Ahuramazdâ
und Angrômainyus. – Der Brauch der Menschenopfer. – Die turanischen
Ureinwohner Mediens. – Die Wurzel aller Schlangen- und Teufelskulte. –
Directe Nachkommen der alten Angrômainyusverehrer. – Yezidis oder Teufelsanbeter.

Zweite Abteilung.

Der Zoroastrismus.

I. Kapitel.

Das Leben Zoroasters.

Sohn des Poraschasp und der Dogdo. – Zendavesta. – Amschaspands.
– Die vier Elemente des Menschenkörpers. – Parsismus. – Gustaspes. –
Die mediumistischen Erscheinungen der Feuerfestigkeit und des forcierten
Pflanzenwachstums. – Spuren der Physiognomik. – Das Darunopfer mit
Wein, Wohlgerüchen, Milch und einem Granatapfel. – Sein Körper, aller
Verwundung unfähig. – Der Brahmine Tschengregatscha. – Ardjaspes. –
Iran. – Gründung des Cypressendienstes.

Dritte Abteilung.

Der religionsphilosophisch-occultistische Inhalt und die Kosmogonie
des Zoroastrismus.

I. Kapitel.

Der religionsphilosophisch-occultistische Inhalt des Zoroastrismus.

Der Unendliche und Anbeginnlose Ahuramazdâ und Angrômainyus. –
Zrvâna-akarana. – Die Feruer aller Wesen. – Gedanken du Prels anticipiert.
– Die sieben Amschaspands. – Bahman. – Schahriver. – Sapandomad.
– Chordad. – Amerdad. – Die Izeds. – Die Stufenleiter der Izeds. –
Mithra. – Korschid. – Aban. – Ader. – Anahid. – Amiran. – Ard. –
Arduisur. – Aschtad. – Asman. – Barzo. – Behram. – Dahman. –
Din. – Farvardin. – Gosch. – Goschorun. – Mah. – Mansrespand. –
Neriosengh. – Pavand. – Rameschne-kharan. – Raschne-rast. – Serosch. –
Taschter. – Vad. – Venant. – Zemiad. – Der Urvater der Menschheit.
– Die sieben Erzdews. – Kampf der guten und bösen Geister. – Der Tod.
– Die Auferstehung der Toten.

II. Kapitel.

Der zoroastrische Kultus.

Liebe und Haß, Sympathie und Antipathie. – Zoroaster gebietet unähnlich
dem indischen Quietismus keine empfindungslose Geistesstille, keine Abtötung
des Leibes. – Das heilige Altarfeuer Behram, das heilige Wasser
Zahre, welches auf dem Urberg Albordj entspringt, und der heilige Hombaum,
aus welchem der Lebenssaft, das Wasser der Unsterblichkeit hervorquillt. –
Die Zauberer als Hände und Füße, Augen und Zungen von Angrômainyus
betrachet. – Zweck der Religion Lichtwerdung der ganzen Schöpfung. –
Die allgemeine Harmonie alles Lebendigen. – Gemeinde der Lebendigen. –
Körper des Urworts. – Das Wort, das Urwesen, durch welches alle Wesen
geworden sind, was sie sind. – Es ist eins mit der Lebenskraft und dem
göttlichen Wesen. – Das erste Gesetz. – Das Werk der Finsternis. – Erhaltung
der Reinheit der Seele. – Feuerdienst. – Die Reinigungen. – Das
Wasser. – Das Fasten.

III. Kapitel.

Auszug aus dem Bun-Dehesch, der parsistischen Kosmogonie.

Ahuramazdâ und Angrômainyus. – Die beiden Urprinzipien. – Die
Fixsterne der Sichtbarkeit. – Meschgah. – Kaiomorts. – Sieben Fixsterne
als Wächter. – Schöpfung des Wassers. – Der Urstier. – Der Hund Sura.
– Meschia und Meschiane. – Von der Zeugung. – Eine Art mystischer
Zoologie. – Von der Auferstehung der Toten und Wiederherstellung der
Leiber. – Sostosch. – Vom sublunarischen Himmel. – Ewige Dauer.

IV. Kapitel.

Die Orakel Zoroasters.

Aphorismen. – Oneirokritik des Astrampsychus. – Kommentar des Psellos.
– Plethon. – Incarnationen. – Das Bild von den Ausklopfern der Seele.
– Paradies. – Der Astralkörper. – Hefe der Seele.



III. Buch.

Der Occultismus der Inder.

Veden. – Rigveda. – Yayurveda. – Samaveda. – Artharvaveda. –
Sabäismus. – Göttertrias: Brahma, Wischnu, Schiwa. – Brahma. – Der
vergeistigte Mazdeismus. – Das Gesetzbuch des Manu. – Die kosmogonischen
Philosopheme. – Äther (âkâsa). – Reincarnationen. – Die Weltendauer.
– Pessimismus der indischen Religionsphilosophie. – Drei Dimensionen
des Raumes. – Tamas. – Maya. – Satya. – Sankhyaphilosophie.
– Echtheit der Theosophie. – Yogi. – Autohypnose. – Somatrank. –
Atma. – Traumschlaf. – Ekstase. – Das Manas. – Indische Astrologie. –
Die Siebenzahl. – Die Wochentage. – Tierkreis. – Die Entstehung des
Tierkreises. – Harmonie des Makrokosmos mit dem Mikrokosmus. – Die
eigentliche Astronomie. – Der Brahmane und später portugiesische Abbé
Faria. – Schaustellungen der Bokte-Lamas. – Hucs Bericht über die magischen
Wunderheilungen. – Der französische Gesandte Gobineau. – Zauberei
in Camerun. – Oberstlieutenant T. G. Frazer. – Die wandelnden Krüge.
– Die Fakire Jacolliots. – Covindasamy.

IV. Buch.

Der Occultismus der Ägypter.

I. Kapitel.

Der ägyptische Occultismus als Priesterwissenschaft.

Jamblichus. – Die ägyptischen Priester. – Porphyrius. – Die Hofzauberer
Pharaos. – Die Heilgottheiten der Ägypter. – Isis. – Horus. –
Apis. – Phtha, das Bild des unendlichen Geistes.

II. Kapitel.

Der Heilmagnetismus bei den alten Ägyptern.

Bentrosch-Stele nach der Übersetzung des Professor Dr. Lauth. – Chonsu
Heilgott. – Der ägyptische Hypnotiseur. – Die sa-Striche. – Festmachen. – Erzeugung von Hypnose und Somnambulismus.

III. Kapitel.

Die eigentliche magische Heilkunde der Ägypter.

Hermes Trismegistos. – Die hermetische Litteratur. – Heilkräfte gegen
Hautkrankheiten und Epilepsie, gegen Augenkrankheiten, Zahnleiden, Ohrenleiden,
Nasenleiden, für die Kehle, für den Magen, für die Gedärme, für die
Blase, für die Geschlechtsteile, für die Gebärmutter, für die Nieren. – Humoralpathologie.
– Der Grundsatz: similia similibus. – Homöopathie. –
Impfung und Serumtherapie. – Ebn Esras.

IV. Kapitel.

Die Seelenlehre der alten Ägypter.

Wahrscheinlichkeit, daß die Kabbala auf Moses zurückzuführen. –
Totengericht. – Wägung des Herzens. – Das Zwischenreich. – Die Unterwelt
Amenti. – Paradies. – Papyrus, Totenbuch. – Der Mensch als
Monade in einer Siebenteilung. – 92. Kapitel des Totenbuches. – Tetragramme
oder magische Quadrate.

V. Buch.

Der Occultismus der Hebräer.

I. Kapitel.

Die schwarze Magie der Hebräer.

Elementarwesen des Feuers, der Luft, des Wassers und der Erde. –
Salamander, Sylphen, Undinen und Pygmäen. – Pflanzlicher Nephesch
(Astralleib). – Gewisse Vorgänge im modernen Mediumismus. – Mit Hilfe
der Elementarwesen ausgeführte Magie. – Der Sohar. – Das magische
Schauen. – Monen. – Astrologie der Tagewählerei. – Nichusch, wahrsagende
Deutung der Erscheinungen und Veränderungen irdischer Dinge. –
Doresch ha Methim, ein Befragen der Toten. – Der Kischuph. – Beschwörung
der Satanim. – Habal de Garmin. – Schädigende Willensmagie.

Zweite Abteilung.

Die Kabbala.

I. Kapitel.

Das Alter der Kabbala.

Joseph ben Akiba. – Simon ben Jochai. – Gemara. – Mischna. –
Rabbi Zera. – Die mysteriöse und heilige Lehre der Merkaba. – Das Tetragrammaton.
– Maimonides. – Geheimlehre über die Schöpfung und die
Natur der Gottheit. – Kultus des Buchstabens. – Kabbalisten im Gegensatz
zu den Essäern. – Die Adepten der Kabbala.



II. Kapitel.

Die kabbalistischen Bücher. – Die Authenticität des Sepher Jezirah.

Überlieferung des Talmud. – Die Darstellungsweise des Jezirah. –
Autorität des Moses Botril. – Rabbi Akiba. – Der Verfasser des Buches
der Schöpfung.

III. Kapitel.

Die Authenticität des Sohar.

Rabbi Moses ben Nachman. – Rabbi Ascher. – Rabbi Gedalia. –
Jehuda ben Gerim. – Simon ben Jochai. – Der Verfasser des Sohar. –
Moses von Leon. – Die Emanationslehre, Grundlehre des ganzen im Sohar
entwickelten Systems. – Hieronymus, von den zehn mystischen Namen. –
Die Stephiroth. – Die Kette der Tradition. – Supplement des Sohar. –
Die kabbalistischen Lehren durch mündliche Tradition überliefert. – Das System
des Simon ben Jochai. – Das Copernikanische System. – Der heilige
Augustin über denselben Gegenstand.

IV. Kapitel.

Die Lehren der kabbalistischen Bücher. – Analyse des Sepher Jezirah.

Das Buch Jezirah. – Die zweiunddreißig wunderbaren Wege der Weisheit.
– Die zehn Sephiroth. – Die zweiundzwanzig Buchstaben des hebräischen
Alphabets. – Das letzte Wort des kabbalistischen Systems. – Transformation
des Symbols zur Idee.

V. Kapitel.

Analyse des Sohar. – Die allegorische Methode der Kabbalisten.

Die Kabbalisten schoben auf eine den Profanen unbekannte Weise in
mysteriösem Sinn den historischen Thatsachen und positiven Geboten eine geheime
Bedeutung unter. – Origenes, Homil 7 in Levit.

VI. Kapitel.

Die Anschauungen der Kabbalisten über die göttliche Natur.

Das Buch des Geheimnisses. – Dreizehntausend Myriaden Welten. –
Der Name des Unendlichen En Soph. – Die göttlichen Attribute. – Idra
Suta. – Der höchste Gedanke oder das Wort. – Besondere Rolle der einzelnen
Sephiroth und ihre Gruppierung nach Trinitäten und Personen. –
Hegel. – Die Personen dieser Trinität als drei aufeinanderfolgende und
absolut notwendige Phasen des Denkens und Seins. – Mit der Hegelschen
Philosophie vergleichbar, eine Verbindung von Ideen Platos und Spinozas.
– Die drei ersten Sephiroth. – Die Sephiroth bilden in ihrer Gesamtheit
den himmlischen oder idealen Menschen. – Absolute Identität der Existenz
und des Gedankens. – Schechinah. – Die immanente Kraft der Dinge. –
Das Buch der Geheimnisse. – Die Könige von Edom, die Welten, welche
bestanden, noch ehe sich die Formen gebildet hatten, um als Mittelglied zwischen
der Schöpfung und der göttlichen Wesenheit in ihrer größten Reinheit zu
dienen. – Von dem Geschlechtsunterschied des idealen Menschen. – Die
Metempsychose. – Die Dämonen. – Hüllen.

VII. Kapitel.

Die Weltanschauung der Kabbalisten.

Kommentatoren des Sepher Jezirah. – Das Dogma von der Schöpfung. –
Ex nihilo nihil. – Der Erzengel des Bösen. – Samael. – Die Kabbalisten
über die Physiognomik. – Die vier Gestalten des mystischen Wagens des
Hesekiel. – Von der himmlischen und der höllischen Hierarchie. – Der Engel
der Reinheit (Tahariel), der Barmherzigkeit (Rachmiel), der Gerechtigkeit
(Zadkiel), der Befreiung (Padael), und der berühmte Raziel, welcher mit
eifersüchtigen Augen die Geheimnisse der kabbalistischen Weisheit bewacht. –
Der Engel des Feuers Nuriel, der des Lichts Uriel. – Die Absicht dieser
Allegorien. – Die große Hure oder die Meisterin der Ausschweifungen Lilith. –
Die Dämonologie der Kabbalisten eine notwendige Ergänzung ihrer Metaphysik.

VIII. Kapitel.

Die Lehrmeinung der Kabbalisten von der menschlichen Seele.

Drei Principien oder vielmehr drei Grade der menschlichen Existenz. –
Das individuelle Princip. – Von den Androgynen Platos. – Dogma der
Präexistenz. – Die Lehre von der moralischen Prädestination. – Diejenigen
welche auf der Welt Böses thun, haben schon im Himmel angefangen, sich
vom Heiligen zu entfernen. – Probe der Seelenwanderung (Gilgul). – Die
Rückkehr der Seele in den Schoß der Gottheit. – Palast der Liebe. – Küsse
der Liebe. – Das Dogma vom Sündenfall.

Anhang.

Blüten vom Baume der Kabbala.

Grundstoff (Huli) der Welt. – Isaak Loriah: Sepher Cch'wanoth, Fol. 46.
– Massel (Genius, transcendentales Subject). – Nischmath Chajim, Fol. 101. –
Nephesch. – Machschaba (Imagination). – Mairecheth Aeloluth, Fol. 41, 63. –
Der Ruach der Tiere. – Der umkreisende Äther. – Gedanken des Herzens
wirken auf den Äther ein. – Esarah Maimeroth, Fol. 49.



VI. Buch.

Der Occultismus der alten Griechen.

I. Kapitel.

Die jonischen Naturphilosophen.

Berührung des Occultismus mit der Philosophie. – Thales von Milet.
– Seine Lehre vom flüssigen Urstoff. – Hylozoimus. – Aussprüche des
Thales. – Anaximander. – Der gasförmige Urzustand. – Nebularhypothese. –
Entstehen und Vergehen der Welten. – Anaximenes. – Bedeutung der
Verdünnung und Verdichtung. – Hippo, Idaeus und Diogenes von Apollonia. –
Kreisbewegung. – Heraclit der Dunkle. – Sein ist Werden. – Lehre
von den Weltperioden. – Das große Jahr. – Beziehungen zu Zoroaster.

II. Kapitel.

Pythagoras und die Alt-Pythagoräer.

Geschichte seines Lebens. – Geheimbund. – Die einfachsten Zahlenbestimmungen
der musikalischen Harmonie. – Zahlenmystische Spielereien. –
Theologie der alten Pythagoräer. – Die kosmologischen Einsichten. – Harmonie
der Sphären. – Metempsychose, richtiger Metemsomatose. – Palingenesie.
– Sexuelle Enthaltsamkeit. – Genuß der Bohnen.

III. Kapitel.

Die Eleaten.

Xenophanes. – Skepsis. – Reiner Monotheismus. – Parmenides. –
Vorläufer der Naturphilosophie des Telesius. – Warmes und Kaltes. –
Zeno, der Eleat. – Einheit des Seins. – Wesen von Raum und Zeit. –
Wirklichkeit und Erscheinung. – Gesetz der bestimmten Anzahl. – Rangordnung
der Realitäten.

IV. Kapitel.

Empedocles, Pherekydes, Epimenides von Kreta.

Praktiker auf dem Gebiete der sog. Geheimwissenschaften. – Medizin-Mann.
– Hypnotische Technik. – Goëtie. – Charlatanerie. – Kreislauf
des Stoffwechsels. – Attraktionskraft und Repulsionskraft. – Liebe und Haß. –
Darwinistische Theorie. – Antizipation der Lehre von der indirekten Auslese. –
Seelenwanderungslehre. – Vegetarismus. – Pherekydes. – Sehertum. –
Theogonie. – Epimenides von Kreta. – Jatromanten. – Nona. – Epidemische
Geisteskrankheit. – Reinigungsceremonien. – Orpheotelesten. – Das
Wunder suggestiver Massenheilung.



V. Kapitel.

Die Geheimlehre der Mysterien.

Bacchische und cerealische. – Kreta. – Soziale Nebentendenz. – Die
bacchischen Mysterien. – Ahnung der göttlichen Einheit. – Geheimkult indischen
Ursprungs. – Dionysos. – Zagreus. – Die Siebenzahl. – Weltökonomie.
– Spiegelbecher. – Phallus. – Lingam und Yoni. – Die Welt
des Scheins. – Becher der Reinigung oder Wiedergeburt. – Spekulative
Analyse der indischen Ideen. – Die schaffende Gottheit Welt-Lingam. – Die
cerealischen Mysterien. – Die Eleusinien. – Erntefeste. – Die sog. kleinen
Mysterien. – Erkennungszeichen. – Die letzte Weihe, epopteia. – Selbstschau.
– Conx ompax. – Spiritismus. – Unsterblichkeit. – Demeter eine
Gottheit mit doppeltem Charakter. – Spekulative Analyse des Inhalts der
eleusinischen Lehre. – Die Toten sind Demetrier. – Die Thesmophorien. –
Der Ackerbau als das fruchtbarste Prinzip der Humanität. – Mysterium der
Ehe. – Natürlich geschlechtliche Basis der Ehe. – Neuntägige Enthaltung
von geschlechtlichem Verkehr. – Sthenien. – Die Orgie in Halimus. – Schamlose
Seite altheidnischer Feste. – Kteis. – Orgiasmus. – Die samothrakischen
Mysterien. – Todesfeier des Dionysios. – Orphiker. – Heilige Sage.

VI. Kapitel.

Anaxagoras.

Nus, Verstand. – Homöomerien.

VII. Kapitel.

Die Atomistiker, insbesondere Demokritos.

Leucippos. – Demokrit. – Atomverbindungen. – Quantitative Beziehungen.
– Primäre und sekundäre Eigenschaften. – Besonderer Seelenstoff.
– Sophistik.

VIII. Kapitel.

Sokrates und sein Dämonium.

Problem des sog. Genius. – Glauben an die Orakel. – Dämonion. –
Vulgäre Psychologie. – Unbegreiflichkeit des Phämomens. – Dühring. –
Dramatische Spaltung des Ich. – Du Prels Mystik der alten Griechen.

IX. Kapitel.

Platon.

Platon der Vater des Idealismus. – Traum des Sokrates. – Große
Reise nach Cyrene und nach Ägypten. – Syrakus. – Dionysios. – Dion.
– Unverletzte Virginität. – Platos Lehre. – Der Theätet, der Sophist und der
Politikos. – Parmenides. – Ideenlehre. – Bedeutung der platonischen
Ideen. – Lotze in seiner Metaphysik. – Verhältnis der Ideenwelt zur Gottheit.
– Phädrus, Philebus, die Republik und der Dialog von den Gesetzen.
– Unsterblichkeit der Seele. – Phaedon, der Staat, Phaedrus, Timaeus und
das Gastmahl. – Der intelligible Charakter. – Ästhetische Mystik.

X. Kapitel.

Aristoteles.

Universal-Gelehrter. – Scholastik. – Überschätzung. – Exoterische und
esoterische Schriften. – Form und Stoff. – Dualismus. – Seelenlehre. –
Entelechie. – Persönliche Substanz. – Der thätige Intellekt. – Der leidentliche
Intellekt. – Rationalistische Theorie der Träume.

VII. Buch.

Der Occultismus der alten Römer.

I. Kapitel.

Einfluß der Etrusker auf die römische Religion.

Die Verhüllten.

II. Kapitel.

Die Religion der Römer.

Die Religion im Dienste des Staates. – R. v. Ihering. – Machiavellismus
der Römer. – Ver sacrum. – Jupiter. – Mars. – Quirinus. –
Juno. – Die Matronalien. – Ficus Ruminalis. – Nebenbedeutung allerintimster
Natur. – Lupercus. – Lupera. – Innuus. – Unfruchtbarkeit. –
Februare. – Rock der Juno. – Subigus. – Prema. – Pertunda. – Perfica. –
Fluonia. – Lucina. – Befriedigung des Geschlechtstriebes. – Janus.
– Saturn. – Das goldene Zeitalter. – Ceres, Liber und Libera. – Fascinum = Phallus.
– Flora. – Euhemeristische Mythologie. – Die Freudenmädchen.
– Die römische Venus. – Volupia, die eigentliche Göttin der Wollust. –
Angeronia. – Cloacina. – Minerva. – Vulcan. – Faunus. – Ficarii und
Incubi. – Fatua. – Pales. – Priapus. – Anna Perenna. – Acca Laurentia.
– Die Apotheose eines Freudenmädchens. – Die geschlechtliche Sinnlichkeit
des Römers. – Volksmetaphysik.

III. Kapitel.

Unsterblichkeitsglaube und Jenseitsvorstellung.

Eine sozial sehr zweckmäßige Eigenschaft. – Genien, Laren oder Manen
und Lemuren. – Manen. – Totenfest. – Aller-Seelenfeier. – Larenopfer. –
Venus Libitina. – Beziehung der Demeter zum Tode und zur Zeugung.



IV. Kapitel.

Der Glaube an Magie und symbolische Handlungen.

Cicero in seiner Schrift über die Weissagung. – Ausführung des Naturforschers
Plinius.

V. Kapitel.

Weissagung und Zeichendeuterei. Orakel. Sibyllinische Bücher.

Werfen der Loose. – Orakel. – Tibur. – Somnambule Zustände. –
Orakel zu Tumae. – Sibylle. – Neun Bücher Weissagungen. – Die sog.
sibyllinischen Bücher. – Eine sibyllinische Weissagung.

VI. Kapitel.

Beobachtung der Himmelszeichen, Vögel, Blitze u. s. w., und Opferschau.

Augurium. – Auguren. – Der Glaube der alten Römer an die Unfehlbarkeit der Auspicien. – Geheimwissenschaft. – Verfahren. – Flug der
Vögel. – Fressen der heiligen Hühner. – Cicero über die Auspicien. –
Opferschauer. – Haruspicium. – Ein Wort Hannibals. – Beobachtung der
Blitze. – Jupiter, Elicius. – Wettermagie.

VIII. Buch.

Der Occultimus der Alexandriner, Neupythagoräer
und Neuplatoniker.

Vorbemerkung.

Erste Abteilung.

Die Alexandriner.

I. Philo von Alexandria

I. Kapitel.

Philos Leben und Lehrweise.

Alexandria. – Bibliothek. – Philos Leben. – Versuche, das alte Testament
esoterisch zu deuten. – Die mystische Reise nach Haran. – Ekstase der
indischen Sonnen- und Mondkinder. – Der Logos.

II. Kapitel.

Philos Mystik.

Sekte der Essäer durch buddhistische Missionäre gestiftet. – Sündenfall.
– Askese oder Unterricht. – Heraustreten aus dem eigenen Ich.



III. Kapitel.

Die Elemente der Gnosis bei Philo.

Theosophie Philos. – Die doppelte Erkenntnis.

II. Die Therapeuten und Essäer.

Josephus. – Ihre Gütergemeinschaft.

Zweite Abteilung.

Die Neupythagoräer.

Apollonius von Tyana.

Parallele Christi. – Zweifel an der Existenz des Apollonius. – Eduard
Baltzer. – Apollonius, ein entschiedener Spiritist. – Julia Domna. –
Philostratus von Lemnos. – Mysterien des Aeskulapdienstes. – Schweigezeit.
– Die indischen Brahmanen. – Ereignisse im Leben des Apollonius. –
Parallele aus der Autobiographie des Bürgermeisters Barth. Sastrow zu
Stralsund. – Gymnosophisten.

Dritte Abteilung.

Die Neuplatoniker.

I. Kapitel.

Plotinos.

Plutarch. – L. Apulejus. – Ammonios Sakkas. – Longinos. – Porphyrius.
– Die Verstandeswelt, das Muster der Sinnenwelt. – Das Geisterreich.
– Die Einkörperung der Seele. – Zwei Wege, zum Schauen des
Einen, Ersten und Höchsten.

II. Kapitel.

Porphyrius, Jamblichus, Proklus, Sosipatra.

Vereinigung mit Gott. – Vehikel der Seele. – Dämonologie. – Mantik. –
Jamblichus. – Materialisation. – Schrift De mysteriis Aegyptiorum. – Annahme
eines Astralleibes. – Prachtstück der theurgischen Weisheit. – Proklus. – Sosipatra.

III. Kapitel.

Hierokles und sein Kommentar zu den goldenen Sprüchen des Pythagoras.
– Die letzten Neuplatoniker.

Vierundfünfzig Strophen der goldenen Sprüche. – Hierokles. – Erkenntnis
der Doppelnatur des Menschen. – Die mystische Reinigung.



IV. Kapitel.

Synesios, der letzte Neuplatoniker, sein Leben und seine Lehren.

Hypatia. – Cyrenaica oder Pentapolis. – Messias-Putsch. – Synesios
in Konstantinopel. – Schrift „Die Ägypter, oder über die Vorsehung“. –
Bischofswürde. – Die Schrift über die Träume.

V. Kapitel.

Die Gnostiker und Manichäer.

IX. Buch.

Der Occultismus der Kelten und Germanen.

Erste Abteilung.

Die Kelten.

I. Kapitel.

Die Druiden.

Das Religionssystem der Kelten. – Pentalpha. – Geheimlehre. – Die
auf Eichen wachsende Mistel. – Triaden. – Oberdruide.

II. Kapitel.

Gottesdienst und Geheimlehre der Druiden.

Menschenopfer. – Teutates. – Seelenführer. – Esus oder Hesus. –
Die Insel Mona. – Hu gadarn. – Die Gotteinheit der britischen Kelten.
– Mysterien vom Tode des Hu. – Ceridwen. – Tetragrammaton. – Lehrgebäude
des Kesselordens.

Zweite Abteilung.

Der Occultismus der Germanen.

Entwickelungsgeschichte der germanischen Mythologie.

I. Kapitel.

Die Weltschöpfung der Edda. Yggdrasil.

Dualismus eines bösen und guten Weltprinzips. – Der Mythus vom
Weltbaum.



II. Kapitel.

Der Götterhimmel der Germanen.

Die Edda. – Odin. – Odin-Wodan. – Das Gespensterheer. – Die
Erzählung der Edda vom Dichtertrank. – Der runenkundige Gott. – Lehre
vom Doppel-Ich. – Thor und Loki. – Balder. – Hödur. – Deutung dieses
Mythus. – Frigg. – Iduna.

III. Kapitel.

Götterdämmerung und Wiedergeburt.

Ragnarök. – Weltuntergang. – Esoterische Idee der Wiedergeburt.

X. Buch.

Der Occultismus der barbarischen Völker.

Skythen. – Toxaris und Anacharsis. – Massageten. – Geten. – Zamolxis.
– Hyperboräer. – Abaois. – Taurer.



Vorwort.

Am zweiten Ostertage v. J. (1895) starb Karl Kiesewetter,
einer der eifrigsten Forscher auf dem Gebiete des „Wunderbaren
und Geheimnisvollen“, der Verfasser der „Geschichte des
neueren Occultismus“, der „Geheimwissenschaften“
und des ersten Halbbandes dieses Buches über den „Occultismus
des Altertums“. Ein plötzlicher Tod entriß ihn im
besten Mannesalter seinem eigenartigen Studiengebiete, auf dem
er augenscheinlich eine erstaunliche Belesenheit und Quellenkunde
besaß.

Die Verlagshandlung wandte sich nun an mich,
mit dem Antrage, die Herstellung des zweiten Halbbandes
dieses Buches unter Benutzung des Kiesewetterschen
handschriftlichen Nachlasses zu übernehmen
und zwar genau nach der bereits von Kiesewetter festgestellten
Disposition. Die Einsicht des handschriftlichen Nachlasses
ergab, daß der Verstorbene nur das achte Buch seiner Disposition,
den Abschnitt über die Alexandriner, Neupythagoräer
und Neuplatoniker ausgearbeitet hatte.

Der wohlwollende Leser möge die ganze von mir gelieferte
Arbeit nicht etwa als ein Werk auffassen, das mit wissenschaftlicher
Prätension sich etwaigen ähnlichen Forschungen über „vergleichende
Religionswissenschaft“ zur Seite stellen möchte, sondern als das Ergebnis
dilettantischer Nebenstunden, als eine dem gebildeten Dilettanten
selber, der über keine Zeit und keine genügende Ausdauer verfügt,
aus dem Staube der Bibliotheken und dem Studium schwerfällig
gelehrter Originalwerke das ihn Interessierende selber herauszusuchen,
gewidmete Skizze eklektischer Streifzüge ins Gebiet der
Mystik.

Dixi et salvavi animam meam.

Jena, im Februar 1896.

L. Kuhlenbeck.



Erstes Buch.

Der Occultismus
bei den Akkadern, Babyloniern,
Chaldäern und Assyriern.



Erstes Kapitel.

Religionsphilosophie, weiße und schwarze
Magie der Akkader.

Der Occultismus ist so alt wie die ihrer selbst bewußte Menschheit,
und selbst wo uns die Hieroglyphen Ägyptens im Stich lassen,
führt uns die Keilschriftlitteratur der Euphrat- und Tigrislande in
die graueste Urzeit des Menschengeschlechts hinauf und zeigt uns,
daß zum allermindesten tausend Jahre vor Beginn der beglaubigten
Geschichte der Occultismus in seinem Kern derselbe war wie heute.
Natürlich wechselten mit den verschiedenen Staatsreligionen seine
Formen, und wir haben deshalb den stets gleichen esoterischen
Kern unter den wechselnden Hüllen der Dogmen nachzuweisen
sowie auch seine fortschreitende Weiterbildung und Ausreifung.

Vor noch nicht einem Menschenalter – im Jahre 1866 –
veröffentlichten die englischen Orientalisten Sir Henry Rawlinson
und Norris im zweiten Band der Cuneiform Inscriptions of
Western Asia eine aus der Bibliothek des Königspalastes von
Niniveh stammende Tafel mit den Fragmenten von 28 Zaubersprüchen,
welche, wie Lenormant sagt[1]: „von der Existenz einer so künstlichen
und zahlreichen Dämonologie bei den Chaldäern zeugt, wie sie sich
ein Jacob Sprenger, Jean Bodin, Wier oder Pierre de Lancre wohl
nimmer vorgestellt hätten. Es erschließt sich uns darin eine ganze Welt
von bösen Geistern, deren Rangordnung mit vieler Gelehrsamkeit
festgestellt, deren Persönlichkeiten sorgfältig unterschieden und deren
besondere Eigenschaften scharf präcisiert sind.“



Außerdem entdeckte Layard an gleicher Stelle die gegenwärtig
im British Museum aufbewahrten Fragmente eines umfangreichen
magischen Werkes von zweihundert Tafeln, welches für Chaldäa
wohl das Gleiche war, was die alten Inder in ihrem Atharva-Veda
besaßen, nämlich eine Sammlung aller Formeln, Beschwörungen
und Hymnen der chaldäischen Magier, von denen die Schriftsteller
des Altertums berichten.

Diese Urkunden sind in akkadischer, einer den finnischen und
tartarischen Dialekten verwandten turanischen Sprache abgefaßt,
welche von den vorgeschichtlichen Ureinwohnern Chaldäas, den
Akkadern, gesprochen wurde. Assurbanhabal ließ dieselben im siebenten
Jahrhundert v. Chr. für seine Palastbibliothek mit der
überlieferten assyrischen Interlinearversion abschreiben, ohne welche
sie wohl nicht mehr verstanden worden wären, weil damals die
akkadische schon über tausend Jahre eine tote Sprache war.

Dieses Erbe der Akkader, welches offenbar aus ältern im Laufe
der Zeit zusammengestellten Überlieferungen besteht, führt in eine
altersgraue Zeit hinauf, in welcher, wie wir sehen werden, neben
dem Kultus kosmischer und tellurer Potenzen der Glaube an die
Einheit und Geistigkeit des göttlichen Wesens bestand.

Die akkadische Magie beruhte auf einem vollständigen wohlgegliederten
mythologischen System, welches in seinen Ursprüngen
über das dritte Jahrtausend vor Christus zurückreicht. In diesem
Jahrtausend wanderten vermutlich in das von den Akkadern bewohnte
nachmalige Chaldäa Kuschiten ein, welche Sprache, Religion
und Volkstum der Akkader allmählich in den Hintergrund drängten.
In Babylonien wie in Chaldäa bildeten sich verschiedene Religionsformen
aus, bis ums Jahr 2000 König Sargon eine einheitliche
Staatsreligion einführte, die in Chaldäa und Babylonien wie später
auch in Assyrien galt.

Diese Staatsreligion beruhte zum Teil auf der der syrischen
und phönicischen verwandten Religion der Kuschiten; sie nahm
aber viele akkadische Elemente auf, und so beginnt denn die bis zur
Zeit Alexanders des Großen reichende Periode der „Chaldäer“.
Allerdings nahmen in dieser Mischreligion die akkadischen Elemente
mit ihrer Dämonenlehre und ihren Exorcismen einen untergeordneten
Rang ein, und ihre Pfleger waren eine niedere Kaste von Zauberpriestern,
welche durch ihre Beschwörungen Krankheiten und Bezauberungen
zu heilen, Dämonen zu vertreiben, widrige elementarische
Einflüsse zu zerstreuen usw. usw. suchten. Die oberste Priesterkaste
waren die Chaldäer, welche – wie die persisch-medischen Magier –
sich nur mit Astronomie und Astrologie befaßten.

Da bei den genannten Völkern Kultus und Occultismus auf
das engste verbunden sind, müssen wir zunächst zu einer Darstellung
ihrer Religionslehren übergehen.

Nach chaldäisch-babylonischer Anschauung ist die Erde von den
als Gottheiten gedachten Meer, Ocean und Chaos (chald. Tiamat,
Apsu und Mummu – Θαυάτϑ, Ἀπασῶν und Μωυμῖς des Berosus)
geboren. Jedoch werden diese mystischen Gottheiten im
öffentlichen Kultus nicht verehrt, sondern an ihre Stelle tritt zuerst
die oberste Trias der männlichen Gottheiten, welcher eine gewisse
Ähnlichkeit mit der christlichen Dreieinigkeit nicht abzusprechen ist. Die
erste Person dieser Trias ist Anu (Himmel), der Erstgeborene, der
Uralte, der Älteste der Götter, der Vater der Götter, der Gebieter der
Finsternis. Er ist der Herr des Himmels und des Weltalls, schon
ehe er dem Chaos eine feste Gestalt gegeben hatte, und zugleich
der Gott der Welt und Zeit. Auf ihn folgt Ea, die das All
durchdringende, belebende, lenkende und befruchtende göttliche Weisheit,
der über dem Meer schwebende Geist. Die dritte Person
dieser Trias ist Bel (akkad. Mul-ge), der Gebieter und die Personifikation
der geordneten Schöpfung, der Bildner des Sternenhimmels
und Lenker der geordneten Bewegung der Himmelskörper.

Diese drei Personen der obersten göttlichen Trias sind in ihrem
Wesen gleich und gleich mächtig, ohne jedoch auf gleicher Stufe
der Emanation zu stehen; Anu ist stets der Vater des Ea, aber
bald der Vater und bald der Bruder des Bel.

Dieser obersten männlichen Trias steht eine weibliche gegenüber,
Anat (akkad. Anu), Belit (akkad. Ningelal) und Davkina,
welche man sich als der weibliche Ausdruck und Form
der männlichen Trias dachte. Diese Gottheiten sind androgyner
Natur, und dieser uralten Anschauung entstammen die von den
Orphikern und Neuplatonikern gelehrten hierhergehörigen Mythen
der klassischen Völker.

Der Begriff der Androgynie war bei den Chaldäern auch auf die
Planetengötter übertragen, wie es denn von der Venus (Dilbat)
heißt:


„Der weibliche Stern ist der Venusstern; er ist weiblich bei Sonnenaufgang;


Der männliche Stern ist der Venusstern; er ist männlich bei Sonnenuntergang.“





Wie lange sich diese Anschauungen erhielten, möge man daraus
ersehen, daß in der Astrologie bis auf die neueste Zeit Mercur als
Hermaphrodit gilt, welcher – am Morgenhimmel sichtbar –
weiblich und am Abendhimmel männlich ist.

Die höchste Planetengottheit ist die Sonne, Samas, dessen
weibliche Potenz Gula hieß; ihr folgte der Mondgott Sin, dessen
weibliches Prinzip im Akkadischen Nin-gelal hieß; der assyrische
Name ist noch nicht mit Sicherheit entziffert.

Diesen höchsten Planetengöttern folgen nun in bekannter Stufenreihe:
Adar (Saturn), Maruduk (Jupiter), Nergal (Mars),
Istar (Venus), Nebo (Mercur); akkadisch: Nin-dara, Amar-utuki,
Nirgal, Sukus und Ak. Ihnen allen stehen mit
Ausnahme der unklar androgyn gedachten Istar, deren geheimnisvoller
Gatte Dumuzu heißt, ausgesprochene weibliche Prinzipe
gegenüber. So dem Adar: die Belit, dem Maruduk die Zarpanit,
dem Nergal die Laz, und endlich dem Nebo die Tasmit.

Da nun Venus und Mercur bald am Morgen, und bald am
Abend sichtbar sind, so nahm man eine doppelte Istar, eine von
Arbela und eine von Niniveh, an und machte aus Nebo gar zwei
Persönlichkeiten, Nebo den Gott der Wissenschaften und Künste,
und Nuzku, den Diener und Boten des Bel. – Wir sehen also
hier schon völlig den mythologischen wie den astrologischen Charakter
des Mercur vorgebildet.

Der geheimnisvolle Gatte Dumuzu (Tammuz) der Istar wurde
ihr in seiner Jugendblüte entrissen und veranlaßte ihre Wanderung
in das „Land ohne Heimkehr“, das Totenreich, wodurch er Anlaß
zur Dichtung des ältesten Epos der Menschheit, die „Höllenfahrt
der Istar“, gab. Da nun Dumuzu die Sonne ist, liegt diesem
Mythus wohl der astronomische Vorgang des zeitweisen Verschwindens
der Venus unter den Sonnenstrahlen zu Grund.

Die Planetengötter bilden die auf die höchste Trias folgende
oberste Götterklasse und regieren mit ihnen nach Diodorus Siculus[2]
die zwölf Monate und zwölf Zeichen des Tierkreises.

Auf Denkmälern, wie dem Obelisk des Salmanassar zu Nimrud
und dem Monolithen des Assur-nasir-habal werden die obersten
zwölf Götter folgendermaßen genannt:

„1. Anu, der König der himmlischen und irdischen Erzengel,
König der Welt.

2. Bel, Vater der Götter, Schöpfer.

3. Ea, König des Oceans, Lenker des Schicksals, Gott der
Weisheit und Erkenntniß.

4. Sin, Herr der Kronen, zum höchsten Glanz erkoren.

5. Bin, der Krieger und Herr der befruchtenden Kanäle.

6. Samas, Richter des Himmels und der Erde.

7. Maruduk, gerechter Fürst der Götter, Herr der Geburt.

8. Adar-Samdar, der Mächtige, Krieger unter den kriegerischen
Göttern, Vernichter des Bösen.

9. Nergal, der Edelmüthige, König der Schlachten.

10. Nebo, Träger des höchsten Scepters.

11. Belit, Gattin des Bel und Mutter der höchsten Götter.

12. Istar, die Älteste des Himmels und der Erde, die das
Antlitz der Krieger mit Glanz erfüllt.“

Anderswo[3] heißen die zwölf Monate des Jahres mit ihren
Göttern:

1. Nisannu, Anu und Bel.

2. Airu, Ea, Gebieter der Menschheit.

3. Sivanu, Sin, Erstgeborener des Bel.

4. Duzu, Adar, der Krieger.

5. Abu, Allat, Herrin des Zauberstabes (Nin-gis-zida).

6. Ululu, Istar, Herrin der Schlachten.

7. Tasritu, Samas, der Herr der Welt.

8. Arak-samma, Maruduk, der große Fürst der Götter.

9. Kisilvu, Nergal, der große Krieger.

10. Tebitu, Pap-sukul, Diener des Anu und der Anat.

11. Sabatu, Bin, Feldherr des Himmels und der Erde.


12. Addaru, die sieben großen Götter der Planeten.

13. Makru-sa-addari, (Schaltmonat) Assur, Vater der Götter.

Mit Leichtigkeit erkennt man in diesen Monaten diejenigen
des Kalenders der Juden, welche ihr Jahr mit dem siebenten Monat
der Chaldäer beginnen ließen. Der erste jüdische Monat Tischri
entspricht dem Tasritu, der Marchesvan dem Arak-samma, der Kaslev
dem Kisilvu, der Thebet dem Tebitu, der Schebat dem Sabatu,
der Adar dem Addaru, der Nisan dem Nisannu, der Ijar dem
Airu, der Sivan dem Sivanu, der Tammuz dem Duzu, der Ab
dem Abu, der Elul dem Ululu und der jüdische Schaltmonat Veadar
endlich dem chaldäischen Makru-sa-addari.

Damit endlich, daß man die Planeten vergöttlichte und sie zu
den Herren der Zeichen des Tierkreises wie der Monate machte,
waren die Grundlagen der Astrologie geschaffen.

Eine große Anzahl von Sternbildern und einzelnen Fixsternen
wurden als Götter niederen Ranges und Genien (musedu) angesehen
und nach ihrem Rang und ihrer Bedeutung genau klassifiziert.
Man suchte sich ihrer Kräfte durch Anfertigung ihnen geweihter
Talismane zu versichern, aus denen dann die astrologischen
Bilder entstanden, von denen ich in meinen „Geheimwissenschaften“
ausführlich handelte.

Diese Astralgeister standen zwischen den Göttern und Menschen
und griffen segenbringend oder unheilstiftend in das Schicksal der
letzteren ein. Die vier wichtigsten schützenden Genien waren: der
bekannte Flügelstier mit dem Menschenhaupt, der sedu oder Kirubu,
akk. Alad; der Löwe mit dem Menschenhaupt, lamassu oder nirgallu,
akkad. lamass; der menschlich gestaltete ustur und endlich der
geierköpfige nattig, welcher Hesekiel bei seiner Beschreibung der
vier symbolischen, den Thron Jehovas tragenden Wesen vorschwebte.

Über diesen Genien standen noch zwei besondere Engelgruppen,
die Igigi, die Geister des Himmels, und die Amuna-irsiti (akkad.
amuma-ge), die Geister der Erde, welche den phönizischen Kabiren
entsprechen.

Nach Angabe eines Täfelchens aus der Bibliothek von Niniveh
gab es außer der obersten Trias sieben höchste Götter, fünfzig
große Götter des Himmels und der Erde, dreihundert Geister des
Himmels und sechshundert Geister der Erde.


Es ist natürlich, daß die Annahme eines solchen Götter- und
Dämonenschwarmes die Aufnahme des akkadischen Beschwörungs- und
Zauberritus in die chaldäische Priesterwissenschaft begünstigen
mußte, obschon die alten Akkader keine eigentlichen Götter, sondern
nur gute und böse Naturgeister kannten, welche die Chaldäer später
in Götter, Genien und Dämonen umbildeten.

Lenormant nimmt an, daß diese Jahrhunderte währende Umbildung
und der Ausbau der alten Religion innerhalb der chaldäischen
Priesterschulen zur Zeit Sargons I. um das Jahr 2000
v. Chr. abgeschlossen wurde.

Die obersten Naturgeister der Akkader sind die allad (assyr.
sedu), Genien, und lamma (assyr. lamassu), Kolosse, welche jedoch
in sehr unklarer Weise bald als gute und bald als böse Geister
aufgefaßt werden. Besser sind wir über die eigentlichen Dämonen,
utuk, welches Wort aber auch zuweilen einen guten Geist oder
die menschliche Seele bedeutet, unterrichtet. Die wichtigsten unter
ihnen sind die alal (assyr. allu), Zerstörer, die gigim (assyr. e-kimmu),
welcher Name nicht entziffert ist, die tellal (assyr. gallu), Krieger,
und endlich die maskim (assyr. rabisu), Nachsteller.

Diese letzten bilden die wichtigste scharf abgegrenzte Klasse und
sind aufs genaueste das Widerspiel der sieben Planetengottheiten,
kosmische Dämonen, welche überall störend und vernichtend in das
Naturleben eingreifen; „sieben böse Geister, sieben Flammengespenster,
sieben Dämonen der feurigen Sphären“.

Diese sieben Maskim, welche sich als Planetendämonen durch
alle Mythologien ziehen[4] und noch als Vorbilder der sieben „Kurfürsten“
der Teufel des Faustschen Höllenzwangs deutlich erkennbar
sind, sind die Söhne des Ana, des Gottes und Königs der finstern
Welt der Akkader; sie stören die Ordnung des Planetenlaufs, erregen
Sonnen- und Mondfinsternisse; sie führen gleich den griechischen
Titanen und den Naphelim oder Nephilim des Buches Henoch kurz
nach der Schöpfung erbitterte Kämpfe gegen Gott. Sie thronen
gleich den Teufeln im Innern der Erde und verursachen Unheil
und Umsturz im Himmel und auf Erden. Eine akkadische Inschrift
schildert ihr Treiben folgendermaßen mit lebhaften Farben:



„Die Sieben, sie werden im Gebirge des Westens geboren;


Die Sieben, sie werden groß im Gebirge des Ostens;


Sie thronen in den Tiefen der Erde;


Sie lassen ihre Stimme erschallen auf der Höhe der Erde;


Sie lagern im unermeßlichen Raum im Himmel und auf Erden.


Einen guten Namen im Himmel und auf Erden besitzen sie nicht;


Sie, die Sieben, erheben sich im Gebirge des Westens;


Sie, die Sieben, legen sich im Gebirge des Ostens zur Ruh. –


– – Sieben sind es, sieben sind es:


Sieben sind es in des Oceans tiefsten Gründen, aus dem verborgenen Schlupfwinkel.


Sie sind nicht männlich, sind nicht weiblich,


Sie breiten sich aus gleich Fesseln.


Sie haben kein Weib, zeugen nicht Kinder;


Ehrfurcht und Wohlthun kennen sie nicht.


Gebet und Flehen erhören sie nicht.


Ungeziefer, das dem Gebirge entsprossen,


Feinde des Ea,


Sind sie die Werkzeuge des Zornes der Götter.


Die Landstraße störend, lassen sie auf dem Wege sich nieder,


Die Feinde, die Feinde;


Sieben sind sie! Sieben sind sie! Sieben sind sie!


Geist des Himmels, daß sie beschworen seien!


Geist der Erde, daß sie beschworen seien! – – –


Sie sind der Tag der Trauer, der schädlichen Winde!


Sie sind der verhängnißvolle Tag, der verheerende Wind, der ihm vorausgeht.


Sie sind die Kinder der Rache, die Söhne der Rache;


Sie sind die Vorboten der Pest;


Sie sind die Werkzeuge des Zorns der Nin-kigal[5];


Sie sind die flammende Wettersäule, welche arg hauset auf Erden;


Sie sind die sieben Götter des unermeßlichen Himmels;


Sie sind die sieben Götter der unermeßlichen Erde;


Sie sind die sieben Götter der feurigen Sphären;


Die sieben Götter, sie sind sieben an der Zahl;


Sie sind die sieben schädlichen Götter;


Sie sind die sieben Schreckgeister;


Sie sind die sieben bösen Flammengespenster,


Sieben im Himmel, sieben auf der Erde,


Der böse Dämon, der böse alal, der böse gigim, der böse telal, der böse Gott, der böse maskim.


Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!


Geist der Nin-gelal, der Herrin der Länder, beschwöre sie!


Geist des Nin-dara, Sohn des Feuerhimmels, beschwöre sie!


Geist der Sukus, Herrin der Länder, die zur Nachtzeit erglänzt, beschwöre sie!“





Die akkadischen Beschwörungen der Maskim erhalten zuweilen
eine noch größere Ausdehnung und nehmen dann stets eine dramatische
Form an. Eine Schilderung der von den Dämonen verursachten
Verheerungen bildet die Einleitung, wobei vorausgesetzt
wird, daß die Klage von dem wohlwollenden Silik-mulu-khi, dem
Sohne Ea's, der über den Menschen wacht und zwischen ihnen und
den obern Göttern als Vermittler dient, erhört worden sei. Aber
seine Macht und Weisheit sind nicht derart, daß sie die übermächtigen
Geister, deren Einfluß beschworen werden soll, zu überwinden
vermögen. Silik-mulu-khi wendet sich daher an seinen Vater
Ea, den Herrn der ewigen Geheimnisse, der die theurgischen Handlungen
leitet, und dieser offenbart endlich den mysteriösen Ritus,
die Zauberformel oder den „allmächtigen geheimnißvollen
Namen“, der im Stande ist, alle Anschläge der furchtbarsten
Höllenmächte zu vereiteln.

Es wird also in den akkadischen Beschwörungen von einem
allmächtigen, geheimnisvollen Namen gesprochen, „mittelst dessen Ea
im Innern seines Herzens die Zukunft bewacht und beschirmt“;
dieser Name aber, der alle höllischen Mächte zu Boden streckt, wird
nicht genannt: er wird in geheimnisvoller Weise vom Vater auf
den Sohn übermittelt, ähnlich wie die wahre Aussprache des יהוה
bei den Juden von Hohepriester zu Hohepriester. Ea erteilt noch
einige Vorschriften zum Behuf der Beschützung und Heilung der
von den Maskim Besessenen, worauf endlich mehrere göttliche
Wesen, wie die Höllengöttin Nin-kigal und Nin-akka-quddu, deren
Eigenschaften weniger bekannt sind, unter Eas Anführung in die
Handlung eingreifen und zusammen mit dem Feuergott zur völligen
Unterwerfung und Bindung der Maskim schreiten.

Noch ist zu bemerken, daß diese soeben besprochenen Dämonen,
deren Thätigkeit vorwiegend eine allgemeine und kosmische ist,
nicht selten auch Menschen angreifen, deren Mißgeschick sie herbeiführen.
Ihre Einwirkung kann aber auch – wie die der Teufel
des Mittelalters und der Reformationszeit – infolge der Bezauberung
durch Schwarzkünstler, wovon weiter unten, eintreten,
und diese gilt daher als Urquelle alles menschlichen Unglücks sowie
als Ursache aller tellurischen Katastrophen.

Wir sehen also in dem akkadischen Beschwörungsritual den
ganzen Modus der mittelalterlichen Teufelsbeschwörungen vorgebildet,
und wie dort die Maskim durch Silik-mulu-khi, den Sohn
des Ea, und den „allmächtigen, geheimnißvollen Namen“ Eas beschworen
werden, so werden hier die sieben Kur- oder Großfürsten
der Hölle durch Jesum Christum, Gottes Sohn, und die geheimnisvollen
kabbalistischen Namen Gottes citiert und wieder entlassen.
Ja, der „allmächtige, geheimnißvolle Name“ der Akkader erinnert
sogar an die Worte des Goetheschen Fausts, mit welchen dieser
den in Pudelsgestalt hinter dem Ofen hockenden Mephistopheles
apostrophiert:


„Verworfenes Wesen,


Kannst du ihn lesen,


Den nie entsprossenen,


Unausgesprochenen,


Durch alle Himmel gegossenen,


Freventlich durchstochenen?“





Die akkadisch-chaldäischen Planetengötter und Maskim wurden
im Parsismus zu den Amschaspands und Devs, bei den Juden zu
den Erzengeln und Dämonen der Planeten, bei den Neuplatonikern
zu den Weltfürsten und den Fürsten der Materie, und bei den
mittelalterlichen Magiern endlich zu den Planetenintelligenzen und
Großfürsten der Hölle.

Die andern Naturgeister wurden nicht zu den eigentlichen
Dämonen gezählt, sondern – wie der keilschriftliche Ausdruck lautet –
als „an sich selbst böse Geister“ angesehen. Namentlich waren
dies die Geister heißer und ungesunder Winde, welche in Verbindung
mit den klimatischen Verhältnissen Chaldäas die Ausbildung und
Verbreitung ansteckender Krankheiten begünstigten. Noch die Magie
der nachreformatorischen Zeit läßt die vier Kardinalwinde von den
Teufeln Oriens, Paymon, Egyn, Amaymon beseelt sein, und noch
Robert Fludd schrieb in seiner Medicina catholica einen stattlichen
Folioband, worin er die Entstehung und Heilung aller Krankheiten
durch die Geister der Winde detailliert.

Die Thätigkeit der übrigen, unbestimmt klassifizierten akkadischen
Dämonen ist auf die Vorgänge des täglichen Lebens gerichtet, und
eine Beschwörung sagt hierüber Folgendes:


„Sie sind der Hölle Ausgeburt,


Sie tragen den Umsturz nach oben, sie bringen Verwirrung nach unten.


Sie sind das Gift in der Galle der Götter, die großen Tage, die vom Himmel sich weg stehlen.


Sie fallen als Regen vom Himmel, sie sind die der Erde entsprossenen Kinder.


Sie drängen sich rings um hohe Gerüste, um geräumige Gerüste.


Sie dringen aus einem Hause in das andere,


Sie werden von den Thüren nicht abgehalten,


Sie werden von den Riegeln nicht aufgehalten,


Sie schleichen zwischen den Thüren hindurch wie Schlangen,


Sie verhindern die Schwängerung des Weibes durch den Gatten[6],


Sie stehlen die Kinder vom Schooße des Menschen[7],


Sie vertreiben den Besitzer vom väterlichen Hause,


Sie sind die Stimme, die den Menschen verflucht und verfolgt.“





Diese Dämonen wohnen in Einöden und Wildnissen[8], von
wo aus sie in bewohnte Ländereien einfallen, um die Menschen zu
schrecken und zu schädigen. Sie werden in den Beschwörungen
nach ihren Wohnorten klassifiziert, nach der Wüste, rauhen Berggipfeln,
pesthauchenden Sümpfen und dem Meere. Ferner heißt es
an einer Stelle, daß der utuk die Wüste bewohne, der alad sich
auf den Berggipfeln aufhalte, der gigim die Wüste durchstreife
und der telal in den Städten umherschleiche.

Von allen bösen Einwirkungen, welche die Dämonen auf die
Menschen ausüben, ist die Besessenheit am meisten gefürchtet, und
es giebt zahlreiche Sprüche und Beschwörungen zur Heilung derselben.
So heißt es z. B.:


„Den Dämon, der sich des Menschen bemächtigt, den Dämon, der sich des Menschen bemächtigt,


Den gigim, der das Üble anthut, den bösen Dämon,


Geist des Himmels, beschwöre ihn! Geist der Erde, beschwöre ihn!“





Wenn die Dämonen aus den Besessenen vertrieben waren, so
suchte man zum Schutz gegen ihre Wiederkehr durch Beschwörung
dahin zu wirken, daß nach Ausfahrt des bösen Geistes ein guter
in den Leib des Besessenen fahre. In diesem Sinne sagt eine Beschwörung:


„Daß der böse Dämon ausfahren möge!


Daß er sich anderswo niederlasse!


Daß der holde Dämon, der holde Coloß


Einfahren möge in seinen Körper!


Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!“





Nach akkadischem Glauben waren alle Krankheiten ein Werk
der Dämonen, woraus sich die schon Herodots Aufmerksamkeit
erregende Thatsache erklärt, daß es bei den Erben der Akkader,
den Babyloniern und Assyriern, keine Ärzte in unserm Sinne gab;
die Medizin war bei ihnen nicht wie bei den Griechen eine rationelle
Wissenschaft, sondern ein Zweig der Magie, welche wiederum mit
der Religion zusammenfiel. Das ärztliche Verfahren bestand in Beschwörungen,
Exorcismen und der Anwendung von Zaubertränken,
wodurch allerdings nicht ausgeschlossen wird, daß man sich bei Anwendung
der letzteren nicht auch einer Anzahl von Stoffen bediente,
deren Heilkraft die Erfahrung gelehrt hatte.

Die Auffassung, daß die Krankheiten ein Werk feindlicher
Dämonen seien, zieht sich bekanntlich durch die ganze Geschichte,
und diesbezügliche Beschwörungen wären wohl kaum zu allen Zeiten
geübt worden, wenn sie nicht zuweilen wirksam gewesen wären.
Die so von und bei geeigneten Persönlichkeiten erzielten Heilungen
bestärkten natürlich den Glauben an die objektive Wahrheit des
den Beschwörungen zu Grund liegenden zufällig herrschenden
Dogmas, welcher Irrtum zur Zeit der „Aufklärung“ Veranlassung
gab, das Kind mit dem Bade auszuschütten und mit der falschen
Voraussetzung auch den thatsächlich erzielten Erfolg preiszugeben.
Die durch Exorcismen erzielten Heilungen sind ganz einfach als
mind-cures zu betrachten, in denen eine willenskräftig liebevolle
durch die dem jeweiligen Kulturzustand entsprechende Beschwörung
gläubig erregte Psyche auf eine andere, schwächere wirkt; und dies
mag wohl schon bei den Akkadern der Fall gewesen sein.

Das zweite Buch des Sargonschen Auguralwerks enthält die
akkadischen Krankheitsbeschwörungen, welche nach einem Muster geformt
sind: Eine Erklärung der Krankheit und ihrer Symptome
macht den Anfang und füllt den größten Teil der Beschwörung
aus, worauf die Wünsche nach Genesung, oder aber eine an die
Krankheit selbst[9] gerichtete kategorische Aufforderung, sich zu entfernen,
den Schluß bilden. Manchmal erhält die Beschwörung am
Schluß eine dramatische Form, und es entspinnt sich dann stets ein
Dialog, in welchem Ea von Silik-mulu-khi angegangen wird, das
gewünschte Heilmittel nachzuweisen.

Manchmal sind diese Heilmittel magnetische, wie z. B. magnetisiertes
Wasser, Transplantation der Krankheit und magnetisierte
Amulette. Ein Beispiel für den Gebrauch magnetisierten Wassers
liefert uns eine längere Beschwörung, deren Anfang leider verstümmelt
ist. Der Text beginnt mit den Worten:


„Die Krankheit der Stirn ist der Hölle entsprungen,


Sie ist dem Wohnsitz des Gebieters der Hölle entsprungen.“





Im Folgenden werden die besonderen Symptome des Leidens
charakterisiert; es wird von der „anschwellenden Geschwulst“ und
„beginnender Eiterung“ sowie von der Gewalt des Übels gesprochen,
welches „die Wände des Kopfes gleich denen eines morschen Schiffes
zersprengt“. Vergeblich hat der Kranke die Wirkung der reinigenden
Gebräuche versucht; sie vermochten die der Hölle entstammende
Plage nicht zu bemeistern:



„Er hat sich gereinigt und hat den Stier nicht gebändigt,


Er hat sich gereinigt und hat den Büffel nicht ins Joch gespannt.“





Trotzdem läßt das Übel nicht ab, den Kranken „gleich Heuschreckenschwärmen“
zu zernagen; da schreiten endlich die Götter
ein, und von jetzt ab lautet der Text:


„Silik-mulu-khi hat ihm Beistand geliehen.


Er ist in seines Vaters Behausung getreten und hat zu ihm gesprochen:


Mein Vater! die Krankheit des Hauptes ist der Hölle entstiegen.


Ein zweites Mal hat er zu ihm gesprochen:


Was er dagegen thun soll, das weiß dieser Mann nicht; wie wird er dieselbe überwinden?


Er hat seinem Sohne Silik-mulu-khi erwidert:


Mein Sohn! weshalb weißt du das nicht? Warum soll ichs dich erst lehren?


Was ich weiß, das weißt du doch auch.


Doch komme her, mein Sohn Silik-mulu-khi;


. . . . . . . . . .[10] nimm den Eimer;


Schöpfe Wasser von der Spiegelfläche des Flusses;


Theile diesem Wasser deine hohe Zauberkraft mit;


Verleihe ihm durch deinen Zauber den Glanz der Reinheit.


Benetze mit ihm den Mann, den Sohn seines Gottes;


. . . . . . . . . . umhülle sein Haupt.


Daß der Irrsinn vergehe!


Daß die Krankheit seines Hauptes sich auflöse wie ein flüchtiger Nachtregen!


Daß Eas Vorschrift ihn heile!


Daß Davkina[11] ihn heile!


Daß Silik-mulu-khi, des Oceans Erstgeborener, das günstige Bild schaffe!“





Nehmen wir, was hier zulässig ist, an, daß bei den Akkadern,
wie bei den Ägyptern der heilende Gott in der Praxis durch einen
Priester vertreten wird[12], so sehen wir in dem letzten Passus der
Beschwörung gleichzeitig eine Vorschrift zur Herstellung magnetisierten
Wassers vor uns, welches angewendet wurde, wenn der Exorcismus
oder – besser gesagt – die geistige Heilkraft, nicht stark genug war.

Daß die alten Akkader auch eine Art mesmerisierter Bäder
kannten, ergiebt sich aus dem Inhalt folgenden Zauberspruchs[13]:


„Fülle ein Gefäß mit Wasser;


. . . . . . . . . .


Stelle einen Zweig von der weißen Ceder hinein;


Übertrage demselben den Zauber der von Eridhu[14] kommt.


Bekräftige sodann die Bezauberung dieses Wassers;


Vervollständige den göttlichen Zauber.


Reiche dieses Wasser dem Menschen;


Thue, was . . . . . . . . . . sein Haupt.


Den hinfälligen Menschen, Sohn seines Gottes, stelle wieder her!


. . . . . . . . . . sein Zauberbild.


Beschwöre diesen Menschen.


Verleihe Heilkraft diesem bezauberten Wasser, auf daß


Ihn alle Folgen der Verwünschung verlassen.


Gleichzeitig, während dieses Wasser über seinem Körper zerrinnt,


Möge die Pest, die seinen Körper behaftet, zerrinnen wie dieses Wasser.


Fange dieses Wasser im Gefäße wieder auf


Und schütte es aus als Trankopfer auf die Seite der Landstraße,


Daß die Landstraße die Krankheit, die seine Kräfte verzehrt, entführe!“





Wie allbekannt, werden noch heute Bäder mesmerisiert, indem
man mit einem Stab, dem Konduktor, das in der Wanne befindliche
Wasser eine Zeit lang in gleicher Richtung kreisförmig umrührt,
eine Manipulation, welche, wie der Augenschein beweist, schon vor
Jahrtausenden bekannt war. Nach unserer Vorschrift scheint man
das magnetisierte Wasser sowohl zum Trinken als zu einer Art
Douche benutzt zu haben. Das Ausgießen des Bades auf die
Landstraße ist eine sogenannte „Transplantation der Krankheit in
die Elemente“, wie sie noch heute bei den sogenannten magnetischen
Kuren vielfach geübt wird, indem man die mit der kranken „Mumie“
angefüllten „Magnete“ – um die klassisch gewordenen Ausdrücke
der Paracelsisten beizubehalten – an die Luft oder in den Rauch
hängt, vergräbt, verbrennt, ausschüttet usw.

Der Zauberstab oder magnetische Konduktor spielt in den
Euphratländern eine große Rolle und heißt akkadisch gis-zida, „der
günstige, wohlthätig wirkende Stab“, oder gi-namekirru, „Rohr
des Schicksals“ und assyrisch qan mamiti, „Rohr des Schicksals“
und qan pasari, „Rohr der Offenbarung“. Als Schilfrohr ist
der Zauberstab Attribut des heilenden Gottes Silik-mulu-khi, und
es heißt von ihm[15]:


„Goldenes Schilfrohr, mächtiges Schilfrohr, leuchtendes Schilfrohr der Sümpfe,


Heilige Streu der Götter,


Kupfernes Schilfrohr, das die Vollendung erhöht,


Ich bin der Bote des Silik-mulu-khi,


Der Verkünder hehrer Verjüngung.“





Offenbar beziehen sich die dem Schilfrohr oder Zauberstab
beigelegten Bezeichnungen auf durch denselben hervorgerufenes Hellsehen
oder erzeugte Heilungen resp. wohlthätige allgemeine Wirkungen,
und es gewinnt nach obiger Strophe den Anschein, als ob
man sich auch metallener Konduktoren bedient habe. Vielleicht
unterstützten die Erben der Akkader ihre Seher und Seherinnen
durch das „Rohr der Offenbarung“. Die bekannteste dieser antiken
Somnambulen wohnte im Turme zu Borsippa, und Herodot äußert
sich, das Wesen der Incubation mißverstehend, folgendermaßen
über die dort erteilten Orakel:

„Im obersten Thurm ist ein geräumiger Tempel, in demselben
befindet sich eine große wohlgebettete Lagerstätte und daneben steht
ein goldener Tisch; ein Götterbild ist aber dort nicht aufgerichtet,
auch verweilt kein Mensch darin des Nachts außer einem Weibe,
eine von den Eingeborenen, welche der Gott sich aus allen erwählt
hat, wie die Chaldäer versichern, welche die Priester dieses Gottes
sind. Eben dieselben behaupten auch, wovon sie mich jedoch nicht
überzeugt haben, daß der Gott selbst in den Tempel komme und
auf dem Lager ruhe, gerade wie in dem egyptischen Theben auf
dieselbe Weise nach Angabe der Aegypter, denn auch dort schläft
im Tempel des thebanischen Zeus ein Weib. Diese beiden pflegen,
wie man sagt, mit keinem Manne Umgang; ebenso verhält es sich
in dem lycischen Patara mit der Priesterin des Gottes zur Zeit
des Orakels, denn es findet dasselbe nicht immer dort statt; wenn
es aber stattfindet, so wird sie dann die Nächte hindurch mit dem
Gott in den Tempel eingeschlossen.“[16]

Einigen Aufschluß über die Anwendung magnetisierter Stoffe
zu Heilzwecken in Verbindung mit magnetisiertem Wasser bei den
Akkadern giebt uns folgender Zauberspruch, in welchem Ea die
Mittel zur Heilung eines Kopfübels angiebt[17]:


„Nimm das Fell eines weiblichen Camels, das sich nie begattete,


Die Zauberin[18] stelle sich zur Rechten, auch treffe sie ihre Vorbereitungen zur Linken (des Kranken);


Zertheile (dieses Fell) in zweimal sieben Stücke und theile ihnen den Zauber mit, der da kommt von Eridhu.[19]


Umhülle das Haupt des Kranken,


Umhülle den Sitz seines Lebens,


Umhülle seine Hände und Füße.


Lasse ihn sich niedersetzen auf seinem Lager und


Benetze ihn mit den bezauberten Wassern;


Daß die Krankheit seines Hauptes in den Himmelsraum entführt werde gleich einem reißenden Sturmwind.


Daß sie von der Erde entführt werde wie die zeitweise übertretenden Wasser.[20]


Daß Eas Vorschrift ihn heile!


Daß Davkina ihn heile!


Daß Silik-mulu-khi, des Ozeans Erstgeborener, dem Bilde die heilsame Kraft verleihe!“






Soviel über den Mesmerismus bei den Akkadern, dessen Anwendung
auf dem heilenden wie auf dem divinatorischen Gebiet
die gleiche ist, heute wie tausend Jahre vor dem Beginn der
eigentlichen Geschichte.

Oben wurde bereits angedeutet, daß die Akkader die Krankheit
als ein persönliches Wesen betrachteten, welches sich des
Menschen bemächtige. Dies geschah besonders bei den beiden
schwersten Krankheiten, an denen die Chaldäer zu leiden hatten,
der Pest und dem Fieber, Namtar und Idpa. Diese zählen zu den
gefürchtetsten Dämonen, wie wir aus folgendem Beschwörungsfragment
ersehen:


„Gegen den Kopf des Menschen richtet seine Macht der fluchwürdige idpa,


Gegen das Leben des Menschen der grausame namtar,


Gegen den Hals des Menschen der schädliche utuq,


Gegen die Brust des Menschen der verderbenbringende alal,


Gegen die Eingeweide des Menschen der böse gigim,


Gegen die Hand des Menschen der schreckliche telal.“





Die auf diese schadenstiftenden Dämonen folgende Klasse sind
die Schreckgespenster, welche mit den Schatten der Toten im Innern
der Erde, in dem dem jüdischen Scheol vergleichbaren „Land ohne
Heimkehr“ wohnen und aus ihm hervorgehen. Die drei wichtigsten
Wesen dieser Klasse sind das larvenartige „Schreckgespenst“ oder
„Schattenbild“ (akkad. dimme, assyr. lamastuv), das „Gespenst“
(akkad. dimmea, assyr. labasu) und der Vampyr (akkad. dimmekhab,
assyr. abharu), von welchen die ersteren nur die Menschen durch
ihre Erscheinung erschrecken, während der Vampyr „den Menschen
anfällt“. Der Vampyrglaube ist in Chaldäa sehr verbreitet, und
in dem Epos „die Höllenfahrt der Istar“ ruft die Göttin dem
Hüter der Hölle am Thore folgende Worte zu:


„Hüter, öffne dein Thor;


Öffne dein Thor, damit ich eintreten kann!


Öffnest du aber das Thor nicht, und kann ich nicht eintreten,


Dann stürme ich das Thor und sprenge sein Schloß,


Stürme die schließenden Riegel, durchschreite das Thor.


Dann werde ich die Todten erwecken, zu verschlingen die Lebenden,


Ich werde die dem Tageslicht wieder zugeführten Todten zahlreicher machen denn Alles, was lebt.“





Eine besondere Geisterklasse sind die „Dämonen der nächtlichen
Samenergüsse“, das Nachtmännchen, lillal, und das Nachtweibchen,
kiel-lillal, die „bezwingende Beischläferin“, deren Umarmungen
sich weder Weiber noch Männer entziehen können. Die kiel-lillal
ist die Lilith der Juden, und es heißt von ihr ganz conform der
Stelle bei Jesaias[21]:


„Dornen werden in ihren Palästen wachsen,


In ihren Festen Nesseln und Disteln;


Schakale werden da hausen,


Strauße werden da nisten.


Dort werden die Thiere der Wüste den Wölfen begegnen,


Die Dämonen mit einander verkehren.


Dort allein wird Lilith ihre Wohnstatt suchen, ihren Ruheplatz finden.“





Außer dem Nachtweibchen giebt es noch einen weiblichen
Kobold (akkad. kiel-udda-karra, assyr. ardat), von welchem nur
bekannt ist, daß er sich gern in der Nähe der Menschen aufhält
und besonders die Ställe zum Schauplatz ihres Treibens macht,
also ein Hauskobold.

Noch sei erwähnt, daß die Akkader den bösen Blick und das
Berufen kannten. Das „böse Wort“ und der „böse Mund“ werden
überall neben dem bösen Blick erwähnt; so heißt es:


„Den, der das gefertigte Ebenbild bezaubert,


Das böse Antlitz, den bösen Blick,


Den bösen Mund, die böse Zunge,


Die böse Lippe, das schädliche Gift,


Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!“





Außer den Beschwörungen bedienten sich die Chaldäer und
später die Assyrer in ausgedehntester Weise der Talismane (akkad.
sagba, assyr. mamituv). Folgende Beschwörung wurde über einen
solchen Talisman gesprochen, um ihm die Macht zu verleihen, die
sich in die Häuser einschleichenden Dämonen zu vertreiben:



„Talisman! Talisman! Unwandelbarer Hort!


Unüberschreitbare, von den Göttern errichtete, Schranke!


Grenzscheide des Himmels und der Erde, die man nimmer hinwegrückt.


Einziger Gott, der sich nimmer verändert,


Dessen Macht kein Gott, kein Mensch zu bekämpfen vermag,


Schlinge, die nimmer gelöst wird, dem bösen Zauber gelegt,


Schwert, dem man nimmer entgeht, gegen den schädlichen Zauber gerichtet!


Sei's auch ein böser utuk, ein böser alal, ein böser gigim, ein böser telal, ein böser Gott, ein böser maskim,


Ein Schreckgespenst, ein Nachtgeist, ein Vampyr,


Ein Nachtmännchen, ein Nachtweibchen, ein weiblicher Kobold,


Sei's gar die verheerende Pest, das schmerzhafte Fieber, eine bösartige Krankheit:


Wer sein Haupt gegen die Wasser des Ea erhebt, die durch Besprengen verbreitet,


Den soll die Falle des Gottes Ea erfassen.


Wer sein Haupt gegen die Speicher des Gottes Serakh erhebt,


Den soll das Sichelschwert des Gottes Serakh in Stücke zerschneiden,


Wer den Grenzstein des Eigenthums überschreitet,


Den wird der Grenzstein der Götter, der Grenzstein des Himmels und der Erde nimmer entkommen lassen! –


. . . . . . . . . .


Wer Arges im Schilde führt wider das Wohnhaus,


Den soll er in den Graben des Hauses versenken!


Diejenigen, die aller Orten Verwirrung und Umsturz stiften,


Die soll er anderswohin verjagen, in öde, unfruchtbare Orte!


Wer am Thore des Hauses auflauert,


Den soll er einsperren im Hause, an einem Ort, aus dem keine Wiederkehr möglich ist!


Wer sich den Thürflügeln, den Querriegeln anhängt,


Den sollen die Thürflügel, die Riegel in unauflösbare Bande einschließen!


Wer sich heimlich in die Rinnen und Dachtraufen stiehlt,


Wer mit Gewalt den Verschluß fortstößt, der auf die Thür und Angeln gelegt ist,


Den soll er wie Wasser hindurchfließen lassen!


Den soll er zerschmettern wie einen irdenen Krug!


Den soll er zermalmen wie Thonerde.


Wer das Zimmerwerk überschreitet, den soll er der Flügel berauben!


Den, der seinen Hals zum Fenster hinaussteckt, den soll das Fenster erwürgen!“





Es gab sehr verschiedene Arten von Talismanen bei den
Akkadern: so auf Zettel geschriebene Zaubersprüche, welche gleich
den Denkzetteln der Juden an die Kleider geheftet getragen wurden.
Auch trug man Periapte aus allerlei Stoffen um den Hals als
Schutzmittel gegen Unglück aller Art, Krankheiten, dämonische Nachstellungen
usw., ebenso in Steine geschnittene Bildnisse von Göttern
und Genien, wie dergleichen vielfach in den Museen aufbewahrt
werden.

Eine ganze Anzahl talismanischer Götterstatuetten aus gebranntem
Lehm fand Botta unter der Thorschwelle des Königspalastes
von Khorsabad und ließ sie in das Museum des Louvre
schaffen. Es sind dies: Bel mit einer Kopfbedeckung, die mit
mehreren Reihen Stierhörnern geschmückt ist; Nergal mit einem
Löwenkopf, Nebo mit einem Scepter usw. In einer dazugehörigen
Inschrift, welche sich gegenwärtig in Cambridge befindet, sagt
Nergalsarussur, ein Nachfolger des babylonischen Königs Nabukudurussur,
daß er bei der Wiederherstellung der Thore der heiligen
Pyramide von Babylon „acht talismanische Figuren von Bronce,
welche durch Todesschrecken Böse und Feinde entfernen“, habe verfertigen
lassen, um sie dort aufzustellen.

Aus dem Fragment folgenden Zauberspruches lassen sich recht
deutlich die Bestimmung, Macht und Anwendung derartiger Talismane
ersehen:


„Zur Erhebung eurer Hände habe ich mich in einen dunkelblauen Schleier gehüllt;


Ich habe ein vielfarbiges Kleid angelegt; in eure Hände . .


Ich habe die Zauberbinde vervollkommnet, ich habe sie gereinigt.


Ich habe mich mit Glanz umhüllt . . . . . . . . . .


. . . . . . . . . .


Stelle zwei an einander gebundene Bilder, untadelhafte Bilder, welche die bösen Dämonen verjagen,


Neben den Kopf des Kranken zur Rechten und Linken.


Stelle das Bild des Gottes Ungal-Nirra[22], der nicht seines Gleichen hat, an die Umzäunung des Hauses.


Stelle das Bild des Gottes, der im Glanze der Tapferkeit strahlt, der nicht seines Gleichen hat[23],


Und das Bild des Gottes Narudi, des Gebieters der mächtigen Götter,


Auf den Boden unter das Bett.


Zur Abhaltung alles nahenden Ungemaches stelle den Gott . . und den Gott Latarak an die Thür.


Zur Abhaltung alles Übels stelle als Scheuche an die Thür . .


An den Thorweg stelle den streitbaren Helden, der seine Hand dem Feinde entgegenstreckt,


Stelle ihn zur Rechten und Linken.


Stelle die wachsamen Bilder des Ea und Silik-mulu-khi unter den Thorweg;


Stelle sie zur Rechten und Linken . . . . . .


. . . . die Zauberkraft Silik-mulu-khis, welche dem Bilde innewohnt,


. . . . . . . . . .


O, die ihr dem Ocean entsprossen, ihr Glänzenden, Kinder des Ea,


Esset, was mundet, trinket, was süß schmeckt!


Dank eurem Schutz kein Ungemach eindringe!“





Aus dem Schluß des Zauberspruches ergiebt es sich mit Sicherheit,
daß die Akkader für ihre Götter und Genien, gerade wie
unsere Altvordern für die Hauskobolde, irgendwo im Hause Speise
und Trank aufzustellen pflegten, um sich ihrer Gunst zu versichern.
Analog heißt es in einer Sammlung assyrischer Beschwörungen
gegen die Einwirkung böser Zauberer:


„Gegen die Dämonen, den Genius, den rabisu, den ekimmu,


Das Gespenst, das Schattenbild, den Vampyr,


Das Nachtmännchen, das Nachtweibchen, den weiblichen Kobold


Und alles Übel, das den Menschen erfaßt,


Veranstaltet Festlichkeiten, opfert und kommt alle zusammen;


Daß euer Weihrauch zum Himmel emporsteige!


Daß die Sonne das Fleisch eures Opfers verzehre!


Daß Eas Sohn, der Held, dessen Zauber . . . . . . euer Leben verlängere!“





Eine andere Art von Talismanen wurde in der Absicht hergestellt,
daß man die durch sie dargestellten Dämonen durch die
Scheußlichkeit ihrer Ebenbilder zu vertreiben gedachte. So giebt
z. B. Ea seinem Sohne Silik-mulu-khi behufs Vertreibung des
Pestdämons Namtar folgenden Rat:


„Tritt heran, mein Sohn Silik-mulu-khi,


Knete den Schlamm des Oceans


Und forme daraus das ihm (Namtar) ähnliche Bild,


Lege den Menschen nieder, nachdem du ihn einer Reinigung unterzogen;


Lege das Bild auf seinen entblößten Unterleib;


Theile ihm den Zauber mit, der von Eridhu kommt.


Wende sein Antlitz nach Westen.


Daß der böse Namtar, der seinen Körper bewohnt, sich anderswo niederlasse.


Amen.


Das Bild, das sein Haupt emporgerichtet, ist mit großer Macht ausgestattet.“





Eine derartige Broncestatuette, welche nach einer auf ihrem
Rücken befindlichen akkadischen Inschrift den Dämon des Westwindes
darstellt, befindet sich im Museum des Louvre. Die aufrechtstehende
Figur hat einen Totenkopf mit Augen und Ziegenhörnern,
den Rumpf eines Hundes, Löwentatzen, Adlerfüße, einen
Skorpionsschweif und ausgespannte Flügel. An einem am Hinterkopf
der Figur befindlichen Ring wurde dieselbe am Fenster oder
vor der Thür des Hauses aufgehängt, um den schädlichen Einfluß
des von der arabischen Wüste nach Babylon herüberstreichenden
Westwindes zu vernichten.

Im British Museum befinden sich ähnliche Talismane wie
z. B. ein Bild eines Dämons mit einem Widderkopf und übermäßig
langem Hals oder mit einem Hyänenkopf, Bärenleib und
Löwentatzen usw. usw. Es ist leider nicht möglich, alle Formen
dieser Talismane festzustellen und zu deuten, indessen kann nicht der
mindeste Zweifel darüber herrschen, daß in späterer Zeit aus ihnen
Abraxasgemmen und -ringe sowie die astrologischen Bilder entstanden.
Die abenteuerlichen Formen dieser aus menschlichen und
tierischen Teilen bestehenden Geschöpfe hängen mit uralten kosmogonischen
Mythen zusammen, denn Berosus schildert die Geschöpfe
des Chaos ganz analog, wenn er sagt:

„Es gab eine Zeit, wo alles in Finsterniß gehüllt und vom
Wasser durchdrungen war, und wo mitten in diesem wirren Chaos
die scheußlichsten Thiere und wunderbarsten Geschöpfe urplötzlich
entstanden; es gab Menschen mit zwei und vier Flügeln, mit zwei
verschiedenen Gesichtern oder Köpfen, von denen der eine oft männlichen,
der andere weiblichen Geschlechtes war, ja es gab sogar
Menschen, welche gleichzeitig männlichen und weiblichen Geschlechtes
waren; es gab Menschen mit Ziegenfüßen und Ziegenhörnern oder
solche mit Pferdefüßen; es gab endlich Menschen, welche mit dem
Hintertheil eines Pferdes und dem Vordertheil eines Menschen ausgestattet
waren, ähnlich den Hippocentauren, Es gab Stiere mit
menschlichem Kopfe, Hunde mit vierfachem Körper und Fischschwänzen,
Pferde und Menschen mit Hundeköpfen, desgleichen Thiere,
welche mit dem Kopf und Körper eines Pferdes und dem Schwanze
eines Fisches versehen, auch andere Vierfüßler, welche aus verschiedenen
Thieren, wie Fische, Schlangen und andere Reptilien zusammengesetzt,
desgleichen zahlreiche Arten von wunderbaren Ungeheuern,
welche auf das verschiedenartigste gestaltet waren und
deren Abbildungen man auf den Wandgemälden des Baaltempels
sehen kann. Ein Weib, Amoroka[24], leitete diese Schöpfung; sie
wird im Chaldäischen Thavatth[25] genannt, ein Name, der im
Griechischen „das Meer“ bedeutet; doch wird sie auch mit dem
Monde identificiert.“

Diese Geschöpfe des Chaos sind nach Lenormant[26] entweder
wohlthätige Genien oder von den Göttern bekämpfte Dämonen,
welche bei der Scheidung der Elemente entstanden, und denen
Diodorus Siculus die ganze untere Hälfte des Weltalls als Sitz
anweist.[27] Die Ungeheuer, welche Tiamat im Chaos beherrschte,
sind indessen auch die Bestandteile jenes Heeres, mit welchem
Tiamat – die Personifizierung der von den Göttern noch ungeordneten
Materie – die geordnete Welt befehdet. Auch ist es Tiamat,
welche die ersten Menschen zur Verletzung der göttlichen Gebote
verleitet, so daß sie in der chaldäo-babylonischen Schöpfungstradition
die gleiche Rolle spielt, wie die Schlange in der biblischen. Die
beim Kampfe der Tiamat mitwirkenden chaotischen Geschöpfe werden
vollständig mit den Dämonen identifiziert und deshalb von den
oberen Göttern bekämpft. Im British Museum befindet sich z. B.
ein aus dem Palast von Nimrud herrührendes Basrelief, auf
welchem der mit Königskrone und Stierhörnern geschmückte Maruduk,
welcher an den Schultern vier Flügel trägt, mit dem Blitzstrahl
in der Hand die Tiamat verfolgt, welche als Ungeheuer
mit Körper, Kopf und Vorderfüßen eines Löwen und den Flügeln,
Kopf und Krallen eines Adlers erscheint.

Die Talismane, welche man zum Schutz in den Häusern verbarg,
entfalten nach dem Glauben der Urzeit wie nach dem des
späteren Mittelalters nur so lang ihre heilbringende Kraft, als sie
an ihrem Platz bleiben, wie sich schon aus folgender von König
Assurakhiddin herrührenden Inschrift ergibt:


„Daß der bewachende Stier, der bewachende Genius,


Der die Macht meines Königthums schützt,


Für alle Zeiten meinen freudestrahlenden und geachteten Namen erhalte,


Bis seine Füße von seinem Platz verdrängt werden.“





In anderen Bruchstücken unseres magischen Sammelwerkes
wird dem reuevollen Bekenntnis begangener Sünden, der aufrichtigen
Buße und reinigenden Gebräuchen schützende Wirkung
gegen die Nachstellung böser Dämonen beigelegt. Man sieht also,
daß gewisse kirchliche Gebräuche nichts weniger als christlichen Ursprungs
sind.

Zu den wichtigsten der schützenden Talismane der Chaldäer
wird der Zauberstab bezeichnet, dessen akkadische Bezeichnung gis-zida,
der günstige, wohlthätige wirkende Stab auch von den Babyloniern
und Assyriern, wenn er auch Beinamen führte, doch nicht
durch einen andern Namen ersetzt wurde. Der Titel Nin-gis-zida,
„die Herrin des Zauberstabs“, ist eine Nebenbezeichnung der akkadischen
Göttin Nin-kigal und der assyrischen Allat, der „Herrin des
Totenreichs“, welche daher auch die Sondergöttin der Magie und
Geisterbeschwörung ist; ihr, „der Herrin des Zauberstabs“, ist der
Monat Ab geheiligt.

Welche Rolle der magische Stab bei den Hofzauberern Pharaos,
in der Odyssee, bei Cicero usw. usw. spielt, ist bekannt.

Die Chaldäer machten einen Unterschied zwischen helfender
Magie und schädigender schwarzen Kunst. Die Vorschriften zu
ersterer wurden in den heiligen Büchern mitgeteilt und ich habe
oben an einigen Stichproben gezeigt, daß dem Verfahren im wesentlichen
Heilmesmerismus und Transplantation der Krankheiten zu
Grund lag; außerdem spielten noch die Beschwörungen eine große
Rolle. Durch die Beschwörung der Schutzgötter, als welche besonders
Ea und der Sonnengott betrachtet werden, sollen nicht allein die
bösen Dämonen bekämpft, sondern es soll auch die Wirkung des
Zaubers vernichtet werden. In diesem Sinne heißt es in einem
Hymnus:


„Der du die Lüge zu Schanden machst, den bösen Einfluß vernichtest,


Der du Wunder, schreckliche Zeichen, Deutungen, Träum' und Erscheinungen,


Der du die bösen Ränke vereitelst, Menschen und Länder vernichtest,


Die der Hexerei und bösem Zauber ergeben sind, usw.“





Der Zauberer und Schwarzkünstler wird in den akkadischen
Beschwörungen meist „der Bösewicht“, „der boshafte Mensch“ bezeichnet,
welche Namen dessen magische Thätigkeit aus Furcht nur
verschleiert andeuten, gerade wie man im Mittelalter die Hexen
„gute Frauen“, „bonnes dames“ usw. zu nennen pflegte. So wird
auch bei den Akkadern im gleichen Sinn die Zauberei „das Wirkende“,
„das Gewaltsame“; die magischen Gebräuche „die Handlung“;
die Beschwörung „das Wort“ und der Zaubertrank „die
wirkende Sache“ genannt.


Der akkadische „Bösewicht“ übt die gleichen Venefizien wie
die mittelalterlichen Hexen. Sie bezaubern den Menschen durch den
bösen Blick oder böse Worte; durch seine Beschwörungen und Künste
zwingt er die Dämonen, daß sie seinen Befehlen gehorchen und
Menschen wie ganze Länder mit Krankheit, Besessenheit und Tod
überziehen. Durch Zauberei, Verwünschungen und wirkliches den
Zaubertränken beigemischtes Gift tötet er die Menschen, während
umgekehrt die zur Heilung der Zauberei angewendete Beschwörung
den tödlichen Ausgang auf den Schwarzkünstler zurückzuwälzen sucht.
So lautet ein hierhergehöriger Passus einer assyrischen Beschwörung,
die gegen die bösen Künste einer Hexe gerichtet ist[28]: „Daß
sie sterbe und ich am Leben bleiben möge!“

Bei den Akkadern wird wie bei den Thessaliern, den übrigen
Völkern des Altertums und den Hexen die Schwarzkunst hauptsächlich
von den Frauen betrieben, weshalb sich auch eine große Anzahl
assyrischer Beschwörungen gegen das Treiben der Zauberinnen
und Hexen richtet. Bei den mesopotamischen Völkern herrschte auch
der Glaube, daß die Hexen auf Besenstielen durch die Luft ritten,
und das dazu bestimmte „Stück Holz“ (gusur) heißt „das Reitthier
der Hexe“ (rakabu sa kasipti).

Ein lebhaftes Bild von den Künsten der akkadischen Hexen
entwirft uns folgende Beschwörung[29]:


„Der Zauberer hat mich durch Zauber bezaubert, er hat mich durch seinen Zauber bezaubert;


Die Zauberin hat mich durch Zauber bezaubert; sie hat mich durch ihren Zauber bezaubert;


Der Hexenmeister hat mich durch Hexerei behext; er hat usw.;


Die Hexe hat mich durch Hexerei behext; sie hat mich usw.;


Die Zauberin hat mich durch Hexerei behext, sie hat mich usw.


Derjenige, der Bildnisse anfertigt, entsprechend meiner ganzen Erscheinung, hat meine Erscheinung bezaubert;


Er hat den mir bereiteten Zaubertrank ergriffen und meine Kleider verunreinigt.


Er hat meine Kleider zerrissen und sein zauberisches Kraut mit dem Staube meiner Füße vermengt[30],


Daß der Feuergott, der Held, ihre Zaubereien zu Schanden machen möge!“





Eine andere Beschwörung derselben Tafel spricht von dem
Zauberer, „der die Nachtwachen mit Zauberei hinbringt“, „schädliche
Worte spricht“, „zauberische Knoten schürzt, die gelöst werden
müssen“[31], und schließt mit dem Wunsche, „daß er durch das Machtwort
der Götter beschworen werden möge!“

Das Venefizium wurde von den Akkadern wie von den Hexen
durch die Beschwörung, die symbolische Handlung und den Zaubertrank
ausgeübt, der unter Umständen irgend ein pflanzliches oder
mineralisches Gift ist.

Der Bildzauber spielt eine große Rolle und scheint eine der
häufigsten Manipulationen der chaldäischen Schwarzkünstler gewesen
zu sein, denn in fast allen Beschwörungen wird vor dem „Anfertiger
des Ebenbildes“ gewarnt. Diese Manipulation scheint
sich Jahrtausende hindurch fortgeerbt zu haben, denn der im
14. Jahrhundert lebende arabische Geschichtsschreiber Ibn Chaldûn
berichtet als Augenzeuge von den am untern Euphrat lebenden
nabatäischen Zauberern[32]:

„Wir haben mit eigenen Augen gesehen, wie einer dieser
Schwarzkünstler das Bildniß einer Person herstellte, die er bezaubern
wollte. Die Bildnisse bestehen aus Stoffen, deren Qualität sich
je nach den Absichten und Plänen des Zauberers richtet, und
deren symbolische Bedeutung mit dem Namen und Stand seines
Opfers gewissermaßen harmonirt. Nachdem der Zauberer das
Bildniß, welches die zu bezaubernde Person thatsächlich oder sinnbildlich
darstellt, vor sich aufgestellt und einige Worte darüber gesprochen,
speit er einen Theil des im Munde gesammelten Speichels gegen
dasselbe, während er gleichzeitig die Organe bewegt, mittelst deren
die Buchstaben der verhängnißvollen Formel ausgesprochen werden.
Endlich spannt er über diesem symbolischen Bildniß eine bereit gehaltene
Leine, in welche er einen Knoten macht[33], womit er andeuten
will, daß er mit Entschlossenheit und Beharrlichkeit handelt
und mit dem Dämon, der im Augenblick des Ausspeiens seine
Handlung unterstützte, einen Bund schließt, und beweist, daß er
die feste Absicht hegt, den Zauber unlösbar zu machen. Ein böser
Geist, der, im Speichel verborgen, dem Munde des Zauberers
entfährt, nimmt an diesen unheilvollen Handlungen und Worten
Theil, während allmählich noch andere böse Geister hinzutreten, sodaß
der Zauberer vollkommen im Stande ist, seinem Opfer das Böse
anzuthun, was er ihm angewünscht hat.“

Des magischen Knüpfens der Knoten bedienten sich übrigens
auch die helfenden Magier, und eine akkadische Formel sagt u. a.:
„Silik-mulu-khi, Eridhus Sohn, durchschneide den Knoten mit deinen
reinen, heiligen Händen!“ Es scheint jedoch hier die Lösung eines
in schädigender Absicht geknüpften magischen Knotens von Seiten
eines helfenden Zauberers gemeint zu sein, wie wir ähnlichen
Manipulationen beim Nestelknüpfen und andern magischen Künsten
des Mittelalters begegnen.

Das mächtigste Zaubermittel des akkadischen Bösewichts war
die Verwünschung, welche nicht allein die Dämonen entfesselte,
sondern auch die Götter beeinflußte, insofern sie deren Handlungen
und Worte mit schädlichen Eigenschaften ausstattete. Nach chaldäischer
Anschauung machten sich die Schwarzkünstler durch ihre
Verwünschungen die über die einzelnen Menschen wachenden Götter
unterthan und verwandelten ihre wohlthätige Macht in eine feindliche.
Dieser Gedanke liegt folgender Beschwörung zu Grund[34]:


„Die schändliche Verwünschung, sie wirkt auf den Menschen wie ein böser Dämon;


Der Spruch der Verwünschung schwebt über ihm;


Der Spruch des Verderbens schwebt über ihm;


Die schändlichste Verwünschung, sie ist der Zauber, der den Irrsinn hervorrief.


Die schändliche Verwünschung, sie erwürgt diesen Menschen wie ein Lamm.


Sein Gott hat sich aus dem Innern seines Körpers entfernt;


Seine Göttin, aufgebracht, hat sich anderswo niedergelassen,


Die dröhnende Stimme umhüllt ihn wie ein Schleier, sie schmettert ihn zu Boden durch die Kraft ihres Schalles.“





Hierauf kommt Silik-mulu-khi dem Verwünschten zu Hilfe und
befragt Ea um Rat, welcher antwortet:


„Reich' ihm die Hand von der Höhe der glänzenden Wohnsitze herab;


Zerstöre das böse Geschick, befreie ihn vom bösen Geschick,


Welches Übel auch in seinem Innern wühlen mag,


Sei es eine Verwünschung seines Vaters,


Eine Verwünschung seiner Mutter,


Eine Verwünschung seines älteren Bruders,


Oder gar der Fluch eines Unbekannten.


Das böse Geschick, möge es auf den Zauberspruch, den Ea verkündet,


Gleich einer Zwiebel sich abschälen,


Gleich einer Dattel zerstückelt,


Gleich einem Knoten gelöst werden!


Das böse Geschick! Geist des Himmels, beschwöre es! Geist der Erde, beschwöre es!“





Die Fortsetzung des Zauberspruches zerfällt in eine Anzahl
von Strophen, welche zu symbolischen Handlungen gesprochen wurden,
die sich aus den Anfängen derselben ergeben. So heißt es:


„I.  Gleichwie diese Zwiebel ihrer Schale beraubt ist, so wird es auch dem bösen Zauber ergehen!


Das lodernde Feuer wird sie verzehren!


II. Gleichwie diese Dattel in Stücke zerschnitten ist, so wird es auch dem bösen Zauber ergehen!


Das lodernde Feuer wird sie verzehren!


III. Gleichwie dieser Knoten gelöst ist, so wird es auch dem bösen Zauber ergehen! usw.


IV. Gleichwie diese Wolle zerfetzt ist, so usw.


V.  Gleichwie dieses Fähnlein zerrissen ist, so usw.


VI. Gleichwie dieses gewalkte Tuch zerfetzt ist, so wird es auch dem bösen Zauber ergehen!


Das Feuer wird es verzehren!


Der Walker wird es nimmermehr färben und zu einem Kleidungsstück verwenden,


Es wird nimmermehr zum Gewand eines Königs, eines Gottes erwählt werden!


Der Mensch, der den bösen Zauber verhängt hat, desgleichen sein Weib,


Die gewaltsame Einwirkung, das Zeigen mit den Fingern, die bezaubernde Schrift, die Verwünschung und sündige Rede,


Das Übel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Wunden behaftet,


Möge dies Alles zerfetzt werden wie dieses gewalkte Tuch!


Möge es noch an diesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden!


Möge sich das böse Verhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!“





Soviel von der schwarzen Magie der Akkader.

Wie bereits oben gesagt, ging der akkadische Kultus der Naturgeister
in die Staatsreligion der Chaldäer über, in welcher er
eine untergeordnete Stellung einnahm, während die Naturgeister
selbst zu niedrigen, kaum über den Menschen stehenden Emanationen
wurden. Die akkadischen Zauberpriester, die wir uns wohl als
eine Art Medizinmänner oder Schamanen zu denken haben,
fanden Aufnahme in die Priesterkaste der Chaldäer, ähnlich wie
in Indien Priesterfamilien der braunen, den Ariern vorausgehenden
Rasse unter die Brahminen aufgenommen wurden. Aber
diese Zauberpriester bildeten nach ihrer Aufnahme besondere, den
andern Priestern im Rang nachstehende Körperschaften, die Khartumim,
hakamim und asaphim des Buches Daniel.

Die Sammlung ihrer überlieferten Beschwörungen, welche wohl
um diese Zeit abgeschlossen wurde, fand Aufnahme unter die heiligen
Bücher der Chaldäer und erhielt einen kanonischen Charakter.
Sie war das Hauptlehrbuch dieser der Magie ergebenen Priesterkollegien,
ähnlich wie man in Indien das Atharva-Veda, welches
in vielen Stücken mit dem ursprünglichen reinen Glauben der Arier
wie auch mit der orthodoxen brahminischen Lehre in Widerspruch
stand, unter die heiligen Bücher aufnahm, insofern es als den
Priesterfamilien Goptris oder Angiras angehörend betrachtet wurde.

Die akkadische Magie beruht auf dem Glauben an unzählige
persönliche Geister, welche überall in der Natur verbreitet und
bald mit den von ihnen beseelten Naturkörpern eins sind, bald eine
von diesen abgesonderte Existenz besitzen. Diese naive Anschauung
des Übersinnlichen ist dem Fetischismus nahe verwandt, mit welchem
sie das blinde Vertrauen zu den an die Stelle der Fetische tretenden
Talismanen gemein hat. Die genannten Geister rufen alle
Naturerscheinungen hervor; sie beleben und beherrschen alle Geschöpfe,
verursachen das Gute und Böse, leiten die Himmelskörper
in ihren Bahnen, führen den Wechsel der Jahreszeiten herbei, bewirken
das Wehen der Winde, erzeugen den Regen sowie alle guten
und schadenstiftenden atmosphärischen Erscheinungen; sie machen den
Boden fruchtbar, lassen die Pflanzen keimen und reifen; sie sind
die Erzeuger und Erhalter der Lebenskraft und die Bringer von
Krankheit und Tod. Diese Geister wohnen überall: im Sternenhimmel,
in der Atmosphäre, auf der Erde, in der Luft, im Feuer
und Wasser. Jeder Himmelskörper wird von Geistern bewohnt.
Man verleiht diesen Geistern sichtbare, bestimmte Persönlichkeiten.

Wie überall in der Natur Böses und Gutes, Licht und Nacht,
Leben und Tod, Gesundheit und Krankheit einander gegenüberstehen,
so findet sich – ähnlich wie bei Zoroaster – auch bei den
akkadischen Zauberpriestern ein ausgesprochener Dualismus in ihren
Vorstellungen von der Geisterwelt, von welcher sie weniger Gutes
erhoffen, als Böses fürchten. Gewaltige Gruppen böser und guter
Geister stehen einander gegenüber und bekämpfen sich unaufhörlich
in allen Teilen des Weltalls. Die abwechselnden Siege und
Niederlagen der guten Geister verursachen den Wechsel zwischen
guten und bösen, glücklichen oder unglücklichen Ereignissen und lassen
auf den regelmäßigen Verlauf der Dinge plötzliche Katastrophen
folgen. Mit jedem Stern, jedem Element, jedem Wesen und Ding
sind gute wie böse Geister verbunden, leben und weben in ihm,
weshalb denn auch überall Zwietracht herrscht und nichts vom
Kampfe zwischen dem Guten und Bösen verschont bleibt. Dieser
Kampf wird – dem niederen kulturellen Standpunkt der Akkader
entsprechend – in überwiegender Weise als ein physischer aufgefaßt,
und die ethische Seite desselben tritt selbst in den religiösen
Hymnen völlig zurück. In einer an gewisse Stellen des alten
Testaments erinnernden Weise erscheinen in den magischen Texten der
Akkader Verstöße gegen den Ritus als die schwersten Vergehen,
welche durch äußere Gebräuche gesühnt werden müssen. Eines
der größten Verbrechen ist die unterlassene Anrufung der guten
Geister und der mit den bösen eingegangene Bund. Wir haben also
hier das Urbild des Paktes mit dem Teufel.

Auf dieser dualistischen Grundlage beruht auch die fromme und
erlaubte akkadische Magie, welche als Theurgie, als ein durch
heilige Gebräuche zwischen den Menschen und der Welt der guten
Geister vermittelter Verkehr zu betrachten ist.

Der Mensch ist selbst in den beständigen Streit zwischen den
guten und bösen Geistern verwickelt, ohne ihm entrinnen zu können.
Alles ihm widerfahrende Gute rührt von den guten, alles Böse
von den bösen Geistern her. Deshalb bedarf er des Beistandes
der guten gegen die bösen Geister und die von diesen hervorgerufenen
Krankheiten und Plagen. Denselben gewähren ihm die
allmächtigen, geheimnisvollen Worte der Beschwörungen der Zauberpriester,
ihre Bannungen und Talismane. Allein durch diese werden
die bösen Dämonen vertrieben und die guten herbeigerufen. Ja
man hat einen so hohen Begriff von der Allgewalt dieser Beschwörungsworte
und Gebräuche usw., daß man annimmt, sie erhöhten
die Kraft der guten Geister im Kampfe gegen die bösen, daß sie
dieselben unüberwindlich machten und ihnen den Sieg verliehen.
Darum beschirmen die Zauberpriester nicht nur die Menschen, sondern
verhindern auch schädigende Naturereignisse und greifen entscheidend
in den Kampf der guten und bösen Geister ein.

Die guten Geister wurden in Klassen geteilt, welche mit denen
der Dämonen parallel liefen; jedoch sind die keilschriftlichen Angaben
über die Einteilung und Rangordnung der guten Geister
noch ungenauer als die über die Klassifizierung der bösen erhalten
gebliebenen. Nur soviel ist ersichtlich, daß die Geisterrassen der
alad, lamma und utuk sowohl unter den guten, als unter den
bösen Geistern vorkamen, insofern in den Beschwörungen sehr häufig
„der gute alad“, „der gute lamma“ und „der gute utuk“ den bösen
entgegengestellt werden. Auch ist von Elementargeistern (zi) im
engeren Sinn, Schutzgeistern und körperlich gestalteten Engeln die
Rede, unter denen namentlich die auf Erden wohnenden anunna
und die unter dem Himmel schwebenden igigi oder igaga unterschieden
werden.

Auf der Spitze dieser Geisterleiter stehen eine Anzahl Götter,
– ana, dingi oder dimmer –, welche sich jedoch nicht erheblich
von den Geistern (zi) unterscheiden und nur dadurch auszeichnen,
daß man ihnen eine größere Macht oder einen größeren Wirkungskreis
beilegt. Soweit sich das Intellektualsystem der Akkader
übersehen läßt, ist ein Gott von einem Naturgeist nur dadurch unterschieden,
daß er an weniger enge räumliche Grenzen gebunden ist
und einen größeren Teil des Universum, eine größere Menge von
Naturvorgängen und eine besondere Gruppe von Menschen und
Dingen, von welchen übrigens eine jede Individualität durch einen
besondern Geist beherrscht wird, regiert.

Diese Götterklasse erscheint äußerst zahlreich. Viele werden
in den Beschwörungen gegen die Dämonen und Krankheiten sowie
in den magischen Hymnen genannt; viele werden aber auch nur an
einer einzelnen Stelle und unter Umständen erwähnt, daß man daraus
nichts Bestimmtes über ihre Persönlichkeiten, Ämter usw. entnehmen
kann.

Um die akkadische Geisterlehre völlig verstehen zu können,
müssen wir uns mit den Begriffen bekannt machen, welche sie von
Himmel und Erde hatten:

Die Akkader dachten sich die von den Menschen bewohnte
Erde (kî) als eine umgestürzte Barke in Gestalt einer halben
Kugel, deren innere, nach unten geöffnete Höhlung der Abgrund,
die Unterwelt (ge) ist, in welcher die Toten wohnen (kur-nu-ga,
kîgal, arali), und in welcher auch die Sonne ihre Wanderung
während der Nachtzeit vollbringt. Über der Erde dehnt sich der
Himmel (ana) wie eine Decke aus. Derselbe dreht sich mit den
Fixsternen (mul) um „den Berg des Ostens“ (charsak kurraj),
nämlich um eine Himmel und Erde verbindende, dem Himmel als
Axe dienende Säule. Dieser Berg ist nordöstlich von Akkad gelegen,
welches – unter dem Zenith (nuzku) befindlich – der
Mittelpunkt der bewohnten Erde ist. Weiter nordöstlich vom „Berge
des Ostens“ befindet sich das Land der Aralli, „der goldreiche
Wohnsitz der Götter und seligen Geister“.


In späterer Zeit nahmen die chaldäischen Astrologen einen
sphärischen Himmel an, welcher die Erde nach allen Seiten hin
umschloß; jedoch lassen gewisse charakteristische Ausdrücke die Vermutung
zu, daß man in der Zeit, in welcher der größte Teil der
magischen Urkunden abgefaßt wurde, sich den Himmel als Halbkugel
dachte, deren unterer Rand als „Fundamente des Himmels“
(uru ana) auf den äußersten Enden der Erde jenseits des „großen
Wasserbeckens“ (abzu) ruhten, welches das Festland gerade wie der
Okeanos des Homer umgab. Die Planeten, welche, wie ihr akkadischer
Name lubad – Leithammel – anzeigt, als lebende Wesen
betrachtet wurden, bewegen sich in einer niedern Sphäre (ul-gana),
die sich unterhalb des Fixsternhimmels (e-sara) befindet. Jedoch
findet sich in diesen Texten noch keine Spur einer Annahme konzentrischer
Planetenbahnen. Der Fixsternhimmel trägt den Ocean
der himmlischen Gewässer (ziku), welche noch in der mittelalterlichen
Magie spuken; derselbe wird auch wie der irdische Ocean
als ein alles umschlingender Fluß gedacht.

Das Universum besteht aus drei Regionen, dem Himmel, der
Erde und Luft sowie endlich dem Abgrund. Über diese drei Regionen
gebieten die drei mächtigsten Götter: Ana, Ea und Mul-ge
oder Elim, entsprechend den chaldäischen Anu, Ea und Bel. Der
akkadische Ana ist jedoch nicht nur der Himmel selbst, sondern auch
der Gott desselben und der oberste Herr der Naturgeister.

Ea ist „der gewaltige Fisch des Oceans“ (gal-chana-abzu),
den er bewohnt, der Oannes (ea-chan) des Berosus. Derselbe
nennt Ea den Beschützer und Retter des Xisuthros (khasisatra),
des chaldäischen Noah und sagt, nachdem er erzählt hat, wie das
Schiff des Gerechten auf einem hohen Berge stehen geblieben war:
„Ein Theil dieses gestrandeten Schiffes ist noch vorhanden in den
korydäischen Bergen in Armenien, und Wallfahrer holen von da
Asphalt, den sie vom Wrack abkratzen, um es als Mittel gegen
Bezauberung zu gebrauchen.“ Ähnlich sagt der Auszug des Abydenus:
„Aus dem Holze des Schiffes machen die Bewohner des
Landes Amulette, welche sie zum Schutz gegen Bezauberung um den
Hals hängen.“

Über die Vorstellungen, welche die Akkader von der Gestalt
der Erde hatten, wurde bereits das Nötige gesagt; es bleibt nur
noch übrig, die Anschauungen derselben von der Unterwelt, dem
„Abgrund“ und „Land ohne Heimkehr“ zu entwickeln. In der
Höllenfahrt der Istar wird dasselbe ähnlich dem hebräischen Scheol
folgendermaßen geschildert:


„Die Tochter des Sin (Istar) hat ihren Geist gerichtet


Auf die Stätten der Auflösung, den Sitz des Gottes Irkalla,


Auf die Stätte, in die man eintritt, ohne wiederzukommen[35],


Auf den Pfad, den man wandelt, ohne wiederzukehren,


Auf die Stätte, wo Allen, die da eintreten, das Licht durch Blindheit ersetzt wird,


Wo die Menge nur Staub für ihren Hunger, nur Schlamm zu ihrer Nahrung hat,


Wo man das Licht nicht erblickt und im Finstern wohnt,


Wo die Schatten gleich Vögeln gekleidet sind in ein Gewand von Flügeln,


Wo auf der Thür und den Thürflügeln der Staub sich anhäuft.“





In Istars Höllenfahrt wird eine „Quelle des Lebenswassers“
erwähnt, welche sich im Hintergrund des Landes ohne Heimkehr
befindet und von den unterirdischen Mächten eifersüchtig vor der
Annäherung der Schatten (utuk) der Verstorbenen bewacht wird.
Nur ein Befehl der himmlischen Götter kann sie veranlassen, eine
Annäherung zu gestatten; wer aber „das Wasser des Lebens“ getrunken,
kehrt lebend an das Tageslicht zurück. – Eine ähnliche
Vorstellung hat wohl schon zur Zeit der Abfassung der magischen
Texte existiert, weil ein Hymnus auch dem Silik-mulu-khi, dem
Mittler zwischen Gott und Mensch, die Macht zuschreibt, „die Todten
ins Leben zurückzuführen“. – Auch Diogenes Laërtius berichtet
ausdrücklich, daß die Chaldäer an eine Auferstehung glaubten, nach
welcher die Menschen unsterblich sein sollten.

In dem genannten chaldäischen Epos wird das Land ohne
Heimkehr nach dem Vorbilde der Planetensphären in sieben konzentrische
Kreise geteilt, zu welchen „sieben Thore und Verschlüsse
der Welt“ führen, die man sich vermutlich rings um den Saum
der Erde verteilt dachte. Der Haupteingang in die Unterwelt,
welchen der Gott Negab (Thürhüter), „der große Thürhüter der
Welt“ bewachte, lag im Westen in der Nähe des „großen Berges“,
welcher dem „Berge des Ostens“, der „Wiege des Menschengeschlechts“
und dem „Versammlungsort der Götter“ gegenüberliegt.

Während die Pelasger die Götter der Unterwelt als die Erzeuger
der Fruchtbarkeit verehrten, verehrten die Akkader die Sonne
der Unterwelt[36] als den Gott der glänzenden Steine und Metalle,
aus welchen die Talismane gefertigt wurden. Die magischen Bücher
kennen einen Gott des Goldes, des Silbers und Kupfers, einen
„Gott und Herrn des Ostens in seinem Berg von Edelsteinen“
und einen „Gott der Ceder“, welcher namentlich bösen Zauber
abwendete.

In einem Hymnus an Nin-dara werden öfter kostbare Steine
erwähnt, deren talismanische Kräfte ihr Besitzer Nin-dara gegen
das feindliche Land richtet, woraus sich wohl die Thatsache erklären
läßt, daß das Altertum den Ursprung des talismanischen Zaubers
nach Chaldäa verlegt. Das Buch, welches nach Angabe des
Plinius der Babylonier Zacharias über Talismane verfaßte und
dem König Mithridates widmete, gehörte wahrscheinlich zu den
Produkten der griechisch-babylonischen Litteratur, welche zu den alten
akkadischen Zauberbüchern in einem ähnlichen Verhältnis standen
wie die hermetischen Bücher zu den Schriften der alten Ägypter.

Die der Hölle entsprossenen Dämonen hegen wie die Schwarzkünstler
eine große Vorliebe für die Finsternis und schleichen unter
dem Schutz der Finsternis als Plagegeister umher, welche die
Menschen überall belästigen und heimsuchen. Die Finsternis galt
deshalb als sichtbare Offenbarung des bösen Prinzips ebenso wie
das Licht als Offenbarung des guten. Utu, die Tagessonne, verscheucht
die Dämonen und Zauberer:


„Du machst die Lüge schwinden, du vernichtest den bösen Einfluß


Der Wunder, Vorbedeutungen, Zaubereien, Träume und schädlichen Erscheinungen.“





Ein anderer Gegner der Dämonen und Zauberer ist Ini oder
Mermer, der Gott der Winde und fruchtbaren Regen, welcher später
in den chaldäischen Bin oder Ramann, den Gott aller atmosphärischen
Erscheinungen umgewandelt wurde.


Auch der Feuergott Bil-gi ist ein mächtiger Widersacher der
Zaubereien und Bekämpfer der bösen Dämonen, als welchen ihn
folgendes Fragment preist:


„Der du die bösen Maskim verjagst,


Der du gedeihen läßt die Wohlfahrt des Lebens,


Der du des Bösen Brust in Schrecken bannst,


Hüter des Orakels des Mul-Gelal.


Feuer, Vernichter des Feindes,


Schreckliche Waffe, welche die Pest vertreibt,


Welche befruchtet und leuchten läßt,


Welche unter den sieben Göttern die Bösen vernichtet.“





Ini, der altakkadische Feuergott, nahm bei den Babyloniern
einen solaren Charakter an und wird als Izdhubar der Held eines
der bedeutendsten chaldäischen Epen, in welchem auch die Sintflutmythe
eine besondere Episode bildet. Er wird wie Bil-gi der Herr
der Talismane genannt, und seine hauptsächlichsten Prädikate sind:
puvalu, Riese, und puvalu-emuki, Riese an Macht. Sein Abzeichen
ist das Schilfrohr, welchem wir als Zauberstab schon oben
begegneten, und das später an Silik-mulu-khi übergeht.

Silik-mulu-khi, der Verkünder des Willens und der Ratschläge
Eas, der Mittler zwischen ihm und der Menschheit, ist eng mit
dem Erzengel Çraoscha, „dem Heiligen und Gerechten“ des Zoroastrismus
verwandt, ebenso mit Mithra, wie man denselben am
Ende der Periode der Achämeniden unter dem Einfluß des medischen
Magismus zur Zeit der Zersetzung der alten mazdeischen Lehre
auffaßte.

Eine andere Analogie zwischen der Magie der Akkader und
der spätern mazdeischen Religion findet sich in der Lehre von den
Feruern, welche im Zoroastrismus die reinen Formen der Dinge,
himmlische Urbilder der irdischen Wesen sind. Jeder Engel, jeder
Mensch, jeder Stern, ja jedes Tier und jede Pflanze hat seinen
eigenen Feruer, seinen unsichtbaren Schutzgeist, welcher beständig
über ihm wacht, und den der Mensch durch Gebet und Opfer um
Gnade anfleht. Diese Feruer sind offenbar die den Einzelwesen
vorstehenden Geister der Akkader, welche in den spätern Parsismus
Aufnahme fanden und hier ihren Platz auf den untern Stufen der
Hierarchie des guten Prinzips fanden.


Wie im Zendavesta jeder Mensch seinen Feruer besitzt, so ist
bei den Akkadern einem jeden von Geburt an ein besonderer Gott
zugeeignet, welcher ihn beschützt, in ihm lebt und sein geistiges Urbild
ist.[37] Nach einer Vorstellung entspricht jedem Menschen sogar
„ein Gott und dessen Göttin, reine Geister über ihm“. Daher
heißt es auch so häufig anstatt z. B. der fromme Mensch, der
fromme König: „der Mensch, Sohn seines Gottes“, „der König,
Sohn seines Gottes“. Daher ruft auch z. B. in einer Beschwörung
der Priester dem Feuergott zu: „Mit dir sei in Frieden das Herz
meines Gottes und meiner Göttin, der reinen Geister!“ und deshalb
heißt es: „Er werde zurückversetzt in die gnädigen Hände
seines Gottes!“

Diese Schutzgötter sind übrigens keineswegs vollkommene Wesen,
sondern teilen die menschliche Natur ihrer Schutzbefohlenen mit
ihren Unvollkommenheiten und Schwächen. Sie können samt den
mit ihnen verbundenen Menschen von den Dämonen und Zauberern
bezwungen und dienstbar gemacht und sogar dahin gebracht werden,
alles Böse im Menschen zu bewirken und zu veranlassen, was
Dämonen und Zauberer befehlen. Wenn z. B. der Pestdämon Namtar
einen Menschen ergriffen hat, so befinden sich der Gott und die Göttin
des Menschen ebensogut in der Gewalt des Geistes der Krankheit
als dessen Körper. Es läßt sich mithin sagen, daß der besondere
Gott und die besondere Göttin eines Menschen einen Teil seiner
Seele bilden, was auch von den zoroastrischen Feruern gilt, nur
daß die Auffassung der letzteren eine dem „transcendentalen Subjekt“
entsprechende höhere war und sich von der Stofflichkeit und Unvollkommenheit
des irdischen Menschen besser abgelöst hatte.



Zweites Kapitel.

Das Divinationswesen der Chaldäer.

Das chaldäische Divinationswesen gehört der sechzehn Jahrhunderte
umfassenden Periode an, welche von Sargon I., König
von Agane, bis zu Alexander dem Großen reicht.

Aus den im vorigen Kapitel angegebenen Elementen hatte
sich die chaldäische Staatsreligion herausgebildet und war in den
in Babylonien, Assyrien und Chaldäa gleich einflußreichen Priesterschulen
nach einem einheitlichen philosophischen System geregelt
worden. Ihre ein zusammenhängendes Ganze bildenden Lehren
waren in den heiligen Büchern codifiziert und wurden in den
Tempeln und Priesterschulen, deren einflußreichste sich zu Erech befand,
gelehrt.

Wie schon gesagt, nahm die akkadische Magie in dieser Staatsreligion
nur eine niedere Stufe ein, denn die den forschenden Geist
der Priester der neuen Religion belebenden Ideen waren ganz
anderer Natur. Die Basis derselben war die Astrologie, welche
die im Altertum sprichwörtlich gewordene Hauptbeschäftigung der
Chaldäer bildete. Die Bezeichnung Chaldäer hat hier jedoch keine
ethnische Bedeutung, sondern wird im Sinne der Bibel wie der
Griechen für die Angehörigen jener großen Priesterkaste gebraucht,
welche sich nach der eingangs erwähnten großen Reformation um
das Jahr 2000 v. Chr. über Babylonien wie Chaldäa verbreitete
und ihren allgewaltigen Einfluß auch auf die assyrische Kultur
ausübte.

Philo sagt: „Die Chaldäer scheinen die Sternkunde und Wahrsagerei
vor allen andern Völkern gepflegt und befördert zu haben.
Sie brachten die irdischen Dinge mit den himmlischen, mit andern
Worten den Himmel mit der Erde in Verbindung und suchten dann
aus den wechselseitigen Beziehungen dieser nur räumlich, nicht wesentlich
geschiedenen Theile des Weltalls auch den harmonischen Einklang
derselben nachzuweisen. Sie stellten die Vermuthung auf, daß die sinnliche
Welt an sich oder doch wenigstens durch die sie belebende Kraft
Gott sei, und riefen, indem sie diese Kraft unter dem Namen Verhängniß
oder Nothwendigkeit vergöttlichten, den reinen Atheismus
hervor, denn sie erweckten den Glauben, daß alle Naturerscheinungen
nur eine sichtbare Ursache hätten, und daß von der Sonne, dem
Mond und dem Laufe der Gestirne das Glück oder Unglück eines
jeden Menschen abhänge.“

Der Kern der chaldäischen Lehren, ihre Licht- und Schattenseiten
können wohl kaum treffender charakterisiert werden; nur ist
das, was Philo über den Atheismus und Materialismus der Chaldäer
sagt, eben so wenig wörtlich zu nehmen als eine ähnliche
Stelle des Diodorus Siculus[38]:

„Die Chaldäer behaupten, daß die Welt ihrem Wesen nach
ewig sei, daß sie keinen Anfang gehabt habe und kein Ende haben
werde. Die Schönheit und die Ordnung des Weltalls schreiben
sie einer göttlichen Vorsehung zu und behaupten dennoch, daß auf
Erden keine Erscheinung, kein Vorkommniß zufällig oder spontan,
sondern schon im Voraus von den Göttern bestimmt sei.“

Die von Diodorus gemeinte Vorsehung ist nicht die schaffende,
sondern die ordnende Urkraft, welche einerseits mit der Ewigkeit
der Welt verbunden ist, andererseits aber nach einem höheren
Willen den Lauf der Gestirne in den bestimmten Bahnen regelt.
Dieses Gesetz aber ist nichts anderes als das Verhängnis oder die
Notwendigkeit des Philo, das Gesetz und die Harmonie, welche Sanchuniathon
personifiziert[39], die Thuro-Chusartis der phönizischen Theologie,
das Sinnbild der Einheit der unwandelbaren Ordnung und
wunderbaren Harmonie des Weltalls. Die Bezeichnung Atheismus
ist insofern unzutreffend, als die Chaldäer ein göttliches Urwesen
oder eine allgemeine Weltseele, aus welcher alle niederen Gottheiten
emanierten, annahmen. Nur leiten sie dieses göttliche Urwesen von
der Materie ab, welche sie sich niemals völlig von ihm getrennt
dachten. Deshalb war auch ihr Gott weder ein Wesen an sich, noch
rein geistiger Natur, noch auch unumschränkt. Er war als Ordner
und Leiter der Welt doch durch das unbeugsame Gesetz der
Notwendigkeit gebunden, nach dessen Bestimmungen er durch
seine oberste Emanation die Schöpfung der Welt hatte vollbringen
lassen.

Die Neigung zur Astrologie erwuchs den Chaldäern aus ihren
eigentümlichen, den nördlichen Semitenvölkern entlehnten religiösen
Anschauungen. Indem sie den Himmel, die Harmonie seiner Bewegung
und die Einwirkung der Sonne auf alle Lebewesen beobachteten,
waren sie in durchaus naheliegender Weise dahin gekommen,
alle Naturerscheinungen mit den Sternen, namentlich mit
den Planeten, in Verbindung zu bringen; sie führten den Gestirndienst
ein. Die Chaldäer verehrten die Gestirne nicht nur als die glänzendste
Offenbarung der göttlichen Macht, sondern verehrten sie als
Gottheiten. Auch führten sie zuerst systematische astronomische Beobachtungen
ein, wie sie zur Einteilung der Zeit und Innehaltung
ihrer religiösen Feste unbedingt notwendig waren.

Diese Beobachtungen nahmen sie auf ihren Pyramiden vor,
welche in Stockwerke geteilt und wie die ägyptischen mit den Seiten
nach den Himmelsgegenden orientiert waren. Die Zahl der Stockwerke
schwankt zwischen drei zu Ur und sieben zu Borsippa am
großen Turm, den Nabukudurussur wieder herstellen ließ. Die drei
Stockwerke zu Ur entsprechen der Trias der Götter der Sonne,
des Mondes und der Luft, Samas, Sin und Bin. Fünf Stockwerke,
welche ebenfalls vorkommen, entsprechen den Planeten, und
sieben den Planeten samt den Lichtern. Alle Pyramiden von sieben
Stockwerken sind mit den Farben der Planeten übertüncht.[40] Sie
waren sowohl die Stätten des Gestirnkultus als auch wirkliche Observatorien,
wie Diodorus Siculus von der großen Pyramide zu
Babylon ausdrücklich sagt. Man glaubte sich durch sie den
Göttern stufenweise zu nähern, und auch auf einem Basrelief von
Denderah ist die in den Geheimlehren des Altertums eine so
große Rolle spielende Leiter in dieser Gestalt abgebildet, und auch
Celsus bedient sich bei der Beschreibung der Mithrasmysterien des
Wortes κλίμαξ, Leiter, in entsprechender Weise.[41] Die Himmelsleiter
Jakobs ist ebenfalls als eine solche Pyramide zu betrachten.

Die Chaldäer zeichneten die auf diesen Pyramiden beobachteten
Himmelserscheinungen, Konstellationen, Mondphasen usw. samt
ihrem Zusammenfallen mit irdischen Ereignissen auf und glaubten,
indem sie von der Ähnlichkeit und Gleichheit der Erscheinungen auf
den Parallelismus der Geschicke schlossen, den Schlüssel zu den
Rätseln der Zukunft gefunden zu haben.

Lenormant sagt: „Die unabänderliche Regelmäßigkeit des
Laufes der Sterne und ihr Einfluß auf den Wechsel der Jahreszeiten
rief die Vorstellung vom Walten eines unabänderlichen und
ewigen Gesetzes hervor, welches durch ein festes solidarisches Verhältniß
alle Erscheinungen und Ereignisse verbinden und die irdischen
Dinge von den himmlischen abhängig mache. Und daraufhin
wurde angenommen, daß alle beobachteten Coincidenzen sich
mit nothwendiger Gleichheit wiederholen müßten.

Die Astrologie nahm allmählich eine immer bestimmtere Form
an, ja sie machte sogar auf wissenschaftliche Genauigkeit Anspruch,
da sie mittelst der fortgesetzten alltäglichen Beobachtungen eine
Reihe astronomischer Wahrheiten erhärtet hatte. Die menschlichen
Geschicke und geschichtlichen Begebenheiten wurden lediglich in die
Kategorie der gewöhnlichen Naturereignisse gerechnet, und daher
suchte man denn auch das Geheimniß derselben in den complicirten
wechselnden Stellungen derselben, sowohl unter einander als in Bezug
auf Sonne und Mond zu ergründen. Die Gestirne waren
nicht allein Lenker des Weltalls, die bestimmende Ursache aller
Vorkommnisse und Begebenheiten, sondern auch die Verkünder derselben.
Denn ihre Stellungen und Erscheinungsphasen hatten sämmtlich
eine bestimmte Bedeutung, und wie die ersteren die Ereignisse
bestimmten, so waren die letzteren auch sichere Vorzeichen derselben.
Man reihte deshalb alle wahrgenommenen Coincidenzen der verschiedenen
Begebenheiten mit den Erscheinungen der Sonne, des
Mondes, der Planeten und Fixsterne in ein bestimmtes System
ein, unterließ aber gleichzeitig nicht, aus den allgemeinen Beziehungen
der wechselnden Erscheinungen zur Atmosphäre neben den
politischen und historischen Prophezeiungen auch manche sich nicht
selten als richtig erweisende Vermuthungen über das Wetter abzuleiten.
Endlich wurden derartige Beobachtungen und Erfahrungen
tabellarisch verzeichnet, um eben in allen vorkommenden Fällen befragt
und als Richtschnur beobachtet zu werden.“

Hier einige Proben derartiger Aufzeichnungen der Keilschriftlitteratur:

„Erscheint der Mond auffällig groß, so wird eine Finsterniß
eintreten. Erscheint er dagegen auffällig klein, so wird die Ernte
des Landes gesegnet sein.“ (Unvollkommene Beobachtungen von
Perigäum und Apogäum des Mondes, welche zufällig mit einer
Finsternis und guten Ernte zusammenfielen.)

„Zeigt der Mond am 1. und 28. des Monats das gleiche
Aussehen, so ist dies ein verhängnißvolles Zeichen für Syrien. –
Ist der Mond am 30. sichtbar, so ist dies ein gutes Zeichen für
das Land Akkad und ein böses für Syrien.“

„Zeigt der Mond am 1. und 27. des Monats das gleiche
Aussehen, so ist dies ein verhängnißvolles Zeichen für Elam.“

„Jupiter geht auf, und sein Licht ist hell wie der Tag; in
einem Glanze bildet er hinter sich einen Schweif, ähnlich dem
Stachel der Scorpione. Es ist dies ein günstiges Vorzeichen,
welches Glück verkündet dem Herrn des Hauses und dem ganzen
ihm unterthänigen Lande.“

„Leuchtet im Monat Duz der Stern Entemaslun (Aldebaran)
bei seinem Aufgang sehr hell, so wird die Ernte des Landes sehr
gut, und ihr Ertrag ein reichlicher sein. – Ist dagegen dieser
bei seinem Aufgange verhüllt, so wird die Ernte des Landes mißrathen.“

„Wird der Mond von dichtem Gewölk verhüllt, so stehen
Überschwemmungen bevor. – Trinkt der Mond in den Wolken,
so wird es regnen.“

Man sieht, daß diese Aufzeichnungen der frühesten Kindheit
der Beobachtung entstammen und mit Ausnahme der letzten Schlüsse
vom Prügel auf den Winkel sind.

Außer den astronomischen Erscheinungen wurden noch die tellurischen
eifrig beobachtet, und es hat sich das Inhaltsverzeichnis
eines augurallitterarischen Werkes aus der Bibliothek des Statthalters
von Niniveh erhalten, welches fünfundzwanzig Tafeln und
Kapitel stark war. Von diesen fünfundzwanzig Kapiteln handelten
vierzehn von günstigen und ungünstigen tellurischen Erscheinungen,
elf von Astrologie. Der Text selbst ist verloren, und von den
Kapitelüberschriften sind folgende Reste erhalten:

„1. Also, die Prophezeiungen von Glück und ihr Gegentheil,
– die Anzeichen von Freude und Trübsal für das Menschenherz.“

„2. Also: der Herr des Geldes, der Erklärer der Regengüsse –.“

Es handelt sich hier offenbar um die Wahrsagung aus den
Regen, welche als Brechomantie noch heute in der Türkei eine
große Rolle spielt.

„3. Von den Sternwarten der Stadt.“

Die Überschrift des vierten Kapitels ist schwer verständlich; es
scheint von der Deutung des Gesanges oder Geschreis, des Erscheinens
und des Fluges „der Vögel des Himmels, der Gewässer
und der Erde“ gehandelt zu haben. Den diesbezüglichen Beobachtungen
scheint man besonders dann eine große Wichtigkeit beigelegt
zu haben, wenn sie „in der Stadt und den Straßen derselben“
gemacht wurden.

„6. Zinnober ist über der Flamme verbrannt.“

„7. Wird das Aussehen eines Hauses alterthümlich, so ist
dies für die Bewohner des Hauses ein verhängnißvolles Zeichen.“

Über diese sogenannte Ökoskopie schrieb bei den Griechen ein
gewisser Xenokrates, und auch der heilige Basilius spricht in seinen
Schriften darüber.

„13. Ein Traum von hellem Schein, das Land in Feuer, –
ein Traum von hellem Schein, die Stadt in Flammen.“

„14. Ein Seedrache mit den Vögeln des Himmels . . .“

Aus den astrologischen Kapitelüberschriften sind folgende hervorzuheben.

„3. Der Venusstern erhebt sich bei Tagesanbruch . . .“

„4. Der Marsstern mit sieben Namen in . . . . . . . .“

„5. Das gleichmäßige Aussehen von Sonne und Mond . .“

„6. Der gleichzeitige Anblick von Sonne und Mond . .“


„7. Vom 1. und 5. des Monats, der Mond . . . . .“

„8. Der Stern, welcher vorn einen Stern und hinten einen
Schweif hat . . . .“

„10. Der Stern iku . . . .“

„11. Der Polarstern, der am Scheitelpunkt (des Himmels)
sich um sich selbst dreht . . . .“

„Elf Tafeln, betreffend Himmelserscheinungen, unter ihnen der
Stern, der vorn einen Stern und hinten einen Schweif hat, – die
Himmelserscheinungen . . . . Die Erscheinungen auf Erden
und am Himmel . . . . Himmel und Erde . . . .“

Die Schlußzeilen der Vorderseite dieser Tafel sind nur fragmentarisch
erhalten und betreffen irgend eine Himmelserscheinung,
deren verhängnisvolle Bedeutung auf der Rückseite folgendermaßen
angegeben wird:

„Diese Erscheinung lehrt, daß die Stadt des Landesfürsten
samt ihren Einwohnern in die Gewalt des Feindes gerathen wird;
Sterblichkeit und Hungersnoth . . . . auf der Tafel, die Zahl,
welche du genannt, dir verkünden wird, und wie . . . . .“

„Diese Sammlung von fünfundzwanzig Tafeln betrifft die
Erscheinungen am Himmel und auf Erden, sowie ihre günstigen
und ungünstigen Vorbedeutungen . . . . alle Erscheinungen
am Himmel und auf Erden . . . . hierin ist ihre Deutung
verzeichnet.“

König Sargon I. ließ diese Sammlung sowie ein großes Werk
von siebenzig Tafeln über alle bis auf seine Zeit erhaltenen astrologischen
Resultate anlegen, welches das Hauptwerk der chaldäischen
Astrologie und anscheinend von Berosus ins Griechische übersetzt
wurde.

Neben der bienenfleißig getriebenen Beobachtung der astronomischen
und tellurischen Erscheinungen und Vorzeichen übten die
Chaldäer auch das einfachste und unentwickeltste Divinationsverfahren,
die Loswahrsagung. Ich habe dieselbe in meinen „Geheimwissenschaften“
ausführlich beschrieben und muß darauf zurückverweisen.
Hier will ich nur kurz rekapitulieren, daß man in einem
Köcher sieben mit Schriftzeichen versehene Pfeilschäfte durcheinander
schüttelte und aus dem zuerst herausspringenden wahrsagte.
Mit diesen Stäben ist nicht das „Rohr des Schicksals, der Offenbarung,
der Enthüllung“ (akkad. gi-namekirru, qan-mamiti, qan
pasari, assyr. kil-killuo) zu verwechseln, welches durch Bewegungen
in der Hand der Magier Orakel erteilte.

Neben dieser Art Belomantie kannten die Chaldäer noch ein
anderes Verfahren, welches in einem besonderen Kapitel eines
Werkes der Bibliothek von Niniveh besprochen wird.[42] Es wurden
wirkliche Pfeile nach verschiedenen Richtungen hin abgeschossen
und sodann aus der größeren und geringeren Entfernung derselben
vom Schützen, sowie aus der Art und Weise ihres Niederfallens
Schlüsse auf die Zukunft gezogen.

Bekanntlich wird diese Wahrsagungsart im alten Testament
mehrfach erwähnt.

Über die chaldäischen Auguren und Haruspices sagt Diodorus
Siculus[43]: „Die Chaldäer sind erfahren in der Deutung des Vogelfluges
und in der Auslegung von Träumen und Wunderzeichen,
auch hält man sie für geschickte Opferschauer, welche genau das
Richtige treffen.“

Die Auguralwissenschaft der Chaldäer war demnach, und wie
sich aus den Keilschriften ergiebt, in vier Abteilungen geteilt: in
die Beobachtung des Vogelflugs, in die Wahrsagung aus den Eingeweiden
der Opfertiere, in die Auslegung aller Arten von Naturerscheinungen
(τέρατα) und in die Traumdeutung.

Leider sind wir bei dem gänzlichen Mangel an Keilschrifttexten
nicht im Stande, etwas Näheres über die Vogelschau
der Chaldäer zu sagen; nur soviel ergiebt sich – wie schon erwähnt –,
daß dieselben dem Gesang und Geschrei der Vögel große
Bedeutung beimaßen, wie dies die Griechen, Etrusker und Römer
ebenfalls thaten.

Nach Festus teilten die Etrusker und Römer die Vögel in
alites und oscines, je nachdem man ihren Flug oder Ruf für
bedeutungsvoll hielt. Bei den Griechen war die Kunst der οἰνωπόλοι
schon in sehr früher Zeit im Gebrauch und kommt bereits bei
Homer völlig ausgebildet vor. Wahrscheinlich war sie von Chaldäa
nach Griechenland gekommen. Wie Suidas angiebt, sei sie eine
Erfindung des Telegonus, des Sohnes des Odysseus und der Circe
gewesen, Clemens von Alexandrien hingegen sagt, daß sie aus Phrygien
stamme, womit Cicero übereinstimmt, der Phrygien, Cilicien, Pisidien
und Pamphylien als die Länder nennt, in welchen diese Divinationsgattung
besonders im Schwang sei. Diese Gegenden hatten aber
bereits in sehr früher Zeit die Kultur der Euphratländer angenommen
und mit andern babylonisch-chaldäischen Elementen auch
diese Wahrsagungsart nach Griechenland getragen. Auch die nach
Cicero[44] in hohem Grad entwickelte Auguralwissenschaft der Araber
ist wohl auf babylonische Einflüsse zurückzuführen ebenso wie die
Spuren, die sich bei den Maçudi und Juden[45] finden. Auch das
Haruspicium kennen die Juden, und zwar spricht Hesekiel an der
bekannten Stelle davon[46], wo Nabukudurussur das Pfeilorakel befragt
und sich aus der Leber der Opfertiere weissagen läßt.

Nach den Fragmenten des großen auguralwissenschaftlichen
Werkes von König Sargon I. suchten die Chaldäer in den Eingeweiden
der verschiedensten Tiere vorbedeutende Anzeichen. Ein
Fragment handelt von einem leider nicht näher angegebenen Vorzeichen,
welches man in den Herzen junger Hunde, Füchse, wilder
und zahmer Schafe, Pferde, Esel, Rinder, Löwen, Bären, Fische,
Schlangen u. a. m. beobachten könne. Doch hatte die betreffende
Erscheinung bei jeder Tierart eine besondere Vorbedeutung. Ein
zweites Fragment bezieht sich auf Wahrzeichen, welche man aus
der Farbe und dem Ansehen der Eingeweide der Opfertiere
besonders der Esel und Maultiere entnehmen wollte. So heißt es
z. B.: „Sind die Eingeweide des Esels auf der rechten Seite
schwarz, – auf der rechten Seite bläulich, desgleichen ihre Windungen, – auf
der rechten Seite dunkelfarbig, – auf der rechten
Seite kupferfarbig, – auf der linken Seite kupferfarbig“, so sind
diese Erscheinungen ebenso viele Vorbedeutungen für die Jahreszeiten
sowie die Schicksale des Landes und des Landesherrn. Die
gleichen Erscheinungen, welche auf der rechten Seite günstig waren,
waren auf der linken Seite ungünstig und umgekehrt. Die auf
der linken Seite auftretenden Erscheinungen waren im allgemeinen
ungünstiger als die auf der rechten vorkommenden.

Andere Vorbedeutungen suchten die chaldäischen Haruspices im
Innern der Eingeweide, welche nach vorausgegangener äußerer
Besichtigung geöffnet wurden. So heißt es z. B.:

„Zeigen sich im Innern der Eingeweide auf der linken Seite
Risse, so tritt Hader und Zwietracht ein.“

„Zeigen sich im Innern der Eingeweide auf der linken und
rechten Seite Risse, so tritt ebenfalls Hader und Zwietracht ein.“

„Ist das Innere der Eingeweide auf der rechten und linken
Seite schwarz, so tritt Zwietracht ein.“

Von den noch unveröffentlichten Fragmenten bezieht sich nach
Lenormant eines auf die Hepatoskopie, die Leberschau, welche bekanntlich
außer bei den Babyloniern bei den Völkern des klassischen
Altertums eine große Rolle spielte. Das erhaltene keilschriftliche
Fragment ist klein und verstümmelt und enthält nur die Aufzählung
der Fälle, welche mit der größeren oder geringeren Entwickelung
des einen oder anderen Lappens der Leber oder beider zugleich
sowie mit dem völligen Schwund des rechten oder linken Lappens
oder aber mit der schwarzen, bläulichen, kupferigen oder roten
Färbung eines oder beider Lappen zusammenhängen, worauf die
aus dem Aussehen und der Entwickelung der Gallenblase gezogenen
Schlüsse folgen.

Die Opferschau verbreitete sich von Babylonien aus über alle
Länder der alten Welt: im Norden über Armenien und Komagene,
im Westen über Phönizien und Palästina (die O. wird den Juden
ausdrücklich verboten[47]) bis nach Karthago. Vorzugsweise wurde
sie in Kleinasien betrieben, wo namentlich die Einwohner von Telmessos
als geschickte Haruspices berühmt waren. Von Kleinasien
kam das Haruspicium sehr frühzeitig nach Griechenland, wo die
Familienangehörigen der Damiden und Klytiaden als Haruspices
in großem Ansehen standen. Der griechischen Tradition zufolge soll
Delphos, der Sohn des Apollo, der Erfinder des Haruspicium gewesen
sein, was indessen wohl nur darauf hindeutet, daß die Opferschau
vorzugsweise in Delphi ausgeübt wurde. In Italien war diese
Divinationsgattung besonders in Etrurien gebräuchlich und erlangte
in Rom selbst niemals den offiziellen Charakter, den die Beobachtung
der Auspicien und sonstigen Naturerscheinungen trug. Zur
Zeit, als der Senat die haruspices befragte[48], wurden dieselben
aus Etrurien berufen und bildeten eine besondere Körperschaft,
welche gesetzlich anerkannt war.[49] Die libri haruspicini waren
ebenso wie die libri fulgurales und tonitruales[50] etruskische
Bücher, deren Vorschriften und Lehren man für Offenbarungen
des der Erde entstiegenen Tages hielt.[51]

Außer den Regengüssen wurde die Gestalt und Farbe der
bei Tage erscheinenden Wolken eifrig beobachtet und gedeutet,
während die Deutung der Beziehungen der nächtlichen Wolken zu
den Sternen Sache der Astrologen war.

Über die erstere Wolkengattung heißt es z. B.:

„Steigt bläulichschwarzes Gewölk am Himmel auf, so wird
im Verlaufe des Tages der Wind wehen.

Ausgefertigt durch Nabu-akha-irib.“

Wie man sieht, tragen diese kindlich naiven Beobachtungen
einen meteorologischen Charakter.

Moses[52] und Jeremias[53] verbieten den Juden die wahrsagerische
Beobachtung der Wolken und atmosphärischen Erscheinungen.

Die Fulguration scheint bei den Chaldäern sehr ausgebildet
gewesen zu sein. Wie die klassischen Schriftsteller berichten, unterschieden
die Chaldäer im allgemeinen zwei Arten von Blitzen:
1. auf die Erde herabfallende und 2. nur in den Wolken leuchtende.
Nach der Versicherung des Plinius[54] nahmen die Chaldäer an, daß
diese Blitze von den Planeten Saturn, Jupiter und Mars herrührten
und beobachteten sie vorzugsweise. Die zweite Art, die
fulgura fortuita des Plinius „verkündeten durch ihren Donner die
Stimme der atmosphärischen Wächter, deren Pfad sie durch ihre
Leuchtkraft bezeichneten“.[55]

Es ist nur ein einziges und zwar sehr verstümmeltes keilschriftliches
Fragment über die Einteilung der Blitze bei den Chaldäern
erhalten[56], das aber trotz seiner Verstümmelung sehr wichtig
ist, insofern es die Richtigkeit der Angaben des Plinius beweist.
Dasselbe lautet:


„Der Blitz . . . . . . . . . . . . . . . . .


Der Blitz der Sterne . . . . . . . . . . . .


Der Blitz des Gottes Bin . . . . . . . . . .


Der Blitz der Erde . . . . . . . . . . . . .


Der Blitz des Wassers . . . . . . . . . . . .


Der Blitz der Nacht, welcher leuchtet . . . .


Der Blitz des Gottes Mamna . . . . . . . . .


Der Blitz des Gottes Baluv . . . . . . . . .


Der Blitz des Gestirnes . . . . . . . . . . .


Der Blitz . . . . . . . . . . . . . . . . . .“





Vergleichen wir nun die Blitze der Planeten und die fulgura
fortuita des Plinius mit den Angaben des Fragments, so finden
wir, daß die Blitze des Ersteren mit dem „Blitz der Gestirne“ und
dem „Blitz des Gottes Bin“ (assyr. Rimmon) zusammenfallen.
Bin ist der Gott der Luft und des Donners und wird deshalb
mit einem Donnerkeil oder einem zackigen Blitz dargestellt.

Die Blitze der Götter Mamna und Baluv sind verschiedenen
Erscheinungsphasen des Planeten Mars zugeeignet und waren
wegen ihrer zündenden Kraft berüchtigt.[57]

Die übrigen auf dem Fragment genannten Blitzarten waren
den Etruskern ebenfalls bekannt, welche dieselben auch zum Teil
den obern Planeten zuschrieben.[58] Dieselben kannten auch eine
Art dem Saturn geweihte Blitze, welche von der Erde zum Himmel
emporstiegen.[59] Dies ist wohl „der Blitz der Erde“ des Fragments,
welcher mit dem Blitz des Bel oder Mul-ge identisch ist.
Endlich kannten die Etrusker noch „die Blitze der Nacht“, welche
der Gott Summanus erzeugen sollte, während die Römer die komplizierte
etruskische Fulgurallehre einfacher gestalteten und nur
„Blitze des Tages“ und „Blitze der Nacht“ annahmen, die sie dem
Jupiter oder dem Summanus zuschrieben. Dagegen findet sich in den
Berichten über die etruskische Fulguration nichts, was sich mit
dem rätselhaften „Blitz des Wassers“ der Chaldäer vergleichen ließe.

Über die Wahrsagerei der Chaldäer aus Erdbeben, welche
Diodorus Siculus erwähnt[60], wissen wir nichts näheres, ebensowenig
als über die chaldäische Kapnomantie und Pyromantie. In Griechenland
war die Pyromantie, deren Erfindung dem Amphiaraus zugeschrieben
wurde, allgemein gebräuchlich. Man warf unter Gebeten
Weihrauch in die Flamme und beobachtete, ob derselbe verzehrt
oder zerstreut wurde, worauf man dann Schlüsse auf günstige
oder ungünstige Vorbedeutung schloß. Diese auch Libanomantie genannte
Wahrsagungsart war besonders in Apollonia gebräuchlich,
wo die heiligen Feuer durch dem Boden entströmende Kohlenwasserstoffgase
genährt wurden.

Da oben ein mitgeteiltes Fragment einer Kapitelüberschrift
des Sargonschen Auguralwerkes lautet: „Zinnober ist über der
Flamme verbrannt“, so scheint es, daß die Akkader ein ähnliches
Verfahren kannten; auch dürften sie, weil sie ihrem Feuergott eine
so große Bedeutung als Bekämpfer der bösen Dämonen beilegten,
auch auf das äußere Ansehen der Feuerflammen geachtet haben.

Nach einigen Bruchstücken des Sargonschen Werkes schrieben
die Akkader auch Quellen und Flüssen prophetische Bedeutung zu
und weissagten aus der Menge, dem Aussehen und der Strömung
des Wassers.

Nach Psellus[61] sind die Assyrer die Erfinder der Lekanomantie,
welche bei ihnen jedoch anders als in späterer Zeit ausgeübt
wurde. Psellus sagt:

„Die Lekanomantie wird mittelst einer Schale ausgeübt, welche
man mit prophetischem Wasser anfüllt und vor sich stehen hat. –
Dieses Wasser unterscheidet sich äußerlich durch nichts vom gewöhnlichen
Wasser, aber die Handlungen und Beschwörungen,
welche über dem Gefäß vorgenommen werden, beschenken es mit
einer prophetischen Kraft, welche im Schoße der Erde entspringt
und sich eigenartig äußert: Denn während sie sich dem Wasser
mitteilt, ruft sie ein unbestimmtes Rauschen hervor, welchem die
Anwesenden zunächst keinen rechten Sinn abgewinnen können; hat
sie sich aber in der Flüssigkeit nach allen Seiten hin gleichmäßig
ausgebreitet, so vernimmt man gewisse seltsame Töne, aus denen
man die Prophezeiung der Zukunft schöpft. Diese der materiellen
Wirklichkeit angehörenden Klänge haben aber stets etwas Rätselhaftes
und Geheimnisvolles an sich[62], daher denn auch die Weissager,
welche diesen Umstand möglichst ausbeuten, niemals eines
Betrugs überführt werden können.“

Nach einigen Tafeln der Bibliothek zu Niniveh legte man
auch dem größern oder geringeren Glanz edler Steine divinatorische
Bedeutung bei, wie denn z. B., um über das Gelingen oder Fehlschlagen
eines feindlichen Angriffs zu prophezeien, geprüft wurde,
ob „der Diamant am Finger“ seine Strahlen nach rechts oder links
warf.

Unter den Akkadern wie unter allen Völkern des Altertums
war die Phyllomantie, die Wahrsagung aus der Bewegung und
dem Rauschen der Bäume sehr gebräuchlich[63] und von ihnen zu
den Juden übergegangen; bei ihnen finden wir die Zaubereiche
in Sichem[64]; die Maulbeerbäume, aus deren Rauschen David
prophezeite[65], und die Palme, unter welcher Deborah weissagte.[66]
Auch die vorislamitischen Araber hatten heilige Palmen
und verehrten auch den Sumurahstrauch (Spina aegyptiaca) als
göttlich. Überhaupt war es ein sehr verbreiteter Glaube der
Araber, daß sie aus allen möglichen Arten dorniger Sträucher
prophetische Laute zu vernehmen glaubten, und dieser Anschauung
dürfte auch die Erscheinung Jehovahs im brennenden Dornbusch
ihren Ursprung verdanken. – Die Etrusker, deren Kultur entschieden
von der chaldäischen abhängig ist, unterschieden günstige
und ungünstige Bäume je nach den Prophezeiungen, welche sie
denselben entnahmen.[67] Die Griechen hatten redende Eichen
(προσήγοροι δρύες), wie zu Dodona, der ältesten pelasgischen
Orakelstätte, und weissagende Lorbeerbäume zu Delphi und Delos.
– Auf den Baumkultus der Germanen werde ich später zurückkommen.

Die den Tieren entnommene Orakel anlangend, so betrachteten
die Chaldäer vorzugsweise die Schlange als wahrsagendes Tier,
was die alten Philosophen damit zu erklären suchen, daß die
kriechende Schlange am meisten von allen Tieren mit der Erde,
dem Urquell aller Inspiration, in Verbindung stehe. Auch ist darauf
aufmerksam zu machen, daß in den semitischen Sprachen die
Worte „Schlange“ und „weissagen“ der gleichen Wurzel nahasch
entspringen.

Die Schlange ist bei den Chaldäo-Babyloniern und Assyriern
das Sinnbild des Ea, der höchsten Einsicht wie des Inhabers der
höchsten Weisheit, weshalb sie auch als Sinnbild alles magischen
Wissens betrachtet wird. Die Genesis hält sie für listiger denn alle
Tiere, die Jehovah erschaffen und die alten Araber glaubten, daß man
durch den Genuß eines Schlangenherzens und einer Schlangenleber
die Sprache der Tiere verstehen lerne, eine Anschauung, welche bekanntlich
noch in der deutschen Volkssage fortlebt. – Es scheint
sogar, daß man in einigen babylonischen Tempeln Schlangen züchtete,
welche man als Mittler zwischen den Göttern und Menschen ansah
und aus ihren Gebahren orakelte. – Auf Ähnliches scheint auch
die biblische Erzählung „vom Drachen zu Babel“ hinzudeuten.

Ein anderes prophetisches Tier war der Hund, und Lenormant
teilt eine ganze Reihe von Regeln mit, nach welchen die Chaldäo-Babylonier
aus der Farbe und dem Exkrementieren eines fremd
in den Königspalast oder ein Privathaus gelaufenen Hundes wahrsagten.

Eine leider nur lückenhaft erhaltene Inschrift giebt an, daß
Fliegen (zumbi) von den Chaldäo-Babyloniern zum Wahrsagen
benutzt wurden. Dieser Umstand beleuchtet einen wichtigen Punkt
der semitischen Mythologie, nämlich die Rolle, welche der große
Gott von Akkaron (Ekron) spielt. Derselbe hieß bei den Philistern
bekanntlich Baal-Zebub, „Baal-Fliege“ oder „Herr der Fliege“;
die Septuaginta nennt ihn Βαὰλ μυῖα, Josephus θεὸς μυῖα, und
die Juden machten ihn später zum Obersten der Teufel. Dieser
Baal-Zebub besaß ein berühmtes Orakel, welches nach dem alttestamentarischen
Bericht selbst Achasja, König von Israel, über
den Ausgang seiner Krankheit um Rat befragte und dadurch den
Zeloteneifer des Elias entflammte. Berücksichtigen wir nun obige
keilschriftliche Nachricht, so bleibt kein Zweifel, daß zwischen dem
Namen des großen Gottes von Akkaron und der Art und Weise
der Ausübung seines Orakels Zusammenhang herrscht, und daß die
semitischen Völker so gut wie die Chaldäer Fliegenorakel besaßen.
Daß Bienen und Ameisen als wahrsagende Tiere auch bei den
klassischen Völkern eine Rolle spielten, beweist die Erzählung von
der Kindheit Platos und die Midassage.

Nach dem Bericht des Jamblichus[68] weissagten die Babylonier
sogar aus dem Verhalten der Ratten, Heuschrecken &c., und endlich
wurden nach Angabe des Sargonschen Auguralwerks auch „die
Fische der Teiche“ zu den prophetischen Tieren der Chaldäer gerechnet,
worunter wahrscheinlich heilige Fische zu verstehen sind, die
man zum Behuf der Wahrsagung züchtete. So gab es z. B. in
Lycien heilige Fische, welche durch Flötenspiel an die Oberfläche
des Wassers gelockt wurden, worauf man aus ihrem Verhalten
orakelte; das Gleiche war nach Varro[69] auch in Lydien der Fall.
Auch dürften die in einem Teiche beim Tempel des Zeus Labrandeus
zu Mylasa in Karien gezüchteten Fische, welche Ohrgehänge
an den Kiemen trugen, zu Wahrsagezwecken gehalten worden sein,
wie ferner die zu Ehren der Göttin Atargatis oder Derketo zu
Askalon gezüchteten, wo bekanntlich ein dem babylonischen verwandter
Kultus herrschte.

Auch war die chaldäische Mantik bemüht, aus spontanen Bewegungen
oder Tönen von Hausgeräten und Möbeln wahrzusagen,
und es ist ein Fragment erhalten, welches eine ganze Reihe von
hölzernen Möbeln und Teilen des Hauses nennt, aus denen prophetische
Laute hervortönen (assaput, ku-a), „geeignet, das Menschenherz
fröhlich zu stimmen“. Die einzelnen Deutungen sind jedoch
verloren gegangen. Ich habe schon oft darauf hingewiesen, daß
wir es hier wohl mit den Anfängen des Tischklopfens und Tischrückens
zu thun haben.

Auch zufällig gehörten Worten wurde prophetische Bedeutung
beigelegt; es sind dies die von den Juden bath-kol genannten
Stimmen.

Hingegen läßt sich im Sargonschen Auguralwerk nicht die
Ausübung der im Buche Hiob erwähnten Chiromantie, der Onychomantie
sowie der Kranioskopie nachweisen.

Die Beschäftigung der Chaldäer mit der Astrologie brachte
es mit sich, daß sie den Mißgeburten große Aufmerksamkeit zuwendeten.
Nach ihren Behauptungen rechtfertigten 470 000 jahrelang
angestellte Beobachtungen die Annahme, daß der bei der Geburt
eines Menschen vorhandene Sternenstand dessen Geschick bestimmen.
Da aber Gebrechen und Mißgestaltungen neugeborener
Kinder ebenfalls von diesem Sternenstand abhängig seien, so lasse
sich aus Mißgeburten ebenso gut die Zukunft entschleiern als aus
den Sternen selbst.[70] Deshalb legte man den Mißgeburten eine
ungeheuere Wichtigkeit bei und behandelte deren Deutung sehr ausführlich
in dem Sargonschen Auguralwerk. Von den 72 diesbezüglichen
Texten, welche Lenormant beibringt, will ich nur folgenden
anführen, welcher beweist, daß man schon in jener altersgrauen
Vorzeit der „Glückshaube“ eines neugeborenen Kindes eine ebenso
große Wichtigkeit beilegte als heute:


„Gebiert eine Frau ein Kind,


dessen Haupt mit einer Haube bedeckt ist, so wird beim Anblick desselben ein


günstiges Vorzeichen im Hause walten.“





Namentlich wurde den Mißgeburten fürstlicher Frauen große
Bedeutung beigelegt, und auch die Mißgeburten mancher Tiere
– wie z. B. der Stuten – galten als besonders ominös.


Der Glaube an die Vorbedeutung der Portenta ging auf
Etrusker und Römer über, und noch in der zweiten Hälfte des
17. Jahrhunderts schrieb Caspar Schott De mirabilibus portentorum.

Mit die wichtigste Rolle im chaldäischen Divinationswesen
spielt die Traumdeutung. Nach Diodorus Siculus rechneten die
Chaldäer die Träume zu den tellurischen Vorzeichen und deuteten
sie nach den Vorschriften des Sargonschen Auguralwerks. Ein
Fragment desselben lautet[71]:


„Sieht einer im Traum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Einen männlichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Die Gestalt eines Hundes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Die Gestalt eines Bären mit den Füßen eines . . . . . . . . . . .


Das Vordertheil eines Bären mit den Füßen eines . . . . . . . . .


Die Gestalt eines Hundes mit den Füßen eines andern Thiers . . . .


Einen todten Hund . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Den Gott Nin-kistu (Nergal) todtschlagen . . . . . . . . . . . . .


Leichen großer Thiere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Ein Licht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .


Einen Mann auf sich harnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .“





Das Urinlassen als Traumsymbol dünkte den Chaldäern ganz
besonders wichtig und wird auch noch von einem Weib, Bären,
Hunde usw. angeführt. Herodot berichtet bekanntlich von einem
hierhergehörigen Traum des Astyages, dessen Tochter Mandane
auf diese Weise ganz Asien überschwemmte und so die Herrschaft
des Cyrus prognostizierte.

Von den Kapiteln des Auguralwerkes scheint besonders das
von der Traumdeutung gehandelt zu haben, dessen Anfang
lautet:


„Ein Traum von hellem Schein, das Land in Feuer . . . .


Ein Traum von hellem Schein, die Stadt in Flammen . . .“





Bekanntlich spielen Träume von Feuer und Flammen noch
in der modernen Traumdeutung eine große Rolle.

Nach Jamblichus begaben sich die babylonischen Frauen absichtlich
in den Tempel der Zirpanit oder Aphrodite, um divinatorische
Träume zu erhalten, welche sie sofort von den Traumdeutern
auslegen ließen. Bekanntlich wurde dieser incubatio oder ὲγκοίμησισ
genannte Brauch auch in Ägypten oder Griechenland ausgeübt.

In Chaldäa und wahrscheinlich auch in Assyrien, da ja die
Assyrier in diesen Dingen nur die Schüler und Nachbeter der
Chaldäer waren, gab es nach den Keilschrifttexten Seher (sabru),
welchen die Götter vorzugsweise prophetische Träume zu Teil
werden ließen. Derartige Seher und Seherinnen scheint es, wie
die oben mitgeteilte Nachricht Herodots vom Tempel zu Borsippa
andeutet, in manchen Tempeln ständig gegeben zu haben. –
Zweifellos wurden bei den Chaldäern prophetische Träume auch
durch narkotische Mittel hervorgerufen wie bei andern Völkern des
Altertums und noch bei vielen wilden Völkerschaften.

Der Eingang des obersten – siebenten – Stockwerks des
Turmes von Borsippa war dem Gott Nebo (Prophet) geweiht
und hieß bab assaput, „Thor des Orakels“. Ein ähnliches
Orakelgemach, bil assaput, existierte noch nach inschriftlichen Angaben
in der Pyramide des königlichen Stadtviertels zu Babylon.
Ob jedoch die Art und Weise, wie die Orakel in diesem erteilt
wurden, die gleiche war wie im Turme von Borsippa, ist aus den
Inschriften nicht ersichtlich. Gewiß ist nur, daß dieses Gemach als
Grabkammer des Bel-Maruduk galt, was vermuten läßt, daß daselbst
Incubation stattfand, weil man im Altertum häufig Grabstätten
aufsuchte, um in ihnen prophetische Träume zu erhalten.
Auch ist bekannt, daß das Orakel des Belus oder Bel-Maruduk
in der Geschichte Alexanders des Großen insofern eine Rolle spielt,
als die Chaldäer den siegreichen Eroberer im Namen dieses Heiligtums
zu bestimmen suchten, von Babylon fern zu bleiben. Allerdings
blieb dieser Versuch erfolglos, weil Alexander die egoistischen
Beweggründe der Chaldäer wohl erkannte.

Das Gebet, welches Incubation im Grab des Bel-Maruduk
einleitete, ist teilweise erhalten und enthält folgende charakteristische
Stellen:


„Gewähre mir den Eintritt, daß mir ein Glückstraum zu Theil werde!


Der Traum, den ich träume, daß er günstig sei!


Der Traum, den ich träumen werde, daß er wahrhaft sei!


Der Traum, den ich träumen werde, laß ihn ausfallen zu meinen Gunsten!


Makhir, der Traumgott, möge walten über meinem Haupt!


Gewähre mir Eintritt in den E-saggal, in das Götterschloß, den Wohnsitz des Herrn!


Auf daß ich mich nähere Maruduk, dem Erbarmer, dem Glückspender und den gesegneten Händen seiner Allmacht!


Möge ich rühmen können deine Größe, lobpreisen deine Gottheit!


Mögen die Bewohner meiner Stadt rühmen können deine Werke!“





In der Zeit vom 8. bis 6. Jahrhundert erreichte die
Traumdeutung ihren Höhepunkt in Vorderasien und Ägypten, woselbst
sie sogar die Politik und Kriegsführung beeinflußte. Durch
einen siegverheißenden Traum wurde Assurbanhabal zum Kriege
gegen Te-Umman angeregt, und durch Träume wurde mehrfach
sein Heer zur Ausdauer ermuntert. Ein Traum bewog Gyges
zur Anerkennung der assyrischen Oberherrschaft. Träume waren
es, welche Krösus den Tod seines Sohnes Atys, Astyages die
Herrschaft seines Enkels und Cyrus die des Darius verkündeten.
Ein Traum führte Sebek, König von Ägypten, zum Entschluß, seine
Regierung niederzulegen; auch war es wiederum ein Traum, welcher
dem König Seti die endliche Vernichtung des assyrischen Heeres
unter Senacherib zusicherte und ihn so zum Ausharren in der Gegenwehr
ermunterte. Endlich hatte der äthiopische Fürst Ta-nuat-Amen
einen Traum, welcher ihm seine zukünftige Macht offenbarte und
ihn zur Eroberung Ägyptens anspornte.

Bei den Juden war die Deutung der von Jehovah gesandten
Träume erlaubt, dagegen bei Strafe der Steinigung verboten, im
Namen fremder Gottheiten Träume herbeizuführen und zu deuten.
Diese Bestimmung wirkt in der bei den Christen gemachten Einteilung
der Träume in göttliche und teuflische bis in das vorige
Jahrhundert nach.

Die letzte wichtige Wahrsagung der Chaldäo-Babylonier ist
die Nekromantie. Wie oben schon mitgeteilt, ist jedem Menschen
von Geburt an ein den Feruern entsprechender besonderer Geist beigegeben,
welcher ihn schützt, in ihm lebt und sein geistiges Urbild
ist. Nach dem Tode des Menschen wird aus diesem Geist ein
Dämon (utuk, utukku), dessen Schicksal „im Land ohne Heimkehr“
je nach Maßgabe der Geneigtheit der Götter ein günstiges oder
ungünstiges ist. Nur bevorzugte Seelen von Helden und Königen
fanden Eingang in den Himmel und bewohnten fortan:


„Das Land mit Silberhimmel,


Wo Segensgüter


Sind zu ihrer Nahrung


Und süße Lust


Sie zu beseligen,


Wo ist Einhalt


Des Kummers und Jammers.“





Das Loos der großen Überzahl der Menschen, deren utuk
in das „Land ohne Heimkehr“ (akkad. kur-nu-ga, assyr. mat la
Tayarti) hinabstieg, gestaltete sich ziemlich trostlos. Das „Land
ohne Heimkehr“ wird in der „Höllenfahrt der Istar“ folgendermaßen
geschildert:


„Dort wohnen die Führer und die des Glückes entbehren,


Wohnen die Geringen und Großen,


Wohnen die Ungeheuer des Abgrunds der großen Götter,


Wohnt Etanna, wohnt Nir . . . .“





Im „Land ohne Heimkehr“ lebt die Seele wie im Scheol der
Hebräer ohne Empfindung und Willenskraft, von Finsternis umgeben,
fort. Ihr Zustand ist weder völlige Vernichtung noch Unsterblichkeit,
sondern eine Art von Erstarrung oder Schlummer.
Im Hintergrund des „Landes ohne Heimkehr“ befand sich jedoch,
wie oben erwähnt, im „ewigen Heiligthum“ die „Quelle der Lebenswässer“,
deren Sprudel die höllischen Mächte mit der größten Wachsamkeit
und Ehrfurcht behüteten. Den Zugang zu ihr konnte nur
ein Gebot der höchsten Götter, namentlich des Ea, erschließen,
und wer daraufhin von ihr getrunken hatte, kehrte – wie Istar
am Schluß ihrer Gefangenschaft – lebend an das Licht zurück.
Ob diese Quelle eine Andeutung der Auferstehung, an welche die
Chaldäer nach Diogenes Laërtius glaubten, ist, läßt sich nach den
Texten nicht entscheiden.


Übrigens konnten die Seelen nicht nur auf Eas Gebot, sondern
auch als Vampyre dem „Land ohne Heimkehr“ entsteigen, um die
Lebenden zu quälen. Deshalb droht auch Istar dem Schließer des
Höllenreichs mit den Worten:


„Oeffnest du aber das Thor nicht, und kann ich nicht eintreten, –


Dann werde ich die Todten erwecken, zu verschlingen die Lebenden;


Ich werde die dem Tageslicht wieder zugeführten Todten zahlreicher machen denn Alles, was lebt.“





Auch die Schwarzkünstler vermögen Vampyre aus dem „Land
ohne Heimkehr“ heraufzubeschwören und die Gegenstände ihres
Hasses von ihnen peinigen zu lassen.

Da man sonach an die Citation Verstorbener glaubte, so lag
es sehr nahe, die von den Schranken des Raumes und der Zeit
befreiten Geister der Verstorbenen über die Zukunft zu befragen,
und die Nekromantie mußte sich folgerecht entwickeln. Über die
Ausübung der Nekromantie habe ich anderwärts[72] schon das Nötige
gesagt. Hier will ich nur rekapitulieren, daß wir uns aus dem
alten Testament ein ungefähres Bild von der Totenbeschwörung
der Chaldäer entwerfen können.

Der biblische Ob ist ein unsauberer Geist, ein Totengeist,
welcher in dem Körper eines Mannes oder einer Frau wohnt und
von hier aus die Zukunft offenbart, entsprechend dem jidoni, dem
„Wissenden“ oder „Belehrenden“, welcher fast immer mit den oboth
zusammen genannt wird. Es ist dabei zu bemerken, daß die Worte
oboth und jidonim sowohl für die Geister selbst als die von ihnen
Besessenen gebraucht werden.

Das Letztere ist nicht nur der Besprechung der Hexe von Endor
durch Josephus[73] sondern auch daraus zu entnehmen, daß die Septuaginta
wiederholt oboth mit ὲγγαστρίμυϑοι übersetzt, sowie überhaupt
aus den charakteristischen Ausdrücken, deren sich die Propheten
bei der Schilderung der oboth bedienen.


Ziehen wir nun die ausdrückliche Angabe des Jamblichus,
daß die Babylonier mittelst ihrer Σακχοίρας die Geister der Toten
über die Zukunft befragten, in Betracht, und erwägen wir, daß
ob kein semitisches Wort ist, sondern vom akkadischen ubi, „strafwürdigen
Künsten obliegen“, abstammt, so kann es keinem Zweifel
unterliegen, daß die hebräische Nekromantie aus der akkadischen
hervorging.



Zweites Buch.

Der Occultismus der Meder
und Perser.



Erste Abteilung.

Der medische Magismus.

Medien war bis zur Einwanderung der eigentlichen iranischen
Meder im Besitz eines Volkes turanischer Rasse, welches mit den
Akkadern eine große Ähnlichkeit hatte und das protomedische genannt
wird. Die iranische Einwanderung geschah nach Lenormant
und Maury im achten Jahrhundert vor Christus; jedoch bildeten
auch nach der völligen Besitznahme Mediens die Iraner immer
noch den kleineren, wenn auch herrschenden Teil der Bevölkerung.
Zur Zeit der Achämeniden sprach das Volk noch die protomedische
Sprache, welche auch die amtliche Sprache der Perserkönige wurde.
Das turanische Medien aber bewahrte nicht nur seine eigene Sprache,
sondern auch seinen eigenen religiösen Charakter, welchem es erst
nach langem mit wechselndem Glück geführten Kampf gegen die
Religion Zoroasters entsagte. Die den Protomedern eigenen religiösen
Vorstellungen fanden endlich sogar bei den iranischen Eroberern
Eingang und erzeugten durch ihre Vermischung mit der
Religion derselben das System des Magismus, so genannt nach
dem Stamme der Magier, welche das ausschließliche Privilegium
besaßen, daselbst das Priesteramt auszuüben.[74]

Der Name Magismus wurde sehr lange Zeit der Religion
des Zoroaster beigelegt, was jedoch auf einer von den griechischen
Schriftstellern begangenen Verwechslung beruht, die namentlich
Herodot verschuldet hat, welcher wohl Medien, aber nicht das
eigentliche Persien bereiste. Ja diese Annahme ist nach den neuesten
Forschungen sogar ein entschiedener Irrtum, da beide Religionssysteme,
der Magismus und der Zoroastrismus einander entgegengesetzt
sind.

Darius, Sohn des Hystaspes, welcher wohl genauer als Herodot
unterrichtet war, berichtet ausdrücklich in seinen Regierungsannalen
auf dem Felsen von Behistan, daß die Magier, welche mit Gaumata,
dem falschen Smerdis, eine Zeit lang Herren des Reichs
waren, den Versuch machten, die iranische Religion durch die ihrige
zu verdrängen, und daß Darius ihre „gottlosen Altäre“ stürzte.

Es heißt in der genannten Inschrift[75]:

„Als Kambyses in Aegypten war, verfiel das Volk in Gottlosigkeit,
und Wahnglauben wurde im Lande mächtig, in Persien,
Medien und andern Provinzen. Die Königswürde, welche unserm
Geschlecht entrissen war, habe ich wiedererlangt; ich habe sie von
Neuem wiederhergestellt. Die Tempel, welche der Magier Gaumata
zerstört hatte, habe ich wieder erbaut; ich habe die Familien,
welchen sie vom Magier Gaumata entrissen worden, die heiligen
Gesänge und rituellen Gebräuche wiedererstattet; ich habe den
Staat auf seinen alten Grundlagen wiederhergestellt und Persien,
Medien sowie die übrigen Provinzen wieder an mich gebracht.“

In der zu Naksch-i-Rustam befindlichen Grabschrift des Darius
heißt es ferner: „Als Ahuramazdâ dieses Land dem Aberglauben
preisgegeben sah, vertraute er es mir an.“ Das im Text für
Aberglauben gebrauchte Wort ist yâtum, „Religion der Yâtus“,
wie die Feinde des Zoroaster im Zendavesta genannt werden.
Danach und nach der im nächsten Kapitel zu gebenden Lebensbeschreibung
des Zoroaster erscheint das Blutbad, welches die
Perser bald nach der Ermordung des falschen Smerdis anrichteten,
und die sonst unerklärliche Einsetzung der „Feier des Magiermords“,
welche man lange Zeit hindurch am Jahrestag desselben beging,
begreiflich. Die Magier werden überhaupt in keiner alten entschieden
zoroastrischen Urkunde persischen oder baktrischen Ursprungs
als Diener der Religion erwähnt. Jedoch trat die Zersetzung und
Entstellung der ursprünglichen und nationalen iranischen Lehre des
reinen Mazdeismus der Ghâtâs und der ersten Fargards der Vendidad-Sâde
bei den Medern schon frühzeitig durch ihre Berührung
mit turanischen Elementen ein, bevor sie das ganze Medien genannte
Land erobert hatten.

Indessen charakterisieren Herodot und die andern alten Schriftsteller
den eigentlichen Geist des ursprünglichen Mazdeismus sehr
richtig, indem sie die Perser als ein Volk hinstellen, welches Götzendienst
und fremde Religionen verabscheute und deshalb auf seinen
Kriegszügen den Kultus anderer Völker zu zerstören suchte, Tempel
verbrannte, die Götterbilder vernichtete, wertvolle gottesdienstliche
Geräte als Beute mitschleppte, die Priester beschimpfte und tötete,
die Feier religiöser Feste verhinderte, heilige Tiere tötete und
sogar die Gräber entweihte. – Kambyses in Aegypten ist das
Prototyp des persischen Fanatismus.

Wenn aber Herodot auf die positive Seite des Mazdeismus
einzugehen versucht, so sehen wir mit Erstaunen, daß er nicht einmal
den Namen des Ahuramazdâ kennt. Er spricht von einem
Kultus der Sonne, des Mondes, des Feuers, der Erde, des Wassers
und der Winde, also von einer Religion, welche mit dem Geiste
des Zendavesta nicht das Mindeste gemein hat und weit mehr der
der Veden oder gar der alten akkadischen Zauberbücher gleicht.
Hiermit stimmt überein, daß Herodot ausdrücklich die Magier, die
Vertreter der alten protomedischen Religion als die Priester dieses
Kultus nennt.[76]

Der Gestirndienst war im medischen Magismus sehr ausgebildet,
obschon er in den Zendschriften nur wenig und zwar in
neueren unter fremden Einflüssen stehenden Teilen hervortritt. Gegen
das Ende der persischen Herrschaft jedoch hatte er – wie auch in
den am spätesten Zendbüchern – große Bedeutung gewonnen.

Daß dieser von den Magiern herrührende Kultus bei den
Medern eine Hauptrolle spielte, bezeugt übrigens auch Herodot in
seiner Schilderung der sieben Mauern Ekbatanas, welche mit den
Farben der sieben Planeten bemalt waren. Wir begegnen dieser
Sitte noch zu Gazaka, dem „zweiten Ekbatana, der Stadt mit den
sieben Ringmauern“ und zur Zeit der Sassaniden an dem Palaste
Bahram-Gurs. Dieser Brauch entstammt direkt chaldäo-babylonischer
Anschauung, denn der siebenstöckige Thurm zu Borsippa wurde nach
seiner Wiederherstellung durch Nabukudurussur ebenfalls mit den
sieben Planetenfarben bemalt, und das Gleiche war bei dem Zipurrat,
dem heiligen Turm des Palastes zu Khorsabad der Fall.

Der babylonische Gestirn- und Planetendienst gelangte gleich
dem Anatkultus vermutlich durch die Assyrier zu den medischen
Turanern und zwar während deren langer Berührung mit der
Kultur der Euphratländer; dann ging er auf die Magier über,
welche ihn hinwiederum auf die Perser und andern iranischen
Völker übertrugen.

Erwähnt sei, daß die Lehre von Zrvâna-akarana, „der unbegrenzten
Zeit“, der gemeinsamen Quelle des Ahuramazdâ und
Angrômainyus, eine von der Sekte der Zervanier herrührende
Entstellung der ursprünglichen mazdeischen Lehre ist. Eudemius,
der Lieblingsschüler des Aristoteles, welcher diese Person wie das
aus ihr entspringende dualistische Paar sehr eingehend behandelt,
bezeichnet sie ebenfalls als eine Schöpfung der Magier.[77] Auch ist
es von Interesse, hier eine Angabe des Berosus zu erwähnen,
wonach derselbe Name Zrvâna auch der mythischen Personifikation
der alten turanischen Rasse, welche in der chaldäisch-babylonischen
Legende vom Ursprung der Rassen in Armenien auftritt, beigelegt
wurde. In den Bruchstücken der akkadischen Zaubertexte begegnet
man aber ebenfalls Anschauungen, welche denen der Auffassung
der Zrvâna-akarana entsprechen. In derselben emanieren aus Mul-ge
sowohl gehässige Götter wie Namtar, als gnädige, die Dämonen
bekämpfende Götter, wie z. B. Nin-dara; auch aus Ana entspringen
sowohl Dämonen, als auch der Feuergott, welcher den Charakter
eines Deus averruncus, eines die Dämonen vertreibenden Gottes
trägt. Betrachten wir die Trias: das Urwesen Ana und den dem
düstern Mul-ge entgegengesetzten holden Ea, die drei Götter, welche
die Akkader über die drei Weltzonen setzten, so werden wir bei
Zrvâna-akarana, Ahuramazdâ, und Angrômainyus nur unwesentliche
Modifikationen finden.

Aus dem medischen Magismus ist indessen noch mehr hervorzuheben
als das gemeinschaftliche Urprinzip, aus welchem Ahuramazdâ
und Angrômainyus hervorgingen. Während nämlich im
echten Mazdeismus der Perser Ahuramazdâ allein verehrt und
Angrômainyus mit Verwünschungen überschüttet wurde, wurden
im Magismus das gute wie das böse Prinzip in gleicher Weise
verehrt. Plutarch erzählt[78], daß die Magier dem Angrômainyus
(Ἄιδης, Ἀρειμάνως) Opfer darbrachten, und beschreibt die drei
üblichen Gebräuche, welche hauptsächlich in der Darbringung des
Sumpfgrases (ὄμωμι) bestanden, das mit dem Blute eines Menschen
benetzt und an einem finstern Ort aufbewahrt wurde. Herodot[79]
läßt Amnestris, die Gemahlin des Xerxes, welche dem Einfluß der
Magier gänzlich ergeben war, „dem Gotte der Finsterniß und der
untern Regionen“ sieben Kinder opfern; auch berichtet er von
einem ähnlichen Opfer, welches die Perser auf ihrem Zug nach
Griechenland beim Übergang über den Strymon zu Ehren desselben
Gottes verrichtet haben sollten. Der Brauch der Menschenopfer
ist aber ebenso wie die Anbetung des Angrômainyus den Grundprinzipien
des Zoroastrismus durchaus zuwider, auch wiederholt
er sich sonst in der Geschichte der Perser nicht, weshalb er wohl
als ein Rückfall in den Magismus zu betrachten ist.

Der medische Magismus steht insofern auf einer tieferen Stufe
wie die akkadische Magie, als in ihm das böse wie das gute Prinzip
gleichmäßig verehrt wurden. Aber, wie es scheint, rührt dies daher,
daß die Meder einen ihrer Hauptgötter vor der iranischen
Einwanderung und Eroberung in Schlangengestalt verehrten, ein
Brauch, welcher sich mehrfach bei den turanischen Völkern findet.
So war bei den Akkadern die Schlange eine Erscheinungsform des
Ea und ein häufig gebrauchtes religiöses Symbol. So legt z. B.
ein akkadischer Zauberhymnus einem Gott – vielleicht Ea –
folgende Worte in den Mund:


„Wie die gewaltige siebenköpfige Schlange ihre Köpfe heftig schüttelt, so schwinge ich die siebenköpfige Waffe.


Wie die Schlange, die die Wogen des Meeres peitscht, ihren Feind von vorn angreift,


So führe auch ich die Verheererin in tobendem Schlachtgetümmel, die Beherrscherin von Himmel und Erde, die siebenköpfige Waffe.“






Bei der Vermischung der protomedischen Religion mit den
iranischen Überlieferungen mußte sich der alte Schlangengott mit
dem iranischen bösen Prinzip zu einem Wesen verschmelzen, um so
mehr, als in der iranischen Überlieferung Angrômainyus Schlangengestalt
angenommen hatte, um in den Himmel Ahuramazdâs zu
gelangen. Da nun die turanischen Ureinwohner Mediens wohl
sicher größere Neigung ihren alten Schlangengott als den iranischen
Ahuramazdâ zu verehren besaßen, mußte der Kultus des Angrômainyus
so recht zu der mit magischen Gebräuchen verbundenen
Volksreligion werden, und hier haben wir auch die Wurzel aller
späteren Schlangen- und Teufelskulte zu suchen, deren ursprüngliche
Bedeutung verloren gegangen war. – Direkte Nachkommen der
alten Angrômainyusverehrer sind die noch heute im nördlichen
Mesopotamien lebenden Yezidis oder Teufelsanbeter, deren Religion
noch ganz die alte dualistische ist, die aber nur das böse Prinzip
verehren, weil das gute keine Anbetung verlange.

Hervorgehoben muß noch werden, daß seit Artaxerxes Memnon
der persische Mithra eben dieselbe Vermittlerrolle zwischen der
Gottheit und der Menschheit ausübt wie der akkadische Silik-mulu-khi.
So wird auch Mithra „der Freund“ genannt, was als iranische
Übersetzung des akkadischen Beinamens des Silik-mulu-khi, „der den
Menschen Gutes zuwendet“, gelten kann. Jedenfalls hat Mithra
im Magismus die Stellung irgend eines vermittelnden, dem akkadischen
Silik-mulu-khi entsprechenden Gottes in der protomedischen
Religion mit Ähnliches bedeutendem Namen innegehabt.

Was nun den eigentlichen Ritus der Magier anlangt, so sind
nach Ansicht aller mazdeischen Schriften die Beschwörungs- und
Zaubergebräuche des medischen Magismus nur ein Werk und eine
Erfindung der Yâtus, der Feinde des Zoroaster, weshalb dieselben
ausdrücklich untersagt und mit strengen Strafen belegt werden.

Die Weissagung übten die Magier, wie schon oben gesagt,
hauptsächlich durch das Loswerfen mit Tamariskenstäben aus.
Das in späterer Zeit das Hauptabzeichen der Diener des mazdeischen
Kultus bildende Bareçma ist nichts als ein Bündel solcher
Wahrsagestäbe, deren Anwendung in Persien unter dem Einfluß
der Magierkaste Eingang gefunden hatte.

Die Magier gaben ferner vor, daß sie durch bestimmte Worte
und Handlungen himmlisches Feuer auf ihre Altäre herabziehen
könnten, und legten sich überhaupt nach Herodot[80] und Diogenes
Laërtius[81] alle möglichen übersinnlichen Kräfte bei. Das Herabziehen
des Blitzes, welches wir auch bei den Etruskern und Römern
antreffen, könnte vielleicht auf primitiven elektrischen Kenntnissen
beruhen, welche bei der Ausübung der Fulguration erworben
worden waren.

Endlich verbreitete sich zur Zeit der Perserkriege in Griechenland
ein Buch, welches von einem Magier Osthanes verfaßt worden
war und nach Plinius[82] „den Griechen einen wahren Heißhunger
nach Magie beibrachte“, die von jetzt ab an die Stelle der alten
rohen Goëtie trat. So viel von dem Buche bekannt ist, lehrte es
allerlei Zauber- und Wahrsagekünste sowie die Beschwörung der
Toten und Dämonen.[83]



Zweite Abteilung.

Der Zoroastrismus.

Erstes Kapitel.

Das Leben Zoroasters.[84]

Der große parsische Gesetzgeber heißt in der Zendsprache
Zarethoschtro, im Pehlvi Zerathescht oder Zertoscht, und endlich
im Parsi Zerduscht. Die Griechen machten aus diesen Namen
Zeroasters, Zabratos, Zaratas, Zarasdes und endlich den gebräuchlichsten
Namen Zoroaster. Die Bedeutung desselben ist
„Goldstern“ oder „Sohn des Stern“, ähnlich wie Bar Cochba oder
Nazaratos.

Nach den Zendschriften lebte Zoroaster im 6ten Jahrhundert
v. Chr. und wurde zu Urmi in Aderbedschan als Sohn des Poraschasp
und der Dogdo geboren.

„Dies begab sich – heißt es im Zerduscht-nameh – am Ende
eines Zeitpunkts, wo Angrômainyus Macht hatte. Bosheit war
gewaltig auf Erden, die Völker ohne Richter, und Angrômainyus
war ihr Herrscher und Plager. Da zeigte Gott das Antlitz seiner
Liebe, ließ aus Feriduns Wurzel einen Baum hervorgehen[85], Zoroaster,
den Propheten der mußte die Gefangenen erlösen.“

„Dogdo, Zoroasters Mutter, hatte im sechsten Monat ihrer
Schwangerschaft einen Traum voll Furcht und Schauder. Eine
schwarze Wolke war vor ihrem Auge, die wie ein Adlerflügel das
Licht bedeckte und schreckliches Dunkel erzeugte. Löwen und Tiger
und Wölfe und Rhinocerosse mit Schlangen regneten aus dieser
Wolke in Dogdos Haus. Das gewaltigste und grausamste dieser
Ungeheuer stürzte sich auf sie, wüthete und brüllte, riß ihr den Leib
auf und zog Zoroaster hervor, packte ihn zwischen die Klauen und
wollte ihn umbringen. Alle Menschen erhoben ein furchtbares Geschrei,
und Dogdo rief mit Zittern und Zagen: Wer will mich erretten
von dem Ungeheuer, das mich erdrückt? – Sei guten Muths,
sprach Zoroaster, die Ungeheuer werden nichts ausrichten, denn der
Herr wacht zu meinem Schutz; lerne ihn nur kennen, Mutter! Ich,
der Einzige, will die Menge der Ungeheuer bezwingen!“

„Diese Worte waren Trost für Dogdos Herz. Und am Orte
der Bestien erhob sich ein hoher Berg; Sonnenglanz zerstäubte die
Nachtwolke, Südwind blies, und die Ungeheuer zerstiebten wie
Blätter.“

„Am hohen Tage zeigte sich ein Jüngling, schön wie der Glanz
des vollen Mondes, leuchtend wie Djemschid, mit einem Lichthorn[86]
in der einen Hand riß er die Wurzel der Dews aus, die andere
hielt ein Buch. Er schwang sein Buch nach den Bestien, da schwanden
sie aus Dogdos Haus, als wären sie zu nichts geworden. Nur
die drei mächtigsten: Löwe, Wolf und Tiger blieben. Es schlug
sie aber der Jüngling mit dem Lichthorn, daß sie vergingen. Da
schloß er Zoroaster wieder in seiner Mutter Leib, blies sie an, und
sie ward schwanger. Ohne Furcht! sprach er zu Dogdo, der König
des Himmels schützt das Kind; die Welt ist voll seiner Erwartung;
er ist der Prophet Gottes an sein Volk. Sein Gesetz wird der Erde
Freude bringen. Durch ihn soll Löwe und Lamm zusammen trinken.
Fürchte diese Bestien nicht! Wessen Helfer Gott ist, wie sollte
er die ganze Welt fürchten?“

„Der Jüngling verschwand und Dogdo erwachte. Dies war
gegen Mitternacht. Die zagende Dogdo suchte einen ehrwürdigen
Greis auf, der erfahren war in der Traumdeutung und Kenntniß
der Welt wie des Laufes der Gestirne. Sie erzählte ihr Gesicht,
um das Unglück zu erfahren, welches sie befürchten müsse. Mein
Leben lang, sprach der Alte, habe ich dergleichen nicht gehört.
Bringe mir den Planetenstand bei deiner Geburt und komme in
vier Tagen wieder.“

„Die drei Nächte, welche kamen, waren schlaflos für Dogdo.
Als der vierte Tag anbrach, sah sie den Traumdeuter wieder, und
Freudenlicht glänzte aus seinen Augen. Sein Astrolabium war zur
Sonne gerichtet; er betrachtete nochmals, was sich begeben sollte,
nahm darauf eine Tafel und schrieb darauf bei einer Stunde lang,
indem er die Sterne beobachtete, und sprach dann zur Mutter Zoroasters:
Ich sehe, was noch kein Menschenkind gesehen hat. Du
bist schwanger fünf Monate und dreiundzwanzig Tage, und wenn
deine Zeit gekommen ist, sollst du einen Sohn gebären[87], den man
nennen wird „gebenedeieter Zoroaster“. Er soll ein Gesetz verkündigen,
das der Erde Freude bringen wird. Die Verehrer des unreinen
Gesetzes werden seine Widersacher sein und gegen ihn streiten.
Du wirst davon leiden, wie du gelitten hast von jenen Bestien, endlich
aber siegen. Der lichtglänzende Jüngling, der dir im Gesicht erschienen,
ist aus dem sechsten Himmel; das Lichthorn in seiner einen Hand
ist ein Sinnbild der Größe Gottes, der Zoroasters Beistand
sein wird zur Vertreibung des Bösen. Das Buch in seiner andern
Hand ist ein Siegel seiner Weissagung[88], vor welchem die Dews
fliehen. Die drei Bestien, welche bleiben, sind drei gewaltige Feinde,
die aber nichts gegen ihn auszurichten vermögen. Um diese Zeit
wird ein König sein, der das vortreffliche Gesetz einführen wird.
Welcher Mensch Zoroasters Worten glaubt, dem wird Gott das
Paradies schenken; die Seele seiner Feinde wird zum Duzakh[89]
müssen.“

„Woher, sprach Dogdo, weißt du meine fünfmonatliche
Schwangerschaft? Wisse, war seine Antwort, daß ich Wahrheit
sage: Die Berechnungen meiner Kunst beruhen in der Kenntniß
des Himmels. So schreiben die alten Bücher.“



„Dogdo, deren Herz vor Freude trunken war wie von Wein,
hüpfte wie die Wolken, segnete den Traumdeuter, kehrte heim und
sagte Alles, was sie begeben hatte, Poroschasp, ihrem Manne.“

„Am Ausgang der neun Monate gebar sie einen Sohn. Kaum
geboren, lächelte der Knabe, worüber sich alle Welt verwunderte
und große Dinge weissagte.“

„Unter den Frauen in Dogdos Gemach waren Magierinnen,
welche dieses Wunder, das sie im Leben noch nicht gesehen hatten[90],
stumm machte. Das Gerücht des Wunders erscholl allenthalben
und machte den großen Haufen der Magier bekümmert. Sie besorgten
daraus Böses für sich und wollten Zoroaster umbringen.
Dies entdeckte Ahuramazdâ Zoroaster[91] mit den Worten: Im
Anfang verschworen sich die Dews wider den großen Zoroaster
und trachteten ihm nach dem Leben. Aber Zoroaster soll reine
Freude haben und die Dews überwinden.“

„Von Norden aus kommt Angrômainyus[92], aus allen Gegenden
und Orten kommt der todschwangere Fürst der Dews; er läuft
ruhelos, dieser todschwangere Angrômainyus, dieser Eingeber des
argen Gesetzes. Dieser Darudj[93] durchstreicht die Länder und verheert
sie, o reiner Zoroaster! Überall dringt er hin; er, der Dew,
der Vater alles Bösen, der Verheerer, Plager und Lehrer des bösen
Gesetzes.“

„Darauf offenbarte Ahuramazdâ dem Zoroaster, was beim
Anfang der Welt zwischen ihm und Angrômainyus vorgefallen; wie
der Arge im Anblick des künftigen Untergangs seines Reiches durch
Zoroaster Alles, die Kräfte seiner Engel, gegen ihn aufgebracht
von der Stunde seiner Geburt an.“

„Er mit seinem langen Arm und ausgedehnten Körper, heiliger
Zoroaster, durchstreifte die weite Erde, ohne nach Ahuramazdâ
dem Großen, dem gerechten Richter der Welt, zu fragen; er durchlief
sie lang und breit, und da er wie über eine weitgehende Brücke
war, drang er in die feste Stadt des Poroschasp. Doch war Zoroaster
weit stärker als Angrômainyus, der Vater des bösen Gesetzes.“


„Damals lebte in dieser Gegend Fürst Duranserun, Haupt
der Magier und Erster der Schüler des bösen Gesetzes.[94] Er
wußte, daß Zoroaster, sobald er aufstünde, durch sein reines Gesetz
alle Magie töten würde. Kaum wurde ihm des Kindes Geburt
verkündigt[95], als er auf den Thron sprang wie ein Stier, zu Pferde
stieg und sich mit Eifer in das Haus des Poroschasp begab. Er
fand Zoroaster an der Mutter Brust, seine Wangen waren wie
des Frühlings Blüte, und Größe Gottes ging von ihm aus. Belehrt
von dem, was sich begeben hatte bei seiner Geburt, machte
Duranserun der Zorn blaß, und er befahl seinen Leuten, daß sie
das Kind greifen und mit dem Säbel zerhauen sollten. Aber der
Vater der Seelen ließ seine Hand verdorren auf dem Fleck. Im
Feuerzorn verließ er Zoroasters Wiege, und die Magier, wie
Schlangen gekrümmt, machten sich von dannen.“

„Einige Zeit darauf nahmen sie Zoroaster und trugen ihn in
die Wüste. Daselbst bauten sie einen Holzstoß von Pech und
andern Feuermaterien, entzündeten ihn und warfen Zoroaster darauf
und gingen mit Freude und Jauchzen, Duranserun anzusagen, was
sie gemacht hätten. Dogdo hörte dies und lief wie außer sich zur
Wüste, fand aber Zoroaster sanft und ruhig schlafen. Feuer war
ihm süßes Wasser. Sein Antlitz glänzte wie Zohore[96] und Moschteri.[97]
Sie nahm ihr Kind, gab ihm hundert Küsse und trug es
heim.“

„Augenblicklich verbreiteten sich diese Wunder. Feuer hatte
nicht Macht gehabt über Zoroaster, das wußte Jedermann. Darauf
trugen ihn die Magier auf Befehl ihres Obersten in einen Hohlweg,
den Ochsen begingen; die sollten ihn zertreten und zerreißen. Aber
der größte und stärkste der Heerde ging auf Zoroaster zu wie eine
zärtliche Mutter, umfaßte ihn und schlug mit dem Horn alle Stiere,
die auf ihn zu wollten, und wie sie alle vorbei waren, ging der
Ochse seinen Weg und ließ das Kind. Dies ward wieder ruchbar.
Als Dogdo hörte, wohin man ihr Kind getragen, holte sie es heim
und behielt alle diese Dinge Tag und Nacht in ihr ihrem Herzen.“


„Ein gewisser Zauberer Turberatorsch, berühmt durch seine
Zauberkünste, sah seine Gesellen ganz muthlos und sprach: Wozu
das Klagen? Ich weiß, wir können nichts gegen Zoroaster. Gott
schützt ihn. Bahman[98] wird ihn zum Throne Ahuramazdâs bringen;
der wird ihm alle Geheimnisse aufschließen und ihn zum Propheten
der ganzen Welt machen. Er wird ihr ein Gesetz geben, und ein
gerechter König wird alle Magier verderben. Poroschasp hörte den
Magier vom Schicksal seines Sohnes reden und fragte: Was denkst
du von seinem Lachen bei der Geburt? Turberatorsch sprach:
Dein Herz freue sich: So lange die Welt steht, hat sie dergleichen
nicht gesehen. Das Kind wird ein Wunder der Heiligkeit werden
und den Völkern den Weg zur Reinigkeit zeigen und nach dem
Wort des reinen und siegreichen Gottes Zendavesta auf die Erde
bringen. Der König Gustasp[99] wird sein Gesetz annehmen. –
Das waren Worte der Freude für Zoroasters Vater.“

„Poroschasps Nachbar, alt in Weisheit und Heiligkeit, kam
als der Hahn krähte, und bat Poroschasp, ihm Zoroaster anzuvertrauen.
Er wolle seiner pflegen und für ihn sorgen als für die
zarteste und schönste Blume. Poroschasp willigte darein, und Zoroaster
blieb bei dem alten Weisen, geschützt durch die Glorie Ahuramazdâs,
ohne den Feuerwind des Angrômainyus und der Magier
zu empfinden.“

„Nach diesem kamen Turberatorsch und Duranserun zu Poroschasp,
um durch ihre Bezauberungen seinen Knaben tödlich zu
erschrecken. Sie trieben Kunst auf Kunst, erregten Schrecken auf
Schrecken, daß alles Volk zitterte. Zoroaster, dessen ganzes Thun
und Lassen in Gott war, blieb allein beherzt, ohne einen Fuß zu
bewegen. Gott ließ ihn alle Zaubereien überwinden und erfüllte
die Magier mit Verzweiflung, daß sie von dannen wichen.“

„Zoroaster wurde krank, und seine Freunde sehr betrübt.
Turberatorsch, der Zauberer Oberster, bereitete einen Arzneitrank
aus reinen und unreinen Pflanzen aller Art. Nimm diesen Trank,
sprach er zu Zoroaster, wenn du genesen willst! Zoroaster, der
gleich wußte, daß dies Zauberarznei wäre, die allem Volke Ahuramazdâs
verboten ist, nahm sie aus der Hand des Argen und goß
sie auf die Erde mit den Worten: Kothseele, ich bedarf deines
Mittels nicht; verübe alle deine Magie gegen mich: komme zu
mir im falschen Kleide, meine Seele kennet dich doch. Der Allerhöchste
läßt mich sehen, wie du bist; er, welcher der Seele Leben
giebt und nimmt.“

„Magier deckten damals das Erdreich, und die meisten Erdenkinder
vergaßen des Weltenschöpfers und fragten blos die Dews.[100]
Poroschasp, der Diener Ahuramazdâs ließ sich vom Strom mit fort
reißen und vereinigte in sich Anbetung Ahuramazdâs und Ehrfurcht
vor den Dewspriestern. Eines Tages versammelte er bei sich eine
Schaar kundiger Magier, unter ihnen Turberatorsch und Duranserun,
und gab ihnen ein Mahl. Als sie gegessen und getrunken
hatten, sprach er zu Turberatorsch: O, du, der du alle Tiefen der
Magie weißt, gieb mir ein geheimes Mittel, das heute Freude in
meiner Seele erzeugt.“

„Zoroaster hörte seines Vaters Begehr und sagte: Sprich nicht,
Vater, solche leere Worte; du brauchst nicht solche Mittel. Geht
dein Fuß nicht reinen Weg, so mußt du einst zur Hölle. Folge dem,
was Gott dir zeigt, der alle Dinge gemacht hat. Du trauest falsch
den Zauberkünsten und vergissest das Werk des Gottes aller Welt.
Ihr Ende wird sein Abgrund und Verderben, ihrer Thaten Frucht.“

„Turberatorsch antwortete: Warum kannst du nicht schweigen,
kleiner Schwätzer? Du und dein Vater, was seid ihr vor mir?
Du willst mit Gewalt mein Geheimniß aufdecken? Kein Mensch
hat noch also von mir geredet. Warte! Ich will dich überall
beschimpfen, deine Werke verrufen; nie soll dein Herz sich freuen!“

„Heillose Kothseele, sprach Zoroaster, alle deine Lügen werden
nichts vermögen. Was ich sage ist wahr. Dieser Arm soll dich
zerstäuben! Durch Hülfe des großen Gottes der Allmacht will ich
all dein Beginnen zu nichts machen, dich an Leib und Seele plagen!
Diese Worte erfüllten die Zauberer mit Schauder, und Turberatorsch –
man sollte gedacht haben, seine Seele wäre außer dem
Leibe – wich von dannen und wurde heftig krank.“


„So erreichte Zoroaster sein fünfzehntes Jahr.[101] Er war Tag
und Nacht im Gebet, sein Haupt zur Erde gebeugt, und hatte Leiden
an Seele und Leib.“

„Den Bedrängten spendete er Trost und Hülfe im Geheimen.
Konnte Jemand nicht in seinem Vorhaben fort, so brachte er es
in Ordnung, kleidete die Armen und gab Almosen, wo es nöthig
war. All sein Gold und Silber gab er dahin, und sein Name
war groß bei Jung und Alt.“

„Ein Jüngling wie Zoroaster, dessen Herz nicht durch irdische
Güter umfaßt, noch durch die Vergnügungen seines Alters erwärmt
wurde, fand keine Lust am Umgang der der Magie ergebenen Bewohner
von Urmi. Er fand seine Freude und Trost in der Weisheit
bis zum fünfundzwanzigsten Jahr. Er hörte die Weisen aus
Chaldäa, und die hohen Gedanken, welche er aus ihren Schriften
schöpfte, waren der Keim für alle die Wahrheiten, durch welche er
später Persien erleuchtete.“

„Im dreißigsten Jahr trieb ihn sein Herz nach Iran.[102] –
Er kam daselbst an am letzten Tag des Jahres. Man feierte daselbst
just Farvardians, d. h. das Fest der Seelen des Gesetzes[103],
und die Fürsten des Reiches waren beisammen. Zoroaster wollte
auch dahin, aber die Nacht überkam ihn auf dem Wege. Er legte
sich hier schlafen und sah im Traum ein Heer Schlangen von Mitternacht
ausziehen, welche den ganzen Weg bedeckten und keinen Ausgang
ließen. Wie Zoroaster sie eine Weile anschaute, sah er ein
anderes Heer von Mittag kommen. Beide stießen wüthend auf
einander; dieses aber überwand.“

„Dieser Traum deutete auf die Magier und Dews, welche
wie brüllende Löwen gegen Zoroaster kriegen würden, wenn er, in
den Geheimnissen Gottes unterrichtet, der Welt sein Gesetz bekannt
gemacht hätte; daß aber Mediomah[104] an dieses Gesetz glauben,
dem neuen Gesandten Gottes beistehen, und die Dews und Magier
durch das Lesen des Zendavesta in die Flucht getrieben würden.“

„Sobald Zoroaster der geheime Sinn seines Traumes aufgegangen
war, ging er zu dem Ort des Festes und überließ sein
Herz der Freude. Dann besuchte er in der Mitte des Monats
Ardibehescht[105] ein großes Meer und sah sich in der Mitte eines
paradiesähnlichen Landes. Bei Sonnenaufgang des Tages Dapmeher[106]
dachte Zoroaster hin und her über die Widersprüche, die
er nun bald würde leiden müssen, und verließ Iran mit nassen
Augen. Nachdem er über den Araxes war, kam er nach wenigen
Tagen an das Ufer des Meeres Daeti.[107] Er stieg in das Wasser
ohne Furcht; anfangs ging es ihm bis an die Schenkel, darauf bis
an die Kniee, den Leib und den Hals.“

„Diese vier Wasserhöhen deuteten auf das Wachsen seines
herrlichen Gesetzes[108] zu vier verschiedenen Zeiten: unter Zoroaster,
unter den Propheten Oschederbami und Oschedermah in den letzten
Tagen und unter dem Sosiosch, der bei der Auferstehung die ganze
Welt reinigen und zum Paradies machen wird.[109] Zoroaster wusch
sich Haupt und Leib im Daeti und dankte Ahuramazdâ, wie er
hindurch war. Er zog sich hierauf in die Gebirge zurück, um den
Allerhöchsten zu befragen, und in allergrößter Ruhe bei sich zu
betrachten, was er seinem Vaterland verkünden wolle.“

„Hier erschien ihm nun Bahman im Lichtglanz wie die Sonne.
Seine Hände waren in einen Schleier gehüllt, und er sprach zu
Zoroaster: Wer bist du, und was suchst du? – Ich suche, was
Ahuramazdâ gefällt, dem Schöpfer beider Welten, weiß aber nicht,
was er von mir will. Du, der du rein bist, zeige mir den Weg
des Gesetzes. – Bahman hatte Wohlgefallen an diesen Worten
und sprach: Mache dich auf, um vor Gott zu erscheinen; da sollst
du Antwort hören auf dein Begehr. Zoroaster machte sich auf
und folgte Bahman, der zu ihm sprach: Schließe deine Augen und
gehe frisch. – Es war, als ob ein Adler ihn aufnähme und vor
Gott brächte. – Zoroaster that seine Augen auf und sah des Himmels
Glanz, Heerscharen der Engel kamen auf ihn zu; jeder fragte ihn
um etwas und zeigte es mit dem Finger. Vor dem Throne
Gottes betete er erst an und fragte dann um dies und das, wie
Djemschid einst that.“

„Zoroaster sprach zum Allerhöchsten: Wer ist der beste deiner
Diener in der Welt? – Gott, der immer gewesen ist und immer
sein wird, antwortete: Der ist's, der reines Herzens ist; wohlthätig
gegen den Gerechten und gegen alle Menschen; der seine Augen
vom Reichthum wendet; der von Herzen Gutes thut allem Geschöpf
in der Welt, dem Feuer, Wasser und Thiergeschöpfen: der
soll ewig sein in Fried und Freuden. Ich hasse den, sprach Ahuramazdâ,
der den Guten betrübt, der meine Diener bekümmert und
außer meinen Geboten wandelt, der – sage es allem Volk –
muß ewig in der Hölle sein.“

Hierauf fragte Zoroaster Ahuramazdâ über die Amschaspands[110],
die ihm lieb sind, über den unreinen Angrômainyus, der nur Arges
denkt, über Gute und Böse und über den Ausgang derer, die den
Dews anhängen.

Ahuramazdâ sprach: „Ich bin es, der lehrt, was gut ist[111];
Angrômainyus ist der Vater des Bösen; mein Wille ist nicht der
Menschen Plage. Wisse: Böses kommt nur von Angrômainyus,
alles böse Thun und alles böse Denken. Die Strafe der Sünde
ist in der Hölle. Die Thoren lügen, wenn sie sagen, ich thäte
Böses.“

Alsdann bat Zoroaster Angrômainyus um Unsterblichkeit,
damit er in allen Zeiten die Menschen im Glauben und der Befolgung
des Gesetzes stärken könne. Ahuramazdâ sprach[112]: „Befreie
ich dich vom Tode, so wird auch der Körper des Dew Turberatorsch
davon befreit sein, und es würde alsdann keine Auferstehung
geben. Du würdest alsdann den Tod von mir suchen.“
Ahuramazdâ gab ihm eine Speise, ähnlich dem Honig. Zoroaster
aß und sah im Traum die Herzen und Gedanken der Menschen
aufgedeckt. Ahuramazdâ ließ ihn alle Begebenheiten vom Ersten
der Menschen bis zur Auferstehung sehen und was im letzten Weltjahrtausend
geschehen würde. Beim Anblick der Plagen und Übelthaten,
welche die Welt verwüsten würden, wünschte er sich nicht
mehr Todlosigkeit.[113]

Ahuramazdâ lehrte ihn noch den Umlauf des Himmels[114], die
guten und bösen Einflüsse der Gestirne, die Tiefen der Naturgeheimnisse,
die Hoheit der Amschaspands und die Freuden der himmlischen
Wesen. Zoroaster sah auch die Gestalt des Angrômainyus
in der Hölle und erlöste aus diesem Reich der Finsternis einen
Menschen, der Gutes und Böses gethan hatte.[115]

Als Angrômainyus ihn erblickte, schrie er mit großer Stimme:
„Verlasse das reine Gesetz; wirf es wie Staub hinweg; du sollst
doch in der Welt haben, was dein Herz begehrt.[116] Kümmere dich
nicht um deinen Ausgang, oder bekämpfe wenigstens mein Volk
nicht, o reiner Zoroaster, Sohn des Poroschasp, der du geboren
bist von der, die dich getragen.“ Zoroaster sprach: „Falscher Ruhm
und Glanz ist dir und allen deinen Nachfolgern in der Hölle. Mit
Gottes Barmherzigkeit will ich dein Werk in Schimpf und Schande
bringen!“

Zoroaster – voll göttlicher Majestät – sah nun einen Feuerberg;
er mußte hinein und ging schadlos hindurch. Es wurden
geschmolzene Metalle über ihn ausgegossen, und er verlor kein Haar.
Darauf öffnete man ihm auf Befehl Ahuramazdâs den Leib und
nahm Alles heraus. Wen Gott schützt, dem ist Feuer in der Hand
wie Wachs, und wenn er auch durch Feuer oder Wasser muß, so
fürchtet er doch nichts.[117]


Ahuramazdâ sprach: „Sage nun allem Volk, was du gesehen
hast, du, sein Hirte! Wer nun Angrômainyus unreinen Weg
wandelt, aus dessen Leib sollen Blutflüsse fließen, und er soll den
Feuerflammen übergeben werden, wie dir gezeigt ist. Vom Fluß
des geschmolzenen Metalls siehe diese Deutung: Ein Menschengeschlecht
wird das Gesetz verlassen und Angrômainyus anhängen;
aber die Mobeds werden sich rüsten wider die Dews zu streiten.
Zweifelsucht wird über die Menschen Gewalt üben, aber dieser Feuerstrom
soll sie aufzehren. Aderbad Mahrespand[118] wird erscheinen
und die Menschen lehren Alles, was sie wissen müssen. Geschmolzene
Metalle werden über ihn gegossen werden, ihm aber nicht
schaden. Dieses Wunder wird alle Zweifel wie Staub verschwinden
machen und den rechten Weg zeigen.“[119]

Darauf befragte Zoroaster Ahuramazdâ, der alle Geheimnisse
weiß, um die Pflichten seiner Diener – Desturs und wachsamen
Mobeds – um die Art zu beten und sein Gesicht zu kehren. Der
Allernährer jedes Tags und Allgenugsame sprach: „Sage den
Menschen, daß mein Licht verborgen ist unter allem, was glänzt.[120]
Richte dein Antlitz gegen das Licht und thue meine Gebote, so
wird Angrômainyus fliehen; in der Welt geht nichts über das
Licht.“

Dann lehrte Ahuramazdâ Zoroaster den Zendavesta und sprach:
„Lies ihn vor dem König Gustasp, damit er ihn in seinen Schutz
nehme; zeige ihm, wer ich bin, damit er Mitleiden und Güte beweise;
lehre ihn Alles und unterrichte auch die Mobeds an meiner
Statt, daß sie den Weg Angrômainyus meiden.“ Über diese
Gebote freute sich Zoroaster und dankte Ahuramazdâ.

Nun kamen die Amschaspands zu Zoroaster, um ihre Aufträge
auszurichten. Bahman, der die Tiere schützt[121], sprach: „Ich überlasse
dir die Thiere und Herden; laß die Mobeds dafür sorgen.
Kein junges und nützliches Thier müsse getödtet werden; das sage
Alt und Jung: ich habe sie von Ahuramazdâ empfangen und darf
sie keinem Bösen anvertrauen.“

Der glänzende Ardibehescht[122] sprach: „Sage in meinem
Namen Gustasp, Diener des reinen Gottes, ich habe dir alle
Feuer empfohlen. Laß Desturs, Mobeds und Herbeds[123] dafür
sorgen, daß sie nicht getilgt werden, weder durch Wasser, noch
Koth, daß jede Stadt ein Atesch-gah[124] habe und diesem Element
zum Lobe die vorgeschriebenen Feste feiere, denn der Glanz des
Feuers kommt vom Glanze Gottes. Was ist Schöneres in der
Welt? Er will nur Holz und Gerüche; Jung und Alt bringt ihm
die, und er wird die Gebete erhören. Ich überlasse es dir, wie
es mir von Ahuramazdâ überlassen ist. Wer mein Wort nicht
hört, der geht zur Hölle.“

Shariver[125] befahl, die Waffen – Säbel, Lanze &c. – nicht
verrosten zu lassen.

Espendarmad[126]: die Menschen sollten nach dem Willen
dessen, der alles segnet, die Erde vor Blut bewahren, vor Unreinigkeiten
und Todten; alles Unreine und Todte an besondere
Orte schaffen, die Erde fleißig bauen usw.

Chordad[127] empfahl ihm alles Wasser unter und über der
Erde, in Quellen, Flüssen, Brunnen usw. Wasser giebt allem
Lebendigen Stärke, macht grün usw.; deshalb darf man nichts Unreines
und Todtes hineinwerfen.

Amerdad[128] sprach von Früchten und Bäumen und befahl
sie nicht muthwillig zu beschädigen.

Noch wurde Zoroaster befohlen: „Laß die Desturs in alle
Welt gehen und die Menschen zum Glauben an Ahuramazdâs
Gesetz bekehren.[129] In jedem Ort bestelle einen zum Lehrer des
Gesetzes und der Gerechtigkeit, der den Zendavesta liest und zu
Gott, dem Schöpfer der Welt, betet. Alle Menschen sollen sich nach
der Seite des Rechts wenden, mit dem Kosti[130] umgürtet sein, dem
Kennzeichen der Schüler des heiligen Gesetzes, und rein erhalten
die vier Elemente des Menschenkörpers, Luft, Wasser, Feuer, Erde;
dann wird alles blühen und den Segen des Allerhöchsten genießen.“

Dies waren die Lehren, welche Ahuramazdâ und die Amschaspands
ihrem Diener Zoroaster erteilten.

Da nun Zoroaster außerdem noch auf den Bergen Offenbarungen
von Ahuramazdâ erhielt, so heiligte er in den Gebirgen
Persiens dem Mithra[131] eine Höhle. Diese Höhle sollte ein Bild
der Weltschöpfung durch Mithra sein, und die Dinge, welche in
ihr in abgemessenen Entfernungen von einander lagen, sollten die
Harmonie des Weltalls darstellen, die Bewegung der Planeten und
Fixsterne und den Aufenthalt der Seelen auf denselben.

Nach Origenes[132] hatten die Perser in den später allenthalben
entstandenen Mithrasgrotten eine symbolische Leiter von acht Sprossen.
Die erste aus Blei bestehende Sprosse stellte den Saturn, die zweite
aus Zinn bestehende den Jupiter, die dritte aus Eisen bestehende
den Mars, die vierte aus Kupfer bestehende die Venus, die fünfte
aus gemischtem Metall bestehende den Mercur, die sechste, silberne,
den Mond, die siebente, goldene, die Sonne und die achte den
Fixsternhimmel dar.

Auch im neueren Parsismus nimmt man sieben den Planeten
entsprechende Himmel mit verschiedenen Graden der Seligkeit an.
Über sie alle geht Gorotman, die Wohnung Ahuramazdâs und der
himmlischen Geister. Gorotman ist die achte Stufe der Leiter des
Origenes.

Nachdem Zoroaster die Offenbarungen Ahuramazdâs und der
Amschaspands erhalten hatte, kehrte er in die Welt zurück. Die
Dews und Magier versuchten ihn zu bekriegen, konnten aber nichts
ausrichten. Der oberste Magier sprach: „Sprich du immerhin Avesta,
du sollst gegen uns doch nichts können.“ Da ward Zoroaster zornig
und sprach Avesta in Zend[133], da flohen alle Dews und verbargen
sich in den Abgründen der Erde. Die Magier erfüllte Schrecken
und Verzweiflung; ein Teil derselben starb, der andere bat um
Gnade.

Nunmehr nahte sich Zoroaster auf der Straße von Balkh dem
Palaste des Gustasp.[134] An einem Glückstag kam er in die Stadt
und ruhete ein wenig; dann betete er zu Gott und ging zum
König. Da er nicht vor sein Angesicht kommen sollte, spaltete er
das Dach des Hauses darin der König Hof hielt.

Die Hofleute flohen, und nur Gustaspes blieb allein ohne
Schrecken. Die Hofleute aber bestanden aus den Großen Irans
und den berühmtesten Weisen. Der nähere und entferntere Zutritt
zu seiner Person war die Belohnung ihrer größeren oder geringeren
Verdienste.

Zoroaster trat vor den glänzenden Gustaspes und segnete ihn.
Getroffen durch Zoroasters Worte der Weisheit, fragte der König
seine Weisen, wer er wäre. Zoroaster setzte sich und redete unerhörte
Dinge und beantwortete die Fragen, daß alle staunten.

Darauf breiteten die Weisen ein Decke auf den Fußboden
und setzten sich um Zoroaster.[135] Jeder fragte ihn besonders, so viel
er konnte, um die alten Wissenschaften und bewunderte die Tiefe
und Weite seiner Einsicht. Gustaspes fragte auch nach der Weisheit
der Alten und vernahm mit der Freude des Herzens seine
Antwort und schenkte ihm darauf eine herrliche Wohnung neben
sich. Die Weisen sannen die ganze Nacht auf Fragen, womit sie
Zoroaster beschämen wollten; er aber betete die ganze Nacht und
dankte Gott für den Sieg über sie.

Bei Tagesanbruch fanden sich die Diener und Weisen beim
König ein. Sie redeten von vielen Dingen, aber Zoroaster war
ihnen immer überlegen. „Was will daraus werden?“ sagten sie.

Wie ein scharfschneidendes Schwert war seine Zunge gegen
sie, und ihre Fragen aus der Weisheit beantwortete er hundertfältig.
Gustaspes erwies ihm Ehre über Ehre, und Zoroaster
mußte ihm seinen Stand, Namen, Familie und Geburtsort anzeigen.
Am folgenden Tag Ahuramazdâ war Versammlung aller Großen,
Heerführer und Weisen. Des Königs Diener aber entbrannten
vor Zorn und sprachen: „Was, ein Fremdling will uns unsern
Namen rauben? Wohlan, wir wollen zusammenhalten und alle
seine Reden unnütz machen!“

Aber Zoroaster machte, daß am Tage Ahuramazdâ[136] wie an
den vorigen Tagen alle Großen und Weisen verstummen mußten,
und er wurde groß vor Gustaspes und sprach: „Ich bin von Gott
ausgegangen, der die sieben Himmel gemacht hat, die Erde und
die Sterne; von dem Gott, der Leben und Nahrung giebt Tag
vor Tag und sich seines Dieners annimmt; der dir die Krone aufgesetzt
hat und dich schützt und deinen Körper aus dem Nichts gezogen.
Durch ihn regierst du und hast Gewalt über seine Knechte.“
Zoroaster stellte Gustaspes Avesta vor und sprach: „Gott hat mich
den Völkern gesandt, daß sie sein Wort in Zend, Ahuramazdâs
Willen, annehmen. Thust du Gottes Willen, so wirst du Glanz
haben in der andern Welt, wie dieser; hörst du aber sein Wort
nicht, so wird Gott in seinem Zorn deine Krone zerbrechen, und
dein Ende der Duzakh[137] sein. Neige dein Ohr den Belehrungen
Ahuramazdâs und thue nicht mehr den Willen der Dews.“[138] –
Gustaspes sprach: „Was thust du zum Beweis deiner göttlichen
Sendung für Zeichen, daß ich deinen Worten glaube und dich
wider Ungerechtigkeiten schütze?“


„Wer das thut, was ich lehre, sprach Zoroaster, wird große
Wunder thun. Gott hat mir gesagt: Wenn dein König Zeichen
fordert, so sprich: Lies nur Zendavesta, so brauchst du keine Wunder.
Das Buch selbst, das du siehst, ist Wunder genug. Es wird dich
lehren, was in beiden Welten ist, der Sterne Lauf und den Weg
des Guten.“ – „So lies denn Zendavesta“, sprach Gustaspes.
Zoroaster las ein ganzes Stück, und der König fand nicht Geschmack,
denn die Größe von Avesta ging über seinen Verstand. Er war
wie ein Kind, das nicht köstliche Steine schützt; wie ein Unwissender,
der nicht kennt den Wert der Wissenschaft.

Der König sprach zu Zoroaster: „Ich billige deine guten
Wünsche für mich; aber wir müssen die Sache besonders ansehen.
Ich will untersuchen und dir meine Zweifel darlegen. Um nicht
Lüge zu glauben, will ich Zendavesta lesen, und was ich klar erkenne,
dem will ich folgen.“ Zoroaster freute sich über den König
und versprach zur Zerstreuung seiner Zweifel alle Zeichen zu thun,
die der König verlangte.

Die Weisen des Königs gestanden, daß Zoroasters Lehre rein
sei; daß man aber, um sich von seiner göttlichen Sendung zu überzeugen,
ein außerordentliches Zeichen von ihm verlangen müsse.
„Welches denn?“ fragte der König. Die Weisen antworteten:
„Wir wollen ihn stark binden, mit Kräutern, deren Kraft wir kennen,
reiben und ein Man[139] geschmolzenes Erz über ihn ausgießen.“
Zoroaster war damit zufrieden, legte den Zendavesta vor sie und
sprach: „O Gott, wenn dieses Buch dein ist, so zeige es jetzt!“
Man goß geschmolzenes Erz auf seine Brust, und es schmerzte ihn
nicht. Zoroaster that noch andere Wunder als: er pflanzte eine
Cypresse, die in wenig Tagen zu einem großen Baum erwuchs[140] usw.

Nun glaubte Gustaspes, und Zoroaster erklärte ihm den ganzen
Zendavesta. Des Königs Diener wurden eifersüchtig und sannen
auf Mittel ihn zu stürzen. Einst erhielten sie durch Bestechung
den Schlüssel zu Zoroasters Gemach im Palast des Königs. Sie
trugen Blut, unreine Dinge, Haare, Leichname usw. zusammen,
alles in einen Sack und legten es in sein Bett unter das Kopfkissen.
Darauf gingen sie zum König und sprachen: „Zoroaster ist
ein großer Betrüger; die ganze Nacht zaubert er und erfüllt dein
Reich mit Gräueln.[141] Du bist unser König, und wir sagen nichts,
als was wir wissen; du kennst diesen Schalk noch nicht!“ Gustaspes
dachte dem nach und wollte doch wissen, ob es wahr wäre. Zoroaster,
der sich seiner Unschuld freute, öffnete ganz ruhig sein Gemach;
aber da fand man Nägel, Todtengebeine usw.[142] Gustaspes zeigte
das Alles seinen Dienern, und sie verfluchten Zoroaster. „Du Unreiner!“
sprachen sie. „Ist das nicht Rüstzeug der Zauberer?“
Zoroaster berief sich auf den Thürhüter, welcher sagte, kein fremder
Wind sei in sein Gemach gegangen. Gustaspes glaubte und nannte
Zoroaster einen Hund, warf ihm den Zendavesta vor die Füße und
ließ ihn in Eisen legen. Solch ein Zauberer sei noch nicht in der
Welt gewesen, denn er könne die Welt umkehren. – Täglich bekam
Zoroaster im Kerker ein Brod und einen Krug Wasser. Nach
sieben Tagen offenbarte ein Wunder seine Unschuld. Der König
hatte ein Lieblingspferd, das war schwarz. Er glaubte, wenn er
dasselbe reite, so folge ihm der Sieg. Plötzlich hatten sich diesem
die Beine in den Leib gezogen, und kein Arzt oder Weise wußte
Hülfe. Der König aß und trank nicht, und die ganze Stadt war
Trauer und Klage. Zoroaster hörte es endlich und sprach: „Lasse
mich der König aus dem Kerker, so soll sein Pferd gesund sein.“

Es geschah. Als Zoroaster vor den König kam, sprach dieser:
„Von dem, was du mir sagst, begreife ich nichts; heilst du aber
mein Pferd, so bist du ein wahrer Prophet.“ Zoroaster sprach:
„Zuerst mußt du glauben[143], daß ich ein Prophet Gottes bin, der dir
dein Gesicht gegeben hat und darin einen Charakter ausdrückt.[144]
Wenn dein Herz ist wie deine Lippen, so soll dein Wunsch geschehen.“
Gustaspes versprach sein Leben lang das Gesetz zu halten, zu thun,
was recht sei, und Gott zu ehren. Darauf rief Zoroaster Gott
an und weinte, und dem Pferde kamen die Beine wieder.


Vor dem Heraustreten des zweiten Beines mußte der Held
Espendiar versprechen, daß er Zoroaster und sein Gesetz schützen
wolle. Vor dem Heraustreten des dritten ließ sich Zoroaster in
das Innerste des Palastes führen und verkündete dem ganzen königlichen
Hause den Zendavesta. Endlich mußte der Thürhüter die
Betrüger unter den Dienern des Königs entdecken, die ihn in Ungnade
gebracht hatten. Der König bedrohte ihn mit dem Leben,
die Wahrheit zu sagen. Er fiel auf sein Angesicht und bat um
Gnade. „Die Weisen haben mich bedroht, sprach er, und wie sollte
ich denen widerstehen, die mein Herr und König ehrt?“ – Die
vier vornehmsten der Weisen wurden gespießt. Zuletzt sprach
Zoroaster: „Gottes Macht ist so groß, daß er thut, was er will,
ohne daß man fragen darf, wie und warum?“ Von nun an fragte
der König Zoroaster um Alles, was er vornehmen wollte. Einst
sprach er: „Mein Herz verlangt vier Dinge, die eben so groß und
wunderbar sind als Gottes Gesetz: Zu wissen, was für ein Ort
mir in in der andern Welt bestimmt ist; daß ich mich vor keinem
meiner Feinde fürchte; daß ich sehe, alles Gute und Böse, was in
der Welt sich begeben wird, und daß meine Seele im Körper bleibe
bis zur Auferstehung.“[145]

„Ich will zwar, sprach Zoroaster, um diese vier Dinge von
Gott bitten; du mußt dich aber an einem begnügen und den drei
Vornehmsten deines Hofes die andern überlassen; denn Gott schenkt
sie alle nicht einem Menschen allein, damit er nicht sagen könne:
ich bin allmächtig.“ Da verlangte Gustaspes seinen Ort in der
andern Welt zu wissen.

Am Morgen des andern Tags kam Zoroaster vor den König,
der auf einem goldenen Thron saß. Er hatte den König kaum gesegnet,
so standen vier edle Krieger im reichsten Waffenschmuck und
hoch wie Berge vor der Thüre. Sie hießen Bahman, Ardibehescht,
Chordad und Adergoschasp.[146] Sie sprachen: „Gott hat uns zu dir
gesandt, König der Länder, um dir zu sagen, daß, wenn du Zoroasters
Worten glaubst, du vor der Hölle bewahrt bleiben sollst,
denn ich, sagt Ahuramazdâ, habe ihn gesandt.“


Der König war eine Zeit lang sprach- und sinnlos. Als er
wieder bei Sinnen war, sprach er: „Ich, der Geringste unter den
Dienern Ahuramazdâs, bin zu allem bereit, was ihr mir gesagt
habt.“ Der König sprach zu Zoroaster: „Ich übergebe mich dir
mit Leib und Seele, wie mir Ahuramazdâ befohlen hat.“ Zoroaster
antwortete: „Sei getrost und guten Muths; du sollst sehen, was
du verlangt hast!“ Er verrichtete darauf das Darunopfer mit
Wein, Wohlgerüchen, Milch und einem Granatapfel. Nachdem er
diese Dinge und las Zendavesta und trank von dem Wein und
gab den Becher dem König, der auch trinken mußte und wie berauscht
einschlief. Im Schlafe, der drei Tage dauerte, erhob sich
seine Seele zum Throne Gottes und sah seinen Kerdar[147] in Reinheit
glänzend, seinen Platz, der für ihn und die Heiligen im Himmel
bereitet war.

Dem zweiten Sohn des Gustaspes, Paschutan, gab Zoroaster
die Milch zu trinken. Er wurde dadurch unsterblich. Djamaspes,
der Diener des Gustaspes, bekam die Gerüche und damit alle
Weisheit und die Erkenntnis alles Geschehenden bis an die Auferstehung.
Espendiar endlich genoß einige Granatkerne, und sein
Körper wurde fest wie ein Fels, aller Verwundung unfähig; daher
nannte man ihn „Kupferleib“ (Ruintan).

Als der König nach drei Tagen erwachte, sprach er: „O Gott
der beiden Welten, dein Reich wird währen von Ewigkeit zu Ewigkeit.“
Er berief hierauf Zoroaster zu sich und sagte Alles, was
er gesehen hatte, und befahl auch allen seinen Unterthanen, dem
Gesetz zu gehorchen.

Nun verlangte der König, daß Zoroaster von einem erhabenen
Sitz den Zendavesta vorlesen sollte, damit ihm alle Zweifel benommen
würden und er das Gesetz vollkommen verstehen lerne.
Zoroaster that dies mit Herzensfreude und begann mit dem Gebet
an Gott. Durch das Lesen erzitterten alle Dews und flohen
in die Abgründe. Darauf ließ Zoroaster die reinen Mobeds und
Herbeds zu sich kommen und redete mit ihnen in Gegenwart des
Königs der Könige von den verschiedenen Arten des Feuers, zeigte
ihnen den Dienst derselben &c. Er ließ auch ein gewölbtes Gemach
bauen, darunter das Bild eines halben Mondes setzen, und in dieses
Gemach einen mit Gold und Silber bekleideten Thron; es wurde
auch allenthalben bedeckt, damit kein Unreiner es sehen könne. In
diesen Atesch-gah wurde das heilige Feuer[148] gebracht, und Zoroaster
befahl, daß an jedem Ort ein ähnlicher Atesch-gah erbaut werden
solle. Da war das Herz der Diener Ahuramazdâs in Freude und
das der Anbeter der Dews[149] in Traurigkeit.

Vor dem Atesch-gah gab Zoroaster dem Gustaspes noch folgende
Ermahnungen: Den Anfang machte eine Lobpreisung Gottes,
der alle Welt geschaffen hat, und die Bösen am Ende, wie er sie
aus dem Nichts genommen, wieder ins Nichts zurückbringen wird;
er, der den Himmel gemacht und den Sternen Glanz gegeben,
dessen Reich ohne Ende dauert, der ein König alles Lichtes und
aller Herrlichkeit ist.

Darauf erklärte Zoroaster dem König das Gesetz nach den
Zendbüchern und sprach also: „Betest du Gott an in der Wahrheit,
so wirst du zum Himmel gehen. Angrômainyus ist Ahuramazdâs
Feind; er wendet das Herz der Menschen unaufhörlich vom
Gesetz der Gerechtigkeit und sucht sie nach sich in die Hölle zu ziehen,
um seine natürliche Wuth zu stillen, denn der Menschen Unglück ist
der Hölle Freude. Am Ende werden die Sünder von den Dews
verspottet, welche sagen: Warum hast du den Weg der Gerechtigkeit
verlassen und bist den Weg der Finsterniß gewandelt?“

Zoroaster fuhr fort: „Gott, der herzliches Mitleiden mit seinen
Dienern hat, hat mich mit dem Gesetz zu ihnen gesandt, damit
sie den Weg des Bösen verlassen. Wer sein Herz vom Übel wendet,
der wird ewige Freude haben. Möchte doch der Ungerechte seine
Ungerechtigkeiten verwünschen und Andere mit sich auf den Weg
der Wahrheit führen.“

„Der Gott der Welt hat mich zu dir gesandt, o reiner und
gerechter König, und gesagt: Verkündige meinen Dienern, daß sie
nicht von meinen Geboten weichen; lehre die Völker der Erde den
Weg des verwünschten Angrômainyus zu hassen und meinen Weg
der Gerechtigkeit zu wandeln; dann werden sie in den Himmel
gelangen. Wer ihn verläßt, der muß mit Angrômainyus in der
Hölle sein.“

„Siehe, noch folgenden Unterricht hat mir Ahuramazdâ gegeben.“

„Die Welt ist wie nichts in den Augen dessen, der sie gemacht
hat. Auch die längste Geschlechtsreihe muß ihr Ende haben.“

„Du siehst diese runden Gewölbe – er zeigte nach dem Himmel
und dem Atesch-gah[150] –; hier wird einst der König mit seinem
Unterthan, der Herr mit dem Knecht vereinigt sein.“

„Lehre nie, was du nicht von mir gehört hast, und am Ende
will ich mich deiner erbarmen; denn ich finde nicht Wohlgefallen
an deiner Sünde; ich will dein Böses und deine Strafen mindern.“

„Bei deinen Handlungen werden die Früchte sein, je nachdem
du gepflanzt hast. Wer in der Welt Reinigkeit säet, dem wird sie
im Himmel zu Theil. Gott spricht ein Wort, dazu und davon
kommt nichts: Wer Sünde thut, wird in der Hölle Schande tragen.“

„Siehe, was Ahuramazdâ über die verständigen Mobeds sagt:
Das Wasser der Größe[151] ist Ebenmaaß, das weder zu viel noch
zu wenig hat. Wenn diese Wahrheit schon gesagt ist, bin ich ein
Lügner; wenn aber noch kein Mund etwas Ähnliches hervorgebracht
hat, so muß man meine Worte nicht mit einem bösen Herzen
betrachten. Der Mensch soll vielmehr wissen, daß dies Worte des
reinen Gottes sind und nicht der unreinen Dews. Denn die Dews
würden nicht so reden und Gott lobpreisen.“

„Von allen, die als Propheten in die Welt gekommen sind
und den Völkern Gesetze gegeben haben, hat noch keiner gezeigt,
was auf Erden ist oder geschehen wird. Nur Zoroaster, der Reine,
hat nach Zendavesta verkündigt, was sein wird; Gutes und Böses,
das nach der Weltschöpfung bis zur Auferstehung verborgen geblieben
sein würde, hat er aufgedeckt. Er hat uns die Dews
kennen lehren, Gerechtigkeit und gute und böse Thaten.“

„Noch kein Prophet hat mit reinem, geraden, menschlichen und
fehlerlosen Herzen gebetet als Zoroaster, der Meister des reinen
Gesetzes, der Lobpreiser und Vertraute Ahuramazdâs.“

„Ahuramazdâ sagt zum Menschen des Gesetzes: wer Gutes
thut, wird guten Lohn empfangen, nachdem sein Gutes ist.“

„Ahuramazdâ verkündet dies den Völkern der Welt: Die
Seelen aller Menschen müssen einige Zeit in der Hölle dauern,
nachdem ihr Böses ist, groß oder klein.“

„Noch zuletzt sagt Ahuramazdâ: Wer nicht dein Schüler ist,
über den frage nicht, wie es mit ihm werden wird; Strafe erwartet
ihn am Ende seiner Tage.“ –

Der Eifer des Gustaspes war die feste Stütze Zoroasters.
Es wurden Atesch-gahs errichtet, und zwar zuerst dem Feuer Farpa[152],
das Djemschid heilig ist, auf dem Berge Charesom, neben Kasbin
im Vardjemguerd; ferner dem Feuer Goschasp[153], dem Kekhosro
auf dem Berge Asnevand in Aderbedjan einen Atesch-gah gebaut
hatte; und dem Feuer Burzin-meher und Behram[154], das aus verschiedenen
Feuern bestand. Allenthalben wurden nun auch Gesellschaften
von Mobeds und Desturs gegründet.

Zu Kaschmer[155] in Khorasan war ein sehr berühmter Atesch-gah.
Neben dem Tempelthor pflanzte Zoroaster eine Cypresse, in deren
Rinde er die Annahme des Gesetzes durch Gustaspes schnitt. Wie
nun nach einigen Jahren diese Cypresse groß und stark genug geworden
war, so baute man darüber einen Palast, der in der Höhe
und ins Gevierte vierzig Ellen hielt. Er schloß zwei Säle ein,
deren Decke mit Gold, deren Fußboden aber mit Silber überzogen
war; die Mauern waren mit köstlichen Steinen ausgeschmückt.
Daselbst hing man die Bildnisse Djemschids und Feriduns auf.
Hierher zog Gustaspes, als seine Stunde gekommen war, daß seine
Seele sich in den Himmel erheben wollte. Vor seinem Ende ließ
dieser Fürst den Satrapen aller Provinzen bekannt machen, daß sie
zu Fuße nach dieser Cypresse wallen, an Zoroasters Gesetz glauben
und allem Götzendienst von Turan und Tschin absagen sollten.
Diesem Gesetz kam man teils mit Lust, teils aus Furcht nach.

Zoroasters Name drang bis Indien. Der Brahmine Tschengregatscha,
der die Weisen der Welt gebildet hatte, und dessen
Bücher in Iran sehr berühmt waren, hörte von einem ihm unbekannten
Propheten, der den König von Iran und seine Diener und
alle seine Länder bekehrt habe. Er schrieb daher mit dem Eifer
eines Mannes, der sich für die Stütze der Wahrheit hält, an
Gustaspes.

Sein Brief begann mit dem Namen Gottes, des Allbeherrschers,
der den kreisenden Himmel zu seinen Füßen hat und Leib und Seele
des Menschen geschaffen. Hierauf erhob er den König mit einer
Lobpreisung und bezeugte, daß er von einer neuen Religionsform
gehört habe, die ihn tief schmerze und ruhelos lasse. Er sagte: „Ein
Betrüger, ein Heuchler, hat Iran verführt. Dergleichen hat sich
weder unter Feridun, noch unter Kobad, noch unter Djemschid, noch
unter Kaus begeben. Die Einwohner Irans haben sich einem
jungen Mann[156] ergeben und seine Lügen gläubig angenommen.
Was mich am meisten wundert, ist Djamaspes, der Diener des
Königs Lohraspes. Er hat mehrere Jahre hindurch meine Lehren
gehört; ich habe ihm nichts von meiner Weisheit verhalten. Er,
der Andere hätte vor Gefahr schützen sollen, ist selbst in die Schlingen
gefallen. Ich weiß nicht, welches Netz ihm gestellt ist, daß seine
Kraft ihn verlassen hat, und er mit Schande verstummt ist.“

Hierauf gab Tschengregatscha Gustaspes den Rat, sich ja nicht
durch dieses Betrügers Zaubereien, noch durch seine gleißenden
Worte fangen zu lassen. „Ich selbst will mich aufmachen, sprach
der Brahmine, ihn seiner Lügen überführen und auf Alles antworten,
was er vorbringen wird. Du, o großer König, mußt ihn so lange
bewahren, bis ich komme, und wenn ich alsdann werde die Schande
dieses Schurken aufgedeckt haben, so werde ich dich um seine Bestrafung
bitten, damit kein Ähnlicher in Zukunft das Herz habe,
die Völker durch falsche Gesetze und Neuerungen in der Religion
irre zu führen.“


Als dieser Brief Tschengregatschas anlangte, befand sich Djamaspes
bei Gustaspes. Die Schreiber mußten ihn lesen, und der
König sprach zu seinem Diener: „Kein Andrer als du bist im Stande,
die Sache einzusehen. Prüfe sie und antworte Tschengregatscha,
wie du es für passend erachtest.“ „Ich bin unbeweglich im himmlischen
Gesetz“, sprach Djamaspes, „ich glaube an Gottes Wort.
Kein Mensch kann aus sich selbst wissen, was Zoroaster weiß, noch
thun, was er thut. Gott muß sein Lehrer sein. Doch glaube ich
auch, o großer König, daß kein Mensch auf der Welt so weise sei
wie Tschengregatscha. Ich habe seine Bücher gelesen, Iran verlassen
und ihn in Hindostan aufgesucht; er hat meine Seele in allen
Wissenschaften ausgebildet. Ich halte es also für das Beste, daß
man ihn mit Güte bitte, nach Iran zu kommen, damit er selbst
das Gesetz des Himmels annehme; dadurch werden, wenn die Welt
es hört, alle Zweifel gegen Zoroasters Gesetz völlig vernichtet
werden.“

Tschengregatscha erhielt folgende Antwort: „Wir haben deinen
Brief gelesen. Was du von Zoroaster gehört hast, ist wahr. Wir
glauben an sein Gesetz. Wir sagen dir hiermit, daß wir uns der
Weisheit und den Lehren Zoroasters ergeben haben. Mit unsern
Augen haben wir seine unglaublichen Thaten gesehen. Wir haben
seine Worte gehört, seine Bücher gelesen, und kein Mensch kann
etwas dagegen sagen. Wir haben die Weisen aller Länder berufen,
und alle haben sie der Weisheit seiner Antworten weichen müssen.
Die Großen Irans beneiden ihn nicht mehr, sondern glauben an
sein Gesetz und sagen: Kein Mensch kann solche Dinge aus sich
lernen; der Mund Gottes muß sie ihm sagen. Wundert dich das,
so komme selbst und du wirst über die Tiefe seiner Weisheit staunen.
Dem denke fleißig nach. Gott leite dich!“

Tschengregatscha wurde mit Freude erfüllt, als er dieses las.
Er las noch eine Menge Bücher, um die ganze Weisheit der Vorwelt
in sich zu sammeln, und erdachte zwei ganze Jahre hindurch
ohne Schlaf und Ruhe die schärfsten, tiefsten und feinsten Fragen.
Den Weisen von Hindostan schrieb er, daß sie sich wie Löwen bereiten
sollten, mit ihm zu ziehen. „Fürchtet euch aber nur nicht“,
sprach er zugleich; „ganz Iran soll noch sagen: Wer Weisheit
sucht, muß nach Hindostan, und über Tschengregatscha ist kein
Menschenkind weise.“ – Der Brahmine schrieb darauf an Gustaspes:
„Ich bin bereit, mit meinen Weisen vor deinen Thron zu kommen,
und dich und die Herzen deiner Unterthanen vom Irrthum zu erlösen.“
Es wurden nun alle Anstalten der Pracht und des Glanzes
gemacht. Tschengregatscha stellte sich am siebenten Tag nach seiner
Ankunft in der Königstadt vor den Thron des Gustaspes, segnete
ihn und sprach: „Es sei mir erlaubt, o König, mit dir zu reden!“
Gustaspes antwortete: „Hier ist nicht der Ort des Kampfes mit
der Lanze oder aus Neid; sondern Thaten, Fragen, Worte, das
sind die Waffen, welche die Zweifel auflösen müssen.“ Es wurden
hierauf zwei goldene Throne gesetzt für Tschengregatscha und Zoroaster,
dessen lichtglänzendes Antlitz die Blicke aller Weisen auf
sich zog. Tschengregatscha erhob sich und sprach: „Gerechter König!
Wir sind hier versammelt aus zwei Ursachen; erstlich, daß ich diesem
Mann, welcher Gottes Prophet sein will, Fragen vorlege und,
wenn er sie lösen kann, ich mit meinen Freunden, den Weisen
Hindostans, sein Gesetz annehme; zweitens aber, daß du ihn zur
Stunde strafest, wenn meine Fragen ungelöst bleiben.“ Gustaspes
sprach, daß er nach der bloßen That richten werde und sich durch
keine Vorliebe für irgend eine Partei binden lassen wolle.

Zoroaster sprach zu Tschengregatscha: „Zum Besten meines
Gesetzes will ich vor dem Ersten der Völker ein Neues thun, was
den Augen als Wunder erscheinen muß. Völker haben mich schon
gehört; neige auch du dein Ohr gegen einen der göttlichen Nosks[157],
den ich vorlesen will; oder gefällt es dir, so laß ihn einen deiner
Schüler vorlesen.“ Die Weisen hörten nun mit Aufmerksamkeit einen
Nosk des Avesta an. Dieser Nosk enthielt die Lösung aller Fragen,
auf welche Tschengregatscha zwei Jahre lang gesonnen hatte.

Kaum war das Lesen beendet, so rief Tschengregatscha ganz
in Verwunderung versunken aus: „Wie, ich bin schon grau, und
Alles, was mir Gott erschlossen hat von meiner Jugend an bis
heute, das Alles habe ich eben aus Avesta gehört. Welche Wissenschaft
hat dies errathen können? Auf wie Vieles habe ich nicht
in den zwei Jahren gedacht, welche Fragen, die mir so viel Mühe
gemacht haben, und von denen ich glaubte, daß sie in zweihundert
Jahren nicht aufgelöst werden könnten! Keinem Menschen habe
ich sie eröffnet, o König des Ruhms! Ich erkenne das Übermenschliche,
das Werk Gottes!“

Tschengregatscha bezeugte hierauf, daß er an Avesta glauben
und Zeit seines Lebens danach handeln werde. Zoroaster empfahl
ihm die Anbetung Ahuramazdâs, Reinheit des Leibes und der Seele
und verhieß ihm einen Platz im Himmel. Zoroaster umarmte
Tschengregatscha und gab ihm eine Abschrift vom Avesta; auch
wurde wegen der wunderbaren Bekehrung dieses Brahminen,
welche nach allen Enden der Welt erscholl, ein Fest von sieben
Tagen gefeiert. Tschengregatscha studierte nun sein Leben lang
im Avesta und entzündete die Brahminen mit gleichem Eifer.
Mehr als achtzigtausend der Weisen und Häupter von Indien,
Sind und andern Reichen glaubten an Zoroasters Avesta.

Nach der Bekehrung Tschengregatschas begab sich Zoroaster
nach Babylon, um den Chaldäern den Avesta zu lehren, und soll
daselbst auch Pythagoras unterwiesen haben. Dann begleitete er
Gustaspes nach Istakhar, nachdem er die von ihm so gerühmten
„reinen Seelen“[158] in den Provinzen Serman, Saenan und Dahu
besucht hatte.

Nach etwa zwanzig Jahren wurde die zoroastrische Religion
dem König von Turan mißfällig, und selbst verschiedene vom König
von Iran abhängige Fürsten waren dagegen. Unter andern Sal
und Rustem, Fürsten von Sistan, Vater und Sohn. Darum glänzen
ihre Namen auch nicht in den Zendbüchern, obschon ihre Ahnen,
Sam und Guerschaspes, als alte Helden Persiens darin verewigt
sind.

Nicht so mild wie gegen diese Fürsten, an denen er sich nur
durch Stillschweigen rächte, verfuhr Zoroaster gegen den Dewsanbeter
Ardjaspes, König von Turan.

Ardjaspes stammte von Afrasiab und war nach dem Schah-nameh
einer der mächtigsten Fürsten Asiens. Er hatte vom Könige
Irans einen jährlichen Tribut erzwungen und besaß auch im westlichen
Iran am kaspischen Meer Ländereien; auch haßte er
Zoroaster persönlich. Darum auch sagte derselbe[159]: „Sei mir
gnädig, o Quell Arduisur, daß Zerir verderbe den, der große Schätze
hat, den Frieden mindert, den Dew, den Anbeter der Dews, meinen
Feind Ardjaspes, der in der Welt Macht hat.“

Zoroaster fürchtete, daß Ardjaspes seine Religion vernichten
würde, und trachtete daher nach dem Tod desselben. Er kannte
den gewaltsamen, schnell entschlossenen Charakter des Gustaspes
und war sich seines Einflusses auf ihn wohl bewußt. Deshalb
stellte er ihm die Notwendigkeit vor, den König von Turan zu
bekriegen. Nach seinem Gesetz sei Freundschaft mit Gottlosen unerlaubt;
es sei unverantwortlich, daß Gustaspes, als rechtgläubiger
Fürst, dem König von Tschin, einem Dewsanbeter, den Tribut der
Unterthänigkeit zahle. „Wirst du ihn angreifen“, sprach Zoroaster
zu Gustaspes, „so ist Gott gewiß dein Schutz.“

Der König war froh, sagte Ardjaspes den Gehorsam auf und
verlangte von ihm, er solle Zoroasters Gesetz annehmen und ihm
einen Teil seiner Länder nordwestlich von Balkh abtreten; wo nicht,
so werde er ihn zu Staub machen.

Beim Anblick des diese Botschaft enthaltenden Briefes entbrannte
Ardjaspes vor Zorn und schrieb an Gustaspes, daß er sich
mit seinem ganzen Hofe von einem alten Betrüger habe verführen
lassen. Er rate ihm die Religion der Väter wieder anzunehmen,
die Lehren und Grundsätze der Magier, welche einen König, welchem
Gott die Krone aufgesetzt habe, zu verwerfen. Wo nicht, so werde
er ihn bekriegen und sein Reich zerrütten und verheeren. „Die
Herrlichkeit Gottes will es, daß ich dich angreife!“ sprach Ardjaspes.

Gustaspes zeigte den Brief dieses Fürsten Zoroaster und seinen
Dienern und allen Großen des Hofes. Djamaspes wollte mit
großer Klugheit darauf antworten; aber Zoroaster sprach: „Was
Klugheit? Ziehe gegen ihn zu Feld!“

Nach diesem Ausspruch wurde die Antwort abgefaßt und beide
Könige stellten große Heere gegeneinander auf. Der Krieg war
sehr blutig, und ein Teil der Familie des Gustaspes – sein Bruder
Zerir und mehrere seiner Kinder – fielen. Aber Espendiar entschied
endlich den Sieg für Gustaspes. Der König von Turan
mußte sein Land abtreten, und Gustaspes bezeugte Zoroaster seine
Dankbarkeit.

Der weitere Verlauf der Kriege hängt nicht direkt mit dem
Leben des Religionsstifters zusammen.

Nach den Ravaets[160] starb Zoroaster im 77. Jahre seines Alters.

Kleuker setzt Zoroasters Geburt in das Jahr 589 v. Chr.
Im dreißigsten Jahr durchzog er Iran, lebte dann zehn – nach
anderer Angabe zwanzig – Jahre in der Wüste und nährte sich
nur von Käse. Zehn Jahre that er Wunder. Im 65. Jahre gab
Zoroaster philosophischen Unterricht zu Babylon und kehrte nach
drei Jahren zur Gründung des Cypressendienstes zurück. Nach
acht Jahren riet er Gustaspes zum Krieg gegen Turan und starb
als Greis von 77 Jahren.



Dritte Abteilung.

Der religionsphilosophisch-occultistische Inhalt
und die Kosmogonie des Zoroastrismus.

Erstes Kapitel.

Der religionsphilosophisch-occultistische Inhalt
des Zoroastrismus.

Der Geist des ausgebildeten Zoroastrismus setzt vor den Anfang
„der Welt und der Wesen Zrvâna-akarana“[161], die „unbegrenzte
Zeit“, die anbeginnlose Ewigkeit. Sie ist der unergründliche Urgrund,
in dem heilige Dunkelheit, Ewigkeit im Leben in unschaubarer
Nacht, in Unergründlichkeit der Länge und Weite, Höhe und
Tiefe ist. In ihr ist aber nicht leere Öde, sondern aller Wesensstufen
Urgrund, der allerhöchste Gott. Der Ewige ist Schöpfer
des Urlichts, Urwassers und Urfeuers, und der Same dessen, was
beim Beginn der Wesen Licht, Wasser und Feuer wurde lag von
Ewigkeit her in der grenzenlosen Zeit verborgen. Der Ewige ist
seinem Wesen nach Wort, das vor allen Wesen, sichtbaren und
unsichtbaren, da war, und wodurch alles, was Wesen hat, geboren ist.

Aus dem göttlichen und ewigen Samen zeugte der Unendliche
und Anbeginnlose Ahuramazdâ und Angrômainyus, die
zweiten Wesen nach sich, lebendig, wirkend, schaffend, die Wurzeln
aller Geschöpfe.


Ahuramazdâ, aus dem ewigen Samen des Unendlichen erzeugt,
der Erstgeborene aller Wesen, das Glanzbild und Gefäß der
Unendlichkeiten des Unergründlichen aus ewigem Licht geboren
und fort und fort an sich ziehend, wohnend im Urlicht, dem Thron
der Ewigkeit, von Anbeginn. Durch und durch gut, rein und alles
Guten Quell und Wurzel, hat der Himmlische der Himmlischen fast
alle Herrlichkeiten und Eigenschaften des Unendlichen; denn er ist
der Urabdruck seines Wesens, worin das Wesen des Ewigen allein
sichtbar wird. Seine Weisheit und Einsicht ist ohne Anfang in
Weite, Höhe und Tiefe, und seine Macht, sein Wille, unbegrenzt
heilig bis auf die Wurzel seines Wesens. Der Erste und Erhabenste
im Wissen und Verstehen, im Wirken des Reinen und
Guten. Darum ist er die höchste Weisheit selbst und – schlaflos
bei Tag und Nacht – der höchste Weltenrichter, König aller Wesen
in reinster Gerechtigkeit, Güte, Licht und Glanz. Sein Körper, d. h.
seine Hülle, die ihn umschließende Sphäre ist das reinste Licht.

Ahuramazdâ hat die ganze reine Welt aus sich geboren
durch sein allschaffendes Wort; den Himmel und was darin ist:
Licht, Feuer, Wasser, Sterne und Sonne. Er liebt in sich sein Volk
die durch ihn gewordenen Menschen. Er ist als König gut und
weise, lebendig über Alles; er stärkt, nährt und erhält alle Wesen,
giebt ihnen das geistige Lebensfeuer, wodurch sie dauern und leben.
Er giebt dem Menschen, der ihn bittet, Lichtsamen zur Reinigkeit
des Gedankens, des Herzens, Geistes und Willens. Gnade und
Liebe ist seine Lust; er ermüdet nie, der sichtbaren und unsichtbaren
Welt, der ganzen Natur wohlzuthun. Er bestreitet durch seine
und seiner Diener Kraft alles Böse Tag und Nacht bis zum endlichen
Triumph des Guten über das Böse.

Angrômainyus, vom Ewigen nach Ahuramazdâ geschaffen,
war anfangs gut und kannte das Gute; aber er wurde aus Neid
gegen Ahuramazdâ Dew, arg, Quell, Grund und Wurzel alles
Unreinen, Argen und Bösen. Sein Licht verwandelte sich in Finsternis;
im Lichtreich der Schöpfung entstand ein Schatten. Die Zerrüttung
seines Wesens aus Licht in Finsternis kam nicht vom Ewigen,
sondern aus ihm und durch ihn selbst. Durch ihn wurde die Finsternis
geboren, der Same alles Bösen, Argen und Todes. Als
er Dew wurde, stürzte er aus der Höhe und wurde vom Abgrund
der Finsternis verschlungen, bis auf die Wurzel seines Wesens böse.
Ahuramazdâ ist seinem Wesen nach Licht und wohnt im Lichtreich
höher denn die Himmel; Angrômainyus ist seinem Wesen nach Finsternis,
d. h. Laster, Zerrüttung und Argheit selbst, und die Sphäre
seiner Wohnung, alles, was ihn einhüllt, ist Finsternis der Finsternisse.
In Duzakhs Tiefen ist sein Thron, und soweit die Finsternis
reicht, ist er König und grausamer Gewalthaber. Seine Kenntnis
ist groß, aber durch die Finsternis beschränkt; seine Macht, als
die des Zweiten nach Ahuramazdâ, ist ausgedehnt, reicht aber nicht
an Ahuramazdâs Erhabenheit und Glanz.

Seiner Neigungen Wurzel ist die ewige Grundfeindschaft alles
Guten, das durch Ahuramazdâs Herrlichkeit erzeugt wird. Er, die
als ein mächtig wirkendes Wesen symbolisierte Finsternis ist in einem
ständigen Kampfe gegen das Licht begriffen, soweit ihm dieser zugelassen
ist. Durch ihn wird alles Böse. Wie nichts Reines, Gutes
und Seliges in der Welt sein kann, ohne aus Ahuramazdâs Lichtquell
zu fließen, so steigt der Grund alles Bösen von Ursache zu
Ursache bis in seinen Abgrund. Sein Sinnen und Dichten endigt
sich in beständigem Streben und Wirken zur Erweiterung seines
Reichs. Darum vergiftet er mit seinen Dews die ganze Natur,
Pflanzen, Tiere und Menschen durch Krankheiten, Seuchen, Plagen,
und besonders streut er den Samen zu unreinen Gedanken und
schwarzen Begierden in der Menschen Herz, wodurch sein und der
Dews Reich beständig an Umfang und innerer Macht zunimmt.
Er durchstreift die Welt, um überall Irrtum, Tod und Laster auszustreuen,
denn damit ist er stets schwanger, und er ist der Einzige,
welcher unter den Izeds im Himmel erscheinen darf. Wo er einen
Menschen findet mit großer Kraft und Heldeneifer für des Guten
Vermehrung in Ahuramazdâs Lichtwelt, dem ist er todfeind. Der
bloße Gedanke oder Anblick desselben macht ihn blaßgelb, er wagt
alles gegen ihn, vermag aber nichts, denn der Streiter für das
Gute gehört zu dem geliebten Volk Ahuramazdâs und hat den
Schutz aller Izeds des Lichtes für sich.

Das Bild seines Wesens ist die Schlange oder der Drache.
Der Ewige hat ihn zur Dauer aller Ewigkeiten geschaffen; er
soll aber nicht immer der Grundfeind des Lichtes, der Bestreiter
des Guten und König der Finsternis bleiben, sondern nach der
Auferstehung der Toten wird er von Ahuramazdâ mit Ohnmacht
geschlagen und sein Reich bis auf die Tiefen seiner Grundfesten
zertrümmert werden. Er selbst wird ausgebrannt in feurigen
Metallströmen, wodurch er Sinn und Willen ändert; er wird heilig,
himmlisch, und begründet in seiner Welt Ahuramazdâs Gesetz und
Wort, wodurch alle Wesen geworden sind. Er wird auf ewig
Freund Ahuramazdâs, und beide singen Zrvâna-akarana Izeschné,
d. h. Ruhm- und Lobgesänge.

Aus der unbegrenzten Ewigkeit wurde der Anfang, die Zeit.
Wie der Ewige Ahuramazdâ und Angrômainyus geboren, faßte
er den Ratschluß einer Zeitdauer von zwölf Jahrtausenden, worin
alles, was der Ewige in Gedanken hatte in aufeinanderfolgenden
Reihen erscheinen und vollendet werden sollte. Dies geschah noch
vor der Schöpfung der Wesen auf höheren oder niederen Stufen.
Noch hatte der Unbegrenzte kein Volk außer Ahuramazdâ und
Angrômainyus. Dieser „die begrenzte Zeit“ genannte Cyclus ist
für die Herrschaft von Ahuramazdâ und Angrômainyus bestimmt;
sie als die Erstgeborenen aus der Unendlichkeit des Ewigen sollen
die ersten Regenten und Machthaber bis nach Ablauf dieses Zeitraumes
sein. Diese zwölf Jahrtausende teilte der Unendliche nach
wechselnden Perioden unter diese beiden Könige aus. Das erste
Vierteil wurde Ahuramazdâ, dem Erstgeborenen der Wesen, zu
Teil. Ahuramazdâ in Licht und Herrlichkeit fing an zu schaffen
und zu wirken nach der Art und Natur seines Wesens. Angrômainyus
sah Ahuramazdâs Glorie und Herrlichkeit, wurde neidisch,
schwur ihm ewige Feindschaft und begann den Krieg gegen Ahuramazdâ.
Nun begann der Kampf zwischen Licht und Finsternis.
Ahuramazdâ entbot ihm zwar Freundschaft, wenn er Mitschöpfer
der reinen, guten Welt sein wolle, aber Angrômainyus verhärtete
sich aus Stolz, Neid und Haß und wurde der Grundärgste. Nun
zerfiel alles in zwei Königreiche, Welten und Gewalten. Das Licht
ward Ahuramazdâs Eigentum, die Finsternis das des Angrômainyus.
Angrômainyus stürzte aus der Höhe unendlich tief in den
Abgrund, blieb aber König des Abgrundes, und wenn die Zeit
seiner Herrschaft kommt, ist er der grausamste Gewalthaber, der
ärgste Tyrann. In der Zeit seiner Herrschaft wirkt er mit äußerstem
Streben, Unruhe und Anspannung aller seiner Kräfte, denn er
weiß sein Ende. In dieser Zeit des Angrômainyus hat oft das
Böse die Oberhand, und die Finsternis verdunkelt das Licht.
So steigt und fällt bis zum Schluß der begrenzten Zeit die Übermacht
oder Schwäche des Guten und Bösen. Ahuramazdâ und
Angrômainyus befinden sich in stetem Kampf gegeneinander, und
das Ende ist der Sieg des Guten, der Triumph Ahuramazdâs.

Am Anfang schuf Ahuramazdâ zur Bekämpfung des Angrômainyus
die Feruer aller Wesen. Er dachte als Schöpfer auf
Wesen aller Art, die rein, gut, stark und edel wären, und jeder
dieser Gedanken war ein Feruer, der Geist des künftigen Wesens,
das künftig ein Teil von Ahuramazdâs Welt sein sollte, ganz
Licht und Geist, im Wesen Geist und im Leben Geist, durch den
bloßen Schöpfergedanken geboren; denn Ahuramazdâ dachte im
Wort, und jeder Gedanke im allschaffenden Wort ist Geist, der
das Geschöpf belebt, zu dem er gedacht ist.

Die aus Ahuramazdâs allschaffendem Geist hervorgegangenen
zahllosen Arten, Gestalten und Stufen der Feruer aller reinen Wesen
sind unsterblich, denn ihr Same war vom ewigen Geist und unzerstörbaren
Licht. Sie sind ganz Leben, denn der sie gebar, schuf
sie durch ihre schaffende Feuer- und Lichtkraft stets wirkend und
belebend. Durch sie lebt Alles in der Natur, Stern und Mensch,
Tier und Baum; Alles erhält durch sie Bewegung und Segen.
Sie sind des Himmels Schutz und Wache gegen Angrômainyus;
der Seele Schutz, denn sie sind erhaltend, reinigend bei der Auferstehung
von allem Bösen; sie bekämpfen die Schlangen, Dews,
die Bösen und erlösen die Gerechten. Mit der Schnelligkeit eines
Vogels fahren sie gen Himmel und bringen die Gebote vor Ahuramazdâ.
In der Welt sind sie an die Körper gebunden.

Die Zahl und Stufen der Feruer sind unendlich wie die der
Wesen, weil die unbegrenzte Ewigkeit sich denkt im allmächtigen
Wort, und dieser Abdruck des unergründlichen Wesens ist Ahuramazdâs
Feruer. Des Gesetzes Feruer ist des Gesetzes Geist und
Lebenskraft, das Lebendige und Belebende im Wort, das Wort,
wie Gott es denkt. Der Feruer Zoroasters ist köstlich in den Augen
Ahuramazdâs, denn er hat das Gesetz in Gang gebracht und des
Weltenherrschers Glanz und Herrlichkeit an das Licht gebracht.

Nach diesen reinen ersten Schöpfungsbildern sind alle himmlischen
und irdischen Wesen in endlosen Reihenfolgen geworden.
In ihnen steht die Welt Ahuramazdâs, und gegen sie kämpft Angrômainyus
mit seinen argen Geistern.

An diese zoroastrischen Sätze knüpft Kleuker eine längere Anmerkung,
die insofern Interesse besitzt, als in einem Teil derselben
Kleuker den Gedanken du Prels anticipiert, der Genius des Sokrates
sei dessen transcendentales Subjekt oder Feruer.

Die betreffende Stelle lautet:

„Zend-Avestas Feruers sind ein feiner Gedanke. Sie sind der
Übergang von dem, was wir Substanz nennen, zum bloßen Schöpfergedanken
der Substanz. Weil aber der Wesenschöpfer nach dem Geist
Zendavestas, keinen einzigen Gedanken leer – als einer bloßen
Möglichkeit denkt, so dachte er lauter Feruers. Feruers sind die
ersten, reinsten Abdrücke aller künftigen Wesen und Geschöpfe; das,
was in allen Wesen abgezogenster Geist, reinster Funke, himmlischer,
göttlicher Natur ist. Sie werden immer von den Seelen unterschieden;
sie sind höher und eher als dieselben; sie haben zwar
schon den Grund in sich, warum sie künftig mit solchen und nicht
andern Geschöpfen vereinigt werden sollen, aber noch nicht die Gestalt
eines besonderen Geschöpfes; sie sind Platos Ideen. Wie Ormuzds
Gedanke Zoroasters Feruer schuf, so war er von allen Feruers
höherer Geister, wie von allen Feruers aller Menschen unterschieden;
er war aber noch nicht Zoroaster, sondern enthielt nur
das ganze Bild, doch aber in wahrer, lebendiger Existenz, was
Zoroaster künftig werden sollte. Sobald Ormuzd sie dachte, lebten
sie, und können Jahrtausende leben und wirken, ehe sie mit den
Geschöpfen vereinigt werden, dieselben zu beleben. Daher kommts,
daß die alten Philosophen, die aus dem Quell der Weisheit des Orients
getrunken, den Geist lange vorher leben und freiwirken lassen,
ehe er mit dem Körper verbunden wird, daß sie ihn göttlichen
Geschlechts und Natur nennen, sagen, im Tode geh' er wieder
hin, woher er gekommen sei. Nach Zoroaster sind die Feruers die
reinsten Ausflüsse von Ormuzds Schöpfergeist, derselben Natur,
wahres Licht, wahres, lebendiges Wort: darauf wird auch ihre
Unsterblichkeit und ewige Fortdauer gegründet: denn kein Funke
göttlichen Geistes kann sterben, er ist seiner Natur nach Leben und
belebende Kraft. Zunächst wird Feruer von verständigen und
lebenden Geschöpfen gebraucht, die gewesen sind, oder sind, oder noch
geboren werden sollen, (denn auch diese sind schon vorhanden,) wie
wir nur von Himmelswesen und Menschen Geist eigentlich zu gebrauchen
pflegen; aber es giebt auch Feruers (Geist) in Thieren,
Bäumen, Blumen, Sternen. – Kurz, wo Leben, Regsamkeit, Bewegung,
Wachsthum ist, da lehren die Parsen innere Kraft, Feuer,
Lichtsamen, und das bestimmt eben die Natur der Feruers. Sind
sie mit Wesen verbunden, so werden sie oft für das Wesen oder
Geschöpf selbst gesagt, weil sie das Reinste und letzter Mittelpunkt
jeden Geschöpfes sind. Sie sind der Seele Schutz. Daher muß
der Parse für seinen Feruer besonders beten, daß Ormuzd ihn bewahren
wolle; denn ohne ihn wird Seel' und Leib unrein, irre
geleitet. Siehe da Sokrates Schutzgeist!“[162] – –

Die von Ahuramazdâ geschaffene Welt ist unendlich groß,
lebend und wirkend in Wesen und Geschöpfen von zahllosen Arten
und Stufen; sie teilt sich in eine himmlische und irdische, in eine
geistige und materielle Welt ein.

Den höchsten Rang in der geistigen Welt nehmen die sieben
Amschaspands ein. Ihr König und Schöpfer ist Ahuramazdâ,
der Urquell alles Lebens. Sie sind die sieben ersten Geister Gottes,
Könige, ganz Leben, heilig, rein und groß; der Menschen Muster.
Sie gehen an keinen unreinen Ort. Ein jeder hat einen Tag, dem
er vorsteht, an dem er Segen und Wohlthaten spendet. Ihre
Namen sind heilig.

Der zweite Amschaspand ist Bahman, der König der Welt,
des Lichtes und Himmels. Die übrigen Amschaspands ruhen unter
seinem Schutz. Er sieht durch Ahuramazdâs Lichtverstand, giebt
Weisheit, Friede und Reinigkeit des Herzens; er nimmt die Seelen
der Gerechten in Gorotman auf und segnet ihre Ankunft im Sitz
der Seligkeit. Er ist fort und fort in Lichtglanz und Glorie.

Der dritte Amschaspand ist der lichtglänzende Ardibehescht.
Er giebt Feuer und Gesundheit.

Der vierte Amschaspand ist Schahriver. Er ist der Vorsteher
der Metalle, der Vater des Mitleids und der Pfleger der Hungrigen.


Der fünfte Amschaspand ist Sapandomad, Ahuramazdâs
Tochter, der weibliche Ized der Erde; die heiligste und reinste
der ersten reinen Wesen; weise, freigebig und demütig wie Demut
verleihend; er hat reine, wohlthätige Augen und befruchtet die
Erde. Von ihr sind das erste Menschenpaar, Meschia und Meschiane,
gebildet.

Der sechste Amschaspand ist der von Ahuramazdâ den Menschen
zum Heil geschaffene Chordad, der König der Jahre, Monate,
Tage und Zeiten. Den Reinen giebt er reines Wasser und süße
Speise. Sein Tag ist heilig und der erste des Jahres.

Der siebente Amschaspand ist Amerdad, der Schutzgeist der
Bäume und des Getreides, der Befruchter der Herden, welcher
Früchte aller Art in Fülle spendet.

Die zweite Klasse der guten Geister sind die Izeds. Ahuramazdâ
hat sie geschaffen zum Segen der Welt, zu Richtern und
Schutzaugen des reinen Volks. Der Mensch muß ihre heiligen
Namen nennen und durch Nachahmung ihrer Eigenschaften nach
ihrem Wohlgefallen streben. Alle Monate und Tage sind unter
die Amschaspands und Izeds verteilt, und selbst die fünf Abschnitte
des Tages und die fünf Schalttage werden als unter besondere
Ized stehend gedacht. Jeder höhere Geist hat niedriger stehende
zu Begleitern; so ist Ahuramazdâ von den Amschaspands, und diese
sind von den Izeds begleitet.

Folgendes ist die Stufenleiter der Izeds nach den Zendbüchern:

1. Mithra (auch Meher), der Höchste und Glanzreichste aller
Izeds, wird mit der Sonne angerufen, ohne die Sonne selbst zu
sein. Er glänzt wie der Mond, ist hocherhaben wie Taschter[163],
hebt seine Hände auf zu Ahuramazdâ, dem König der Welt. Er
ist mit tausend Ohren und Augen der Schutzwächter und Segner
aller Menschen und Geschöpfe, und spricht die Wahrheit in den
Versammlungen der Izeds. Er segnet Iran mit Friede und Glück,
giebt der Erde Licht und Sonne und vertreibt die Druschts.[164]

2. Korschid (die Sonne) ist groß, unsterblich, Ahuramazdâs
Auge. Er hat vier Pferde und vollendet seinen Lauf in 365 Tagen
wie ein Held.


3. Aban, Ized des Wassers.

4. Ader, Ized des Feuers; er giebt Glanz, und sein Name
bezeichnet alle göttlichen Feuererscheinungen, welche sich den Menschen
gezeigt haben.

5. Anahid (Venus), die Bewahrerin des Samens Zoroasters.

6. Amiran, das von Gott geschaffene Urlicht; der Urheber
des Lichtes des menschlichen Leibes.

7. Ard, giebt Weisheit, Größe, Edelmuth, Glanz, Güter; er
wird mit dem weiblichen Ized Aesching oder Aschehing identificirt,
welcher Gesundheit, tägliche Nahrung und Freuden spendet.

8. Arduisur, ein weiblicher Ized, kommt den Toten zu
Hilfe, hat einen jungfräulichen Leib, heißt die Tochter Ahuramazdâs
und ist das von Ahuramazdâs Thron ausfließende Wasser;
von Arduisur kommen alle Wasser unter dem Himmel.

9. Aschtad ist der Ized des Überflusses, Oschens Mitgehülfe.
Sein Sitz ist der Berg des Lebens. Von da wacht er über
die Erde und hilft das Tagewerk der Menschen vollbringen.

10. Asman, der Himmel, schützt wider den Duzakh.

11. Barzo ist der Schutzgeist von Bordj, woher die Wasser
ausströmen. Taschters Gehilfe bei der Austeilung des Wassers
auf der Erde.

12. Behram, der lebendigste aller Izeds, besitzt einen himmlischen
Körper, dessen Glanz von Ahuramazdâ kommt. Derselbe
hat ihn auch zum König der Wesen gesetzt, welche er alle wie
Feuer durchdringt. Er erscheint im Winde und unter allerlei Tiergestalten.

13. Dahman ist der Segen der Geschöpfe und des gerechten
Menschen, dessen Seele er von Seroschs Händen nimmt und in den
Himmel trägt.

14. Din, Ized des Gesetzes, giebt Wissenschaft.

15. Farvardin, der Herr des ersten Monats des Jahres
und des neunzehnten Tags eines jeden Monats, giebt Kraft und
Licht.

16. Gosch, giebt alle Güter, Unsterblichkeit, Reinigkeit; er
vermehrt die Wesen, die Kinder des Verdienstes, welche für das
Gesetz mit Eifer brennen; er verleiht die Freundschaft der Gerechten,
vertreibt die Dews und hilft die Dewsanbeter besiegen.

17. Goschorun ist der Ized der Herden und die Seele der
Tiere; er seufzt und klagt vor Ahuramazdâ und bittet um Erlösung
vom Dew Eschem.

18. Mah (der Mond) ist ein weiblicher Ized und schützt den
Keim des Stiers; er geht von Albordj aus, giebt Wärme, Geist
und Frieden. Bei seiner Fülle beginnt alles zu grünen und zu
wachsen; er ist wohlthätig und giebt allen Herden Samen.

19. Mansrespand, der Ized als göttliches Wort, ist der
Schutzwächter des Himmels. Sein Glanz ist rein, und was er
sehen läßt, ist gut.

20. Neriosengh, der Ized des Feuers zu königlichem Mut
und des Friedens, schützt den Gerechten nach Gottes Willen; er
schützt zwei Teile zu Kaiomorts Samen, zum männlichen Gliede
und zur Seele.

21. Parvand ist ein weiblicher Ized.

22. Rameschne-kharan ist der Ized des Glücks, der reine
dauernde Freuden giebt.

23. Raschne-rast, der Ized der Wahrheit und Redlichkeit,
ist herrlich und weise, sieht scharf und weit und schützt die Erde.
Zehntausende himmlischer Geister begleiten ihn; er hat tausend
Kräfte und zehntausend Augen.

24. Serosch ist der Ahuramazdâ der Erde, weil er ihr König
ist. Er ist auf dem Gipfel der Welt über alles erhaben, lebendig
und der wirksamste aller Izeds, der gehorsamste und am meisten
thätige. Er ist der Menschen Schutz, und durch seinen Dienst haben
sie das Gesetz.

25. Taschter. Sein Auge ist Gerechtigkeit und Güte. Er
ist der Ized des Regens und erscheint unter mancherlei Gestalten,
als Jüngling, als mutiges Pferd usw.; er belebt die ganze Natur
durch fruchtbare Gewässer und Regen.

26. Vad, der Ized des Windes, giebt Kraft und Mut.

27. Venant, Ized des Rigel[165], schützt im Mittage und giebt
Kraft und Gesundheit.


28. Zemiad giebt ewigen Thron, thut alles Gute, wenn sie
gepflegt wird, und ist ein weiblicher Ized.[166]

So viel über die himmlische Welt.

Die sichtbare Welt, Himmel und Erde, schuf Ahuramazdâ in
sechs Reihenfolgen, und die Amschaspands waren dabei thätig.

Zuerst schuf Ahuramazdâ das Licht zwischen Himmel und
Erde, die Fixsterne und Planeten.

Alsdann schuf er das Wasser, welches die ganze Erde bedeckte,
in die Tiefen der Erde stieg und durch den himmlischen Wind,
der es durchdrang wie der Geist den Leib, in die Höhen getrieben
wurde, damit sich Wolken bildeten. Darauf schloß Ahuramazdâ
dieses Wasser ein und gab ihm die Erde zur Grenze.

Hierauf ward die Erde, bei deren Schöpfung – wie auch
bei der des Wassers – Angrômainyus mit thätig war, denn diese
Elemente besitzen einen Teil Finsternis, und alle Finsternis kommt
von Angrômainyus. Albordj[167] wurde zuerst geboren, darauf die
übrigen Gebirge. Albordj ist der Erde Kern, Wurzel, Herz und
Nabel.

Ferner wurden die Bäume aller Art geschaffen. Im Anfang
ließ Ahuramazdâ einen Baum erstehen, aber der war dürr. Aber
der Amschaspand Amerdad, welchem Ahuramazdâ die Bäume anvertraut
hat, setzte den Keim dieses Baumes, als Taschter über die
ganze Erde Regen ausgoß, in Taschters Wasser. Darauf wuchsen
Bäume aus der Erde wie Haare auf des Menschen Haupt.

Zum Fünften wurden die Tiere geschaffen. Zuerst wurde
der Stier gebildet. Dieser starb, und aus seinem Schweif gingen
fünfzig Heilpflanzen hervor, die sich auf Erden mehrten. Die Izeds
brachten den Samen dieses Stieres in den Mondhimmel, durch
dessen Licht er gereinigt wurde, so daß Ahuramazdâ einen neuen,
schönen Körper daraus bildete, den er belebte. Hieraus wurde
ein neues Paar erzeugt, welches Vater und Mutter aller Tiergeschlechter
wurde, die auf Erden sind, der Vögel in den Wolken
und der Fische im Wasser.


Am Ende wurde der Mensch geschaffen, dessen Keim ebenfalls
dem Urstier, dem Vorbild aller lebenden und sich bewegenden
Geschöpfe entstammt. Der Urvater der Menschheit war Kaiomorts.[168]
Er war lichtglänzend mit zum Himmel schauenden
Augen, rein durch seinen Feruer und lebte noch dreißig Jahre nach
dem Tode des Urstiers. Als er starb, weissagte er den künftigen
Triumph des Menschengeschlechts über Angrômainyus. Bei seinem
Tod ließ er seinen Samen zurück, den die Sonne reinigen, und von
welchen Neriosengh zwei Teile und Sapandomad den dritten aufbewahren
mußte. Aus diesem Samen erwuchs der Baum Reivas
aus der Erde, welcher ein Zwitter[169] war, anzusehen, wie zwei, die
aufs Innigste vereinigt sind. Ahuramazdâ bildete diesen Baum
zum Doppelmenschen um, worauf er anstatt Früchte zehn Menschenpaare
trug. Das erste Paar war Meschia und Meschiane,
die Stammeltern des Menschengeschlechts. Sie waren anfangs rein
und unschuldig, und der Himmel sollte ihnen werden, wenn sie rein
wären in Gedanken, rein und demütig im Herzen, rein in ihren
Thaten. Anfangs waren sie das und erkannten Ahuramazdâ als
den einzigen Schöpfer aller Dinge und beteten auch keine Dews
an. Sie lebten aber schon in dem Jahrtausend, da Angrômainyus
Gewalt hatte, Böses unter das Gute zu mischen, und so wurde
zuerst das Weib Meschiane und darauf Meschia von Angrômainyus,
der sich der Gedanken und Begierden ihres Herzens bemächtigt
hatte, verführt, und beide wurden Darvands (Sünder). Jedoch
vermehrte sich ihr Geschlecht durch immer neue Zeugungen.

Als Ahuramazdâ seine Schöpfung vollendet hatte, feierte er
ihr zu Ehren die himmlischen Gahanbars.[170]

Von der Lichtwelt Ahuramazdâs wenden wir uns zur finstern
Welt des Angrômainyus.

Angrômainyus, der grundarge Feind Ahuramazdâs und alles
Guten, gedachte, sobald er nur könne, eine Reihe von Wesen zu
schaffen, die ihm ähnlich sind, Feinde Ahuramazdâs und aller reinen
und guten Geschöpfe wie er, und die wie Angrômainyus aus dem
innern Quell der Bosheit und Feindschaft an Zerrüttung der Welt
Ahuramazdâs arbeiten. Wie auf Erden Tier gegen Tier ist, so
ist im Reiche der unsichtbaren Wesen Geist gegen Geist. Die ersten
sieben Dews sind das im Reiche der Finsternis, was die Amschaspands
im Reiche des Lichts sind. Jeder hat seinen besondern
Namen und einen besondern Widersacher unter den Amschaspands,
mit dem er zunächst zu kämpfen hat. Die sieben Erzdews[171] sind an
die sieben Planeten gekettet. Sie kommen von Norden, sind männlichen
und weiblichen Geschlechts, und alle Übel kommen von ihnen.
Jeder ist eine besondere Quelle eines besonderen Übels; andere
Dews wiederum sind deren Gehilfen, gerade so wie die Amschaspands
ihre Gehilfen (Hamkars) an den Izeds, und diese wieder
an den geringeren Izeds besitzen. Sie erscheinen unter allerlei
Gestalten auf der Erde, als Schlange, Mensch, Wolf, Fliege &c.

Am Ende der Welt und Zeit sollen alle Dews bis auf Angrômainyus
ausgerottet werden.

Ihre Zahl ist – wie die der guten Geister – über zehntausendmal
zehntausend.

Folgende sind die wichtigsten:

1. Akuman, welcher unter allen Dews zuerst von Angrômainyus
geschaffen wurde. Er ist der Widersacher Bahmans, in
seinen Gedanken ganz Gift und der häßlichste der Dews. Er
plagt vorzüglich die gut und edel lebenden Menschen.

2. Aresch, der Dew des Neids.

3. Aschmogh, raubt alles Gute von der Erde und bringt
dafür alles Böse. Das Wort der Wahrheit ist ihm wegen seiner
außerordentlichen Grundbosheit unerträglich. Er heißt auch die
zweifüßige Schlange.

4. Astuiad, der Dew des Todes, raubt den Toten die
Seele.

5. Boete besitzt und lähmt die Gelenke des menschlichen
Leibes.

6. Derevesch ist der Dew der Armut.

7. Djadu ist der Dew der Magie.


Dies sind die sieben Erzdews. Weiter folgen:

8. Dje, Dew der Unreinigkeit.

9. Eghetesch, Dew der Zerrüttung des Herzens.

10. Eschem, Dew des Neides, Goschoruns Widersacher.

11. Epeosche, erscheint in Gestalt eines Pferdes.

12. Kesosch, giebt Zwerggestalt.

13. Khevezo ist der Besitzer der Toten.

14. Khiveh ist der Feind des Feuers und Wassers.

15. Xonde ist der Dew der Trunkenheit.

16. Nesosch besitzt ein ganzes Heer von Dews, die nach Norden
schwärmen.

17. Pretesch ist der Dew aller Falschheit und Lästerung.

18. Sor ist Seroschs Widersacher.

19. Vaziresch besitzt die Toten.

20. Vato ist der Dew der Ungewitter.

21. Verin ist der Dew der Regengüsse.

22. Zaretsch ist der Allverderber.

Dies sind die wichtigsten Dews. Fast jedes Laster, jede böse
Neigung, jede Plage und Krankheit hat ihren Dew. Jeder Wohlthäter
unter den Amschaspands und Izeds hat mit vielen und
namentlich mit dem ihm entgegengesetzten Erzdew zu kämpfen.

Die neun Häupter der Druschts sind:

1. Angrômainyus, der Widersacher Ahuramazdâs.

2. Akuman, der Widersacher Bahmans.

3. Ander, der Nebenbuhler Ardibeheschts.

4. Savel, der Nebenbuhler Schahrivers.

5. Tarmad, der Gegner Sapandomads, der Druscht des
Stolzes.

6. Tarik, der Gegner Chordads.

7. Zaretsch, der Gegner Amerdads.

8. Eschem, einer der schlimmsten Druschts, Druscht der Gewaltthätigkeit,
Gegner des Serosch, Dämon der Grausamkeit, welcher
Ahuramazdâs Volk mit ganz besonderem Grimm bekämpft.

9. Aschmogh, raubt alle Güter, schwächt und kränkt die
Menschen und verursacht alle Übel der Erde. Er weiß, daß Avesta
das wahre Gesetz Ahuramazdâs ist, weigert sich aber infolge seiner
grenzenlosen Bosheit dasselbe auszuüben.


In dem beständigen Kampf der guten und bösen Geister,
Menschen und Kräfte, liegt nun die Mischung des Guten und Bösen,
wie sie in der Welt in Erscheinung tritt. Alles Gute, alle lebendige
Kraft und Wirkung stammt von Ahuramazdâ und führt wieder
zu ihm zurück. Die Thätigkeit eines jeden Wirkenden, sei er auch
der Unterste der unendlichen Kette, reicht in ihren Folgen wie in
der Kette ihrer Ursachen bis hinab in die „unbegrenzte Zeit[172]“.
– Ebenso verhält es sich mit dem Bösen. „Die Welt der Übel“
ist unter gute und böse Prinzipien, Wesen und wirkende Ursachen
verteilt. Des Guten ist nur soviel vorhanden, als wirkende Ursachen
sind und Angrômainyus mit seinen Dews geschlagen wird.
Deshalb betrachtet sich der Anhänger Zoroasters als einen Krieger
Ahuramazdâs, welcher nicht sündigen kann, ohne alle guten Izeds
zu betrüben, die Kräfte des Guten in der Welt Ahuramazdâs zu
schwächen, und keine Todsünde begehen, ohne selbst ein Darvand,
ein Glied der Welt des Angrômainyus zu werden.

Der Tod ist durch Angrômainyus durch die Sünde des ersten
Menschenpaares in die Welt gebracht worden. Er erlöst den Anhänger
Zoroasters von seinem Streit gegen Angrômainyus. Wenn
er in seinem Leben treu war im Streit und rüstig durch Tilgung
des Bösen gegen Angrômainyus und die Dews kämpfte, so hat
er vom Tod nichts zu fürchten. Er geht über die Brücke Tschinvad
zur Ruhe und Seligkeit ein.

Sofort nach seinem Abscheiden eilen die Dews herbei und
wollen sich seiner Seele bemächtigen. Ist sie aber gerecht und
rein und hat sie sich im Leben die Izeds zu Freunden gemacht,
so sind diese zu ihrem Schutz bereit. Die Seele des Gottlosen aber
ist von allen verlassen, und da sie sich in ihrer Ohnmacht nicht
selbst wehren kann, so wird sie der Raub der Dews. Einige Tage
nach ihrem Hinscheiden kommt sie an die große Brücke Tschinvad,
welche die Scheidewand und Verbindung zwischen dieser und jener
Welt bildet. Hier untersuchen Ahuramazdâ und Bahman den
Wandel des Menschen und verweisen ihn, wenn sich Gutes und
Böses annähernd die Wage halten, zu einem Mittelaufenthalt
bis zur Auferstehung, der je nach dem Wandel mehr oder weniger
selig oder von Unseligkeit und Angst erfüllt ist.[173] – Spricht Ahuramazdâ
Lob und Preis über des Menschen Leben, so wird er
von den heiligen Izeds über die Brücke in das Land der Freuden
geführt, wo er einer fröhlichen Auferstehung wartet. Im andern
Fall kann er nicht über die Brücke und muß in den Duzakh, den
seine Thaten verdienen.

Zuletzt erfolgt die Auferstehung der Toten. Gute und
Böse sollen auferstehen, und Erde und Flüsse sollen die Gebeine
der Menschen wiedergeben. Ahuramazdâ will sie zusammensetzen
und mit Fleisch und Adern überziehen und neu beleben.[174] Gute
sollen sich zu Guten und Böse zu Bösen gesellen. Darauf soll die
ganze Natur so neu werden wie der Mensch an Leib und Seele.
Nun folgen noch nach einem von der „anbeginnlosen Zeit“ festgestellten
Ratschluß Versuche, den Sündern die Thore Gorotmans
aufzuschließen. Wenn die Verdammten durch Strafen im unterirdischen
Duzakh geläutert und gedemütigt worden sind, so müssen
sie durch Feuerströme geschmolzenen Metalls, wo sie die letzte
Reinigung erfahren; alsdann genießen sie mit den Gerechten die
endlose Seligkeit. Die ganze Natur ist alsdann am Endziel ihrer
Bestimmung angelangt und Licht geworden. Selbst Duzakh ist
nicht mehr, sondern ist Paradies geworden. Das Reich des Angrômainyus
ist zertrümmert und das des Ahuramazdâ Alles in Allem
geworden. Das Gesetz Ahuramazdâs herrscht allein im Weltall und
ist das alleinige Element, in dem die Geschöpfe aller Stufen und
Arten leben und weben. Ahuramazdâ, im Gefolge die Amschaspands,
und Angrômainyus, von den vormaligen Erzdews begleitet,
bringen dem Urwesen Zrvâna-akarana die Opfer ewigen Lobes.
Dies ist das Ende der begrenzten Zeit.



Zweites Kapitel.

Der zoroastrische Kultus.

Die Anbetung Ahuramazdâs, die Liebe gegen alles von ihm
kommende, tödlicher Haß gegen Angrômainyus und sein Reich ist
die erste Pflicht des Avestabekenners.

Liebe und Haß, Sympathie und Antipathie sind die causa
movens des Parsismus, wie alles Bestehenden. Der Anhänger
Zoroasters muß alles Gute, die sichtbare und unsichtbare Lichtschöpfung
Ahuramazdâs lieben, das Reich des Angrômainyus aber
hassen und bestreiten, so lange ein physisches und moralisches Übel
zu bekämpfen ist.

Ahuramazdâ ist Licht, sein Reich ist Licht, sein religiöses System
ein Lichtsystem, und der ganze Kultus bezweckt die Verherrlichung
Ahuramazdâs, wobei seine Glorie erkannt und durch Vermehrung
des Lichtes Lebensgenuß und Lebensmitteilung vermehrt werden.
Dies ist das Wesen der Religion Zoroasters, der heilige Dienst
des lebendigen Worts.

Die Erkenntnis Ahuramazdâs ist die erste Pflicht des Parsen,
der Anfang und das Ende seiner Bestimmung, die Grundlage
seines Denkens, Thuns und Lassens in der sichtbaren und unsichtbaren
Welt. Ohne Ahuramazdâ würde alles Nacht sein, tot und
öde, durch ihn ist der Parse, was er ist, und hofft in alle Ewigkeit
an Kraft und Licht, Leben und Güte zu wachsen.

Ahuramazdâ muß erkannt werden als Gott und Schöpfer aller
guten Wesen. Er ist seinem Wesen nach Licht; Licht aber ist Leben,
Lebenskraft, Güte und Urwort. Aus ihm strömt Licht, Leben, Geist,
Kraft, Güte und Wahrheit über das ganze von ihm geschaffene
Weltall aus. Er muß erkannt werden als der allein alles Belebende,
der alles zu Licht und Leben macht und Güte und Seligkeit
zu erkennen und genießen giebt.

Darum preisen auch die Gebete des Zendavesta alle Geschöpfe
Ahuramazdâs hoch, alle Izeds, alle reinen Menschen, reine Tiere
und Pflanzen. Denn alle leben mehr oder minder im Lichte Ahuramazdâs,
durch seine belebende Geisteskraft. Selbst Bahman, der
höchste Amschaspand und seinem Wesen nach Ahuramazdâ am
nächsten stehend, bekennt in seinen Lobgesängen, daß er seinen Verstand,
sein Licht, seine Weisheit und vielzeugende Kraft nur von
Ahuramazdâ habe.

So muß Ahuramazdâ erkannt werden im Himmel und auf
Erden von allen Wesen, die ihn erkennen können.

Die Verehrung Ahuramazdâs muß aber zur That, zu lebendigen
Handlungen werden. Das Bild des Lichtes, welches
ohne Unterlaß leuchtet, wärmt, belebt und wirksam ist, muß die
ganze Empfindung durchdrungen haben und thätig sein. Obgleich
Zoroaster in der heiligen Höhle seinen Geist nach orientalischer
Sitte lang in tiefe Betrachtungen versenkt hatte, so gebietet er doch
unähnlich dem indischen Quietismus keine empfindungslose Geistesstille,
keine Abtötung des Leibes, um durch Versenkung in die Gottheit
nur Geist zu werden. Bei ihm ist alles Leben und That,
Wachsamkeit und reger Dienst des Göttlichen bei Tag und Nacht.
Deshalb auch konnte er durch das Judentum und Christentum so
unendlichen Einfluß auf die Völker der kaukasischen Rasse gewinnen,
welcher der faule Buddhismus gänzlich zuwider ist.

Nach dem Zendavesta ist alles Lichte und Reine, alles, was
Leben besitzt und Leben mitteilt, gut; die ganze Welt Ahuramazdâs
mit allen in ihr lebenden Wesen ist gut, alles durch Gedanken,
Wort und That Belebende ist gut. Zoroaster faßt alles, was
im einzelnen Wahrheit, Güte, Liebe, Leben, Kraft, Geist, Segen
und Seligkeit ist, in dem Worte Licht zusammen. Darum schreibt
er auch allen Wesen einen Glanz, einen Lichtschein zu, dem
Baume wie dem edlen Menschen, dem nützlichen Tier wie dem
Amschaspand. In allen Wesen und Geschöpfen Ahuramazdâs ist
Licht, und der Glanz eines Geschöpfes ist der Inbegriff seines
Geistes, seiner Kraft und seiner Lebensregungen als Funken der
Gottheit. Je nach Maßgabe der Beschaffenheit dieser Funken ist
der Grad des Glanzes größer oder geringer. In Ahuramazdâ
vereinigt sich alles, darum ist sein Glanz der höchste und vollkommenste.
Da nun der zoroastrische Kultus nur den Zweck hat,
Ahuramazdâ in seiner Schöpfung zu verherrlichen, so muß der Parse
alles vom Schöpfer des Lichts kommende Gute lieben, verehren und
sich ihm gefällig zu machen suchen. Vor allen Dingen aber muß er
Ahuramazdâ in Gedanken, Worten und Thaten anbeten. Kein Wesen
darf er gleich Ahuramazdâ verehren außer Zrvâna-akarana, die zuweilen
auch der Urgrund und Abgrund aller Wesen genannt wird.

Nach dem Schöpfer alles Guten muß aber sein Geschöpf, die
Welt, wie sie von den Menschen erkannt wird, je nach der Stufe
der Hoheit, Würde und Vollkommenheit der Dinge geliebt und angerufen
werden; denn die Welt enthält, soweit sie gut ist, lauter
Söhne Ahuramazdâs, von Ahuramazdâ geliebte Geschöpfe, in welchen
er sich mit Wohlgefallen widerspiegelt, über die er sich freut wie
beim Anbeginn der Dinge, da alles durch ihn geboren ward.
Darum richtet der Parse sein Gebet zuerst an die Amschaspands,
die ersten Abdrücke Ahuramazdâs, die Nächsten seines Glanzes und
die Ersten an seinem Thron. In den an sie gerichteten Gebeten
und Lobpreisungen werden die besonderen Eigenschaften eines
jeden gerühmt, und sie werden um Schutz, Hilfe und Segen angerufen,
je nachdem ihnen Ahuramazdâ die verschiedenen Teile der
Schöpfung anvertraut hat.

Hieraus, wie aus den übrigen Anrufungen der Geschöpfe ergiebt
sich, worin deren Verehrung besteht. Sie besteht darin, daß
ein jedes Geschöpf für das erkannt wird, was es ist, daß dies in
der Form eines Gebetes bekannt wird, und daß man von jedem
Geschöpf, je nach seinem Daseinszweck die Wohlthat erbittet, welche
zu erteilen ihm von Ahuramazdâ anbefohlen ist.

Der Zoroastrismus personifiziert im Geiste des alten Orients
die guten oder bösen Eigenschaften der Dinge in guten oder bösen
geistigen Wesen und glaubt z. B. seine Dankbarkeit für die wohlthätigen
Eigenschaften des Wassers nicht besser beweisen zu können,
als wenn er dieselben in einem an den Ized des Wassers gerichteten
Lobhymnus preist, wobei indessen Ahuramazdâ ebensowenig
vergessen wird, als wenn er von einem Ized oder dem ihm geweihten
Gegenstand dessen wohlthätige Wirkungen erbittet.


Das Gebet an die himmlischen Geister bezieht sich genau auf
ihre Eigenschaften wie Funktionen und – wenn es Himmelskörper
sind – auf die Zeit ihrer Erscheinung. So wird z. B. die Sonne
nur bei Tag angerufen, der Mond aber bei Tag und bei Nacht.

Die Sonne als Quell alles Lichtes, die alles mit Leben und
Freude erfüllt, wird als sichtbares Bild Ahuramazdâs angerufen,
als König des Himmels, der ohne Ruhe im Lauf ist wie ein Held.

Die Anrufungen sind je nach den Tageszeiten verschieden.
Das Morgengebet geht dahin, daß Ahuramazdâ seinen Glanz erhöhen
wolle wie der Sonne Glanz, und das Abendgebet, daß der
Beter durch Ahuramazdâs und aller Izeds Schutz seinen Lebenslauf
vollenden möge wie der himmlische Glanzkönig, um in Gorotman
einzugehen. Mithra wird in allen Gebeten nach seinem reinen
Glanz als Befruchter der Erde gepriesen, welcher Nahrungssaft
über die ganze Natur ausgießt, als Urheber des Friedens, als
mächtiger Streiter wider alle Dews des Streites, des Krieges und
der Zerrüttung. Endlich richtet der Parse sein Gebet an den eigenen
Feruer und den aller reinen Menschen. Diese Feruer werden schon
im irdischen Leben eng verbunden gedacht als Glieder jener lebendigen
Gemeinde, welche in Gorotman noch mehr eins werden soll.
Auch die Tiere werden unter Hinweisung auf Ahuramazdâ gepriesen,
und der Gedanke an den himmlischen Stier, von welchem
alle Menschen, Tiere und Pflanzen kommen, giebt diesem Gebet
Leben und inneres Gewicht.

Endlich wird alles von Ahuramazdâ kommende gepriesen:
Feuer, Wasser und Bäume, so namentlich das heilige Altarfeuer
Behram, das heilige Wasser Zare, welches auf dem Urberg Albordj
entspringt, und der heilige Hombaum, aus welchem der Lebenssaft
das Wasser der Unsterblichkeit hervorquillt.

Nach der Anbetung Ahuramazdâs und der Hochschätzung aller
wohlthätigen und reinen Geschöpfe befiehlt der Zendavesta die
Ausübung des Guten in Reinigkeit des Gedankens, des Wortes
und der That. Der Mensch soll im ganzen Verhalten des äußern
und innern Menschen wie Licht sein und wirken. Dies ist der beste
Beweis für die zu Ahuramazdâ getragene Liebe. Er soll wirken
wie das Licht, d. h. wie Ahuramazdâ, die Amschaspands, die Izeds,
wie Zoroaster und die reinen Menschen, in denen Ahuramazdâ sich
gefällt, weil sie ihm ähnlich sind. Je mehr Lichtreinheit und Güte
ein Mensch in seinem Wesen ausdrückt, um so näher sind ihm die
himmlischen Geister, um so mehr können sie ihn lieben und zu
seinem Dienst bereit sein. In diesem Geist muß man auch gegen
die Menschen auf Erden handeln und wie die Izeds alles mit
Wohlthätigkeit segnen, so muß der Mensch die Natur zu veredeln
und überall Lebenslicht und Fruchtbarkeit auszustreuen suchen. In
diesem Sinn speist er die Hungrigen, pflegt die Kranken, beherbergt
die Wanderer, bepflanzt die Wüste mit Bäumen, tränkt die Erde
und besäet sie zur Freude der heiligen Sapandomad mit reinem
Samen; er sorgt für die Nahrung und Fortpflanzung der Tiere,
stiftet Ehen usw. Dies alles thut er, damit er nicht Finsternis sei,
sondern Licht werde und die Finsternis durch sein wohlthätiges
Licht erleuchte, daß das Wüste fruchtbar werde, das Schwache stark
und das Tote lebendig.

Der zweite Teil des Ahuramazdâdienstes besteht im Streit
gegen Angrômainyus und seine Anhänger, im Haß gegen alles
Böse und der Unterdrückung des physischen und moralischen Übels.
Jeder Parse muß Angrômainyus, den Thronfürsten der Finsternis,
Vater alles Bösen, durch Gedanken, Wort und That, so sehr verwünschen
und hassen, als er nur Kraft zu hassen hat. Wer Angrômainyus
und seine Gesellen anbetet, und als Darvand thut,
was die Dews thun, liebt was sie lieben, in irgend welcher Weise
ihre feindlichen Absichten fördert, ihre Einflüsse erleichtert und vermehrt,
der ist verwünscht an Leib, Seele und Vermögen; Flüche
ruhen auf ihm zu Tausenden. Zum Streit gegen Angrômainyus
gehört besonders noch, daß der Anhänger Zoroasters bekenne,
von Angrômainyus und den Dews komme alles Böse her.

Zu den Anhängern des Angrômainyus gehören besonders die
Zauberer, welche Zoroaster als Hände und Füße, Augen und Zungen
von Angrômainyus betrachtet. Um so höher das Ansehen der Magier
beim Volke gestanden hatte, um so mehr verwünscht Zoroaster
ihr Thun. Sie hören und Gemeinschaft mit ihnen haben, ist
Fluch und Verdammnis; sie verfolgen und vertreiben, ist die Freude
Ahuramazdâs und aller Izeds und Segen für alle Menschen und
Geschöpfe.

Eine That ist edel, wenn die Dews dadurch erbittert werden,
und bei jedem amschaspandähnlichem Thun möchten sie vor Bosheit
und Zornwut ohnmächtig werden; jeder Anblick einer reinen hochstrebenden
Seele – wie z. B. die Zoroasters – macht sie mutlos
und blaßgelb. Thaten des Lichts, reine, edle Werke sind das beste
Mittel, das Beginnen der Dews zu zerstören. Was die Dews verheeren,
muß der Anhänger Zoroasters blühend machen. Die Dews
lehren den Menschen das Gesetz Duzakhs und der Finsternis; der
Mensch dagegen muß das Wort des Lebens überall lebendig machen
und das Gesetz des Lichts und der Wahrheit in Gang bringen.
So wie bei der Verehrung Ahuramazdâs nichts als die That gilt,
so ist der Kampf gegen Angrômainyus und sein Reich ganz That
und Streit durch Gebet im lebendigen Wort, durch Reinheit der
Seele und des Leibes und durch Vertreibung der Dews, wo sie
oder ihre Anhänger sich einfinden sollten.

Nach dem Zendavesta ist der Zweck der Religion Lichtwerdung
der ganzen Schöpfung Ahuramazdâs, Triumph des Guten,
des Lichts der Wahrheit und des Lebens, sowie Zerstörung des
Todes, der Finsternis und Unseligkeit.

Der Anhänger Zoroasters ist nicht der Ansicht, daß er für sich
und Ahuramazdâ für Alle sorgen müsse, sondern betrachtet sich als
ein Glied der lebendigen Gesellschaft, das nur dann gesund ist,
wenn der ganze Körper in Gesundheit und Stärke blüht. Er
wacht über die Mitanbeter Ahuramazdâs mit der gleichen Sorgfalt
wie über sich selbst, denn je mehr durch ihn die ganze Schöpfung
zum Licht emporgehoben wird, desto glücklicher ist sein Zustand.
So thun Ahuramazdâ wie die Izeds, und der Parse muß ihr Thun
nachahmen. Ahuramazdâ, seinem Wesen nach ganz Licht und Leben,
hat bei seiner Schöpfung und Regierung der Welt nur den Zweck,
daß dieselbe Licht und Leben werde, und alle Glieder seines Reiches,
jedes nach seiner Stellung zum Ganzen, zu Reinheit, Wahrheit,
Vollkommenheit und Seligkeit gelange, deren es fähig ist, und alles
gewonnen werde und nichts verloren gehe, daß alles in Ahuramazdâ,
dem Schöpfer und Urquell alles Lichts und aller Güte,
zuletzt zusammenfließe.

Das Licht muß immer im Kampf sein mit der Finsterniß, und
Ahuramazdâ mit dem zahllosen Heer seiner Kräfte ist ohne Unterlaß
geschäftig, die Mächte, Wirkungen und Geschöpfe von Angrômainyus
täglich zu schwächen, sein Volk zu retten und zu reinigen
von allen physischen und moralischem Übel, wo eins das andere
erzeugt, eins das andere verschlingt, und jedem seines Volkes durch
Verleihung von Kraft im Kampfe beizustehen. Dies ist das tägliche
Geschäft Ahuramazdâs, und darum soll jedes Glied seiner
Welt durch seine Kräfte in seiner Sphäre thun, was Ahuramazdâ
im ganzen All seines Reiches für alle Geschöpfe und durch die
ganze Fülle seiner Licht- und Lebenskräfte vollendet.

Im Zendavesta wird die allgemeine Harmonie alles Lebendigen,
die Existenz eines Lebens in der ganzen Schöpfung gelehrt. Alle
Einzelheiten, welche Zoroaster dem Schöpfer alles Guten beigelegt,
einigen sich im Begriff der Allbelebung, der Allschöpfung und Allbeseligung,
dessen Geist, Wort und Kraft durch alle Glieder des
Lebens und Webens der Schöpfung dringt, der in allen Gliedern
wohnt und sie alle leben, fühlen, thun und wachsen läßt wie der
menschliche Lebensgeist den menschlichen Organismus. Was nun
Ahuramazdâ für das All der Schöpfung ist, das soll jeder Ahuramazdâverehrer
in seinem Wirkungskreis sein, wobei er allezeit den
großen Zweck Ahuramazdâs im Auge haben muß, der das Ganze
zu Einem machen will, voll Harmonie, Leben, Wahrheit, Licht und
lebendiger Wirksamkeit.

Die ganze Schöpfung ist ein Wesen, worin alles in Harmonie
verbunden ist von Glied zu Glied, von Ursache zu Ursache, von
Wirkung zu Wirkung. Besonders werden alle Izeds, die Feruers
des Lichts und alle Seelen reiner Menschen als eine lebendige
Gemeinde, als das Volk Ahuramazdâs vorgestellt, worin derselbe
König und Haupt ist und in allen und durch alle wirkt. Kein
Geschöpf kann im Licht der Wahrheit leben und wahre Seligkeit
genießen, wenn es nicht ein Teil dieser Gemeinde der Lebendigen
ist. In der lebendigen Gemeinde der Ahuramazdâdiener
hat ein jedes Glied einen Teil der Kräfte des Alls. Diese Kräfte
sind Kräfte des Lebens und kommen von Ahuramazdâ; sie müssen
gebraucht werden, wozu sie dienen, zur Zerstörung des Bösen
und Schaffung des Guten. Der Anhänger Zoroasters muß fortwährend
Licht schaffen, sonst weicht Ahuramazdâ von ihm und er
selbst hört auf ein Lebendiger zu sein. Jedes Glied der lebendigen Gemeinde
hat eine von Ahuramazdâ ihm angewiesene Wirkungssphäre, welche
er durch sein Licht beleuchten und den Samen seiner guten Thaten
befruchten und beleben muß, sonst wird sie öde Wüste, Sphäre der
Finsternis und des Todes. Der Wirkungskreis eines jeden Wesens
in Ahuramazdâs Lichtwelt liegt in der Sphäre, worin er lebt. So
wirkt Bahman nicht in der Sapandomads, die Sonne nicht in der
des Mondes, und der Priester nicht in der Sphäre des gemeinen
Parsen. Wenn ein jeder Wirkende in der Kette lebendiger Ursachen
sich und was um ihn ist belebt, so ziehen alle übrigen
Glieder aus seiner Fülle Lebenssaft an sich und teilen ihn wieder
mit; er macht vielen ihr Wirken leicht und sie wieder ihm. Deshalb
muß jeder Parse für Alle beten; der Priester muß durch die
Fülle seiner guten Handlungen und durch die Erfüllung aller
Pflichten Ahuramazdâ und Zoroaster nachahmen und so ein Beispiel
für das Volk und zum Segen für alle Stände werden. Vom Ackerbautreibenden
wird beständige Sorge für seine Ländereien und Herden
begehrt, damit er ein Quell des Überflußes für Viele werde.

So wie im himmlischen Reich Ahuramazdâs jeder Ized seine
Verrichtungen mit Freude und Leichtigkeit thun kann, weil sie sie
alle freudig thun, so soll nach dem Zendavesta ein jedes Glied
eines jeden Standes im sichtbaren Reich Ahuramazdâs auf Erden
die Pflichten seiner Sphäre ganz und mit Reinigkeit, Lust und Leben
thun, damit alle sie thun können, und diese Gemeinde der Ahuramazdâverehrer
auf Erden ein Abbild sei der lebendigen Gemeinde des
Himmels, und sie immer höher gehoben und weiter gefördert werde,
bis sie im großen All des Lichtreiches von Ahuramazdâ aufgeht.

Ein jedes Glied der Gemeinde der Ahuramazdâdiener hat den
Zweck, vollkommen zu werden; aber wie die Vollkommenheit
des Auges nicht die Vollkommenheit des Ohrs ist oder der Hand
oder des Fußes, so hat auch in der lebendigen Gemeinde jeder
Obere wie jeder Untergeordnete eines jeden Standes eine besondere
Bestimmung, und im besten Erreichen seiner Bestimmung besteht
seine Vollkommenheit, darin beruht sein Glanz, seine Güte, sein
Leben und sein Licht. Und obgleich der Glanz des Kriegers nicht
wie der Glanz des Priesters, noch der Glanz des Unterthanen wie
der Glanz des Königs, so hat doch ein jeder seine Vollkommenheit,
und darin beruht sein Ruhm und Glanz. Wenn alle sind,
was sie sein sollen, so fließt daraus die Verherrlichung Ahuramazdâs
wie die Lichtwerdung der ganzen guten Welt. Alsdann freut
sich die ganze Gemeinde im Lebensgenuß, ein jedes Glied im Leben
aller genießt und giebt zu genießen, jedes für alle und alle für jedes.

Es soll also jeder Anhänger Zoroasters als Glied der lebendigen
Gemeinde die Verherrlichung Ahuramazdâs zum ersten und letzten
Zweck haben sowohl für sich in dieser Welt dadurch, daß er sich
von allem Bösen des Leibes und der Seele reinigt, Angrômainyus
und seine Diener im ganzen Reich der Finsternis bestreitet, Licht
wird und Licht schafft; und in der künftigen Welt, daß er als
treuer Diener Ahuramazdâs ewiges Leben genieße, ewig Ahuramazdâ
gefalle, und im Licht lebe und webe. Er soll aber auch
die Verherrlichung Ahuramazdâs zum ersten und letzten Zweck haben
für Andere, daß er die ganze Schöpfung verehre, in ihr Ahuramazdâ
überall finde und mit sich die Geschöpfe verschiedener Art
veredle, die Geister nach ihrer Hoheit, nach ihrem verschiedenen
Glanz, nach ihrer mannigfaltigen Wohlthätigkeit rühme und hoch
erhebe und in ihnen lebendige Muster seines ganzen Verhaltens
erkenne. Die Menschen verehre und veredle er dadurch, daß er
für ihr Heil in diesem und jenem Leben sorge, für sie bete und
über sie wache, damit sie ihre Pflichten thun. Er nähre die Tiere,
ziehe sie auf und sorge, daß alle guten Geschöpfe auf Erden sich
vermehren und die Elemente rein erhalten bleiben, damit von Tag
zu Tag alles in Licht und Reinheit, Lebensgenuß, Güte, Freude
wachse, und er mit allem, was ihn umgiebt, von Tag zu Tag edler
werde und von Finsternis zum Licht, vom Tod zum Leben, von
der Materie zum Geist sich entwickle und alles mit sich emporhebe
in die Nähe Ahuramazdâs, damit alles eins werde und eine Seligkeit
des Lebens genieße.

Zur Erreichung dieses Zwecks schrieb Zoroaster einen Kultus
vor, dessen genaue und sorgfältige Ausübung das Mittel dazu ist.

Zoroasters Gesetz ist der Körper des Urworts[175], das vor
allen Wesen war, und ist als fortwährend schaffende göttliche Geistessprache
im Zendavesta wahrhaftig aufbehalten. Das Wort war
das Urwesen, durch welches alle Wesen geworden sind, was sie
sind. Es ist eins mit der Lebenskraft und dem göttlichen Wesen,
insofern es ganz Licht, Geist und Kraft des Lebens ist und alles
belebt, sobald Ahuramazdâ haucht. Insofern Gottes Natur ganz
Leben und Lebenskraft ist und weder von Anfang noch von Ende
weiß, heißt Gott das Urwort, und insofern Gottes Geist dieses
Wort spricht und durch dieses Sprechen außer sich andern Wesen
außer sich Sein, Leben und Wirksamkeit, d. h. Licht mitteilt, heißt
dieses Sprechen Gottes auch Wort, Wort der Belebung, lebendige
Geistessprache Gottes. Die Sprache Gottes ist blos geistig,
ein unsichtbarer Zug der göttlichen Willenskraft, der aus dem
Mittelpunkt der Gottheit in die Izeds übergeht und zugleich die
Kraft zu beleben und zu schaffen mit sich führt. Diese Sprache
verstehen die Izeds vollkommen, denn sie ist die unmittelbare Anschauung
der Dinge, das Gefühl des Willens, wie es in Gott war
und das aus Gott in sie überging, was keine Menschenzunge aussprechen
kann. Die Izeds und Feruers selbst reden unter sich diese
Sprache innerer Empfindung und Anschauung, die Menschen aber
sprechen mit dem von der Zunge gefaßten Wort miteinander,
darum wissen sie auch nicht, wie Gott spricht, und was die Sprache
und das Wort Gottes ist. Dieses Wort heißt auch das erste
Gesetz, die höchste Weisheit, Ahuramazdâs ursprünglichstes Element,
das mit dem Urlicht so zu sagen eins ist, der Ausfluß und
die Seele Ahuramazdâs, denn es enthält gewissermaßen die wahren
Elemente Gottes; es ist das ewige „Ich bin“, vor dem Beginn
aller Dinge vorhanden, ewig die Vollkommenheit selbst, Licht, schrecklich,
lebendig und schnell. Ahuramazdâ sprach es, und alle Wesen
wurden. Er spricht es von Augenblick zu Augenblick, und dadurch
kommt aller Überfluß, alles Gute, aller Samen des Lichts in die
Welt; alle Dinge in der Welt sind nur ausgesprochene Worte
Ahuramazdâs. Wie Ahuramazdâ das Wort der unbegrenzten
Ewigkeit ist, so ist die ganze Welt sein Wort, und alles, was die
Izeds wirken, ist ihr Wort.

Dieses Wort wurde unter der Hülle des Gesetzes den Menschen
offenbart, oder – besser gesagt: der Schöpfer aller Dinge wollte
den Menschen Erkenntnis und Licht der Natur der ewigen und in
jedem Augenblick neu schaffenden Gottheit geben und redete deshalb
zu den Menschen in menschlicher Sprache, die sie verstehen
konnten, und so wurde das Gesetz, das im Zendavesta, das himmlische,
göttliche Gesetz genannt wird, das Gesetz des Lichts, der
Wahrheit und des Lebens.

Die Gottheit hat sich schon vor Zoroaster offenbart und offenbart
sich nach ihm, aber Zoroaster ist ihr vornehmster Prophet.

Der Hauptinhalt des ganzen Gesetzes besteht in den Worten:
Du mußt Ahuramazdâ, den König der ganzen Welt, erkennen in
Reinheit, seine Schöpfung hochschätzen, Zoroaster für den wahren
Propheten Gottes halten und das Reich des Angrômainyus zerstören.
Die Menschen sollen Gutes thun wie der erste der
Amschaspands, weise sein in ihrem Verstand, wahrhaftig in der
Rede, groß, edel und verstandvoll in ihrem Thun und Lassen.

Die einzelnen Vorschriften des Gesetzes bezwecken Ahuramazdâs
Reich im einzelnen und im ganzen zu verschönern, Licht, Leben,
Wahrheit und Seligkeit überall auszubreiten, und sind entweder
moralisch oder gottesdienstlich oder politisch-religiös.

Die moralischen Vorschriften beziehen sich auf die Seele, ihre
inneren und äußeren Wirkungen. Hier ist das Hauptgebot die
größte Reinheit des inneren und äußeren Lebens, Reinheit des
Gedankens, Reinheit des Worts und der That. Der Schwerpunkt
liegt auf dem Innern der That.

Die Reinheit des Gedankens, aus welcher Reinheit der Rede
und der That entspringt, ist die Richtschnur, nach welcher die Handlungen
bemessen und beurteilt werden müssen. Die Reinheit des
Gedankens verdammt alle bösen Begierden, welche aus den Keimen
Duzakhs entspringen. Jede unreine Lust hat ihren eigenen Dew,
wie jede Vollkommenheit und Tugend ihren besonderen Ized.
Jeder unreine Gedanke betrübt die Izeds und hindert sie dieser
Seele zu dienen, er schwächt das Licht und Leben der Seele und
macht, daß die Dews sich freuen und mehr Gewalt bekommen.

Die Reinheit des Worts besteht in der Güte und Wahrheit
der Rede, in der Harmonie zwischen Gedanken und Wort, Zunge
und Herz. In der Bezeichnung Reinheit der Rede wird im Zendavesta
alles zusammengefaßt, was in der Reinheit des Gedankens
liegt, nur daß die Rede unsern Nebenmenschen versinnlicht, was im
Herzen Edles, Wahres und Gutes verborgen liegt. Bekannt ist,
daß die alten Schriftsteller nicht genug die Wahrheitsliebe der
Perser zu rühmen wissen, und nach Herodot bedeutete die Lüge
bei den Persern bürgerlichen Tod, und die Jugend wurde von
früh an an die strengste Wahrheitsliebe gewöhnt. Im Zendavesta
heißt es sehr oft: „Sei wahrhaftig in deinen Worten!“ und von
allen Persern wird Reinheit, Edelmut, Hoheit im Denken und
Wahrhaftigkeit im Reden vorzüglich verlangt. Ahuramazdâ, dessen
Wort lautere Wahrheit ist, wird beständig als Muster aller Muster
gepriesen, und Mithra ist der spezielle Ized der Wahrheit in
der lebendigen Gemeinde; er ist der Schutzengel der Wahrheit, der
Einigkeit und des Friedens. Die Lüge gilt im Zendavesta als
das Häßlichste, wodurch der Mensch zum Dew wird; Angrômainyus
ist der Erzlügner und Vater aller Lügen.

Die Reinheit der That oder Gerechtigkeit ist der Tugendgeist
und die Lichtabsicht der Handlungen. Wie alles zwischen Ahuramazdâs
und Angrômainyus Reich, zwischen Licht und Finsternis,
Reinheit und Unreinheit geteilt ist, so auch die Thaten. Die Handlungen
haben Licht und Glanz, wenn der Geist des Gesetzes in
ihnen lebt, wenn der sie erzeugende Trieb auf Ahuramazdâ und
die Verherrlichung seiner Schöpfung durch Vermehrung des Guten
gerichtet ist. Alles dagegen, was nicht hierauf abzielt, ist das
Werk der Finsternis, ein Werk von Angrômainyus. Im Zendavesta
wird die Reinheit der Handlungen nicht durch viele subtile Regeln
bestimmt, sondern der Unterricht ist, weil die Vorschriften für Menschen
aller Stände bestimmt sind, so beschaffen, daß alle bei der Befolgung
des Gesetzes wissen können, wie sie aus reinen Trieben zu
handeln imstande sind. „Verehre Ahuramazdâ und sein glänzendes
Volk, das er im Anfang geschaffen hat, – heißt es im Zendavesta, –
wähle ihr Beispiel dir zum Muster und thue den Willen Ahuramazdâs
so, wie die Izeds im Himmel ihn thun, so handelst du rein.“ –
Wenn die Anhänger Zoroasters beten, so müssen sie vorher in
demütiger Reue ihre Sünden bekennen, wodurch das Herz erleichtert
und zum Gebet gereinigt wird. Beim Spenden der Almosen,
das den Parsen oft und dringend geboten wird, müssen sie
beständig an Ahuramazdâ und die Izeds gedenken und betrachten,
wie wohlthätig dieselben sind. Mit größter Bereitwilligkeit des
Herzens soll ein Parse dem andern wohlthun, der Reiche den
Armen speisen, weil auch dieser ein Verehrer Ahuramazdâs ist, weil
alle im Gorotman eins zu werden hoffen, und weil Ahuramazdâ
und die Amschaspands sich vorzüglich der Notleidenden annehmen. –
Der König soll hauptsächlich dahin streben, daß sein Thun und
Lassen rein sei, wozu gehört, daß er seinem Volk sei, was Ahuramazdâ
der ganzen Welt ist, Ernährer und Vater der Armen und
Betrübten, der Schützer und Helfer der Gerechten, daß er ihnen
viel Freude mache und mit seiner ganzen Gewalt das Böse unterdrücke,
daß er seine Macht und Würde allein als Ahuramazdâs
Geschenk trage und sie nur zum Wohlthun benutze. Weiterhin
wird allen Ständen die Nachahmung Ahuramazdâs und seiner Izeds
anbefohlen, und jeder Stand hat einen besondern Ized, den er vorzugsweise
nachahmen soll, und wenn er dies befolgt, so trägt sein
Thun zur Verherrlichung und Lichtwerdung der Schöpfung Ahuramazdâs
bei, was der Zweck der Lebensthätigkeit eines jeden Geschöpfs
sein soll. Jede darauf hinzielende That ist rein, und je
reicher jemand an reinen Thaten ist, desto ähnlicher ist er Ahuramazdâ
und seinen Lichtgeschöpfen.

Diese Reinigkeit des Herzens und der That ist das Endziel
aller Parsen, und wer sie besitzt, der soll Tag und Nacht dahin
wirken, daß ihr Samen sich vermehre. Ist erst jemand durch die
Reinheit des Gedankens, des Worts und der That so weit gereinigt,
daß er nichts als Gutes thut und – als Mensch auf Erden
betrachtet – ganz Licht ist und immer mit ganzem Herzen Ahuramazdâ
anbeten kann, dessen Gewalt ist so groß, daß alle Darvands,
Druschts und Dews vor ihm fliehen müssen, daß er sie durch seinen
Willen, sein Gebet und das Licht seiner Thaten vollständig ohnmächtig
macht. Jedoch soll niemand glauben, daß er ohne die
Kraft und den Beistand Ahuramazdâs, der Izeds und namentlich
Mithras sich in der Reinheit der Seele erhalten könne.

Vorzugsweise soll der Parse die Sprache und die Kraft zu
wirken heilig halten, denn beide sind Ahuramazdâs Geschenke und
die Mittel, wodurch der Mensch Größe, Edelmut und Thatkraft im
Dienste Ahuramazdâs beweisen und vermehren kann.

Zur Erhaltung der Reinheit der Seele dient in erster Linie der
Gebrauch des Gesetzes. Das Lesen des Zendavesta ist eine der notwendigsten
Pflichten, und ein dem Urwort gebrachtes Opfer ist
eine tägliche Nahrung der Seele, ohne welche ihr Licht zu Finsternis
wird. Nur durch dieses Opfer erhält sich der Anhänger Zoroasters
im Besitz des lebendigen Worts.


Außer dem Lesen des Gesetzes ist das Gebet die heiligste
Pflicht der Ahuramazdâverehrer und unumgänglich notwendig, weil
dieselben mit den täglichen Anläufen Angrômainyus und seiner
Diener sowie mit den Lockungen zum Bösen kämpfen müssen, welche
nicht anders als durch das Gebet zu überwinden sind. Das Gebet
verleiht neue Kraft und neuen Eifer zum Streit gegen das Böse
und zum Streben nach dem Guten. Es erweckt den hohen Gedanken,
daß jeder Anhänger Zoroasters für Ahuramazdâ kämpfe,
täglich in der Seele von neuem und erhebt das Herz zum Himmel.
Ohne das Gebet können die Geister in ihrer Sphäre das nicht
wirken, wozu sie geschaffen sind und wovon die Diener Ahuramazdâs
alles Gute erhoffen müssen.

Die Beschaffenheit des Gebets ist im Zendavesta vorgeschrieben.
Zuerst legt der Parse ein aufrichtiges Gebet seiner Sünden ab,
deren Entstehungsarten aufgezählt werden. Alsdann beklagt er seine
und aller Menschen Sünden und rühmt die grenzenlose Barmherzigkeit
und Gnade Gottes, von welcher er Vergebung erhofft. Hierauf
beteuert er seine Liebe zu Ahuramazdâ und seinen Haß gegen das
Reich des Angrômainyus, seine Treue gegen das Gesetz und die
Notwendigkeit guter Thaten. Nach diesem Sündenbekenntnis und
Gelübde folgen Lobpreisungen Ahuramazdâs, der Amschaspands,
Izeds und aller reinen Menschen von Kaiomorts an bis zur Auferstehung
sowie aller Söhne Gottes, d. h. aller Geschöpfe, in denen
Leben und Spuren von Ahuramazdâs Geist zu finden sind.

Die Parsen beten nicht nur für sich, sondern für alle reinen
Menschen, welche den Schöpfer der Natur erkennen und verehren
auf allen Teilen der Erde. Besonders ist der Priester verbunden,
für sich und alle zu beten: für den König, den Ahuramazdâ über
sein Volk gesetzt hat und so herab bis auf alle Menschen, die
noch bis an das Ende der Welt in Ahuramazdâs Reich leben
werden; er betet ferner für die Seelen und Feruer, gleichviel ob
dieselben auf Erden bereits verkörpert waren oder nicht. Damit
das Gebet eine größere innere Energie habe, vereinigt es der
Priester mit dem Gebet aller reinen Menschen auf der ganzen Erde,
die gelebt haben, leben und bis zur Auferstehung leben werden.

Ein Ahuramazdâdiener betet für Alle, und Alle für Einen.
Der Priester bekennt, daß er Teil nehme an den guten Werken aller
von Ahuramazdâ geliebten Seelen, wie sie umgekehrt alle an den
Früchten seiner eigenen guten Thaten teilnehmen.

Ebenso atmen alle religiösen Ceremonien und liturgischen
Formen den Geist der Gemeinsamkeit.

Unter den eigentlichen gottesdienstlichen Gebräuchen und Riten
ist in erster Linie der Feuerdienst zu nennen. Die Parsen glauben
nämlich an ein Urfeuer und ein materielles Feuer, welches
letztere ein Bild vom Ersteren ist. Jenes ist von Ewigkeit, und
dieses ist aus jenem entstanden. Das Urfeuer ist das Band der
Vereinigung und den in Zrvâna-akarana verschlungenen Wesen;
es ist der Samen, aus welchem Ahuramazdâ alle Wesen erzeugt
hat und was Ahuramazdâ durch sein Feuer erzeugt ist sein Sohn.
Deshalb heißen die Amschaspands, Izeds, Feruer, Sterne, Menschen,
Tiere und Pflanzen, alle Söhne Gottes, weil alle diese Wesen etwas
vom Samen der Allschöpfung und Allbelebung in sich tragen und
dadurch sind, was sie sind. Das Urfeuer hat sich von Anfang an
unter verschiedenen Gestalten hier auf Erden zu erkennen gegeben,
teils in sichtbaren Feuererscheinungen, teils in unsichtbaren Wirkungen
seiner Kraft in den Geschöpfen. Alle großen Thaten, alle Heldenthaten,
alle Weisheit und alle Weissagung werden der Kraft des
Urfeuers zugeschrieben. Je reiner und stärker das Feuer ist, durch
welches die Menschen belebt werden, desto reiner, stärker und geistiger
sind ihre Wirkungen.

Das Urfeuer war von Ewigkeit in der unendlichen Gottheit
und gab allen Geschöpfen ihr Wesen, und das durch jenes entstandene
und in alle Wesen übergegangene Feuer, welches nun in
Millionen und aber Millionen von Geschöpfen unter den verschiedensten
Äußerungen und Wirkungsarten das einzige allschaffende,
allwirkende und allbelebende Prinzip ist, das Mittel, durch welches
Ahuramazdâ die ganze Schöpfung in Leben und Bewegung erhält.
Das Feuer ist also der Ausfluß des Geistes und der Kraft Gottes,
das reinste Symbol der unaufhörlich schaffenden, allwirkenden und
allbelebenden Gottheit.

Zum Ruhm dieser Kraft Gottes stiftete Zoroaster den Feuerdienst,
und weil das göttliche Urfeuer unsichtbar ist, so befahl er,
heilige Feuerherde, Tempel zur Feuerverehrung (Dad-gah) zu errichten.
Ihr Zweck war, die Gottheit unter dem Symbol des
Feuers zu verehren. Das Bild des Feuers mußte also mit aller
ihm zu Grund liegenden Kraft und Hoheit der Idee den Seelen
der Anhänger Zoroasters tief eingeprägt werden. Deshalb sagt
Strabo[176]: „Zu welcher Gottheit die Perser auch beten mögen, sie
rufen vor allen Dingen zuerst das Feuer an.“

Trotzdem verehren die Parsen das Feuer nicht als Gottheit
selbst, sondern beten in ihm nur die Eigenschaften des Schöpfers
an, Ahuramazdâs belebende und erzeugende Kraft. Die dem
Feuer gebrachten Opfer dienen zur Unterhaltung desselben,
und die an das Feuer gerichteten Gebete sind Lob- und
Dankgebete für die genannten Äußerungen Ahuramazdâs. Auch
die Elemente, Izeds, Sterne usw. wurden nicht als eigentliche Gottheiten
verehrt, sondern als wohlthätige Kräfte, als belebte Wesen,
durch welche Ahuramazdâ die Welt regiert. Wenn die griechischen
Schriftsteller derartigen von den Persern verehrten Wesen Namen
wie Zeus, Hestia usw. beilegen, so beweist dies nur, daß es ihnen
unmöglich ist, aus dem Bannkreis ihrer Mythologie herauszukommen.

Außer dem Feuerdienst hatten die Perser noch andere rituelle
Gebräuche, von denen in erster Linie die Opfergeschenke zu nennen
sind. Dieselben bestanden in Miezd, Hom und Perahom genannten
Kleidern für die Priester, deren Darbringung durch Gebete an
Ahuramazdâ und die Izeds und das Lesen der heiligen Bücher
begleitet wurde.

Einen äußerst wichtigen Teil der parsistischen Ceremonien
machen die Reinigungen aus. Die Reinheit des Leibes ist das
Bild der Reinheit des Herzens und dieses ist Alles in Allem. Das
Herz kann aber nicht rein sein ohne Reinheit des Körpers, weshalb
diese die größte Sorgfalt und Wachsamkeit erfordert. Den
unreinen Körper besitzen eine Menge Dews, aber vor dem reinen
müssen sie weichen. Die Menschen werden von Natur unrein geboren,
denn sie stammen alle von Kaiomorts, welcher durch Angrômainyus
verunreinigt ist.[177]


Aus dem Glauben an die Unreinheit des Körpers sind verschiedene
rituelle Gebräuche entstanden. So das Gebot, beim Gebet
und Essen den untern Teil des Angesichts mit dem Penom[178]
verhüllt zu halten, weil der Speichel irgend etwas verunreinigen
könne. Daher rührt auch das Gebot, nichts vom oder aus dem
Körper Kommendes in das Wasser oder Feuer zu werfen; auch
dürfen die Parsen beim Beten, Essen und Verrichten der Notdurft
nur eine Zeichensprache reden, weil sich sonst Dews in den Körper
einschleichen können, wenn sich das Gemüt nicht in gehöriger
Sammlung, Stille und Wachsamkeit befindet. – Ähnliche Anschauungen
gingen bekanntlich in den Talmud über.

Die Unreinheit des inneren Körpers kann nicht ganz aufgehoben
werden, weshalb der Parse wenigstens für die Reinhaltung
des äußeren sorgen und durch beständige Aufmerksamkeit auf alles,
was verunreinigen kann, verhüten muß, daß die Unreinheit des
Innern wachse. Dabei muß sein Blick sowohl auf die Außenwelt
als auf sich selbst gerichtet sein, weil dies die beiden Wege sind,
auf welchen sich Verunreinigungen einschleichen können. Auf die
Außenwelt, damit er keinem unreinen Menschen oder Tier nahe,
und daß er nichts Totes berühre, ohne die vorgeschriebenen Bräuche
beobachtet zu haben. Auf sich selbst insofern, als er in allen Fällen,
in welchen Dews ihn verunreinigen können, besonders wachsam
auf sich ist und sich nicht durch sinnliche Gegenstände zerstreuen
läßt. Ist der Mensch, was nicht zu vermeiden, verunreinigt worden,
so muß er sich durch das Wasser reinigen.

Das Wasser wird im Zendavesta eben so hoch gepriesen als
das Feuer. Es gehört mit zum Ursamen aller Dinge, und das
reinste Himmelswasser fließt vor dem Throne Ahuramazdâs, es
belebt die Natur, reinigt die Körper der Natur, giebt ihnen Nahrungssaft,
Samen, Gehirn, Verstand, Mark und Kraft, Milch und
Fruchtbarkeit zur Zeugung, es erneuert die Wesen und giebt Überfluß
aller Art. Ahuramazdâ hat das Wasser dem Menschen zum
Schutz gegen die Dews und ihre Erzeugnisse gegeben; es hat einen
heiligen Ized und muß des Morgens beim Krähen der Hähne angerufen
werden. Das Wasser ist – wie Feuer und Licht – Symbol
alles Guten und unterstützt das Feuer in seinen Wirkungen.
So wie das Feuer alle Geschöpfe durchdringt und in allen Geschöpfen
Wirkungen des Lebens äußert, so auch das Wasser, welches
den Lebenssaft aller Menschen, Tiere und Pflanzen enthält.

Die Parsen haben zwei heilige Wässer, Zur und Hom. Das
Wasser Zur wird zu Mitternacht unter mancherlei Ceremonien
und Gebeten aus gemeinem Wasser bereitet, während Hom, das
Wasser des Lebens und der Unsterblichkeit, aus dem Saft des
Hombaumes bereitet wird.

Die Fälle, in welchen der Parse der Wasserreinigung bedarf,
sind: nach Verrichtung der Notdurft, bei Frauen nach der Menstruation,
das Kind nach der Geburt, überhaupt nach jeder Verunreinigung
usw. usw. Ist der Parse verhindert, sich zu reinigen, so ersetzen
Reue und Gebet die Reinigung.

Auch die gesetzlichen Strafen gelten als Reinigungsmittel, und
die reinigende Kraft der Todesstrafe ist so groß, daß die Sünde
dadurch getilgt und der Sünder in Gorotman aufgenommen wird.

Das Fasten hält Zoroaster weder für nötig, noch für verdienstlich,
noch überhaupt für erlaubt. Er befiehlt Mäßigkeit, aber
der Parse soll seinen Leib pflegen, damit er Ahuramazdâ zu Ehren
wirken und gegen die Dews kämpfen könne, und damit der Hunger
seinen Geist nicht von der Aufmerksamkeit auf das Gesetz abziehe.
Die religiösen Feste der Parsen beziehen sich auf die Schöpfung
und das Naturleben überhaupt. So die sechs je fünftägigen Gahanbars
auf die sechs Perioden der Schöpfung, das allerheiligste
No-ruz (Neujahr) als Frühlingsfest auf die Vollendung der Schöpfung,
auf den Triumph Kaiomorts über den Dew Eschem, auf
die Schaffung des ersten Menschenpaares und die Neubelebung
der Natur an diesem Tag. Dem No-ruz ist die Mithrafeier Mehrdjan
als Herbstfest entgegengesetzt.



Drittes Kapitel.

Auszug aus dem Bun-Dehesch[179], der parsistischen
Kosmogonie.

Im Urbeginn wurde Ahuramazdâ und Angrômainyus das
Wesen mitgeteilt. Darauf nahm die Welt ihren Anfang und was
sie sein wird bis ans Ende, bis zur Wiederherstellung aller Dinge.[180]
Ahuramazdâ lebt erhaben über alles mit höchster Weisheit und
Heiligkeit im Lichtkreise der Welt. Dieser Lichtthron[181] Ahuramazdâs
wird „das erste Licht“ genannt und ist als alles übertreffende Weisheit
und Reinheit Ahuramazdâs Gesetz.

Ahuramazdâ und Angrômainyus sind im Laufe ihrer Existenz
allein „das Volk der unbegrenzten Zeit“. Der wahre Schöpfer ist
die Zeit, welche keine Schranken kennt, nichts über sich und keine
Wurzel hat, die ewig gewesen ist und ewig sein wird. Deshalb
spricht der Verständige nicht: Woher ist die Zeit gekommen? In
der Größe, worin die Zeit war, war nichts Geschaffenes, das sie
Schöpfer nennen konnte, denn es war noch nichts geschaffen. Darauf
ward Feuer und Wasser, und aus ihrer Vereinigung Ahuramazdâ.
Die Zeit war der Schöpfer und führte die Herrschaft über
alle Geschöpfe. Ahuramazdâ war in der Zeit und wird sein in
Ewigkeit.

Angrômainyus wohnt mit seinem Gesetz in der ersten Finsternis
und war allein ihre Mitte. Die beiden Urprinzipien, in Unendlichkeit
des Guten und Bösen verschlungen und ohne Grenzen der
Fortdauer, wurden sichtbar durch Vermischung. Ihre Wohnungen,
des großen Ahuramazdâ erstes Lichtreich und Angrômainyus Urfinsternis,
waren ebenfalls ohne Grenzen. Sie lebten einsam in
der Mitte dieser Abgründe, und einer näherte sich dem andern.
Ein jedes dieser Wesen war durch seine Hülle begrenzt. – Angrômainyus
weiß alles, wie Ahuramazdâ, und beide haben alles, was
ist, geschaffen. Ahuramazdâ ist ohne Grenzen, denn er durchschaut
die Schranken der Macht beider in Unendlichkeit verschlungenen
Wesen. Angrômainyus ist Sklave und König.

Ahuramazdâs Volk wird bis zur Auferstehung der Toten endlos
dauern, ewig wie der Lauf der Wesen.

Die Genossen des Angrômainyus werden, wenn dereinst die
Toten neu belebt sind, schwinden. Er selbst wird ohne Ende sein.

Ahuramazdâ kannte durch seine ihm von der unbegrenzten
Zeit gegebene allumfassende Wissenschaft das listige Unterfangen
der argen Wünsche des Angrômainyus, wie er bis an das Ende
der Dinge seine Werke mit den Werken des guten Wesens vermischen
dürfe, und wie seine Macht sich endigen werde.

Darauf sprach Ahuramazdâ: Ich muß durch meine Macht
das Volk des Himmels schaffen. Da schuf er in dreitausend Jahren
den Himmel und sein Volk. Und Angrômainyus, fort und fort
auf Böses sinnend zum Widerstand des Guten, war unbekümmert
um das, was vorging. Angrômainyus wußte nicht, was Ahuramazdâ
wußte.

Endlich erhob sich der Grundarge und näherte sich dem Licht.
Wie er nun Ahuramazdâs Licht erblickte, wollte er, dem nie Gutes
in den Sinn kommt, der nichts denkt, als wie er als Druscht alles
schlagen und zerstören mag, er wollte das Licht verschlingen. Aber
durch dessen Schönheit, Glanz, Erhabenheit geblendet, stürzte er
von selbst in seine vorige dicke Finsternis zurück und zeugte ein
großes Heer von Dews und Druschts zur Plage der Welt.

Ahuramazdâ, der alles weiß, erhob sich, sah Angrômainyus
Volk, sein gräßlich-schreckliches Volk; sein Hauch war Fäulnis, Bosheit
und der Schöpfung unwert. Angrômainyus erblickte das Volk
Ahuramazdâs, das Volk in Scharen, das Volk in Herrlichkeit, über
welches der in Ewigkeit verschlungene den Schöpfungsrat fassen
mußte, das der Schöpfung wert war und welches Ahuramazdâ für
würdig erklärt hatte.


Ahuramazdâ indessen, welcher wußte, daß zuletzt Angrômainyus
Werk doch ein Ende nehmen müsse, bot ihm Friede und sprach:
O Angrômainyus, hilf der Welt, die ich geschaffen habe, ehre sie,
und deine Schöpfung soll unsterblich sein, nicht altern, sich nicht
zerrütten und nie Mangel haben.

Angrômainyus, der Lügenvater, schuf Akuman, den ersten der
Dews und Widersacher Bahmans.

Der Himmel war die erste Schöpfung Ahuramazdâs in der
reinen Welt; ihm ward Bahman vorgesetzt. Er sah, daß seine
Schöpfungen bis zur Auferstehung dauern würden, und ließ Ardibehescht,
Schahriver, Sapandomad, Chordad und Amerdad der Folge
nach werden. In der dunkeln Welt schuf Angrômainyus Akuman,
Ander, Savel, Nakaed, Tarik und Zaretsch.

Nach dem Himmel schuf Ahuramazdâ das Wasser, die Erde,
die Pflanzen, die Tiere und die Menschen.

Ahuramazdâ ließ Licht werden zwischen Himmel und Erde, Fixsterne
und Planeten, Sonne und Mond, wie gesagt ist: Er schuf
anfangs den Himmel. Die Fixsterne der Sichtbarkeit ordneten sich in
zwölf Gestirne wie in eben so viel Stammmütter. Ihre Namen
sind: Lamm, Stier, Zwillinge, Krebs, Löwe, Ähre, Wage, Scorpion,
Bogen, Steinbock, Schöpfeimer und Fische. Diese Konstellationen
sind seit ihrem Ursprung in achtundzwanzig Kordehs[182] männlichen
Geschlechts eingeteilt, welche heißen: Pesch, Parviz, Peruesch,
Pehe, Aveser, Beschen, Rekhad, Tarehe, Avre, Nehn, Meian, Avdem,
Maschahe, Sapner oder Sapur, Hohro, Srob, Nor, Guel,
Grefsche, Vareand, Gao, Goi, Moro, Bonde, Kehtser, Veht, Meian,
Keht.

Alle diese Gestirne wurden anfangs geschaffen, um in der Welt
immerfort Stand zu halten, damit, wenn der Feind sich darstellt,
wenn Peetiaré[183] selbst zu schaden trachtet, durch ihren Beistand die
Geschöpfe von den Übelthätern gerettet werden.

Dieser Sterne sind sechstausend und vierhundert und zwanzigtausend
zum Dienst des großen Gestirns geschaffen worden. Noch
hat Ahuramazdâ an den vier Enden des Himmels vier Wachen
aufgestellt, welche auf die Fixsterne achten müssen. Ein jeder steht
da als Wächter seines Kreises und seiner Himmelsgegend durch
seine Kraft und Macht, er, der Schöpfer der Sternenheere, wie
gesagt ist: Taschter schützt den Osten, Satevis den Westen, Venand
den Mittag und Haftorang den Norden.

Meschgah ist ein großer Stern in der Mitte des Himmels, und
wenn der Feind mit seinem Heer herannaht, so deckt derselbe –
auch Rapitan genannt – den Mittag. Um den Gah Rapitans[184]
lobsingt Ahuramazdâ mit den Amschaspands himmlische Izeschné.[185]
Izeschné giebt jedem Kraft, Peetiaré zu schlagen. Notwendig ist
dieser Dienst.

Zu gleicher Zeit führte die allwissende und vortrefflichste Weisheit
den Menschen Feruer zu und sprach: Welcher Gewinn für
euch, Körper in der Welt zu beleben! Seid daher im Kampfe
gegen die Druschts und macht die Druschts schwinden! Am Ende
sollt ihr in den ersten Zustand zurückkehren. Seligkeit soll
euch werden, Unsterblichkeit ohne Veraltung, ohne Übel. Meine
Fittige sollen euch gegen den Feind decken! – Darauf kam des
Menschen Feruer, durch des Allwissenden Geist gegen die Druschts
des Angrômainyus geschützt, in die Welt und ward sichtbar. Am
Ende der Zeit wird er, vom Feinde Peetiaré errettet, des ersten
Glücks genießen, wenn die Toten neu leben, durch alle Ewigkeiten
der Wesendauer.

Angrômainyus, der Machtberaubte, und alle Dews mit ihm
sahen den Menschen und stürzten vor seiner Macht zu Boden.
Eine Zeitlänge von drei Jahrtausenden mußte Angrômainyus angekettet
liegen, und wie er so gebunden lag, sprach jeder der Dews
zu ihm: Auf und mit mir! Ich will diesen Ahuramazdâ und die
Amschaspands in dieser Welt bestürmen und zusammentreiben! –
Der Arge überlegte zweimal und war sehr unzufrieden, denn
Furcht vor dem reinen Menschen hielt Angrômainyus zurück. Am
Schluß der dreitausend Jahre kam der Darvand Djé zu ihm und
sprach: O Angrômainyus, mache dich auf mit mir! Ich will hinaus
in die Welt, Ahuramazdâ und die Amschaspands bekriegen und sie
ängstigen! – Der Übelthäter überzählte zweimal seine Dews, aber
mit Verdruß. – Angrômainyus wollte sich gern von seinem Kummer
beim Anblick des reinen Menschen losmachen, aber der Darvand
Djé sprach: Auf, mit mir zum Krieg! Welche Plagen will ich über
die reinen Menschen und arbeitenden Rinder ausgießen! Wenn ich
meinen Willen an ihnen vollbracht habe, so sollen sie, so wahr ich
bin, nicht leben! Zerstören will ich ihr Licht, durchdringen das
Wasser, die Bäume, das Feuer Ahuramazdâs, ja alle Geschöpfe
Ahuramazdâs.

Der nichts als Böses thut übersah nochmals seine Heere, und
siehe, wie außer sich vor Freude, sprang er aus dem Kleinmut,
welcher bis jetzt gefangen hielt, und küßte Djés Haupt. Djé ist
der Schöpfer der Unreinigkeit, die man der Weiber Zeit nennt.
Angrômainyus sprach zu Djé: Was du nur immer wünschen kannst,
nimm von mir! Djés Bitte war: Mit Menschengestalt wollte ich
bekleidet sein, gieb sie mir! – Angrômainyus bildete eines fünfzehnjährigen
Jünglings schönen Leib und zeigte ihn Djé, und Djé,
unsauber in Gedanken, trug ihn davon.

Nach diesem stellte sich Angrômainyus in Begleitung aller
Dews vors Licht und sah den Himmel, und die nur Zerrüttung
sinnenden Dews gedachten, wie sie ihn stürzten. Angrômainyus
allein drang in den Himmel. In Schlangengestalt sprang er vom
Himmel auf die Erde.

Am Tage Ahuramazdâ des Monats Farvardin[186] lief er von
Süden aus und sah den Himmel, aber Schauder und Schreck durchfuhr
ihn, wie das Schaf vor dem Wolf. Er zog in die Wolken,
sah unter sich die Erde und drang durch die gemachte Öffnung in
die Mitte der Erde. Darauf durchfuhr er die Bäume, den Stier,
Kaiomorts[187] und das Feuer. In Fliegengestalt durchstreifte er alles
Geschaffene. Gegen Süden, in Mittag verheerte er die Erde durchaus,
und Alles überzog Schwärze wie Nacht. Danach schickte er
fressende Kahrfesters auf die Erde, welche Gift haben, wie
Schlangen, Skorpione, Kröten usw. Alles verbrannte bis zur Wurzel,
und nichts konnte den Kahrfesters widerstehen. Glutheißes Wasser
regnete auf die Bäume und machte sie im Augenblick verdorren.
Der grausam plagende Verin und Boschasp[188] mußten sich auf den
Stier und Kaiomorts stürzen, um sie an der Brust zu fassen.

Vor des Stiers Erscheinung schuf Ahuramazdâ Binak, das
Wasser der Gesundheit. Wer daraus an der Quelle trank, mußte
ihre ganze Heilkraft spüren.

Der, dessen ganzer Wille Böses war, schlug durch sein Gift
den Stier, daß er krank darnieder sank und seufzend starb.

Im Sterben sprach er noch: Siehe, was geschehen muß für
die Tiere, die noch werden sollen. Mein Wille ist, sie vor dem
Bösen zu schützen!

Ehe Kaiomorts ward, schuf Ahuramazdâ das Wasser Chei[189]
und brachte es zu ihm. Mit großem Ruhm spricht das Gesetz von
dem Wasser Chei, welches Kaiomorts Lichtglanz und Jugend verlieh.

Kaiomorts sah die Welt in Finsternis wie die Nacht, und wie
die durch Kahrfesters verbrannte Erde kaum noch bestand. Am
Himmel liefen Sonne und Mond in ihren Bahnen, und die Dews
von Mazenderan kämpften gegen die Fixsterne. Denn Angrômainyus
hatte außer dem, was er gegen Kaiomorts Böses im Sinne hatte,
einen Plan, welcher war der ganzen Welt Zerstörung. Astruiad[190]
mußte mit tausend Dews, Kunstmeistern des Todes, Kaiomorts besitzen;
aber seine Zeit war noch nicht gekommen, daher vermochten
sie nichts an seinem Körper, denn es heißt: Zur Zeit der Ankunft
Angrômainyus Peetiarés war Kaiomorts schon im Leben;
schon dreißig Jahre war er König. Nach der Ankunft Peetiarés
lebte er noch dreißig Jahre. Kaiomorts sprach zu ihm: Du bist
wie ein Feind gekommen; aber alle Menschen meines Samens
werden thun, was rein ist, verdienstvolle Werke und dich zu Boden
stürzen!

Nach diesem drang Angrômainyus ins Feuer und ließ schwarzen
Rauchdampf daraus aufsteigen. Geschützt durch ein Heer von
Dews mischte er sich unter die Planeten und versuchte sich mit dem
Sternenhimmel zu messen und drang durch die Fixsterne und an
allen Orten hervor. Durch neunzig Tage und neunzig Nächte
standen des Himmels Izeds im Kampfe mit Angrômainyus und den
Dews aller Welt. Die Dews stürzten entkräftet in den Abgrund,
und der Himmel half den Izeds, daß Angrômainyus sich nicht mehr
an sie wagen durfte. Aus des Abgrunds Mitte stieg Angrômainyus
auf die Erde, durchbrach sie, zeigte sich darauf und durchreiste sie;
Alles in der Welt kehrte er um. Als Feind des Guten mischte
er sich in Alles, zeigte sich in Allem und suchte Böses zu schaffen
oben und unten.

Es steht ferner geschrieben, daß im Augenblick, da der noch
einzig geschaffene Urstier starb, Kaiomorts aus seiner rechten Schulter
hervorging. Nach seinem Tode kam aus seiner linken Schulter
Goschorun als Seele des einzig geschaffenen Stiers. Goschorun,
also geboren, verweilte bei dem Leichnam des Stiers und erhob
ein lautes Geschrei wie tausend Menschen. Er trat vor Ahuramazdâ
mit diesen Worten: Wen hast du zum König der Erde
gesetzt? Angrômainyus geht darauf aus, in Eile die Erde zu
zertrümmern, die Bäume zu schädigen und sie durch feuriges
Wasser zu verbrennen. Ist es dieser Mensch, von dem du gesagt
hast, ich will ihn schaffen, daß er lerne sich vor dem Argen zu schützen?
Ahuramazdâ antwortete: Krank ist der Stier geworden durch Angrômainyus
Krankheit; aber dieser Mensch ist für eine Erde und
Zeit aufgehoben, wo Angrômainyus nicht wird Gewalt üben
können.

Goschorun ging und zog durch die Sphären der Sterne und
den Himmel der Sonne wie des Mondes. Nun zeigte ihm Ahuramazdâ
Zoroasters Feruer und sprach: Ihn will ich der Welt schenken,
und er soll sie lehren, wie man sich vor dem Bösen rein bewahre.
Goschorun wurde freudig, zollte dem Verlangen Ahuramazdâs Beifall
und sprach: Ich werde für der Welt Geschöpfe sorgen. – –

Über die Welt sind sieben Fixsterne als Wächter bestellt:


	1.	Taschter,	von dem Planeten	Tir (Jupiter)	begleitet.

	2.	Haftorang,	"	Beram (Mars)	"

	3.	Venant,	"	Anhuma (Merkur)	"

	4.	Satevis,	"	Anahid (Venus)	"

	5.	Mesch,	"	Revans (Saturn)	"



6. Gurzscher und


7. Dodjdom Muschever mit ihren Schweifen (Kometen), stehen
unter der Wache der Sonne und des Mondes.

Albordj ging hervor. Dieser Berg umkreist die Welt und
steht in der Mitte der Erde.

Wie das Wasser, so geht auch die Sonne im Kreislauf, schwebend
in der Mitte der Welt, beginnend bei Albordj, beim Zeichen
Varé.[191]

Hundert und achtzig Tage läuft die Sonne östlich und eben
so viel westlich.[192] Tag für Tag besucht sie Albordj mit ihrem Licht.
Das macht einen Tag.

Fixsterne wie Planeten, sichtbar in ihrem Lauf, durchschwärmen
alle Tage drei Keschwars und einen halben[193], wie deine Augen
sehen können.

Jedes Jahr hat zweimal Gleichheit der Tage und Nächte.
Am ersten Kordeh zur Frühlingszeit beginnt die erste Gleichheit
zwischen Dunkel und Licht. Längster Tag ist am ersten Kordeh
des Krebses, die zweite Gleichheit des Tages und Dunkels am
Kordeh der Wage, wo Anfang des Herbstes ist, und am Kordeh
des Steinbocks ist die längste Dauer der Nacht. Hier beginnt der
Winter, und wenn Varé wieder sichtbar wird, so ist neue Gleichheit
zwischen Licht und Dunkel, so daß die Sonne von Beginn ihres
Laufs bis zur Rückkehr 360 Tage braucht. Dazu kommen die
fünf Tage der Gahs.[194] Wer in ihnen die vorgeschriebenen Gebete
vollendet, der soll die Geheimnisse der Dews wissen und wird
dieselben binden können.

Angrômainyus lief hinaus in die Welt, und beim Anblick der
Schönheit, Reinheit und Stärke der Izeds ergriff er von neuem
die Flucht. Der Himmel stellte sich wie ein Streiter im Harnisch
vor Angrômainyus zum Kampf. Ahuramazdâ half aus dem festen
Himmel, seinem Wohnsitz, dem Himmel, der umläuft. Die Feruer
der Krieger und Reinen, mit Lanzen und Keulen in der Hand,
rüsteten sich zur Unterstützung des Himmels, der sich umdreht, und
halfen ihm mit der That. Angrômainyus ward zur neuen Flucht
gezwungen, indem er sah, daß seine Dews flohen und er selbst seine
Kraft verlieren werde, weil der endliche Sieg Ahuramazdâ aufbehalten
ist, von der Auferstehung der Toten an durch die ewige
Dauer der Wesen hindurch.

Ahuramazdâ und Angrômainyus wirkten beide bei der Schöpfung
des Wassers. Als nämlich der Stern Taschter im Krebs war, floß
Wasser im Kordeh Avré.[195] Am Tage, da der Feind im Wassergebiet
seinen Lauf hatte, kehrte Taschter in seiner Bahn zurück[196]
und schien im Kordeh Avré westwärts, denn jeder Monat hat sein
besonderes Zeichen. Der Tirmonat ist der vierte des Jahres.
Der Krebs ist das vierte Zeichen vom Lamm an. Wie Taschter
dieses Zeichen berührt hatte, ließ er Regen kommen, der allen
Dingen Wachstum giebt, und daraus zog er mit der Kraft des
Windes Wasser in die Wolken. Taschter fand Schutz an Bahman
und dem Ized Hom[197], den der gesegnete Ized Barso[198] begleitete,
und reine Seelen wachten mit Sorge über Taschter. Dreißig Tage
und dreißig Nächte lang glänzte sein Licht hoch[199], und unter jedem
Körper gab er zehn Tage Regen, wie es von den Fixsternen heißt:
jeder dieser Sterne hat drei Körper.

Jeder Wassertropfen war wie eine Schale, und die Erde war
in der Höhe eines Menschen mit Wasser bedeckt. Alle Kharfesters
auf Erden starben durch diesen Regen[200]; er durchdrang alle Öffnungen.
In der Folge teilte sich ein Wind vom Himmel dem
Wasser mit und trug es in den Wolken mit sich fort und gab ihm
die Erde zum Pfand. So ward Zaré Ferakh kand[201] gebildet.


Die toten Kharfesters blieben auf Erden zurück und teilten
derselben Gift und Fäulnis mit. Um die Erde von der großen
Menge Kröten zu reinigen, kam Taschter in Gestalt eines weißen
Pferdes mit langem Schwanz in den Zaré herab, und der Dew
Apevesch[202] in der Hülle eines schwarzen Pferdes mit starkem Schwanz
zog ihm entgegen in den Streit. Taschter wurde geschwächt und
überwunden und mußte ein Stück zurückfliehen, bat aber Ahuramazdâ
um den Sieg, der ihm Übermacht schenkte, denn es heißt:
Alsobald bekam Taschter von Ahuramazdâ zehn junge Pferde, eben
so viel Kameele und Stiere, zehn Berge und zehn Flüsse. Der
Dew Apevesch wurde schwach und floh als Überwundener ein Stück
zurück. Tschem[203] soll keine Stütze gewesen sein wie Tir[204] die Taschters.
Darauf wirkte Hom in der Höhe mit großer Macht, daß das
Wasser über die Erde schwemmte.

Jetzt ist Frage über das Wasser, das Taschter aus dem Zaré
nahm. Er ließ es in wunderbarer Menge regnen, und es fielen
Tropfen in der Größe eines Rinder- und Menschenkopfs, größere
und kleinere. Unter Taschters Regen versuchte der Dew Apevesch
in Roßgestalt Böses zu thun. Taschter schleuderte aber den Blitz
(das Vadjeschtefeuer) auf ihn und Aspotschereh[205] erhob ein fürchterliches
Gebrüll.

Wie beide so wirkten, regnete es zehn Tage und Nächte und
die Flüsse wurden. Die Erde behielt Kröten in Menge und Gift
der Kharfesters, die sich in alles Wasser mischten und es salzig
machten. Denn alle Kharfesterkeime, die der Erde blieben, verursachten
giftige Fäulnis. Darauf stürmte ein heftiger Wind drei
Tage lang allerseits Wasser über die Erde; daraus sammelten sich
drei große Zarés und dreiundzwanzig kleine. Zwei Zaréquellen,
Tetscheschtvar und Sumbar, fingen an zu springen, welches zwei
große Quellen sind, die sich bei dem Quell der Zarés einigen.

Von der Nordseite aus flossen zwei Wasser, eines ost- und das
andere westwärts, Arg und Veh, wie es heißt: Ahuramazdâ ließ
nach seiner höchsten Liebe gegen die Menschen von seinem Thron
aus zwei Wasser fließen, die ihren Kreislauf über die Oberfläche
der Erde nehmen und zuletzt im Zaré Ferakh kand in eins zusammenfließen.
Diese zwei Wasser fließen aus Quellen, woraus
Gott achtzehn andere ausgehen läßt, und daraus kommt alles übrige
Gewässer, das er zuletzt wieder in den Arg und Veh zurückfließen
läßt, er der da ist der Weltenschöpfer.

Während sich Angrômainyus in das Innere der Erde zurückzog,
ward den Bergen ihre Kraft anerschaffen, die Erde gleichsam
zu entwickeln. Im Anfang entstand Albordj, darauf die übrigen
Berge der Erde. Wie sich Albordj nach allen Seiten weit ausgedehnt
hatte, gelangten alle andern Berge auch zur Vervielfältigung,
da sie aus der Wurzel von Albordj entsprossen waren. Sie stiegen
tief aus der Erde in die Höhe empor, wie ein Baum, dessen Wurzel
bald hoch, bald in die Tiefe wächst. So kam es, daß alle Berge
aller Wurzel Sprossen waren, sich durch den ganzen Erdkörper ausbreiteten
und seit der Wesenschöpfung gesehen worden sind.

Das Erdwasser quillt in den Bergen, wo die Ader verborgen
liegt. Aller Berge Wurzel ist in Höhen und Tiefen gepflanzt; man
sieht ihre Ausbreitung durch die Erde, den Verschlingungen der
Baumwurzeln in der Erde gleich, und wie alle Adern des menschlichen
Körpers in einen Stamm zusammenlaufen und dem ganzen
Körper Kraft und Stärke geben.

Außer dem Albordj wuchsen innerhalb hundertundsechzig Jahren
aus und über der Erde alle Berge mit allem ihrem Überfluß und ihrer Fruchtbarkeit.

Ahuramazdâ und Angrômainyus waren beide Schöpfer des
Baumes. Anfangs war derselbe dürr, aber der Amschaspand Amerdad,
dem der Baum zugehört, setzte ihn, als er noch klein war, in
das Wasser Taschters, als Taschter durch einen allgemeinen Regen
Wasser über die ganze Erde führte. Der Baum wuchs wie Haar
des Menschenhauptes, und aus einem Baum sproßten zehntausend
fruchtbare Baumarten zur Heilung der Zehntausenden von Krankheiten,
welche Angrômainyus in der Welt geschaffen hat. Diese
zehntausend Gattungen von Bäumen gaben wieder die Keime zu
einhundertundzwanzigtausend Arten von Gewächsen, welche sich –
aus einem Keim entspringend – fruchtbar vermehrten.


Ahuramazdâ legte den Keim aller Pflanzen in den Zaré Ferakh
kand, worin dieser Keim wuchs, der alle Pflanzenarten mit
ihren Vervielfältigungen in sich schloß. Neben diesen Urkeim aller
Pflanzen setzte Ahuramazdâ den Baum Gogard, welcher alle verjüngende
und reichmachende Kraft in sich schloß.[206]

Ahuramazdâ und Angrômainyus sind der Schöpfer des Urstiers.
Als derselbe tot war, gingen aus seinem Schweif fünfundfünfzig
Arten Getreidepflanzen und zwölf Arten gesundmachender Bäume
hervor, die sich auf Erden vervielfältigten. Den Samen des Lichts
und der Stärke des Stiers übergaben die Izeds dem Mondhimmel,
wo er durch das Mondlicht geläutert wurde. Ahuramazdâ bildete
daraus einen wohlgebauten Körper, belebte ihn, und daraus wurden
zwei andere Stiere, männlichen und weiblichen Geschlechts. Aus
diesen entwickelten sich wieder 282 Tierarten auf Erden, die Vögel
in der Luft und die Fische im Wasser.

Während des dreißigtägigen Regens, welchen Taschter über
die Erde ausgoß, teilte sich dieselbe in sieben Teile, deren
mittelster, um welchen sich die sechs anderen gruppieren, Khunnerets
(Iran) ist. In Khunnerets hat Ahuramazdâ alles gelegt, was im
höchsten Grad rein ist, und seit Anbeginn schon sucht Angrômainyus
diesen Erdteil zu schädigen, weil er sah, daß Khunnerets das Vaterland
des Keans (reinen, weisen Menschen) sein, und das reine Gesetz
in Keans gegeben werden würde, von wo aus es erst die
andern Teile der Erde erhalten, und daß der Sosiosch in Khunnerets
geboren werden würde, der bestimmt ist, Angrômainyus ohnmächtig
zu machen und die Auferstehung der Toten sowie die
Wiederherstellung der Leiber zu bewirken.[207] – –

Im Gesetz steht geschrieben: Als der Urstier tot war, ging
aus dem Mark seines Leibes Samen in Mannigfaltigkeit aus, wie
es heißt: Aus dem Marke kamen Schöpfungen verschiedener Art,
denn im Marke liegt alles verborgen. Aus den Hörnern des
Stiers wuchsen die Früchte, aus seiner Nase die Laucharten, aus
seinem Blute die Trauben, aus denen der Wein gekeltert wird,
welcher das Blut vermehrt. Aus seiner Brust keimte Espand[208],
welches gegen Fäulnis und Hauptkrankheiten dient.

Als der Same des Stiers im Mondhimmel gereinigt worden
war, wurden aus ihm verschiedene Tiergattungen gebildet, zuerst
zwei Stiere männlichen und weiblichen Geschlechts. Darauf setzte
Ahuramazdâ von jedem Tierpaare eines auf die Erde, welche sich
in Iran-vedj vermehrten und einen Hesar von drei Farsangs mit
mit ihren Jungen anfüllten.[209] Diese Tiere blieben tausend Tage
und tausend Nächte ohne Nahrung, danach tranken sie Wasser und
nährten sich von den Bäumen.

Aus dem Stierpaar wurden zuerst Ziegen und Schafe, dann
Kameel und Rindvieh und endlich Pferd und Esel geschaffen.
Diese wurden zuerst und zum Gebrauch der Reinen erzeugt. In
zweiter Linie schuf Ahuramazdâ Soweje[210], dessen Lauf schnell ist,
und den Hirsch, Tiere, die keine Hand zähmt. Drittens schuf Ahuramazdâ
die Wassertiere.

Diese Tiere teilte Ahuramazdâ in fünf Gattungen: in solche
mit gespaltenem Huf zum Gebrauch der Reinen, in Tiere mit ungespaltenem
Huf, in Tiere mit fünf Klauen, in Vögel und Fische. –
Im Bun-Dehesch werden die Säugetiere in 282, die Vögel und
Fische in je zehn Arten geteilt.

Es ist auch von einem mystischen Hund Sura am Himmel nach der
Seite des Gestirns Haftorang zu die Rede, den Ahuramazdâ zur
Wache über die Menschen und zum Schutz der Tiere schuf. Wenn
Menschen und Tiere zusammenkommen, ist er in der Welt und bewacht
sie. Er ist es, welcher durch die Hilfe des Arduisurwassers
aus einem Menschen eine unzählige Menge hat entstehen lassen.
Sein Haar ist ihm Kleid, und er wacht mit Thätigkeit und Größe.

Der lebendige Sa (Wolf) ist vom Haupte der bösen Geister
geschaffen und richtet unter den Herden viel Unheil an. In Abwesenheit
des Hundes vermehrt er die Furcht.

Ahuramazdâ sagt: Ich habe den Vogel Varescha in großer
Anzahl wider das Böse in der Welt geschaffen und besonders wider
den, der – durch das Gesetz erleuchtet – häufig die Werke Angrômainyus
thut. Ich habe ihn geschaffen, damit die Wünsche des
Menschen Darvand nicht erfüllet werden. Du wirst dich nicht
sättigen können, wenn du den Wasservogel schlägst. Ohne den
Vogel Varescha würde Angrômainyus Darvand alle Arten von Übeln
über die Körper verhängen; die Welt würde nicht bestehen können.[211]

Der Hund Sura vervielfältigt alle Tierarten, und Angrômainyus
zerrüttet eines wie das andere, daß zuletzt nur eines übrig bleibt.

Nach dem Tode Kaiomorts wurde dessen Same durch das Licht
der Sonne gereinigt, und nach Ablauf von vierzig Jahren ging
eine Reivaspflanze aus der Erde hervor, die wie ein Baum aufwuchs
fünfzehn Jahre mit fünfzehn Sprößlingen. Dieser Baum
ist wie zwei nebeneinander gestellte Körper, da einer dem andern
die Hand ans Ohr hält und beide – so miteinander vereinigt –
gleichsam ein Leib sind.[212] – Sie waren so genau miteinander verbunden,
daß man weder männliches noch weibliches voneinander
unterscheiden, noch sehen konnte, ob Ahuramazdâ das männliche
Glied zuerst erschaffen habe, wie gesagt wird in Hinsicht auf das
Erstgeschaffene, ob es das Glied oder der Leib gewesen. Ahuramazdâ
sagt davon, daß er zuerst die Hand und darauf den Körper
gemacht und dann jenes Glied dem Körper angefügt habe; daß
er dem Körper seine eigentümliche Wirkungskraft anerschaffen, um
sein Werk zu thun und zu leben. Aber die Seele ist von ihm vor
dem Körper erschaffen worden. Wie Körper und Seele aus Pflanzenwesen
in Menschenwesen umgebildet waren, so bekam das Glied
von Ahuramazdâ seine Stelle, und die Seele nahm ihre Wohnung
im Körper.

Der Baum wuchs empor und trug zehn Menschenarten als
Früchte.

Ahuramazdâ redete von Meschia und Meschiane. Der Mensch
als Weltvater wurde. Der Himmel ward ihm bestimmt mit der
Bedingung der Herzensdemut, Gehorsam gegen den Willen des
Gesetzes, der Reinheit in Gedanken, der Reinheit in Reden, der
Reinheit in Thun und Lassen, und daß er keine Dews anbete.
Durch Beharren in diesem Geist sollten der Mann zum Glücke des
Weibes und das Weib zum Glücke des Mannes leben. So waren
auch im Anfang ihre Gedanken und ihre Werke. Sie nahten sich
einander und hatten Gemeinschaft zusammen.

Anfangs sprachen sie: Ahuramazdâ ist es, von dem Wasser
und Erde, Bäume und Tiere, Sterne, Sonne, Mond und alles Gute
kommt, das reine Wurzel und reine Frucht hat. Darauf bemächtigte
sich Angrômainyus ihrer Gedanken, verdarb ihre Seele
und gab ihnen ein, er sei es, der Wasser und Erde, Bäume und
Tiere und alles Gute geschaffen habe. Das glaubten sie, und so
gelang es Angrômainyus, sie gleich anfangs zu betrügen durch
Irrtümer in der Lehre von den Dews, und von Anfang bis zu
Ende suchte der Grausame nichts als Betrug. Meschia und Meschiane
wurden durch den Glauben an diese Lüge Darvands, und
ihre Seelen müssen bis zur Neubelebung der Leiber im Duzakh
verharren.

Meschia und Meschiane kleideten sich dreißig Tage lang schwarz;
danach gingen sie auf die Jagd und fanden eine weiße Ziege, aus
deren Zitzen sie die Milch sogen; die war ihnen liebliche Nahrung.
Meschia und Meschiane sprachen: ich habe noch nichts so angenehmes
genossen wie diese Milch, sie hat mich ungemein erquickt.
Das war aber ein Übel für ihren Körper, denn dadurch sündigten
sie gegen ihren Leib und wurden gestraft.

Angrômainyus, dessen Rede ganz Lüge ist, zeigte sich – durch
jenen Betrug noch beherzter – ihnen zum zweiten Mal und gab
ihnen Früchte, die sie aßen. Dadurch verloren sie die hundert Glückseligkeiten,
die sie bisher genossen hatten, bis auf eine. Nach dreißig
Tagen und dreißig Nächten kam ein fetter weißer Schöps zu ihnen,
dem sie das linke Ohr abschnitten. Die himmlischen Izeds hatten
sie gelehrt, Feuer aus dem Konarbaum zu ziehen, dessen Holz sie
mit einem scharfen Eisen rieben. Beide legten das Feuer an den
Baum und machten durch ihr Blasen, daß es in einer Flamme
ausschlug. Zuerst brannten sie Holz von Konarbaum, darauf von
Datteln und Myrten. Den Schöps brieten sie und teilten ihn
dreifach, und von den zwei Teilen, die sie nicht aßen, wurde ein
Teil durch den Vogel Kehrkas gen Himmel getragen.


Anfangs kleideten sie sich in Hundsfelle, denn Hundefleisch war
ihre Speise, danach jagten sie fleißig und machten sich Kleider von
den Fellen des Rotwilds.

Es steht auch geschrieben, daß Meschia und Meschiane eine
Öffnung in die Erde machten. Darin fanden sie Eisen, woraus
sie eine Axt fertigten, nachdem sie es mit Steinen geschärft hatten.
Diese legten sie einem Baum an die Wurzel, hieben ihn ab und
bauten sich eine Wohnung, ohne Gott zu danken. Dadurch bekamen
die Dews große Gewalt über sie. Einer wurde der Feind
des andern, einer entbrannte in Neid und Haß gegen den andern,
einer lehnte sich gegen den andern auf, schlug und beschädigte ihn
und erlitt ein Gleiches. Endlich schrie der Fürst der Dews aus
seiner finstern Wohnung gewaltig: O, betet an, ihr Menschen, betet
an die Dews! Der Dew des Neides und des Hasses setzte sich
auf seinen Thron. Meschia nahte sich, zog Milch von seiner Kuh
und goß sie nordwärts aus. Dadurch bekamen die Dews größere
Macht, und Meschia und Meschiane wurden unfruchtbar. In fünfzig
Jahren dachten sie an keine leibliche Vereinigung. Am Ende der
fünfzig Jahre bekam Meschia zuerst Lust zur Zeugung und danach
Meschiane. Meschia sprach zu Meschiane: Ich möchte deine Schlange
sehen, denn die meinige erhebt sich mit Macht. Danach sprach
Meschiane: O Bruder Meschia, ich sehe deine große Schlange, sie
fährt auf wie ein leinen Tuch. Darauf sahen sie sich, und dieses
Sehen ward ihnen verderblich, denn sie thatens mit Ausschweifung,
indem jedes bei sich selbst dachte: schon seit fünfzig Jahren hätte
ich das thun sollen. Nach neun Monaten wurden ihnen Zwillinge,
ein Knäblein und ein Mägdlein, geboren. Von diesen geliebten
Kindern pflegte die Mutter das eine und der Vater das andere.
In der Folge nahm ihnen Ahuramazdâ diese Lieblinge ab und
sorgte für ihre Erziehung; sie blieben auf der Erde. Meschia und
Meschiane sahen noch sieben Paar Nachkommen männlichen und
weiblichen Geschlechts von ihnen. Alle waren Brüder und Schwestern.
Jedes Paar zeugte Kinder bis zum fünfzigsten Jahr und gegen
das hundertste starb es. Unter diesen sieben Paaren waren Siamakh,
der Mann, und Veschak, die Frau, welche wieder zwei Kinder
beiderlei Geschlechts miteinander hatten, Frevak und Frevakein.

Von diesen wurden fünfzehn Paare Kinder geboren, von denen
ein jedes die Eltern eines besonderen Volkes wurde, und auf welche
alle Völker der Erde zurückgehen. – Dabei sei nebenbei bemerkt,
daß im Bun-Dehesch monströse Menschen – ähnlich wie bei Berosus
– angeführt werden, so Menschen mit einem Ohr, einem
Auge, einem Haarschweif, einem Pferde- oder Hundskopf usw.

Von der Zeugung sagt das Gesetz, daß eine Frau, nachdem
sie vom Daschtan[213] gekommen ist, innerhalb zehn Tagen und zehn
Nächten nach ihrer Empfängnis schwanger wird. Der Beginn
ihrer Schwangerschaft ist das Ende ihrer Periode. Ist der Same
des Mannes kräftiger, so wird ein Knabe geboren, ist es der weibliche
Same, ein Mädchen. Hat der Same von Mann und Frau
gleichviel Kraft und Geist, so wird die Geburt zwei- und dreifach.
Tritt der Samen des Mannes zuerst aus, so wird die Frau Mutter;
quillt aber der weibliche Samen zuerst, so ist es bloßes Blut, und
sie hat Ungemach davon.

Der Samen des Weibes ist blutähnlich und kommt aus der
Seite als eine weißlich-rot-gelbe Flüssigkeit. Der feurige und trockene
Samen des Mannes quillt aus dem Haupt und Marke, ist flüssig,
weiß, stark und in Menge ausschießend. Sobald der weibliche
Samen in die Mutter dringt, ist er wirksam; der männliche bedeckt
ihn und erfüllt die Mutter; aller nachmalige geht in die Adern
der Mutter und wird zu Blut, und nach der Geburt wird er zu
Milch, der Nahrung des Kindes, denn alle Muttermilch kommt
vom männlichen Keime.

Vier Dinge sind Mutter. Himmel, Metalle, Wind und Feuer
sind zeugende Väter und werden nie etwas anderes; aber Wasser,
Erde, Bäume und Mond sind weiblich ohne alle Verwandlung.
Alles übrige ist männlich und weiblich.

Das Gesetz spricht von fünf Arten Feuer: vom Feuer Berezesengh
in Ahuramazdâ und den Königen; von Voh freiann in den
Menschen und Tieren; von Oruazescht in den Tieren und Gewächsen;
von Vazescht, dem Feuer des Blitzes und dem Feuer
des Beehenescht, welches den Bedürfnissen des Menschen dient und
aus dem das heilige Feuer Behram zubereitet wird. Das Behramfeuer
stammt aus der reinsten Lichtmaterie aller Feuer.


Nachdem der Menschenkörper im Mutterleib gebildet ist, kommt
die Seele vom Himmel herab und belebt ihn. So lange er durch
sie lebt und sich bewegt, begleitet sie ihn unablässig. Wenn der
Mensch stirbt, wird sein Leib Staub, und die Seele kehrt in den
Himmel zurück.

Im Bun-Dehesch folgt nun eine Art mystischer Zoologie, worin
namentlich dargestellt ist, welche Tiergattungen gegen gewisse Dämonen
schützen, eine Anschauung, welche sich bekanntlich bis in das
Mittelalter fortspinnt. Aus den diesbezüglichen Anführungen des
Bun-Dehesch will ich nur folgende, als bei den Juden, den Neuplatonikern
und im Mittelalter noch besonders in Ansehen stehend
mitteilen, obschon die Erinnerung an die Quelle dieser Anschauung
verloren gegangen war:

Der Hahn ist den Dews und Zauberern feind. Er unterstützt
den Hund, wie im Gesetz steht: Unter den die Druschts plagenden
Geschöpfen vereinigen der Hahn und der Hund ihre Kräfte.
– Das Gesetz sagt: wenn der Hund und der Hahn gegen Druscht
streiten, so entkräften sie ihn, der sonst Menschen und Vieh peinigt.
Daher heißt es: Durch ihn werden alle Feinde des Guten überwunden;
seine Stimme zerstört das Böse. Der Hund verlangt vom
Menschen nichts als Fleisch und Fett; ihm es geben, ist Quelle
der Gesundheit, die Ahuramazdâ schenkt. Nichts Schädliches darf
ihm gegeben werden. Wer ihm – auch unbewußt – etwas
Faules giebt, der muß von den Desturs, welche die fünf nötigen
Eigenschaften haben, gestraft werden. Nährt man ihn aber mit
dem, was vorgeschrieben ist, so macht man alle Dews zu Schanden.

In der deutschen Volkssage spielt bekanntlich ein dreibeiniger
gespenstiger Schimmel eine bedeutende Rolle, während im Bun-Dehesch
von einem ähnlichen dreibeinigen weißen Esel die Rede
ist. Offenbar walten hier uralte Reminiscenzen arischer Völker ob,
deren Sinn verloren gegangen ist.

Vom Wasser wird im Bun-Dehesch allerlei Mystisches berichtet:
Das erste Wasser ist das der Pflanzen; das zweite, das aus den
Bergen quillt und Quellen bildet; das dritte Wasser ist der Regen;
das vierte das in Brunnen gegrabene; das fünfte der menschliche
und tierische Samen; das sechste der Schweiß; das siebente das
Rückenmark; das achte der Urin; das neunte der Speichel; das
zehnte das menschliche und tierische Fett; das elfte der menschliche
und tierische Lebenssaft; das zwölfte der von unten aufsteigende
Baumsaft, von welchem es heißt: Der Saft in den Bäumen
gleicht Wassertropfen, die ausquellen, wenn man den Baum nahe
an das Feuer legt. Das dreizehnte Wasser endlich ist die Milch
der Tiere und Menschen.

Wenn alle diese Dinge ein Nefa[214] berührt oder wenn ein aus
dem Wasser gezogener Leichnam oder ein Stück davon sich wieder
mit dem Wasser der Ruds vermischt, alsdann sind, wie geschrieben
steht, die drei Ruds: Arg, Muru und Itmand, sie die himmlischen,
mit Unreinheit geschlagen; ihr Fluß tränkt die Welt nicht mehr;
und wenn eine Frau nach unzeitiger Geburt aus dem besondern
Ort ihrer Entfernung dieses Wasser anschauet, so zeigt sich in
diesen Fällen das Wirken des Menschenfeindes.[215] Aber Zoroaster
hat auch dafür gesorgt, denn Ahuramazdâ spricht: Ich gebe euch
das sechste Wasser Zur. Wen ihr damit begießt, der gelangt zur
ersten Reinheit. Von diesem Wasser heißt es: Wenn wenig Her[216]
und viel Zur ist, so kommt das Wasser in drei Jahren wieder zur
Quelle; sind Her und Zur gleich, so geschieht es in sechs Jahren;
ist aber mehr Her als Zur, so bedarf es neun Jahre, und dann
kehrt es zurück, um den Bäumen Glanz zu geben.

Es folgt im Bun-Dehesch wieder eine längere naturgeschichtlich-mystische
Exkursion, aus welcher ich nur hervorheben will, daß die
Affen als eine Art Dews betrachtet werden, erzeugt aus der Ehe
der Schwester Djemschids mit einem Dew. Bekanntlich hält noch
Luther in seinen Tischreden die Affen für Teufel.

Hinsichtlich der Chronologie will ich nur folgende Stellen des
Bun-Dehesch anführen.

Es heißt, daß im Jahr, durch der Monate Lauf Wärme und
Kälte und Kälte und Wärme sich innerhalb sechzig Tagen zweimal
miteinander vereinigen. Die Monate Farvardin, Ardibehescht, Chordad
machen Frühling; Tir, Amerdad, Schahriver Sommer, Meher,
Avan, Ader Herbst und Din, Bahman und Sapandomad sind
Wintermonate. Die Sonne vollendet vom Kordeh Vareh (Widder),
bis sie wieder an diesen Ort kommt, in ihrem Lauf 365 Tage und
fünf kleine Zeitteile. Das macht ein Jahr. Alsdann kehrt sie
dahin, woher sie gekommen ist. In drei Monaten durchläuft sie
drei Himmelszeichen mehr oder minder sichtbar und kehrt wieder
zurück.

Alle Zeit vollendet sich in zwölf Jahrtausenden. Im Gesetz
steht, daß das Himmelsvolk in den ersten drei Jahrtausenden allein
war, daß damals das Heer des Feindes nicht in die Welt ausstreifte.
Kaiomorts und der Stier machen bis zur Erscheinung der
Welt drei andere Jahrtausende. Das sind also sechs Jahrtausende.
Diese Tausende Gottes bilden sich ab in den sechs ersten
himmlischen Zeichen: Lamm, Stier, Zwillinge, Krebs, Löwe, Kornähre.
Diese begreifen die sechs Jahrtausende Gottes.

Nach den Tausenden Gottes kam die Wage. Angrômainyus
lief aus in die Welt.

Nach der Zeitrechnung des Bun-Dehesch würde die Gegenwart
unter dem Zeichen des Steinbocks stehen.

Ich will bemerken, daß die Verteilung der Zeit unter die
Himmelszeichen und Planeten auf die ganze Astrologie nachwirkte.

Noch sei erwähnt, daß auch im Bun-Dehesch die biblische Anschauung
von einem paradiesischen unschuldigen Urzustand der Natur
vertreten ist. Es heißt:

„Vor des Feindes Ankunft in der Welt hatten die Bäume
weder Dornen noch Rinde. Seit Angrômainyus Peetiaré, der
sich in alles, was ist, mischte, tragen sie Stachel und Rinde. Am
stärksten wirkte seine Macht auf die Gewächse, denn ihre Schädlichkeit
übertrifft alles andere Übel; ihr Giftsaft tötet durch seinen
Genuß Menschen und Tiere.“

Von den Druschts heißt es: Dew Tarmat ist der Dew des
Hochmuts. Dew Medokht ist Angrômainyus. Dew Areschk ist
Urheber des Neids. Der mächtigste dieses argen Volkes ist Dew
Eschem, wie geschrieben steht. Sieben Kräfte werden Eschem gegeben
zur Zerrüttung der lebendigen Geschöpfe. Durch seine siebenfachen
Kräfte schlug er zu seiner Zeit die Keans, lebendige Bewohner
der sieben Keschvars. Ein einziger Keschvar kämpfte gegen ihn,
Medokht kam dahin, und Areschk ward darüber froh. Eschem kehrte
alles um. Eschem eroberte eine Gegend, woselbst er viele Geschöpfe
zerrüttete und in großer Zahl zu Grund richtete. Eschem ist es
eigentlich, der gegen das von Ahuramazdâ geschützte Volk feindselig
handelt. Die Keans, Geschöpfe des Lebens, wurden durch
die Bosheit Eschems gedrückt, wie es heißt: Eschem Khruidrosch
schuf Dew Odjescht, der Tag und Nacht frißt in der Welt und
der Toten Seelen mit Furcht quält, ihnen Schrecken einflößt und
vor dem Höllenthor sich aufhält. Er schuf Dew Ode, der den
Menschen, er sitze am Orte der Aufmerksamkeit oder speise an
einem himmlischen Ort, auf die Schulter schlägt und ihm zuredet,
Unreines zu essen, damit er nicht zu den reinen Wohnungen der
Seligkeit (Behescht) gelangen möge.

Von der Auferstehung der Toten und Wiederherstellung der
Leiber berichtet das Gesetz, daß so, wie Meschia und Meschiane,
Erdengezeugte, zuerst von bloßem Wassertrinken lebten, nachmals
festere Nahrung, Baumfrüchte, genossen, dann Milch und endlich
Fleisch, so in umgekehrter Ordnung die Menschen, welche durch die
ganze Zeitdauer von ihnen abstammen, zuerst Fleisch, dann Milch
und Brot zur Nahrung machen werden, bis sie wieder dahin gebracht
sind, daß sie von nichts als Wasser leben.

Im Jahrtausend Oscheder mah wird noch Kraft in der Natur
sein, aber abnehmen. Die Menschen werden nur in je drei Tagen
ein Izeschné[217] vollenden, eines wie das andere essen und sich am
Ende der Tage erkennen. Darauf werden sie nicht mehr Fleisch
essen, sondern Baumfrüchte und Milch wird ihre Nahrung sein.
Dann werden sie auch nicht mehr Milch genießen, sondern blos von
Gewächsen leben und Wasser trinken. Im letzten Jahr der Erscheinung
des Sosiosch wird der Mensch ohne alle Nahrung leben.

Danach wird Sosiosch die Toten beleben, wie geschrieben steht:
Zoroaster fragte Ahuramazdâ und sprach: Der Wind führt den
Staub der Körper fort, Wasser nimmt ihn mit sich; wie soll der
Tote auferstehen? Ahuramazdâ antwortete: Ich bin es, der den
allweiten sternreichen Asman (Himmel) im Raum des Äthers hält;
der macht, daß er – hier zeigte er auf das Antlitz des Himmels
– in Tiefen und Weiten Licht, das einst in Nacht begraben war,
ausstrahlen muß. Durch mich ist die Erde geworden zur Dauer
und Bestand, die Erde, darauf der Herr der Welt wandelt. Ich
bin es, der den Glanz der Sonne, des Monds und der Sterne
durch die Wolken leuchten läßt. Ich bin der Schöpfer des Samenkorns,
das nach der Verwesung in der Erde von neuem keimt und
sich vermehrt ins Unendliche. Ich bin es, der den Bäumen Adern
des Saftes und Wurzeln mancherlei Art geschaffen. Durch meine
Kraft lebt in den Bäumen und allen Geschöpfen ein Feuer, das
nicht verzehrt. Ich bin es, der die lebendige Frucht in die Mutter
legt nach ihrer Art, der allen Wesen besonders giebt Haut, Nägel,
Blut, Fuß, Auge, Ohr. Ich bin es, der Wasser in den Tiefen
schafft und in den Höhen, damit die Welt getränkt werde durch
Flüsse und Regen. Ich bin es, der den Menschen macht, dessen
Auge Licht ist, dessen Lebenskraft im Hauche des Mundes liegt;
will er sich heben durch die unsichtbare Kraft des Lebens, das ich
in ihn gelegt, so kann kein Arm ihn niederdrücken. Ich bin Schöpfer
aller Wesen. Trete der Arge auf und versuche die Auferweckung;
er wird sie umsonst versuchen und keinen Leichnam beleben können.
Sicher und gewiß sollen deine Augen einst durch die Auferstehung
neu leben sehen. Gerippe sollen Sehnen und Adern bekommen.
Und ist die Belebung der Toten vollendet, so wird sie kein zweites
Mal erfolgen. Denn um diese Zeit wird die verklärte Erde Gebeine
und Wasser, Blut und Pflanzen, Haar und Feuer und Leben
geben wie beim Beginn der Dinge.

Kaiomorts wird der Erstling der Auferstehung sein und Meschia
und Meschiane nach ihm; nach diesen wird das übrige Menschengeschlecht
Leben bekommen. Der Mensch soll wieder auf Erden
sichtbar werden. Rein oder Darvand, jeder Mensch soll nach dieser
Ordnung neu leben. Ihre Seelen sollen erst sein; alsdann sollen
alle Leichname der ganzen Welt, so weit sie ist, ganz so neu werden
wie beim Anbeginn der Schöpfung. Ein Lichtstrahl der Sonne
wird Kaiomorts Licht und Glanz geben, ein anderer der übrigen
Menschenmenge. Jede Seele wird die Leiber erkennen: Siehe,
mein Vater! meine Mutter! mein Bruder! mein Weib! meine
Freunde und Verwandten! Alsdann werden die Wesen aller Welt
mit dem Menschen auf Erden versammelt sein. In dieser Versammlung
wird jeder sein Gutes und Böses, das er gethan hat,
sehen. In dieser Versammlung wird der Darvand sein wie ein
weißes Tier unter den schwarzen. In dieser Weltversammlung
wird der Darvand den Gerechten, dessen Freund er hier war, besonders
an sich ziehen und sagen: Ach, warum hast du mich doch
auf Erden, da ich doch dein Freund war, nicht gelehrt, mit Reinheit
zu handeln. Du, o Reiner, hast mich nicht zum Guten geleitet,
und darum bin ich unter diesen Seligen!

Danach wird eine Scheidung sein zwischen den Gerechten und
Darvands. Die Gerechten werden in Gorotman eingehen, und
alle Darvands werden von neuem in den Abgrund gestürzt werden.
Drei Tage und drei Nächte hindurch müssen Leib und Seele büßen,
unterdessen der Gerechte in der Himmelswohnung die Lieblichkeiten
der Seligen mit Leib und Seele schmecken wird, denn so steht geschrieben.
Am Tage der Scheidung des Reinen von Allem, was
Darvand ist, wird jeder Befleckte in die Tiefe sinken.

Dann wird der Vater von seinen Geliebten, die Schwester
vom Bruder, der Freund vom Freund geschieden sein. Jeder wird
nehmen nach seinen Werken. Unbefleckte werden weinen über die
Darvands, und die Darvands über sich selbst. Von zwei Schwestern
wird die eine rein sein, die andere Darvand. Zohak und Afrasiab
aus Turan und ihnen Ähnliche werden die Strafe der Sünde
Marguerzan (Tod) erleiden. Die Menschen werden jener Läuterung
von drei Tagen und drei Nächten nicht entrinnen.

Beim Beginn dieser Auferstehung werden von den noch lebenden
Reinen fünfzig männlichen und fünfzig weiblichen Geschlechts
dem Sosiosch zu Hilfe kommen.

Wenn einst Gurzscher[218] vom sublunarischen Himmel auf die
Erde stürzen wird, so wird die Erde krank sein gleich dem Schaf,
das mit Zittern und Zagen vor dem Wolf niederfällt. Alsdann
werden durch des Feuers Hitze große und kleine Berge mit Metallen
zerfließen. Das geschmolzene Erz bildet einen großen Strom,
und alles, was Mensch heißt, muß hindurch zur Reinigung. Der
Reine durchgeht ihn wie einen warmen Milchfluß. Die Darvands
müssen auch hindurch, sie fühlen sich dazu gezwungen, und so muß
die ganze Welt den geschmolzenen Erzstrom durchgehen, damit sie
rein und glücklich werde, Vater, Sohn, Schwester, Freund, Einer
wie der Andere, und Einer mit dem Andern werden Gutes thun.

Wenn nun die Seelen, es sei der Gerechten oder Darvands,
sprach Zoroaster, über die ich deinen Unterricht gesucht habe, so
gereinigt worden sind, was wird dann weiter aus dem Menschen,
sowohl der Seele als dem Leibe nach, werden? Ahuramazdâ
sprach: Alle Menschen werden sich zu einem Werk vereinigen und
werden Ahuramazdâ und den Amschaspands mit lebendigem Eifer
ein großes Setaesch[219] bringen. Wenn nun um diese Zeit alle
Schöpfungen Ahuramazdâs vollendet sein werden, wird er nichts
mehr hinzuthun. Die Neubelebten werden dem Knechtsdienst entrissen
sein. Sosiosch wird mit allen belebten Toten lobpreisen, und
der Stier Hedeiavesch wird einstimmen.

Die Toten werden leben durch das, was vom Stier ausgeht
und dem weißen Hom. Sosiosch wird allen Menschen von diesen
Säften zu trinken geben, und sie werden groß und unvergeßlich
sein, so lange Wesen dauern. Alle Tote, groß und klein, werden
davon trinken und neu leben.

Endlich wird Sosiosch auf Befehl des gerechten Richters Ahuramazdâ
von einem erhabenen Ort aus allen Menschen geben,
was ihre Thaten wert sind. Der Reinen Wohnung wird der
glänzende Gorotman sein, Ahuramazdâ selbst wird ihre Körper zu
sich in Gorotmans Höhen ziehen, und sie werden alle Ewigkeiten
hindurch unter seinem Schutze wandeln.

Dann werden Ahuramazdâ und Angrômainyus, Bahman und
Akuman, Ardibehescht und Ander, Schahriver und Savel, Sapandomad
und Darmad, Naonghes, Kordad, Amerdad, Tarik und
Zaretch, Serosch und Eschem vereinigt Izeschné anstimmen.

Alsdann wird Druscht Angrômainyus bleiben und in Ahuramazdâs
Welt zurückkehren. Er selbst, Djuti[220] und Serosch und
Raspi[221] werden den Evanguin[222] in der Hand führen. Alsdann
wird Angrômainyus, des Argen, Macht, die nichts als Böses thut,
geschlagen sein. Er wird vom Himmel zur Brücke Tschinvad eilen
und sich von neuem in die dichte Finsternis stürzen. Dieser Morddrache
wird in dem Flusse geschmolzenen Erzes ausbrennen: Alles
Faule und Unreine des Duzakh wird darin aufgelöst und geläutert
werden. Der unterirdische Angrômainyus wird von neuem erscheinen,
des Abgrunds Erde durch den Erzstrom ziehen und sie
zum fruchtreichsten Land machen. Auch wird die Welt durch das
Wort bei der Auferstehung ewige Dauer bekommen.



Viertes Kapitel.

Die Orakel Zoroasters.

Wie bereits gesagt, galt – wenn auch durchaus irrtümlicher
Weise – im ganzen Altertum Zoroaster als der Erfinder und
größte Adept der Magie. Deshalb standen auch bei den Magiern
und Theurgen, Neuplatonikern und Gnostikern ihm zugeschriebene
Aphorismen, die sogenannten Oracula magica Zoroastris, im
höchsten Ansehen.

Läßt sich nun auch ein Zusammenhang dieser Orakel mit der
Person Zoroasters nicht nachweisen, so vertreten sie doch entschieden
zoroastrische Ideen, obschon dieselben neuplatonisch und gnostisch überfirnißt
erscheinen. Uralt sind sie gewiß; und wenn der um 220
gestorbene Kirchenvater Clemens von Alexandria in seinen „Stromata“
sagt: „Pythagoras machte zuerst auf den berühmten persischen
Magier Zoroaster aufmerksam, dessen Geheimschriften die Anhänger
des Prodicus zu besitzen vorgaben“, so haben wir in dem den
„magischen Orakeln Zoroasters“ zu Grund liegenden Original vielleicht
eine solche Geheimschrift zu sehen, welche – von den alten
Pythagoräern wollen wir ganz absehen – zweifelsohne den Neupythagoräern,
Neuplatonikern und Gnostikern bekannt war. Dafür
spricht außer dem sachlichen Inhalt auch der Umstand, daß sie von
dem gelehrten Byzantiner Michael Psellos († 1106) kommentiert
wurden, von demselben Psellos, der so viele neuplatonische
Schriften dem Untergang entriß und mit Commentaren versah.
Auch ist sie den von Marsilius Ficinus mitgeteilten „Symbolen
des Pythagoras“ sehr ähnlich.

Ich habe von dem den magischen Orakeln zu Grund liegenden
Original gesprochen und zwar mit Recht, denn die uns heute
unter diesem Namen vorliegenden Aphorismen sind ganz offenbar
nicht das Original, sondern Fragmente, welche sich in vier verschiedenen
Fassungen mit eben soviel Kommentaren erhalten haben.
Drei Fassungen tragen neuplatonisches, die vierte anscheinend gnostisches
Gepräge.

Ich wende mich zuerst zu den neuplatonischen Bearbeitungen
samt ihren Kommentaren. Der erste Commentator der Orakel ist
der oben genannte Psellos, der zweite ist der als Rat des Manuel
und Theodor Paläologos und berühmter Philosoph der Renaissance
bekannte, wahrscheinlich 1452 gestorbene Georgios Gemistios
Plethon, der dritte, aber der hier beobachteten Reihenfolge nach
der erste, ist ungenannt. Ich vermute in diesem unbekannten Kommentator
einen gewissen Johannes Opsopoeus, welcher diese
mystischen Fragmente mit den Kommentaren des Psellos und Plethon unter
dem Titel herausgab: Oracula magica Zoroastris cum scholiis
unter Plethonis et Pselli nunc primum edita, e bibliotheca
regia stud. Joh. Opsopoei, Graec. et Lat. Paris. 1607. 8°. Beigebunden
sind noch die sogenannten metrischen Orakel des Jupiter,
Apollo, Serapis und der Hekate, sowie die von Joseph Scaliger
besorgte Ausgabe der Oneirokritik des Astrampsychus.

Opsopoeus schickt seiner Zusammenstellung der drei verschiedenen
Redaktionen der zoroastrischen Fragmente eine Sammlung von
Stellen aus Platos „Alcibiades“, aus Plutarchs „Isis und Osiris“,
„Über den Verfall der Orakel“, aus Plinius „Naturgeschichte“,
aus Suidas Ammianus Marcellinus, Clemens von Alexandria
und Eusebius über die Person &c. Zoroasters voraus, welche wir
hier übergehen können. Darauf läßt er die erste Fassung der
„Orakel“ mit dem Kommentar des Ungenannten, alsdann die
Fassung und den Kommentar des Psellos folgen. An denselben
giebt er eine kurze Erläuterung der chaldäischen[223] Religionslehren
durch Psellos, aus welcher ich nur herausheben will, daß Psellos
sagt:

„Die Chaldäer nehmen sieben Welten an, eine feurige, drei
ätherische und drei materielle, deren letzte die unter dem Mond befindliche
irdische ist.“


Weiterhin sagt Psellos noch, daß nach chaldäischer Lehre die
Seelen sich nach dem Tode nach Maßgabe ihres Läuterungsbedürfnisses
zerstreuten und sich in teilbare und unteilbare Naturen absonderten.
Das Übrige dieses Abschnittes über die chaldäischen
Lehren enthält nichts als bekannte exoterische Äußerlichkeiten. Den
Schluß des Buches von Opsopoeus bilden die zoroastrischen Orakel
in der Fassung, wie sie Plethon kannte, mit dem Kommentar des
selben. – Am meisten gleichen sich die erste Fassung der Orakel
und die des Plethon; die Fassung des Psellos weicht erheblich ab.

Ich gebe nun eine vergleichende Zusammenstellung der Orakel
sowohl als der Kommentare.

Der erste Aphorismus in der ersten Fassung lautet:

„Erforsche den Weg der Seele, woher sie komme und weshalb
sie dem Leib dienen müsse. Trachte dahin, daß du sie an den Ort
zurückbringst, von dem sie ausgegangen ist.“

Dieser Aphorismus fehlt bei Psellos und lautet in dieser
Fassung des Plethon:

„Erforsche die Reihenstufe, auf welcher deine Seele steht,
welchen Rang sie vor ihrer Verbindung eingenommen; mittelst
magischer Worte und Gebräuche wirst du sie zu ihrer früheren
Würde wieder aufrichten.“

Der anonyme Kommentator bemerkt hierzu, daß nach Annahme
der Magier die Seele unsterblich vom Himmel herabkomme, um
sich auf der Erde mit dem Körper analog dem Verhältnis des
Mannes zur Frau zu verbinden und ihn dereinst wieder behufs
ihrer Rückkehr in den Himmel zu verlassen. Ob sie aber
thatsächlich in den Himmel zurückkehre, komme auf ihr Verhalten
während des irdischen Lebens an, ob sie sich nämlich mehr den
Prinzipien des Lichts oder der Finsternis zugeneigt habe &c. „Darauf
deutet nun ermahnend der Spruch hin, daß wir über den
reinen Spruch der Seele nachdenken sollen; denn kennen wir den
Weg, welchen sie aus dem Himmel genommen hat, so wird sie ihn
auch zurückfinden.“ – Bestimmter spricht sich Plethon aus:

„Die Magier aus der Schule Zoroasters glaubten, daß die
Seele wegen früherer Verschuldung mit dem Körper sich verbinde,
sich aber derselben in dieser Verbindung nicht mehr entsinnen
könne. Nur wenn die Seele während ihres irdischen Aufenthaltes
einen tugendhaften Wandel geführt habe, stehe ihr die Rückkehr
in die himmlische Heimat frei. Weil aber mannigfache Wohnungen
der Seele bereitet sind, so ist es natürlich und begreiflich, daß der
Aufenthalt der einen ein lichtumflossener, der der andern ein undurchdringliches
Dunkel sein muß. Der Zug der Seele führt sie
dahin, wo ihr die während der Verbindung mit dem Leibe begangenen
Handlungen eine Stelle anweisen. Das Orakel ermahnt uns
daher, daß wir über den Ursprung der Seele und über unsere
Handlungen auf Erden nachdenken und darauf durch Gebet und
gottgefällige Ceremonien ihre Erhebung in den Himmel zu bewirken
trachten.“

Unter diesen Ceremonien sind die sogenannten „theurgischen
Hülfen“ zu verstehen, welche nach Philo und den Neuplatonikern,
wie überhaupt nach den Mystikern aller Zeiten in der Zurückgezogenheit
von der Welt und Stille, in der Enthaltsamkeit von überflüssiger
Nahrung, Fleischspeisen, alkoholischen Getränken und physischer
Liebe, in der Zurücksetzung weltlicher Geschäfte, Meditation
und Betrachtung gewisser Worte und Symbole bestehen. Von diesen
sagt Proklos[224]:

„Die Vollbringung geheimer, über alle Vernunft gehender,
den Göttern wohlgefälliger Handlungen und die Kraft der von den
Göttern allein erkannten unaussprechlichen Symbolen gewährt nur
die theurgische Vereinigung. Daher wird sie nicht durch das Denken
bewirkt, und wir bringen sie nicht durch die Thätigkeit der Vernunft
in uns hervor. Die göttlichen Charaktere oder Symbole
(συμβολα oder συνϑηματα) bringen vielmehr, ohne daß wir denken,
die theurgische Vereinigung (ϑεουγικην ἑνωσις, bei Porphyrius
συνουσια) hervor, also daß die verborgene Kraft der Götter, worauf
sich jene beziehen, durch sich selbst ihre eigenthümlichen Bilder
erkennt.“[225]

Der zweite sich dem Sinn nach völlig an den ersten anschließende
Aphorismus lautet in der ersten Fassung:

„Wende dich nicht rückwärts! Das Verderben ist auf der
Erde, und sieben Wege sind es, welche dich vom Bessern abziehen
und dem Schicksal unterwerfen.“

Dieser Aphorismus fehlt bei Psellos und lautet in der Fassung
des Plethon:

„Damit du nicht zum Abgrund hinneigst und abermals dem
Schicksal verfällst.“

Der anonyme Kommentator versteht unter dem „Verderben“
das Laster, die sittliche Verdorbenheit und das sittliche Elend; unter
Erde den irdischen Leib, die sinnliche Natur, unter „Feuer“ das
Göttliche im Menschen. Die sieben den Menschen dem Schicksal
unterwerfenden Wege sind die sieben nach der alten Weltanschauung
von den Planeten abhängigen Kardinalfehler, die Todsünden der
katholischen Kirche. Nach diesem Kommentator erhebt sich der Mensch
durch die Anwendung seiner sittlichen Kraft über das Fatum oder
die vorher bestimmte Versuchung, indem er der unsittlichen Neigung,
welche sich, je nach dem in ihm herrschenden Temperamente, seiner
Seele am meisten zu bemächtigen droht, den kräftigsten Widerstand
entgegensetzt.

Plethon versteht unter dem „Abgrund“ die Erde als Gegensatz
zur Lichtwelt und giebt dem Aphorismus folgenden Sinn: „Lebe
so, daß du vor der Wiederverkörperung behütet werdest, denn solltest
du zu einem abermaligen Wandeln auf der Erde verurteilt werden,
so befindest du dich wieder unter der Herrschaft der Nothwendigkeit.“

Der dritte Aphorismus lautet in der ersten Fassung und bei
Plethon übereinstimmend:

„Dein Gefäß werden die Thiere der Erde bewohnen“ und
beide Kommentatoren verstehen einstimmig unter dem „Gefäß der
Seele“ den Leib, und unter seinen Bewohnern die Würmer. Psellos
dagegen, in dessen Fassung dieser Aphorismus der Reihenfolge
nach der neunzehnte ist, versteht unter „Gefäß“ das Temperament
des aus allen Elementen zusammengesetzten Leibes, und unter den
Bewohnern des Gefäßes die sich eines jeden Menschen, der seine
Leidenschaften nicht beherrschen kann, sich bemächtigenden Dämonen
nach dem Grundsatz, daß Gleiches von Gleichem angezogen wird.

Der vierte Aphorismus lautet in der ersten Fassung:

„Strebe nicht dein Schicksal zu erweitern, denn die Vorsehung
giebt allen Dingen ihr bestimmtes Maaß, und ihre Handlungen sind
nicht unvollkommen.“

Bei Plethon und Psellos (bei letzterem Aph. 29):

„Erweitere nicht dein Schicksal.“

Der anonyme Kommentator erklärt diesen Aphorismus allgemein
moralisierend und sagt, daß diese Mahnung diejenigen angehe,
welche mit der ihnen im Leben angewiesenen Stellung unzufrieden
seien und wähnen, daß sie selber ihr Schicksal machen und die Beschlüsse
der Gottheit verbessern könnten. Psellos und Plethon fassen
das Schicksal (εἱμαρμενη, fatum, des Grundtextes) im landläufigen
Sinn auf und sagen, es sei thöricht, durch Wünsche und Gebete die
unabwendbaren Beschlüsse der Gottheit abändern zu wollen.

Die zweite Hälfte des vierten Aphorismus der ersten Fassung
bildet in der Reihenfolge Plethons den fünften und lautet hier:

„Denn es geht nichts Unvollkommenes vom Vater der Seelen
aus.“

Der Kommentar dazu sagt:

„Du bist nicht im Stande, dein Erdenlos zu verbessern, denn
alle Ereignisse geschehen nach naturgemäßem Lauf, und es ist eines
die Folge des andern bis zum Zeitpunkt der Schöpfung zurück;
alle Begebenheiten greifen harmonisch in einander, nirgends nimmt
man einen Zufall wahr. Wo ist also Unvollkommenheit?“

Dieser wie der fünfte Aphorismus der ersten oder der sechste
der Plethonischen Fassung fehlt bei Psellos. Bei dem fünften
(sechsten) Aphorismus zeigt sich jedoch recht deutlich, daß die auf
uns gekommenen Fassungen Varianten eines alten, verloren gegangenen
Originals sind. Derselbe lautet in der ersten Fassung:

„Der Seelen Vater gestattet nicht solche Ausschweifungen des
Eigenwillens;“

bei Plethon:

„Er kann nicht auf deine Wünsche achten, so lange die Binde
der Vergessenheit deinen Blick umschleiert, bis endlich diese fallen
wird, und das heilige Zeichen des Vaters sich deinem Gedächtniß
einprägt.“

Was bei Plethon Text ist, wird in der ersten Fassung ähnlich
im Kommentar gesagt, denn daselbst heißt es:

„Erst dann wird unsere Seele sich freier bewegen, wenn sie
die Binde der Vergessenheit ihrer himmlischen Heimath zugleich
mit den Banden des sie umnachtenden Leibes abgestreift hat. Dann
besitzt sie wieder das Vermögen, in die tiefste Vergangenheit und
in die ernste Zukunft zu blicken. Aber es kann dieses Vermögen
auch schon bei Lebzeiten des Leibes zum Theil erreicht werden,
wenn man sich eines heiligen Wandels befleißigt und gewisse magische
Sprüche erlernt hat, welche dem Reinen die Pforten der Geisterwelt
öffnen.“

Plethon kommentiert:

„Die Vergessenheit der früheren Zustände (Incarnationen) ist
eine Folge der Verbindung der Seele mit dem Leibe. Erst nach
der Auflösung des letzteren wird ihr Blick wieder freier, und sie
begreift nun auch, indem sie ihres früheren Seins wieder bewußt
wird, daß ihr Schicksal auf der Erde nur die notwendige Folge
ihrer Handlungen und deshalb unabänderlich war.[226] Die freigewordene
Seele ist alsdann wieder gottähnlich und allwissend; das
ist das Zeichen des Vaters, welches ihr Gedächtniß auffrischt.“

Der sechste Aphorismus der ersten Fassung ist bei Psellos der
sechzehnte und bei Plethon der siebente. Sein Wortlaut in den
drei Redaktionen ist der Reihenfolge nach:

1. „Eile, daß du zum Urlicht zurückkehrst, zum Glanze deines
himmlischen Erzeugers, von dem deine Seele ausgeflossen ist.“


2. „Das Göttliche erfülle deine Seele!


Den Blick zum Himmel stets gewendet!“[227]





3. „Eile zum Licht des Vaters, von welchem deine Seele ausgeflossen
ist.“

Der Anonymus und Plethon deuten diesen Spruch übereinstimmend
dahin, daß die Gottheit das höchste Licht, und in diese
Lichtheimat zurückzukehren das einzige Verlangen der Seele sein
müsse. Psellos dagegen sagt etwas abweichend:

„Die Seele entwickelt drei Kräfte: Verstand, Gedächtniß und
Urtheilskraft; diese drei Potenzen vereinige, um über das Wesen der
Gottheit nachzudenken und sich mit dieser zu vereinigen.“

Bis hierher haben wir in der Aufeinanderfolge der Aphorismen
einen gewissen Zusammenhang beobachten können. Jetzt aber folgt
ein dem Sinn nach gar nicht verwandter Spruch, was auf einen
verloren gegangenen Teil des den drei Bearbeitungen zu Grunde
liegenden Originals deutet. Dieser in der ersten Fassung als siebenter
folgende Aphorismus ist bei Psellos der achtundzwanzigste
und bei Plethon der achte. Sein Wortlaut ist der Reihenfolge
nach:

1. „Jene beweint die Erde sammt ihren Kindern.“

2. „Die Erde klagt fortwährend über sie und ihre Kinder.“

3. „Sie beweint die Erde und mit ihnen zugleich ihre Kinder.“

Plethon kommentiert diesen Spruch folgendermaßen:

„Diejenigen, welche dieser Mahnung nicht folgen, werden von
der Erde beklagt. Unter der Erde ist aber hier die irdische Natur
verstanden, welche eine Folge der Unvollkommenheit ist, denn das
irdische Leben ist eine Strafe. Darum beweint die Erde auch die
Kinder der Unvollkommenheit, denn die Eltern pflanzen ihre sündhaften
Begierden auf die Kinder fort; die Tugendhaften befleißigen
sich eines keuschen Wandels.“

Während also Plethon obigen Spruch mit Bezugnahme auf
die Reincarnations- und Vererbungstheorie deutet, so kommentieren
ihn der Anonymus und Psellos nur in Hinsicht auf die Wiederverkörperung.
Ich kann ihre Aussprüche hier übergehen.

Der nächste Aphorismus, ebenfalls ohne Zusammenhang mit
den übrigen, findet sich nur in der ersten Fassung und lautet:

„Die Ausklopfer der Seele, welche ihr aufzuathmen möglich
machen, sind auflösender Art.“

Der Kommentar sagt:

„Unter den ‚Ausklopfern der Seele‘, welche hier unter dem
Bilde eines Kleides eingeführt sind, werden die Vernunftgründe verstanden,
welche, wenn sie Eingang in die Seele finden, den Staub
der Leidenschaften und alle bösen Neigungen aus ihr heraustreiben.
Ihre auflösende Art besteht darin, daß sie von den Schlacken reinigen,
welche die Seele von ihrer Hülle, der unreinen Materie, an
sich zieht.“

Ich bemerke hierzu, daß auch die Kabbala das Bild von den
„Ausklopfern der Seele“ kennt, welche der Seele im Moment des
Todes den letzten schweren „Grabschlag“ (Chibbut Hakkeber) erteilen.
Da die Kabbala zum großen Teil im Zoroastrismus
wurzelt, so ist diese Stelle ein Beweis für das hohe Alter unserer
Aphorismen.

Der neunte auch zusammenhanglose Aphorismus, bei Psellos
der zwölfte und bei Plethon ebenfalls der neunte lautet:

1. „Auf der linken Seite ist der Sitz der tugendhaften Begierden.“

2. „Der Tugend Quell ist auf der linken Seite der Hekate.
Jungfräulichkeit bewahre.“

3. „Auf der linken Seite ist der Tugend Quell, bewahre die
Jungfräulichkeit.“

Alle drei Kommentatoren betrachten diesen Spruch als Keuschheitsgebot
und sagen, daß die linke Seite als Sitz der Tugend betrachtet
werde, weil auf ihr das Herz liege; die rechte Seite sei
wegen Anwesenheit der Leber der Sitz der Begierden.

Der zehnte Aphorismus der ersten Fassung findet sich in allen
drei Bearbeitungen, er ist bei Psellos der fünfzehnte und bei Plethon
ebenfalls der zehnte und hat der Reihe nach folgenden
Wortlaut:

1. „Die Seele strebe danach, sich mit dem Göttlichen zu verbinden.
Hat sie sich dadurch von den Einflüssen der Materie frei
gemacht, so wird sie von Gott durchdrungen sein.“


2. „Die Seele trachte gottberauscht zu sein,


Was irdisch und gebrechlich von sich thuend.“





3. „Die Seele des Menschen strebe, das Göttliche in sich zu
behalten.“

Der erste Kommentar sagt sehr dürftig, die Seele könne des
Göttlichen nicht voll sein, ohne zuvor die irdischen Gelüste abgelegt
zu haben.

Psellos bemerkt:

„Die Seele heilige sich zu einem Gefäße, in welchem die Gottheit
ihre Wohnung nehme. Dies geschieht, wenn sie erleuchtet ist,
in einem Zustand also, dem ein heiliger Wandel, eine Verachtung
alles Irdischen vorhergehen muß.“

Plethon endlich sagt:

„Obgleich die Seele mit dem Leib verbunden ist, so vergesse
sie doch ihren himmlischen Ursprung nicht, beklage sich aber auch
nicht, daß ihr der schmutzige Leib zur Hülle gegeben wurde, ebenso
wenig als sie auf die himmlischen Güter und göttlichen Eigenschaften
stolz sein darf, mit welchen sie der Vater so reichlich bedachte.“

Aphorismus elf in allen drei Fassungen lautet der Reihenfolge
nach:

1. „Weil die Seele ein durchsichtiges Feuer ist, so bleibt sie unsterblich
und die Herrin des Lebens.“

2. „Weil die Seele ein leuchtendes Feuer ist, darum ist sie unsterblich
und Herrin des Lebens.“

3. „Weil sie ein lichtes Feuer ist und unsterblich . . . .“

Die drei Kommentatoren sagen:

1. „Das Irdische ist das Vergängliche, das Geistige das Unvergängliche.
Nur des letzteren können wir verlustig gehen, und
deshalb ist die Seele die Herrin des Lebens, d. h. des ewigen Lebens.“

2. „Die Seele ist immateriell, stofflos, daher unvergänglich,
weil sie nicht aus auflösbaren Stoffen zusammengesetzt ist. Sie
nimmt nichts von der Finsterniß an, weil sie keinen Körper hat;
sie ist also eitel Licht.“

3. „Unter dem Feuer sind die geistigen Fähigkeiten verstanden,
mit welchen die Seele des Menschen begabt ist.“

Bei Plethon folgt nun als zwölfter, bei Psellos als achtzehnter
ein kurzer Aphorismus, der in der ersten Fassung fehlt:

„Suche das Paradies!“

Plethon sagt kommentierend nur, daß unter Paradies der lichtumflossene
Aufenthalt der reinen Seelen zu verstehen sei; Psellos
dagegen äußert sich folgendermaßen:

„Die Chaldäer verstehen unter Paradies den Chorus von
sämmtlichen Eigenschaften der Gottheit, welche ihn als besondere
Personificationen umgeben.[228] Dem Unwürdigen wehrt ein feuriges
Schwert. Daselbst findet man alle Tugenden, welche den Menschen
gottähnlich machen.“

Der zwölfte Aphorismus der ersten Fassung, bei Psellos der
siebzehnte und bei Plethon der dreizehnte hat dieser Reihenfolge
nach folgenden Wortlaut:


1. „Verunreinige nicht den Geist und ziehe ihn nicht in die
Tiefe hinab.“


2. „Beflecke nicht den Geist und ziehe


Sein Lichtgewand nicht in die Tiefe.“





3. „Verunreinige nicht den Geist.“

Der bedeutsamste Kommentar dieses Spruches ist der erste:

„Die Pythagoräer und Platoniker denken sich die Seele auch
nach dem Tode nicht vom Körper getrennt. Sie theilen nämlich
die Seele in einen unsterblichen Geist, der vom Himmel stammt,
und in die Thierseele. Ersterer kehrt nach dem Tode in den Äther
zurück, Letztere[229] bewohnt noch einige Zeit den Körper bis zu seiner
gänzlichen Auflösung. Die Wünsche, von welchen sie während des
Lebens bewegt wurde, beschäftigen sie noch jetzt, während ihr die
Organe zur Befriedigung derselben fehlen[230]; sie sind nach der Erde
gerichtet und verhindern die volle Befriedigung des Geistes. Das
sind die Dämonen, welche unstät umherirren; sie verunreinigen den
Geist und ziehen ihn in die Tiefe hinab. Die reineren Seelen hingegen,
welche sich schon im leiblichen Leben dem Ewigen zuwendeten,
vereinigen sich nach dem Tode sogleich mit dem Urquell des Lichts.
Das ist, was die Jünger Zoroasters lehren.“

Psellos sagt, daß die Chaldäer der Seele zwei Gewänder zuerteilen,
deren eines (es ist der Astralkörper gemeint) aus den feinsten
Stoffen der Sinnenwelt gewebt, das andere aber ätherisch, lichtglänzend
und unfaßlich sei. Der Spruch warne, beide mit sündigen
Lüsten zu beflecken. – Plethon äußert sich folgendermaßen:

„Die Pythagoräer und Platoniker nehmen mit Zoroaster eine
dreifache Seele an, nämlich die Thierseele, welche vom Leibe unzertrennlich
ist und mit diesem aufhört zu sein. Höher als diese steht
die mit Vernunft begabte Seele des Menschen, welche aber durch
die Verbindung der Seele mit dem Körper der Versuchung sich zu
verunreinigen ausgesetzt ist, aber auch durch den Sieg über die
Versuchung die Unsterblichkeit sich zu bewahren vermag. Die höchste
Stufe nehmen die Seelen der Dämonen ein, deren Hülle eine feinere
ist und nicht aus materiellen Stoffen besteht, weshalb sie auch nicht
dem Verderbniß einer gebrechlichen Natur ausgesetzt ist. Über
diesen stehen die Planetenintelligenzen, deren Hülle aus reinem Licht
besteht.“

Bei Plethon folgt nun als vierzehnter Aphorismus der bei
den Andern fehlende Spruch:


„Vernachlässige aber auch nicht den Leib.“





mit dem kurzen Kommentar:

„D. h. man schwäche ihn nicht absichtlich, um sich aus diesem
Leben früher zu befreien, als es der Wille der Vorsehung beschlossen
hat.“

In der ersten Fassung der Orakel folgt nun als dreizehnter,
nachstehender, bei Psellos gleichlautender und in seiner Reihenfolge
erster, bei Plethon aber fehlender Aphorismus:

„Auch von dem Schattenbild der Seele ist ein Theil eitel Licht.“

Der anonyme Kommentator bemerkt hierzu:

„Das Schattenbild der Seele ist die thierische Psyche im Menschen,
welche zwar mit dem bessern Ich desselben in Wechselwirkung steht
und insofern also von dem göttlichen Theil im Menschen einiges
Licht empfängt, aber an sich selbst der Vernunft beraubt ist und
nur den Einflüsterungen der Sinne gehorcht.“

Psellos sagt:

„Schattenbilder oder Idole sind bei den Philosophen solche
Dinge, welche an sich selbst schlechter oder den bessern untergeordnet
sind, aber doch mit ihnen eine gewisse Ähnlichkeit besitzen, wie z. B.
der menschliche Verstand ein Theil der Gottheit, aber doch dem
Irrthum unterworfen ist. Vom Verstand ist nun wieder die Thierseele
im Menschen in gleichem Abstand; sie hat nur materielles
Streben und ist deshalb ein Schattenbild des Geistes. Dieser begiebt
sich nach seiner Trennung vom Leibe in die Lichtregion.
Zoroaster will also sagen: Nicht blos die mit Vernunft begabten
Seelen können in die vollkommen erleuchtete Region versetzt werden,
sondern auch die Thierseele im Menschen, wenn dieser tugendhaft
wandelte. Hier weicht also der Grieche vom Chaldäer ab, insofern
Ersterer die Thierseele sich nach ihrer Trennung vom Leibe im
Weltenraum unbewußt verflüchtigen läßt, d. h. ihr die Fortdauer
abspricht.“


Aphorismus vierzehn und fünfzehn der ersten Fassung (bei
Plethon fehlend) lauten:

„Überlasse auch nicht deine Seele der Hefe der Materie.“

„Überlasse auch nicht die Hefe deiner Seele dem Abgrund,
damit sie bei ihrer Trennung vom Körper nicht zu Schaden komme.“

Bei Psellos zwei und drei:


„Überlasse auch nicht die Hefe der Seele dem Abgrund


Damit sie nicht bei der Trennung vom Körper zu Schaden komme.“





Der erste Kommentar nennt diese Aphorismen:

„Eine Ermahnung, daß die Seele stets über sich wache und
nicht den Anfechtungen des Leibes unterliege, wodurch sie mit ihm
ins Verderben sinkt. Damit ist vor der Strafe der Seelenwanderung
gewarnt, welcher alle verfallen, die während ihres Erdenlebens
dem Körper, d. h. der Hefe der Seele, eine zu große Macht
einräumen.“

Psellos sagt:

„Unter Hefe der Seele ist der aus den vier Elementen zusammengesetzte
Körper verstanden. Der Jünger wird also ermahnt:
Nicht nur die Seele erhebe zu Gott, sondern suche auch ihr Kleid,
nämlich den Leib, zu erheben. Abgrund ist Erde, auf welche die
aus dem Himmel verwiesene Seele herabgeschleudert wurde. Wie
läßt sich aber diese Ermahnung anders befolgen, als indem man
den Körper dem Scheiterhaufen übergiebt. Oder ist die Läuterung
durch göttliches Feuer gemeint, wie wir an Henoch und Elias
sehen, die es wegen ihrer Auffahrt zum Himmel noch bei lebendigem
Leibe wohl in ihrer Vervollkommnung so weit gebracht hatten, daß
sie nur noch einen ätherischen Leib besaßen? Dieses Ziel zu erreichen
ist aber ohne den Beistand der göttlichen Gnade unmöglich.“

Bezüglich des zweiten Spruchs sagt Psellos, daß auch Plotinos
denselben anführe und bemerkt weiter:

„Diese Ermahnung ist sehr wichtig, denn die Furcht vor dem
Tode zieht die meisten Menschen von edleren Betrachtungen ab, so
daß die Seele ihre Läuterung nicht bestehen kann. Daher kommt
es, daß die aus der Welt abscheidende Seele noch einige ihrer
irdischen Sorgen und Wünsche mit hinüber nimmt, anstatt sie
zu Gott und den Engeln zu erheben, wie die Erleuchteten thun,
deren Blick schon diesseits des Grabes eine höhere Richtung nimmt.“

Der sechzehnte Aphorismus der ersten Fassung, der zwanzigste
bei Psellos und fünfzehnte bei Plethon hat in den drei Bearbeitungen
folgenden Wortlaut:

1. „Wenn du deinen aus ätherischem Stoff bestehenden Geist
zur Verehrung der Gottheit hinleitest, so wird auch dein irdisches
Theil dabei wohl fahren.“


2. „Wenn du dein feurig Ich zu guten Werken lenkst,


So wirst du auch dein feuchtes Ich erretten.“





3. „Wenn du dein feuriges Theil aufrichtest, so wirst du auch
den feinsten Stoff des Leibes dir erhalten.“

Der anonyme erste Kommentator bemerkt, daß unter der Verehrung
der Gottheit nicht allein der Kultus, sondern alle sittlichen
Handlungen zu verstehen seien. Psellos versteht unter dem
feurigen Ich die vom Göttlichen erleuchtete Seele und unter dem
feuchten Ich den materiellen Leib. Plethon sagt:

„Wenn du einen gottesfürchtigen Wandel führst, so wird dir
auch leibliches Wohlsein zu Theil werden.“

Der siebzehnte Aphorismus, bei Plethon der sechzehnte (bei
Psellos fehlend) wird in mystischen Werken sehr häufig citiert[231] und
lautet in der ersten Fassung:

„Von allen Enden der Erde kommen Hunde herbei, die den
Sterblichen durch falsche Zeichen äffen.“

In der zweiten:

„Aus allen Enden der Erde springen Hunde hervor, den
Menschen Gaukelbilder zeigend.“

Beide Kommentatoren sagen übereinstimmend, daß den in die
Mysterien Einzuweihenden Gespenster mit Hundefratzen erschienen,
und verstehen unter denselben Personifikationen der zerstörenden
Leidenschaften, welche die Seele aus ihrer Ruhe aufschrecken.

Der achtzehnte (bei Psellos fehlende) und bei Plethon siebzehnte
Aphorismus hat folgenden Wortlaut:


1. „Die Vernunft lehrt uns, daß die Dämonen ursprünglich
heilige Geister seien, und die bösen Eigenschaften eine Verkehrung
der guten sind.“

2. „Die Natur sagt uns, daß die Dämonen vollkommene
Wesen seien.“

Der erste Kommentar ergeht sich in ziemlich nichtssagender
Weise über den Fall der Engel, welchen wir auch oben bei Zoroaster
vorkommen sahen. – Plethon versteht unter Dämonen
nicht im vulgären Sinn böse Geister, sondern geistige Wesen überhaupt;
im übrigen umschreibt er nur den Aphorismus, ohne etwas
von Bedeutung zu sagen.

Der nächste Aphorismus findet sich nur in der ersten Fassung:

„Die rächenden Furien zügeln den Menschen. Es führe die
Seele die Oberherrschaft und schicke vorsichtig nach allen Seiten
ihre Blicke aus.“

Der Kommentar versteht unter den rächenden Furien die notwendigen
Folgen der Thaten der Menschen, und unter den Blicken
die angeborenen guten Eigenschaften, mit deren Hilfe wir die
schlechten erkennen und ihren Einfluß auf uns abwehren.

Der folgende, sich auch bei Psellos findende Aphorismus:


„O Mensch, du kühnes Kunstwerk der Natur.“





gehört offenbar zum einundzwanzigsten Spruch der ersten Fassung,
welcher in den beiden andern fehlt:

„Hättest du meinen Beistand fleißiger angerufen, so würdest
du wohlgethan haben, denn nicht vom himmlischen Stoffe scheint
dir das Weltgebäude, sondern zu Schlechten und Krummen sich
neigend. Die Sterne glänzen nicht, der Mond ist verfinstert, die
Erde wankt, und alle Gegenstände scheinen sich in Blitze zu verwandeln.“

Der Kommentar sagt nur:

„So spricht das Orakel zu dem in die Weihen Initiierten.“

Der zweiundzwanzigste – bei Psellos fehlende – und bei
Plethon achtzehnte Aphorismus lautet:

„Nimm nicht das Bild der Natur für die Gottheit selbst!“

Bei Plethon:

„Berufe dich nicht auf das Bild der Natur!“


Beide Kommentare sagen übereinstimmend, Gott sei nicht durch
das Bild zu erfassen.

„Alle dem Eingeweihten[232] sich darbietenden Erscheinungen, wie
Flammen, Blitze, sind nur Sinnbilder des Schöpfers, nicht sein eigentliches
Wesen.“

Der dreiundzwanzigste – bei Psellos zehnte – Spruch heißt:

„Mit reinem Gemüth umfasse die Zügel des Feuers.“

Bei Psellos:

„Die gestaltlose Seele halte die Zügel des Feuers.“

Der erste Kommentar ist nichtssagend. Psellos bemerkt:

„Die gestaltlose, d. h. die von der Materie sich abwendende
Seele halte die Zügel des Feuers. Sie soll sich nämlich in den
Besitz des zum ewigen Licht führenden Mittels setzen. Wer die
Zügel schlaff hält, dessen gute Vorsätze erschlaffen, und er fällt
wieder der Erde anheim.“

Der vierundzwanzigste, bei Psellos dreizehnte Spruch hat den
Wortlaut:

„Wenn du das heilige Feuer aller Gestalt ledig durch die
Tiefen des ganzen Weltalls wirst schimmern sehen, so horche auf
den Ton des Feuers.“

Bei Psellos heißt es:


„Wenn du gewahrst des heiligen Feuers Strahl,


Das doch Gestalt nicht hat, der Unterwelt auch leuchtend,


Dann horche auf des Feuers Ton!“





Der erste Kommentator giebt folgende Auslegung:

„Das gestaltlose Feuer ist die Gottheit selbst, welche alle Räume
der Welt durchdringt. Auf ihr Flüstern achte du!“

Psellos bemerkt:

„Dieses Feuer ist das göttliche Licht, weil es keine Gestalt hat.
Wenn dieses den Seher erleuchtet, daß er im Geist der Erde Tiefen
durchschaut, dann vertraue er seinen Eingebungen.“

Der fünfundzwanzigste Aphorismus lautet bei dem Anonymus
und Psellos:


1. „Die Seele des Menschen trägt die Spuren ihrer göttlichen
Abkunft in sich.“

2. „Eile zum Lichte zu gelangen, zu den Strahlen des Vaters,
von welchem deine Seele ausgeflossen ist.“

Beide Commentare sind nichtssagend, weil der Aphorismus
für sich spricht.

Der sechsundzwanzigste Aphorismus in der ersten Fassung und
zweiunddreißigste bei Psellos lautet:

1. „Vernimm, was sich durch den Verstand fassen läßt, denn
dies ist über die Vernunft.“

2. „Wisse, das durch den Geist Wahrnehmbare kann vom
Verstande nicht begriffen werden.“

Der erste Kommentar lautet:

„Obschon der Schöpfer die Bilder der unsichtbaren Dinge dir
eingegeben hat, so bestehen sie in deiner Seele doch nur durch das
Vorstellungsvermögen; trachte du aber danach, sie in der Wirklichkeit
zu besitzen, d. h. dich nach dem Tode des Leibes mit dem
Urgeist, dem nichts verborgen ist, zu vereinigen.“

Psellos dagegen sagt:

„Obschon der Verstand uns alle Dinge erklärt, so kann doch
das Wesen Gottes von ihm nicht erfaßt werden, denn dies wäre
nur durch unmittelbare Erleuchtung von oben möglich. Weder der
Gedanke des Menschen, noch das artikulirte Wort kann das Wesen
des Schöpfers definiren. Er ist durch ehrfurchtvolles Schweigen
weit passender verehrt, als durch einen Schwall von Worten. Er
ist über alles Lob erhaben.“

Der siebenundzwanzigste – bei Psellos fehlende – Aphorismus
hat den Wortlaut:

1. „Wahrlich, etwas ist durch den Geist wahrnehmbar, das
sich den Sinnen entzieht.“

Der Kommentator bezieht das den Sinnen nicht Wahrnehmbare
kurzweg auf Gott.

Der achtundzwanzigste – bei Psellos sechsundzwanzigste –
Aphorismus lautet:

1. „Alles ist aus Einem Feuer hervorgegangen, welches der
Urheber dem aus ihm hervorgegangenen Geist übergab, welch' Letzteren
die Menschen für das Urwesen[233] selbst halten.“

2. „Alles ist aus einem Feuer entstanden.“

Der erste Kommentator sagt:

„Alles emanirt aus Gott. Er hat Alles geschaffen, nämlich
die geistigen Vorbilder der Dinge[234]; der eigentliche Weltbaumeister
verfertigte die irdischen Abbilder der vorigen, denn von der Materie,
welche aber nicht vom Urquell des Lichts herstammt, konnte die
Körperwelt nicht entstehen.“

Psellos bemerkt zu diesem Aphorismus in seiner Fassung nur,
daß er dem christlichen Glauben entspreche, insofern alles in Gott
wurzele.

Der neunundzwanzigste Aphorismus der ersten Fassung fehlt
bei Psellos und ist der neunzehnte bei Plethon; er hat folgenden
Wortlaut:

1. „Die Dinge, welche vom Verstand erforscht werden, sind
selbst Intelligenzen.“

2. „Die Seelen, welche vom Vater empfangen werden, sind
selbst der Empfängniß fähig.“

Der erste Kommentar lautet dahin, daß die geistigen, unkörperlichen
Wesen Zeugungen Gottes, selbst handelnde Persönlichkeiten
und verschieden von den mit dem Leib vermählten Seelen[235],
den Geschöpfen des Demiurgen sind. Plethon sagt nur, daß
hier die geistige Fortpflanzung der Ideen gemeint sei, welche die
Chaldäer sich als unsichtbare Personifikationen der Dinge auf
Erden vorstellten.

Der dreißigste Aphorismus der ersten Fassung ist bei Psellos
der siebente und bei Plethon der zwanzigste. Er lautet der Reihenfolge
nach:

1. „Die Welt wird nach unwandelbaren Gesetzen von vielen
Intelligenzen regiert.“

2. „Die Welt wird durch vernunftbegabte und doch unbewegliche
Wesen vor dem Untergang geschützt.“


3. „Die Welt erhält zu Lenkern solche Wesen, die, weil sie
nur intellektuell, also mit den Sinnen nicht wahrnehmbar, auch
der Veränderung nicht unterworfen sind.“

Der erste Kommentator und Plethon bemerken nur, daß die
oberste dieser Intelligenzen der Demiurg[236] sei, und daß, da die
Welt unvergänglich sei, diese Eigenschaft deren geistigen Regenten
erst recht zukomme. Psellos verliert sich in die unfruchtbare magisch-astrologische
Lehre von den Planetenintelligenzen.

Der einunddreißigste Aphorismus ist bei Psellos der dreiundzwanzigste,
bei Plethon der einundzwanzigste und lautet in den
drei Fassungen:

1. „Sich selbst hat der höchste Gott dem Blicke aller Wesen
entzogen, welche, obschon mit dem Vermögen ausgerüstet, sich von
unsichtbaren Dingen eine Vorstellung zu machen, doch seine Eigenschaften
nicht begreifen können.“

2. „Der Schöpfer hat sich in die Verborgenheit zurückgezogen
und ist selbst den geistigen Naturen unerforschlich.“

3. „Der Vater hat sich selbst entzogen.“

Über diese auch in der Kabbalistik ausgesprochene Lehre bemerkt
der erste Kommentator nur, daß dies daher komme, weil kein
geschaffener Geist Gott als ungeschaffenes Wesen begreifen könne.
Psellos läßt sich auf keine Erklärung ein und sagt nur, daß dieser
Satz dem christlichen Glauben widerspreche. Plethon hingegen äußert
sich folgendermaßen:

„Obgleich geistige Wesen mittelst des Geistes wahrgenommen
werden, entzieht sich doch der Schöpfer auch diesem, wenn der menschliche
Forschungsgeist die Natur der Gottheit zu erforschen sich
vermißt.“

Der zweiunddreißigste und letzte Aphorismus der ersten Fassung,
der zweiundzwanzigste bei Psellos und Plethon lautet:

1. „Der Vater aller Wesen flößt nicht Furcht ein, sondern den
Trieb, ihm gehorsam zu sein.“

2. „Gott flößt keine Furcht ein, sondern den Trieb, ihm gehorsam
zu sein.“


3. „Der Vater flößt nicht Furcht ein.“

Der erste Kommentator und Plethon sagen nur, daß Gott als
Urquell alles Guten nur Liebe, nicht aber Furcht einflößen könne.
Psellos bemerkt:

„Die göttliche Natur kennt weder Zorn noch Unwillen, sie
bleibt sich stets gleich. Deshalb flößt sie auch den Geschöpfen keine
Furcht ein. Wäre sie feindlicher Gesinnung, so könnte die Schöpfung
keinen Bestand haben. Gott ist ein Licht, aber dem Sünder ein
verzehrendes Feuer.“

Damit schließen bei Plethon und in der ersten Fassung die
magischen Orakel Zoroasters. Aus der Fassung des Psellos hebe
ich noch folgende, bei den andern Beiden fehlenden Aphorismen
hervor:


Aph. 5: „Nicht niederwärts den Blick gerichtet!


Zum Himmel strebe auf! Denn unten


Herrscht nur Nothwendigkeit, die harte,


Die den Planeten ihre Richtung gab.“





Der Kommentar enthält nur den bemerkenswerten Ausspruch,
daß sich die Seele auf jedem Planeten verkörpern müsse. Das übrige
ist astrologische Spitzfindelei.


Aph. 14: „Es läßt Natur uns Geisterreiche ahnen,


Des Bösen wie des Guten allzugleich.“





Der Kommentar sagt nur, daß die geahnten Geisterreiche auch
zur Erscheinung gebracht werden könnten, wenn es dem Theurgen
gelinge, die Elementarkräfte aufzuregen. Damit schließen die Orakel
Zoroasters in der Redaktion des Psellos, welche ich hier der fortlaufenden
Vergleichung halber außer der Reihenfolge brachte.

In der anscheinend gnostischen Fassung lauten die Orakel folgendermaßen:

„Erforsche den Weg der Seele, woher oder auf welche Weise
du, wenn du dem Leibe dienest, jene wieder in die Ordnung, von
der du abgewichen bist, bringen kannst, indem du mit dem heiligen
Wort dein Werk vollbringst.“

„Nicht abwärts sollst du dich neigen; ein Abgrund ist auf
Erden, welcher dich von der Schwelle, die sieben Gänge hat, abzieht,
unter welcher der Thron des furchtbaren Schicksals steht.“


„Denn dein Behältniß werden die wilden Thiere der Erde
bewohnen.“

„Gieb ja nicht dem Schicksal einen Zuwachs; denn nichts Unvollkommenes
geht von der Herrschaft des himmlischen Vaters aus.“

„Aber der Wille des Vaters läßt nicht den Willen jener Seele,
bis sie die Vergessenheit preisgegeben und das Wort gesprochen
hat, im Gedächtniß behaltend das heilige Zeichen des Vaters.“

„Du mußt zum Lichte eilen und zum Glanze des Vaters, von
dem deine Seele ausgegangen ist, welcher viel Verstand inne wohnt.“

„Die Erde beweint sie bis auf die Kinder.“

„Die Vertreiber der Seele, welche sie wieder ins Leben rufen,
können erlöst werden.“

„In der linken Höhle deines Lagers wohnt die Kraft der Tugend
und bleibt ganz darin, ohne ihre Jungfräulichkeit preiszugeben.“

„Die Seele der Menschen wird Gott gewaltig an sich ziehen;
nichts Sterbliches habend, ist sie ganz Gottestrunken. Denn sie rühmt
sich der Einheit[237], in welcher sich der sterbliche Körper befindet.“

„Weil die Seele glänzendes Feuer ist durch die Macht des
Vaters, so bleibt sie unsterblich und ist Herrin des Lebens, und weil
sie viele Vollendungen der Welt hat, sollst du das Paradies suchen.“

„Verunreinige nicht den Geist und drücke ihn nicht in die Tiefe
nieder.“

„Es ist auch dem Bilde der Seele[238] sein Theil allenthalben an
einem hellglänzenden Ort.“

„Laß nicht den Auswurf des Stoffes am Abgrunde liegen.“

„Führe nicht die Seele heraus, damit sie nicht den Körper verlassend,
in Gefahr komme.“[239]

„Wenn du den feurigen Geist zum Dienste Gottes antreibst,
so wirst du auch den Körper im Leben wohl-erhalten.“

„Aus dem Busen der Erde gehen irdische Hunde hervor, die
niemals das wahre Zeichen dem irdischen Menschen aufweisen.“

„Die Natur räth, daß die Geister heilig seien, und daß auch
die Steine des schlechten Stoffs gut und edel sind.“


„Rächende Wesen züchtigen den Menschen.“

„Eine unsterbliche Tiefe wird über die Seele herrschen; du
aber richte die Augen ganz in die Höhe.“

„O Mensch, du Gebilde der zuversichtlichsten Natur! Wenn du
öfter mit mir geredet haben wirst, so wirst du alles wohl im Gedächtniß
behalten. Denn dann wird dir nicht mehr krumm und schief
die himmlische Masse erscheinen. Die Sterne glänzen nicht; das
Licht des Mondes ist verdeckt. Die Erde steht nicht fest, und Alles
wird wie Blitze aussehen.“

„Du sollst nicht das durch sich selbst offenbare Bild der Natur
anrufen.“

„Allenthalben mit einfältigem Herzen ergreife die Zügel des
Feuers.“

„Wenn du gestaltlos das heilige Feuer erblickst, wie es schimmernd
springt durch die Tiefen der ganzen Welt, so höre auf das
Geräusch des Feuers.“

„Der Geist Gottes selber gab den Seelen der Menschen die
väterlichen Sinnbilder ein.“

„Begreife, was mit dem Verstand begriffen werden kann, denn
es ist außer dem Geiste.“[240]

„Es giebt wahrlich etwas, was mit dem Verstand begriffen
werden kann.“[241]

„Alles ist aus einem Feuer hervorgebracht, sintemal Alles der
Vater vollbracht hat und hat es dem zweiten Geiste mitgetheilt,
welchen die Geschlechter der Menschen den ersten nennen.“

„Die Gestalten, welche im Geiste ergriffen werden, vernommen
durch den Geist des Vaters, begreifen auch selbst, damit sie, durch
schweigende Überlegung bewegt, einsehen.“

„O wie hat diese Welt Lenker, welche mit der Kraft der Einsicht
begabt sind und nicht gebeugt werden können.“

„Sich selber hat der höchste Vater von allen andern getrennt;
aber nicht auf die Kraft seiner Einsicht hat er sein Feuer beschränkt.“

„Der Vater läßt keine Furcht zu, sondern nur Gehorsam.“



Drittes Buch.

Der Occultismus der Inder.



Am reinsten gelangt der indische Occultismus in den Veden
zur Darstellung.

Veda, das Wissen, heißt im weiteren Sinn alles Geoffenbarte,
weshalb gewissermaßen alle heiligen Bücher der Inder Veden genannt
werden können. In engerem Sinn jedoch versteht man unter Veden
die vier ältesten Sammlungen religiöser Urkunden, welche nach indischer
Anschauung in der Urzeit von Brahma selbst gegeben wurden,
und auf welche die indische Religion, die Gesetze und die Litteratur
gegründet sind. Es sind:

1. Der Rigveda mit religiös-moralischen Vorschriften, Ermahnungen
und Hymnen auf alle Gottheiten.

2. Der Yayurveda, bestehend in sechsundachtzig prosaischen
Abschnitten über die verschiedenen Arten der Opfer und die dabei
zu beobachtenden Gebräuche.

3. Der Samaveda, welcher für den heiligsten gehalten wird
und lyrische Gebete enthält, die gesungen werden.

4. Der Atharvaveda mit über siebenhundert Hymnen, Exorcismen,
Zaubersprüchen, Verfluchungen usw.

Die Veden zerfallen weiter in einen rituellen, Pûrvakândam
oder Karmakândam genannten Teil, welcher u. a. die Gebete –
Mantras – enthält, die, wenn sie metrisch – rig – sind, gesungen
und, wenn nicht metrisch – yajush – leise gemurmelt werden. Daran
reiht sich der Brâhmana, Uttarakânda oder Gnâna – Gnosis –
genannte Abschnitt, welcher sich über Kosmogonie, das göttliche
Wesen, die göttlichen Attribute usw. verbreitet. Jeder Veda, besonders
die Brâhmanas enthalten noch eine Anzahl Upanischads
oder Meditationen, genannte Traktate, welche die eigentliche Theologie
der Veden enthalten. Jedes auf die Veden sich stützende Werk
führt den Namen Sâstra; deren giebt es eine große Anzahl und sie
wie ihre Kommentare enthalten die zahllosen ceremoniellen Vorschriften.

Die Veden werden häufig Sruti, „das durch Offenbarung Gehörte“
genannt, weil sie von Brahma selbst heiligen Männern,
deren Namen genannt werden, geoffenbart worden sein sollen; doch
gestehen die Kommentare selbst zu, daß die genannten Heiligen, die
Rischis, die wahren Verfasser sind. – Die über diese Verfasser
usw. umlaufenden Traditionen lasse ich beiseite.

Zur Zeit als die arischen Indier sich von verwandten Völkern
trennten und von den asiatischen Hochebenen in das Tiefland einwanderten,
war ihre Religion wohl Sabäismus und im wesentlichen
Sonnendienst, wie denn noch jetzt bei Sonnenaufgang das Homaopfer
dargebracht wird und die Sekte der Sauras ausschließlich
die Sonne verehrt; bei den Indiern wie bei den Essäern darf die
Sonne die Blöße des Menschen nicht bescheinen, und in den Veden
ist es wie im Zendavesta und bei den Pythagoräern verboten, sein
Wasser gegen die Sonne zu lassen, &c. &c.

Als mythische Gottheit und erste Person der allbekannten indischen
Göttertrias: Brahma, Wischnu, Schiwa, führte die Sonne
den Namen Brahman, der Leuchtende. Sie schläft zur Zeit des
winterlichen Regens, sie stirbt, wird neugeboren, und zahlreiche
Mythen des alten Indiens sind nur aus dem Sonnenkultus zu erklären
und mutatis mutandis universalgeschichtliche Erscheinungen.
Überall, wo Sonnendienst herrschte, begegnen wir denselben Festen
und den gleichen ihnen zu Grund liegenden mythologischen Vorstellungen,
die – wie die ganze Theogonie – in epischem Gewand
gleichsam historisiert auftreten.

Die zum Heil des Menschengeschlechts unternommenen Thaten
und Wanderungen des Sonnengottes bilden sich im Laufe der Zeit
in eine Götterlegende oder – wenn auf menschliche Heroen übertragen
– zu einer Heldensage um, aus welcher für das Volk Belehrung
und Moral geschöpft wird, und an deren thatsächlicher
Grundlage weder Priester noch Geschichtschreiber zweifeln.

In den Veden treffen wir den Brahmaismus in engerem
Sinn oder den Sonnendienst mit dem untergelegten Gedanken eines
ewigen Lichtquells und weltschaffenden Geistes, welcher – an sich
von der Sonne als Weltkörper unabhängig – diese wie das ganze
Universum hervorgebracht hat, welcher alles Thun der Götter und
Menschen wahrnimmt und unter dem Bilde der Sonne zu verehren
ist.

Mit der Zeit ging diese Anschauung zum reinen Monotheismus
über, und wie im Mazdeismus Zrvâna-akarana, so wird im
Brahmaismus Brahma, „das Große“, ein neutrales Abstraktum, welchem
erst die Prädikate durch Kraftäußerungen nach außen werden
müssen; deshalb wird es auch tat, das Ich, die Seele oder das Wesen,
sat, genannt. Dieses „Große“ wurde als das höchste Wesen betrachtet,
in welchem alles seinen Grund habe, und das man mit Eifer aus
seinen Wirkungen zu erkennen suchen müsse. Es führt in den Veden
den Namen Parabrahma, das Urgroße; Avoyaka, das Unsichtbare;
Nirvikalpa, das Unerschaffene; Svayambhu, das durch sich
selbst Seiende, wodurch Brahma den Begriff des Ewigen und
Selbständigen erhält. Auf dieses unendliche Urwesen bezieht sich
keine Mythe, und es heißt in den Veden nur, daß vor ihm nichts
vorhanden war, und daß seine Glorie so groß sei, daß es kein
Bild derselben geben kann. Eine Manifestation desselben ist erst
die als Demiurg, als weltschaffender Brahma gedachte Sonne,
ähnlich wie im Mazdeismus Ahuramazdâ der vollkommenste Abdruck
des Erhabenen ist.

Das durch sich selbst Seiende regiert durch diesen seinen Statthalter
und andere aus ihm geflossene göttliche Emanationen, welche
nur das persönliche Hervortreten und Sichtbarwerden der verschiedenen
Attribute und Eigenschaften des Urersten sein sollen, die
Welt nur mittelbar, und hierbei verliert sich die indische Spekulation
in ein buntes Gewimmel metaphysisch-mythologischer Gestaltungen,
welches wir hier bei Seite lassen können. Bei diesem
Personifikationsprozeß der einzelnen Attribute trat vorerst das durch
sich selbst Seiende in den Hintergrund zurück, und selbst Brahma
– seine erste Emanation – verlor an Ansehen, so daß vom
Brahmaismus Indiens nur insofern die Rede sein kann, als
sich derselbe auf den ursprünglichen vergeistigten Sonnendienst
bezieht.

Trotzdem ist aus den heiligen Büchern der Indier überall
nachweisbar, daß die indische Religion sich schon sehr bald vom
Sabäismus zur Verehrung eines höchsten Wesens erhoben hatte,
und es ist leicht einzusehen, daß in Indien, wo kein Eroberer die
beschauliche Ruhe der Weisen unterbrach, der Sinn für die religiösen
Grundwahrheiten früher geweckt werden mußte, als es in dem
von wilden Stürmen bewegten Westen möglich war. Hier begannen
die schüchternen, von Sokrates nachmals mit der Moral
verbundenen Anfänge der Religionsphilosophie mit Anaxagoras
und Xenophanes und nahmen dann unter Pythagoras und Plato
einen höhern Aufschwung bis sie in den Lehren der Stoa einen
dem Christentum ähnlichen würdigen Ausdruck fanden.

Der vergeistigte Mazdeismus übte mächtigen Einfluß auf die
Religion der Juden, unter denen bisher nur die Propheten auf einer
höheren Erkenntnisstufe gestanden hatten, während der große Haufe
zwischen den polytheistischen Religionen seiner Nachbarvölker hin
und her schwankte bis endlich der Stifter des Christentums die
Lichtstrahlen des Mazdeismus, des Buddhismus und der hellenistisch-jüdischen
Religionsphilosophie in einem Brennpunkt vereinigte
und mit einer reinen praktischen Moral verband.

Alle Religionen des Altertums zeigen ein Fortschreiten vom
Fetischismus aus durch den Sabäismus und Sonnendienst zur Lichtreligion
und Verehrung Eines höchsten Wesens, von welchem
die Volksgottheiten usw. nur niedere Potenzen, Emanationen,
Attribute &c. sind.

Gerade die indische Litteratur zeigt wie keine andere die Fähigkeit
des menschlichen Geistes, von der Bewunderung der menschlichen
Natur ausgehend, aus eigner Kraft zum Höchsten sich erheben
zu können, und beweist die Nichtigkeit einer erträumten göttlichen
Urweisheit und eines Urpriestertums des menschlichen Geschlechts,
wie es sich bei den mehr oder weniger von Jakob Böhme
abhängigen gläubigen Naturforschern und Naturphilosophen der
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts in so aufdringlicher Weise breit
macht.

Für den indischen Monotheismus der Indier erheben sich schon
früh gewichtige Stimmen. So sagt Philostratus in seinem Leben
des Apollonius von Tyana[242], daß in Indien nur eine höchste Gottheit
alles leite, daß aber daneben Untergötter angenommen würden.
Bardesanes spricht sich dahin aus[243], daß es mehrere tausend Brahminen
gebe, die nach Gesetz und Tradition keine Bilder verehrten,
weder Fleisch noch geistige Getränke genössen, ohne Falsch seien,
ihren Geist allein auf die Gottheit richteten. Selbst der Muhammedaner
Abulfeda gesteht zu, daß der gebildete Indier keine Idololatrie
treibe, und daß beim Volk endlich die Götterbilder nur zur
Fixirung der Andacht dienten. In unserer Zeit bekennt endlich
Colebrooke[244], daß der Monotheismus in den Lehren der Vedas
genau ausgesprochen, wenn auch nicht immer klar von der Polylatrie
geschieden sei; daß er aber in den den Veden folgenden
Schriften der Indier, welche sich demnach mit Recht auf die Lehre
ihrer religiösen Schriften von der Einheit Gottes beriefen, immer
mehr hervortrete.

Das Gesetzbuch des Manu sagt ausdrücklich, daß die Veden
nur einen Gott lehren als den Herrn aller Götter und Menschen,
den man in jedem Wesen erkennen und verehren müsse, und im
allgemeinen schildern die Veden die Gottheit als immateriell, unsichtbar,
über alle Vorstellung erhaben, aus deren Werken der
Mensch ihre Ewigkeit, Allmacht, Allwissenheit und Allgegenwart
erkennen kann; als das göttliche unvergleichlich große Licht, von
welchem alles ausgeht, zu dem alles zurückkehrt, welches allein
unsern Verstand erleuchten kann und auf gerechte Weise Vergeltung
erteilt durch die rollenden Zeiten.[245]

Die Veden lehren: „Es ist ein lebendiger, wahrer Gott, ewig,
körperlos, ohne Theile und ohne Leidenschaft, allmächtig, allweise
und allgütig, ein Schöpfer und Erhalter aller Dinge. – Er ist
allwissend, aber Niemand kennt ihn, den man den großen, weisen
Gott nennt. – Gott, der die vollkommene Weisheit ist, ist die
endliche Zuflucht des Menschen, der freigebig sein Vermögen spendete,
fest in der Tugend war und der den großen Einen kennt
und verehrt. – Er ist der Gott, welcher das Weltall regierend
durchdringt; er war der Erstgeborene und ruht fort im Mutterleib;
er kam in das Licht des Daseins, wohnt im Licht und in Allem,
was ist. Der Herr der Schöpfung war früher als das All, er
wirkt in allen Wesen und freut sich über seine Schöpfung. Wem
sollten wir blutlose Opfer bringen, als ihm, der die ätherische Luft
geschaffen wie die feste Erde, ihm, der die Scheibe der Sonne festheftete
und des Himmels Wohnung, ihm, der des niedern Luftkreises
Tropfen in eine Gestalt brachte? Wem sollten wir unsere
Gaben bieten als ihm, den Himmel und Erde im Geiste beschauen?“[246]

„Wer weiß genau, und wer wird in dieser Welt aussprechen,
von wannen und warum diese Schöpfung stattgefunden? Die
Götter sind später als die Schöpfung. Der im höchsten Himmel
der Lenker dieses Alls ist, weiß es; aber kein Anderer kann darüber
Kunde haben.[247] – Über den Sonnen hinaus scheint keine Sonne
mehr, kein Mond und kein Stern mehr, dort funkelt kein Blitz,
sondern die Gottheit strahlt dort allein und giebt dem Universum
sein Licht.“

„Es ist kein Größerer als Brahma, der Mächtige, in jedem
Raume gegenwärtig, allwissend und einzig. Forsche nicht über das
Wesen des Ewigen, noch über die Gesetze, nach welchen er regiert,
beides ist eitel und strafbar; dir sei es genug, daß du täglich seine
Weisheit, Macht und Güte in seinen Werken schaust. Dies sei dir
Heil. Du, o Gott, bist das wahre ewig selige Licht aller Zeiten
und Räume; deine Weisheit erkennt tausend und mehr als tausend
Gesetze, und doch handelst du allezeit frei und zu deiner Ehre;
du warst vor Allem, was wir verehren, dir sei Lob und Anbetung. –
Man kann Gott erkennen aus dem Gesetz, das er gegeben hat,
und aus den Wundern, die er in der Welt wirkt. Man entdeckt
ihn auch durch die Vernunft und den Verstand, welche er den
Menschen gegeben, und durch die Schöpfung und Erhaltung aller
Dinge. Was er von den Menschen fordert, besteht hauptsächlich
in Liebe und Glauben, denn so steht in unserm Gesetz vom
Dienste des höchsten Gottes: der Mensch soll ihn lieben, ihn mit
Mund und Herz bekennen und soll nichts thun als aus Liebe und
Glauben, nach welchem er Gott anrufen und seinen Geboten gehorchen
muß, also daß er sich in Allem unverbrüchlich nach seinem
Willen richte.“[248]

„Das höchste Wesen ist unsichtbar; niemand hat es je gesehen,
und die Zeit hat es nicht begriffen. Sein Wesen erfüllt Alles, und
alle Dinge entspringen aus ihm; alle Kraft, alle Weisheit, alle
Heiligkeit und alle Wahrheit ist in ihm; es ist unendlich gütig,
gerecht und barmherzig; es hat alle Dinge geschaffen, erhält Alles
und ist gern unter den Menschenkindern, um sie zur ewigen Glückseligkeit
zu führen, die darin besteht, daß man das unendliche Wesen
liebe und und ihm diene.“[249]

„Ich diene dem Herrn der Welt, in welchem sie besteht, zu
dem sie einst zurückkehrt, und in dessen Licht sie glänzt; dem Herrn,
dessen Herrlichkeit ewig und unaussprechlich; der ohne Wechsel
ruhend und immer dauernd ist, und zu dem heilige Menschen sich erheben,
wenn sie die Finsterniß des Irrthums zerstreut haben.[250] –
Als Einsiedler mußt du mit einem aufrichtigen Herzen an Gott
denken, an denjenigen Gott, der weder veralten, noch ein Ende
haben wird, welcher der Höchste ist, der Allen, die ihn suchen, Verstand
giebt; seiner sollst du allein gedenken.[251] – Welchen Vortheil
hat man, wenn man die Vedas, Puranas und Shastras liest?
Besser ist allezeit an Brahma denken und also seine Seele bewahren,
denn diese wird immerdar bestehen, und der, durch welchen weiße
Flamingos, grüne Papageien und bunte Pfauen geschaffen wurden,
der wird für dich sorgen.“[252]

Soviel über den indischen Monotheismus.

Was nun die kosmogonischen Philosopheme anlangt, so widersprechen
sich dieselben in den Veden und namentlich in den Puranas
vielfach. Am reinsten treten die Schöpfungstheorien in den
Veden entgegen, in welchen es heißt, daß das Weltall durch den
bloßen Gedanken Brahmas entstanden sei: „Er[253] dachte, ich will
Welten schaffen, und sie waren da!“ oder durch sein Schöpfungswort,
welches – wie später in der Gnosis – personificiert erscheint.
Im Rigveda erscheint vâch, die Rede, als aktive Kraft Brahmas,
welche von ihm als Göttin ausgeht, als die höchste Weisheit und
Königin aller Wissenschaft. Alle Wesen durchdringend erzeugte sie
erst den als Demiurg gedachten Brahma und ist mit dem Urwesen
eins.[254]

Auch Origenes sagt[255], daß die Brahminen sich die Gottheit
nicht sowohl als ein Licht denken, verschieden von Sonne und Feuer,
sondern auch als Wort (λόγος), göttlich und körperlich, als das
Wort der Gnosis, durch welches den Weisen die verborgensten
Mysterien sichtbar würden. Ja, ein anonymer Indier äußert sich
in seinem Schriftchen De Brahmanis[256]:

„Nam verbum Deus est, hoc mundum creavit, hoc
regit et alit omnia. Hoc nos veneramur, hoc diligimus,
ex hoc spiritum trahimus, siquidem ipso Deus spiritus est
atque mens.“

Diese und ähnliche schon früher erwähnte Anschauungen liegen
der schon spätern spezifischen Logosidee zu Grund.

In Manus Gesetzbuch heißt es über die Schöpfung:


„Zahllose Weltentwickelungen giebts, Schöpfungen, Zerstörungen,


Spielend gleichsam wirkt er dies, der höchste Schöpfer für und für“,





und in den Veden spielt der alles hervorbringende Brahma mit
Maya, der illusorischen Ideenwelt, und ruht gleichsam in der Mitte
des Universum, wie eine Spinne in ihrem Gewebe, alles aus sich
selbst herausspinnend und wieder in sich hineinziehend. An einer
andern Vedastelle, wo von der Schöpfung gehandelt wird, heißt
es, daß anfangs weder Sein noch Nichtsein – sat und asat –
gewesen, sondern das große Es – tat – oder Brahma habe sich
selbst erst zum Sein manifestiert, während die Maya oder Täuschung
rings um ihn in gestaltlosem Nebel als asat oder non Ens geschwebt
habe.[257] Indem aber nun auf diese Weise das Urwesen
sich selbst im Spiegelglanz der Maya anzuschauen begann, ward
durch seine Betrachtung die Finsternis geteilt, und die Liebe in
seinem Gemüt wurde zur produktiven Schöpferkraft.

Im Upnekhata bildet sich die Welt aus einem Ei, woraus sich
zunächst Brahma als Makrokosmus in der Gestalt eines Menschen
entwickelt. Zu seinem Körper gehören selbst die Götter, da alles
eins ist, und wer ihn erkennt und ihn versteht, der ist selbst Gott.[258]

Wenn in den indischen Kosmogonien ein Urstoff angenommen
wird, so ist derselbe je nach dem herrschenden Kultus verschieden,
bei den Verehrern des Schiwa das Feuer, und im Wischnukultus
das Wasser. Im Ramayana heißt es[259]:

„Alles war Wasser, dann wurde die Erde geschaffen, und
darauf entstand der selbstständige Brahma mit den Devatas.“

In Manus Gesetzbuch wird gesagt[260]:

„Als der Ewige und Unsichtbare, den nur die Vernunft ergründet,
aus seiner eigenen göttlichen Substanz mannigfache Wesen
hervorbringen wollte, schuf er zuerst durch einen Gedanken das Wasser
und that darein den Zeugungsstoff. Dieser ward zu einem Ei, wie
die Sonne glänzend, und in ihm entwickelte sich der große Urvater
aller Geister, Brahma, die schaffende Kraft des Ewigen, welche
nach einem Schöpfungsjahr allein durch den Gedanken das Ei zertheilte,
dessen beide Hälften sodann Himmel und Erde bildeten.“

Andere wieder halten die Luft oder – besser gesagt – den
Äther (âkâsa) für das erste Prinzip und betrachten ihn, wie später
die Griechen usw., als ein fünftes Element, in welchem sich die
Himmelskörper bewegen, seit sie von der Hand des Schöpfers den
ersten Anstoß erhielten.

In noch andern Kosmogonien waltet ein dualistisches Prinzip,
insofern der ewigen Materie ein ewiger Urgeist als Seele oder
sensorium commune gegenübergestellt wird, auf welchen die höchste
Gottheit durch Bewegung einwirkt. In diesem Sinne heißt es in
einem Purana[261]:


„Den Stoff und auch den Geist durchdrang von Anbeginn der Weltenfürst,


Mit seiner Einheit Majestät bewegte sie der höchste Herr;


Dem jungfräulichen Sehnen gleich, und wie des Frühlings Zephirhauch


Verharrte in Bewegung dann Er, dieser Eingestaltige.“





Eine Grundlehre der Brahmanen ist ferner, daß Gott alle
Dinge gut schuf, und der Mensch als freies Wesen allein die Schuld
an dem moralischen Übel trägt, insofern seine Seele eine Emanation
der Gottheit ist.

Als Brahma das Schöpferwort aussprach, entstanden die
geistigen Urbilder alles Lebens, deren Aufenthalt der Äther ist.
Sie sind völlig den Feruers des Mazdeismus vergleichbar. Andere
aus Brahma emanierende, den Amschaspands, Izeds oder Engeln
ähnliche Wesen sind die Devâs und Surâs, welche in der intelligiblen
Welt ihre Freiheit genossen, bis einer von ihnen – Mahîsasura,
der Büffeldämon, – aus Neid und Eifersucht von Brahma
abfiel, ihm ähnlich gesinnte Geister verführte und dadurch der
Seligkeit verlustig ging. Hierauf schuf Brahma die materielle
Welt, damit in ihr die abgefallenen Geister durch Prüfungen geläutert
und erneuert würden. Die menschliche Seele ist das Ebenbild
(mûrtî) der Gottheit, denn sie ist vom göttlichen Atem belebt.
Sie hat ihren Sitz im Gehirn, wo sie wie die Luft in einem Gefäß
eingeschlossen ist. Zerbricht die Form, so vereinigt sich der
menschliche Geist wieder mit dem göttlichen, gleichwie ein in das
Meer geworfenes Gefäß seinen Inhalt mit dem des Oceans mischt.
Die übrigen Teile des Menschen lösen sich in die vier Elemente
auf. Diese Auflösung in fünf Bestandteile – panchatvam, „der
Zustand von Fünfen“, denen die fünf Sinne als ebensoviel Thüren
dienen, welche man gegen die Außenwelt verschlossen halten soll –
ist der Tod, der keine Vernichtung ist, sondern eine stete Umbildung
in neue Formen. Die endliche Vereinigung mit der Gottheit sucht
der Mensch dadurch zu erreichen, daß er in strenger Askese alle sinnlichen
Einflüsse auf sich abzuhalten sucht.

Das moralisch Böse wird als etwas Negatives, als das Nachlassen
der geistigen Kraft auf die Materie aufgefaßt, gegen welche
das Gute als Positives, als frei waltende Kraft fortwährend zu
kämpfen hat. Die Götter selbst gaben dazu durch ihre Büßungen
ein Vorbild.

Das Dasein des Menschen auf Erden ist eine Strafe und wie
jedes Leiden und Ungemach durch in früheren Daseinsstufen begangene
Sünden verschuldet, und je weiter sich alles von der Quelle
der Gottheit entfernt, desto mehr verschlimmert es sich, weil die
Gesetze der Emanation und Evolution es mit sich bringen, daß die
Kette und der Kreis aller Wesen sich je länger je mehr vom Mittelpunkt
entfernt. Das Böse würde demnach bei seinem beharrlichen
Sinken keine Aussicht auf eine Rückkehr zum Göttlichen haben,
wenn die Gottheit nicht selbst dazu ein Mittel gegeben hätte. Sie
hat, sich gewissermaßen zum Fatum – Karma – gestaltend, nicht
nur jedem Einzelwesen ein besonderes Ziel in einer Einzelexistenz
– Incarnation – gesteckt, sondern vergönnt ihm auch in wiederholten
Existenzen – Reincarnationen – auf die Erde herabzukommen,
um sich in ihnen zum endlichen Rückfluß in die Gottheit
zu läutern. – Durch die Kenntnis dieses Gesetzes erhält der Mensch
die Richtschnur für sein Denken und Handeln.

Die Weltendauer ist auf 12 000 resp. 432 000 Jahre beschränkt,
nach deren Verlauf alles Böse vernichtet wird, wenn die Gottheit
abermals erscheint, die materielle Welt zerstört und ein allgemeines
Reich des Geistes einführt.

Es heißt in den Veden: „Was kann die Welt für Freude
gewähren, wo Alles sich verschlimmert? Könige sind gefallen,
Ströme versiegt, Berge versunken. Der Pol selbst hat seinen Ort
verändert; Sterne sind aus ihrer Bahn gewichen, die ganze Erde
ist von ihrer Bahn heimgesucht und die Geister selbst vom Himmel
geschleudert worden.“ Darum muß alles Sein dahinschwinden,
und das Ramayana[262] ergeht sich in folgenden Betrachtungen:



„So wie die reife Baumesfrucht im Augenblicke fallen kann,


Muß dir, o Mensch, dein Erdenziel beständig in Gedanken sein;


Denn wie veraltet ein Gebäu, so fest es war, in Trümmer fällt,


So welkt der Sterblichen Geschlecht dem Tode unaufhaltsam zu.


Es kehret nimmermehr zurück die Nacht, wenn einmal sie verschwand,


Und mit des Ganges Wasser mischt ohne Rast sich Yamuna.


Es schwinden unsre Tage hin, und aller Wesen Lebenshauch


Ist wie ein Dunst zur Sommerzeit, den aufwärts zieht der Sonnenstrahl,


Zur Seite wandert uns der Tod, kehrt ein mit uns von Jugend auf.


Und wendet sich mit uns zurück, wenn wir am höchsten Ziele sind,


Wenn grau das Haar geworden ist, wenn eingeschrumpft die Glieder sind. –


Es freuen sich die Menschen hier, wenn auf- die Sonn' und untergeht:


Es sollte Warnung ihnen sein, daß Alles auf- und untergeht:


Sie freuen sich der Frühlingszeit, wenn Alles jung und neu erscheint:


Ach, wie das Jahr die Zeiten rollt, so schwindet auch das Leben hin! –


Wie dort am Lotosblatte sich ein Tropfen Thaues zitternd hält,


So ist dem steten Falle nah des Menschen zitternd Erdenglück,


Und wie im großen Ocean ein Splitter Holz den andern trifft,


So treffen hier auf Erden sich die Wesen einen Augenblick.“





Der ausgesprochene Pessimismus der indischen Religionsphilosophie
läßt, wie bekannt und bereits gesagt, die irdische, materielle,
sublunarische Welt ein Übel sein, welches steter Veränderlichkeit
und stetem Wechsel ausgesetzt ist, während darüber hinaus stete
Ruhe und Seligkeit herrscht.

Diese dem Wandel unterworfene Sinnenwelt zerfällt in drei
Abteilungen nach den drei Dimensionen des Raumes. In diesen
drei Abteilungen sind vierzehn Klassen von Wesen verteilt nach den
drei Grundkräften, mit denen die Natur wirkt. Denn gleichwie
der Zusammenfluß von drei Strömen nur einen bildet, oder wie
durch Vereinigung von Öl, Docht und Flamme das Licht entsteht,
so wirken die drei Grundkräfte durch Vereinigung der feindlichen
Gegensätze zu einem Zwecke hin. Die drei Grundkräfte sind
folgende:

1. Tamas, Finsternis, Unwissenheit und niedere Selbstsucht, bei
welcher das Gewissen und die Scham wegen böser Handlungen
eintritt.[263] Diese Eigenschaft ist in Erde und Wasser vorherrschend,
weil diese Elemente abwärts streben. Zu ihr gehören fünf Abteilungen
der untersten Weltzone, die Tierwelt und die leblosen
Körper. Deshalb findet auch bei Menschen, in denen diese Eigenschaft
vorherrscht, die Metempsychose in niedere Tierkörper statt,
sodaß die größten Sünden wie Ehebruch, Zerstörung religiöser
Gebäude die Seelenwanderung in die niedersten Tierkörper, ja sogar
den Übergang in Pflanzen und Mineralien nach sich zieht.

2. Maya, die Täuschung oder der Schein. Dieselbe herrscht
in der Luft vor und ist beim Menschen ein passiv-leidenschaftlicher
Zustand, in welchem die Vernunft gefangen genommen ist. Bei ihm
findet eine Metempsychose in menschliche oder höchstens übermenschliche
Wesen niederster Gattung statt. Sie hat in der mittlern, nur
von einer Wesensreihe – der menschlichen – bewohnten Weltzone
die Oberhand. In ihr herrscht die Leidenschaft, weshalb sich der
Mensch gegen dieselbe wappnen und seine Sinne beherrschen soll.

3. Satya, die Wesenheit, Wahrheit, Tugend. Sie herrscht im
Feuer vor, weil dieses nach oben steigt. Bei dem Menschen ist
sie die harmonische Wirksamkeit aller Seelenkräfte und das Streben
nach dem Guten und Wahren, bei dessen Obwalten bei der Metempsychose
eine beständige Vergöttlichung stattfindet, ähnlich wie sich
der Neuplatoniker Hierokles in folgenden Versen ausdrückt[264]:


„Dann wirst du froh in den reinen Äther dich singend erheben,


Vom Tod auf ewig befreit, bist du unsterblicher Gott dann!“





Bevor aber die Seele, wie es in der Bhagavadgita heißt[265],
nach dem zerrissenen und abgenutzten Gewand ein neues anzieht
oder vom Mund zum Himmel sich erhebt, muß sie vor den Totenrichter
Yamas kommen, der ihr das Verzeichnis ihrer Thaten vorliest,
worauf sie in dem Fall, daß in ihrer Incarnation die Sünde
vorherrschte, eine Zeit lang ohne körperliche Hülle in verschiedenen
Höllen büßen muß. Dieselben sind Fegefeuer mit furchtbaren Einrichtungen,
wie glühende Betten, Schlammgruben &c., zur Peinigung
der sündigen Seelen. Erst wenn eine solche Seele je nach dem
Grad ihrer Sündhaftigkeit eine größere Anzahl Höllen durchwandert
hat, kann sie einen neuen Körper anziehen und behufs ihrer Besserung
den Weg der Reincarnation weiter beschreiten.

Die Guten kommen direkt in das Paradies Indras, wo sie
in seliges Anschauen, in Ekstase versinken.

In der sogenannten „Theosophie“ oder dem esoterischen Buddhismus
ist unendlich viel von den sieben Grundteilen des Menschen
die Rede, ohne daß jedoch im Entferntesten diese Lehre etwas
dem Buddhismus oder der indischen Religionsphilosophie Eigentümliches
wäre. Im Gegenteil finden wir bei allen philosophischen,
religiösen und occultistischen Lehren, die auf pantheistischer
Grundlage ruhen und ein Emanieren der Seele aus Gott annehmen,
ein Zerlegen des nicht körperlichen Menschen in mehrere, keineswegs
stets sieben Grundteile; im Gegenteil ist die Zahl derselben
eine sehr schwankende. Der Annahme mehrerer Grundteile des
übersinnlichen Menschen liegt die Folgerung zu Grund, daß die
eigentliche als Teil der Gottheit emanierte Seele weder leiden noch
sündigen könne. Darum giebt man ihr noch mehrere mehr oder
weniger niedere Grundteile bei, um Leiden, Sünde, Leidenschaft usw.
erklären zu können. Damit ist die Annahme eines Astralkörpers
als ätherisches Grundschema des Menschenleibes eng verbunden.
Ich werde die Ausbildung dieser Anschauungen verfolgen und will
hier einstweilen nur bemerken, daß die „Theosophie“ eine Entwickelung
oder Sublimation der sieben Grundteile aus dem Stoff
heraus und empor analog der Entwickelung des Menschen aus dem
Urschleim annimmt, um den Umstand erklären zu können, daß in
manchem Menschen der göttliche Funke total fehlt oder nur ganz
rudimentär entwickelt ist, wie beim Idioten, Verbrecher usw. So
ist bei dem Menschen der westlichen Kultur nach „theosophischer“
Anschauung erst der fünfte Grundteil entwickelt, bei den hochbelobten
Mahatmas der sechste und erst bei den verschiedenen Buddhas
und Christus – ein hirnverbrannter „Theosoph“ zählt neunzehn
Christus auf – ist der siebente Grundteil ausgebildet. – Die als
die geistigste aller geistigen Lehren und uralt gepriesene „Theosophie“
ist also durchaus materieller Natur und modernsten Ursprungs.

Die „theosophische“ Anschauung entstammt der Sankhyaphilosophie,
welche zwischen einer spirituellen und einer sensitiven Seele
oder einer Art Astralkörper unterscheidet. Die Gründer der „Theosophie“
haben dann aus den verschiedensten Geheimlehren Brocken
aufgelesen, die „Lebenskraft“ hinzugethan und endlich, um der
mystischen Zahl Sieben Genüge zu thun, sieben Grundteile glücklich
herausgebracht. Davon, daß Paracelsus und Agrippa von
Nettesheim wie Helmont wirklich sieben Grundteile annahmen,
wußten sie kein Wort, das habe ich erst entdeckt und Herr Franz
Hartmann in seinem Paracelsus verwendet. Später wies Herr
Franz Lambert die Annahme von sieben Grundteilen bei den Ägyptern
und in der Kabbala nach, was indessen ebenso wie meine Entdeckungen
für die Echtheit der Theosophie gar nichts beweist, als
daß in den ersten beiden Jahren des Bekanntwerdens der Blavatskosophie
in Deutschland ein Jagdfieber nach Grundteilen herrschte.
Das Zusammentreffen ist ein rein zufälliges und eine durchgehende
esoterische Annahme von sieben Grundteilen im Menschen ist nicht
im Entferntesten vorhanden. Ich werde den Nachweis führen.
Mit der durchgehenden Annahme von sieben Grundteilen aber,
die sich einer aus dem andern entwickeln, steht und fällt die ganze
Theosophie.

Nach der Sankhyaphilosophie also sind zwar die Seelen aus
dem Urgeist – Atma – geflossen, aber wir müssen sie mit Perlen
vergleichen, die an eine Schnur gereiht sind. Ein jeder Körper
hat seine individuelle Seele, weil sonst jeder Einfluß auf alle zusammen
wirken würde, und ebenso hat auch jede Seele ihre Vollkommenheiten
und Schwächen, gerade wie eine jede der auf der
Schnur verteilten Perlen. Die geistige, „lebende, selbstbewußte“
Seele – jîva, buddhi – ist umhüllt mit einem feinen Leib aus
dem feinsten materiellen Äther. Derselbe ist das, was die späteren
Philosophen anima sensitiva – bei den Indiern manas – nannten,
welches der Sitz der Neigungen und Leidenschaften der Menschen
ist, und welchen man durch die geistige Seele, die Vernunft, buddhi,
beherrschen muß. Die anima sensitiva führt auch den Namen
sûkshmasarîra, „feiner Körper“ – also Astralkörper – und ist
der Sitz des Selbstbewußtseins; derselbe wird durch innere und
äußere Eindrücke angeregt, ist aber des sinnlichen Genusses so
lange unfähig, bis er von einem materiellen Körper umgeben ist.
– Derselbe – sthûlasarîra – besteht aus den Elementen, wird
durch die Zeugung fortgepflanzt und ist sehr vergänglich, während
der „feine Körper“ dauerhafter ist und sich durch eine Reihe von
Generationen hindurchzieht, gleich wie derselbe Schauspieler die
verschiedenen Rollen seines Repertoirs spielt. Endlich aber wird
der „feine Körper“ im Äther aufgelöst, während die Vernunft –
buddhi – in der Gottheit aufgeht, ohne dabei ihre Individualität
zu verlieren. Dies ist die ewige Seligkeit, die Auferstehung in
der Lichtwelt.

Nach der Lehre der Brahmanen ist die eigentliche Aufgabe
des höheren geistigen Lebens die Contemplation und Meditation,
bis die Seele ganz und gar dasjenige erreicht, womit sie sich ausschließlich
beschäftigt. Indem sie sich mit allen Kräften in die Natur
dessen, womit sie sich beschäftigt, versetzt und darin aufgeht, so muß
sie die ganze Kraft ihres Willens dahin richten, den Gebrauch
solcher Mittel zu üben, welche einen derartigen magisch-mystischen
Rapport hervorrufen, um durch stufenweise Einweihung und fortschreitende
Übung jene mystische Vollendung zu erreichen, in welcher
ihnen Brahma selbst erscheint und sich mit ihnen vereinigt.

Diese Mittel sind Buße und strenge Askese. Um die Seele
ganz von dem Irdischen loszulösen und sie in völlige Freiheit zu
setzen, muß der Yogi genannte Asket allen natürlichen Verhältnissen
entsagen, sich gänzlich von der Welt zurückziehen und allem Umgang
mit Menschen entsagen, durchaus keusch leben und streng fasten.
Auch scheint ein anhaltender Aufenthalt im Dunkeln und eine Überladung
des Bluts mit Kohlensäure, herbeigeführt durch systematisch
verlangsamtes Atmen, die Yoga zu befördern. Unbedingter Gehorsam
gegen den Führer – Guru – auf den ansteigenden Stufen
der Yoga ist ebenfalls unbedingt erforderlich, um die vollkommene
Ruhe der Seele zu erlangen, ebenso wie „der Leib ganz ohne Bewegung,
dem Holze gleich, ohne Empfindung und Regung festgehalten
und alle seine Pforten der natürlichen Ausgänge verschlossen
gehalten werden müssen.“


Übrigens kommen in Manus Gesetzbuch mehrere Stellen vor,
welche noch äußere Mittel nennen, die zur Erreichung des inneren
Schauens mithelfen sollen, wie das Schauen in Feuer, Sonne oder
Mond – also Autohypnose – Opfer, Gesänge und endlich der
berühmte Somatrank. Der Somatrank gilt als unerläßlich zur
Vollendung der Yoga und soll in jenen magischen Zustand versetzen,
in welchem die Yogis sich über alle Welten erheben und –
mit Brahma vereint – das All durchschauen. Nach Decandolle ist
der Somatrank der Milchsaft der Asclepias acida (Cynanchum
viminale), und der genannte Botaniker spricht sich über denselben
folgendermaßen aus: „Dieser Saft ist scharf und reizend und kann
in größerer Gabe leicht giftig werden, und in manchen Fällen werden
die Nerven wie von narkotischen Mitteln afficiert, die besser als erstarrend
bezeichnet werden können, da sie die Bewegungsthätigkeit
der Nerven hemmen, ohne einen betäubenden Schlaf hervorzurufen.“
Ähnlich sagt Windischmann in seinem bekannten Werk über die Anwendung
des heiligen Trankes, daß der Genuß des Somatrankes
schon in älterer Zeit als ein heiliger Akt und gleichsam als ein
Sakrament betrachtet wurde, wodurch die Vereinigung mit Brahma
bewirkt werden sollte, leuchtet aus mehreren Zeugnissen der indischen
Schriften ein; öfter heißt es: „Paradschapati selbst trinke diese
Milch, die Essenz aller Nahrung und Wahrnehmung, die Milch
der Unsterblichkeit.“

Oben wurde der eigentümlichen Methode, durch systematisch
gehemmtes Atmen das Blut mit Kohlensäure zu überladen und so
ekstatische Zustände zu erzeugen, gedacht. Nach dem Oupnekhata
ist der Vorgang folgender: Voraus geht ein Gebet:

„Brahma ist ein unvergängliches Wesen, reines Licht in einer
heiligen Wohnung, und so ist auch die denkende Seele eine Offenbarung
jener lichtausstrahlenden Kraft. Ich sinne im Geiste jener
Lichtkraft – Brahma – nach, durch ein verborgenes Licht geleitet,
das in mir selbst wohnt, und durch das ich denke, welches in meinem
Herzen ist. Der allerhöchste Brahma, der die sieben Welten erleuchtet,
wolle meine Seele mit ihrem Lichte erleuchten.“

Dann heißt es weiter:

„Um die weiße Magudschi (Betrachtung) zu machen, soll man
sich auf eine viereckige Basis setzen, auf die Fersen nämlich, und
dann die neun Pforten verschließen. Die beiden untern durch die
Fersen, die Ohren durch die Daumen, die Augen durch die Zeigefinger,
die Nase durch die mittleren, die Lippen durch die vier
andern Finger. Die Lampe im Gefäß des Körpers wird dann
bewahrt vor Licht und Bewegung, und das ganze Gefäß wird
Licht. Wie die Schildkröte muß der Mensch alle Sinne in sich
hineinziehen, das Herz dann in der Mitte der Öffnung hüten,
dann wird Brahma in ihn eintreten als Feuer, Blitz. In dem
großen Feuer in der Herzöffnung wird eine kleine Flamme aufwärts
lodern, und in ihrer Mitte Atma sein. Und wer alle weltliche
Lust und ihre Weisheit in sich zerstreut, wie ein Habicht ist er durch
die Fäden des Netzes gebrochen und ist mit Brahma eins geworden.
Wie die Flüsse, nachdem sie einen großen Raum durchlaufen, eins
werden mit dem ungebundenen Meer, so diese sich absondernden
Menschen; sie werden selbst Brahma, selbst Atma. Im Großen
der Großen und der Große der Großen ist mit seinem Lichte Alllicht;
wer ihn als Brahma erkennt, wird Brahma. Hunderttausendmal
hunderttausendfaches Sonnenlicht reicht nicht an das Licht dessen,
der Brahmatma geworden ist. Atma selbst zeigt ihm seine Gestalt.
Eben darum gelangt nicht jeder zu dieser Höhe, weil Atma ihre
Sinne von sich treibt, daß sie nur Äußeres sehen. Wer daher
diesen Weg zu Brahma einschlägt, muß aller Welt und Lust entsagen,
die Scham nur bedecken, einen Stock nur führen und so viel
Almosen nehmen, als zur Fristung des Lebens nothwendig ist. Dies
thun aber nur noch die Kleineren; der Große wirft Gefäß und
Stock weg und liest auch nicht die Oupnekhata. Brahma erkennt
die Luft als seine Decke; er heftet sich an nichts, er ist nicht geschieden
und nicht gebunden mit irgend etwas; für ihn ist nicht
Tag und nicht Nacht, nichts als Atma, und Brahma ist ihm Alles.“

Analog heißt es in den Upanischads:

„Das Herz wandelt in der Zeit des Wachens an Orten, wohin
das Auge, das Ohr und die andern Sinne nicht gelangen und
gewährt schon so ein großes Licht. Ebenso wandelt es im Traume
an entlegene Orte und zündet den andren Sinnen ein großes Licht
an. Im tiefen Schlaf ist es eins und ungetheilt und hat nicht
seines Gleichen im Leibe; es ist das Princip aller Sinne. Der
Fähige vollbringt seine Werke mittelst des Herzens, und der Erkennende
erkennt durch das Herz, auch ist es der Beweggrund aller
Opfer. Es ist die Leuchte des Leibes und der Mittelpunkt desselben
und aller Sinne Mitte. In ihm wohnt die Erinnerung und
alle Überlegung. In seinen Banden ist der vergangene, gegenwärtige
und zukünftige Zustand der Welt, alles Vergängliche; es
selbst aber ist unvergänglich. In der Herzhöhle wohnt die unsterbliche
Person nicht größer als ein Daumen, in der Mitte des Geistes,
diese Person ist klar wie eine rauchlose Flamme. In dieser Höhle
ist Brahmas Wohnung, eine kleine Lotosblume, ein kleiner Raum,
der von ätherischem Licht erfüllt ist. Was das sei, was darin ist,
sollte erforscht und erkannt werden. Derselbe Äther, wie er außen
ist, ist auch innerhalb jenes kleinen Raumes im Herzen und in ihm
sind Himmel und Erde enthalten, und das Feuer und der Wind,
und Sonne und Mond, und der Blitz und die Gestirne. Alles ist
und ist nicht an diesem Ort. Und wenn Einer sagt, daß hierin
Alles enthalten ist und alles Verlangenswerthe, was bleibt dann
übrig, wenn Brahmas Wohnung, welche im Herzen ist, altert und
vergeht? Darauf muß erwidert werden: jener zarte Äther altert
nicht und wird nicht getödtet mit dem Leibe. Er ist wahrhaftig
und Brahmas Wohnung, in welcher Alles enthalten ist. Er ist
der Geist, von allem Übel weit entfernt, dem Alter, der Krankheit,
dem Tode nicht unterworfen. Wer diesen Atma nicht erkennt, geht
aus der Welt und in alle Welten, seiner nicht mächtig, und zieht
aus, den Lohn der Werke zu empfangen, der ihm gebührt. Die
aber von hier weg gehen, den Geist erkennend, die gehen ihrer
und ihrer Wünsche mächtig und empfangen ewigen Lohn. Wem
der Schleier der Unwissenheit und des Irrthums vom Herzen genommen
wird, wer die Gestalt des zarten Äthers angenommen
hat, dem ist alles Wünschenswerthe gegenwärtig. Wie der Nichtwissende
über einen in der Erde verborgenen Schatz wegschreitet
und ihn nicht findet, so wissen die Menschen nicht, wohin sie gehen
und mit wem sie alle Tage zusammenkommen, wenn sie – in tiefen
Schlaf versinkend – wirklich zu Brahma eingehen und einkehren
in jenen innern Äther. Wer aber den Geist erreicht, der sieht,
wenn er auch äußerlich nicht sieht, der wird gesund, wenn er auch
krank ist. Ihm wird die Nacht zum Tag, das Dunkel zum Licht,
er ist sich offenbar, und diese offenbare Gegenwart ist die Welt
des Brahma selbst. Wer sie gewinnt, der ist aller Orten und auf
alle Weisen, wie er will, zu jeder Zeit; wenn er sich von aller
Anhänglichkeit an die Sinnenwelt geschieden hat, ist er wahrhaftig.“

Nach Manus Gesetzbuch hat die Seele drei Zustände der Erkenntnis:
das Wachen, der Traumschlaf und die durch die Yoga
hervorgerufene Ekstase.

Das Wachen in der äußern sinnlichen Welt gilt den Indiern
nicht als ein wahres Erkennen, denn Unwissenheit und Bethörung
walten vor wegen der Anhänglichkeit an äußere Dinge und der
Begierde nach deren Besitz. Daher die Habsucht, die Anhänglichkeit
an das Vergängliche und sinnlich Handgreifliche, das Trachten nach
falschen Gütern, die Unbeständigkeit und das Gemisch von gut und
böse, hohem und niedern, Laster und Tugend, Tier und Mensch.
Dieser Zustand entspricht der Finsternis nach den verschiedenen Stufen
vom ersten Erwachen ins irdische Dasein bis zur Intelligenz und
allem Raffinement in den Künsten und Wissenschaften.

Im Traumschlaf herrscht noch der Sonnendienst in Bildern;
die Seele schwebt noch im Dämmerlicht in Bewegung zwischen
Freude und Leid, Liebe und Haß, zwischen Kühnheit und Furcht
vor Gefahren. Das ganze Leben ist ein Traumleben voll Eitelkeit,
ohne je das wahre Ziel zu erreichen; jedoch ist es schon der Übergang
zum wahren Erwachen in Brahmas Welt.

Die Ekstase öffnet erst das wahre Licht der Erkenntnis, und
das rechte Wachen ist ein Schauen eines dem gemeinen Auge unsichtbaren
unzugänglichen Lichtes. Hier wird erst das innere Auge
aufgeschlossen, und das Sehen ist nicht mehr das sinnliche, dem Zufall
und dem natürlichen Licht preisgegebene verwirrbare, sondern
es ist das Hellsehen, das Durchschauen der Dinge. – Die Ekstase
hat aber verschiedene Grade des innern Erwachens, in welchem
die Yogis in tiefen Schlaf versenkt und wie die im Traumschlaf
Befangenen der Welt entrückt sind, und in den niedern Stufen
herrscht Ohnmacht und Ruhe und halbaufgeschlossener innerer Sinn
wie im Traumschlafe. Alle Menschen verfallen täglich in diesen
Zustand, aber daraus zurückgekehrt wissen die wenigsten etwas davon
und fallen beim Erwachen in die äußere Welt wieder der Unwissenheit
anheim.


Nach einer Erzählung der Upanischads antwortete ein Rischi
auf die Frage: wer wohl der Größere sei, der wache, der Träume
schaue, und wo der Ort der Wonne sei? auf folgende Weise:
„Wenn die Sonne untergeht, gehen ihre Strahlen in den Kern zurück;
auf dieselbe Weise gehen die Sinne in Manas (den Allsinn)
zurück. Die Person sieht nichts, hört nichts, riecht nichts,
schmeckt und fühlt nichts, faßt nichts mit der Hand und hat
keine Lustbegierde, eine solche Person ist in Supta (im Schlafe).
Aber innerhalb der Stadt des Brahma (im Leibe des Schlafenden)
sind dann die fünf Pranas leuchtend und wach. So lange die
Pforten des Leibes noch offen stehen und das Herz in den Regionen
der äußern Sinneswelt umherschweift, erwacht keine wesentliche
Selbstheit, denn die Sinne stehen dann geschieden und vereinzelt.
Werden sie aber in das Herz hineingezogen, so gehen sie Gemeinschaft
ein, und der Mensch erreicht sich selbst im Licht jener Pranas,
er ist bei verschlossenen Pforten des Leibes und im tiefen
Schlafe – auch bei völliger Erstarrung und Unempfindlichkeit –
innerlich wach und genießt die Erkenntnis des Brahma an jedem
Tag und zur Zeit des seligen Schlafes. Da sieht er dann, was
er im Wachen that, und sah an jedem Ort Alles aufs Neue. Er
sieht Alles insgesammt, Gesehenes und Nichtgesehenes, Gehörtes
und Nichtgehörtes, Gewußtes und Nichtgewußtes, und weil Atma
selbst Urheber aller Handlungen ist, so verrichtet er nun im Schlaf
gleichfalls alle Handlungen und nimmt seine ursprüngliche Gestalt
wieder an. Um dahin zu gelangen, müssen die Sinne und die
Sinnenlust verschlossen sein, auch innerlich im Leibe muß diese Macht
in die Pfortader eintreten und der Galle den Ausfluß verschließen,
denn das Manas bindet in dieser Zeit jene Ader, welche der
Weg der Begierde ist, und der Schlafende sieht dann keinen Traum
mehr, sondern er wird dann ganz Atma, lichtartig, und sieht die
Dinge, wie sie sind. Er wirkt vernünftig und vollbringt Alles.
Er wird mit Brahma Eins.“


„Wie Ströme rinnen und im Ocean,


Aufgebend, Name und Gestalt, verschwinden,


So geht, erlöst von Name und Gestalt,


Der Weise ein zum göttlich höchsten Geist.“





So viel über Kosmogonie, Mystik &c. der Inder.


Ich wende mich nun zur indischen Astrologie, über die ich in
meinen „Geheimwissenschaften“ schon Einiges sagte.

Eine jede sabäische Religion ist aus der Beobachtung der Gestirne
erwachsen, und es gehört zum Glauben der hierhergehörigen
Kulte, daß die Himmelskörper die Geschicke der Menschen bestimmen.
Deshalb ist und bleibt die Astrologie die Mutter der Astronomie.
Es ist ein tiefeingreifender Glaube der sabäischen Religionen, daß
die Gestirne belebt, daß sie entweder göttliche Wesen an sich seien,
deren Pfad am Himmel die Milchstraße darstellt, weshalb diese
bei den Indern sowohl die Sternenbahn, als auch die Götterstraße
und der Weg der Frommen genannt wird, oder daß wenigstens
die Seelen der Tugendhaften aus ihnen strahlen, so lange ihr Verdienst
währt, dann aber als Sternschnuppen herabfallen, um abermals
in irdische Körper gebannt zu werden. So sagt Matalis zu
Arjunas: „es sind Fromme, welche du in Sternengestalt auf der
Erde gesehen hast!“ und diese Vergleichung mit einem gefallenen
Stern bei den indischen Dichtern findet nach dieser Ansicht erst einen
tiefen Sinn. Ähnlich war die Vorstellung bei einigen Griechen;
denn bei Aristophanes heißt es ausdrücklich, daß die Seele zum
leuchtenden Stern werde, und auch Origenes kann sich von diesem
Stern kaum losreißen.

Werden aber die Gestirne mit diesem Interesse betrachtet, so
muß die Astrologie in dem ursprünglichen Sinn der Astrognosie
gar bald ein unzertrennlicher Teil der Religion werden, und die
Beobachtung muß sich auf die Himmelskörper mit gesteigertem Anteil
lenken, um womöglich ihre ewigen Gesetze zu berechnen und
die scheinbar regellos zerstreuten Funken in eine kosmische Symmetrie
zu bringen.

Die Beobachter waren Priester, durch Muße, höhere Bildung,
Kastenverbindung und Beruf am ersten angewiesen, auf alles, was
Religion betraf, aufmerksam zu sein, und so konnte es auch der
oberflächlichsten Beobachtung nicht entgehen, wie die alles belebende
Sonne als Hauptgottheit des Sabäismus im Laufe der Jahreszeiten
ihren Einfluß zugleich mit der anscheinenden Bahn veränderte,
wie die Sterngruppen zu ihrer Stellung wechselten, und besonders
der Mond eine regelmäßige Wanderung zu machen schien am unermeßlichen
Himmelsgewölbe, bald dieses, bald jenes Gestirn begrüßend,
bald im vollen Glanz, bald unscheinbar und ganz verschwindend.

Im Geiste des Orients hüllte man die beobachtete Regelmäßigkeit
in populäre Allegorien ein, teils um die Mitteilung der
Erfahrungen zu erleichtern, teils um dem Volke den geglaubten
Einfluß jener glänzenden Körper auf die Erde bemerklich zu machen.

Dies war der Ursprung der Astrologie.

Fortgesetzte Beobachtungen mußten bald neben Sonne und
Mond noch fünf Planeten entdecken lassen, und wirklich geht die
Bekanntschaft mit denselben über die uns bekannte Geschichte hinaus.
Bereits Homer kennt die Venus, während die Chaldäer besonders
Jupiter und Mars verehrten, und aus keinem andern Grund genießt
die mystische Zahl Sieben eine solche Verehrung, als aus
Rücksicht auf die Zahl der Planeten.

Bei den Indern ist die Siebenzahl hochheilig und spielt in den
Mythen eine sehr bedeutende Rolle; dabei will ich nur an die
sieben heiligen Rischis, die sieben Rosse des Surya, die sieben
Zungen des Agnis, an den siebenköpfigen Drachen und an die
sieben Reinigungshöllen erinnern.

Die Planeten werden in den ältesten heiligen Schriften der
Indier genannt, und es giebt sogar besondere Gebete an sie. Venus
ist eine männliche Gottheit; sie und Merkur sind glückliche Sterne
und stehen wie Jupiter, „der Lehrer der Götter“, in hohem Ansehen.
Hingegen ist Saturn, „der Langsame“ (Sanis), unheilbringend;
ihm ist der Rabe gewidmet, welcher allenthalben als ein
Anzeichen des Unglücks, der Trennung und der Regenzeit erscheint.

Die Wochentage werden folgendermaßen unter die Planeten verteilt:


	1.	Sonntag	Tag des	Sûryas (Sonne).

	2.	Montag	"	Chandras (Mond).

	3.	Dienstag	"	Mangalas (Mars).

	4.	Mittwoch	"	Buddhas (Merkur).

	5.	Donnerstag	"	Vrihaspatis (Jupiter).

	6.	Freitag	"	Sukras (Venus).

	7.	Sonnabend	"	Sanis (Saturn).



Der Sonntag war der heiligste Tag; er war der Schöpfungstag
unter dem Meridian von Lanka, und mit ihm – um Sonnenaufgang –
beginnt die Kalpa oder eine neue Weltperiode.


Die Indier haben einen doppelten Tierkreis, insofern derselbe
nämlich sowohl in die zwölf Bilder der Ekliptik, als in achtundzwanzig
Mondstationen geteilt ist.

Die Indier nennen den Zodiacus Gestirnkreis (jyotishimandala)
oder Zeichenrad (râsichakra), und die Bilder kommen sowohl
in den Veden, als im Ramayana und Bhagavadgita vor. Sie
sind ursprünglich einfache Kalenderzeichen und beziehen sich auf
die klimatischen Verhältnisse, von denen die drei bedeutsamsten Zeichen
auf eine periodische Überschwemmung hinweisen. Diese sind:

Der Steinbock, welcher eine Doppelgestalt, halb Bock,
halb Fisch, besitzt. Aratus gedenkt des Fischschwanzes noch nicht,
wohl aber Eratosthenes, welcher ihn nach geläufigen Ideen Pan
nennt. Bei den Indiern ist er eigentlich ein Delphin (makara)
und wird dann mit einem Seeungeheuer, welches dem Gotte Varuna
geweiht ist, am gewöhnlichsten mit einem Krokodil, verwechselt. Die
Bildung des ausgehenden Fischschwanzes kommt hier häufiger vor,
unter andern bei der Matsyavatara des Wischnu; um aber das
Steigen des Wassers recht anschaulich zu machen, fügt die indische
Sphäre das Bild einer Gazelle hinzu.

Der Wassermann gießt aus seiner Urne Ströme Wasser
aus, und schon Eratosthenes meint, er scheine seinen Namen von
der That zu haben. Im Sanskrit heißt dieses Zeichen Krug
(kumbha), welcher in der Hand des Wassermanns die auffallendste
Ähnlichkeit mit den ägyptischen Canopuskrügen darbietet. Nach
dem periodischen Regen zur Zeit, in welcher die Sonne im Zeichen
des Wassermannes steht, folgt im dritten Monat der Regenzeit das
völlige Wachsen der Ströme, welches

die Fische andeuten, deren Mythus sich unwandelbar an die
syrische Göttin Atargatis – Derketo – knüpft. Im nächsten
Monat ist das Wasser so weit abgelaufen, daß man im Zeichen des

Widders das Kleinvieh wieder auf die Weide treiben kann.
Der Widder wird bald als der des Bacchus in Libyen, bald als
der des Phrixus und der Helle aufgefaßt und wiederum mit Jupiter
Ammon in Verbindung gebracht. Sein Charakter als Zeichen
der Frühlingsnachtgleiche würde auf ein Entstehen des Tierkreises
um etwa 560 v. Chr. hindeuten.


Der Stier ist das natürlichste Zeichen, daß im Frühling das
Feld bestellt werden muß; außerdem ist auch in Bezug seiner
Reihenfolge auf den Widder zu beobachten, daß im Frühling nach
den Schafen die Rinder werfen. Ägyptische Mythen beziehen
den Stier auf den Apis; mit größerem Recht haben wir wohl an
den zoroastrischen Urstier, Moloch &c. zu denken.

Die Zwillinge erscheinen auf der indischen Sphäre getrennten
Geschlechts; jedoch erscheint diese Darstellung jünger als die griechischen
Mythen, welche in diesem Sternbild die Dioskuren, Triptolemus
und Jasion, Zethus und Amphion, Herkules und Apollo
sehen. Bemerkt sei noch, daß sich anstatt der menschlichen Zwillinge,
auf welche sich jedoch schon die Asvinau der Indier in den epischen
Gedichten zu beziehen scheinen, in indischen Darstellungen zwei Gazellen
finden, und das ganze Bild somit die im Frühling üppig
grünende Natur anzudeuten scheint.

Die Darstellung des folgenden Zeichens durch einen Krebs
ist zwar allverbreitet und uralt, unterliegt aber doch wohl ursprünglich
einer falschen Deutung, insofern die ältesten Darstellungen
der ägyptischen und indischen Sphäre nicht einen Krebs, sondern
den der Sonne geheiligten Scarabäus darstellen, welcher jedoch erst
in späterer Zeit als Solstitialzeichen dem Anubis beigesellt wurde.

Die griechische Mythe läßt den Krebs aus dem lernäischen
Sumpf hervorgehen und den Herkules bei seinem Kampf gegen
die Schlange am Fuße verwunden. Diese Mythe entstand höchst
wahrscheinlich erst aus dem Sternbild selbst, um so mehr, als Taschenkrebse
– denn einen solchen stellt das Sternbild vor – nur im
Meere leben. – In späterer Zeit erklärt Makrobius den Krebs aus
der abnehmenden Deklination der Sonne, nachdem sie den Sommersolstitialpunkt
erreicht hatte.

Auf der alten Sphäre bezeichnet der Löwe, das Sinnbild
der Kraft, den ursprünglichen Kulminationspunkt der Sonne, und
hierauf beziehen sich die diesbezüglichen Mythen wie vom nemeischen
Löwen usw.

Die Jungfrau mit der Ähre (Spica) ist an sich klar das
Bild der Ernte und kann sich, da dem gesamten Altertum das Bild
einer Frau als Schnitterin fremd ist, nur auf die Erde als Göttin
beziehen, welche ihre Gaben spendet. Darauf beziehen sich auch
die schwankenden Mythen, welche bald auf Dike, bald auf Asträa,
Isis usw. abzielen.

Bekannt ist, daß der ältesten griechischen Sphäre das Zeichen
der Wage fehlt, und daß sich an ihrer Stelle die Scheren des
Skorpions befinden. Auf der indischen Sphäre jedoch befindet sich
die Wage (tulâ) mit zwei Schalen, deren die Goldschmiede sich
bedienen und worauf der Totenrichter Yama die Thaten der Menschen
abwägt. Außerdem bedeutet sie an sich aequalitas und ist
somit das natürlichste Zeichen des Äquinoktium.

Bezüglich des Skorpions finden sich nur wenig Mythen,
doch fängt in Ägypten unter ihm das Reich des Typhon an.
Am richtigsten ist wohl, bei der Aufstellung dieses Sternbildes daran
zu denken, daß im Herbst Indien und Persien von Skorpionen,
Schlangen und anderm Gewürm wimmeln; auch wäre es vielleicht
angezeigt, an die Kharfesters des Zendavesta zu denken.

Die Entstehung des Sternbildes des Schützen ist sehr zweifelhaft;
auf keinen Fall kann die Mythe von den Centauren, Chiron &c.
genügen, und auch an einen ägyptischen Ursprung ist wohl kaum
zu denken, da das Nilthal ein durchaus pferdearmes Land ist, wohingegen
die Entstehung der Centaurenmythe durchaus auf die
Ebenen Hochasiens paßt.

Überhaupt steht die Annahme des ägyptischen Ursprungs des
Tierkreises in entschiedenem Widerspruch zum dortigen Naturleben,
abgesehen von dem Umstand, daß das Alter des Tierkreises von Denderah
nicht über die Zeit des Tiberius hinausgeht. Wenn andere Flüsse abnehmen,
sagen schon die Alten, so steigt der Nil vom Sommersolstitium
bis zum Herbstäquinoktium, und wenn andere Völker Winter haben,
ist in Ägypten alles blühend. Die Frühlingsnachtgleiche findet im
Widder statt; der Nil steigt im Krebs, und die Überschwemmung
dauert bis in das Zeichen der Wage, weshalb der Löwe nicht
mehr ein Bild der Sonnenhöhe sein kann. Die Landbestellung
fängt im November, also im Zeichen des Schützen an, die Ernte
fällt in den März, weshalb der Stier nicht Erntestier sein kann,
und im Zeichen der Jungfrau steht das Land unter Wasser. Aus
den genannten Ursachen würde ein ägyptischer Ursprung des Tierkreises
nur dann annehmbar sein, wenn man das Frühlingsäquinoktium
in die Wage, und das Wintersolstitium in den Krebs versetzen
wollte. Dabei würden aber die so charakteristischen Zeichen
des Stiers, des Krebses und des Löwen ihre Bedeutung völlig
einbüßen, abgesehen von dem Umstand, daß man die Entstehung
des ägyptischen Tierkreises in das Jahr 14272 v. Chr. setzen müßte.

Dahingegen würde die Entstehung des Tierkreises völlig auf
das nördliche Indien und Bengalen passen, insofern die Regenmonate
(chaturo vârshikan mâsân nach der Ramayana) der
Sphäre entsprechend vom November bis Februar fallen. Die
Vedas setzen den Frühling (vasanta) unter die Zeichen von den
Fischen bis zum Stier sofort nach der Überschwemmung. Die betreffenden
drei Monate sind die angenehmsten, und in ihnen beginnen
die Pilgerfahrten nach Haridvari bis zum April hin, wo
endlich die Zeit der Feldbestellung im Zeichen des Stieres beginnt.
Der Tierkreis bietet somit noch gegenwärtig den Indiern einen
völligen Naturkalender dar, während er für Ägypten eine nichtssagende
Hieroglyphe ist.

Es fragt sich nun endlich noch, ob die Anordnung des Tierkreises
getroffen wurde, als noch Bild und Sache zusammenfielen,
d. h. mit andern Worten, als der Katasterismus des Widders das
Zeichen des Frühlingsäquinoktium war, was um ca. 550 v. Chr.
stattfand, oder ob dies früher geschehen sei. Dabei ist der Betrag
der Präcession – in 72 Jahren ein Grad – wohl zu berücksichtigen
und zu bedenken, das die Präcession eines Zeichens 2160
Jahre, die des ganzen Tierkreises jedoch rund ca. 26 000 Jahre
beträgt.

Da nun trotz der Behauptungen des Ktesias, der alten chaldäischen
Priester usw. nicht an ein solches Alter der Astronomie zu
denken ist, so bleibt nur die Annahme des indischen Ursprungs des
Zodiacus übrig, wobei nur das spät entstandene Zeichen der Wage
störend wirkt, während alle anderen Zeichen ihre ungezwungene
Erklärung finden, wenn mit dem Stier das Jahr sich eröffnete.
Die Hitze mit ihren Fiebern wird am drückendsten zur Zeit des
Herbstäquinoktium, wenn die Sonne in den Skorpion tritt, gerade
wie der Parsismus und die biblische Kosmogonie das Hereinbrechen
des Übels unter dem alten Drachen und die neueren Stücke
des Zendavesta im Zeichen der Wage annehmen. Im Steinbock
steigt die Sonne wie das Wasser der Ströme, welches durch das
Amphibium Makara angedeutet wird. Der Wassermann gießt seine
Ströme herunter, und der Scarabäus erhält dadurch Bedeutung,
daß er erst zur Sonne strebt, aber noch nicht deren Kulminationspunkt
bezeichnet. Derselbe tritt im Löwen, im astrologischen Haus der
Sonne ein, weshalb Herkules auf der Löwenhaut ausruht und in
Ägypten der Löwe der Thron des Horus ist. Überhaupt beziehen
sich alle siderischen Mythen nur auf diese Sphäre, besonders wenn
in ihnen der Stier figuriert, an dessen Stelle in späterer Zeit der
Widder oder das Lamm trat.

Die Chinesen beginnen noch heute den Tierkreis mit dem Stier
und feiern die Wiederkehr der Sonne im Wassermann, während
die Perser die zwölf Bilder des Tierkreises mit den zwölf ersten
Buchstaben des Alphabets bezeichnen und für den Stier A, für
die Zwillinge B setzen usw. Dabei will ich nochmals daran erinnern,
daß im Zendavesta der Urstier, der himmlische Lichtbringer,
welcher das Gras wachsen läßt, im Frühjahr geschaffen wird.

Noch deutlicher wird dies bei den Mithramonumenten und bei
dem ägyptischen Apis usw. In allen diesen religiösen Mythen,
welche das ganze Altertum durchdringen, eröffnet der Stier das
Jahr, und es geht mit ihm und dem Frühlingsäquinoktium bei der
Weltschöpfung die Umwälzung sämtlicher Gestirne aus. In den
Vedas beginnen die Krittikas oder die Plejaden am Halse dieses
Sternbildes ebenso wie die 28 Mondnakshatras, eine Anordnung,
welche Colebrooke um das Jahr 1400 v. Chr. setzt.

Nur die Ägypter, bei denen die Personifikation der Erde als
eine Kuh als eine ihnen ursprünglich fremde Vorstellung vorausgesetzt
werden darf, treten hier – durch ihr Klima genötigt –
mit der späteren Sphäre allenthalben in Widerspruch.

Der Widder, welcher im koptischen Tierkreis das Reich des
Ammon genannt wird, war den Ägyptern bereits das Zeichen des
Frühlingsäquinoktium, und die Mythen von Jupiter Ammon sind
wie die Sothisperiode wohl kaum so alt als man gewöhnlich annimmt.
Der Sirius (Sothis) sollte nach den Anschauungen der
Ägypter der Schöpfung der Welt vorgestanden haben, weil sie nach
dem astronomischen Jahr des Meton den Jahresanfang in das
Sommersolstitium verlegten oder die Schöpfung im Zeichen der
Wage geschehen sein ließen, weil sonst die Züge des Osiris keine
Beziehungen zu dem Land gehabt hätten, denn nach Diodorus
Siculus trat, während Osiris in Äthiopien war, der Nil aus seinen
Ufern. Dennoch begannen sie die Trauer um Isis, wenn der
Nil noch im Steigen war, und die Thränen der Isis vermehrten
das Wasser, und Osiris stirbt im Zeichen des Skorpions. Alles
dies sind Anschauungen der Perser und Indier von dem Absterben
der Natur und dem Sieg des Bösen, welche jedoch mit dem Anfang
des Frühlings im Nilthal ohne alle Bedeutung sind.

Alle diese Umstände würden auf eine Entstehung des Tierkreises
um etwa 1600 v. Chr. deuten. Das hohe Alter des Tierkreises
erhellt auch aus dem Umstand, daß das älteste Jahr 360
Tage zählte. Die Griechen schrieben die Einführung desselben
dem Solon zu, während nach Diodor[266] in Ägypten zu Philä täglich
ein Gefäß mit Milch aufgestellt wurde, bis die Zahl von 360
erreicht war; eben so viele Priester mußten Wasser in ein durchlöchertes
Faß gießen, und der Kriegsrock des Amasis bestand aus
Fäden von 360 Drähten. Am Rocke des Hohepriesters befanden
sich nach einigen Rabbinen 360 Glöckchen, und in der Kaaba der
alten Araber standen 360 Götterbilder; Semiramis baute um Babylon
eine Mauer von 360 Stadien Länge, und auch das altpersische
Jahr hatte 360 Tage. Bei den Indiern bilden 360 irdische
Jahre ein Götterjahr, und noch jetzt ist ein Jahr von 360
Tagen auf Sumatra, Java, in Surate usw. in Gebrauch. Die
indische Stunde hat 60 Minuten oder 360 Augenblicke, und es
scheint, daß auch die Ägypter ihre Stundeneinteilung diesem Jahre
entlehnten. Wenigstens scheint dies aus Ptolemäus zu erhellen,
welcher nach den 360 Graden des Tierkreises der Stunde fünfzehn
Minuten und der Minute fünfzehn Sekunden, dem Tag also 60
Stunden giebt, während der bürgerliche Tag nur 24 Stunden zählt.

Es bleibt nun noch die indische Lehre zu erwähnen, nach
welcher der Tierkreis in 120 Dekatemorien geteilt wird, so daß
auf jedes Zeichen zehn entfallen, ferner in 36 Dekanate, deren
Herren – die Dekane – die einzelnen menschlichen Glieder analog
der Harmonie des Makrokosmos mit dem Mikrokosmos regieren.
Ursprünglich entstammte diese Anordnung wohl den Chaldäern,
weil Psellus und andere sie denselben zuschreiben. Diodorus Siculus
nennt dieselben ϑεοὶ βουλαῖοι, und bei den Indiern heißen
sie dreskânâs.

Einer der bedeutendsten indischen Astrologen war der um 506
nach Christus lebende Varahamihioas, ein Brahmane zu Udjayini,
von seinen Schülern Avantikas genannt, welcher ein reichhaltiges
astronomisch-astrologisches Werk schrieb. Der erste Teil desselben
enthält die eigentliche Astronomie, und die beiden letzten die Astrologie.
Die letztere zerfällt wieder in drei Teile (skandâs), nämlich Tantra,
welches die Berechnung der Planetenorte lehrt, alsdann Horâ,
das eigentliche Stellen der Nativitäten und das Ermitteln glücklicher
Elektionen zu Reisen, Hochzeiten usw. Der dritte Teil enthält
die Wetterprognostika (Sâkhâ). Von dem Gesamtwerk sind
nur die astrologischen Teile unter dem Namen Vrihatsanhitâ erhalten
geblieben und von Bhattatpala kommentiert worden.

Ein anderer berühmter Astrolog war der um 581 n. Chr.
lebende Brahmaguptas, welcher großen Einfluß auf die Araber
ausübte, und mit welchem namentlich Abumassar in der Theorie
von den großen Umläufen des Saturn und Jupiter übereinstimmt.

Noch will ich bemerken, daß es nach Diodorus Siculus
und Strabo bereits zur Zeit Alexanders des Großen in Indien
astrologische Ephemeriden gab, und daß am Neujahrstage die
Astrologen bei Hofe erscheinen mußten, um „die Witterung“ für
das Jahr vorauszusagen. Was aber Strabo und Diodorus
„Witterung“ nennen, bezieht sich auf die „glücklichen“ und „verbrannten“
Tage (dagdhas), welche bis auf die Neuzeit in der
Astrologie eine große Rolle spielen. Es leuchtet ein, daß die
Ermittelung dieser Tage, welche an gewisse Konstellationen geknüpft
sind, Berechnungen erfordern, weshalb der Astrolog im
Sanskrit Rechner (ganakas) oder Zeichenkenner (nimittavid) heißt.
Die Astrologie heißt entweder Götterbefragung (devaprasna) oder
Nativitätsberechnung (jâtaka), und der Berechner astrologischer
Ephemeriden führt den Namen Sâmoatsaras. In Trankebar
besteht gegenwärtig noch der Kalender (panchângam) aus fünf
Hauptteilen: aus den Titthis, den Wochentagen (vara), den Nakschatras,
den Yogas und aus dem astrologischen Teil, der die Kâana
und Tyâga oder dasjenige vorschreibt, was an den glücklichen
oder unglücklichen Tagen zu thun und zu lassen sei. Die
Astrologie kommt bereits im Ramayana bei der Geburt des Rama
vor, welche unter einer glücklichen Konstellation stattfand, ja aus
vielen Stellen alter Sanskritschriften ergiebt sich, daß das Leben
der alten Inder durch astrologische Ideen so beherrscht wurde, daß
er nichts that, ohne die Planeten zu befragen. Diese Anschauungen
mußten sich allenthalben da entwickeln, wo die Gestirne ihren Einfluß
auf die Regierung der Welt, auf Charakter und Sitten, auf
die künftigen Schicksale, auf die Körperbildung wie auf das ganze
Naturleben behaupteten.

Was sonst noch über indische Astrologie zu sagen ist, habe ich
in meinen „Geheimwissenschaften“ mitgeteilt.

Sehen wir nun zu, was an verbürgten Resultaten des praktischen
Occultismus der Inder in Europa bekannt geworden ist.

Dr. Johannes Baumgarten berichtet in der Sphinx[267]:

„Seitdem Charcot 1878 den wissenschaftlichen Bann gebrochen
hat, der auf den Magnetisten (nicht zu verwechseln mit den Magnetiseurs)
lastete, sind die ‚Profanen‘ allseitig in das sorgfältig
gehütete dunkle Gebiet des Occultismus eingedrungen und haben
als Gewinn ihrer Streifzüge eine Reihe sogenannte Entdeckungen
von Thatsachen heimgebracht, die seit Jahrhunderten, vielleicht seit
Jahrtausenden, nur der blinden Schulweisheit unbekannt waren,
die sie jedoch unter neuen Namen zuerst an das Licht gezogen zu
haben wähnen. Keine einzige der durch die Experimente von
Charcot, Baurneville, Richet, Liebeault, Bernheim, Dumontpallier,
Preyer u. v. a. herausgestellten Hauptthatsachen des Hypnotismus
und der Suggestion ist neu; sie lassen sich nachweisen in den
Schriften von Du Potet und dessen Schülern; ja manche bei den
ersten Mesmeristen und selbst weiter rückwärts im 18. Jahrhundert.“

„Der Brahmane und spätere portugiesische Abbé Faria, der in
dem ersten Viertel unseres Jahrhunderts durch seine Experimente
in Frankreich Aufsehen erregte und Schüler wie Noizet und Bertrand
bildete, stellte die erste Theorie der Suggestion auf. In
vielen Dingen steht er bereits auf heutigem wissenschaftlichem Boden.
Sein etwas schwer zu lesendes Werk ist eine Fundgrube für Forscher;
man findet darin: Gedankenübertragung, Lesen geschlossener Bücher
oder versiegelter Briefe, Fernsehen, Ortsveränderung der Seele &c.“

„Ein anderer Brahmane Lahanteka, der 1854 und 55 Amerika
bereiste, bewies in merkwürdigen Experimenten die direkte Wirkung
des Willens auf die äußere Welt und zeigte u. a. wie durch
einen einfachen Willensakt die Sinne seiner Zuhörer dergestalt
von Illusionen befangen wurden, daß sie glaubten, einen Schwarm
von Vögeln durch den Saal fliegen zu sehen und deren
Gesang zu hören. Von Gedankenlesen gab er ihnen folgenden
Beweis:“

„Lahanteka hatte ihnen zu wiederholten Malen unter zwanzig
Münzen diejenige richtig bezeichnet, auf welche sie während seiner
Abwesenheit ihre Willenskraft koncentrirt hatten. Da schlug einer,
ebenfalls in Abwesenheit des Brahmanen, vor, um ihn zu prüfen,
unter den Geldstücken keine Wahl zu treffen und sie ihm so vorzulegen.
Lahanteka untersuchte die Münzen genau und erklärte
dann, man habe auf keine einzige speziell den Gedanken gerichtet;
hierauf betrachtete er eben so genau seine Zuhörer und bezeichnete
dann richtig denjenigen, der diese Probe vorgeschlagen hatte.“

„Bei aufmerksamer Lektüre der seit dem 16. Jahrhundert erschienenen
Reisebeschreibungen wird man auf eine Menge bisher
wenig beachteter occultistischer Thatsachen stoßen, die nicht selten
durch ihre Übereinstimmung in den verschiedensten Ländern eine
entscheidende Beweiskraft für ihre Wirklichkeit und dadurch vielfach
fast den Wert direkter Experimente haben.“

„Erst seit sieben Jahren weiß man genauer, daß in den Bazars
des Orients eine geheime Korrespondenzweise bekannt ist, wodurch
man Nachrichten in die Ferne senden und daraus erhalten kann.
Dieselbe heißt Hindostan und im westlichen Asien Khabar (d. h.
arab. Nachrichten).“

„Diese bis jetzt für die Wissenschaft unerklärliche Mitteilung
geschieht mit der Schnelligkeit des Blitzes, wie Lord Cameron in
seinen ‚Erinnerungen an die Drusen‘ sagt:“

„Fragt euch ein Kaufmann, Türke, Araber, Hindu oder Perser,
ob ihr die neuesten Nachrichten kennt, und ihr antwortet verneinend,
so teilt er euch diejenigen mit, welche der Khabar eben offenbart hat.“

„Hieraus erklärt sich, wie während des Krimkrieges die Brahmanen
eher als die Engländer und noch vor dem Eintreffen der
telegraphischen Nachricht den Fall Sebastopols und nachher den
Abschluß des Friedens von 1856 erfuhren. Das Journal Du Potets
erinnert daran, daß 1816 ein kurzer Aufstand unter einigen Völkerschaften
im Innern von Hindostan entstand, weil diese – drei
Wochen bevor die englische Regierung es erfuhr – die Nachricht
von der Niederlage der Engländer am Vormittage von Waterloo
erhalten hatten. Kurz darauf traf ebenso schnell die Nachricht vom
schließlichen Siege der Engländer ein. An der Thatsache, die in
ähnlicher Weise auch in Central- und Nordasien von Reisenden
beobachtet wurde, ist kaum zu zweifeln. Aber wie soll man sie
erklären? Noch kein wissenschaftlicher Beobachter hat sie untersucht,
man ist also auf Vermuthungen beschränkt, da auch von der
Benutzung des Hellsehens einer Somnambule dabei nicht die
Rede ist.“

„Man könnte denken an den Gebrauch des magischen Spiegels
Sarwa anjoun, den die Hindu und Mohammedaner in Indien
kennen, und welcher in merkwürdiger Weise an das Experiment
des Grafen de Laborde mit dem Magier Achmed in Ägypten erinnert.
Die Operationsweise mit diesem Spiegel ist folgende:“

„Man nimmt eine Handvoll von dolichos lablab, welche man
über dem Feuer verkohlen läßt und zu Pulver zerreibt und dann
mit Biberöl befeuchtet. Hierauf läßt man dieses Präparat in
einem neuen irdenen Gefäß, Lota genannt, verbrennen und drückt
diese Masse, nachdem man eine gewisse Formel gesprochen hat, in
die Hand eines Knaben, der bald darauf darin geheimnisvolle Gestalten
und Geister erblickt. – Höchst bemerkenswerth ist, daß eine
der ersten Gestalten, welche das Kind erblickt, gewöhnlich die des
fourach oder Straßenkehrers ist, dem ein Wasserträger folgt; hierauf
kehrt der fourach zurück, breitet einen Teppich aus und es
erscheint eine große Schaar von guten und bösen Geistern, bis sich
ihr Führer auf einem Throne zeigt und dadurch die Erscheinung
zu Ende geht.“

„So geht die Sache in Hindostan vor sich. Nun hat sich aber
ganz dasselbe in Kairo beim Experiment Achmeds vor dem Grafen
de Laborde gezeigt: Der in seine Hand blickende Knabe beschrieb
einen türkischen Soldaten, der einen Platz vor einem Zelte fegte.
Die Beweise von Fernsicht, welche das Kind gab, waren durchaus
überzeugend.“

„Von einem zum Fernsehen gebrauchten Knaben ist weder beim
Khabar noch bei den Sannyasis und Hoyis, welche den Sarwa
anjoun handhaben, die Rede. Es muß also eine andere Erklärung
gesucht werden, und da dürfte denn die von einem Herrn
Magliulo 1856 zu Bona in Algerien (jedenfalls im Verkehr mit
den dortigen Arabern) gemachte Entdeckung eines höchst einfachen,
Ferngesichte erzeugenden Zauberspiegels eine Handhabe bieten.
Nach Du Potets Journal (XV, 494) bereitet man diesen Spiegel
auf folgende Weise:“

„Man schwärzt mit Tinte in der Höhlung der linken Hand
eine Fläche von der Größe eines Zehncentimes-Stückes, gießt 2–3
Tropfen Öl darauf, den Flecken magnetisiert man durch einige Striche mit
der rechten Hand, was auch ein anderer eine halbe Minute lang thun
kann, hierauf lehnt man die Hand irgendwo an, um sie nicht ermüden
zu lassen, und haftet unverwandt den Blick ohne die Augen und
Gedanken jemals abschweifen zu lassen, auf den schwarzen Flecken
in der linken Hand und erwartet die sicher eintreffenden Erscheinungen
und verlangten Fernblicke ab. Personen von nervösem
oder lymphatischem Temperamente erhalten dieselben recht bald, vollkommen
gesunde und kräftige oft erst nach längerer Zeit.“

„Die Möglichkeit dieser Operationsweise beim Khabar läßt
sich nicht ohne weiteres zurückweisen, da eine Reihe ähnlicher Beobachtungen
mit anderen sogenannten Zauberspiegeln vorliegen.
Das Ganze beschränkt sich auf eine braidistische Konzentration des
Blickes und Gedankens, die eine Auto-Hypnose erzeugt, welche bei
hysterischen und nervösen Personen die bekannten Erscheinungen
unzweifelhaft zur Folge haben. Es kann nicht eindringlich genug
darauf aufmerksam gemacht werden, daß diese Auto-Hypnose wie
überhaupt alle Auto-Magnetisations-Experimente äußerst gefährlich
sind, daß häufig Wahnsinn, selbst Tobsucht eintritt, jedenfalls eine
dauernde Disposition zu Delirien und Wahnvorstellungen. Aubin
Gauthier machte schon auf die Gefährlichkeit der vor ihm so genannten
Ipso-Magnetisation aufmerksam in dem Falle, wo sie die
Erzeugung eines somnambulen Zustandes bezwecke. Es treten zuweilen
unheimliche Zustände einer Art von fast dämonischer Besessenheit
mit entsetzlichen Hallucinationen ein, wie sie uns Du Potet
beschreibt, der sie an sich selbst erfahren hat. Bei dieser Gelegenheit
kann ich nicht unerwähnt lassen, daß Paul Gibier in seinen
beiden letzten Schriften und mehrere andere Sachkenner es für
einen höchst gefährlichen Unfug halten, wenn sogenannte Antispiritisten
und Hallucinationskünstler in Deutschland umherziehen und
mit ihren hypnotistischen Experimenten die unwissende Menge, wozu
auch auf diesem Gebiete die meisten Gebildeten gehören, verblüffen.
‚Es sind Kinder‘, sagte er, ‚welche mit Dynamitpatronen
spielen.‘“

„Wir gehen jetzt über zur Schilderung einiger occultistischer
Merkwürdigkeiten aus Tibet, welche wir den Reisebeschreibungen
des Missionars Huc entnehmen. Die Werke dieses Reisenden wurden
auf den Index gesetzt und er selbst seiner Stelle als Missionar entkleidet,
weil er in naiver Weise die Übereinstimmung einer Reihe
katholischer Ceremonien und Gebräuche mit tibetanischen wahrheitsgetreu
ans Licht gezogen und ebenso über einige Wunderdinge, die er
unter den Lamas mit eigenen Augen gesehen, berichtet hatte. Einiges
harrt noch der wissenschaftlichen Erklärung und Bestätigung, anderes,
wie die Schaustellungen der Bokte-Lamas, ist heute durch ähnliche
Beobachtungen in Kleinasien und Nordafrika vollständig außer
Zweifel gesetzt.“

„Wir gehen jetzt zu einer andern occultistischen Thatsache über,
deren Bericht dem Missionär Huc[268] den Spott und Hohn der wissenschaftlichen
Welt, namentlich der Mediziner, zuzog, die aber heute
durch ganz dieselben Beobachtungen in andern Ländern in die Reihe
jener zahlreichen, scheinbar unmöglichen und übernatürlichen Thatsachen
gerückt worden ist, deren Erklärung auf positiv wissenschaftlichem
Boden gegenwärtig teils schon erfolgt ist, teils mit Zuversicht
erwartet werden kann. Allerdings wird das Ergründen der
letzten atomistischen Vorgänge für uns Erdensöhne ewig ein vergebliches
Suchen bleiben; man wird zuletzt immer auf ein unbegriffenes
Residuum stoßen, wie dies selbst bei einigen Vorgängen
des Telephonierens der Fall sein dürfte.“


„Die in ganz Tibet berühmten Schaustellungen der Bokte-Lamas
finden an den großen religiösen Festen in den buddhistischen
Klöstern statt. Vor der Tempelthüre im Klosterhof wird ein großer
Altar errichtet, welchen zahlreiche im Kreise geordnete Lamas und
die dichtgedrängte Schaar der Pilger schweigend umlagern. Der
Bokte-Lama, der stets den untern Stufen der Hierarchie angehört,
erscheint, schreitet würdevoll zum Altar und setzt sich darauf unter
dem Beifallrufen der Menge. Hierauf nimmt er ein großes Messer
aus seinem Gürtel und legt es vor sich auf die Kniee. Nun erheben
die Lamas, die zu seinen Füßen sitzen, die schrecklichen Anrufungen
und Gebete dieser scheußlichen Ceremonie. Unter den
fortdauernden Gebeten beginnt der Lama an allen Gliedern zu
zittern und mehr und mehr in wahnsinnige Krämpfe zu gerathen.
Bald verlieren die Lamas alles Maaß; ihre Stimmen werden begeistert,
ihr Gesang wird unordentlich und übereilt; das Hersagen
der Gebete geht zuletzt in Schreien und Heulen über.“

„In diesem Augenblick wirft der Bokte die Schürze, mit welcher
er umwickelt ist, ab, ebenso seinen Gürtel, ergreift das geheiligte
Messer und öffnet sich den Bauch in seiner ganzen Länge. Während
das Blut fließt, wirft sich die Menge vor diesem schauderhaften
Schauspiel auf die Kniee und man befragt diesen Wahnsinnigen
über verborgene Dinge, über zukünftige Ereignisse und
dergleichen. Der Bokte giebt auf alle diese Fragen Antworten,
die von Jedermann als Orakel betrachtet werden.“

„Ist die fromme Neugierde der zahlreichen Pilger befriedigt,
so beginnen die Lamas wieder mit Ernst und Ruhe ihre Gebete
herzusagen. Der Bokte nimmt in seiner rechten Hand Blut aus
seiner Wunde auf, hält es an seinen Mund, bläst dreimal darüber
und wirft es mit einem großen Schrei in die Luft. Dann fährt
er rasch mit der Hand über seine Wunde und alles kehrt in seinen
früheren Zustand zurück, ohne daß außer einer außerordentlich
großen Entkräftung die geringste Spur dieser diabolischen Operation
zurückbleibt.“

„Das Bauchaufschneiden – fügt Huc hinzu – ist eine der
berühmtesten Siéfas (tibetanisch: verworfene Mittel) der Lamas;
andere gleichartige sind weniger volksthümlich und auffallend; sie
werden in Privatkreisen und nicht an den großen Festen der Lamaserieen
gezeigt: so hält man z. B. glühende Eisen ungestraft an
die Zunge, bringt sich Schnitte bei, von denen einen Augenblick
nachher keine Spur mehr sichtbar ist usw. Allen diesen Schaustellungen
muß das Hersagen eines Gebetes vorangehen.“

„Der Missionär, der von seinem Standpunkt aus alles als
Wirkungen und Wunder des Teufels erklärt, sagt jedoch ausdrücklich:
Wir denken durchaus nicht, daß man diese Thatsachen stets
auf Rechnung der Betrügerei setzen kann.“

„Wenn Hucs Bericht über die magischen Wunderheilungen
vereinzelt dastände, so würde er sicherlich in das Gebiet der Fabeln
verwiesen und der wissenschaftlichen Verwerthung entzogen werden;
aber derselbe schließt sich einer langen Reihe ähnlicher Beobachtungen
anderer Reisender bis auf die neueste Zeit an, wodurch,
wie wir später sehen werden, eine für die Psychologie und Philosophie
überaus wichtige Thatsache festgestellt, bewahrheitet und der
definitiven wissenschaftlichen Erklärung näher gebracht wird. Wir
heben einige dieser Beobachtungen hervor und bemerken dabei, daß
wir das ganze Gebiet der christlichen Wunderwirkungen ausschließen.
Dieselben sind keine bloßen Schaustellungen, sondern meistens auf
sittliche Zwecke gerichtet, und es dürfte daher trotz mancher Analogien
eine bloße physiologische und psychologische Erklärung nicht
ausreichen.“[269]

„Von den Aissawas, den tanzenden und heulenden Derwischen
und der Secte der Ruffais ist bekannt, daß sie sich durch Tänze,
krampfhafte Bewegungen, Musik, lange wiederholte Gutturaltöne
usw. in epileptische Ekstase versetzen und sich dann unbeschadet die
gräßlichsten Wunden beibringen und glühende Eisen belecken. Diedier
sah in Cairo die Derwische vom Orden des Scheiks Bedr-Eddin
nicht nur sich ohne Schaden spitze Eisen in die Brust, den
Kopf und die Augen stoßen, leere Gefäße aus der Ferne mit Wasser
füllen, sondern auch am Feste des Propheten auf lange Stangen
aufgepfählt, deren eiserne Spitzen zwischen ihren Schultern hervorragten,
sich durch die Moschee umhertragen lassen, während die
Gläubigen laut beteten oder die Kapitel des Korans hersagten.
Kein Beobachter hat genauer und drastischer die grausenhaften Vorstellungen
der heulenden Derwische geschildert als Theophile Gautier,
der sie in Scutari und Pera sah. Der Raum gestattet uns
leider nicht, den interessanten Bericht, der das allmähliche Entstehen
der Ekstase, ihre wahnsinnigen Gestaltungen und deren Ansteckungsfähigkeit
auf die Zuschauer fast photographisch treu schildert, hier
wiederzugeben.“

„Seit Tavernier haben zahlreiche Reisende ganz dieselben Vorkommnisse
aus Hindostan berichtet; doch dürfte eine Erfahrung,
welche ein Oberst und mehrere Marine-Officiere mit den hindostanischen
Ruffais machten, weniger bekannt geworden sein. Die
Officiere sahen, wie diese Leute sich ohne Schaden Glieder und
selbst die Zunge abschnitten, welche sie wieder in den Mund steckten,
wo sie augenblicklich anheilte.“[270]

„In andern Theilen Asiens machte man dieselben Beobachtungen.
So berichtet der französische Gesandte Gobineau[271], der in
Persien Ekstatiker glühende Kohlen in den Mund stecken sah; Bastian[272],
der von den burätischen Schamanen berichtet, daß sie unbeschadet
ins Feuer springen und glühende Eisen über die Zunge ziehen, bis
sich die Hütte mit dem Geruch des verbrannten Fleisches füllt.“

„Zu den vorstehend mitgetheilten Thatsachen giebt die von
Carl Rehbinder in der Sphinx 1889, VII, S. 243ff. mitgetheilte,
der Pall Mall Gazette (Nr. 3, Januar 1889) entnommene
merkwürdige Nachricht von einer ‚Zauberei in Camerun‘ eine sehr
willkommene Ergänzung, welche allerdings der heutigen officiellen
Wissenschaft etwas ärgerlich, ungeheuerlich und unerklärbar, also
absurd fabelhaft vorkommen muß. Doch Thatsachen sind hartnäckig
und weichen keiner bloßen Leugnung. – Die Leistungen der schwarzen
Zauberin übertrafen alle bekannten Wunderwirkungen der Fakire
und Derwische:“

„Nichts von alledem, was ich von ihr sah, sagt der Berichterstatter,
konnte übernatürlich im eigentlichen Sinn genannt werden.
Sie schien nämlich die Naturkräfte bloß in ihrer Gewalt zu haben,
ja, wie der eben erzählte Fall (Schweben in der Luft) beweist, ihre
Gesetze aufheben, aber nicht umkehren zu können. Sie konnte z. B.
einen frisch abgehauenen Arm durch Berührung ihres Stabes und
angeblicher Zaubersprüche innerhalb einer Secunde mit dem Stumpf
wieder so vereinigen, daß auch nicht eine Spur von einer Verletzung
zu sehen war (ganz wie bei den Ruffais oben); als ich sie
jedoch aufforderte, unserm Quartiermeister den vor mehreren Jahren
verlorenen Vorderarm zu ersetzen, erklärte sie freimüthig, daß sie
es nicht im Stande sei. Sie sagte: der Arm ist todt, ich habe nicht
die Macht. – Über alles Lebendige hatte sie eine erstaunliche, unmittelbare,
Grausen erregende Gewalt. Als sie einst in meiner Gegenwart
mit einem boshaft gezischten Fluchwort ihren Stab gegen einen
Krieger richtete, schwand dieser förmlich hin: Die Muskeln begannen
zusammenzuschrumpfen, und nach ein paar Minuten blieb
von dem großen, starken Mann nicht viel mehr übrig als ein Gerippe.
– Ebenso verwandelte sich unter dem Zauberstabe eine
Frau in ein hartes und kaltes Steinbild im buchstäblichen Sinn des
Wortes, wovon ich mich überzeugte, indem ich mit meinem Revolver
den ganzen Körper ausklopfte und einen Ton erhielt, als wenn
ich Marmor angeschlagen hätte.“

„Rehbinder meint: Das Weib war einfach in hypnotische Katalepsie
versetzt; aber der Hypnotismus, ein neues Wort für alte
Thatsachen, reicht hier zur Erklärung nicht aus, ebensowenig wie
bei der Fernwirkung jenes malabarischen Fakirs Covindasamy, der
vor den Augen Jacolliots von der Terrasse des Hauses aus die
Hand gegen einen Diener ausstreckte, der aus dem Brunnen inmitten
des großen Gartens Wasser heraufzog; zuerst wurde das
Brunnenseil unbeweglich, dann als der Mann, im Wahne, das
Seil sei bezaubert, mit gellender Stimme Beschwörungen zu singen
begann, stockte dieselbe plötzlich in seiner Kehle, er konnte trotz aller
Anstrengung kein Wort mehr hervorbringen, bis der Fakir durch
Sinkenlassen der Hand den Bann löste. Die magische Wirkung des
Fakirs ist derselben Art, wie die der schwarzen Zauberin von Kamerun;
die Hypnose, unter welchem Namen man heute eine ganze Reihe
verschiedener Zustände und Wirkungen zusammenfaßt, erklärt sie
nicht, ebensowenig wie die Kataplexie oder Schrecklähmung Preyers.
Suggestion oder Hallucination findet auch nicht dabei statt; die
Erklärung muß also einen andern Weg suchen, der zu einem occultistischen
Arkanum führen dürfte, dessen vollständige Kenntniß auch
das Können einschließen und deshalb nur Eingeweihten zugänglich
sein würde. Von welchem Ausgangspunkte aus man eine annähernde
Kenntniß zu erstreben haben wird, läßt sich jedoch, wie
wir sehen werden, mit einiger Sicherheit bestimmen.“

„Jemehr die Aufmerksamkeit sich auf occultistische Thatsachen
in Reisebeschreibungen lenkt, desto mehr Bestätigungen viel bisher
mit ungläubigem Lächeln als dummer Aberglaube der Beachtung
nicht werth gehaltener älterer Berichte werden zu Tage treten.
Es mögen hier noch als besonders merkwürdig hervorgehoben
werden die noch wenig bekannten occultistischen Vorgänge mit
Drusen im Libanon, welche seit Jahrhunderten die Magie und deren
Praxis in einem sorgfältig gehüteten geheimen Orden lehren und
ausüben. Der ganze Stamm zerfällt in Akkals, Eingeweihte, und
Dschahils, Profane, Nichteingeweihte. Die Geheimlehre wird nur
mündlich überliefert; die auf den Bibliotheken von London, Paris
und Oxford befindlichen drusischen Bücher und Handschriften enthalten
wenig darüber. Silvester de Sacy, der sich eingehend damit
beschäftigte, fand nicht so viel Zuverlässiges, als Gerard de
Nerval (Voyage en Orient, Paris 1867), der einem drusischen
Scheik wichtige Dienste leistete, als Gast desselben manche Einzelheiten
der Tradition erfuhr und u. A. auch einen drusischen Katechismus
veröffentlichte. Einige englische Berichte theilt A. Diezmann
mit, worin auch merkwürdige Wunderheilungen, namentlich
der Epilepsie und des Wahnsinnes, erwähnt werden. Der Akkal
giebt den Kranken, die man zu ihm bringt, durchaus keine Arznei,
sondern spricht nur einige Beschwörungsformeln und streicht mit
der Hand über sie.“

„Ein Engländer, welcher sechs Monate unter den Drusen
verweilte und mit ihnen sehr vertraut wurde, hatte von einem
Landsmann, ‚dessen Aussage unbedingten Glauben verdiente‘, erfahren,
daß der Scheik Beschir nicht blos Wunderheilungen, sondern
auch unerklärliche Zaubereien verrichte. So habe er einen Stock
auf dessen Befehl ganz allein und ohne sichtbare Beihilfe von einem
Ende des Zimmers zum andern gehen sehen. Ferner wurden in
seiner Gegenwart zwei Krüge, ein leerer und ein gefüllter, in zwei
Ecken des Zimmers einander gegenüberstellt, worauf bald der
leere sich in Bewegung setzte, über das Zimmer hin und danach
auch der volle sich erhob, dem andern entgegenmarschirte (d. h. sich
bewegte) und ihm seinen Inhalt übergab, mit dem der letztere
dann an die Stelle zurückkehrte, von welcher er gekommen war. –
Durch diese Erzählung neugierig gemacht, beschloß der Berichterstatter,
den merkwürdigen Mann näher kennen zu lernen und berichtet
darüber:“

„Anfangs lehnte Scheik Beschir mit aller Bestimmtheit meine
Bitte ab, mir einige seiner Zauberkräfte zu zeigen, von denen ich
so viel gehört, und erklärte, er habe es sich zur Regel gemacht,
nichts mehr mit der unsichtbaren Welt zu schaffen zu haben, außer
etwa um Heilungen zu bewirken. Nachdem wir aber genauer mit
einander bekannt geworden waren, willigte er eines Tages ein,
mir eines seiner Kunststücke zu zeigen ... Er nahm einen gewöhnlichen
Wasserkrug, murmelte gewisse Beschwörungsformeln in denselben
hinein und übergab ihn zwei Personen, die aufs Geradewohl
unter den Anwesenden ausgewählt wurden, und die einander gegenüber
saßen. Eine Zeit lang rührte sich der Krug nicht, während
der Scheik sehr rasch hintereinander, wie es mir vorkam, Verse aus
dem Koran sprach und dazu den Takt mit der rechten Hand in die
linke schlug. Der Krug blieb noch immer unbeweglich und der
Scheik wiederholte seine Verse so ungestüm und schien wegen des
Erfolges so aufgeregt zu sein, daß trotz dem kalten Winde, der in
das Zimmer blies, in welchem wir saßen, der Schweiß ihm über
das Gesicht und den Bart strömte. Endlich begann der Krug sich
zu bewegen, anfangs langsam, dann schneller, bis er ziemlich rasch
drei- bis viermal herumging. Der Scheik wies triumphirend darauf
hin und stellte sein Gemurmel ein, worauf der Krug stehen
blieb. Nach einer Pause von etwa einer Minute begann der Scheik
seine Beschwörungen von Neuem und wunderbarer Weise drehte
sich der Krug ebenfalls sofort wieder. Endlich hörte er auf, nahm
den Krug aus den Händen derer, die ihn gehabt hatten und hielt
ihn einen Augenblick an mein Ohr, so daß ich deutlich ein singendes
Geräusch darin hörte, wie von kochendem Wasser. Darauf goß er
das Wasser sorgsam aus, murmelte wieder etwas in den Krug
hinein und gab ihn den Dienern, damit sie ihn wieder mit Wasser
füllten und an den Ort stellten, wo er vorher gestanden hatte, für
den Fall, daß Jemand zu trinken wünsche. Ich hätte vorausschicken
sollen, daß der Krug einer der gewöhnlichen war, wie man
sie in Syrien hat und mit mehreren andern an der Thür stand.
Als die Vorstellung zu Ende war, sank der Scheik ganz erschöpft
auf den Divan und erklärte, es sei das letzte Mal, daß er sich
solcher Anstrengung aussetze und Zauberkünste verrichte, außer wenn
es einen Kranken gesund machen könne.“

„Der Scheik, berichtet der Engländer, bereitet sich zu den Heilungen
durch längere Fasten vor, die, wie er sagte, nothwendig seien,
um die Macht über die Geister zu erlangen, die er dabei brauche.
Er ist wohlhabend, nimmt keine Belohnung an; will seine Kunst,
die aus der Pharaonenzeit stamme, von einem alten Marokkaner
erlernt haben; sie könne nicht für Geld erlangt werden; es lebten
jetzt nicht fünfzig Personen in der Welt, welche die wahre Kenntniß
davon besäßen; er selbst sei noch ein Anfänger, da er die erforderlichen
strengen Fasten nie ohne Nachtheil für seine Gesundheit
habe halten können.“

So weit der Engländer.

Oberstlieutenant T. G. Fraser berichtet folgende Erzählung
einer Generalin W. in seinem Werke: „Sport and Military life
in Western India“ –, übrigens ein Buch, in welchem man nicht
leichtgläubige Voreingenommenheit für die übersinnliche Erklärung
von Thatsachen vermuten wird. Die Dame beschreibt Fraser als
„untadelhaft in Genauigkeit und Aufrichtigkeit, furchtlos und starksinnig,
auch so wenig unter dem Einflusse krankhafter oder abergläubischer
Einbildung stehend, wie nur irgend Jemand, den er kenne.“
Von Fraser selbst aber sagt u. a. Oberst Malteser C. B. J., daß
er „der offenste und zuverlässigste Mann sei, mit dem er je das
Glück gehabt habe, in Berührung zu kommen.“ Fraser giebt die Erzählung
der Generalin folgendermaßen wieder:

„An einem schwülen Aprilabende stand ich an der Eingangspforte
unseres Grundstücks, als ein Birudge, ein Hindubüßer von
mittleren Jahren, mit Asche bedeckt, auf der Straße daher kam
und an mir vorüberging. Dabei sah er mich einen Augenblick
eindringend an, ohne jedoch stehen zu bleiben oder mir zu zeigen,
daß er mich kenne. Als er einige Schritte weiter gegangen war,
wandte er sich um und sagte zu mir: Im Namen Gottes, es ist
mir gegeben, Dir zu sagen, was Dein Schicksal sein wird. – Ich
rief eine in der Nähe stehende Ordonanz herbei und befahl ihr,
dem Manne eine Rupie zu geben. – Nein, sagte der Mann, ich
bitte um nichts; aber Dein Schicksal steht für mich auf Deiner
Stirn geschrieben, und ich will es Dir, wenn Du es wünscht, enthüllen.
– Ich vermuthe, erwiderte ich, Du gewinnst Deinen
Unterhalt damit. – Ich kann dies, sagte er dagegen, nur für
wenige Personen, Du aber bist eine derselben. – Wirklich? Nun
dann laß einmal hören! Sag mir, wer ich bin; wenn Du aber
etwas unrichtiges sagst, werde ich Dich bestrafen lassen. – Du
bist die Frau des General Sahib, Du hast einen Sohn und eine
Tochter! – Ich hatte, warf ich ein, aber ich habe ersteren verloren. –
Nein, erwiderte er, es ist wie ich sage. – Nun fahre
nur fort. – Du wirst sehr bald das Land verlassen und in Deine
Heimath zurückkehren. (Mein Mann hatte indessen sehr häufig erklärt,
niemals wieder Indien verlassen zu wollen.) – Nun, wann
soll denn das vor sich gehen? – Sehr bald! – Werden wir
denn unversehrt daheim ankommen? – Du wirst; aber vierzehn
Tage, nachdem Ihr von hier abreist, wird er in Gott ruhen! –
Bis dahin hatte ich ihm gleichgültig zugehört, jetzt aber fuhr ich
erbost und geängstigt auf: Was sagst Du, Elender? – Nicht ich
rede, hohe Frau, nur Dein Schicksal redet. In 18 Tagen wirst
Du an Bord sein, und wirst Alles hier verkauft haben bis auf ein
einziges Pferd. – Hier, rief ich, ist der Stall; komm und zeige
mir das Pferd, von dem Du meinst, daß wir es nicht verkaufen
werden. – Er ließ seine Augen schnell an der Reihe der Pferde
entlang gleiten, und zeigte sofort auf einen Grauschimmel: das da!
(Mein Mann hatte mir dieses Pferd zwei Jahre vorher zum Geburtstage
geschenkt.) – Nun, sagte ich, wenn Du doch so viel weißt,
sage mir doch, ob ich sicher im Hause anlangen und mein Kind
sehen werde? – Ja, Du wirst Deinen Sohn sehen, wenn Du von
hier abreisest, aber wirst ihn nicht mehr sprechen; er wird Dir mit
einem Tuche von ferne zuwinken. Du wirst in Europa anlangen
und dort eine Zeit bleiben, aber Geldschwierigkeiten werden Dich
zwingen, hierher zurückzukehren; danach jedoch wirst Du wieder
heimkehren und nach einiger Zeit wirst Du das Geld erhalten und
glücklich sein.“


„Bis diesen Augenblick ist All und Jedes eingetroffen, genau
wie es jener Mann vorhergesagt. Noch an demselben Abend beim
Thee sagte plötzlich der General, der so oft seinen Entschluß geäußert
hatte, nur in Indien leben und sterben zu wollen: ‚Was
würdest Du zu einer Tour nach England sagen? Ich sprach mit
F. und er hat mir einen Platz an Bord der *** gesichert, wenn
wir zum *** bereit sind; ich habe Lust dazu.‘“

„Ich war so überrascht, daß mir fast die Tasse aus der Hand
fiel. Ich starrte meinen Mann an, aber es war nur zu wahr.
Noch im Laufe desselben Monats waren die erforderlichen Einrichtungen
getroffen, Alles wurde verkauft bis auf den arabischen
Grauschimmel, der, da er ein Geburtstagsgeschenk war, an ***
gegeben wurde. Wir schifften uns bei vollständiger Gesundheit ein,
und als wir eben auf der Höhe des Leuchtthurmes waren, sahen
wir in der Ferne ein Boot, das sich vergeblich bemühte, uns einzuholen.
Mit dem Fernglas konnten wir in demselben einen Europäer
bemerken, der mit einem Taschentuch winkte; nachher stellte
sich heraus, daß dies mein Sohn gewesen, dessen Tod uns zwei
Monate vorher aus den oberen Provinzen berichtet worden war.
Hätte ich ihn damals erkennen können, so wäre ich dadurch gewissermaßen
auf das, was folgte, vorbereitet worden. Zehn Tage später fiel
der General auf dem Deck nieder, wurde in seine Cabine getragen
und starb am vierzehnten Tage nach unserer Abreise, wie der Fakir
es richtig vorhergesagt hatte. Ich kam übrigens wohlbehalten
daheim an und es muß sich zeigen, ob sich auch der Rest seiner
Prophezeiungen erfüllen wird. Jedenfalls sehen Sie, daß ich wieder
nach Indien zurückgekehrt bin, um meine Geldangelegenheiten und
das Testament des Generals zu ordnen, denn F. wollte mir kein
Geld weiter auszahlen.“

Oberst Fraser fügt hinzu: „So weit die Geschichte; sie redet
für sich selbst. Bald nachher hörte ich, daß meine verehrte Freundin,
die Generalin, wieder nach England abgereist ist.“ – –

Je tiefer man in das occultistische Gebiet, auf dem sich heute
eine höchst bedeutende wissenschaftliche Neugestaltung zu vollziehen
im Begriff ist, vordringt, auf desto mehr Thatsachen, wiederholen
wir, stößt man, die bisher vereinzelt, als unglaublich erschienen
sind, deren vergleichende Zusammenstellung jedoch zur Anerkennung
ihrer Wirklichkeit führt, wenn auch die Wissenschaft dabei noch vor
ungelösten Rätseln steht. Wir fahren mit den Belegen dazu fort.

Was die wandelnden Krüge betrifft, welche bei den Drusen
im Libanon Wasser herbeischleppen und ausgießen, so erinnern sie
auffallend an Berichte der Alten[273] von laufenden Dreifüßen, von
Bildsäulen, welche sich automatisch bewegen und an den Höfen der
indischen Fürsten bei der Tafel aufwarten. Das Bewirken von
Ortsveränderungen lebloser Gegenstände ohne Berührung und aus
der Ferne bei Sitzungen mit Medien ist durch zahlreiche Experimente
aus letzter Zeit eine so unzweifelhafte Thatsache geworden,
daß selbst Vertreter der exakten Wissenschaften, wie Wallace, Crookes
und neuerdings Paul Gibier, de Rochas und viele andere dieselbe
anerkannt haben, obgleich ihnen, wie allen unbefangenen
Forschern dabei zugestoßen ist, was der berühmte Foucault Jahrzehnte
vorher prophetisch gesagt hatte: „Le jour, où l'on ferait
bouger un fétude de paille sons la seule action de ma volonté,
j'en serais épouvanté.“ Die ungläubigsten Beobachter
haben bei solchen Sitzungen sehr oft gesehen, wie ohne Berührung
Stühle herbeihumpelten, Bücher und Instrumente durch die Luft
flogen und Tische sich fußhoch über den Boden erhoben; Thatsachen,
die zu derselben Kategorie gehören, wie die durch Berichte
von russischen und deutschen Reisenden bekannten ebenso unzweifelhaften
fliegenden Tische der Schamanen.

Es ließen sich aus Hindostan, Tibet und China noch eine
Reihe ähnlicher, genugsam beglaubigter Vorkommnisse anführen;
wir übergehen sie und geben dafür aus neuester Zeit eine Mitteilung
von Horace Pelletier, einem Schüler des Obersten de Rochas,
welcher mit drei Sensitiven (magnetisch Begabten) occultistische
Experimente vornimmt, die ihn zu höchst interessanten Ergebnissen
geführt haben.

„Sie wissen“, schreibt er an den Direktor der l'Initation, „daß
dank der psychischen Kraft, welche aus dem Körper meiner Sensitiven
ausgeht, leblose Gegenstände aus der Ferne und ohne jede
Berührung bewegt werden und ihre Stelle verlassen. Diese Gegenstände
bleiben nicht bei der bloßen Ortsveränderung, sie drehen
sich, Kreise beschreibend, um sich selbst, laufen von einem Ende der
Tischplatte bis zur andern, kehren selbst zu ihrem Ausgangspunkte
zurück, um von neuem mit erstaunlicher Schnelligkeit wieder davon
auszugehen; manchmal schnellen sie in die Höhe, springen über den
Tischrand und fallen zur Erde.“

„Oft gehorchen sie dem Worte; ja sie gehorchen wirklich;
wenn man ihnen befiehlt. Bei allen meinen Sitzungen wiederholt
sich diese merkwürdige Thatsache mehrmals, als wenn das Fluidum,
welches ihnen die Bewegung mittheilt, mit Verstand begabt wäre.“

„Ich stelle zwei Korkstöpsel mitten auf die Tischplatte, 1½–2
Zoll von einander entfernt, und ich sage zu ihnen: Küßt euch!
Sofort drücken sie sich aneinander, nachdem jeder die Hälfte des
Zwischenraumes zurückgelegt hat. Nun befehle ich ihnen sich zu
trennen, und jeder seines Weges zu gehen. Sie gehorchen pünktlich,
trennen sich und, indem jeder eine entgegengesetzte Richtung einschlägt,
bewegt er sich bis an den Rand der Tischplatte. – Ich
befehle ihnen sich zu vereinigen; sie kehren zu einander zurück und
von Neuem drückt der eine sich an den andern. – Hierauf sage
ich zu dem einen: Nimm einen Anlauf und springe! Sofort läuft
der treue Korkstöpsel, meinem Befehl gehorchend, an den Rand der
Tischplatte; aber zuweilen hat er die Entfernung schlecht bemessen
und bleibt am Rand stehen. Ich wiederhole meinen Befehl, und
er kehrt zu seinem Ausgangspunkt zurück, aber besser berechnend,
läuft er mit großer Schnelligkeit, springt wie eine Gemse über den
Rand und fällt zu Boden. Ich weiß wohl, daß ich da sonderbare,
unerhörte, unglaubliche Dinge erzählte, aber ich übertreibe nichts,
ich behaupte nur, was genau wahr ist. Auch habe ich hierfür
Zeugen. Bemerken will ich noch, daß meine Sensitiven, während
die Dinge vor sich gingen, sich drei Fuß vom Tischchen entfernt
befanden und meistens, gelangweilt durch diese von mir unablässig
wiederholten Experimente, wenig darauf achteten, plauderten und
lachten, ohne sich um das Ergebniß zu kümmern.“

Der Umstand, daß die vorgehend geschilderten Experimente
mit ganz gewöhnlichen Krügen, Stöpseln u. dergl. gemacht wurden,
kann dieselben weder lächerlich machen, noch deren Bedeutsamkeit
für die Erkenntnis der ihnen zu Grunde liegenden, zum Teil noch
unbekannten Naturgesetze im mindesten schmälern.


Ich wende mich jetzt zu den Berichten über die Fakire Jacolliots,
deren Künste wie die oben erwähnten auf uralten Traditionen beruhen
und ähnlich schon im alten Indien geübt wurden, wie wir
bei Apollonius von Tyana sehen werden. Ich referiere nach Perty[274],
dessen Darstellung in weiteren Kreisen wenig bekannt wurde:

Die Urgeschichte gerade derjenigen alten Völker, welche am
meisten auf die klassische und moderne Kultur Einfluß übten, wurde
am spätesten, hauptsächlich erst in diesem Jahrhundert aufgeschlossen.
Es sind die Indier und die noch älteren Ägypter, Völker mit wesentlich
hierarchischen Verfassungen einer mächtigen Priesterschaft, ausgebildeter
Geheimlehre, bis ins kleinste geordnetem Ritus und Ceremoniell,
deren Sitten, Künste, Meinungen, Philosophie mächtig auf
die Perser, Araber, Griechen eingewirkt haben, deren Religionsbegriffe
z. B. auch in andern Glaubenslehren, die christliche nicht
ausgeschlossen, eingedrungen sind. An die Geister der Vorfahren
scheinen schon die Arier in ihren Ursitzen geglaubt zu haben, bei
den Indiern wurde dieser Glaube im „Buche der Pitris“ zu einem
System ausgebildet. Diese und andere indische Verhältnisse wurden
wieder in den letzten Jahren durch den Franzosen Herrn Louis
Jacolliot untersucht, der in Pondichery wohnhaft, von hier aus
Indien durchstreifte, und Forschungen über seine Geschichte, seine
Altertümer und Religion anstellte. Der Teil derselben, welcher die
Leser näher interessieren dürfte, führt den Titel: Le spiritisme
dans le monde, l'Initiation et les scienses occultes dans l'Inde
(Paris 1875) und enthält, sich hauptsächlich auf das Buch der
Pitris (Geister) stützend, unter anderem selbstbeobachtete Produktionen
der Fakirs, welche mit den spiritualistischen des Abendlandes
große Ähnlichkeit haben.

Zum Verkehr mit den Geistern können nur die Eingeweihten,
von den Fakirs an, gelangen. Nur durch schwere, lang fortgesetzte
Büßungen kommt man zu den oberen Stufen, deren höchste, der
Yogi, unermeßlich hoch über den gewöhnlichen Menschen steht. Die
Yogis bilden den Rat der Alten, enthalten sich des geschlechtlichen
Verkehrs, und so erhaben ist ihr Zustand und Verdienst, daß gewöhnliche
Menschen ihn in Tausenden von Generationen und
Seelenwanderungen nicht erreichen könnten. Das siebenknotige
Bambusstäbchen, welches schon die Fakirs immer führen, findet man
auch bei den oberen Stufen, und es wird feierlich durch den Oberpriester
zugestellt; die sieben Knoten stellen die sieben Stufen der
Anrufung und der äußeren Manifestationen vor. Der oberste
Priester führt den Namen Brahmatma. Wenn der Guru (Oberpriester)
seinen Unterricht vor den Schülern beginnt, die gläubig
und verehrend zu seinen Füßen sitzen, so spricht er zu ihnen: Hört!
Während der elende Sudra (die unterste Kaste) sich dem Hunde
gleich auf sein Lager wirft, der Vaysia die Reichtümer der Erde
anzuhäufen denkt, der Tschatrya (Fürst, Krieger) im Frauengemach
schläft, ermüdet aber nie gesättigt vom Vergnügen, so ist es jetzt
für die Gerechten, die nicht von der unreinen Körperhülle sich wollen
beherrschen lassen, Zeit, die Wissenschaft zu studieren.

Die Eingeweihten gelangen zu der ihnen zugeschriebenen Macht
durch ein langes Leben der strengsten Askese und zwar zu den
verschiedenen Graden ihrer Macht. Zu einer ersten Klasse gehören
die Grihastas, die ihre Familien nicht verlassen und die Vermittelung
zwischen den Tempeln und dem Volk herstellen, keine magischen
Phänomene hervorbringen können, sondern nur die Seelen der
Vorfahren, und zwar nur in ihrem Stammbaum anrufen dürfen,
um von ihnen Eingebungen zu erhalten; dann die Purohitas, welche,
bereits den Tempeln zugeteilt, die gewöhnlichen Priesterfunktionen
versehen, bei den Geburten, Ehen, Bestattungen thätig sind, die
Familiengeister anrufen, die Horoskope stellen, die Dämonen vertreiben;
endlich die Fakirs, die Almosensammler der Tempel, zugleich
die Zauberer, welche willkürlich die auffallendsten und unsern
sogenannten Naturgesetzen am meisten widersprechenden Wirkungen
hervorbringen und zwar mit Hilfe der Pitris, Geister der Vorfahren,
zu deren Herbeirufung nach brahmanischer Behauptung sie
ermächtigt sind. Für die Eingeweihten der zweiten Klasse, der
Sanyassis, und der dritten, der Nirvanys und Yogis ist die Macht
ihrem Wesen nach gleich und nur dem Grade nach verschieden.
Sie bringen ihre Manifestationen nur im Innern der Tempel,
äußerst selten bei sehr vornehmen Personen oder bei seltenen öffentlichen
Festen hervor, glauben, daß die sichtbare und unsichtbare
Welt ihrem Willen unterworfen sei, daß sie den Elementen gebieten,
ihren Körper verlassen und wieder in denselben zurückkehren
können; ihre orientalische Phantasie kennt keine Schranke und kein
Hindernis, und sie werden in Indien gleichsam für Götter gehalten.
Man sieht, daß daselbst eine durchgeführte priesterliche Organisation
besteht und es wird behauptet, daß in den Krypten der Pagoden
die Eingeweihten viele Jahre hindurch einer strengen Disziplin
unterworfen werden, welche ihren Organismus physiologisch umstimmt
und das reine Fluidum in ihnen vermehrt, welches, Akasa
genannt, das Vehikel aller magischen Wirkungen ist. Es war Herrn
Jacolliot nicht möglich, über diese verborgenen Vorgänge sich zu
unterrichten, und er kann daher nur über die Fakirs Mitteilungen
machen. Sogar die Gebets- und Evokationsformeln der höheren
Grade wurden nie aufgeschrieben, sondern nur mündlich mitgeteilt,
und das „Buch der Pitris“ schweigt hierüber.

Nach brahmanischer Lehre ist jener Akasa, das reine Lebensfluidum
– etwa unser Äther – durch die ganze Natur verbreitet
und setzt alle belebten und unbelebten, alle sichtbaren und unsichtbaren
Wesen miteinander in Verbindung; Elektrizität, Wärme,
alle Naturkräfte kommen nur durch den Akasa zur Wirksamkeit.
Wer eine größere Quantität desselben besitzt, erlangt Macht über
diejenigen, welche davon weniger haben, und über die leblosen
Wesen. Selbst die Geister, welche ihre Macht zum Dienst der
Menschen anwenden, die imstande sind, sie herbeizurufen, fühlen die
allgemeine Verbindung, welche der Akasa unter den Weltdingen
herstellt. Für gewisse Brahmanen ist der Akasa das wirkende
Prinzip der Weltseele und der Beherrscher aller Seelen, die in
inniger Gemeinschaft stehen würden, träte nicht die grobkörperliche
Materie bis auf einen gewissen Grad hindernd dazwischen; je mehr
von dieser eine Seele sich durch ein beschauliches Wesen frei macht,
desto inniger fühlt sie die allgemeine Strömung, welche die sichtbare
und unsichtbare Welt durchzieht.

Allgemein bekannt ist die außerordentliche Geschicklichkeit der
indischen Fakirs, die man gewöhnlich als Zauberer oder Jongleurs
bezeichnet und welchen alle asiatischen Völker eine übernatürliche
Kraft zuschreiben. Viele glauben zwar, daß unsere geschicktesten
Taschenspieler das Gleiche zu vollbringen vermögen, es bestehen
aber zwischen beiden die wesentlichsten Unterschiede, denn der Fakir
giebt nie Vorstellungen vor größeren Gesellschaften, sondern nur
im Innern von Privatwohnungen, hat nie einen Helfer, ist immer
ganz unbekleidet mit Ausnahme eines handgroßen, die Geschlechtsteile
bedeckenden Lappens, weiß nichts von den tausend Geräten
und Apparaten, den Bechern, Büchsen mit doppeltem Boden, Zaubersäcken,
präparierten Tischen, eigens eingerichteten Localitäten unserer
Taschenspieler. Der Fakir hat gar nichts als ein Bambusstäbchen,
dick wie ein Federhalter, mit sieben Knoten in der rechten Hand
und ein Pfeifchen von etwa drei Zoll Länge, an einer seiner Haarflechten
befestigt, weil er, als ganz unbekleidet, keine Tasche hat,
um es darin aufzubewahren. Er operiert, wie man will, sitzend
oder aufrecht, auf der Rohrmatte des Salons, auf dem Marmor-,
Granit- oder Mörtelboden der Veranda, auf der nackten Erde des
Gartens. Hat er zur Hervorrufung lebensmagnetischer und somnambulistischer
Zustände eine Person nötig, so nimmt er den nächsten
Domestiken dazu, den man ihm bezeichnet, gleichviel ob Indier oder
Europäer; bedarf er ein Musikinstrument, Rohr, Papier, Bleistift,
so ersucht er darum. Zugleich wiederholt er seine Darstellung, so
oft man es verlangt, um sie kontrollieren zu können, und verlangt
niemals eine Bezahlung, sondern nimmt das Almosen an, das man
ihm für seinen Tempel giebt; alle Fakire der verschiedenen indischen
Länder beobachten diese Vorschriften. Glaubt man in der That,
fragt Jacolliot, daß unsere Taschenspieler unter diesen Bedingungen
etwas leisten könnten?

Derselbe, seit vielen Jahren in Indien, kannte die Phänomene
des amerikanischen und europäischen Spiritualismus nicht, hatte in
Europa nie einen Tisch sich bewegen sehen, der „übertriebene Glaube
an die Unsichtbaren“ erinnerte ihn so sehr an die Ekstasen und
Mysterien des Katholicismus, daß er, ein eingefleischter Rationalist,
welcher noch jetzt zu sein er behauptet, sich nicht entschließen konnte,
bei den Vorgängen in einem Cirkel zugegen zu sein. Die indischen
Fakirs, von ihm einfach für Taschenspieler gehalten, hat er immer
abgewiesen, hörte aber fortwährend von ihrer wunderbaren Geschicklichkeit
sprechen. Als nun in Pondichery einst gegen den Mittag
durch den Dobaschy, Kammerdiener, wieder ein Fakir bei ihm gemeldet
wurde, entschloß er sich doch, ihn zu empfangen, was in
einer der inneren Verandas seines Hauses geschah, wo ihn der Fakir,
auf den Marmorplatten des Fußbodens kauernd, erwartete. Jacolliot
war betroffen über seine Magerkeit, sein fleischloses Gesicht und die
halberloschenen Augen erinnerten ihn an die graublauen Augen der
Haie des großen Oceans. Der Fakir erhob sich langsam, verneigte sich
mit an die Stirne gelegten Händen und murmelte: Ehrerbietigen
Gruß, Herr! Ich bin Salvanidin-Odéar, Sohn des Canagareyen-Odéar.
Der unsterbliche Wischnu beschütze deine Tage! – Sei
gegrüßt Salvanidin-Odéar, Sohn des Canagareyen-Odéar, könntest
du sterben am heiligen Ufer des Tucangy, und möge diese Transformation
deine letzte sein! erwiderte Jacolliot. – Der Guru der
Pagode hat mir diesen Morgen gesagt: geh auf geradewohl Ähren
lesen längs den Reisfeldern, und Ganesa, der Schutzgott der Wanderer,
hat mich zu Dir geführt. – Sei willkommen! – Was
wünschest Du von mir? – Man behauptet, Du könntest leblose
Körper bewegen, ohne sie zu berühren; ich möchte gerne dieses
Wunder dich vollbringen sehen. – Salvanidin-Odéar hat diese
Macht nicht; er ruft seine Geister an, die ihm ihren Beistand gewähren.
– Nun wohl, Salvanidin-Odéar, rufe die Geister und
zeige mir ihre Macht! – Gleich nach diesen Worten kauerte der
Fakir sich wieder auf dem Boden nieder, stellte sein Stäbchen mit
den sieben Knoten zwischen seine gekreuzten Beine und bat mich
nun, ihm sieben kleine irdene Töpfe mit Erde, sieben dünne Holzstäbchen
von je zwei Ellen Länge und sieben beliebige Blätter
bringen zu lassen. Dann ließ er die gebrachten Gegenstände, ohne
sie selbst zu berühren, durch den Dobaschy etwa zwei Meter von
seinen ausgestreckten Armen in eine Linie legen; hierauf mußte der
Diener in jeden Topf eines von den Holzstäbchen stecken und über
jedes ein in der Mitte durchbohrtes Blatt stülpen, das am Stäbchen
hinuntergleitend, den Topf wie einen Deckel bedeckte. Hierauf
hob der Fakir die geschlossenen Hände über seinen Kopf und sprach
in tamulischer Sprache folgende Anrufung: Mögen alle Mächte,
die über das geistige Prinzip des Lebens und über das Prinzip
der Materie wachen, mich gegen den Zorn der bösen Geister beschützen,
und der unsterbliche Geist Mahatatritandi, der drei Formen
hat, mich nicht der Rache Yamas überliefern! – Dann streckte er
die Hände gegen die Töpfe und blieb unbeweglich wie in Ekstase, nur
von Zeit zu Zeit seine Lippen bewegend, als wenn er innerlich spräche.


Plötzlich schien es Jacolliot, als wenn ein leichter Wind seine
eigenen Haare bewege und über sein Gesicht streiche wie der tropische
Abendwind nach Untergang der Sonne, und doch bewegten
sich die Vorhänge zwischen den Säulen der Veranda nicht; die
gleiche Empfindung wiederholte sich mehrmals nach einander. Es
war etwa eine Viertelstunde verflossen, wo der Fakir seine Stellung
nicht verändert hatte; da stiegen langsam die Feigenblätter an den
Holzstäben empor und ließen sich wieder herab, und der Beobachter,
näher tretend und gar keine Verbindung zwischen dem Fakir und
ihnen findend, fühlte eine gewisse Aufregung; die Blätter unterbrachen
ihr Auf- und Absteigen nicht, obschon er mehrmals zwischen
den Töpfen und dem Fakir durchging. Jacolliot nahm dann, was
ihm unbedenklich zugestanden wurde, die Blätter von den Stäben
und diese aus den Töpfen und leerte die ganze Erde auf dem
Fußboden aus. Hierauf klingelte Jacolliot dem Koch, ließ sich aus
der Küche sieben Fußgläser, aus dem Garten Erde und neue Blätter
bringen, teilte selbst ein Bambusrohr in sieben Stücke, die er in
die Gläser steckte, über welche er die durchbohrten Blätter stülpte
und fragte nun den etwa vier Meter entfernten Fakir, der regungslos
dem Allen zugesehen hatte, ob er glaube, daß seine Geister
auch jetzt noch wirken könnten. Der Hindu antwortete nicht, sondern
streckte nur wie zuvor seine Hände gegen die Gläser aus, und es
dauerte keine fünf Minuten, als das Auf- und Absteigen der Blätter
von neuem begann. Jacolliot fragte hierauf den Fakir, ob denn
die Töpfe und Erde für die Hervorbringung des Phänomens notwendig
seien, und als dieser die Frage verneinte, ließ Jacolliot
sieben Löcher in ein Brett bohren und steckte in diese die Bambusstücke.
Nach kurzer Zeit folgte die Erscheinung mit gleicher Regelmäßigkeit
und zwar zwei Stunden hindurch nach vielfach geänderten
Versuchen in immer gleicher Weise, so daß Jacolliot sich fragen
wollte, ob er nicht selbst unter einer starken magischen Einwirkung
stehe. Da sprach der Fakir: Hast Du von den Unsichtbaren nichts
zu verlangen, ehe ich mich von ihnen trenne? Jacolliot hatte gehört,
daß die europäischen Medien sich für ihre angebliche Unterhaltung
mit den Geistern eines Alphabets bedienen, teilte dies dem
Hindu mit und fragte, ob man nicht durch ähnliche Mittel eine
Verbindung mit jenen herstellen könnte. Wörtlich antwortete der
Fakir: Frage, was Du wünschest. Haben die Geister Dir nichts zu
sagen, so werden die Blätter unbeweglich bleiben; haben sie, welche
die Blätter bewegen, Dir ihre Gedanken mitzuteilen, so werden
die Blätter an den Stäbchen emporsteigen. Jacolliot zeichnete
eiligst das Alphabet auf ein Blatt Papier, da fiel ihm noch ein
anderes Mittel ein. Er besaß kupferne Buchstaben und Zahlen
auf Zinkplatten gelötet, die er brauchte, seinen Namen und eine
Ordnungsnummer auf seine Bücher zu prägen, und warf diese
nun alle unter einander in einen kleinen Sack, um eine nach der
andern herauszunehmen. Der Fakir hatte seine Anrufungsstellung
angenommen, Jacolliot dachte an einen vor fast zwanzig Jahren
verstorbenen Freund und nahm nun eine Zinkplatte nach der andern
heraus, immer die Buchstaben und Zahlen und zugleich die Blätter
beobachtend. Vierzehn von jenen waren schon herausgenommen,
als beim Buchstaben A die Blätter schnell bis zum Gipfel der
Stäbchen emporstiegen, dann herunterfielen und unbeweglich auf
dem Brett liegen blieben, in welchem die Stäbchen steckten. Jacolliot
fühlte sich bewegt, denn A war der erste Buchstabe des
Namens jenes Verstorbenen. Als der Sack leer war, wurde er
wieder mit den Typen gefüllt, und nach und nach, Buchstaben für
Buchstaben, erhielt der Beobachter den Satz:

Albain Brunier, mort à Bourg-en-Bresse, 3. Janvier 1856.

Es flimmerte vor seinen Augen, als er dieses Resultat vor
sich sah, und er mußte, unfähig, die Beobachtungen diesen Tag
länger fortzusetzen, den Fakir für den nächsten Tag zu sich laden.

Nachdem er einen Teil der Nacht über diese Dinge nachgedacht,
dann in der folgenden Sitzung die Phänomene des vorigen
Tages in gleicher Art hatte wiederholen lassen, bat Jacolliot den
Fakir, noch einmal anzufangen, richtete aber sein Verhalten nach
einer von ihm gemachten Voraussetzung ein. Er änderte nämlich
im Geiste die Buchstaben jener Phrase, wie er meinte, beibehaltend,
die Stellung derselben und erhielt so durch dieselbe Prozedur wie
am vorigen Tage die Namen:

Halbin Pruniet, mort à Bourg-en-Bresse, 3. Janvier 1856.

Jacolliot wollte auch den Namen der Stadt und den Todestag
ändern, gelangte aber nicht dazu, sondern erhielt wieder:

mort à Bourg-en-Bresse, 3. Janvier 1856.


Vierzehn Tage nacheinander ließ Jacolliot den Fakir kommen,
welcher die größte Hingebung bewies, und veränderte fortwährend
seine Versuche, bald erhielt er Änderungen in den Buchstaben jenes
Namens, die denselben ganz unkenntlich machten, bald Modifikationen
des Tages, Monats und Jahres des Todes, nie aber eine Änderung
im Namen der Stadt, woraus er, immer von der Voraussetzung
einer natürlichen Kraft ausgehend, die den Fakir und die Blätter
in Verbindung setze, schloß, daß er vielleicht sein Wissen der wahren
Orthographie vielleicht nicht bei allen Worten genügend isoliren
könne. Er wiederholte dann noch öfter zu verschiedenen Zeiten
mit verschiedenen Subjekten die Versuche, ohne zu einem andern
Resultat zu gelangen. Während einesteils die materiellen Phänomene
sich sozusagen konstant reproduzierten, wechselte ebenso konstant
die Verschiedenheit in Übertragung der Gedanken, und zwar von
ihm gewollte oder ganz gegen seinen Willen eingetretene Verschiedenheit.

In der letzten Sitzung mit dem Fakir machte dieser mit einer
gewöhnlichen Pfauenfeder die leere Schale einer Wage sinken,
während die andere mit 80 Kilos belastet war; auf einfache Auflegung
seiner Hände flog ein Blumenkranz in die Luft; man hörte
in dieser unbestimmte Töne, und eine ätherische Hand schrieb in
der Luft leuchtende Zeichen, Phänomene, die Jacolliot damals für
reine Phantasmagorie hielt und von denen später noch die Rede
sein wird. Die erwähnten materiellen Phänomene ließen auch bei
der strengsten Untersuchung keinerlei Betrug entdecken, hinsichtlich
der psychologischen hat er nichts ganz Festes und Unveränderliches
erhalten und neigt sich mit Ausschluß aller natürlichen Einwirkung
zu der Ansicht, daß die Phänomene auf einer „fluidischen Gemeinschaft“
zwischen ihm und dem Operateur beruhen. Seine richterlichen
Funktionen einerseits und dann die Studien über das alte
Indien gestatteten ihm nicht die Fortsetzung dieser Untersuchungen,
doch zeichnete er Alles auf, was sich auf die Lehre von den Pitris
und den Geisterglauben bezog, ebenso was ihm über die materiellen
Wirkungen des Fakirs kund wurde, in der Absicht, das über diese
fremdartigen Gegenstände Gefundene später bekannt zu machen, wobei
er sich jedoch bloß als Historiker verhalten wollte, da er nach seiner
Aussage zu keiner wissenschaftlichen Ansicht hierüber kommen konnte.


Jacolliot glaubt jedoch, daß in der Natur und im Menschen,
der in der Welt doch nur ein Atom ist, unermeßliche Kräfte liegen,
deren Gesetze man jetzt noch nicht kennt, aber sie entdecken wird,
und daß die Zukunft Dinge als Wirklichkeiten erweisen wird, die
man jetzt für Träumereien hält, und Phänomene sehen wird, die
man jetzt nicht einmal ahnen kann. Man könnte vielleicht einwenden,
die Indier hätten seit tausenden von Jahren nicht vermocht,
die Gesetze jener Phänomene festzustellen und man solle seine
Zeit damit nicht weiter verlieren. Aber bei den Brahmanen, die
alles unter den religiösen Glauben gebeugt haben, giebt es eben
wegen des Glaubens weder Erfahrung noch wissenschaftliche Prüfung,
und was hat, fragt Jacolliot, das Mittelalter, das seine Grundsätze
aus dem Text der Bibel holte, von Wissenschaft zu Tag befördert?
Man hat in den Pagoden die Dampfkraft gekannt und
durch sie Vasen zersprengen lassen, man hat auch einige Äußerungen
der Elektrizität beobachtet, ist aber weder zu Eisenbahnen, noch zu
Telegraphen gekommen, die freilich auch bei uns von sehr gelehrten
Gesellschaften als Schwindel behauptet worden waren. Das,
was er in Indien sah, bringt Jacolliot schließlich zum Ausspruch,
daß im Menschen eine spezifische Kraft vorhanden sein müsse, die
unter einer unbekannten, oft intellektuellen Leitung wirkt, eine Kraft,
deren Gesetze durch vorurteilsfreie Männer studiert werden sollten.
Und ist es am Ende nicht die gleiche Kraft, welche, durch Erziehung
und Leitung entwickelt, die Tempelpriester der alten Völker in den
Stand setzte, der Menge durch angebliche Wunder zu imponieren?
Dann wäre manches begründet, was uns in den alten Überlieferungen
geboten wird, und neben abergläubischen Vorstellungen
hätten wir auch reale Wirkung einer natürlichen Kraft vor uns.

Jacolliot hatte den ganzen Abschnitt über diese Gegenstände
1866 in Pondichery geschrieben, und als er das vorliegende Buch
für den Druck vorbereitete, anfänglich die Absicht, ihn ganz zu unterdrücken,
weil er, der sich vorgenommen, nur einfacher Berichterstatter
sein zu wollen, bemerkte, daß er doch Partei für eine nach
seiner Meinung eine natürliche, in Wahrheit jedoch übernatürliche
Wirkungen erzeugende Kraft genommen habe. Da bekam er durch
Gefälligkeit des Dr. Pual den bekannten Artikel von Crookes über
die sogen. psychische Kraft im „Quarterly Journal of Science“
zu lesen, der während seines Aufenthaltes in Indien erschienen
war, und geriet in Erstaunen, als er sah, daß der berühmte englische
Chemiker nach seinen Versuchen die Existenz einer Kraft im
Menschen förmlich behauptete, die er, Jacolliot, mehrere Jahre
früher nur vermutet hatte. Dieses bestimmte ihn, das betreffende
Kapitel so zu lassen, wie es ursprünglich geschrieben worden war
und demgemäß auch seine hier folgenden Erfahrungen mitzuteilen.

Unter dem indischen Himmel mit seiner Glut und Farbenpracht
ist die Gefahr noch größer als bei uns, aus der Sprache nüchterner
und objektiver Erzählung in eine solche zu verfallen, welche Sensation
zu beabsichtigen scheinen könnte. Am 3. Januar 1866 reiste
Jacolliot in einem Dungui, einem landesüblichen Fahrzeug, mit
kleiner Kajüte, von Tschandernagore auf dem Hugly ab und gelangte
14 Tage später nach der heiligen Stadt Benares. Zwei
Eingeborene, nämlich ein Kammerdiener und ein Koch, begleiteten
ihn, ein Bootsführer und sechs Ruderer aus der Fischerkaste
bildeten die Bemannung des Fahrzeuges. Jacolliot schilderte
mit Begeisterung die Pracht der großen Wallfahrtsstadt der Bekenner
der Brahmareligion, in welcher unzählige Pilger aus dem
weiten Indien kommen und gehen, mit ihren Tempeln, den
Minaretstürmen der Mohammedaner, welche über die Massen der
Paläste emporragen, den zahlreichen mächtigen Quadertreppen
(Chabs), welche zum Ganges hinabführen, an dessen gekrümmten
Ufern sich die Stadt in einer Ausdehnung von fast zwei Stunden
hinzieht. Überall lange Arkaden, von Säulen gestützt, hohe Quais,
Terrassen mit Balkonen und dazwischen das üppige Laubwerk der
Baobabs, Tamarinden und Bananenbäume, vielfach mit vielfarbigen
Blütentrauben bedeckt, Gärten voll Blumen in weiten Höfen.
Mohammedanische und indische Baukunst mischen sich wundersam
in der ganz unregelmäßigen Stadt, in welcher die Waren von
Indien und Asien zusammenströmen, in der eine Toleranz ohnegleichen
herrscht, so daß die Moslim und Brahmadiener gemeinsam ihre
Waschungen im heiligen Strome verrichten. Jacolliot hatte in
Tschandernagore einen Mahrattenfürsten kennen gelernt, der sich
nach Benares zurückgezogen hatte und ihm nun ein Quartier in
seinem prachtvollen siebenstöckigen Palast am Strome, links von der
berühmten Moschee Aurengzebs, anwies.


Es ist nicht selten, daß indische Große ihre letzten Jahre in
Benares, zurückgezogen von der Welt, hinbringen, und unter den
Pilgern giebt es solche, welche in kleinen Säcken die nach der
Leichenverbrennung gesammelten Knochenreste der Bagahs oder
reicher Personen mitbringen, welche die Reise bezahlen können, beauftragt,
sie in den heiligen Strom zu werfen; denn die letzte Hoffnung
des Hindu ist, an den Ufern des Ganges zu sterben, oder
seine Reste dahin bringen zu lassen. Diesem Umstand verdankt
Jacolliot die Bekanntschaft vielleicht des außerordentlichsten Fakirs,
den er in Indien getroffen, Covindasamy mit Namen. Er kam
von Trivanderam, nicht weit von Kap Comorin, der Südspitze
Hindostans, mit dem Auftrage, die Leichenreste eines reichen Malabaren,
aus der Kaste der Kaufleute, Commutys, nach Benares
zu bringen. Der Fürst, dessen Familie aus dem Süden stammte,
war gewöhnt, in den Nebengebäuden seines Palastes die Pilger
von Travancor, Maisur, Tandjaor und der alten Mahrattenlande
aufzunehmen und hatte Covindasamy, der schon 14 Tage da war,
eine kleine Strohhütte am Ufer angewiesen, wo er während einundzwanzig
Tagen zu Ehren des Toten jeden Tag morgens und abends
seine Waschungen machen sollte. Nachdem sich Jacolliot von seinem
guten Willen überzeugt hatte, ließ er ihn eines Tages um die
Mittagsstunde, wo Alles im Palast wegen der Hitze Siesta hielt,
zu sich in ein Zimmer führen, vor welchem eine Terrasse mit der
Aussicht auf den Ganges sich befand, in welcher ein Springbrunnen
höchst angenehme Kühlung verbreitete. Nachdem sich der Fakir
mit gekreuzten Beinen auf den Boden gekauert, sprach Jacolliot
zu ihm, ob er wohl eine Frage an ihn richten könne? – Ich höre,
war die Antwort. – Weißt Du, fuhr Jacolliot fort, ob in Dir
eine Kraft sich entwickelt, wenn Du die Phänomene hervorbringst,
und hast Du nie in Deinem Gehirn oder Deinen Muskeln eine
besondere Empfindung erhalten? – Es ist nicht eine natürliche
Kraft, die wirkt, antwortete Covindasamy, sondern ich rufe die
Seelen der Vorfahren an, und sie sind es, welche ihre Macht zeigen,
deren Werkzeug ich nur bin. – Eine Menge Fakirs, welche Jacolliot
über den gleichen Punkt befragt hatte, gaben fast die gleiche
Antwort, und er ließ nun Covindasamy seine Wirksamkeit beginnen.
Derselbe hatte schon Stellung genommen und streckte seine
Hände in der Richtung gegen eine große, mit Wasser gefüllte
Bronzevase aus. Kaum nach 5 Minuten begann die Vase an ihrem
Grunde in Schwingungen zu geraten und sich ohne sichtbare Rucke
unmerklich dem Zauberer zu nähern, und im Maße wie ihre Entfernung
von ihm abnahm, hörte man mehr und mehr metallische
Töne aus ihr, als wenn mit einem Stahlstab auf sie geschlagen
würde, und diese Töne wurden in einem gegebenen Moment so
zahlreich und folgten sich so rasch, als wenn ein Hagelschauer auf
ein Zinkdach fiele. Jacolliot verlangte, die Operation leiten zu
dürfen, was der Fakir ohne weiteres zugab, und die Vase, stets
von ihm beeinflußt, rückte vor oder wieder zurück, oder blieb ruhig,
und die Töne stellten ein ununterbrochenes Rollen dar, oder folgten
sich langsam und regelmäßig, wie die Stundenschläge einer Uhr,
je nach dem Verlangen, welches Jacolliot äußerte; auch geschah
eine bestimmte Zahl von Schlägen in einer gegebenen Zeit, und
es wurde das Spiel einer Musikdose, welche sich im Palast befand,
für die die Hindus so große Liebhaberei hegen, und welche zuerst
den Walzer aus dem Freischütz, dann den Marsch aus dem Propheten
spielte, im Takt von den Schlägen begleitet. Alles geschah ohne
Apparat auf einer Terrasse von einigen Quadratmetern, und die,
wie angegeben, bewegte Vase, breit ausgeschweift wie eine Schale
und bestimmt, das Wasser des Springbrunnens aufzunehmen, das
zu den morgendlichen Waschungen diente, die in Indien ein wahres
Bad sind, hatte, wenn ganz leer, ein solches Gewicht, daß kaum
zwei Männer sie bewegen konnten. Der Fakir, bis dahin unbeweglich
kauernd, erhob sich nun und stützte seine Fingerspitzen auf den
Rand der Vase, die nach einigen Augenblicken immer schneller hin
und her zu schwanken begann, ohne daß ihr Fuß, der bald die eine,
bald die andere Seite auf den Stuckboden setzte, das geringste Geräusch
machte. Dabei blieb, was Jacolliot am meisten in Erstaunen
setzte, das Wasser in der Vase unbeweglich, als wenn ein starker
Druck es hinderte, seinem durch die Bewegung des Behälters
fortwährend geänderten Schwerpunkt zu folgen. Dreimal während
dieser Schwankungen erhob sich die Vase ganz über den Boden,
7–8 Zoll hoch, und wenn sie auf diesen wieder zurück ging, geschah
es ohne wahrnehmbaren Stoß. Die sich gegen den Horizont
neigende Sonne mahnte Jacolliot, seine Exkursionen durch die
Monumente und Ruinen des alten Kassy, des Mittelpunktes geistlicher
Macht zu unternehmen, nachdem die Brahminen im Kampf
mit den Rajahs ihre weltliche verloren hatten, – und den Fakir,
sich im Sivatempel durch die üblichen Gebete auf die Waschungen
und Trauerceremonien vorzubereiten, die er jeden Abend am
Ufer des heiligen Stromes zu erfüllen hatte. Er versprach,
jeden der wenigen Tage seines Bleibens in Benares noch
zu kommen, denn Jacolliot hatte sein Herz gewonnen, da er, so
lange Jahre im Süden Indiens lebend, das sanfte und wohlklingende
Tamul sprach, was in Benares nicht verstanden wurde,
der Fakir daher mit ihm sich über sein wunderbares Heimatsland
voll alter Denkmäler und herrlicher Vegetation, und über die geheimnisvollen
Krypten der Pagode von Trivanderam unterhalten
konnte, in welchem er von den Brahminen in die Kunst der Anrufung
eingeweiht worden war.

Nachdem dies auch bei der Zusammenkunft am nächsten Tage
geschehen, und hierauf Covindasamy sinnend mit gekreuzten Beinen
verharrt hatte, stand er plötzlich auf, näherte sich der Bronzevase,
die bis zum Rand mit Wasser gefüllt war, hielt seine Hände über
dieses, ohne es zu berühren, und blieb unbeweglich. Vielleicht
weil seine Kraft heute schwächer war, verfloß eine Stunde ohne
alle sichtbare Wirkung, bis endlich das Wasser wie unter einem
leichten Luftzug sich zu runzeln begann; Jacolliot, der seine Hände
auf den Rand des Gefäßes gelegt hatte, empfand einen Hauch
von Frische, und ein auf das Wasser geworfenes Rosenblatt trieb
gegen den Rand. Eigen war dabei, daß die kleinen Wellen sich
an der dem Fakir entgegengesetzten Seite bildeten und gegen den
Rand, an dem er stand, anschlugen. Nach und nach geriet die
Wassermasse wie bei starker Erhitzung in eine sprudelnde Bewegung,
überflutete die Hände des Zauberers und manche Wasserstrahlen
schossen ein bis zwei Fuß hoch empor. Bat Jacolliot den Fakir,
seine Hände vom Wasser zurückzuziehen, so ließ dessen Bewegung
allmählich nach, näherte er sie wieder, so nahm sie aufs neue zu.

Der Hindu bat um ein kleines Stäbchen, und Jacolliot gab
ihm einen noch nicht angeschnittenen Bleistift, den Covindasamy
auf das Wasser legte und der nach einigen Minuten den Händen
des Fakirs folgte, wie man eine Magnetnadel durch vorgehaltenes
Eisen in allen Richtungen zu führen vermag. Dann legte er äußerst
leise die Spitze seines Zeigefingers auf die Mitte des Bleistiftes
und dieser sank nach wenig Augenblicken unter das Wasser bis auf
den Grund der Vase. Jacolliot hatte schon bei manchen Fakirs
Erhebungen vom Boden gesehen und bat auch Covindasamy um
eine solche. Dieser ergriff ein Rohr von Eisenholz, welches Jacolliot
von Ceylon gebracht hatte, stützte die rechte Hand auf den Kopf,
schlug die Augen zur Erde und begann seine Evokationen zu sprechen,
worauf er sich allmählich, die eine Hand auf den Kopf gestützt,
mit nach orientalischer Weise gekreuzten Beinen bis etwa zwei Fuß
über den Boden erhob, dabei unbeweglich bleibend in einer Stellung,
ähnlich den bronzenen Buddhas, welche jetzt alle Touristen aus
dem äußersten Orient mitbringen, während die meisten dieser Statuetten
in den Schmelzereien von London angefertigt wurden.
Jacolliot vermochte schlechterdings nicht zu begreifen, wie der Fakir
über 20 Minuten lang in einer dem Gesetze der Schwere gänzlich
widersprechenden Stellung verharren konnte. Als er an diesem
Tage Abschied nahm, kündigte er Jacolliot an, daß in dem Augenblick,
wo die heiligen Elephanten auf den kupfernen Becken in
Sivas Pagode die Mitternachtsstunde schlagen würden, er die Familiengeister
der Franguys (Franzosen) anrufen wolle, welche im
Schlafzimmer Jacolliots dann ihre Gegenwart anzeigen würden.
Um gegen alle Täuschung gesichert zu sein, schickte Jacolliot die
beiden Diener auf das Dingui, um dort mit dem Cercar (Bootsführer)
und seinen Leuten die Nacht zuzubringen. Der Palast des
Peischwa hat Fenster nur nach dem Ganges hin und besteht aus
sieben übereinander gebauten Stockwerken, deren Zimmer sich gegen
bedeckte Gallerien und Terrassen öffnen. Die Stockwerke sind auf
sonderbare Weise untereinander in Verbindung gesetzt; vom untersten
führt nämlich eine einzige Freitreppe (Perron) in das nächste obere,
und am andern äußersten Ende von diesem wieder ein Perron
nach dem dritten Stockwerk und so fort bis zum sechsten, von
welchem ein beweglicher Perron durch Ketten, nach Art einer Zugbrücke
aufhebbar, in das siebente Stockwerk führt, welches letztere,
halb orientalisch und halb europäisch möbliert, der Peischwa seinen
fremden Gästen anzuweisen pflegt. Nachdem Jacolliot die Zimmer
genau untersucht, die Zugbrücke aufgehoben hatte, war alle Verbindung
nach außen abgeschnitten. Da schien es ihm um die angegebene
Stunde, er höre deutlich zwei Schläge gegen die Mauer
seines Zimmers, und als er gegen die Stelle zuging, einen schwachen
Schlag, der aus der Glasglocke zu kommen schien, welche die Hängelampe
gegen die Mücken und Nachtschmetterlinge schützte, dann
noch Geräusch in den Cedernbalken der Decke, worauf alles still
war. Er ging dann an das Ende der Terrasse, es war eine der
Silbernächte, die man in unserem Klima nicht kennt, der Ganges
breitete seinen ungeheuren Teppich zu Füßen der schlafenden Stadt
aus, und auf einem der Tritte war eine dunkle Gestalt sichtbar:
Der Fakir von Trivanderam, welcher für die Ruhe der Toten
betete.

Jacolliot konnte sich nicht überzeugen, daß für die Hervorbringung
der so oft von ihm gesehenen Phänomene die Theorie
der Hindus, nach welcher die Geister der Vorfahren sie erzeugen,
erwiesen sei, versichert aber wiederholt, daß niemand in Hindostan
die von den Zauberern angewandten Mittel kennt; die Hindus
trennen die materiellen Phänomene nicht von ihrem religiösen
Glauben. Jawohl, sagte er zum Fakir, als dieser am nächsten Abend
wieder erschien, die Geräusche, welche Du angezeigt hast, haben sich
vernehmen lassen, der Fakir ist sehr geschickt. – Der Fakir ist nichts,
antwortete Covindasamy höchst kaltblütig, er spricht die Mentrams
und die Geister hören ihn. Es waren die Manen Deiner französischen
Vorfahren, welche Dich besucht haben. – Du hast also Macht
auch über fremde Geister? – Niemand kann den Geistern gebieten. –
Ich meine, wie können die Seelen der Franguys die
Bitten eines Hindu erhören, sie sind ja nicht von Deiner Kaste? –
Es giebt keine Kaste in der obern Welt. – Es war diesmal so
wenig als ein andermal möglich, Covindasamys Überzeugung wankend
zu machen; er ergriff, ohne weiteres abzuwarten, einen kleinen
Schemel von Bambus und setzte sich darauf, die Beine nach Moslimweise
gekreuzt, die Arme über die Brust gelegt. Der Kammerdiener
(Cansama in Hindustani, das Gleiche was Dobaschy im
Tamul) hatte die Terrasse taghell erleuchtet, und so sah auch Jacolliot
nach einigen Augenblicken der Willenskonzentration des ganz
unbeweglichen Fakirs, den Bambusschemel geräuschlos in kleinen
Rucken von etwa 10 Centimeter über den Boden gleiten und in
etwa 10 Minuten an das Ende der sieben Meter langen Terrasse
gelangen, dann sich wieder rückwärts bis zum alten Platz bewegen.
Dreimal erfolgte auf Jacolliots Wunsch das gleiche; die Beine des
Fakirs waren um die ganze Höhe des Schemels über dem Boden. Die
Hitze war an diesem Tag außerordentlich, die kühlende Brise, jeden
Abend vom Himalaya kommend, noch nicht eingetreten und der Koch
bewegte zur Abkühlung nach Leibeskräften über den mittelst eines
Strickes aus Kokosfasern einen enormen Pankah, eine Art beweglichen
Fächer, der an einer der mittleren Eisenstangen der Terrasse aufgehängt
war. Der Fakir ließ sich den Strick geben, stützte beide
Hände auf die Stirne und kauerte sich unter dem Pankah nieder,
der bald, ohne daß Covindasamy eine Bewegung gemacht hatte,
zuerst sanft, dann immer schneller, wie von Menschenhand bewegt,
zu schwingen anfing. Ließ der Zauberer den Strick fahren, so bewegte
sich der Pankah langsamer und langsamer, bis er zuletzt still
stand. Von drei Blumentöpfen auf der Terrasse, so schwer, daß
Manneskraft zur Hebung von einem erforderlich war, wählte Covindasamy
einen, legte seine Fingerspitzen auf dessen Rand und
bewirkte damit ein regelmäßiges, pendelartiges Hin- und Herbewegen
auf seiner Basis und zuletzt schien Jacolliot der Topf sich
über den Boden zu erheben und nach dem Willen des Fakirs hin
und her zu gehen, ein Phänomen, was Jacolliot auch sehr oft
am hellen Tag gesehen hatte.

Derselbe hatte dem Fakir auch so gut als möglich den Lebensmagnetismus
und Somnambulismus erklärt, die nach des letzteren
Meinung ebenfalls durch Geisterwirkung zustande kommen; er konnte
aber keine Zeit finden, hierüber Versuche anzustellen. Er hatte
manchmal Gegenstände durch Zauberer fest an den Boden heften
sehen, entweder, wie ein englischer Mayor meinte, indem sie durch
ihr Fluidum deren spezifisches Gewicht ungemein vermehrten, oder
auf unbekannte Weise. Jacolliot, willens den Versuch zu wiederholen,
nahm einen kleinen Leuchterstuhl von Teakholz, den er leicht
mit Daumen und Zeigefinger aufheben konnte, setzte ihn in die
Mitte der Terrasse und fragte den Fakir, ob er ihn hier nicht so
befestigen könne, daß er nicht anderswo hin zu bringen sei? Der
Malabare, seine beiden Hände auf die obere Platte legend, blieb
fast eine Viertelstunde in dieser Stellung, worauf er lächelnd sprach:
Die Geister sind gekommen, und niemand kann diesen Gueridon
ohne ihren Willen verrücken. Jacolliot versuchte dieses, aber das
Möbel verrückte sich so wenig, als wenn es durch Klammern am
Boden befestigt wäre, und als er seine Anstrengungen verdoppelte,
blieb ihm die obere zerbrechliche Platte in den Händen. Als er
mit den ein Kreuz bildenden Füßen auch nichts machen konnte,
dachte er, wenn das Geräte durch die Hände des Zauberers mit
einer Kraft geladen worden sei und diese nicht mehr erneuert
werde, so müsse nach einiger Zeit der Gegenstand bewegt werden
können. Er bat daher den Fakir, an das Ende der Terrasse zu
gehen, und in der That konnte nach einigen Minuten Jacolliot das
Möbel verrücken, was Covindasamy damit erklärte, daß die Geister
abgegangen seien. „Aber höre, sie kehren wieder zurück.“ Mit diesen
Worten legte er seine Hände auf eine der gewaltig großen silberplattierten
Kupferplatten, welche die reichen Eingeborenen zu einem
gewissen Spiel brauchen, und fast augenblicklich hörte man eine
gewaltige Menge starker Laute, als wie von Hagel auf ein
Metalldach, und Jacolliot glaubte, ungeachtet es Tag war, eine
Anzahl die Platte in allen Richtungen durchkreuzender Flämmchen
zu sehen. Nach dem Willen des Fakirs verschwand die Erscheinung
und kehrte wieder zurück.

Auf den Gestellen dieser halb europäisch, halb orientalisch
möblierten Zimmer standen eine Menge Nippsachen: kleine Windmühlen,
welche Schmiedehämmer bewegten, Bleisoldaten, Tierchen
in Holz mit grünen Bäumchen, ein frühes Spielzeug der Kinder,
und andere Nürnberger Waren, dazwischen wieder wertvolle und
künstliche Dinge, alles durcheinander. Jacolliot nahm eine kleine
Mühle, die, durch Blasen in Bewegung gesetzt, diese einigen Persönchen
mitteilte, und ersuchte Covindasamy, sie ohne Berührung
in Bewegung zu setzen. Dies geschah durch bloßes Darüberhalten
seiner Hände, und die Bewegung wurde immer schneller, je mehr
er die Hände näherte. Jacolliot hing eine Harmonika an einer
dünnen Schnur an einen der eisernen Griffe der Terrasse auf, so
daß sie etwa zwei Fuß über dem Boden schwebte, und bat den
Zauberer, Töne aus ihr zu ziehen, ohne sie zu berühren. Dieser
ergriff mit Daumen und Zeigefinger beider Hände die Schnur, an
welcher das Instrument schwebte, und ging dann, völlig unbeweglich
werdend, in sich selbst ein. Bald regte sich das Instrument, das
Pfeifenwerk erhielt eine Bewegung von unsichtbarer Hand und
man hörte langgezogene reine Töne, doch keine Akkorde. Könntest
Du nicht eine Arie erhalten? fragte Jacolliot. – Ich will den
Geist eines alten Musikers der Pagoden anrufen, erwiderte dieser
höchst kaltblütig. Das Instrument hatte nach Jacolliots Frage
sogleich geschwiegen; nach langer Stille regte es sich, gab zuerst
wie präludierend, eine Reihe von Akkorden und dann ganz entschieden
eine der populärsten Arien der Malabarküste, deren Anfangsworte
lauten: Bringe Kleinodien für die Jungfrau von Aruna.
Der Fakir, ganz unbeweglich bleibend, hielt nur die Schnur zwischen
seinen Fingern; Jacolliot, der beim Instrument niederkniete, sah
die Griffe nach Bedürfnis sich auf- und niederbewegen.

Es war für Covindasamy der einundzwanzigste Tag seiner
Anwesenheit in Benares gekommen, wo er 24 Stunden lang von
einem Sonnenaufgang zum andern im Gebet verharren mußte, um
dann nach Trivandaram zurückzukehren. Aber zuvor, sprach er zu
Jacolliot, werde ich Dir noch einen Tag und eine Nacht widmen,
denn Du warst gut mit mir, und ich, dessen Mund lange verschlossen
war, habe in der Sprache mit Dir reden können, die
meine Mutter brauchte, als sie mich in einem Bananenblatt in
Schlaf wiegte. Alle Indier sprechen nie ohne Bewegung von
ihrer Mutter. Als am Vorabend des langen Gebetstages Covindasamy
die Terrasse verließ und in einem Gefäß vielfarbige Federn
der merkwürdigsten indischen Vögel sah, ergriff er davon eine Hand
voll und warf sie so hoch als möglich über seinen Kopf, und als
sie herab kommen wollten, machte er mit den Händen Luftstriche
unter ihnen, und sowie letzteren eine Feder nahe kam, so drehte
sie sich leicht um sich selbst und stieg in Spiralen bis zum Zeltdach
der Terrasse empor. Alle folgten der gleichen Richtung, aber einen
Augenblick später wollten sie, der Schwere folgend, zu Boden sinken,
stiegen aber, kaum auf der Hälfte des Weges angelangt, wieder
auf und setzten sich an der Decke fest. Noch einmal erzitterten sie
und zeigten eine schwache Neigung zum Herabsinken, aber bald
blieben sie vollkommen unbeweglich hängen und gewährten durch
ihre Anordnung auf dem Goldgelb der Strohmatte der Decke und
ihre bunten Farben einen angenehmen Anblick. Kaum aber war
der Fakir abgegangen, so fielen sie träg zu Boden, wo sie Jacolliot
längere Zeit liegen ließ, um sich zu überzeugen, daß er beim Anblick
dieser unbegreiflichen Phänomene nicht das Opfer einer Hallucination
geworden sei.

Der Fakir weihte nach Beendigung seiner Mission Jacolliot
noch einen Tag für zwei Sitzungen, eine zur Tages-, die andere
zur Nachtzeit, jedoch bei voller Beleuchtung, und hatte Jacolliot
versprochen, alle Geister, welche ihm beistehen, anzurufen, damit
Jacolliot Dinge sehe, die ihm stets unvergeßlich bleiben würden.
Covindasamy brachte zur Tagsitzung ein Säckchen sehr feinen Sandes
mit, den er auf den Boden leerte und mit der Hand zu einer gleichförmigen
Fläche von etwa 50 Quadratcentimeter ausbreitete. Dann
ließ er an einem Tisch gegenüber mit Papier und Bleistift Jacolliot
Platz nehmen, verlangte ein Stückchen Holz, worauf ihm Jacolliot
einen Federhalter reichte, den er vorsichtig auf die Sandfläche legte.
Ich rufe, sprach Covindasamy, nun die Geister an; sobald Du den
mir gegebenen Gegenstand sich vertikal erheben siehst, so aber, daß
sein eines Ende mit dem Sand in Verbindung bleibt, kannst Du
auf das Papier beliebige Zeichen machen, und Du wirst sie auf
dem Sande nachgebildet sehen. Er streckte dann seine beiden Hände
wagerecht vor und murmelte seine geheimen Anrufungen, worauf
in kürzester Zeit der Federhalter sich allmählich erhob und zu
gleicher Zeit, wo Jacolliot auf sein Papier die bizarrsten Figuren
zeichnete, dieselben getreu auf dem Sande kopierte. Hielt Jacolliot
an, so stand auch der Federhalter still, und fuhr seinerseits fort,
wenn Jacolliot wieder begann; der Fakir, der keine Verbindung
mit ihm hatte, blieb vollkommen ruhig. Jacolliot, um zu veranlassen,
daß der Fakir nicht einmal die Bewegungen sehen könne,
die er mit seinem Bleistift mache, nahm hierauf eine Stellung an,
wo dieses unmöglich war, untersuchte hierauf die Zeichnungen auf
dem Papier und dem Sande und fand sie ganz identisch. Der
Fakir, nachdem er den Sand wieder geglättet hatte, forderte Jacolliot
auf, sich ein Wort in der Göttersprache, dem Sanskrit, zu
denken und auf dessen Frage, warum gerade in dieser? bemerkte
er, daß die Geister sich leichter dieser unsterblichen, den Unreinen
verbotenen Sprache bedienen; Jacolliot, der mit Covindasamy über
dessen religiöse Anschauungen diskutierte, dachte sich hierauf ein
Sanskritwort; der Hindu regte sich, erhob sich, und schrieb alsbald:
Purucha (der himmlische Erzeuger), das Wort, was Jacolliot gedacht
hatte. Und auch eine ganze Phrase: „Adicêtê Vaicuntam
Haris (Vischnu schläft auf dem Berge Veikunta)“, die Jacolliot
zu denken aufgefordert worden war, wurde geschrieben. Könnte
mir wohl der Geist, der Dich inspiriert, fragte Jacolliot, die 243.
Sloca des vierten Buches von Manu geben? Er hatte kaum
diesen Wunsch ausgesprochen, so setzte sich der Federhalter in Bewegung
und schrieb Buchstaben für Buchstaben jener Strophe:
„Darmaprâ dánam purucham tapasâ hatakilvisam paralôkam
nayati âcou bâsuantam kaçarininan (der Mensch, dessen sämmtliche
Handlungen auf Tugend zielen, dessen Sünden durch fromme
Akte und Opfer versöhnt werden, gelangt zum himmlischen Aufenthalt,
lichtstrahlend und von einem geistigen Leibe bekleidet).“ Jacolliot
legte die Hand auf ein kleines geschlossenes Buch, das im
Auszug einige Hymnen des Rigveda enthielt und fragte, welches
das erste Wort der fünften Zeile der einundzwanzigsten Seite sei?
Der Federhalter schrieb „Devadatta (von Gott gegeben)“, und
es war so. Willst Du eine Frage in Gedanken stellen, fragte Covindasamy,
und Jacolliot nickte einwilligend mit dem Kopfe. Der
Stift schrieb auf den Sand: „Vasundara (die Erde).“ Jacolliot
hatte in Gedanken gefragt: Was ist unsere gemeinschaftliche Mutter?

Es war 10 Uhr morgens geworden, Licht und Hitze bereits
sehr groß, der Spiegel des Ganges warf einen blendenden Glanz.
Jacolliot ging mit dem Zauberer an das Ende der Terrasse und
sie sahen im Garten einen Koch, der Wasser aus einem Brunnen
schöpfte und es in eine Bambusleitung goß, die in einen Badesaal
ausmündete. Covindasamy streckte seine Hände in der Richtung
des Brunnens aus, und alsbald wollte das Seil des Eimers nicht
mehr in der Rolle laufen, trotz des Zornes des Kochs. Wie alle
Hindus Widerwärtigkeiten den bösen Geistern zuschreiben und diese
dann durch magische Gesänge zu vertreiben suchen, so auch dieser
Koch. Kaum hatte er jedoch einige Worte in dem scharfen näselnden
Tone hervorgebracht, der uns den orientalischen Gesang so
unangenehm macht, so blieben ihm die Worte in der Kehle stecken,
und er konnte trotz aller Grimmassen kein einziges mehr sprechen.
Nach einigen Minuten ließ der Fakir seine Hände sinken, und der
Koch erhielt seine Stimme wieder und den Gebrauch seines Seiles.
Jacolliot klagte über die Hitze, der Fakir schien ihn nicht zu hören,
so tief war er in sich selbst gekehrt. Da sah der erstere einen
Fächer von Palmblättern von einem Tisch, auf dem er lag, sich erheben
und die Luft um sein Gesicht fächeln, und glaubte harmonische
Töne einer Menschenstimme zu hören. Als der Fakir, Abschied
nehmend, die Hände über die Brust gekreuzt, im Ausschnitt der
Pforte stand, welche von der Terrasse auf den Perron führte, erhob
er sich ohne alle Stütze 25–30 Centimeter in die Luft, was
Jacolliot dieses Mal genau messen konnte; indem hinter ihm sich
ein seidener Vorhang befand, der als Thüre diente und weiße und
Goldstreifen hatte; die Füße des Fakirs waren beim nächsten Streifen.
Das Erheben, Schweben in der Luft und Wiederherabkommen
währte etwas über 8 Minuten, das Beharren im Maximum der
Erhebung etwa 5 Minuten. Auf die Frage, ob er dieses Phänomen
willkürlich hervorbringen könne, antwortete er mit orientalischer
Emphase: „Der Fakir könnte sich bis in die Wolken erheben.“ Obschon
er sich schon oft nur als ein Werkzeug der Geister erklärt
hatte, enthielt sich Jacolliot doch wieder nicht der Frage, wie er
diese Macht der Erhebung erlange? worauf Covindasamy mit
einer Sentenz antwortete: Man muß durch Gebete und Betrachtung
mit den Pitris in beständiger Verbindung bleiben, dann steigt ein
hoher Geist vom Himmel herab.

Jacolliot sah schon öfter die Leistungen der Fakire, einen Einfluß
auf das Pflanzenwachstum in der Weise üben, daß dadurch,
wie sie behaupten, in wenigen Stunden Resultate erreicht werden,
die sonst Monate, selbst Jahre erfordern, wie ähnliches der Missionär
Juc auch aus Tibet berichtet. Jacolliot hatte dieses jeder Zeit
als ein sehr künstliches Taschenspielerstückchen betrachtet, demselben
daher keine nähere Beachtung geschenkt, jetzt wollte er es auch
von Covindasamy sehen, dessen Fähigkeiten wirklich wunderbar
waren, und alle Aufmerksamkeit darauf wenden. Als der Fakir
nachmittags 3 Uhr erschien, glaubte er ihn mit diesem Ansinnen
zu überraschen, aber Covindasamy sagte in seiner gewöhnlichen einfachen
Weise: Ich stehe zu deinem Befehl. – Wirst Du mich
auch die Erde, das Gefäß und den Samen wählen lassen, den Du
vor mir treiben lassen willst? – Das Gefäß und den Samen ja!
Die Erde hingegen muß aus einem Nest der Carias (Termiten)
genommen sein. – Der Kammerdiener wurde beauftragt, eine
Blumenvase voll Erde und verschiedene Samen zu bringen, und
der Fakir bat ihn noch, die Erde zwischen zwei Steinen zu zermalmen,
denn sie ist durch den mörtelartigen Speichel der Insekten
fast so fest wie Mauerstücke. In weniger als einer Viertelstunde
waren die Sachen zur Hand, und Jacolliot schickte den Cansama
fort, weil er nicht wollte, daß er mit dem Fakir etwa Gemeinschaft
habe. Er gab nun letzterem die Erde, die derselbe mit etwas
Wasser anrührte, dabei seine Mentrams murmelnd. Dann verlangte
er die Samen und einige Ellen irgend eines weißen Stoffes. Jacolliot
ergriff auf geradewohl einen Kern des Melonenbaumes
und fragte ihn, ob er ihn zeichnen dürfe? Auf die bejahende
Antwort schnitt Jacolliot die äußere Haut dieses, mit Ausnahme
der Farbe, einem Kürbiskern ähnlichen, nur ganz dunkelbraunen
Kernes leicht ein und übergab ihn nebst einigen Ellen Moskitotuch
dem Fakir. – Ich werde bald den Schlaf der Geister schlafen,
sagte dieser, schwöre mir, weder mich noch die Vase zu berühren.
Nachdem Jacolliot dieses gelobt, pflanzte er den Samenkern in die
nun einem flüssigen Schlamm ähnliche Erde, stieß dann sein Stäbchen
mit sieben Knoten, dem Attribut des Eingeweihten, ohne das
er nie ging, in einen Winkel der Vase und breitete über ihn das
Mousselinstück aus. Dann kauerte er sich nieder, streckte beide Hände
horizontal über den Apparat und verfiel in vollkommene Katalepsie.
Als nach einer halben Stunde, immer die Arme horizontal ausgestreckt,
was kein Wacher thun könnte, und selbst nach einer
Stunde nicht die geringste Muskelzuckung eintrat und der fast
nackte durch die Hitze gebräunte und glänzende Körper einer Bronzestatue
glich, wobei die Augen offen und starr waren, konnte Jacolliot,
der sich der Beobachtung halber ihm gegenübergesetzt hatte, den
Blick dieser halberloschenen Augen nicht mehr ertragen; es schien
ihm die ganze Umgebung – der Fakir mit – vor den Augen zu
tanzen, ohne Zweifel infolge der zu gespannten Aufmerksamkeit,
und er mußte sich an das Ende der Terrasse setzen, wo er abwechselnd
auf den Strom und Covindasamy blickte. Endlich nach
zwei Stunden machte ein leichter Seufzer ihn erzittern, der Fakir
war wieder zum Bewußtsein gekommen, gab ihm ein Zeichen sich
zu nähern, hob das Mousselintuch weg und zeigte ihm ein frisches
junges Stämmchen des Melonenbaumes von etwa 20 Centimeter
Höhe. Jacolliots Gedanken erratend, griff er in die Erde, zog
vorsichtig die junge Pflanze heraus und zeigte an dem Häutchen,
das noch an den Wurzeln hing, den vor zwei Stunden gemachten
Einschnitt. Jacolliot bemerkt, der Fakir habe vor seinem Kommen
nicht gewußt, was von ihm verlangt würde; er konnte nichts unter
Kleidern verbergen, da er fast nackt war, er konnte auch nicht wissen,
daß Jacolliot, der ihn während der ganzen Zeit nicht aus den
Augen gelassen hatte, gerade einen Samenkern des Melonenbaumes
wählen werde. Es sei dies einer von den Fällen, wo die
Sinne keinerlei Betrug zu entdecken vermochten, die Vernunft sich
aber doch nicht gefangen geben wolle. Nachdem der Fakir sich
einige Augenblicke an seinem Staunen geweidet, sagte er nicht
ohne Stolz: „Hätte ich die Anrufungen fortgesetzt, so würde der
Melonenbaum in 8 Tagen Blüten und in 14 Früchte gehabt haben.“
– An die Erzählung von Huc und an gewisse Phänomene denkend,
die Jacolliot selbst in Carnatic gesehen, sprach er, es gäbe Zauberer,
die das Gleiche in zwei Stunden hervorbringen könnten. –
„Du irrst, erwiderte Covindasamy, das, wovon Du sprichst, war die
Herbeibringung fruchtbarer Bäume durch die Geister; was ich Dir
zeigte ist Wachsthum; nie hat das von den Pitris gerichtete reine
Fluidum in einem einzigen Tage Keimung, Blüte und Frucht
erzeugen können.“ – Jacolliot macht darauf aufmerksam, daß unter
dem Himmel Indiens, wenn man den Samen vieler Küchenkräuter
um die Morgenröte in feuchtes, der Sonne gut ausgesetztes Erdreich
säet, die Pflänzchen schon um Mittag aus der Erde hervorkommen
und um 6 Uhr abends fast einen Centimeter hoch sind,
daß aber freilich ein Same des Melonenbaumes 14 Tage zur
Keimung braucht.

Um zehn Uhr abends an diesem Tage trat Covindasamy wie
gewöhnlich schweigend in das Zimmer von Jacolliot, nachdem er
auf einer der Stufen der Treppe das Languty abgelegt hatte,
jenes kleine Zeugstück, und gewöhnlich seine einzige Bekleidung, und
er war nun ganz nackt, sein Bambusstäbchen mit den sieben Knoten
an einer seiner langen Haarflechten befestigt. – Nichts Unreines,
sagte er, darf den Körper des Anrufenden berühren, wenn er seine
Fähigkeit, mit den Geistern in Verbindung zu treten, in ihrer ganzen
Stärke erhalten will. – Jacolliot kam hierbei der Gedanke, ob
nicht die von den Griechen am Indus getroffenen Gymnosophisten
eben solche Eingeweihte wie Covindasamy waren. Es wurde an
diesem Abend auf der Terrasse und im Schlafzimmer von Jacolliot
experimentiert, beide, nur unter sich zusammenhängend, waren nach
außen vollständig abgeschlossen, in jeder der beiden Lokalitäten
brannte eine Hängelampe mit Kokosöl, in ein Krystallglas eingeschlossen.
In allen indischen Häusern findet man kleine kupferne
Kohlenbecken, beständig mit glühenden Kohlen gefüllt, um darauf
von Zeit zu Zeit einige Prisen eines wohlriechenden Pulvers von
Sandelholz, Iriswurzel und Myrte zu verbrennen. Der Fakir
stellte ein solches Becken auf die Mitte der Terrasse und daneben
eine kupferne Platte mit jenem wohlriechenden Pulver, dann kauerte
er sich in gewohnter Stellung mit gekreuzten Armen auf den Boden,
begann hierauf eine lange Inkantation in einer unbekannten Sprache,
rezitierte seine Mentrams und blieb dann unbeweglich, die linke Hand
auf dem Herzen, die rechte auf sein Stäbchen gestützt; von Zeit zu
Zeit brachte er die Hand an die Stirne, wie um durch Striche
sein Gehirn frei zu machen. Auf einmal mußte Jacolliot erzittern,
denn eine schwachleuchtende Wolke bildete sich in seinem Schlafzimmer,
aus der nach allen Seiten hin rasch Hände hervorkamen
und wiederum in sie zurückgingen; nach einigen Minuten verloren
mehrere dieser Hände ihr dunstiges Ansehen und glichen, sich gewissermaßen
materialisierend, menschlichen Händen, während die
andern leuchtender wurden; erstere waren undurchsichtig und warfen
Schatten, die andern so durchsichtig, daß man Gegenstände hindurchsehen
konnte; Jacolliot zählte im Ganzen sechzehn. Kaum hatte
Jacolliot den Fakir gefragt, ob es nicht möglich wäre, diese Hände
zu berühren, so löste sich eine von der Gruppe ab, kam gegen ihn
geschwebt und drückte seine dargebotene Hand. Sie war klein, geschmeidig
und feucht wie die Hand einer jungen Frau. – „Der
Geist ist da, obwohl nur eine seiner Hände sichtbar ist, sprach Covindasamy.
Du kannst mit ihm reden, wenn Du es wünschest.“ –
Jacolliot fragte lächelnd, ob der Geist, dem diese kleine Hand gehöre,
ihm nicht ein Andenken geben wolle? und fühlte darauf jene
Hand in der seinen vergehen und sie gegen ein Blumenbouquet
schweben, eine Rosenknospe abbrechen, welche sie zu seinen Füßen
warf, worauf sie verschwand. Während zwei Stunden kamen Dinge
vor, ganz geeignet, die Besinnung zu verwirren; bald streifte eine
Hand Jacolliots Gesicht oder fächelte ihm mit einem Fächer, bald
verbreitete eine andere im Zimmer einen Blumenregen oder zeichnete
in der Luft feurige Buchstaben, welche verschwanden, nachdem der
letzte erschienen war, wobei wahrhafte Blitzstrahlen durch das
Zimmer und die Terrasse fuhren. Zwei der Sanskritsprüche, die
Jacolliot rasch mit dem Bleistift aufzeichnete, lauteten: Divyavapur
gatwâ (Ich habe einen fluidischen Körper angenommen) und
unmittelbar darauf schrieb die Hand: Atmâram crêyasa yoxyatas
Dchasya'sya vimô canat (Du wirst das Glück erlangen,
wenn du dich von diesem vergänglichen Körper losmachst). Nach
und nach verschwanden die Hände, die Wolke hatte in dem Maße
abgenommen, als die Hände sich zu materialisieren schienen; an
der Stelle, wo die letzte Hand verdunstet war, fand man einen
Kranz von jenen stark duftenden Immortellen, welche die Hindus
bei allen ihren Ceremonien verwenden.

Einen Augenblick nach dem Verschwinden der Hände, während
der Fakir seine Anrufungen eifrig fortsetzte, bildete sich eine dunklere
und dichtere Wolke neben dem kleinen Kohlenbecken, das Jacolliot
nach dem Wunsch des Hindu stets mit Glut gefüllt erhalten hatte,
und allmählich nahm diese Wolke menschliche Form an und erschien
als der Schemen eines alten opfernden Brahminen, der neben dem
Becken kniete. Er hatte auf der Stirne die dem Wischnu heiligen
Zeichen, seine Hände hielt er vereinigt wie beim Opfern über den
Kopf, und seine Lippen bewegten sich wie betend. In einem gegebenen
Augenblick nahm er eine starke Prise des wohlriechenden
Pulvers und warf sie auf die Glut, worauf alsbald ein dichter
Rauch alle Räume erfüllte, nach dessen Verschwinden Jacolliot den
Schemen zwei Schritte vor sich sah, der ihm seine fleischlose Hand
reichte, die Jacolliot grüßend in die seine faßte und – obwohl
knöchern und hart – doch warm und lebend fand. „Bist du wohl,
fragte er laut, ein früherer Bewohner der Erde?“ Und kaum
hatte er diese Frage beendet, als auf der Brust des Schemens
glänzend wie Phosphorlicht das Wort Am (Ja) erschien und sogleich
wieder verschwand. Und als Jacolliot weiter fragte: „Willst
du mir kein Zeichen deines Vorübergangs hinterlassen?“ zerriß der
Geist seinen aus drei Baumwollenschnüren gemachten Gürtel, gab
ihm denselben und verschwand zu seinen Füßen.

Jacolliot glaubte die Sitzung beendet, aber der Fakir dachte
noch immer nicht daran, seine Stellung zu verändern. Da hörte
ersterer plötzlich eine bizarre Melodie, ausgeführt auf einem Instrument,
das ihm die zwei Tage vorher gebrauchte Ziehharmonika
zu sein schien, welche jedoch der Peischwa des Abends vorher
hatte abholen lassen, und die sich nicht mehr in den Zimmern von
Jacolliot befand. Die anfangs fernen Töne erklangen bald wie
aus näheren Räumen und zuletzt wie im Schlafzimmer, als Jacolliot
längs den Mauern hingleitend das Phantom eines Pagodenmusikers
erblickte, welcher, die Harmonika spielend, auf ihr jene einförmigen
und klagenden Töne hervorbrachte, wie sie der religiösen Musik
der Hindus eigen sind.

Als das Phantom durch das Zimmer und die Terrasse passiert
war, verschwand es, und an der Stelle seines Verschwindens lag
das von ihm gebrauchte Instrument, in der That die Ziehharmonika
des Rajah, und doch waren alle Thüren wohl verschlossen. Covindasamy
stand nun auf, in Schweiß reich gebadet, auf das äußerste
erschöpft, und doch sollte er in wenig Stunden seine Reise antreten. –
„Dank Dir, Malabare, sprach Jacolliot, ihn so mit dem Namen
seiner geliebten Heimat anredend –, und möge der, welcher die
drei geheimnisvollen Gewalten vereinigt, (die brahmanische Dreifaltigkeit),
Deine Reise nach den lieblichen Ländern des Südens
beschützen, und mögest Du erfahren, daß während Deiner Abwesenheit
Freude und Glück in Deiner Hütte gewohnt haben.“ – Der
Fakir antwortete in noch mehr emphatischem Tone, und nachdem
er das dargereichte Geschenk empfangen, ohne es anzusehen, selbst
ohne dafür zu danken, sprach er melancholisch seinen letzten Salam
(Gruß) und verschwand geräuschlos. Als Jacolliot in der ersten
Morgenröte von der Terrasse auf den Strom blickte, sah er auf
demselben einen schwarzen Punkt und mittelst des Nachtfernrohrs,
daß es der Fakir war, der den Fährmann geweckt hatte und nun
den Ganges kreuzte, um den Weg nach Trivanderam einzuschlagen
und das blaue Meer, die Kokospalmen und seine Hütte wiederzusehen,
von der er so oft gesprochen. Nach einigen Stunden Schlafs
im Hamak erwachend, schien ihm die vergangene Nacht Traum und
Hallucination zu sein, aber die Harmonika war da, die geworfenen
Blumen bedeckten alle noch die Terrasse, der Immortellenkranz lag
noch auf einem Divan, und die Worte, die er in Feuerschrift gesehen,
standen in seiner Schreibtafel aufgezeichnet, einen Betrug konnte
Jacolliot ebensowenig entdecken als Abbé Huc in Tibet bei den
dort gesehenen Produktionen.

Etwa vier Jahre später reiste Jacolliot über Madras, Bellary
und Bedjapur nach der Provinz Aurungabad, um den unterirdischen
Tempel von Karli zu besuchen, welche berühmten Krypten wie
Ellora, Elephantea, Rosach &c. in einem Hügelkranz des Mahrattenlandes
liegen, der – mit Forts versehen – Jahrhunderte lang
das Eindringen der Moslims gehindert hat. Der Eingang in die
in Felsen gehauenen Krypten von Karli befindet sich etwa 300 Fuß
über der Basis des Hügels, und man gelangt dahin auf einem
Wege, der eher dem Bett eines Bergstroms als einer Straße gleicht
und auf eine Terrasse führt, die einen würdigen Vorplatz des prachtvollen
Innern bildet. Auf der linken Seite des Porticus steht eine
mit unentzifferbaren Charakteren bedeckte massive Säule, die auf
ihrem Kapitäl drei noch kaum erkennbare Löwen trägt; auf die
Schwelle tretend, hat man einen ungeheuren Vorsaal vor sich, der
in seiner ganzen Länge von etwa 600 Schritt mit Arabesken und
Skulpturen bedeckt ist; an jeder Seite des Eingangs stehen drei
riesige Elephanten mit ihren Cornacs auf Hals und Rücken; das
Gewölbe ist durch zwei Reihen von Pfeilern gestützt mit einem
Elephanten über jedem, der auf seinem Rücken eine männliche und
eine weibliche Gestalt trägt, wie gebeugt unter der ungeheuern auf
ihnen ruhenden Last. Dieses imposante dunkle Innere ist nun eine
berühmte Wallfahrtsstätte für die Fakirs aus ganz Indien, und
manche schlagen ihre Wohnung in der Nähe des Tempels auf,
kasteien ihren Leib und leben allein noch der Betrachtung. Tag
und Nacht vor flammenden Feuern hingekauert, welche die Gläubigen
unterhalten, eine Binde über den Mund, um nicht das geringste
Unreine einzuatmen, nichts genießend als einige Körner gerösteten
Reis mit Wasser befeuchtet, das durch ein Tuch geseiht wird,
magern sie nach und nach zu Skeletten ab, die Geisteskräfte sinken
rasch, und ehe ihre letzte Stunde schlägt, haben sie schon eine lange
Zeit physischer und intellektueller Schwäche durchlebt, die kein Leben
mehr ist. Alle Fakirs, welche in der obern Welt die höchsten
Transformationen erlangen wollen, müssen ihren Leib diesen schrecklichen
Kasteiungen unterwerfen. Man zeigte Jacolliot einen, erst
vor wenigen Monaten vom Kap Comorin angekommenen, der,
zwischen zwei Glutpfannen liegend, fast schon ganz gefühllos geworden
war. Wie erstaunte Jacolliot, als eine breite Narbe auf
dem Schädel ihn den Fakir von Trivanderam erkennen ließ, und
er fragte ihn in seiner geliebten Sprache des Südens, ob er sich
nicht an den Franguy von Benares erinnere. Einen Augenblick
schien ein Blitz durch seine fast verloschenen Augen zu zucken, und
er murmelte die zwei Sanskritworte, welche in jener Sitzung in
feurigen Buchstaben erschienen waren: „Divyavapur gatwâ. Ich
habe einen fluidischen Körper angenommen.“ Es war von ihm,
den sie nur „Karli Sava, den Leichnam, das Phantom von Karli“
nannten, kein weiteres Zeichen von Aufmerksamkeit zu erlangen.
So enden, sagt Jacolliot, in Siechtum und Geistesschwäche die indischen
Medien. –

Es ist denkbar, selbst wahrscheinlich, daß Jacolliot manches
mit zu lebhaften Farben geschildert hat, und daß eine Gruppierung
der Phänomene stattgefunden hat, um die Überzeugung herbeizuführen,
daß namentlich vielleicht die Steigerung derselben ein teilweises
Produkt späterer Anordnung sei, die Folge nicht gerade in
der angegebenen Weise stattgefunden habe. Prüft man aber die
einzelnen Fälle für sich, so stimmen sie nach Wegrechnung des Volkscharakters,
der natürlichen Umgebungen, des Bodens, auf dem sie
spielen, dem Wesen nach mit den übrigen mystischen Erscheinungen
der verschiedensten Zeiten und Völker überein und sind nicht mehr
und nicht weniger wunderbar als diese, namentlich auch die spiritistischen
Phänomene. Diese Übereinstimmung in der innern wesentlichen
Beschaffenheit läßt demnach die Angaben Jacolliots so glaubwürdig
erscheinen, wie die meisten andern, und wir befinden uns
auch ihnen gegenüber in der gleichen Kontroverse einer Hervorbringung
durch magische Kräfte lebender Menschen oder in der
Regel unsichtbare Wesen, sogenannte Geister, welche die Lebenden,
speziell die, welche man Medien nennt, als Organe ihrer Kundgebung
brauchen. Man sieht aus den hier mitgeteilten Angaben,
daß die Indier seit uralter Zeit sich für die letztere Meinung entschieden
haben und ihre Pitris, die Geister der Vorfahren, für die
hierbei Wirkenden ansehen. Haben sie recht, so muß man schließen,
daß bei diesen Kräfte frei werden, die nicht an die sogenannten
Naturgesetze gebunden sind, daß sie aber zur Bestätigung derselben
in sehr vielen Fällen mit Lebenden in Verbindung treten, nicht sowohl
als wenn sie dieselben zur Hervorbringung der Phänomene
nötig hätten, als vielmehr durch diese ihr eigenes Dasein zu erweisen
und wenigstens teilweise ihre Fähigkeiten dem Verständnis
der Lebenden näher zu bringen. – Was aber die Fakirs, Sanyassis,
Nirvanys &c. betrifft, so ist kaum daran zu zweifeln, daß manche
nicht dazu gelangen werden, das magische Vermögen in sich zu
entwickeln, und dadurch der Versuchung verfallen, dasselbe zu simulieren,
durch seinen Schein zu täuschen, daß sie von Magiern zu
Taschenspielern herabsinken. Dieses würde, wie beim ägyptischen,
Zend- und anderem Kultus geschehen ist, in dem Maße zunehmen,
als der Brahmanismus seinem Verfall entgegen ginge, wovon jedoch
bis jetzt nicht viel zu bemerken ist. Lachten doch schon in der
spätern Zeit der Republik römische Auguren, wenn sie sich begegneten,
und als die Römer nach Ägypten kamen, waren die Priester
nur noch imstande, als Führer zu den alten Herrlichkeiten zu dienen.

Die Erfahrung aller Zeiten hat gelehrt, daß die Übung dieser
Dinge für die Lebenden mit Gefahr verbunden ist, und daß sie auf
Kosten ihrer Bestimmung für die gegenwärtige Form des Daseins
vollzogen wird. Bekannt ist, wie gefährlich z. B. jene das visionäre
Vermögen erweckenden Räucherungen sind, von denen schon Benvenuto
Cellini erzählt, vor welchen Horst und Eckartshausen warnen
und deren Wirkung auch Jacolliot erfahren hat. Um wie viel bedenklicher
werden aber jene fortgesetzten asketischen Übungen sein,
die in manchen Fällen zur Stigmatisation, in andern sonst zum Hinsiechen
des Organismus führen. Wenn ein Trost für solche Hingebung
zu finden ist, so wird er darin bestehen, daß durch sie Aufschlüsse
über das innerste Wesen der menschlichen Natur erlangt
worden sind, die auf anderem Wege nicht zu erhalten waren, und
wenn jene Meinung richtig ist, welche die Wirkung oder doch Mitwirkung
der nicht mehr im irdischen Leben Wandelnden behauptet,
so wäre damit ein empirischer Beweis für die persönliche Fortdauer
geleistet, ungleich wertvoller als alle Spekulation darüber.
Und so hätten die Mystiker aller Zeiten, indem sie irdische Bestimmung
wenigstens teilweise verfehlten, sehr oft auch das, was man
irdisches Glück nennt, einbüßten, doch nicht umsonst gelebt und entbehrt,
sondern der Menschheit einen sehr großen Dienst indirekt
erwiesen. Dieses und nicht die vermeinte Gottgefälligkeit der sich
jenen abnormen Zuständen Hingebenden oder von ihnen Überwältigten,
scheint mir der Gesichtspunkt zu sein, von welchem aus sie
zu würdigen sind.

Eine spezielle göttliche Einwirkung muß man wohl bei ihnen
allen ausschließen; es erfolgen diese Vorgänge bei einer Gesetzmäßigkeit,
wie sie durch die Weltvernunft für alle Gebiete des
Seins festgestellt, aber für das in Frage stehende uns noch ganz
verschleiert ist. Diese Dinge sind sehr wunderbar, aber kein Wunder
im populären Sinn des Worts, wofür sie freilich der fromme Glauben
aller Zeiten zu halten geneigt ist. Mit denjenigen aber ist nicht
zu rechten, welche bei ihrer gänzlichen Unkenntnis dieses Gebietes
mit dem Schlagwort „Betrug“ die Thatsachen vernichten zu können
glauben, welche aus Naturgesetzen, die hier nicht gelten, die Unmöglichkeit
mystischer Erscheinungen erweisen wollen und den Beifall
einer urteilslosen Menge der ernsten und unbefangenen Forschung
vorziehen.

So weit Perty. Ich habe seinen Worten nichts hinzuzufügen.



Viertes Buch.

Der Occultismus der Ägypter.



Erstes Kapitel.

Der ägyptische Occultismus als Priesterwissenschaft.

Mehr als in jedem Land des Altertums – Akkad vielleicht
ausgenommen – wurde der Occultismus und zwar zumeist in den
Zweigen des Somnambulismus und Heilmagnetismus – in Ägypten
von den Priestern ausgeübt, deren ganze Lebensweise und Disziplin
an die Brahmanen gemahnt. Schon Jamblichus sagt[275]:

„Die Priester verlegen sich nur auf die Erkenntniß Gottes,
ihrer selbst und der Wahrheit. Sie beachten nicht einen eitlen
Ruhm bei ihren heiligen Handlungen und geben der Phantasie
keinen Platz.“

Bekanntlich waren sie gleich den Brahmanen die herrschende
Kaste und ihr Rang dem des oft von ihnen beherrschten und ihrer
Kaste angehörigen Königs gleichgestellt. Wie die Brahmanen führten
sie die strengste Lebensweise und abermals wie diesen waren auch
ihnen wiederholte tägliche Waschungen vorgeschrieben. Ihre Kleidung
bestand aus Baumwolle und Leinwand, und ihre Sandalen
waren aus Papyrus gefertigt. Ihre Diät war zumeist die vegetarische,
jedoch genossen sie auch zuweilen Fleisch, welches jedoch
vorher von besonders dazu angestellten Beamten besichtigt werden
mußte, die dasselbe, wenn sie es für rein und gesund erkannten,
mit einem Stempel bezeichneten. Schweinefleisch genossen sie nur
zur Zeit des Vollmonds, und Fische – ganz besonders aber Seefische
– waren ihnen ebenfalls verboten. Von Pflanzenkost
waren ihnen die Hülsenfrüchte und Zwiebeln verboten, und zwar
– wie Plutarch meint – erstere, weil sie zu stark nähren und
Blähungen erzeugen, letztere wegen ihrer stimulierenden Wirkung
und weil sie zum Durst reizen. Wein durften sie nach einigen alten
Schriftstellern nicht trinken, nach anderen war es jedoch gestattet.
Sprengel sucht diesen Widerspruch dergestalt zu erklären[276], daß er
annimmt, der Wein sei erst zu Psammetichs Zeiten in Ägypten eingeführt
worden und auch dann noch ein Privilegium der höheren
Stände gewesen.

Die ägyptischen Priester waren bekanntlich in verschiedene Grade
und Klassen geteilt, von denen einige – wie die Fakire – magisch-mediumistische
Künste ausübten, andere die Astrologie pflegten,
wieder andere magisch-magnetische Heilkunst trieben und Somnambulismus
hervorriefen. Sie teilten ihre geheimen Künste keinem
nicht zur Kaste gehörenden mit, und lange war es Ausländern unmöglich,
in dieselbe aufgenommen zu werden.

Die ersten Fremden, welche der Tradition zufolge in die
Tempelgeheimnisse eingeweiht wurden, waren Orpheus, Thales
und Pythagoras.

Von letzterem erzählt Porphyrius[277]:

„Pythagoras bat vor seiner Reise nach Ägypten den Polykrates,
König von Samos, um ein Empfehlungsschreiben an den
ägyptischen König Amasis, damit man ihn dort in die geheimen
Lehren der Priester einweihe. Der König gab es ihm, allein die
Helipoliten, an die er sich zuerst wendete, schickten ihn nach Memphis,
gleichsam zu den Höheren und Älteren. Zu Memphis wurde er
unter demselben Vorwand zu den Diospoliten oder Thebanern entlassen.
Da diese aus Furcht vor dem König nichts mehr vorzuschützen
wußten, kamen sie überein, ihn durch übermäßiges Arbeiten
und Druck von seinem Vorhaben abzuwenden. Da aber Pythagoras
auf das Pünktlichste Alles erfüllte, so wunderten sie sich darüber
so sehr, daß sie ihn einweihten und ihren Geheimnissen beiwohnen
ließen, was sonst keinem Fremden gelang.“

Wie allbekannt, spricht die Bibel von ägyptischen Magiern,
Traumdeutern, und die Hofzauberer Pharaos kennt jedes Kind.
Auch Homer deutet Ähnliches an, wenn er singt[278]:


„Aber ein Neues ersann die liebliche Tochter Kronions:


Siehe, sie warf in den Wein, wovon sie tranken, ein Mittel


Gegen Kummer und Groll und aller Leiden Gedächtniß.


Kostet einer des Weins, mit dieser Würze gemischet,


Dann benetzt den Tag ihm keine Thräne die Wangen,


Wär ihm auch sein Vater und seine Mutter gestorben,


Würde vor ihm sein Vater und sein geliebtester Sohn auch


Mit dem Schwerte getödtet, daß seine Augen es sähen.


Siehe, so heilsam war die künstlich bereitete Würze,


Welche Helenen einst die Gemahlin Thons, Polydamna,


In Aegyptos geschenkt. Dort bringt die fruchtbare Erde


Mancherlei Säfte hervor zu gut und schädlicher Mischung;


Dort ist jeder ein Arzt und übertrifft an Erfahrung


Alle Menschen, denn wahrlich, sie sind vom Geschlechte Paons.“





Die Heilgottheiten der Ägypter waren Isis, Horus, Serapis,
Osiris, Apis und Phtha.

Bezüglich der Isis sagt Diodorus Siculus[279]:

„Die Aegypter versichern, daß Isis ihnen in der Arzneikunst
große Dienste geleistet habe durch heilsame Mittel, die sie entdeckte;
daß sie jetzt, wo sie unsterblich geworden, an dem Gottesdienst der
Menschen ein besonderes Wohlgefallen habe und sich vorzüglich
um ihre Gesundheit bekümmere; daß sie ihnen durch Träume zu
Hülfe komme, womit sie ihr ganzes Wohlgefallen offenbare. Die
Probe ist darüber festgesetzt nicht durch Fabeln, wie bei den Griechen,
sondern durch gewisse Thatsachen. In der That, alle Völker der
Erde geben Zeugniß von der Macht dieser Göttin in Bezug auf
Heilung von Krankheiten durch ihre Verehrung und Dankbarkeit.
Sie zeigt in den Träumen denjenigen, die leidend sind, die für ihre
Krankheiten geeigneten Mittel an, und die treue Erfüllung ihrer
Verordnungen hat gegen die Erwartung aller Welt Kranke gerettet,
die von den Ärzten aufgegeben waren.“

Die berühmtesten Isistempel befanden sich zu Memphis und
Busiris.


Horus, der Sohn der Isis, hatte nach dem Glauben der Ägypter
von seiner Mutter die Heilkunst erlernt und wurde namentlich in
seiner späteren Gestaltung als Harpokrates als Heilgott verehrt.
Höhere Verehrung genoß Serapis, dem nach Jablonski zweiundvierzig
Tempel geweiht waren, von denen sich die berühmtesten
zu Memphis, Canopus und besonders in Alexandria befanden.
Strabo sagt von Serapis[280]:

„In seinen Tempeln ist eine große Gottesverehrung, wo viele
medicinische Wunder geschehen, an welche die berühmtesten Männer
glauben und für sich und andere den Tempelschlaf pflegen.“

Der Serapistempel zu Canopus wurde von den angesehensten
Personen mit großer Ehrfurcht besucht und nach Strabo befanden
sich im Innern desselben eine Menge Wunderkuren enthaltende
Weihetafeln.

Der berühmteste Serapistempel war bekanntlich der zu Alexandria,
wo auch die von Kaiser Vespasian ausgeübten magnetischen
Heilungen sich ereigneten. Tacitus erzählt dieselben folgendermaßen[281]:

„Als Vespasian sich zu Alexandrien aufhielt, geschahen sehr
viele Wunder, wodurch besonders sich die göttliche Gewogenheit
und Zuneigung für Vespasian offenbarte. Irgend ein gemeiner
und wohlbekannter Blinder von Alexandrien kam auf Anrathen
des Gottes Serapis zu den Knieen des Kaisers, mit Thränen um
Hülfe rufend. Er bat den Kaiser, daß er seine Augen mit seinem
– des Kaisers – Speichel benetzen möchte. Ein anderer an der
Hand Gelähmter bat gleichfalls auf Anrathen des Serapis, daß
ihn der Kaiser mit seinem Fuß berühren, d. h. mit der Fußsohle
treten möchte.“

„Allein Vespasian lachte zuerst, war ungehalten und fürchtete,
als jene dringend zu bitten fortfuhren, in den Ruf der Eitelkeit zu
kommen; endlich aber wurde er durch ihr Flehen, durch den Zuspruch
und durch die Liebkosungen Anderer zur Hoffnung bewegt.
Zuletzt ließ er die Ärzte entscheiden, ob eine solche Blindheit und
Schwäche durch menschliche Hülfe zu heilen wäre. Die Ärzte
sprachen hin und her und meinten, die ganze Sehkraft sei noch nicht
erloschen[282], und das Gesicht könne wiederkehren, wenn nur die Hindernisse
gehoben werden könnten; allein der Kaiser versuchte es vor
der Versammlung, und der glückliche Erfolg blieb nicht aus. Jener
andere könne seine bösen Gliedmaßen wieder heilen, wenn irgend
eine hülfreiche Kraft angewendet würde. Zu diesem göttlichen
Dienst könne vielleicht der Kaiser ausersehen sein. Und endlich
würde der Ruhm der geleisteten Hülfe immer dem Kaiser bleiben,
der Spott aber im Falle des Fehlschlags die armen Kranken treffen.
Vespasian vollzog also im Glauben, daß seinem Glücke Alles offen
stehe, und daß nichts unmöglich sei, mit freudigem Gesicht vor der
aufs Äußerste gespannten Versammlung das Gebot. Der Eine
gebrauchte gleich seine Hand und dem Blinden schien das Tageslicht.
Alle, die gegenwärtig waren, stimmen bezüglich der Wahrheit
mit einander überein, daher erwartet die Lüge umsonst ihren Preis.“

Eine weitere Heilgottheit war Apis, von welchem Plinius berichtet[283]:

„In Aegypten wird ein Ochse, den sie Apis nennen, göttlich
verehrt; er hat an der rechten Seite einen glänzenden weißen Fleck,
welcher mit dem Neumonde zu wachsen beginnt.[284] Er darf nur
ein gewisses Alter erreichen, dann ertränken ihn die Priester und
suchen klagend nach einem andern an dessen Stelle. Nachdem sie
einen gefunden haben, führen ihn die Priester nach Memphis, wo
das Orakel blos durch Zeichen und Deutungen künftige Dinge
verkündete. Aus der verschiedenen Haltung, aus den Bewegungen
und dem Thun des Ochsen pflegten sie wahrzusagen, indem ihm
die Rathfragenden Speise darboten. Aus der verschiedenen Zu- oder
Abneigung, solche anzunehmen, leitete man seine Antworten
ab.[285] So stieß er z. B. die Hand des Kaisers Augustus von sich,
worauf derselbe nach kurzer Zeit starb. Apis lebt ganz verborgen;
wenn er sich aber einmal losreißt, so treiben die Lictoren das Volk
aus dem Wege und eine Herde Knaben begleitet ihn, Loblieder zu
seiner Ehre singend, was er zu verstehen scheint.“

Phtha ist das Bild des unendlichen Geistes, der Alles schuf.
Er ist ein feines ätherisches Feuer, welches unaufhörlich fortleuchtet,
und dessen Glanz weit über den der Sterne und Planeten erhaben
ist. Er ist also gewissermaßen das Symbol des Astral- oder odischen
Lichtes, welches ja bekanntlich bei somnambulen und heilmagnetischen
Vorgängen eine große Rolle spielt. Der berühmteste Phthatempel
befand sich zu Memphis und hatte wie die Isistempel die Inschrift:
„Ich bin, der ich bin, und kein Sterblicher hat mein Geheimniß
entdeckt.“

Über das, was im Innern dieser geheimnisvollen Tempel
vorging, haben wir bruchstücksweise überlieferte Nachrichten, denn
den Uneingeweihten war der Zutritt gänzlich untersagt, und die
Eingeweihten – selbst die Griechen – hielten den abgelegten
Schwur des Stillschweigens.

Dennoch wissen wir aber, daß, wie im nächsten Kapitel näher
ausgeführt werden soll, Hervorrufung von Somnambulismus und
heilmagnetische Praxis eine Hauptrolle spielte. Die Vorbereitung
dazu bestand in Fasten, Baden, Reinigung, Salben und Reiben; in
an die Götter gerichteten Gebeten und Lobpreisungen, während
feierliche Opfer, heilige Ceremonien und geheimnisvolle Musik in
tiefer Dunkelheit die Seele der Gläubigen in mystische Schwingungen
versetzte.

Vom Priester selbst sagt Jamblichus:

„Ipse sacerdos, antequam det oracula, multa rite peragit
sacrificia, observat sanctimonium, lavatur; triduum prorsus
abstinet cibo, habitat in secessu, jamque incipit paulatim
illuminari mirificeque gaudere.“

Betrachten wir nun das magnetische Verfahren der Ägypter selbst.



Zweites Kapitel.

Der Heilmagnetismus bei den alten Ägyptern.[286]

Auf der auf der Pariser Nationalbibliothek befindlichen sogen.
Bentrosch-Stele von dreitausendjährigem Alter wird die glückliche
Heilung der besessenen Tochter eines mesopotamischen Fürsten erzählt,
und es kann nicht der mindeste Zweifel obwalten, daß die
Heilung durch Hypnotismus und Heilmagnetismus geschah.

Der Text der Bentrosch-Stele lautet nach der Übersetzung des
Professor Dr. Lauth in München[287]:

„Siehe, es befand sich Se. Majestät in Nahar gemäß seiner
alljährlichen Gepflogenheit. Die Großen jedes Fremdlandes zogen
als Gebückte, als Friedfertige mit Opfergaben vor die Geistigkeit
Sr. Majestät von den äußersten Hinterländern her. Sie brachten
ihre Tribute an Gold, Silber, Lapis Lazuli, Kupfer und allen
Holzarten des heiligen Landes auf ihren Rücken; ein jeglicher suchte
seinen Nebenmann zu überbieten. Da ließ auch der Fürst des
Landes Buchtan herbeigebracht werden seine Tribute und gab ihm
seine älteste Tochter an der Spitze derselben, indem er anrief Se.
Majestät und das Leben erbat von demselben. Es war dies ein
schönes Weib, überaus geschätzt von Sr. Majestät über Alles. Sofort
schrieb man ihren Titel als königliche Hauptfrau mit dem
Namen Ranofru ‚Sonne der Schönheiten‘. Nachdem Se. Majestät
der König nach Ägypten gelangt war, vollbrachte er ihr alle Ceremonien,
die einer königlichen Hauptfrau gebühren.“

„Im Jahre 15 am 22. Payni[288] geschah es nun, daß sich Se.
Majestät in der Stadt Theben befand, der siegreichen, der Gebieterin
der Städte, beschäftigt mit Lobpreisungen des Vaters Amun,
des Herrn der Throne beider Welten, an seinem schönen Panegyrienfeste
im südlichen Apt, seinem Lieblingssitze von Anfang. Da
kam man zu sagen Sr. Majestät: ‚Es ist ein Bote des Fürsten
von Buchtan da, gekommen mit zahlreichen Geschenken für die
Königsfrau‘, und sofort wurde dieser vor Se. Majestät gebracht
mit den Geschenken. Alsdann sprach er, den Boden küssend vor
Sr. Majestät: ‚Preis Dir, Du Sonne der neun Völker! Gestatte
uns zu leben bei Dir! Ich komme zu Dir, o Großkönig, mein
Gebieter, in Betreff der Bentrosch, deiner jüngern Schwester von
Seiten der Königsfrau Ranofru. Ein Übel ist eingedrungen in
ihre Glieder. Möge darum abreisen lassen Deine Majestät einen
Sachverständigen, um sie zu besehen.‘ Sofort sprach Se. Majestät:
‚Bringet mir die Schreiber des Hierogrammatenhauses und die
Gelehrten der Geheimnisse des Adytum!‘ Sie wurden auf der
Stelle herbeigeführt. Da sprach Se. Majestät: ‚Warum hat man
Euch rufen lassen? Damit ihr höret dieses Wort: Sofort liefert
mir einen Künstler in seinem Herzen, einen Schreiber (Operateur)
mit seinen Fingern aus Eurem Kreise.‘ Nachdem nun der Basilicogrammate
Thotemhebi vor Se. Majestät getreten war, befahl
ihm Se. Majestät, daß er ausziehe gen Buchtan mit diesem Boten.
Als nun aber gelangt war der Sachverständige gen Buchtan, traf
er die Bentrosch im Zustande einer von einem Dämon Besessenen,
und fand sich selbst zu schwach, um mit demselben zu kämpfen. Da
sandte der Fürst von Buchtan wiederum einen Boten an Se. Majestät
mit den Worten: ‚O Großkönig, mein Herr, es möge befehlen
Se. Majestät, daß gebracht werde der Gott Chonsu selber.‘[289] Es
ereignete sich nun, daß Se. Majestät im Jahre 26 im Monate Pachon[290]
zur Zeit der Amunspanegyrie im Innern von Theben sich
befand. Da trat Se. Majestät wieder vor Chonsu nofer hotep[291]
mit den Worten: ‚O gütiger Herr, ich bin wieder vor dir in Betreff
der Tochter des Königs von Buchtan.‘ Sofort wurde gebracht
Chonsu nofer hotep zu Chonsu p-ari secher[292], dem großen Gott, welcher
vertreibt die Unholde. Alsdann sprach Se. Majestät vor Chonsu
nofer hotep: ‚O du gütiger Herr, wenn du doch wendetest dein
Antlitz gen Chonsu p-ari secher, welcher vertreibt die Unholde, damit
er ziehe gen Buchtan.‘ Zunickung, große, große. Alsdann
sprach der König: ‚Gieb deinen Segen mit ihm, damit ich ziehen mache
Se. Heiligkeit gen Buchtan, um zu erlösen die Tochter des Fürsten von
Buchtan.‘ Zunickung des Hauptes, große, große, von Seiten des
Chonsu nofer hotep. Sofort machte er den Segen viermal über
den Chonsu p-ari secher. Es befahl dann Se. Majestät, daß man
ausziehen mache Chonsu p-ari secher auf einer großen Barke mit
fünf Schifflein, einem Wagen und zahlreichen Pferden rechts und
links. Als nun gelangt war dieser Gott gen Buchtan in einer Dauer
von 1 Jahr 5 Monaten, siehe da kam der Fürst von Buchtan mit
seinen Soldaten und Edeln entgegen dem Chonsu p-ari secher, dem
Planausführenden. Derselbe that sich auf seinen Bauch, indem er
sprach: ‚Du kommst zu uns, du läßt dich bei uns nieder nach der
Weisung des Königs Vesu-ma-Ra sotep-en-Ra.‘“

„Sofort begab sich dieser Gott[293] zu dem Ort, wo Bentrosch
sich aufhielt. Alsdann machte er den Segen über die Tochter des
Fürsten von Buchtan: gut ward sie augenblicklich. Hierauf sprach
der Dämon, der mit ihr war, vor Chonsu p-ari secher[294]: ‚Komme
in Frieden, großer Gott, welcher vertreibt die Unholde: Deine
Stadt ist Buchtan, deine Sklaven sind seine Bewohner; auch ich bin
dein Sklave: ich werde fortgehen zu dem Ort, von dem ich ausgezogen
bin, um zu befriedigen dein Herz in Betreff dessen, weshalb
du gekommen bist. Nun möge Deine Heiligkeit befehlen, daß man
begehe einen Festtag mit mir und dem Fürsten von Buchtan.‘ Sofort
nickte dieser Gott gegen seinen Propheten mit den Worten: ‚Lasse
veranstalten den Fürsten von Buchtan ein Speiseopfer vor diesem
Dämon.‘ Während nun Chonsu p-ari secher dies mit dem Dämon
verhandelte, stand der Fürst mit seinen Soldaten dabei, sich gar
sehr fürchtend. Indessen veranstaltete er ein großes Opfer vor
Chonsu p-ari secher und vor diesem Dämon; der Fürst von Buchtan
hielt ein Freudenfest für sie. Hierauf ging der Dämon in
Frieden an den Ort, den er liebte, auf Befehl des Chonsu p-ari
secher.“

„Da war der Fürst von Buchtan aufjubelnd über alle Maßen
sowie jede Person, welche in Buchtan war. Alsdann überlegte er
in seinem Herzen, indem er bei sich sprach: ‚Es könnte werden
dieser Gott eine Gabe für Buchtan; ich werde ihn nicht heimziehen
lassen nach Ägypten.‘ So blieb derselbe 3 Jahre 9 Monate in
Buchtan. Da lag der Fürst von Buchtan einstmals auf seinem
Bette und sah träumend, wie dieser Gott herausging aus seinem
Hause, in Gestalt eines Goldsperbers aufschwebend himmelwärts
gen Chemi. Nachdem er vor Entsetzen aufgewacht war, sagte er
sofort zu den Theodulen des Chonsu p-ari secher: ‚Dieser Gott,
welcher bei uns weilt, will gen Chemi ziehen. Lasse also seinen
Wagen fahren gen Chemi.‘ Alsdann ließ der Fürst von Buchtan
fortziehen diesen Gott gen Chemi, indem er ihm mitgab Geschenke,
viele von allen guten Dingen, Soldaten und zahlreiche Pferde; sie
gelangten in Frieden nach Theben. Alsdann ging Chonsu p-ari
secher zum Tempel des Chonsu nofer hotep, und er legte die Geschenke,
die ihm der Fürst von Buchtan gegeben hatte, an allen
guten Dingen, vor Chonsu nofer hotep; er that nichts in sein
eigenes Haus. Es gelangte Chonsu p-ari secher zu seinem Hause
in Frieden im Jahre 33 am 19. Mechir[295] des Königs von Ober- und
Unterägypten Vesu-ma-Ra sotep-en-Ra, der dieses Denkmal geschaffen
hat. Möge er Leben spenden gleich dem Sonnengott
immerdar.“

Soweit der Text der Bentrosch-Stele.


Festzuhalten ist, daß Chonsu Heilgott ist, welcher durch geistige,
magische Kraft heilt.

Wir sehen aus der Erzählung, daß die Schwägerin eines
ägyptischen Königs – es ist Ramses XII. gemeint – erkrankt,
resp. besessen ist. Da die Kunst der einheimischen Ärzte nicht geholfen
zu haben scheint, so wurde eine Gesandtschaft abgeschickt, um
einen der in hohem Rufe stehenden ägyptischen Ärzte herbeizuholen.
Ramses läßt sich darauf einen geeigneten Mann bezeichnen, einen
– wie Prof. Dr. Lauth übersetzt – „Künstler in seinem Herzen,
einen Schreiber (Operateur) mit seinen Fingern.“ – Setzt man
nun die Kenntnis des Heilmagnetismus und Hypnotismus bei den
Ägyptern voraus, wozu sich die Berechtigung bald ergeben wird,
so wird man die Stelle anders übersetzen müssen. Deshalb übersetzt
auch der französische Ägyptologe Vicomte de Rougé: „Ein
Mann mit intelligentem Herzen, ein Meister mit geschickten Fingern.“ –
Allein nach Lambert ist auch dies nicht ganz richtig, insofern „Herz“
für „Wille“ gebraucht wird, und er sagt deshalb[296]:

„Es hat also nach dieser Analyse alle Berechtigung, wenn ich
den Befehl des Pharao so verstehe, daß ihm ein Mann bezeichnet
werde, der ‚Herr seines Willens und Meister seiner Finger‘ sei.
Bei der letzteren Eigenschaft ist jedoch weniger an einen Operateur,
als an einen tüchtigen Hypnotiseur und Magnetiseur zu denken,
weil ein solcher sowohl mit seiner Hand als mit seinem Willen
arbeiten muß.“

Der erwählte ägyptische Hypnotiseur, der älteste, dessen Namen
bekannt wurde, hieß Thotemhebi. Als derselbe nach Buchtan kam,
gewahrte er, daß Bentrosch besessen war, und versuchte sie ohne
Erfolg zu heilen. Es vergingen elf Jahre, ohne daß die Leidende
gesund wurde, worauf deren Vater abermals eine Gesandtschaft
nach Ägypten schickte mit der Bitte, man möge doch einen Gott
nach Buchtan schicken. Wie sich aus dem Zusammenhang klar ergiebt,
wird hier „Gott“ euphemistisch für einen Priester der oberen
hierarchischen Stufen gebraucht. Der Pharao begiebt sich also nach
dem Tempel des Chonsu und bittet den Chonsu nofer hotep, welcher
offenbar als Oberpriester zu betrachten ist, er möge den Chonsu
p-ari secher, einem unter diesem stehenden Priester, seinen Segen
oder seine Kraft mitteilen. Dies wird gewährt, und der Chonsu
nofer hotep macht die segnende Bestreichung – sa – viermal.
Für dieselbe wird folgende Hieroglyphe gebraucht:


Hieroglyphe


Darauf wird der Chonsu p-ari secher nach Buchtan geleitet,
wo er die besessene Bentrosch durch eine segnende Bestreichung heilt,
die mit folgender Hieroglyphe bezeichnet wird:


Hieroglyphe


Über die Bedeutung dieser Segen lasse ich nun Lambert selbst
sprechen:

„Was sind nun diese verschiedenen Segen? Ich denke, ich
werde keinem Widerspruch begegnen, wenn ich dieselbe für mesmerische
Bestreichungen, und ihre verschiedenen, durch die beiden
Hieroglyphen deutlich dargestellten Formen für die Schemata halte,
nach denen die Striche geführt wurden. Der Segen ist ja in seiner
ursprünglichen Wesenheit wohl nichts Anderes als ein Ausströmenlassen
einer Kraft aus seinen Händen.“

„Der einfachere sa-Strich (No. 2) wurde ausgeführt, indem
die segnende Gottheit oder der Arzt in der durch die Hieroglyphe
gekennzeichneten Art über den Hinterkopf nach den Schultern zu
strich, nicht einmal, sondern wiederholt und mit beiden Händen.
So spricht die Göttin Muth zu Ramses III. auf einer Abbildung,
die sich in Lepsius Denkmälern (III. 21.) veröffentlicht findet:
‚Ich strecke aus meine beiden Arme, um zu machen die sa-Striche
hinter deinem Haupte.‘ An beiden Seiten des sa-Zeichens sehen
wir Knoten oder Verdickungen. Jedenfalls bezeichnen diese die
Stellen, wo der Streichende einen Halt in der Bewegung zu machen
oder einen besondern Nachdruck auszuüben hatte. Das Gleiche ist
an jener Stelle der Fall, wo die Linie des Striches in der Gegend
des Genickes sich selbst schneidet. Aus der ganzen Führung des
Striches scheint hervorzugehen, daß sich an dieser Stelle des Genickes
die Kraft der Streichungen concentriren soll. Warum aber
gerade dort? Die Kabbalisten lehren, daß ein kleiner Knochen des
Halses, Luz genannt, ‚unverweslich‘ sei, in ihn versenkte sich die
Schattengestalt des Nephesch bei dem Verstorbenen, und aus beiden
werde der Auferstehungsleib am Ende der Tage gebildet. Dieser
Luz der Kabbala ist aber identisch mit dem Uls der ägyptischen
Lehre, welcher da liegt, wo das Rückgrat vom Hinterhaupt nach den
Schultern eine Einbiegung macht. (Luz heißt im Hebräischen wie
Uls im Altägyptischen Einbiegung oder Krümmung.) Es würde
zu weit führen, diesen Uls und seinen ganzen Kultus in der Stadt
Mendes, wo die Rückgratreliquie des Osiris aufbewahrt wurde, hier
zu besprechen. Ich wollte hier nur darauf hinweisen, warum bei
dem Akte jenes sa-Striches der Nachdruck auf die hintere Halspartie
verlegt wurde, und die Ursache hiervon liegt wohl unzweifelhaft,
daß dort eine günstige Stelle zum Erwecken gewisser transscendentaler
Kräfte des Menschen gesehen wurde. Vielfache Textstellen
bezeugen, daß bei der sa-Bestreichung die Absicht war, inneres
Leben zu erwecken.“

„Die andere – complicirtere – Bestreichung (No. 1), welche
vom Nofer hotep an dem Ari-secher ausgeführt wird, erstreckte sich
vermuthlich über den ganzen Körper, ob aber über die Vorder-
oder Rückseite desselben, ist fraglich.“


Hieroglyphe


„Es kommen nun unter den Hieroglyphen noch
mehrfache Zeichen vor, die solche Knoten vorstellen,
und jedenfalls als ähnliche Manipulationen wie die
sa-Striche zu verstehen sind. Ein solches Zeichen
ist rod, was ‚festmachen‘ bedeutet. Das dürfte
wohl ein Strich gewesen sein, um die Unbeweglichkeit
der Extremitäten zu bewirken. Ist dies der Fall, dann geschah diese
Action nicht durch einfache gerade Striche, wie bei unsern Hypnotiseuren,
sondern es wurde, z. B. um den linken Arm ‚festzumachen‘,
wohl an der rechten Schulter begonnen, von da eine über den Rumpf
gehende Schleife gezogen, die an der linken Schulter endigte, und
dann von hier aus ein gerader Strich über den Arm mit einem
Halt am Ellenbogengelenk nach den Fingerspitzen zu ausgeführt.“

„Daß der Chonsu nofer hotep die Bestreichung viermal machte,
scheint einen ganz besondern Grund zu haben. Es entspricht dies
den Bezeichnungen, die in Verbindung mit dem sa-Zeichen No. 1
vorkommen, nämlich tos-sa, ‚den Einfluß herbeiführen‘, tu-sa,
‚den Einfluß mittheilen‘, meh-sa, ‚den Einfluß vermehren‘, und
sotep-sa, ‚den Einfluß fixiren‘. Es hat also wohl jede der vier
Bestreichungen ihren bestimmten Zweck: die Wirkung wird herbeigeführt,
mitgetheilt, vermehrt und fixirt.“

„Nicht ohne Bedeutung ist es, daß der Gott Thot, der später
zum Hermes Trismegistos geworden ist, den Beinamen Sa führt.
Thot ist ein Gott der Heilkunde, der Ibis ist ihm heilig. Thot
ist auch ein Gott der Erkenntniß und zwar besonders der transscendentalen
Erkenntniß, und es hat alle Wahrscheinlichkeit für sich,
daß er seinen Beinamen Sa deswegen führte, weil in der Hypnose,
die ja, wie wir jetzt wissen, durch einen Act, der Sa heißt, herbeigeführt
wird, die innere transscendentale Erkenntniß aufgeht. Demnach
ist es Gott Thot, welcher in der Hypnose nach der Meinung
der Aegypter das innere Schauen und besonders auch als Heilgott die
Heilverordnungen eingiebt. – Thot wird vielfach mit Chonsu identificirt
und scheint in seiner medicinischen Eigenschaft als Mondgott
mit Chonsu nofer hotep vollständig dieselbe Person zu sein. Ich
möchte hierzu auch an den Einfluß des Mondes auf Schlafende
erinnern.“

Soweit Herr Franz Lambert. Ich möchte noch hinzufügen,
daß auch die bekannten Hände der Isis, welche nach Apulejus bei
Prozessionen umhergetragen wurden (auf einen Stab gesteckte linke
Hände, deren Daumen und zwei erste Finger ausgestreckt, deren
drei letzte aber eingeschlagen sind), auf Erzeugung von Hypnose
und Somnambulismus hinzudeuten scheinen.



Drittes Kapitel.

Die eigentliche magische Heilkunde der Ägypter.

Die magische Heilkunde der Ägypter knüpft, wenn in ihr auch
uralte Tempelgeheimnisse des Thot enthalten sein mögen, im Wesentlichen
an den mythischen Hermes Trismegistos[297] an und entstammt
somit einer verhältnismäßig späten Zeit. Über ihren Ursprung
heißt es im hermetischen Asklepius:

„Quoniam ergo proavi nostri multum errabant, contra
rationem Deorum increduli et non animadvertentes ad cultum
religionemque divinam, invenerunt artem, qua Deos
efficerent, cui inventae adjunxerunt virtutem de mundi
natura convenientem, eamque miscentes, et quoniam animas
facere non poterant, evocantes animas Daemonum vel
Angelorum, eas indiderunt imaginibus suis divinisque mysteriis,
per quas sola idola et benefaciendi et maleficiendi
vires habere potuissent. Avus tuus, o Asclepi, medicinae
primus inventor, cui templum consecratum est in monte
Lybiae circa littus Crocodilorum, in quo ejus jacet mundanus
homo, id est corpus; reliquus enim, vel potius totus,
si est homo totus in sensu vitae melior, remeavit in coelum,
omnia etiam nunc adjumenta hominibus praestans infirmis
numine suo, quae ante solebat Medicinae arte praebere.
Hermes, cujus nomen mihi avitum est, sibi cognomen patrium
consistens omnes mortales undique venientes adjuvat
atque conservat.“


„Constat, o Asclepi, de herbis, lapidibus et de aromatibus
vim divinitatis naturalem in se habentibus, et propter
hanc causam sacrificiis frequentibus oblectantur numina
hymnis quoque et laudibus dulcissimisque sonis in modum
coelestis harmoniae, concinnantibus, ut illud, quod est coelesti
usu et frequentatione illectum in idola, possit laetum
humanitas patiens longe durare per tempora; sic Deorum
autor est homo. Et ne putes fortuitos effectus esse terrenorum
Deorum, o Asclepi, Dii coelestes inhabitant summa
coelestia unusquisque per ordinem, quem accepit complens
atque custodiens. Hi vero nostri sigillatim quaedam curantes,
quaedam praevidentes, quaedam hortibus et divinatione
praedicentes, his pro mado subvenientes humanis, quasi
amica cognatione auxiliantur.“

Mit diesen Worten des mythischen Hermes Trismegistos stimmt
der spätere Neuplatoniker Proklos (412–485 n. Chr.) völlig überein,
wenn er sich folgendermaßen ausspricht:

„Und wenn uns auch der Verstand an sich selbst gleichsam als
Gott erscheint, und die Seele von Urbeginn verständig ist, so sind
doch die obersten Dämonen höher geartet, sie stehen den Göttern
am nächsten, sind gleichförmig und göttlich. Die zweite auf diese
folgende Dämonenclasse ist ebenfalls des Intellects theilhaftig; sie
stehen den himmlischen Aufsteigungen und Absteigungen vor und
überbringen und offenbaren die göttlichen Befehle allen Dingen.
Die dritte Dämonenclasse ist jene, welche die Befehle der göttlichen
Seelen überbringt und das Band zwischen diesen und den niedern
Dingen bildet. Die vierte überbringt die wirkenden Kräfte aller
Naturen auf die erzeugten Dinge, flößt den Einzelnen Leben ein,
schafft Ordnung, Regel und Wirkung. Die fünfte ist gewissermaßen
körperlich und schafft das Äußere der Körper. – Die meisten von
ihnen beschäftigen sich mit der Materie und überbringen herabsteigend
die Kräfte der himmlischen Materie der irdischen, verbinden
beide, bewachen das Irdische sodann und bringen die Verschiedenheit
der Formen hervor.“

Nach diesen Grundsätzen wurden göttliche Wesen konstruiert,
welche den einzelnen Krankheiten vorstanden, und man richtete an
dieselben Gebete, Hymnen und Beschwörungen, damit sich ihr Zorn
besänftige, und sie die verlorene Gesundheit wieder verliehen.
Also ganz dieselbe primitive Anschauung, wie wir sie schon bei
den Akkadern fanden, und der wir noch heute bei den Indianern,
Negern &c. begegnen.

Die Ägypter betrachten die Welt als ein großes Lebewesen,
in welchem alles in wechselseitiger Verbindung stehe, das von einer
beständigen Sympathie durchströmt und durch eine Kraft zu
einem Leben vereinigt werde.[298] Deshalb suchte man nach Kräften
die wechselseitigen Beziehungen und Wirkungen der Dinge zu erforschen,
was bei den Krankheiten, da man von dem Grundsatz:
similia similibus ausging, zu der von Paracelsus aufgefrischten
Lehre von den Signaturen führte. D. h. man schloß aus der Ähnlichkeit
irgend eines Teils einer Pflanze, eines Tiers oder Minerals
mit irgend einem Glied des menschlichen Körpers, daß ersterer Heilkräfte
gegen die Krankheiten des letzteren besitzen müsse. So galt
als gegen Hauptkrankheiten und Epilepsie besonders wirksam die
Päonienknospe, ferner der Mohn, die Wallnuß, Muskatnuß, Meerzwiebel,
der Lerchenschwamm &c. Gegen Augenkrankheiten wurden
Augentrost, Habichtskraut, Skabiosen usw. angewendet; gegen Zahnleiden
die Zahnwurz, Granatapfelkerne, Zirbelnüsse, die Knöllchen
des Feigwarzenkrautes &c., gegen Ohrenleiden die Blätter von der
Haselwurz, dem Löffelkraut und der Wassermünze. Dieselben sollten
auch gegen Nasenleiden dienen, weil zwischen Ohr und Nase eine
besondere – wahrscheinlich aus der Beobachtung der Katarrhe geschlossene
– Verwandtschaft bestehe. Für die Kehle galt als heilsam
das Wintergrün, der Hirschschwamm und der Zimmt. Für
die Lunge war das Lungenkraut signiert; für das Herz die Citrone,
der Pfirsich, die Brechnuß und Anthora; für die Leber Äpfel, eine
– nicht genannte – Moosart, Birkenschwamm, Eicheln und das
Leberkraut; für die Milz das Scolopendrium, die Hirschzunge, Mauerraute,
das Milzkraut; für den Magen die Blätter des Alpenveilchens,
Ingwer, Galgant; für die Gedärme eine nicht näher genannte
Windenart, Calmus, Zimmt; für die Blase die Judenkirsche, Staphisagria,
der Nachtschatten; für die Geschlechtsteile die Wurzeln aller
Orchisarten; für die Gebärmutter die Hohlwurz; für die Nieren
der Portulac und das Alpenveilchen; für die Gelenke die Datteln;
für die Hände die jetzt Palma Christi genannte Orchideenwurzel.

In ähnlicher Weise wandte man in späterer Zeit in Ägypten
den humores peccantes der Galen'schen Humoralpathologie ähnlich
gefärbte Pflanzensäfte zur Austreibung der Ersteren an. So
gegen die gelbe Galle Kümmel, Crocus, Aloe, Senna, Wermut,
Koloquinte, Rhicinus, Rhabarber. Gegen die schwarze Galle allerlei
Pflanzen mit dunkelgefärbten Blüten, wie Smilax, rote Melde,
Ochsenzunge &c. Gegen überflüssige phlegmatische Feuchtigkeiten
Pflanzen mit Milchsaft oder weißen Blüten, weiße Schwämme, wie
Lerchenschwamm &c. Gegen die sogenannte rote Galle wurden
Pflanzenstoffe von rotem Aussehen, rote Blüten, rote Säfte usw.
angewendet, wie rotes Sandelholz, Rotkohl, Alkannawurzel &c.

Der Grundsatz: similia similibus durchzog die ganze Arznei.
So wandte man z. B. gegen den Stein einige zubereitete Steinarten,
menschliche Blasensteine, die steinigen Concremente in gewissen
Fischaugen &c. an; gegen Wunden brauchte man scheinbar
von der Natur durchlöcherte Kräuter wie das Johanniskraut.
Giftige Schlangen, Spinnen, Scorpione wurden zubereitet, um als
Gegengift zu dienen. Gegen allzulebhaften Geschlechtstrieb wandte
man Pflanzen an, welche nach alter Anschauung keine Frucht hervorbrachten,
wie Salat, Sadebaum, Weide. Umgekehrt suchte man
durch saftstrotzende Pflanzenteile – wie Orchideenwurzeln – oder
durch den Genuß geiler Tiere, wie des Sperlings und des Skinks die
daniederliegende Zeugungskraft zu heben. Das Fleisch gefräßiger
Tiere, wie des Wolfs oder des Karpfens genoß man zur Hebung
des Appetits, während der Genuß des Fleisches intelligenter Tiere
Intelligenz, das träger Trägheit hervorrufen sollte. Endlich wandte
man sich durch hervorragende Leistungen auszeichnende Körperteile
gewisser Tiere gegen Leiden der entsprechenden menschlichen Körperteile
an, wie z. B. Fuchslunge gegen Lungenschwindsucht.

Erscheint uns nun auch bei der Lehre von den Signaturen
das Meiste nicht mehr haltbar und barock, so läßt sich jedoch keineswegs
in Abrede stellen, daß dem Ganzen ein großer und richtiger
Gedanke zu Grund liegt, welcher der Vater der Homöopathie ist;
und erinnert es nicht an die Impfung und Serumtherapie, wenn
die Ägypter aus giftigen Tieren Gegengifte bereiteten?


Wie allbekannt, nahm man einen Gestirneinfluß auf alles
Irdische und mithin auch auf die menschlichen Glieder und Pflanzen
an, wobei die Ägypter (doch wohl erst der alexandrinischen Zeit?)
nach Ebn Esra besonders die zwölf Zeichen des Tierkreises als
maßgebend betrachteten. Auf diese Art entstand eine astrale Botanik
und eine astral-botanische Heilkunde, bei welcher die vier Grade der
alten Grundeigenschaften der Dinge: warm und trocken, warm
und feucht, kalt und trocken, kalt und feucht, besondere Berücksichtigung
fanden. Ebn Esra giebt von dieser Lehre folgende Grundzüge[299]:

„Der Widder ist ein männliches, feuriges, warmes und trockenes,
das menschliche Haupt beherrschendes Zeichen. Die ihm unterworfenen
Pflanzen sind warm und trocken in vier Graden.

Im ersten Grad stehen: der rothe Beifuß, die Betonica
Cichorie, die Dürrwurz, der Traubenhollunder, die Münze, der Huflattig
und Ehrenpreis. Diese Pflanzen sind nach dem in die Hundstage
fallenden Vollmond zu sammeln.

Dem zweiten Grad gehören an: der Spargel, das Johanniskraut,
die Schafgarbe, der Wegebreit, die Päonie. Zu sammeln
sind sie, wenn sich Sonne und Mond im Krebs befinden.

Dem dritten Grad gehören an: der Lerchenschwamm, Kellerhals,
die Coloquinthe, der Enzian, Liguster, Rhicinus, Hollunder.
Sie sind Ende Juli und Anfang August[300] zu sammeln.

Dem vierten Grad gehören an: die weiße Nießwurz, der Majoran,
der weiße Andorn, die Kresse, der Rosmarin. Sie sind theils
im April, theils im September zu sammeln.

Der Stier ist ein weibliches, kaltes, trockenes und irdisches
Zeichen; ihm ist Hals und Gurgel unterthan. Die ihm angehörigen
Pflanzen sind kalt und trocken.

Dem ersten Grad gehören an: das Milzkraut, Cathera(?),
der Gamander, Epheu, die Lilienwurzel, Narcisse, das Engelsüß,
die Rose, der Baldrian, das Veilchen. Dieselben erweichen die
Geschwülste des Halses und der Milz.

Dem zweiten Grad gehören an: das Venushaar, die Judenkirsche,
die Aklei, die Eiche und Eichenmistel. Diese Pflanzen sind
Wundkräuter.

Dem dritten Grad gehören an: die Ochsen- und Hundszunge,
das Carduibenedictenkraut, der Wasserhanf, die Klette, die Doste,
Petersilie, der Sanikel, die Braunwurz, Tormentill und das Kreuzkraut.
Alle sind Wundkräuter.

Dem vierten Grad gehören an: das Mausöhrchen, Schöllkraut,
die Esche, Malve, das Lungenkraut und die Scabiose.

Die Zwillinge sind ein männliches, luftiges, warmes und
feuchtes Zeichen, dem die Schultern unterworfen sind. Die ihm zugehörigen
Pflanzen sind warm und feucht.

Dem ersten Grad gehören an: der Anis, Althästrauch, Boretsch,
Fenchel, Ysop, die Prunelle und Mauerraute.

Dem zweiten Grad: das Farrnkraut, die Linde und Rübe.

Dem dritten Grad: die Vogelmiere, Aronswurz, der Macis,
Sauerklee und die Taubnessel.

Dem vierten Grad: der Sauerampfer, die Camille, das
Mutterkraut, der Rhabarber.

Der Krebs ist ein weibliches, wässeriges, kaltes und feuchtes
Zeichen, dem Brust, Lunge, Rippen und Zwerchfell unterthan sind.
Die ihm angehörigen Pflanzen sind kalt und feucht.

Dem ersten Grad gehören an: der Kohl, die Kardendistel,
die Bohnen, die Rapunzel, die Weinreben und die Braunwurz.

Dem zweiten Grad: der Erdbeerstrauch, die Tanne, die Zirbelnüsse,
der Nachtschatten, die Terebinthe und Mistel.

Dem dritten Grad: die Binse, die Brunnenkresse, der Petersiliensamen,
Portulac, die Weide, der Steinbrech und Mauerpfeffer.

Dem vierten Grad: die Muscheln[301], die weiße Coralle, der
Krystall, die Perlmutter, die Wasserrose, die Krebsaugen, der Vitriol.

Der Löwe ist ein männliches, feuriges, warmes und trockenes
Zeichen, welchem Herz und Magen unterthan sind. Die ihm zugeschriebenen
Pflanzen sind warm und trocken.


Dem ersten Grad gehören an: das Basilicum, der Crocus,
die Cypresse, Gewürznelke, der Ysop, Lavendel, Wegerich, Sonnenthau
und Thymian.

Dem zweiten Grad: die Angelica, das Zweiblatt, die Kornblume,
der Galgant, Enzian und Teufelsabbiß.

Dem dritten Grad: die Hundscamille, Pastinakwurz, Münze,
Gartenkresse, das Flöhkraut, die Ranunkel und Brennnessel.

Dem vierten Grad: die Birke, der Buchsbaum und Lorbeer.

Die Pflanzen des ersten Grades müssen gesammelt werden,
wenn die Sonne in den Fischen, der Mond im Krebs ist; die des
zweiten Grades: zu Anfang Mai vor Sonnenaufgang oder zu Ende
August; die des dritten Grades, wenn die Sonne im Löwen und
der Mond in der Jungfrau, oder wenn die Sonne im Stier und
der Mond in den Zwillingen sich befinden, vor Sonnenaufgang;
die des vierten Grades, wenn die Sonne in den Fischen und der
Mond im Wassermann steht.

Die Jungfrau ist ein weibliches, irdisches, kaltes und trockenes
Zeichen, dem der Bauch, die Leber und Eingeweide unterthan sind.
Die ihr zugeschriebenen Pflanzen sind kalt und trocken.

Dem ersten Grad gehören an: die Berberitze, Cichorie, der
spitze Wegerich, die Birne und der wilde Salbei.

Dem zweiten Grad: der Mangold, die Hagebutten, die Mispel,
das Salomonssiegel.

Dem dritten Grad: die Osterluzei und Dürrwurz.

Dem vierten Grad: das Tausendgüldenkraut, die Schlangenzunge,
die Schlehe und Schlangenwurz.

Die Wage ist ein männliches, luftiges, warmes und feuchtes
Zeichen, welches den Nieren und der Blase vorsteht. Ihr werden
folgende warme und feuchte Pflanzen zugeschrieben:

Dem ersten Grad gehören an: das Gänseblümchen, der Bärwurz,
der Bocksbart.

Dem zweiten Grad: der Lauch, Türkenbund und das Eisenkraut.

Dem dritten Grad: das Löwenmaul, der Beifuß.

Dem vierten Grad: der Lachenknoblauch, Hühnerdarm, die
Haselnuß und Mauerraute.

Der Scorpion ist ein weibliches, wässeriges, kaltes und feuchtes
Zeichen, welches den Genitalien vorsteht. Ihm werden folgende
kalte und feuchte Pflanzen zugeschrieben:

Dem ersten Grad gehören an: das Kreuzkraut, der Weißdorn,
die Vogelbeere.

Dem zweiten Grad: die Esche, der Apfelbaum, die Pflaume.

Dem dritten Grad: die Erbse und das Seifenkraut.

Dem vierten Grad: die Melde, das Bingelkraut und die
Narcisse.

Der Schütze ist ein männliches, feuriges, warmes und trockenes
Zeichen, welchem die Lenden und Schenkel unterthan sind. Ihm
werden folgende Pflanzen zugeschrieben:

Dem ersten Grad gehören an: die Zwiebel, der Rettig, der
Sesam und die Königskerze.

Dem zweiten Grad: der Lauch, das Liebstöckel.

Dem dritten Grad: die Haselwurz, das Curcume, der Gundermann,
die Maulbeere.

Dem vierten Grad: die Eselsgurke, Wolfsmilch und Waldrebe.

Der Steinbock ist ein weibliches, irdisches, kaltes und trockenes
Zeichen, welches den Knieen und Sehnen vorsteht. Ihm gehören
folgende Pflanzen an:

Dem ersten Grad: die Ringelblume, Schwarzkirsche, der Alant,
die Maul- und Heidelbeere.

Dem zweiten Grad: das Scharlachkraut, das Wollkraut.

Dem dritten Grad: der Wasserschwertel, das Täschelkraut, der
Kürbis und die Disteln.

Dem vierten Grad: die Nießwurz, das Bilsenkraut, die Mandragora,
der Sturmhut, der Nachtschatten und das Läusekraut.

Der Wassermann ist ein männliches, luftiges, warmes und feuchtes
Zeichen, welches den Schienbeinen vorsteht. Ihm gehören folgende
Pflanzen an:

Dem ersten Grad: die Möhre, die Feige, der Steinklee und
die Sanikel.

Dem zweiten Grad: der Kümmel, die Flachsseide, die Rosenwurz,
das Mauerkraut.

Dem dritten Grad: die Odermennige, das Mäuseöhrchen, die
Gerste, der Steinbrech.

Dem vierten Grad: das Herzgespann und die Mispel.


Die Fische sind ein weibliches, wässeriges, kaltes und feuchtes
Zeichen, welches den Füßen vorsteht. Ihm gehören folgende Pflanzen
an:

Dem ersten Grad: Die Buche, die Osterluzei, das Kraut, die
Myrobalanen und Rüben.

Dem zweiten Grad: Die Artischocke, die Kornblume, das
Stächaskraut.

Dem dritten Grad: der Schwarzkümmel und Mohn.

Dem vierten Grad: der Schierling, das Bilsenkraut, der Sturmhut
und Nachtschatten.“

Wir dürfen Ebn Esra wohl unbedenklich glauben, daß das
eben geschilderte astrologisch-botanische System den Ägyptern der
alexandrinischen Zeit entstammt; allein, was uns hier vorliegt –
ich habe Ebn Esras Originalwerk nicht auftreiben können[302] – ist
offenbar die Bearbeitung desselben durch einen deutschen Arzt des
16. Jahrhunderts. Es kam indessen auch nur auf eine Darstellung
des Systems und der Methode an.



Viertes Kapitel.

Die Seelenlehre der alten Ägypter.[303]

Die Berichte, welche das erste Buch Mosis über die Schöpfung
der Welt und die älteste Geschichte des Menschengeschlechtes liefert,
sind nicht ausschließlich Eigentum der Juden, sondern finden sich
bei fast allen Kulturvölkern semitischer und hamitischer Abstammung
bereits in uralter Zeit, so bei den Babyloniern, Phöniziern und
Ägyptern. Es werden in unsern Tagen an den Ufern des Euphrats
ganze Bibliotheken von beschriebenen Thontafeln zu Tage befördert,
welche von der Schöpfungsgeschichte, dem Paradiesgarten mit dem
Lebensbaume und der Schlange, der Sintflutsage Nachricht geben,
und zwar mit einer Übereinstimmung in der Detaillierung, daß ein
notwendiger Zusammenhang mit den biblischen Erzählungen unmöglich
geleugnet werden kann. In Ägypten sind es weniger zahlreiche
und deutliche Überreste, doch darf auch für das alte Pharaonenland
die Kenntnis der Flutsage, des Gartens Eden und des
Babelturmes als erwiesen betrachtet werden.

Diese merkwürdigen Übereinstimmungen weisen auf die gemeinsame
asiatische Urheimat dieser Völker hin und auf die Verwandtschaft
aller Nachkommen der Söhne Noahs, Sem, Cham und Japhet,
die sich über die benachbarten Länder verbreiten mußten, weil die
Heimat die allzu zahlreich Gewordenen nicht mehr zu fassen vermochte.
Nach Genesis X, 6 sind die Söhne Chams: Kusch, Mizraim,
Put und Kanaan. Diese wanderten nach Westen und wir
dürfen für die Nachkommen des Put und Kanaan die Bewohner
des Landes Punt und Keft ansehen, die Araber und Phönizier,
während Kusch am weitesten nach Süden gelangt und der Stammvater
der Äthiopier wurde, und Mizraim sich in Ägypten niederließ.


Die ältesten Abkömmlinge des Mizraim erkennen wir in Ägypten
in den prähistorischen Hor-schasu, den Horusdienern, den Gründern
der ältesten Stadt des Landes Anu (On der Bibel, Heliopolis der
Klassiker), mit theokratischer Regierung, deren letzter Herrscher, Bytes,
bis auf 4245 v. Chr. zurückreicht. Die Kultur dieser Hor-schasu
muß schon in unvordenklichen Zeiten eine hochentwickelte gewesen
sein; in den ältesten Schriften wird auf ihre Epoche als auf ein
goldenes Zeitalter hingewiesen und ihr eine Dauer von Myriaden
von Jahren zugesprochen, während eine Dauer von 4000 Jahren
eine mäßige Schätzung der heutigen Gelehrten ist. Ihnen ist die
Gaueinteilung des Landes, Einführung der Gesetze, Erfindung der
Künste und Wissenschaften, des Papiers und der Schrift zuzuschreiben.
Nach der Hor-schasu beginnt (etwa 4000 v. Chr.) die historische
Zeit mit der Regierung von Königen, und wir finden schon unter
der ersten Dynastie derselben in Ägypten eine ausgebildete Mythologie,
die nur das Produkt langer theosophischer Spekulationen sein
kann, mit Tempeln und Pyramiden, welche letztere wieder die Einbalsamierung
der Leichen und somit die Lehre von einer Fortdauer
der Seele nach dem Tode voraussetzt. – War ein Keim aus der
asiatischen Urheimat mitgebracht worden, aus welchem die Priester
ihre esoterischen Lehren von Gott, der Welt und den Menschen
entwickelten?

Man könnte versucht sein, die jüdische Geheimlehre, die Kabbala,
hier in Betracht zu ziehen, die so viele Übereinstimmungen mit
dem ägyptischen Emanationssystem der Priesterlehre aufweist, und
vermuten, daß der Ursprung beider auf eine solche asiatische Quelle
zurückzuführen sei. In der That greifen einige Kabbalisten bezüglich
der Entstehung ihrer Lehre bis auf Adam zurück, dagegen
nennen andere den Abraham, wieder andere Moses als den ersten,
dem die Lehre mitgeteilt worden sei, ganz zu schweigen von den
neueren Forschern, von denen jeder zu einem andern Resultate gelangt.
– Ich möchte der Wahrscheinlichkeit, daß die Kabbala auf
Moses zurückzuführen, demnach ägyptischen Ursprungs sei, vor allen
anderen Theorien den Vorzug geben. Die jüdische Nation war
als Nomadenfamilie von 70 Gliedern in Ägypten eingewandert
(11. Moses 1, 5), und erst während ihres mehr als 400jährigen
Aufenthaltes daselbst das große Volk geworden, das nachmals durch
das rote Meer zog. Moses selbst, in ägyptischer Weisheit erzogen
und wie auch sein Bruder Aharon-Levi, in die Geheimnisse der
Priester eingeweiht, tritt gleich nach dem Auszuge als Gesetzgeber
auf – mit ägyptischen Gesetzen. Die Hierarchie der Leviten, Lebensart
und Verrichtungen derselben, die Bestimmungen über reine
und unreine Tiere, die Einteilung der Stiftshütte mit dem Allerheiligsten,
alles dieses, auch die zehn Gebote, von denen das vierte
mit derselben Verheißung bei den Ägyptern vorkommt, ist von Moses
nach ägyptischen Vorbildern bestimmt und zum Gesetz erhoben worden.
Sollte dagegen Moses die geheime Priesterweisheit selbst seinem
Volke ganz und gar vorenthalten haben?

Hieran anknüpfend, will ich im Nachfolgenden den Beweis zu
liefern versuchen, daß die Vorstellung vom Menschenwesen, von
seinem materiellsten, körperlichsten Prinzip, dem Leib, bis hinauf zu
dem höchsten, dem transscendentalen Ich, dem Geist, wie in der
jüdischen und sonstigen esoterischen Lehre, so auch wohl in der Priesterlehre
der alten Ägypter die gleiche war, daß für alle Zwischenglieder
der beiden Extreme, Körper und Geist, sich Bezeichnungen
im ägyptischen Totenbuche vorfinden, die für vollständig kongruent
mit den Bezeichnungen der jüdischen und indischen Geheimlehren
gehalten werden dürfen. – Zuvörderst muß ich jedoch zum besseren
Verständnis die altägyptische Vorstellung von dem Schicksal des
Menschen nach dem Tode schildern.

Dem griechischen Schriftsteller Stobäos verdanken wir die
Schilderung eines Fragmentes aus einer älteren hermetischen Schrift,
die einen wichtigen Beitrag zur Seelenlehre enthält. Es wird darin
gelehrt, daß:

„Von einer Seele, der des Alls, alle diese Seelen stammen, welche
sich, gleichsam verteilt, in der Welt umhertreiben. Diese Seelen erfahren
viele Verwandlungen; die, welche jetzt kriechende Geschöpfe sind,
verwandeln sich in Wassertiere; aus diesen Wassertieren werden
Landtiere, aus diesen Vögel. Aus den Geschöpfen, die oben in
der Luft leben, werden die Menschen. Als Menschen aber empfangen
sie den Anfang der Unsterblichkeit, indem sie zu Dämonen
werden und in den Chor der Götter gelangen.“

Wir erkennen hier die Wanderung eines Ausflusses der Allseele
durch die Tierleiber als Präexistenz einerseits und die Fortdauer
der Seele nach dem Tode des Menschen als Unsterblichkeit
andererseits; die Begriffe Seelenwanderung und Unsterblichkeit sind
streng auseinander zu halten. Auch die bis auf unsere Tage erhaltenen
inschriftlichen Denkmäler des Pharaonenlandes trennen stets
diese beiden Begriffe, und zwar so, daß die Unsterblichkeit als ein
Zustand dargestellt wird, in welchem die Seele, mit ihrem verklärten
Leibe vereinigt, ein ewiges glückliches Dasein genießt, befreit von
allen Leiden der irdischen Wesen, während die Seelenwanderung
sich auf der Erde vollzieht, in einem steten Wechsel zwischen Tod
und Wiederaufleben in einem neuen Körper besteht, wobei die Leiden
in den irdischen Körpern, besonders der Schmerz des jedesmaligen
Todes, von der Seele ertragen werden müssen. Hand in
Hand mit dem göttlichen Ursprung der Seele geht dann die Lehre
von einer Belohnung der Guten und einer Bestrafung der Bösen.
So heißt es im ersten Kapitel des Totenbuches:

„Da ich für fromm befunden wurde auf Erden und Sorge
hatte vor dem Herrn der Götter, darum habe ich erreicht das Land
der Wahrheit und Rechtfertigung. Ich erstehe als ein lebender
Gott und strahle im Chor der Götter, welche im Himmel wohnen,
denn ich bin von ihrem Stamm.“

Der Glaube an „ein ewiges Leben der Gerechten und an
einen zweiten Tod der Frevler“, wie sich die Ägypter ausdrücken,
setzt ein Gericht voraus, das nach dem Hinscheiden über den Verstorbenen
gehalten wird. Dieses Totengericht wird vielfach bildlich
dargestellt. Im Saale der zweifachen Wahrheit sitzt Osiris
als Totenrichter auf dem Thron, Krummstab und Geißel in den
Händen, auf dem Haupt die Federkrone, um den Hals eine Kette
mit dem Abzeichen des Oberrichters, einem Täfelchen, welches die
Wahrheit genannt wurde. Anbetend tritt der Verstorbene ein, ihn
empfängt die Göttin der Wahrheit, Mat. In der Mitte des Saales
steht eine Wage, auf deren eine Schale der Verstorbene sein Herz
legt. Anubis, der schakalköpfige, legt eine Statuette der Göttin
der Gerechtigkeit auf die andere Wagschale. Horus, der sperberköpfige,
prüft das Gewicht, und Thot, der ibisköpfige Gott der
Schreibkunst, verzeichnet das Resultat der Wägung auf einer Schreibtafel.
Osiris spricht das Urteil.


Wurde das Herz zu leicht befunden, so mußte der Verstorbene
zum zweitenmal sterben, d. h. sein Herz hat die dreitausendjährige
Wanderung durch die verschiedenen Tierleiber, vom Schwein angefangen,
von neuem durchzumachen, während die Seele unrettbar
der Vernichtung durch die Höllengeister anheimfällt. Bei der Vollstreckung
ihrer Strafe tritt in die Seele das transscendentale Wesen
des Verdammten als rächender Dämon, erinnert sie an die Verachtung
seines Rates, an die Verhöhnung seiner Bitten, züchtigt
sie mit der Geißel ihrer Sünden und giebt sie dem Sturme und
Wirbelwinde der heraufbeschworenen Elemente preis. Beständig
zwischen Himmel und Erde hin und hergeworfen, ohne je ihrem
Bannfluche zu entgehen, sucht die verurteilte Seele menschliche
Körper heim, um sich in ihnen einzunisten, und sobald sie einen gefunden
hat, martert sie diesen, belädt ihn mit Fluch und stürzt ihn
in Mordthaten und Irrsinn. Wenn die Seele nach Jahrhunderten
schließlich das Ziel ihrer Qualen erreicht, so fällt sie doch nur dem
zweiten Tode anheim. In den 75 Abteilungen der Hölle, die in
ihrer Einrichtung dem Gehenna oder Ghinam der Kabbala entspricht,
werden die Seelen der Verdammten den qualvollsten Martern
unterworfen. Sie werden in glühenden Kesseln gebraten, unter den
fürchterlichsten Durstesqualen in kaltes Wasser geworfen, versuchen
sie zu trinken, so wird das Wasser zu Feuer. Die Speisen, die sich
den Hungernden darbieten, verwandeln sich in Schatten. Von roten
Dämonen werden sie an Pfähle gebunden und mit Schwertern zerfleischt,
mit den Füßen nach oben gehängt, ihnen das Herz aus
dem Leibe gerissen usw. – Die Darstellung dieser Qualen der Hölle
scheint jedoch nur an die Adresse der großen Menge gerichtet gewesen
zu sein, in der esoterischen Lehre dürften die Strafen für
immaterielle Wesen doch anders gelautet haben.

Hat der Verstorbene jedoch Gnade gefunden vor den Augen
des Osiris, so harren seiner die Freuden des Paradieses, des Gefildes
Aalu. Götter erscheinen an seinem Sterbebette, um die Seele
in Empfang zu nehmen.

Sie reinigen seinen Körper von allen Makeln, sie richten seine
Beine ein und kräftigen seine Gelenke, sie bereiten seinen Körper
zur Wiedergeburt vor.

Die Vorstellung, daß am Sterbebette der Frommen Götter
erscheinen, seine Seele in Empfang zu nehmen und vor Gefahren
zu schützen, begegnet uns wieder im Gnostizismus. – So sagt
St. Pachomius:

„Wenn jemand im Punkte ist zu sterben, dann kommen zu demselben
vier Engel. Gott will durch sie bewirken, daß die Trennung
der Seele vom Leibe eine schmerzlose sei. Einer dieser Engel steht
zu Häupten, der andere zu Füßen des Hinscheidenden, und zwar in
der Stellung von Menschen, die den Körper mit Öl einreiben, bis
sich die Seele vom Leibe trennt. Der dritte Engel hält in den
Händen ein Tuch von nichtstofflicher Beschaffenheit, in das er die
Seele aufnimmt, der vierte endlich singt Hymnen in einer dem
Menschen unverständlichen Sprache: so geleiten sie die Seele zu den
Sphärenwohnungen.“

Diese Vorstellung ist, wie so vieles im Gnostizismus, eine ächt
ägyptische. Zahl und Amt der Engel entsprechen genau denen der
vier ägyptischen Totengenien.

Der Verstorbene, welcher bei der Wägung des Herzens von
sich sagen konnte, daß er die verschiedenen Sünden nicht begangen
und genügend gute Handlungen, die er im Leben verrichtet, zu
seinem Herzen auf die Wage legen konnte, führt nun den Namen
Osiris und kann seine Reise nach dem Paradiese antreten. Das
Vermeiden böser und Verrichten guter Handlungen wurde jedoch
nicht für genügend erachtet, um den Verstorbenen des direkten Eintrittes
in das Paradies, der Genossenschaft der Götter zu würdigen.
Die guten und bösen Handlungen waren nach der Priesterlehre zunächst
Ergebnis seiner Neigungen, also Handlungen, die ihren Grund
im Herzen haben. Aber nicht nur das Herz, sondern auch der
Verstand mußte den Göttern ähnlich sein. Der Verstorbene mußte
die Religionslehre kennen, die Namen der Götter wissen und in
den Geheimnissen der Priesterlehre bewandert sein. Stand sein
Wissen nicht auf dieser Höhe, so mußte er im Zwischenreich längere
oder kürzere Zeit verweilen. Wir werden solchen Verstorbenen, den
Uschabti, noch begegnen.

Im Westen wurde der Verstorbene begraben, und wie im
Westen die Sonne als Osiris untergeht, dann um die untere Hemisphäre,
ohne zu leuchten, durch das von Osiris beherrschte Reich
Amenti, den dunkeln Hades, das Zwischenreich zieht, um anderen
Tages als Morgensonne, Horus, im Osten wieder aufzuleuchten,
so dachte man sich auch den Weg des Verstorbenen von der westlichen
Grabregion nach Osten durch die untere Hemisphäre, Amenti,
gehend, worauf er dann am Himmel, jetzt nicht mehr mit dem
Namen Osiris, sondern als Horus gleich der Sonne erscheint.

Die Unterwelt Amenti ist zu denken als ein Land, dem obern
Land Ägypten etwa gleich mit einem unterirdischen Nil, Gauen und
Städten, mit Äckern und Wiesen, jedoch dunkel, ohne leuchtende
Sonne. Ebenso ist das Paradies, das Gefilde Aalu, welches der
Verstorbene betritt, wenn er die Unterwelt verlassen hat, als ein
ähnliches Land zu denken, jedoch mit Abänderungen, welche auf
die, vor undenklichen Zeiten von den eingewanderten Ägyptern
aus Asien mitgebrachten Paradies-Vorstellungen zurückzuführen sein
dürften.

Die Überfahrt von der westlichen Grabesregion nach der unteren
Hemisphäre macht der Verstorbene auf der Sonnenbarke des
Osiris als dessen Gefährte. Sobald die Barke im verborgenen
Lande anlegt, betritt er den „Weg, der unter der Erde ist“. Auf
diesem Wege nun begleiten wir unsern Osiris. Er ist noch immer
als ein Verstorbener in Mumienform zu denken, er kann nicht sprechen,
er ist ohne Erinnerung, ohne Atem und Lebenswärme. In der
Region der Unterwelt, die den Namen Nutercherti hat, trifft er als
deren Bewohner, die vorhin erwähnten Uschabti. Ich halte diese
für die noch nicht an Wissen vollendeten Verstorbenen, gewissermaßen
„die armen Seelen des Fegfeuers“. Auch sie sind, wie er,
in Mumiengestalt ohne Sprache u. s. f. Der Verstorbene müßte
nun eigentlich helfen, die Arbeiten dieses Gaues zu verrichten, „zu
bebauen die Felder, zu füllen die Kanäle mit Wasser, zu führen
den Sand des Westens nach dem Osten und umgekehrt“. Alles
Arbeiten, welche die Uschabti ohne Gebrauch von Händen und
Füßen verrichten, nur „vermöge der ihnen innewohnenden Fähigkeiten“,
wie es auf den Texten der Uschabtifigurinen heißt. Ist
er jedoch bereits geistig höher entwickelt, so genügte es, daß man
den Verstorbenen, dessen Name, gefolgt von dem seiner Mutter, fast
stets darin bemerkt ist, „Licht ausgestrahlt“, das heißt, daß er bereits
ein Geläuterter ist, und daß die Uschabti ihn für fähig erklären
sollen, die besagten Arbeiten zu thun. Da aber, wie gesagt, die
Uschabti noch stumm sind, und die Befähigung nicht aussprechen
können, gerade deshalb ist dieselbe auf den Figurinen aufgeschrieben.
Die anerkannte Befähigung genügt, der Verstorbene braucht sich
nicht im Nutercherti aufzuhalten und kann seinen Weg fortsetzen.
Er wandert nun im großen Zuge der Götter. Nach und nach erhält
er seinen Mund, d. h. seine Sprache, seine Erinnerung, sein
Herz und seine Seele zurück. Er bekämpft Krokodile und allerlei
schlimmes Gewürm; er wird bedroht, gebissen zu werden von dem,
der das Gesicht nach hinten hat; er stößt den zurück, der den Esel
verzehrt; er rettet sich vor der Gefahr, Kot essen zu müssen, –
Abenteuer, die zwar recht albern lauten, denen jedoch eine tiefere allegorische
Bedeutung zu Grunde liegt. Er kommt auch an den Ort,
wo die Gottlosen, die zweifach Toten, sich befinden, und man zeigt
ihm ihre Leiden und Qualen, gleichsam um ihm den Wert der
himmlischen Freuden noch schätzbarer zu machen. Auch diese Vorstellung
findet sich in der Kabbala wieder.

Es würde natürlich zu weit führen, alle Details des Zwischenreiches
Amenti, wie auch des nun folgenden Paradieses hier ausführlich
zu besprechen, oder auch nur deren Namen anzuführen;
auch würde es sehr schwer sein, einen Begriff von diesen Labyrinthen
mit allen ihren Gängen, Hallen, Thoren, Städten und Gauen zu
geben. In der That war das berühmte, von dem König Amenemha III.
erbaute Labyrinth nichts anderes, als eine steinerne
Darstellung des Amenti.

An dem Paradies, das wir uns im Bereiche des Sonnengottes
Ra, also am Himmel über uns, vorzustellen haben, angekommen,
tritt der Verstorbene ein, gefolgt von dem Gotte Thot. Nach den
vorgeschriebenen Verbeugungen bringt er den dreimal drei großen
Göttern ein Opfer dar. Dann besteigt er die Barke, um auf dem
„Wasser des Friedens“ zu fahren, vorbei an Städten und Inseln,
und gelangt endlich an den ihm angewiesenen Wohnort, wo er
den Göttern der beiden Sonnenberge und dem Herrn des Himmels
ein zweites Opfer darbringt. Wir sehen den Verstorbenen im Gefilde
des Aalu pflügen, säen und ernten. Das Getreide wird sieben
Ellen hoch, die Ähren haben drei Ellen, die Halme vier. Vom
Ertrage bringt er dem Hapi, dem Gott der Fruchtbarkeit, ein Dankopfer
dar für den reichen Erntesegen. Auf der Reise dahin nimmt
er in jedem himmlischen Gau die Gestalt und Eigenschaft des Gottes
an, der dem Gau vorgeht. Er sproßt als ein reiner Lotus auf dem
Wiesengrunde des Ra. Er nimmt die Gestalt des Phtha an, und
genießt die Opfer, welche diesem Gotte dargebracht werden. Er
erhebt sich in die Lüfte als Horussperber, verwandelt sich in den
heiligen Phönix usw.

Der Aufenthalt im Gefilde Aalu soll aber kein ewig dauernder
sein, sondern scheint nur ein Lohn zu sein für das menschlich Gute
des Verstorbenen. Wie alle Seelen ein Ausfluß der All-Seele sind,
so müssen sie auch wieder zur All-Seele zurückkehren, in den höchsten
reinsten göttlichen Urzustand. Maspero sagt:

„Es giebt zwei Götterchöre, der eine schweift umher, der andere
steht unbeweglich fest. Letzterer bildet die letzte Stufe in der verklärten
Weihe der Seele. Auf dieser wurde sie ganz Vernunft“
(richtiger: Dämon = chu), „sie sieht Gott von Angesicht zu Angesicht
und versenkt sich in ihn.“

Es erübrigt mir noch, einige Bemerkungen über das Totenbuch
beizufügen. – Da dem lebenden Bewohner des schwarzen
Landes, wenigstens dem Laien, die Geheimnisse der Priesterlehre
streng vorenthalten wurden, der Verstorbene dieselben jedoch zu
seinem Heil im Jenseits kennen mußte, so wurden sie auf einer
Papyrusrolle niedergeschrieben, und diese nebst verschiedenen Amuletten
und Talismanen dem Toten mit ins Grab gegeben. Diese
Papyrus führen in der Wissenschaft seit Lepsius den Namen Totenbuch.
In der Form und Redaktion, in der uns die erhaltenen
Exemplare dieser Papyrus vorliegen, dürfte deren Entstehung wohl
nicht über die 18. Dynastie zurückreichen. Einzelne Teile und Kapitel
derselben waren jedoch bereits im alten Reiche, in der ersten und
vierten Dynastie, bekannt. So heißt es z. B. ausdrücklich im 64. Kapitel:

„Dieses Kapitel wurde gefunden zu Hermopolis, auf einer
Alabasterplatte, mit blauer Farbe geschrieben zu Füßen des Gottes
Thot, zur Zeit des Königs Menkera durch den Prinzen Hartatef,
als er auf einer Reise begriffen war, um die Tempel zu besichtigen.
Er trug den Stein in den königlichen Wagen, als er sah, was darauf
geschrieben stand. O, großes Geheimniß! Er sah nicht mehr,
er hörte nicht mehr, als er dies reine und heilige Kapitel las, er
berührte kein Weib mehr und aß weder Fleisch noch Fisch.“


Die ältesten Fragmente, die auf uns gekommen sind, finden sich
auf Holzsärgen der 11. Dynastie. – Das Totenbuch wurde
von den Priestern sorgfältig geheim gehalten. So
heißt es am Schlusse des 162. Kapitels:

„Dieses Buch ist ein großes Geheimniß: Lasse es kein Menschenauge
sehen; es wäre das eine große Sünde. Verbirg sein Vorhandensein.
Sein Name ist: Buch von der verborgenen Wohnung.“
(Ferner Kapitel 133:) „Laß dieses Buch keines Menschen Antlitz
schauen, studire es geheim vor deinem Vater, vor deinen Söhnen,
denn wer es verwahrt, der ist ein reiner Geist vor Ra, und es
verleiht ihm Macht vor dem Herrn der Götter, da die Götter ihn
betrachten, wie einen ihres Gleichen, und die zweifach Toten
schauen ihn liegend auf ihrem Antlitz, denn er wird betrachtet als
ein Bote des Ra.“

Der Grund der Geheimhaltung dürfte der sein, daß der
Mensch nicht im Streben nach Reinigung des Herzens erlahmen,
dann auch, daß er sich nicht über die Furcht vor dem letzten Gericht
hinwegsetzen sollte, was bei der Kenntnis der geheimnisvollen
Kapitel zu befürchten war. Ein weiterer Grund war wohl auch
der, daß nicht Mißbrauch damit getrieben werden sollte. Es wird
in Papyros Lee und Rollin von dem gottlosen Huy, dem Aufseher
der Herden des Ramses, berichtet, welcher dergleichen Schriften aus
der Hofbibliothek entwendete und dann mit denselben bösen Zauber
versuchte.

Ich komme nun zu meinen Resultaten über die verschiedenen
Bezeichnungen für die leiblichen, seelischen und geistigen inhärierenden
Bestandteile des Menschen, wie sich solche in der hieroglyphischen
Sprache, besonders im Totenbuch, vorfinden, und zu
dem Beweise, daß diese mit den Bezeichnungen der Kabbala und
des Esoterismus überhaupt übereinstimmen. Letzterer tritt uns in
deutscher Darstellung zuerst mit dem Aufblühen der neueren Zeit
bei den tonangebenden Männern des 16. und 17. Jahrhunderts,
Agrippa, van Helmont und anderen entgegen, findet sich aber wohl
am weitestgehenden bei Paracelsus ausgeprägt.

Wie in manchen esoterischen Lehren der Mensch als Monade
in einer Siebenteilung sich darstellt, so auch in der ägyptischen
Priesterlehre. Ich will diese Teile des menschlichen Wesens kurz
die sieben Grundteile des Menschen nennen.

Von dem untersten, materiellsten Grundteile, dem Körper,
ägyptisch chat, hebräisch guf, bei Paracelsus „Elementarleib“ ausgehend,
finden wir als das zweite, das Leibesleben, ägyptisch anch,
hebräisch coach ha guf, bei Paracelsus „der Archäus“ oder die
„Mumia“. Dieses anch, Leben, wurde als Hauch und Lebenswärme
(nifu und bas) gedacht, und da es durch den Tod dem Körper
verloren geht, von dem Gott Anubis, dem Wiederbeleber, von
neuem dem gerechten Verstorbenen verliehen. Die alten Abbildungen
zeigen den Gott Anubis, die Hände wie zum Segnen über den auf
der Bahre liegenden Leichnam ausbreitend. Infolgedessen zieht die
Seele in Gestalt eines Vogels mit Menschenkopf, mit dem Lebenszeichen
und dem Zeichen des Hauches, dem Segel, versehen, in den
Körper wieder ein. Dadurch wird aber der Verstorbene nicht ein
anch, ein körperlich Lebender, sondern ein sahu, ein geistig Lebender.
So sagt ein Text einer Votivtafel in Wien: „Es macht ihn
zum sahu der Gott Anubis selbst.“ Bei einer ähnlichen Abbildung
lautet die Beischrift: „Die Seele, ihren Körper erblickend, vereinigt
sich zu ihrem göttlichen sahu.“

Der dritte Grundteil, in der Kabbala Nephesch, bei Paracelsus
„der siderische Mensch“, „Astralleib“ oder Evestrum wird
durch die Hieroglyphe ka bezeichnet, welche zwei nach oben ausgebreitete
Arme darstellt. Über den ka ist von den Ägyptiologen
vielfach geschrieben und gestritten worden. Le Page Renouf und
Maspero haben die Bedeutung als Reflex des Menschen nach dem
Tode, le double de l'homme, erklärt. Pierret widerspricht dem
und findet in ka gerade im Gegenteil die körperliche Substanz,
die materielle Person, die Individualität des Leibes. Zieht man
die esoterische und kabbalistische Bezeichnung zu Rate, so findet man,
daß beide Deutungen nicht unrichtig, aber auch nicht vollständig
sind. Ka ist die Persönlichkeit des körperlichen Menschen und zugleich
ein Doppelgänger stofflicherer Art, als der geistige Doppelgänger,
welchen wir im sechsten Grundteil, dem cheybi, kennen
lernen. Ka ist auch die körperliche Erscheinung des Verstorbenen
im Hades, dem Zwischenreich; er entspricht somit vollständig dem
obersten Gliede im Zelem des Nephesch.


Der Gebrauch der Ägypter, die Leiche auf das sorgfältigste
vor Verwesung zu schützen, um dadurch dem Verstorbenen, wie es
heißt, die Möglichkeit der astralen Erscheinung zu sichern, setzt voraus,
daß in dem mumifizierten Körper etwas Immaterielles als
zurückbleibend gedacht wurde, das, mit den höheren Grundteilen in
Verbindung tretend, die Erscheinung bewirkt. Es muß angenommen
werden, daß den Ägyptern ein ähnliches wie der Habal de garmin
der Kabbala, der sich in die Knochen versenkende Zelem des Nephesch,
bekannt war. In der That finden wir im 154. Kapitel
des Totenbuches die, wenn auch mystisch dunkel gehaltene Bestätigung
dessen. Die Vignette, welche dieses Kapitel ziert, stellt den
Sonnendiskus dar, der von dem baldachinartigen Himmelsgewölbe
auf die Mumie herabsteigt, und von dem es im Texte heißt, daß
er sich „in den Leib versenkt“. Einige Zeilen weiter heißt es:
„(Dieses ist) das Geheimniß von demjenigen Leben, welches das
Ergebnis der Zerstörung des Lebens ist.“ Dieses Leben also, das
Resultat des durch den Tod vernichteten anch, kann daher wohl
für übereinstimmend mit dem Habal de garmin angesehen werden.

Der vierte Grundteil ist der Wille, das Gemüt, in der Kabbala
Ruach, bei Paracelsus „der tierische Geist“. Die Hieroglyphe
dafür stellt das Herz dar, mit der Lautung hati und ab.
Als der Sitz des Gemütes, des Ethischen im Menschen, sahen wir
bereits das Herz auf der Wage im Totengericht; und es wurde
dadurch darauf hingewiesen, daß nicht die Seele, sondern das Herz,
dessen Ausflüsse die guten und bösen Thaten, die Werke der Barmherzigkeit
und die Gebete sind, bei der Wägung in Betracht kommen.
Auch als Wille oder tierische Seele finden wir hati im Totenbuch
aufgefaßt. Im 26. Kapitel wird dem Verstorbenen sein Herz zurückgegeben,
wodurch er die Herrschaft über seine Glieder zurück erhält,
und zwar geschieht dies, wie es dort heißt, „zum Besten seines ka“,
seines Astralleibes. Dieses „zum Besten seines ka“ ist insofern
wichtig, als daraus zur Evidenz hervorgeht, daß der ka, der Astralleib,
als die körperliche Form des Verstorbenen in der Unterwelt
gedacht wurde.

Der fünfte Grundteil ist die Seele, Neschamah, bei Paracelsus
die „verständige Seele“, die Trägerin der Vernunft, des Verstandes
und Gedächtnisses, hieroglyphisch dargestellt durch den Sperber mit
Menschenkopf, bai oder ba. Horapollo lehrt, daß die Psyche, die
Seele, ägyptisch bai heißt. Da nun aber das griechische Wort
ψυχὴ verschiedene Bedeutung hatte, so: Verstand (ratio), Gemüt
(mens) und Leidenschaft (appetitus), dann Lebenskraft (spiritus
vitalis), wir aber die letzteren bereits in hati, ab und anch kennen
gelernt haben, da ferner ba im Totenbuche nie im Sinne von
Gemüt, Leidenschaft oder Lebenskraft gebraucht wird, so bleibt uns
für bai nur die Bedeutung Verstand (ratio) übrig, in welchem
Sinne es auch vortrefflich mit zu dem Neschamah der Kabbala paßt.

Die Seele ist das oberste Glied unter den dreien, die den
Zelem des Ruach ausmachen, und zugleich das unterste Glied im
Zelem der Neschamah. Mit dem fünften Grundteil, Seele, schließt
die Reihe der Bezeichnungen für die bewußte Person des Menschensubjektes
und es beginnt die unbewußte, die transscendentale Person.

Der sechste Grundteil, in der Kabbala chaijah, bei Paracelsus
„Geistesseele“, ist hieroglyphisch cheybi, der Schatten, geschrieben
durch ein Zeichen, welches den Schattenspender, den Sonnenschirm
darstellt (ungefähr in der Form von einem Palmblattfächer). Es
entspricht den σκιαὶ und umbrae der klassischen Autoren und ist
die Erscheinung der Verstorbenen, die von den Lebenden gesehen
aber nicht angefühlt werden kann. Der cheybi wandelt täglich
auf Erden umher, sieht seine Angehörigen und freut sich über die
an das Grab gebrachten Opfergaben. Häufig kommt die Dualform
cheybti vor, mit der Bedeutung, der zweite Schatten, jedenfalls
bezieht sich dies auf eine Unterscheidung von dem Astralleib ka,
der ja als Doppelgänger auch eine Art von Schatten ist.

Merkwürdig dürfte es sein, daß sehr häufig in den bildlichen
Darstellungen der cheybi umgedreht, also das unterste zu oberst
dargestellt wird. Ein Fries aus Karnak zeigt Köpfe mit dem Zeichen
cheybi bekrönt abwechselnd mit der Geißel, dem heute noch in
Ägypten vielgebrauchten Kurbatsch.

Der siebente Grundteil endlich ist der Geist, in den verwandten
Lehren jeschida und „der göttliche Gedanke“ der deutschen Mystik,
oder bei Paracelsus „der Mensch des neuen Olymps“, ägyptisch
geschrieben durch die Hieroglyphe chu, deren Bedeutung: „Der
Leuchtende, Strahlende“ ist. Es ist der „Geist“ im höchsten Sinne
des Begriffs. Mit cheybi und bai vereint bildet er die Wesenheit
des verstorbenen Gerechten oder Verdammten (für welche beide
der Ausdruck chu gebraucht wird, bei letzteren jedoch mit dem Zusatz
moti, der zweifach Tote). Diese Wesenheit ist der gute oder
böse Dämon, von dem bereits oben die Rede war. Identisch mit
diesen drei obersten Grundteilen erscheinen mir auch die δαίμονες,
ήρωες und ψυχαὶ ἄρχοντοι in dem Jamblichus zugeschriebenen de
mysteriis liber zu sein.

Eine Bestätigung für die richtige Aufeinanderfolge der einzelnen
Prinzipien in der Zusammenstellung, in der ich dieselbe gegeben,
findet sich im 92. Kapitel des Totenbuches, woselbst die Bezeichnungen
für die geistig-seelischen Grundteile in einer unzweifelhaft
absichtlichen Reihenfolge angeführt sind, und zwar immer vom
unteren Prinzip ausgehend, zum oberen fortschreitend. So heißt es:
„Nicht werde meine Seele gefangen, nicht werde mein Schatten
aufgehalten, damit ich den Weg bahne meinem ba, meinem cheybi
und meinem chu“. Dieses also sind die drei obersten Grundteile.
Ferner erwähne ich die Stelle: „Der Weg der Bösen sei abgelenkt
von meinem ka, meinem ba und meinem chu.“ Hier sind also der
3., 5. und 7. Grundteil zusammengestellt, je das oberste Glied aus
der körperlichen, der bewußt-geistigen und transscendental-geistigen
Triade, außerdem findet sich ein schlagender Beweis für die Richtigkeit
meiner Aufstellung im Grabe des Nebunef in Theben. Der
Verstorbene ist dargestellt in: Anbetung der vier Totengenien Amasath,
Hapi, Tiaumutef und Kebsonuf, welche vier stets in dieser typischen
Reihenfolge auftreten. Amasath überreicht dem Verstorbenen seinen
ka, Hapi sein ab, Tiaumutef seinen ba und Kebsonuf seinen cheybi.

Es wird nach dem bisher Gesagten als höchst wahrscheinlich
gelten müssen, daß sich wesentliche Teile der ägyptischen Seelenlehre
mehr oder weniger unmittelbar über die späteren Kulturvölker verbreiteten.
Daß Griechenland seine Kunst und Wissenschaft, auch
zum Teil seine Gesetze, Staatsverfassungen und Religionsgebräuche
aus Ägypten bezogen, wird von den griechischen Schriftstellern selbst
zur Genüge bezeugt. Schon Orpheus soll ein Schüler ägyptischer
Priester gewesen sein, und die durch ihn gestifteten eleusinischen
Geheimnisse erinnern an ägyptische Mysterien. Thales von Milet,
der den Joniern eine Sonnenfinsternis genau voraussagte, was er
wohl aus eigenem Studium nicht vermocht hätte, hatte Ägypten
besucht. Pythagoras war mit den größten Anstrengungen in die
esoterischen Lehren eingedrungen, indem er selbst ägyptischer Priester
wurde. Er verdankte wohl den besten Teil seines Wissens dem
Unterricht in den Tempeln. Nebenbei will ich seine Kenntnis der
Tetragramme oder magischen Quadrate erwähnen, deren sich auch
die Kabbalisten bedienen. Solon, welchem die Hierogrammaten
mitteilten, daß der Weltteil Atlantis vor 9000 Jahren vom Meere
verschlungen worden sei, dasselbe verschollene Land, das auch in
verschiedenen neueren Werken wieder ein Gegenstand wissenschaftlicher
Forschung geworden ist, Solon und ebenso Lykurg gaben Gesetze
nach ägyptischen Vorbildern. Auch Platos ist nicht zu vergessen,
der mit Weisheit und Philosophie dieses Landes durch seine Reisen
dahin wohl vertraut wurde.

In den ersten Jahrhunderten des Christentums ward Ägypten,
und speziell Alexandria, noch einmal der Glanzpunkt in der Geschichte
der Gelehrsamkeit mit dem Aufblühen des Neuplatonismus
und des Gnostizismus; und daß auch die deutschen Mystiker zur
Zeit des Wendepunktes unserer Kulturentwickelung durch diese
Vermittelung aus der alten Quelle ägyptischer Weisheit schöpften,
wird ebenfalls nicht bezweifelt werden können. Ganz besonders
hatte Paracelsus vermutlich eine Gelegenheit, unmittelbare Unterweisung
in diesen esoterischen Lehren während seiner Orientreise
zu genießen. Seitdem nun aber die Sprachforschung der letzten
hundert Jahre uns mehr und mehr auch die Schätze altindischer
Weisheit erschlossen hat, finden wir selbst in dieser einige charakteristische
Züge, welche eine Verwandtschaft mit der ägyptischen
Seelenlehre nicht wohl verkennen lassen; so die Anschauung einer
Aufwärtsentwickelung der Lebewesen von den niedrigsten Gestaltungen
durch unzählige Verkörperungen bis zum Menschen und zum
Gotte, ferner die daran anknüpfende Lehre der Seelenwanderung
und nicht minder die Einteilung des menschlichen Wesens in verschiedene
Grundteile, deren Zahl allerdings je nach den verschiedenen
Zeiten und Anschauungen verändert gerechnet wurde.

Ob nun vielleicht auch die Indier aus der ägyptischen Quelle
esoterische Weisheit geschöpft haben und wann? Ob in frühester
Zeit oder etwa erst um 1300 v. Chr., wo die Handelsverbindung
beider Länder ihren Anfang genommen haben dürfte: darüber läßt
sich Bestimmtes nicht sagen. Soviel dürfte gewiß sein, daß die
brahmanischen Weisen einen großen Teil der ägyptischen Priesterweisheit
bis zum heutigen Tage besitzen, wo es denjenigen Forschern
des Westens, welche nach denselben begehren, allmählich mehr gelingt,
in deren Wesen einzudringen. Freilich aber standen wohl
nicht ohne Grund auf dem Standbild der Göttin Neith zu Sais,
welche die Hüterin der Geheimnisse war, die Worte geschrieben:

„Keiner lüftet jemals meinen Schleier“.



Fünftes Buch.

Der Occultismus der Hebräer.



Erstes Kapitel.

Die schwarze Magie der Hebräer.[304]

Nach der Kabbala steht alles Existierende im großen wie im
kleinen, im einzelnen wie im ganzen, in einer magischen Verbindung.
Überall ist das Äußere der Ausdruck des Innern und das Untere
die Ausprägung des Höheren, und in derselben Weise, wie das
Höhere und Innere nach unten und außen wirkt, so wirkt umgekehrt
das Untere und Äußere nach oben und innen magisch zurück.
Diese Sympathie bildet das innere Prinzip alles Geschaffenen.

Der Welt des Lichtes steht eine Welt der Finsternis gegenüber,
während der Mensch seinen Platz in der Mitte behauptet und als
der unterste Ausläufer der Welten sowohl des Lichtes als auch der
Finsternis gelten kann. Der Rapport zwischen dem Unteren und
dem Höheren wird durch den Kultus, durch die mit rituellen Handlungen
verknüpfte Assimilation hergestellt, indem das Untere, welches
nur durch sein Oberes existiert, sich demselben gleichförmig zu
machen und mit ihm eins zu werden bestrebt ist. Gleichzeitig sucht
es von ihm immer mehr Kräfte an sich zu ziehen, um in seinem
Geiste zu leben und zu wirken. Es ist also die Möglichkeit der
Existenz einer heiligen und einer finstern Magie gegeben.

Es wird aber auch ein Rapport des Innern mit dem Äußern,
des Menschen mit der Natur, d. h. eine Naturmagie möglich sein.
Bei derselben wird die Beobachtung eines fest bestimmten naturgesetzmäßigen
Verhaltens gefordert, um sich mit den Kräften und
Individualitäten der Natur in Verbindung zu setzen, sowie sich denn
auch der Mensch hier durch Anwendung von künstlichen Mitteln auf
naturnotwendigem Wege in einen ekstatischen Zustand versetzen muß.

Diese Naturmagie ist an sich weder unrichtig noch böse, kann aber
leicht in beide Eigenschaften umschlagen und ist dem Irrtum und
Trug leicht ausgesetzt. Nach kabbalistischer Lehre bilden nämlich
alle Wesenheiten des Universums eine organisch gegliederte, auf
das Innigste verbundene Kette, in welcher die obern Glieder auf
die untern, und diese wieder auf jene wirken. Der Mensch aber
kann durch die Naturmagie nur mit den untern und äußern Wesen
dieser Kette (Merkabah), den Elementarwesen und Astralgeistern,
in Verbindung treten, nie aber mit den höheren Intelligenzen, welche
sich ihm auf äußerliche Weise durch die unteren getrübten Naturkräfte
mitteilen. Die Mitteilungen, welche diese Wesen den Menschen
zukommen lassen, sind je nach ihrem höheren oder tieferen Ursprung
von sehr verschiedenem Wert, nur bedingungsweise richtige und
nichtsweniger als unverbrüchliche Wahrheiten. Selbst die höheren
Wesen dieser Klasse haben nur Einsicht in die natürlichen Verhältnisse
der Dinge und das Schicksal der Menschen, insofern dasselbe
durch ihre früheren Handlungen bedingt ist, während sich das aus
den künftigen Thaten Entspringende ihrer Kenntnis entzieht. Die
Mitteilungen der untern Wesen dieser Klasse aber sind noch unzuverlässiger,
indem ihr Wissen mit jeder tieferen Stufe dunkler und
unbestimmter wird, und die am tiefsten stehenden, an die dämonische
Region grenzenden Naturgeister und Elementarwesen (Schedim) den
Menschen oft geflissentlich belügen. – Die Kabbala kennt also
bereits die bedingte Richtigkeit der von ihr dem sogen. Elementarwesen
zugeschriebenen mediumistischen Mitteilungen, und konstruiert
eine an Kardek erinnernde Geisterleiter, in welcher selbst die hier
allerdings außermenschliche Züge tragenden esprits menteurs unverkennbar
geschildert sind.

Aber auch zum Bösen kann die Naturmagie führen, weil der
Mensch große Gefahr läuft, unter den Einfluß niederer Wesen zu
gelangen, die ihn immer tiefer in das Dunkel der Natur führen,
ihn moralisch und intellektuell verkommen lassen und alle „Schrecken
des Mediumismus“ über ihn heraufbeschwören.

Es dürfte umsomehr am Platze sein, hier eine kurze Übersicht
über das zu geben, was die Kabbala von den Elementarwesen
lehrt, als sich diese Lehren bei den Neuplatonikern, bei Psellus, den
mittelalterlichen Magiern, Paracelsus, van Helmont und überhaupt
in der ganzen Mystik wiederholen; und von der Kabbala wird die
Naturmagie im wesentlichen als von den Elementarwesen abhängig
gedacht, weshalb sie dieselbe auch Maase Schedim, das Werk der
Elementarwesen, nennt.

Die Kabbala geht von dem Prinzip aus, daß nichts in der
Welt ohne geistiges Leben sei und daß, wie sich Paracelsus völlig
im Geiste der jüdischen Geheimlehre ausdrückt, „nichts geschaffen
ist, das ohne ein Mysterium (bei P. geistiges Leben überhaupt) ist[305]“.
Demgemäß läßt sie die Elemente durch Wesen belebt sein, welche
sie die Hefen oder Reste des untersten Geistigen nennt und klassifiziert
dieselben in Elementarwesen des Feuers, der Luft, des Wassers
und der Erde, welche als Salamander, Sylphen, Undinen und Pygmäen
sich durch die ganze Geschichte der Magie ziehen. – Die
ersteren sind nach Loria[306] zum Guten weise und unsichtbar, sie haben
etwas von der menschlichen Seele an sich, kennen die Geheimnisse
der Natur und helfen den Menschen gern. – Die zweite Klasse
ähnelt der ersten, nur steht sie auf einer etwas niedrigeren Stufe.
– Die dritte Klasse steht noch tiefer und besitzt nach Loria[307] einen
pflanzlichen Nephesch (Astralleib), während die vierte Klasse am
tiefsten steht und mit einem mineralischen Nephesch bekleidet ist. –
Diese beiden letzten Klassen können mit unsern Sinnen leichter wahrgenommen
werden, und im ganzen unterscheiden sich die Elementarwesen
hauptsächlich nur dadurch von den Menschen, daß ihnen sowohl
die höheren geistigen Grundteile als auch der Elementarleib
abgehen und sie nur aus einem Ruach und Nephesch bestehen.
Darum sind auch diese Elementarwesen der Nahrung bedürftig,
welche sie aus den feinsten Teilen der Speisen, aus den Dämpfen
der Opfer und Räucherungen ziehen; darum pflanzen sie sich fort
und sind der Auflösung unterworfen.[308]


Die letzten beiden Klassen sind meist bösartige Koboldnaturen,
die den Menschen necken, verspotten[309] und ihm gerne Schaden zufügen;
doch giebt es unter ihnen auch friedlichere Wesen, welche
es mit dem Menschen gut meinen und allerlei häusliche Dienste
verrichten.[310] – Die Kabbala unterscheidet die Elementarwesen
ferner nach ihrem Aufenthaltsort, ob sie nämlich unter Menschen, in
Einöden, an unflätigen Orten usw. wohnen, ein Gedanke, welchem wir
bei den Sylvestres, Vulcanales usw. des Paracelsus wieder begegnen.


Die oben genannten beiden Koboldklassen bilden nach kabbalistischer
Lehre den Übergang aus dem Reiche des Sichtbaren in das
Unsichtbare und sind, weil dem Menschen leiblich am nächsten stehend,
demselben besonders gefährlich. Sie sind mit mancherlei ungewöhnlichen
Kräften und Einsichten in das verborgene Reich der
unteren Natur ausgerüstet und entbehren auch nicht einzelner Blicke
in die Zukunft und die höhere geistige Naturwelt, weshalb ein
Kultus derselben[311] von seiten der jüdischen Zauberer nahe lag, der
zum Reiche des Bösen hinabführt. – Ganz besonders sind es
widernatürliche sexuelle Verbindungen, Claim, welche diese S'hirim
anziehen, weshalb manche Zauberer – Bileam[312] gilt hier κατ' ἐξοχὶν
als Beispiel – solche Claim geflissentlich aufsuchen, denn „das
Wesen der Zauberei besteht in der Verbindung von Dingen, welche
voneinander verschieden sind, und wenn man solche Dinge hierunten
verbindet, dann vermischen und verbinden sich ihre oberen
Kräfte miteinander und bringen eine wunderbare fremdartige
Wirkung hervor. Das Verbot der Claim geht auch dahin usw.
Der Mensch muß die Welt lassen nach dem einfachen natürlichen
Gange, das ist der Wille Gottes[313]“. – Ich habe wohl kaum nötig,
hierzu auf gewisse Vorgänge im modernen Mediumismus hinzuweisen.

Durch diese Claim werden nämlich nach kabbalistischer Lehre
unvollkommene Nephesch erzeugt, welche den unreinen Klippoth zur
Hilfe dienen und eine Art dämonischer Schemen bilden. – Der
gleiche Gedanke wird von Paracelsus und Jung-Stilling wiederholt.[314]
– Doch nicht allein durch die Claim werden magische Geburten
erzeugt: ein jeder Gedanke, jedes Wort und jede That besitzt
eine bleibende und lebende magische Existenz, welche das Reich
der Finsternis oder des Lichts auf reale Weise vermehrt.[315] Deshalb
wurde auch beim Tode frommer Israeliten ein Exorcismus über
die aus ihren Sünden erzeugten Wesen gesprochen, damit diese
dem Leichnam nicht nahen und ihn nicht zu Grabe geleiten
sollten.[316]

Die mit Hilfe der Elementarwesen ausgeführte Magie heißt
– wie erwähnt – Maase Schedim, das Werk der Schedim, und
ist nicht so strafbar als das Maase Kischuph, die schwarze Magie,
weil die Schedim – entgegengesetzt den wirklichen Dämonen –
die Menschen nicht in völliges Verderben ziehen. – Interessant ist
die Ansicht verschiedener Talmudisten, daß die Schedim zwar nicht
die Wesenheit der Dinge verändern, wohl aber die Dinge sammeln
und von Ort zu Ort bewegen können.[317] – Die Bringungen, Bewegungsphänomene
usw. werden also den Elementarwesen zugeschrieben.

Die eigentliche Naturmagie ist zum großen Teil von der geistigen
Stärke und dem Willen abhängig, und die Kabbala lehrt ausdrücklich,
daß bei allen Menschen Sehergabe und magische Kraft – wenn
auch in verschiedenen Graden – vorhanden ist. Zu allem magischen
Wirken wird nach der Kabbala[318] von seiten des Menschen eine feste
und starke Kwanah (Willensrichtung, Intention) erfordert, um den
höheren geistigen Einfluß an sich zu ziehen und zu seinen Zwecken
verwerten zu können, was nur durch Willenskraft möglich ist.

Der Wille des Menschen muß ausschließlich auf seinen Gegenstand
gerichtet sein und mit ihm übereinstimmen, indem nur das
Verwandte einander anziehen kann.[319] Ferner gehört zu allem magischen
Wirken eine starke, lebhafte und klare Vorstellungskraft
(Koach ha Dimian), damit die Impressionen aus der geistigen Welt
sich tief und lebendig in die Seele eingraben und dort festgehalten
werden. Dieselben Bedingungen gehören auch zum richtigen magischen
Schauen. Es muß nämlich der Zustand des Geistes, der
Seele und des Leibes des Sehers in einer inneren harmonischen
Übereinstimmung mit dem innerlich anzuschauenden geistigen Objekt
stehen, denn bloß Ähnliches vermag das Ähnliche wahrzunehmen.
Deshalb darf die Seele nicht durch weltliche Dinge, Leidenschaften
usw. getrübt, sondern muß ganz auf ihr inneres Objekt gerichtet
sein. Endlich aber muß die Imagination klar, stark und lebhaft
sein, damit nach kabbalistischer Lehre die Einzeichnung aus der
geistigen Welt (Reschima) sich tief und fest einprägt und nicht verwischt
oder durch fremde Vorstellungen entstellt wird. Darum
lieben auch die Zauberer die Einsamkeit und suchen sich bei ihren
Beschwörungen durch allerlei künstliche Mittel von der Außenwelt
abzuziehen und so ihre Imagination zu steigern.

Weil nun zu allem magischen Schauen und Wirken außer der
natürlichen Kraft und Stärke des Geistes und der Seele noch ganz
besonders notwendig ist, daß die ganze Neigung und Willensintention
eine bestimmte feste Richtung hat, und der Mensch sich in
völliger Übereinstimmung mit dem Gegenstand seiner Wünsche befindet,
so wird in der schwarzen Magie nur derjenige erfolgreich
wirken, welcher mit einer hohen geistigen Stärke eine eben so große
Verkehrtheit des Willens verbindet. Deshalb sagt auch der Sohar:
Der Mensch muß für dergleichen Dinge geordnet sein. Bileam
war dazu geordnet, denn er hatte einen Fehler im Auge[320], worunter
jedoch nicht bloß ein körperlicher, sondern vielmehr ein moralischer
Fehler zu verstehen ist, weil Bileam in der Kabbala als das Prototyp
der Wollust, des Stolzes und des Neides gilt. – Überhaupt
ist nach dem Sohar die äußere Physiognomie der objektive Ausdruck
der Beschaffenheit der Seele[321], welche demnach als organisierendes
Prinzip gedacht wird. In dieser Beziehung behauptet
dann auch die Kabbala folgerecht, daß jeder Schwarzkünstler etwas
Verzerrtes oder Gebrechliches an sich habe.[322]

Der Virtuosität der weißen Magie im Guten entspricht die
Virtuosität der Schwarzkunst im Bösen, welche beide besondere Stärke
der Seele und des Geistes voraussetzen, weshalb auch die Kabbala
– in Hinsicht der Stärke – Bileam dem Moses gleichstellt.[323]
Zauberer wie Bileam sind die Priester und Heroen im Reiche der
Tumah, und es hat solche überall und zu allen Zeiten gegeben.
Die Kabbala rechnet zu ihnen die Nephilim der Tradition und
die großen Magier der mosaischen Zeit wie Jamnes und Jambres[324]
und Balak.[325]

Da nun die Kabbala dem Menschen eine sowohl auf das
Schauen als auch auf das Wirken gerichtete magische Kraft beilegt,
so tritt die Frage an uns heran, weshalb nach dieser Lehre
das Herbeiziehen und die Mitwirkung einer Geisterwelt notwendig
wird. Diese Frage wird zwar in der Kabbala selbst nirgends ausdrücklich
aufgestellt, aber ihre Beantwortung ergiebt sich leicht aus
den Prinzipien der jüdischen Magie: Obschon der Mensch von Natur
aus magische Kraft besitzt, so wird doch dieses Vermögen bei weitem
erhöht, durch den Einfluß anderer mächtigerer geistiger Wesen, und
zwar hat er die Hilfe um so nötiger, wenn er in Sphären gelangen
will, für welche seine eigene Kraft nicht ausreicht.

Was nun das magische Schauen betrifft, so muß das Erkennen
der äußeren Sinne örtlich oder zeitlich verborgener, oder in natürlicher
Verbindung stehender Dinge unterschieden werden von der
höheren Divination oder dem Voraussehen künftiger durch die freie
Wahl der Menschen bedingter Begebenheiten. Allerdings kann der
geistige Mensch durch das Entbundensein von den äußeren Sinnen,
durch das innere geistige Wesen der Dinge auf eine für ihn fühl- und
bemerkbare Weise affiziert werden[326], infolgedessen er ohne alle
fremde Beihilfe unmittelbar das Verborgene durchschaut und aus
der Beschaffenheit desselben die dadurch verursachten Wirkungen
erkennt. Er vermag daher auch, da nach kabbalistischer Lehre nicht
nur jede Handlung eines Menschen eine Reschimah (Einzeichnung)
hinterläßt, sondern auch alles Geschehene seit Beginn der Welt sich
in den Äther eingräbt, die Zukunft vorauszusehen, insofern sie durch
frühere Handlungen bedingt ist. Trotzdem hat diese unvermittelte
Seherschaft ihre Grenzen, weil der innere Mensch nur von demjenigen
affiziert wird, das ihm verwandt ist. Je freier und höher
entwickelt der geistige Mensch, desto weiter wird sich seine eigenste
unmittelbare Anschauungs- und Aktionssphäre erstrecken. Wo aber
dieselbe endigt, hat er die Hilfe anderer geistiger Wesen nach kabbalistischer
Lehre nötig, die sein inneres Schauen erweitern und ihm
kund thun, was er selbst nicht zu schauen vermag. Darum lehrt
die Kabbala auch bei den höheren Graden der niederen Magie
den Einfluß und die Einwirkung geistiger Wesen, welche sich gern
und leicht zu den Menschen gesellen, die in ihr Gebiet hineinimaginieren.

Anders verhält es sich mit künftigen, vom freien Willen abhängigen
Handlungen eines Geschöpfes oder mit dem Ratschluß der
Gottheit und ihrem Eingreifen in die Schicksale der Einzelnen wie
des Ganzen. Diese Dinge sind nur der Gottheit als dem absoluten
selbständigen Urgrund bekannt und werden von derselben den Propheten
durch einen freien Willensakt mitgeteilt.[327]

Die Intellektualwelt ist eine in zahllosen Stufen gegliederte
Hierarchie von Wesen, welche von der Gottheit nach unten emanieren,
die von ihr erhalten und regiert werden und um so höher und
geistiger sind, als sie ihrem Urquell näher stehen. Die Gottheit,
der absolute Urgrund, offenbart sich allen Geschöpfen, jedem nach
seiner Art, auf doppelte Weise, auf eine innerlich subjektive und
eine äußere objektive. Vermöge der ersteren erfüllt die Gottheit
die Kreatur in der Art, daß der Schöpfer in seiner ganzen Unendlichkeit
im Geschöpfe gegenwärtig, demselben innerlich unmittelbar
nahe und für dasselbe gleichsam nur allein vorhanden ist. Vermöge
der letzteren jedoch ist die Gottheit zwar der eine allgemeine Gott
für alle Geschöpfe der intellektuellen und materiellen Welt, aber er
befindet sich außerhalb der Geschöpfe und teilt sich denselben auf
eine äußerliche geistige Weise mit in der Art, daß die der Gottheit
zunächststehende Stufe der Intellektualwelt den göttlichen Einfluß
unmittelbar empfängt und mittelbar auf die unteren Stufen überträgt,
die sich stufenweise ineinander abspiegeln. So gelangen die
göttlichen Offenbarungen nach unten, in welche die niederen Stufen
nur so viel Einsicht erlangen als ihnen die oberen mitteilen; endlich
empfangen die Offenbarungen – namentlich die unglücklicher
Ereignisse – „die Vollzieher der Strenge“ (die finstern Wesen) und
zeigen sie, die in baldiger Erfüllung stehen, den Menschen im Traume.[328]
Deshalb ist nach kabbalistischer Lehre auch in vielen Fällen des
finstern magischen Schauens und Wirkens die Beihilfe der Dämonen
nötig, welche sich gern freiwillig zu den Menschen gesellen, sobald
diese in ihre Sphäre energisch einzugreifen beginnen.

Die schauende Naturmagie ist sowohl auf das äußere Sinnliche,
als auch auf das innere Übersinnliche gerichtet. Die äußerlich
schauende Magie besteht in den Versuchen, aus den Erscheinungen
und Veränderungen in den äußeren sichtbaren Dingen den verborgenen
Willen ihrer unsichtbaren Lenker und damit die Zukunft zu
erforschen und zerfällt in zwei Abteilungen, deren erste die Aufmerksamkeit
auf die oberen himmlischen, die letzte jedoch auf die
unteren irdischen Dinge richtet. Die erstere wird Monen, die letztere
Nichusch genannt.

Unter Monen versteht man die gesamte Astrologie der Tagewählerei
durch astrologische Elektionen. Die Tagewählerei ist verboten,
ebenso das unbedingte Vertrauen auf die astrologischen Schicksalssprüche
und das Einrichten des Lebens nach den Konstellationen
des Himmels. Doch ist die Astrologie als Naturweisheit erlaubt,
und der Jude soll die Aussprüche der Astrologen nicht verachten,
sondern beherzigen; er darf sie jedoch nicht als untrüglich ansehen,
weil alle natürlichen Mantien die Zukunft nur mit bedingter Gewißheit
verkünden.[329]

Der Nichusch ist also die wahrsagende Deutung der Erscheinungen
und Veränderungen irdischer Dinge und gründet sich darauf,
daß nach kabbalistischer Lehre erstens alles beseelt ist und das Himmlische
sich dem Irdischen sowohl mitteilt als auch einprägt. Das
Innerste der Elemente ist geistiger Natur und von Intelligenzen belebt,
welche ihren Einfluß und ihre Wirkung selbst auf die Vögel
und vierfüßigen Tiere ausdehnen.[330] Zweitens gründet sich der
Nichusch auf den Umstand, daß es keinen reinen Zufall giebt, sondern
daß alle Dinge auf der Welt in einem inneren geistigen Zusammenhang
stehen und sich aufeinander beziehen.

Der Nichusch schöpft also seine Weissagungen aus allen Reichen
der Natur, aus meteorologischen Erscheinungen, aus dem Rauschen
der Bäume, aus dem Verhalten des Feuers wie der Tiere, besonders
der Vögel, aus den Eingeweiden der Opfertiere, den Angängen,
Anzeichen usw. und umfaßt bei weitem die meisten der zum Teil
noch heute üblichen niederen Wahrsagekünste.

Die innerlich schauende Naturmagie beruht darauf, daß der
Mensch durch verschiedene Manipulationen und Methoden seine
Sehergabe entwickelt und sich auf künstliche Weise mit der innern
Naturwelt in Verbindung setzt. Auch die innerlich schauende Naturmagie
zählt verschiedene Stufen, deren unterste Kosem K'samim genannt
wird, auf dieser wird ein mehr oder minder klares Hellsehen
durch die Kleromantie mit ihren Unterarten[331], sodann durch Hypnotismus
und Mesmerismus, also durch das Blicken auf glänzende
Gegenstände, Spiegel, blanke Messer und Pfeile, Wasserbecken usw.
sowie endlich durch das Auflegen der Hände erzeugt.[332] – Die Kleromantie
oder Looswahrsagung beruht jedoch nicht allein auf einer
bewirkten inneren Konzentration der Seele, sondern auch gleichzeitig
auf der Übereinstimmung des äußeren magischen Aktes mit der
inneren Ordnung der Dinge selbst, und wird daher nur insoweit
von Erfolg begleitet sein, als diese Übereinstimmung vorhanden oder
hergestellt ist.[333] – Bei dem magischen Schauen bedienen sich die
Magier vielfach junger Leute, welche noch keinen Umgang mit
Frauen gehabt haben, unter der Voraussetzung, daß sich die Unschuld
noch in ungetrübter Verbindung mit dem Wesen des Seins befindet.[334]

Die zweite höhere Stufe der schauenden Naturmagie ist das
Doresch ha Methim, ein Befragen der Toten, welches jedoch nicht
mit der Nekromantie zu verwechseln, sondern eher als eine Art Inspirationsmediumschaft
zu betrachten ist. Der Magier sucht nämlich
durch Fasten, Beten gewisser Sprüche, Verbrennung von Rauchwerk
und Übernachten auf Gräbern eine Art Inkubation und den Rapport
mit geistesverwandten Verstorbenen herbeizuführen.[335] – Die dritte
und geistige Stufe ist endlich die, auf welcher der Mensch sich nach
mystischer Vorbereitung, Abziehung von allem Äußeren und die Anwendung
heiliger Schemoth (Namen) mit den oberen „Sarim“
(Naturgeistern) in Verbindung setzt, um von ihnen Offenbarungen
zu erhalten; also wieder ein inspiriertes Medientum, bei welchem
auch die „hohen Geister“ der Spiritisten nicht fehlen.

Die wirkende Naturmagie besteht in der Kunst, auf äußerem,
physischem Wege die wirksamen Beziehungen im inneren Elementarnephesch
der Dinge zu erregen und so irgend welche Wirkungen
und Veränderungen hervorzubringen, wobei sowohl Leben auf Leben
wirkt, als auch die Willensrichtung und Willensstärke des Menschen
eine bedeutende Rolle spielen. Hierher gehören die magischen
Heilungen, die auf Hypnose beruhende Augenverblendung, das
Segnen organischer Wesen zur Beförderung ihres Wachstums und
Wohlseins und endlich das Chober-Chaber genannte Besprechen resp.
Bannen von Menschen und Tieren durch leise geraunte, manchmal
keinen Sinn ergebende Zaubersprüche, welche nach Moses Maimonides
nur zur Fixierung der Seelenkräfte dienen, nach anderen
aber eine innere Kraft besitzen.[336]

Die letzte Stufe der Naturmagie ist die Verbindung mit den
Elementarwesen, um mit deren Hilfe Veränderungen sowohl im
Leben der allgemeinen als auch der individuellen Natur hervorzubringen.
Maimonides schildert einige hierher gehörende magische
Gebräuche[337], welche im wesentlichen in einer entsprechenden Lebensweise,
im Tragen von aus gewissen Metallen oder Metallmischungen
gefertigten Amuletten, sowie in Reinigungen, Opfern und Räucherungen
bestanden.

Die schwarze Magie, der Kischuph[338], ist ebenfalls ein schauender
und wirkender und wird von der Kabbala zwar als ein Werk der
finstern Welt betrachtet, bei welchem sich jedoch der dazu besonders
veranlagte Mensch nicht passiv verhält, sondern selbstthätig mitwirkt,
weshalb der Seher auch sagt: „Mancher macht Zauberei, und es
gelingt ihm, ein anderer macht es ebenso und es gelingt ihm nicht,
denn zu solchen Dingen muß der Mensch geordnet sein.“[339]


Der schauende Kischuph besteht nach kabbalistischer Lehre entweder
in der Beschwörung der „Satanim“ oder in der eigentlichen
Nekromantie. Die Satanim sind gewissermaßen als Schedim auf
der tiefsten Stufe zu betrachten, als außer der irdischen Beschränkung
lebende, geistig schauende, nicht an die Kategorien der Zeit und
des Raumes gebundene Wesen, die insofern einen Blick in die Zukunft
haben, als diese nicht von den freien Handlungen der Menschen
abhängt, und hintergehen die Zauberer mit Lügen.[340]

Die Beschwörung der Satanim geschieht entweder in der Art,
daß durch schamanistisches Tanzen, Toben, Drehen, Heulen, durch
Selbstverstümmelung usw. ein ekstatischer Zustand hervorgerufen wird,
in welchem die Satanim angeblich von den „Jidonim“ genannten
Zauberern Besitz ergreifen und aus ihnen heraussprechen.[341] – Die
zweite Art ist die förmliche Beschwörung mit blutigen Opfern und
zur Materialisation dienende Räucherungen.[342]

Die Nekromantie geschieht nach der Kabbala durch Einwirkung
auf den Habal de Garmin, des eigentlichen Elementarnephesch,
welches sich von der Empfängnis an nicht wieder von dem irdischen
Stoff trennt, sondern selbst in der Nähe des Grabes bleibt. Der
Habal de Garmin, „durch dessen Kraft der Auferstehungsleib gebaut
wird[343]“, hat die Gestalt des Körpers, schwebt über dem Grabe
und kann von jenen gesehen werden, denen die Augen geöffnet
sind.[344] – Da nun nach der Kabbala der Leichnam unter die Herrschaft
der finstern Welt fällt, so ist die von den „Ob“ genannten
Nekromanten gewünschte und für den Toten mit großer Erschütterung[345]
verbundene Erregung des Habal de Garmin für die Satanim
ein Leichtes. – Eine andere Art Nekromantie besteht darin, daß
der Zauberer den Schädel eines Verstorbenen[346] einräuchert und
Beschwörungen spricht, worauf der Habal de Garmin zwar nicht
sichtbar erscheint, aber mit vernehmlicher Stimme antwortet.[347]

Die wirkende schwarze Magie der Juden besteht der Kabbala
zufolge in der Störung der Elemente und des Naturlebens mit
Hilfe der Satanim, in Versuchung von Menschen und Tieren, in
der Stiftung von Haß und Feindschaft (schädigende Willensmagie),
in der Erzeugung von Schmerz, Krankheiten und Tod von Menschen
und Vieh durch böse, namentlich mit körperlichen Excretionen geübte
Sympathie. Ja, die Kabbala kennt selbst die Lykanthropie
und den spezifischen Hexensabbath, wobei gewisse Salben und Öle
eine große Rolle spielen.[348]

Die weiße Magie besteht in der Vergeistigung des Menschen
durch ein aufrichtiges Streben nach oben, zum Göttlichen hin, wobei
dieselbe in dem Maße, als er nichts egoistisch für sich selbst zu
erringen strebt, sondern das Heilige nur um dessen willen sucht, aus
freier, göttlicher, nur das Reine und Heilige liebender Gnade mit
der Kraft des göttlichen Lebens erfüllt wird. Ist nun nach der
Kabbala das Nephesch und der Ruach eines solchen Menschen dazu
disponiert, so kann dessen N'schamah in Verbindung mit den Engeln
und der göttlichen Welt treten und von dieser je nach ihrer Fassungskraft
Offenbarungen erhalten und mit magischer Wirkungskraft
ausgerüstet werden. Die unmittelbare Verbindung mit der Gottheit,
wobei alles Irdische und Stoffliche vergeistigt wird, ist die
letzte, höchste Daseinsstufe, die heilige Manie.



Zweite Abteilung.

Die Kabbala.

Erstes Kapitel.

Das Alter der Kabbala.[349]

Die enthusiastischen Anhänger der Kabbala lassen dieselbe durch
die Engel vom Himmel herabgebracht werden, um dem ersten
Menschen nach seinem Fall die Mittel zu bezeichnen, wie er seinen
ursprünglichen Adel und seine ursprüngliche Glückseligkeit wieder
erlangen könne. Andere sind der Meinung, daß der Gesetzgeber
der Hebräer, nachdem er sie während seines vierzigtägigen Aufenthaltes
auf dem Sinai von Gott selbst empfangen habe, sie den
siebenzig Ältesten, mit denen er die Gaben des heiligen Geistes
teilte, mitgeteilt habe, und daß sie sich mündlich bis zu der Zeit
fortgepflanzt habe, in welcher Esra sie und das Gesetz niederschreiben
ließ. Mag man aber mit der skrupulösesten Aufmerksamkeit die
Bücher des alten Testamentes durchsehen, so wird man nirgends
auf die Spuren einer Geheimlehre oder auf eine tiefere und reinere
esoterische Lehre stoßen, welche nur einer kleinen Zahl Auserlesener
vorbehalten sei. Das hebräische Volk kannte von seinem Ursprung
bis zur Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft – wie alle
anderen Nationen in ihrer Jugend – keine anderen Organe der
Wahrheit und keine anderen Diener der Gottheit als die Propheten,
Priester und Dichter, von denen die beiden letzteren – ungeachtet
einer gewissen trennenden Verschiedenheit – in dem ersteren aufgehen;
der Priester lehrte nicht, sondern wandte sich nur mittelst
des Pompes der religiösen Ceremonien an das Auge, und was die
die Religion in Form einer Wissenschaft, welche der Sprache der
Inspiration den dogmatischen Ton substituiert, lehrenden Theologen
anlangt, so wissen wir nur, daß sie – ohne Sonderbezeichnung – in
jener Periode überhaupt existierten. In bestimmten Umrissen
treten sie erst zu Anfang des dritten Jahrhunderts der christlichen
Ära unter der Allgemeinbezeichnung „Thannaïm“ auf, welches
Wort „Organe der Tradition“ bezeichnet, kraft deren man alles
lehrte, was nicht klar in der heiligen Schrift zum Ausdruck gelangte.
Die Thannaïm, die ältesten und geachtetsten der jüdischen
Gelehrten, bilden eine lange Kette, deren letztes Glied der heilige
Judas, der Verfasser der Mischna ist, in welchem Werk er der Nachwelt
alle Aussprüche seiner Vorgänger sammelte und überlieferte.
Man zählt zu ihnen die angeblichen Verfasser der ältesten kabbalistischen
Bücher, nämlich Joseph ben Akiba und Simon ben Jochai
samt ihren Söhnen und Freunden. Unmittelbar nach dem in das
Ende des zweiten Jahrhunderts n. Christi fallenden Tod des
Judas beginnt eine neue Gelehrtengeneration, welche den Namen
Amoraim (אמוראים) führt, weil sie für sich selbst keine Autorität
beanspruchen, sondern nur in erklärender Weise die Aussprüche ihrer
Vorgänger wiederholen; auch sammelten sie alle noch nicht redigierten
Sentenzen derselben. Während der nächsten drei Jahrhunderte
hörten diese Kommentare und neuen Traditionen nicht auf, sich in
einer wahrhaft wunderbaren Weise zu vermehren und wurden
endlich unter dem Namen der Gemara (גמרא) d. h. „Tradition“
gesammelt. In diesen beiden Sammlungen, welche von ihrer Zusammenstellung
bis auf unsere Zeit heilig aufbewahrt und unter
dem Namen „Talmud“ (Studium, Wissenschaft) vereinigt wurden,
müssen wir zweifelsohne die Ideen suchen, welche die Basis des
kabbalistischen Systems bilden und Gelegenheit zur Entstehung der
Kabbala gaben.

Man findet in der Mischna[350] folgende merkwürdige Stelle.

„Es ist verboten, zwei Personen die Genesis zu erklären, nur
einer einzigen darf man die Merkaba oder den himmlischen Wagen
lehren, und diese sei ein weiser Mann, der ein gutes Verständniß
besitze.“

Der Talmud überliefert (Hagiga 13a) eine Bereita, welche
nicht in die Mischna des Rabbi Judas aufgenommen wurde, in
welcher Rabbi Hiya hinzusetzt: „Aber man kann ihm die ersten
Worte der Kapitel erklären.“

Ein Talmudist, Rabbi Zera (a. a. O.) zeigt sich noch strenger,
denn er sagt, daß selbst der Hauptinhalt der Kapitel nur Menschen
von hoher Würde und außerordentlicher Klugheit mitgeteilt werden
dürfe, oder, um die Worte des Originals zu gebrauchen: „welche
in sich ein Herz voll Unruhe tragen.“

Augenscheinlich ist hier weder vom Text der Genesis noch von
der Vision des Hesekiel, welche derselbe an den Ufern des Flusses
Khebar hatte, allein die Rede. Die ganze Schrift war, so zu sagen,
in aller Mund, und seit undenklichen Zeiten machten es auch die
skrupulösesten Beobachter der Traditionen zur Pflicht, daß sie jährlich
mindestens einmal in den Synagogen ganz gelesen werde.
Moses selbst hört nicht auf, das Studium des Gesetzes zu empfehlen,
unter welchem man allgemein den Pentateuch verstand, und Esra
las dasselbe nach der Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft
mit lauter Stimme dem versammelten Volke vor. Es ist in
der That unmöglich, daß die von uns citierten Worte ein Verbot
der Erklärung oder des Suchens eines Verständnisses der Erzählungen
der Genesis oder der Vision des Hesekiel enthielten; es
handelt sich vielmehr um eine bekannte Auslegung oder Lehre, welche
jedoch mit einem gewissen geheimnisvollen Schleier umgeben ist.
Es handelt sich um ein Wissen, welches sowohl in seiner Form, als
in seinen Prinzipien feststeht, kennt man doch seine Einteilung in
verschiedene Kapitel mit ihrem Inhalt. Es ist zu bemerken, daß
die Vision des Hesekiel nichts Ähnliches enthält; sie erstreckt sich
nicht über mehrere Kapitel, sondern nur über ein einziges und zwar
das erste des diesem Propheten zugeschriebenen Buches. Wir sehen
weiter, daß diese Geheimlehre zwei Theile enthält, welchen man
jedoch nicht gleiche Wichtigkeit beilegte, denn der eine Teil durfte
zwei Personen gelehrt werden, der andere jedoch nur einer einzigen,
welcher die schwersten Bedingungen auferlegt wurden. Wenn wir
Maimonides Glauben schenken dürfen, der, obgleich nicht eingeweiht
in die Kabbala, weit entfernt ist, deren Existenz zu leugnen, so enthielt
die erste Hälfte unter dem Titel: „Geschichte der Genesis oder
der Schöpfung“ (מעשה בראשית) die Wissenschaft der Natur, während
der zweite, „die Geschichte des Wagens“ (מעשה מרכבה) genannte,
eine geheime Theologie lehrte. Diese Anschauung wird von allen
Kabbalisten angenommen.

Ich führe hier eine weitere Stelle an, aus welcher dasselbe
auf eine nicht weniger evidente Weise hervorgeht:

„Rabbi Jochanan sagte eines Tages zu Rabbi Eliezer: Siehe,
ich will dir die Geschichte der Merkaba lehren. Darauf antwortete
dieser: Ich bin noch nicht alt genug dazu. Als er das Alter erreicht
hatte, starb Rabbi Jochanan, und einige Zeit später sagte
Rabbi Assi ebenfalls zu ihm: Siehe, ich will dir die Geschichte der
Merkaba lehren. Da antwortete Eliezer: Wenn ich mich dazu
würdig gehalten hätte, so würde ich sie von Rabbi Jochanan, deinem
Lehrer, gelernt haben.“[351]

Man sieht aus diesen Worten, daß, um in die mysteriöse und
heilige Lehre der Merkaba eingeweiht zu werden, weder Intelligenz,
noch eine hervorragende Stellung genügte, sondern daß auch dazu
ein gewisses fortgeschrittenes Alter nötig war, und selbst wenn man
diese auch von den modernen Kabbalisten verlangte Bedingung erfüllte[352],
so hielt man sich weder hinsichtlich seiner Intelligenz noch
seiner moralischen Kraft für sicher genug, um die Last dieser gefürchteten
Geheimnisse auf sich zu nehmen, welche durchaus nicht
ohne Gefahr für den positiven Glauben und für die äußere Beobachtung
der religiösen Vorschriften waren. Es möge hier ein
merkwürdiges im Talmud erzähltes Beispiel folgen, welches uns
in allegorischer Sprache folgende Erläuterung giebt:

„Nachdem unser Meister uns belehrt hat, gingen vier in den
Garten der Wonne ein, nämlich Ben Azaï, Ben Zoma, Acher und
Rabbi Akiba. Ben Azaï warf einen neugierigen Blick hinein und
starb. Man kann auf ihn den Spruch der Schrift anwenden: Der
Tod seiner Heiligen ist werth gehalten vor dem Herrn.[353] Ben Zoma
blickte ebenfalls hinein und verlor die Vernunft, und sein Schicksal
wird durch den Ausspruch des weisen Salomo gekennzeichnet: Findest
du Honig, so iß seiner genug, daß du nicht zu satt werdest und
speiest ihn aus.[354] Acher aber richtete Verwirrung unter den Pflanzen
an. Nur Akiba ging davon in Frieden.“[355]

Es ist kaum nötig, diesen Text buchstäblich zu verstehen und
anzunehmen, es handle sich hier um eine wirkliche Vision des künftigen
Lebens, denn erstens ist es ohne Beispiel, daß der Talmud,
wenn er vom Paradies spricht, solche mystische Ausdrücke gebraucht,
wie sie in obiger Stelle Anwendung finden. Und wie würde sich
zweitens damit vereinigen lassen, daß zwei lebende Personen, welche
in den Himmel der Auserwählten blicken, den Glauben und die
Vernunft verlieren, wie die Erzählung angiebt? Dagegen ist zu
bemerken, daß nach den angesehensten Autoritäten der Synagoge
der Garten der Wonne, in welchen die vier Rabbinen eingetreten
sind, als die mysteriöse Wissenschaft, von welcher wir sprechen, die
so schrecklich für schwache Gemüter ist, daß sie dieselben entweder
dem Wahnsinn oder den schrecklichsten Verwirrungen der Gottlosigkeit
preisgiebt. Das letztere will die Gemara andeuten, wenn sie
bezüglich Achers sagt, daß er Verwirrung unter den Pflanzen angerichtet
habe. Dieselbe erzählt uns, daß der in den talmudistischen
Erzählungen so berühmte Acher ursprünglich einer der Weisesten
in Israel war. Sein wahrer Name war Elisa ben Abuja, welcher
in Acher[356] umgewandelt wurde, um die Änderung zu kennzeichnen,
die sich in ihm vollzog. Denn als er den allegorischen Garten
verließ, in welchen ihn eine verhängnisvolle Neugierde geführt
hatte, ward er ein ausgesprochener Gottloser; er verlor sich, wie
der Text sagt, in der Erzeugung des Bösen, lebte sittenlos und der
Welt zum Abscheu, verriet den Glauben, und einige klagen ihn sogar
des Kindesmordes an. Und worin bestand die Ursache seines ersten
Irrtums? Wohin führten ihn seine Forschungen über die wichtigsten
Religionsgeheimnisse? Der jerusalemitische Talmud sagt
positiv, daß er die beiden obersten Prinzipien anerkannt habe, und
der babylonische Talmud, nach welchem wir die obige Erzählung
mitteilten, deutet das Gleiche an. Er sagt, daß Acher, als er im
Himmel Metatron in all seiner Macht sah, den Engel, welcher unmittelbar
nach dem Herrn kommt, betete: „Wenn es möglich ist, so
sei mir erlaubt, zwei Mächte anzunehmen.“ Wir wollen uns nicht
zu lange bei dieser Sache aufhalten, denn es sind noch viel bedeutungsvollere
anzuführen, nur sei bemerkt, daß der Engel oder
die Metatron[357] genannte Hypostase eine große Rolle im System
der Kabbala spielt. Er ist es, welchem recht eigentlich die Herrschaft
der sichtbaren Welt anvertraut ist, er herrscht über alle himmlischen
Sphären, die Planeten und Fixsterne sowie über die Engel,
welche denselben vorstehen, denn die über ihm stehenden intelligibeln
Formen der göttlichen Wesenheit und reinsten Geister sind so immateriell,
daß sie keine unmittelbare Wirkung auf körperliche Dinge
ausüben können. Auch ist der Zahlenwert seines Namens gleich
dem des Allmächtigen. – Zweifelsohne ist die Kabbala weit davon
entfernt, einen eigentlichen Dualismus zu lehren, aber die allegorische
Manier, mit welcher sie die intelligible Wesenheit Gottes
von der das Weltall ordnenden Kraft scheidet, ist sehr geeignet,
diesen von der Gemara gekennzeichneten Irrtum hervorzurufen.

Ein letztes, derselben Quelle entnommenes und von Reflexionen
des Maimonides begleitetes Citat wird, wie ich hoffe, die Darlegung
des wichtigen Punktes abschließen, daß eine Art Philosophie
oder religiöser Metaphysik so zu sagen von Mund zu Mund von
den Thannaïm oder den ältesten hebräischen Theologen gelehrt
wurde. Der Talmud lehrt uns, daß man früher drei Namen besaß,
um die göttliche Wesenheit zu bezeichnen und auszudrücken:
nämlich das berühmte Tetragrammaton oder den aus vier Buchstaben
bestehenden Namen, sodann zwei andere der Bibel unbekannte
Namen, von denen der eine aus zwölf und der zweite aus
zweiundvierzig Buchstaben zusammengesetzt ist. Das Tetragrammaton,
dessen Gebrauch der großen Menge allerdings verboten war, fand
freie Anwendung im Innern der Schule. „Die Weisen, sagt der
Text, lehrten diesen Namen einmal wöchentlich ihren Söhnen und
ihren Schülern.“ Der aus zwölf Buchstaben bestehende Namen
war anfänglich noch bekannter und verbreiteter. „Man lehrte ihn
aller Welt. Aber als die Zahl der Gottlosen sich vermehrte, wurde
er nur den verschwiegensten unter den Priestern anvertraut, und
diese ließen ihn mit leiser Stimme von ihren Brüdern während der
Segnung des Volkes wiederholen.“ Der Name von zweiundvierzig
Buchstaben wurde endlich als das heiligste Geheimnis betrachtet.
„Man lehrte ihn nur einem Mann von anerkannter Verschwiegenheit,
reifem Alter, welcher dem Zorn, der Unmäßigkeit und Eitelkeit
unzugänglich und in angenehmem Verkehr mit seines Gleichen
lebte.“ „Wer, sagt der Talmud, in dieses göttliche Geheimniß
eingeweiht war und dasselbe wachsam, in reinem Herzen bewahrt,
kann auf die Liebe Gottes und die Gunst der Menschen zählen;
sein Name flößt Achtung ein, sein Wissen darf das Vergessenwerden
nicht fürchten und er wird der Erbe beider Welten, der gegenwärtigen
und der künftigen.“[358]

Maimonides bemerkt mit viel Scharfsinn, daß in keiner Sprache
ein aus zweiundvierzig Buchstaben bestehender Namen existiert, und
daß dies im Hebräischen noch unmöglicher sei, da dasselbe keine
Vokale besitzt. Er hält sich deshalb zu dem Schluß berechtigt, daß
diese zweiundvierzig Buchstaben auf mehrere Worte entfielen, von
denen ein jedes eine notwendige Idee oder ein fundamentales
Attribut des ewigen Wesens ausdrückte, welche in ihrer Gesamtheit
die wahre Definition der göttlichen Wesenheit ergaben. Sagt
man alsdann, fährt unser Autor fort, daß der hier in Frage stehende
Name der Gegenstand eines Studiums, einer nur den Weisesten
vorbehaltenen Lehre war, so will man uns zweifelsohne zu wissen
thun, daß mit der Definition der göttlichen Wesenheit notwendige
Aufklärungen und gewisse Enthüllungen über die Natur der Gottheit
und der Dinge im allgemeinen verbunden waren. Dies ist
noch zutreffender für das Tetragrammaton, denn wie wäre es sonst
möglich, einem in der Bibel so häufig gebrauchten Wort, von welchem
diese selbst die Erklärung giebt: „Ich bin, der ich bin“, einen geheimen
Sinn unterzulegen, den die Weisesten des Volkes wöchentlich
einmal ihren auserlesensten Schülern im Geheimen mitteilten? „Das,
was der Talmud die Kenntniß der Namen Gottes nennt, sagt Maimonides,
ist nichts als ein guter Theil der Wissenschaft von Gott,
oder der Metaphysik, was man die Probe des Vergessens nennt,
denn ein Vergessen ist nicht möglich für Ideen, welche ihren Sitz
in der aktiven Intelligenz, d. h. in der Vernunft haben.“ Es dürfte
schwer sein, sich diesen Reflexionen hinzugeben, wenn nicht die tiefe
Wissenschaft und die allgemein anerkannte Autorität der Talmudisten
sich nicht schließlich doch an den gesunden Menschenverstand des freien
Denkers wendete. Wir wollen hier nur eine einzige Beobachtung
anführen, die, wenn auch in den Augen des kritischen Verstandes
bestreitbar, doch nicht ohne Wert für die hier behandelte Ideenfolge
ist, und die wir als eine geschichtliche Thatsache hinnehmen
müssen, nämlich den Umstand, daß die Buchstaben der heiligen zehn
Sephiroth der Kabbala zusammengezählt die Zahl zweiundvierzig
ergeben. Ist es da nicht erlaubt anzunehmen, daß dies der dreimal
heilige Name sei, welchen man selbst den auserlesensten Weisen
nur mit Zittern mitteilte? Wir finden eine volle Bestätigung der
gemachten Bemerkungen bei Maimonides: Zunächst bildeten die
zweiundvierzig Buchstaben nicht nach gewöhnlicher Annahme einen
Namen, sondern mehrere Worte. Weiterhin drückt jedes Wort –
wenigstens nach der Anschauung der Kabbalisten – ein wesentliches
Attribut der göttlichen Natur aus oder, was für sie dasselbe ist,
eine der notwendigen Formen des göttlichen Seins. Endlich aber
geben alle nach der kabbalistischen Wissenschaft, nach dem Sohar
und allen Kommentatoren die exakteste Definition, welche unsere
Intelligenz vom Grundprinzip aller Dinge gewähren kann. Diese
Art, das Verständnis des göttlichen Wesens zu suchen, ist durch
einen Abgrund von der vulgären Gläubigkeit getrennt, und man
begreift nun sehr wohl die getroffenen Vorsichtsmaßregeln, daß
dieses Geheimwissen nicht aus dem Kreis der Initiierten heraustrete.
Doch, es sei nochmals gesagt, ist dies ein Punkt, welchem wir kein
besonderes Gewicht beilegen wollen, es möge genügen, daß wir die
allen Citaten zu Grund liegende Thatsache zur Evidenz bewiesen
haben.


Zur Zeit der Zusammenstellung der Mischna existierte also
eine Geheimlehre über die Schöpfung und die Natur der Gottheit.
Man einigte sich über die Art der Einteilung dieser Lehre, deren
Name bei den nicht Eingeweihten einen frommen Schauder hervorrief.
Wäre es nun nicht möglich, genau die Zeit ihres Ursprungs
zu bestimmen und so die denselben umgebende Finsternis aufzuhellen?
In dieser Beziehung läßt sich folgendes sagen: Nach Ansicht der
vertrauenswürdigsten Historiker wurde die Redaktion der Mischna
spätestens im Jahre 3949 der Schöpfung oder 189 n. Chr. beendet.
Weiterhin müssen wir uns ins Gedächtnis zurückrufen, daß Judas
hanassi nur die Vorschriften und Traditionen der ihm vorausgehenden
Thannaïm sammelte, und daß weiterhin die oben mitgeteilten
Citate, welche die unvorsichtige Mitteilung der Geheimnisse
der Schöpfung und Merkaba verbieten, älter sind, als die Mischna
selbst. Es ist wahr, man kennt den Autor obiger Citate nicht, aber eben
dieser Umstand ist der sicherste Beweis für ihr Altertum, denn wenn
sie nur die Meinung eines Einzelnen aussprächen, so würden sie
entweder nicht so viel Gewicht besessen haben, um Autorität werden
zu können, oder man würde ihren verantwortlichen Urheber genannt
haben. Weiterhin muß eine Lehre selbst älter sein als ein
Gesetz, welche ihre allgemeine Bekanntmachung verbietet. Sie mußte
bekannt geworden sein und eine gewisse Autorität erworben haben,
bevor man die Gefahr ihres Bekanntwerdens nicht sowohl unter
dem Volk, als unter den Gelehrten und Weisen in Israel einsah.
Wir können also ihre Entstehung unbedenklich mindestens in das
Ende des ersten christlichen Jahrhunderts setzen. Es ist dies die
Zeit, in welcher Joseph ben Akiba und Simon ben Jochai lebten,
welchen die Kabbalisten die Autorschaft ihrer wichtigsten und berühmtesten
Bücher zuschreiben. In dieser Zeit lebte auch Rabbi
Joseph von Sepphoris, der Verfasser der Idra Rabba, eines der
wichtigsten und ältesten Theile des Sohar, welcher zu den vertrautesten
Freunden und eifrigsten Schülern des Simon ben Jochai
gehörte. Die Idra Rabba ist derjenige kabbalistische Traktat,
welchem wir die meisten auf die Merkaba bezüglichen Citate entnahmen.
Zu der Zahl der das Alter, wenn nicht der Bücher, so
doch der kabbalistischen Ideen bezeugenden Autoritäten gehört auch
die unter dem Namen des Onkelos vorhandene chaldäische Übersetzung
der fünf Bücher Mosis.

Diese berühmte Übersetzung stand von Anfang an in so hohem
Ansehen, daß sie für eine göttliche Offenbarung gehalten wurde.
Ja der babylonische Talmud nimmt an, daß Moses dieselbe auf
dem Sinai gleichzeitig mit dem geschriebenen und dem mündlichen
Gesetz erhalten habe, daß sie durch Tradition bis auf die Zeit der
Thannaïm gekommen sei, und daß dem Onkelos allein der Ruhm
ihrer Niederschrift gebühre. Eine große Anzahl moderner Theologen
will in ihr die Grundlage des Christentums sehen und den
Namen der zweiten göttlichen Person in dem Wort Mêimra (מימרא)
finden, welches in der That „das Wort“, „der Gedanke“, λόγος
bedeutet, und welches der Verfasser dem Namen Jehovah substituiert.
Thatsache ist, daß in dem ganzen Buch ein der Mischna, dem Talmud,
dem ganzen vulgären Judaismus, ja selbst dem Pentateuch
entgegengesetzter Geist herrscht; mit einem Wort, die Spuren des
Mysticismus sind nicht selten. So wurde es möglich, daß eine Idee
an die Stelle einer Sache oder eines Bildes trat, daß der geschriebene
Buchstabe dem geistigen Sinn aufgeopfert wurde, und daß der zerstörte
Anthropomorphismus die göttlichen Attribute in ihrer Nacktheit
sehen ließ.

In einer Zeit, wo der Kultus des Buchstabens bis zur Idololatrie
ging, wo die Menschen ihr Leben damit zubrachten, die Verse,
Worte und Buchstaben des Gesetzes zu zählen, wo die offiziellen
Lehrer, die legitimen Vertreter der Religion nichts Besseres zu thun
wußten, als die Intelligenz sowohl als den Willen unter einem
Wust äußerlicher Religionsvorschriften zu ersticken, macht uns dieser
Abscheu vor allem Materiellen und Positiven, die Gewohnheit, sowohl
Grammatik als Geschichte einem hochgeschraubten Idealismus
zu opfern, unfehlbar die Existenz einer Geheimlehre klar, welche
alle charakteristischen Eigenschaften und Prätensionen des Mysticismus
besitzt und die sicher nicht erst von dem Tage stammt, an welchem
ihre Existenz verlautbarte.

Ohne der Sache zu viel Gewicht beizulegen, sei noch bemerkt,
daß die Kabbalisten ihre Zuflucht zu wenig rationellen Mitteln
nahmen, um zu ihren Zwecken zu gelangen und ihre eigenen Ideen
in die göttliche Offenbarung einzuführen. Eines dieser Mittel bestand
in der Bildung eines neuen Alphabets, wobei man die Buchstaben
nach ihrem Zahlenwert betrachtete oder sie vielmehr nach
einer durch denselben gegebenen Ordnung vertauschte. Diese Methode
wird häufig im Talmud angewendet, wurde aber schon weit
früher in der chaldäischen Paraphrase des Jonathan ben Usiel gebraucht,
eines Schülers und Zeitgenossen von Hillel dem Älteren,
welcher während der ersten Regierungsjahre des Herodes in hohem
Ansehen stand. Es ist richtig, daß ähnliche Prozeduren unterschiedslos
den verschiedensten Ideen dienen können, aber man findet nicht leicht
eine künstliche Sprache, deren Schlüssel man sowohl nach seinem
Willen verbergen kann, wenn man entschlossen ist, seine Gedanken
der großen Menge zu verbergen. Aber, obschon der Talmud oft
analoge und weit ältere ähnliche Methoden anwendet, auf welche
wir zurückkommen werden, so ist diese doch die seltsamste. Vergleicht
man alle zusammen, so kommt man zu dem Schluß, daß vor dem
Ende des ersten Jahrhunderts der christlichen Zeitrechnung sich geheimnisvoll
unter den Juden eine hochverehrte Wissenschaft sich
verbreitete, welche von der Mischna, dem Talmud und der heiligen
Schrift sehr verschieden ist, eine mystische Lehre, welche von dem
Bedürfnis der Reflexion und Selbständigkeit, besser gesagt, der Philosophie,
erzeugt wurde, und in welcher man mit Vorliebe die Autorität
der Tradition und der heiligen Schrift vereinigt sah.

Die Urheber dieser Lehre, welche man jetzt Kabbalisten nennt,
dürfen nicht mit den Essäern verwechselt werden, welche schon bedeutend
früher bekannt waren und ihre Gebräuche wie ihren Glauben
bis in das Zeitalter Justinians erhielten. Wenn wir Philo und
Josephus, den einzigen vertrauenswürdigen Berichterstattern über
dieselben Glauben schenken[359], so war der Zweck dieser Sekte lediglich
ein moralischer und praktischer; sie strebten die Herrschaft des Geistes
der Gleichheit und Brüderlichkeit unter den Menschen an, also das
Gleiche, was Christus und die Apostel wollten. Die Kabbala aber
ist im Gegenteil nach den uns überlieferten alten Zeugnissen eine
durchaus spekulative Wissenschaft, welche die Geheimnisse der Gottheit
und der Schöpfung entschleiern will. Die Essäer hingegen
bildeten eine organisierte Gesellschaft, welche mit den religiösen Bruderschaften
des Mittelalters vergleichbar ist; ihre Anschauungen wie
ihre Ideen reflektierten sich in ihrem äußern Leben, und sie nahmen
alle in ihre Gemeinschaft auf, welche ein reines Leben führten,
selbst Frauen und Kinder. Die Kabbalisten waren im Gegensatz
zu den Essäern von ihrem ersten Auftreten an in Geheimnisse gehüllt.
Erst nach und nach öffneten sie unter tausend Vorsichtsmaßregeln
einem neuaufgenommenen Adepten die Thüre ihres Sanktuarium
ein wenig, bei dessen Auswahl sie jedoch nur die Elite des
Geistes berücksichtigten und darauf sahen, daß sein Alter wie seine
Weisheit Garantien für seine Verschwiegenheit boten. Die Essäer
scheuten sich ungeachtet der pharisäischen Strenge, mit welcher sie
den Sabbath feierten, nicht, öffentlich die Traditionen zu verwerfen
und zuzugestehen, daß die Moral weit über dem Kultus stehe, und
waren sogar bezüglich desselben weit entfernt, die vom Pentateuch
vorgeschriebenen Opfer darzubringen und die anbefohlenen Ceremonien
auszuüben. Aber die Adepten der Kabbala banden sich
wie die Karmaten unter den Mohammedanern und die meisten christlichen
Mystiker streng an die äußerlichen Gebräuche; sie hielten sich
genau an die Tradition, welche sie zu ihren Gunsten auslegten,
und mehrere von ihnen waren – wie schon gesagt – berühmte
Mischnagelehrte, und auch noch in den späteren Zeiten wurden sie
selten diesen Geboten der Klugheit untreu.



Zweites Kapitel.

Die kabbalistischen Bücher. Die Authenticität
des Sepher Jezirah.

Wir kommen jetzt zu den Originalschriften, in welchen nach
der allgemein verbreiteten Meinung das kabbalistische System seit
seiner Entstehung niedergelegt ist. Nach den uns erhaltenen Titeln
scheinen sie sehr zahlreich gewesen zu sein, allein wir beschäftigen
uns hier nur mit denjenigen, welche vollständig erhalten geblieben
sind und unsere Aufmerksamkeit sowohl durch ihre Wichtigkeit als
durch ihr Alter fesseln. Dieselben entsprechen also der Überlieferung
des Talmud, daß die Kabbala in die Geschichte der Schöpfung und
die heilige Merkaba zerfällt. Das eine ist betitelt: „Buch der
Schöpfung“ (ספר יצירה) und enthält, ich will nicht sagen ein physikalisches,
wohl aber ein kosmologisches System, welches einer Epoche
und einem Land entspricht, wo der Geist gewohnt war, alle Naturvorgänge
aus einem unmittelbaren Eingreifen der Gottheit zu erklären,
und in welcher demgemäß allgemeine Beziehungen und oberflächliche
Beobachtungen für Naturwissenschaft galten. Das andere
Buch ist „Sohar“ (זהר) „Licht“ genannt nach den Worten des
Propheten Daniel[360]: „Die Lehrer aber werden leuchten wie des
Himmels Glanz.“ Der Sohar beschäftigt sich ausschließlich mit
Gott, den Geistern und der menschlichen Seele, mit einem Wort,
mit der intellektuellen Welt. Wir sind weit von der Annahme entfernt,
daß beide Bücher von gleichem Wert und gleicher Wichtigkeit
sind. Das zweite ist viel umfangreicher, viel reichhaltiger, aber auch
viel schwieriger als das erste und verdient eine weit eingehendere
Behandlung. Jedoch müssen wir uns zunächst mit dem ersten als
dem älteren beschäftigen.

Man hat sich zu Gunsten des Alters des Sepher Jezirah auf
den Talmud berufen und dabei viel Scharfsinn vergeblich verschwendet.
Wir übergehen also die diesbezüglichen umlaufenden
Legenden und Kontroversen mit Stillschweigen und suchen nur den
Inhalt des Buches kennen zu lernen. Dies wird genügen, seinen
Charakter zu taxieren und seinen frühen Ursprung kennen zu lernen.

1. Das System, welches das Buch Jezirah enthält, entspricht
genau den Begriffen, welche man sich nach seinem Titel von ihm
machen muß, und wir können zunächst folgenden Satz aufstellen:

„Der Ewige, der Herr der Heerscharen, der Gott Israels, der
lebende, allmächtige, allerhöchste Gott, der von Ewigkeit ist, und
dessen Name hehr und heilig ist, schuf die Welt durch zweiunddreißig
Wege der Weisheit.“

2. Die zur Erklärung des Werks der Schöpfung angewandten
Mittel, die den Zahlen und Buchstaben beigelegte Wichtigkeit machen
es begreiflich, wie Unwissenheit und Aberglaube in späterer Zeit
das angewandte Prinzip mißbrauchten, wie sich die bekannten über
die Kabbala umlaufenden Fabeln verbreiteten, und wie die sogenannte
praktische Kabbala entstehen konnte, welche durch die Kraft
der Buchstaben und Zahlen den Lauf der Natur verändern zu
können glaubt.

Die Darstellungsweise des Jezirah ist einfach und schwerfällig,
und man findet nicht das Geringste, was einem Beweis oder einer
Begründung gleicht; es enthält nur in eine ziemlich regelmäßige
Ordnung getheilte Aphorismen, welche ungefähr die gleiche Bündigkeit
wie die alten Orakel besitzen. Eine Thatsache ist frappant,
daß nämlich das in späterer Zeit ausschließlich für „Seele“ gebrauchte
Wort[361] gerade wie im Pentateuch und im ganzen alten Testament
überhaupt für den lebenden, von der Seele noch nicht verlassenen
Leib gebraucht wird. Außerdem finden sich mehrere Worte fremden
Ursprungs. So gehören z. B. die Namen der Planeten und des
himmlischen Drachens[362] der Sprache der Chaldäer an, welche zur
Zeit der babylonischen Gefangenschaft einen fast allmächtigen Einfluß
auf die Juden ausübten. Hingegen wird man keinem
der vielen griechischen und arabischen Ausdrücke begegnen, wie sie
im Talmud oder in den Werken einer Zeit vorkommen, in welcher
die hebräische Sprache bereits in den Dienst der Wissenschaft und
Philosophie getreten war. Wir kommen also zu dem Schluß, daß
das Buch Jezirah zu einer Zeit, wo die jüdische Civilisation noch
nicht an der griechischen und arabischen teilnahm, ja vielleicht schon
vor der Entstehung des Christentums abgefaßt wurde. Wir müssen
jedoch zugestehen, daß es nicht schwer ist, in dem uns beschäftigenden
Werk Spuren der Sprache und Philosophie des Aristoteles nachzuweisen.
Nach dem oben citierten Satz, laut welchem der Ewige
die Welt auf zweiunddreißig wunderbaren Wegen der Weisheit
schuf, gebraucht das Buch Jezirah noch die Ausdrücke: „der, welcher
zählt, das Gezählte und die Handlung des Zählens“, was schon
die ältesten Kommentatoren durch „Subjekt, Objekt und die Handlung
der Reflexion oder das Denken“ auslegen. Es ist unmöglich,
sich dabei nicht an den berühmten Satz des zwölften Buches der
Metaphysik des Aristoteles zu erinnern: „Die Intelligenz begreift
sich selbst, indem sie das Intelligible wahrnimmt, und sie wird selbst
intelligibel durch den Akt des Begreifens und Einsehens, insofern
nämlich die Intelligenz und das Intelligible identisch sind.“ Jedoch
liegt es auf der Hand, daß obige Worte später hinzugesetzt sind,
insofern sie weder mit dem Satz selbst, noch im Vorausgehenden
und Folgenden; sie kommen überhaupt im ganzen Verlauf des
Werkes nicht wieder zum Vorschein, obgleich in demselben in der
umfangreichsten Weise von dem Gebrauch der zehn Zahlen und zweiundzwanzig
Buchstaben die Rede ist, welche die zweiunddreißig Wege
bilden, deren sich die Gottheit bei der Schöpfung bediente. Man
begreift endlich kaum, wie sie ihren Platz in einem Werk finden
konnten, in welchem nur die Rede von den verschiedenen Beziehungen
der verschiedenen Teile der materiellen Welt ist. Was nun die
Abweichungen der beiden Manuskripte der Mantuaer Ausgabe[363]
anlangt, von denen das eine am Schluß des Bandes, das andere
inmitten anderer Traktate abgedruckt ist, so sind dieselben nicht im
Entferntesten so bedeutend, als manche moderne Kritiker annehmen
wollen. Bei einer unparteiischen und eingehenden Vergleichung
findet man nur einige unbedeutende Varianten, welche sich bei dem
hohen Alter des Sepher Jezirah im Laufe der Jahrhunderte sehr
leicht durch die Unaufmerksamkeit der Abschreiber und Kommentatoren
einschleichen konnten. Andererseits behandeln die beiden
Manuskripte nicht nur denselben Stoff, dasselbe von einem allgemeinen
Standpunkt aus betrachtete System, sondern sie haben auch
die gleiche Einteilung, die gleiche Kapitelzahl und den gleichen
Inhalt der Kapitel; endlich aber sind die gleichen Gedanken mit
den gleichen Ausdrücken dargestellt. Aber man findet nicht die gleiche
Übereinstimmung in der Zahl und Stellung derjenigen Sätze, welche
unter dem Namen Mischna hier und da eingestreut sind. Hier hat
man sich nicht vor überflüssigen Wiederholungen gehütet, an der
einen Stelle die Sätze unnötig zusammengehäuft und an der andern
ungerechtfertigt getrennt und vereinzelt. Endlich erscheint ein Satz
klarer als der andere, weniger bezüglich des Wortlautes als hinsichtlich
des Gedankenganges. Wir wollen nur eine einzige Stelle
anführen, bei welcher dieser letztere Unterschied auffällig hervortritt.
Das eine Manuskript sagt ganz einfach, daß der Urbeginn
des Alls der Geist des lebendigen Gottes sei; das andere Manuskript
fügt hinzu, daß dieser Geist Gottes der heilige Geist sei, welcher
gleichzeitig Geist, Stimme und Wort sei. Ohne Zweifel ist dieser
Gedanke von hoher Wichtigkeit, aber er fehlt auch nicht in dem
Manuskript, wo er weniger klar dargestellt ist, und er bildet, wie
wir bald sehen werden, die Grundlage und das Schlußergebnis
des ganzen Systems. Übrigens wurde „das Buch der Schöpfung“
zu Anfang des zehnten Jahrhunderts ins Arabische übersetzt und
kommentiert von Rabbi Saadiah, einem großen Geist und methodischen,
klugen Kopf; derselbe hält es für eines der ältesten und
frühesten Denkmäler des menschlichen Geistes. Wir fügen, ohne
diesem Zeugnis einen zu großen Wert beizulegen, hinzu, daß die
ihm während des zwölften und dreizehnten Jahrhunderts folgenden
Kommentatoren der gleichen Meinung sind.

Wie alle Werke einer weit zurückliegenden Zeit ist auch das
uns beschäftigende ohne Titel und Namen des Verfassers; jedoch
schließt es mit folgenden merkwürdigen Worten:

„Und als Abraham, unser Vater, alle diese Dinge betrachtet,
untersucht, ergründet und erforscht hatte, offenbarte sich ihm der
Herr der Welt und nannte ihn seinen Freund und machte
ein ewiges Bündnis mit ihm und seiner Nachkommenschaft. Und
Abraham glaubte an Gott, und dies ward ihm als ein Werk der
Gerechtigkeit angerechnet, und der Glanz Gottes fiel auf ihn, denn
von ihm sind die Worte gesprochen: Siehe, ich habe dich gekannt,
ehe du im Mutterleib gebildet wurdest.“

Diese Stelle kann nicht als eine neue Erfindung gelten, denn sie
findet sich in den beiden mantuanischen Texten und den meisten alten
Kommentaren. Wahrscheinlich wurde sie im Interesse des „Buches
der Schöpfung“ untergeschoben, damit es scheine, als ob der Stammvater
der Hebräer der Verfasser dieses Buches sei und durch dasselbe
zu dem Gedanken eines einzigen und allmächtigen Gottes gelangt
sei. Ferner existiert unter den Juden eine Tradition, nach
welcher Abraham große astronomische Kenntnisse besaß und sich allein
durch die Betrachtung der Natur zu der Idee des wahren Gottes
emporgeschwungen habe. Nichtsdestoweniger hat man bis heute
obige Worte auf eine grobmaterielle Weise interpretiert. Man
glaubte nämlich, daß Abraham der Verfasser sei und nannte seinen
Namen mit einer religiösen Scheu. Folgendes sind die Ausdrücke,
mit denen Moses Botril seinen Kommentar des Sepher Jezirah
beginnt:

„Unser Vater Abraham, Friede sei mit ihm, schrieb gegen die
Weisen seiner Zeit, welche nicht an das Prinzip der Einheit glaubten.
Wenigstens sagt so Rabbi Saadiah – das Andenken dieses Gerechten
sei gesegnet! – im ersten Kapitel seines Buches, welches
den Titel führt: der Stein der Weisen.[364] Ich führe seine eigenen
Worte an: Die chaldäischen Weisen bekämpften unsern Vater Abraham
um seines Glaubens willen. Die chaldäischen Weisen aber
zerfielen in drei Sekten. Die erste glaubte, daß das Weltall zwei
in der Art ihrer Thätigkeit durchaus verschiedenen Grundursachen
unterworfen sei, von denen die eine zu zerstören versuche, was die
andere geschaffen habe. Es ist dies die Anschauung der Dualisten,
die sich auf ein System stützen, welches auf die Urheber des Guten
und des Bösen gegründet ist. Die zweite Sekte nimmt drei Grundprinzipien
an, nämlich die eben genannten, welche sich gegenseitig
aufheben, und das aus dieser Aufhebung entspringende Nichts.
Die dritte Sekte endlich erkennt keinen anderen Gott als die Sonne
an, welche sie als das Grundprinzip des Werdens und Vergehens
betrachtet.“

Ungeachtet der großen und allgemein respektierten Autorität
des Moses Botril können wir seine Meinung nur als eine ganz
vereinzelte betrachten, denn an die Stelle des Namens von Abraham
ist längst der des Ben Akiba getreten, eines der fanatischsten Träger
der Tradition und eines der vielen Märtyrer der Freiheit seines
Landes, welcher verdient, zu den bewundernswertesten Helden gezählt
zu werden, wie sie je in Athen und Rom eine Rolle spielten.
Uns erscheint jedoch diese letztere Annahme ebenso unwahrscheinlich
und nicht besser begründet als die erstere. Überall, wo der Talmud
Akiba erwähnt, erscheint er als ein fast göttliches, selbst über Moses
hinausragendes Wesen, jedoch repräsentiert er sich in keiner Weise
als eine der Leuchten der Merkaba oder der Weisheit der Genesis,
nichts läßt vermuten, daß er das „Buch der Schöpfung“ geschrieben
habe oder irgend ein Buch von ähnlicher Beschaffenheit, und im
Gegenteil tadelt man ganz positiv an ihm, daß er von der Gottheit
gerade keine sehr erhabenen Anschauungen gehabt habe. So
sagt z. B. Rabbi Joseph von Galiläa: „O Akiba, wie sehr vermischest
du Gewöhnliches mit der göttlichen Majestät.“ Nur die Begeisterung,
welche er einflößte, die Geduld, mit welcher er Regeln
für alle Lebenslagen aufstellte, der von ihm vierzig Jahre lang
gezeigte religiöse Eifer und endlich der Heroismus seines Todes
haben der Tradition ein gewisses Gewicht gegeben; hingegen stimmen
die ihm zugeschriebenen vierundzwanzigtausend Schüler durchaus
nicht mit dem Verbot der Mischna überein, auch nur das geringste
Geheimnis der Kabbala bekannt zu machen.

Einige neuere Kritiker haben geglaubt, es hätten zwei verschiedene
Bücher unter dem Titel Sepher Jezirah existiert, von denen
das dem Abraham zugeschriebene und im Talmud erwähnte längst
verloren gegangen und nur das neuere uns erhalten geblieben sei.
Morin, der Verfasser der Exercitationes biblicae, entnimmt einem
Chronisten des 16. Jahrhunderts folgende Stelle, an welcher sich
derselbe über Akiba äußert: „Derselbe hat das Buch der Schöpfung
zu Ehren der Kabbala geschrieben; es existierte aber noch ein anderes
von Abraham geschriebenes Buch der Schöpfung, über welches
Rabbi Moses ben Nachman (abgekürzt Ramban genannt[365]), einen
großen und wunderbaren Kommentar schrieb.“ Dieser zu Ende des
dreizehnten Jahrhunderts geschriebene und in der Mantuaer Ausgabe
einige Jahre nach der erwähnten Chronik gedruckte Kommentar
entspricht auf das Genaueste dem Buche Jezirah, wie wir es noch heute
besitzen. Die meisten seiner Ausdrücke sind genau hinübergenommen,
und es liegt auf der Hand, daß der von uns genannte Chronist
den Kommentar nicht gelesen hat. Endlich ist der erste, welcher
an die Stelle des Namens von Abraham den des Akiba setzte, ein
Kabbalist des 16. Jahrhunderts, Isaak Delares, welcher in seiner
Vorrede zum Sohar fragt: „Wer hat Rabbi Akiba erlaubt, unter
dem Namen Mischna das Buch Jezirah zu schreiben, da dasselbe
ein Buch ist, welches seit Abraham mündlich überliefert wurde?“
Allerdings ist dieser Ausspruch der Fiktion, welche wir zerstören
wollen, entgegenstehend; aber nichtsdestoweniger beruht dieselbe auf
der eben genannten Autorität. Der Verfasser des „Buches der
Schöpfung“ ist noch nicht entdeckt, und es ist nicht unsere Sache,
den über seinem Namen liegenden Schleier zu lüften; ja wir glauben
sogar, daß dies bei dem geringen vorliegenden Material unmöglich
ist. Diese Ungewißheit kann sich aber nicht auf die im Sepher
Jezirah demonstrierten Lehrsätze erstrecken, welche das philosophische
Interesse erwecken müssen, das dieser Stoff beanspruchen kann.



Drittes Kapitel.

Die Authenticität des Sohar.

Ein lebhaftes Interesse, aber auch große Schwierigkeiten sind
mit dem jetzt zu besprechenden litterarischen Denkmal, dem Sohar
oder „Buch des Lichtes“, dem Universalkodex der Kabbala verbunden.
In der bescheidenen Form eines Kommentars zum Pentateuch
berührt er mit großer Unabhängigkeit alle geistigen Fragen
und erhebt sich manchmal zu Lehren, welche dem größten Genie
unserer Zeit zur Ehre gereichen würden. Aber er ist weit entfernt,
sich beständig auf dieser Höhe zu erhalten, sondern steigt oft zu
einer Sprache, zu Ausdrücken und Ideen herab, welche den äußersten
Grad von Unwissenheit und Aberglauben verraten. Man findet in
ihm einerseits die Einfachheit und den naiven Enthusiasmus der
biblischen Zeit, andererseits Namen, Thatsachen, Kenntnisse und
Gebräuche, welche auf eine ziemlich vorgerückte Epoche des Mittelalters
deuten. Diese Ungleichheit der Form wie des Inhalts, die
bizarre, die verschiedensten Zeiten ineinander werfende Mischung
des Charakters, das fast völlige Schweigen der beiden Talmud
und endlich das Fehlen positiver Dokumente bis zum Schluß des
13. Jahrhunderts haben die verschiedensten Meinungen über den
Ursprung und den Verfasser dieses Buches aufkommen lassen. Wir
wollen zunächst die ältesten und zuverlässigsten Zeugnisse beibringen
und sprechen lassen, bevor wir unsere eigene Meinung über diese
schwierige Frage kund thun.

Alles, was man über die Entstehung und das Alter der Sohar
sagt und vermutet, ist in einer durchaus unparteiischen Weise zwei
Schriftstellern entnommen. Der erste derselben, Abraham ben Zakuth
(um 1492) sagt in seinem „Buch der Genealogien“:


„Der Sohar, dessen Strahlen die Welt erleuchten und die
tiefsten Geheimnisse des Gesetzes und der Kabbala enthüllen, ist
nicht das Werk des Simon ben Jochai, obgleich er unter dessen
Namen veröffentlicht wurde. Aber es ist von seinen Schülern verfaßt,
welche es wiederum ihren Schülern anvertrauten und denselben
die Fortsetzung ihrer Arbeit zur Aufgabe machten. Die mit
der Wahrheit vollkommen übereinstimmenden Worte des Sohar
wurden von Männern niedergeschrieben, welche spät genug lebten,
um die Bestimmungen der Mischna und die Vorschriften des mündlichen
Gesetzes zu kennen. Dieses Buch wurde erst nach dem Tod
von Rabbi Moses ben Nachman (ca. 1309) und Rabbi Ascher
(ca. 1320; beide spanische Juden) verbreitet, die es noch nicht
kannten.“

Rabbi Gedalia, der Verfasser einer berühmten Chronik unter
dem Titel „Kette der Tradition“ sagt:

„Um das Jahr 5500 der Schöpfung (1290 n. Chr.) gab es
eine Anzahl Leute, welche annahmen, daß alle im aramäischen
Dialekt geschriebenen Theile des Sohar das Werk des Rabbi
Simon ben Jochai seien, und daß ihm nur die in heiliger Sprache
(dem reinen Hebräisch) abgefaßten nicht zugeschrieben werden dürften.
Andere glaubten, daß Rabbi Moses ben Nachman dieses Buch im
heiligen Land entdeckt und nach Catalonien geschickt habe, von wo
es nach Arragonien und in die Hände des Rabbi Moses von Leon
gekommen sei. Wieder Andere waren der Meinung, daß Rabbi
Moses von Leon als wohl unterrichteter Mann die Commentare
selbst geschrieben und dieselben, um bei den Gelehrten seinen finanziellen
Nutzen zu wahren, unter dem Namen des Rabbi Simon
ben Jochai und seiner Freunde veröffentlicht habe. Man fügt hinzu,
daß er dies gethan habe, weil er arm und von Geschäften erschöpft
gewesen sei. Was mich jedoch anlangt, sagt Rabbi Gedalia, so
glaube ich, daß alle diese Meinungen grundlos sind, und daß Rabbi
Simon ben Jochai mit seinen heiligen Genossen in Wirklichkeit
alle diese und noch andere Dinge gesagt haben, daß sie aber zu
seiner Zeit noch nicht niedergeschrieben, sondern, nachdem sie lange
Zeit in verschiedenen Handschriften umgelaufen waren, gesammelt
und geordnet wurden. Man darf sich darüber nicht wundern,
denn in gleicher Weise stellten Rabbi Ascher die Gemara und Rabbi
Judas die Mischna zusammen, deren Manuscripte anfänglich in
alle vier Enden der Erde zerstreut waren.“

Wir sehen aus diesen Worten, welchen die moderne Kritik
auch nichts Wesentliches hinzuzufügen weiß, daß die uns beschäftigende
Frage drei verschiedene Lösungen gefunden hat. Eine Partei
schreibt die Urheberschaft des Sohar mit Ausnahme der rein hebräischen
Stellen, die übrigens in keiner gedruckten Ausgabe[366] und in keinem
bekannten Manuskript vorkommen, dem Rabbi Simon ben Jochai
zu. Die andere Partei macht den Sohar zum Werk eines Betrügers,
Moses von Leon, und setzt seine Entstehung in den Schluß des 13.
oder Anfang des 14. Jahrhunderts. Die dritte Partei endlich
schlägt einen Mittelweg zwischen beiden Extremen ein: sie läßt
Simon ben Jochai die im Sohar enthaltene Philosophie seinen
Schülern lehren, welche dieselbe mündlich fortpflanzten, bis nach
einigen Jahrhunderten die zerstreuten Niederschriften im Sohar, wie
er uns jetzt vorliegt, gesammelt worden seien.

Die erste Anschauung verdient keine ernsthafte Widerlegung,
und sie gründet sich auf folgendes dem Talmud entlehnte Faktum[367]:

„Rabbi Jehuda, Rabbi Joseph und Rabbi Simon ben Jochai
waren eines Tages versammelt, und bei Ihnen befand sich
ein gewisser Jehuda ben Gerim. Da sagte Rabbi Jehuda
bezüglich der Römer: Was hat diese Nation groß gemacht?
Doch nur das Erbauen von Brücken und die Einrichtung von
Märkten und öffentlichen Bädern. – Auf diese Worte hin schwieg
Rabbi Joseph, aber Rabbi Simon ben Jochai antwortete: Sie
haben dies nur zu ihrem eigenen Nutzen gethan. Sie haben
Märkte eingerichtet, um Huren anzulocken; sie haben Brücken
gebaut, um Zölle zu erheben, und Bäder, um sich zu erfrischen.
Rabbi Jehuda ben Gerim erzählte weiter, was er gehört hatte,
und es kam zu den Ohren des Kaisers, welcher befahl: Jehuda,
welcher mich gelobt hat, soll erhöht werden; Joseph, welcher schwieg,
soll nach Sipora (Sephoris) verbannt, und Simon, welcher mich
geschmäht hat, getödtet werden. Daraufhin verbarg sich dieser
mit seinem Sohn in der Schule, und die Thürhüterin brachte ihm
jeden Tag ein Brod und einen Napf Wasser. Aber die Acht, welche
auf ihn gelegt war, war sehr schwer, und Simon sprach zu seinem
Sohn: Die Frauen sind von schwachem Charakter; deshalb steht
zu befürchten, daß unsere Thürhüterin, wenn man ihr mit Fragen
zusetzt, uns verräth. Auf diese Betrachtungen hin verließen sie ihr
Asyl und verbargen sich in einer Höhle. Dort schuf Gott durch
ein Wunder zu ihren Gunsten einen Johannisbrotbaum und
eine Quelle. Simon und sein Sohn legten ihre Kleider ab, vergruben
sich bis an den Hals in den Sand und brachten ihre Tage
mit der Betrachtung des Gesetzes zu. So lebten sie in dieser
Höhle zwölf Jahre lang, bis der Prophet Elias am Eingang ihres
Zufluchtsortes erschien und ihnen zurief: Wer verkündet dem Sohn
des Jochai, daß der Kaiser gestorben und sein Befehl vergessen ist?
Darauf gingen sie hinweg, lebten wie andere Menschen und bebauten
das Land.“

Während dieser zwölf Jahre der Einsamkeit und Verbannung
soll nun nach dem Talmud Simon ben Jochai mit Hilfe seines
Sohnes Eleazar das berühmte Werk geschrieben haben, an welches
sein Name geknüpft blieb. Aber, selbst wenn man aus dieser Erzählung
die beigemengten fabelhaften Umstände ausscheidet, ist es
noch immer sehr schwierig, die daraus gezogenen Folgerungen zu
rechtfertigen, denn man kann natürlich unmöglich sagen, was die
Resultate der Betrachtungen waren, durch welche die beiden Proskribierten
ihre Qualen zu vergessen suchten. Endlich findet man
im Sohar eine Menge von Thatsachen und Namen, welche Simon
ben Jochai, der nicht lang nach der Zerstörung Jerusalems um
den Anfang des zweiten christlichen Jahrhunderts starb, unmöglich
kennen konnte. Wie konnte er z. B. von den sechs Teilen sprechen[368],
in welche die etwa sechzig Jahre später geschriebene Mischna zerfällt?
Wie konnte er die Autoren und Vorschriften der Gemara
erwähnen[369], welche nach dem Tod des heiligen Judas begonnen
und fünfhundert Jahre nach Christus vollendet wurde? Wie
konnte er die Namen, die Gesichtspunkte und andere Eigentümlichkeiten
der Schule von Tiberias kennen, welche erst zu Anfang des
sechsten christlichen Jahrhunderts entstand? Ja manche Kritiker
wollen sogar die mohammedanischen Araber im Sohar unter dem
Namen der Ismaëliten erwähnt finden, und es ist in der That
sehr schwer, sich der Beweiskraft folgenden Satzes zu verschließen:

„Der Mond ist sowohl das Zeichen des Guten als des Bösen.
Der Vollmond ist das Gute, der Neumond das Böse. Und weil
er sowohl das Gute als das Böse in sich begreift, so haben ihn
sowohl die Kinder Israels als Ismaels ihrer Rechnung zu Grund
gelegt. Wenn eine Mondfinsterniß eintritt, so ist dies ein böses
Zeichen für Israel, tritt dagegen eine Sonnenfinsterniß ein, so ist
es ein solches für Ismael. Also bewahrheiten sich die Worte des
Propheten: Die Weisheit der Weisen wird zu Grunde gehen, und
die Klugheit der Klugen wird verdunkelt werden.“

Es muß jedoch bemerkt werden, daß diese Worte nicht im
Text, sondern in einem weit jüngeren Kommentar stehen, welcher
den Titel führt: „der gute Hirte“, רעיא מהימנא, und daß sie die
ersten Herausgeber aus eigener Machtvollkommenheit dem Sohar
hinzufügten, weil sie an der betreffenden Stelle eine Lücke zu
finden glaubten.

Man hat im Sohar selbst noch eine bestimmtere Stelle finden
wollen, welche ein Schüler des Simon ben Jochai aus dem Munde
seines Meisters gehört haben will:

„Wehe über den Augen, da Ismael zur Welt geboren wurde
und das Zeichen der Beschneidung annahm. Denn was that der
Herr, dessen Name gelobt sei? Er schloß die Kinder Ismaels
von der himmlischen Verbindung aus. Aber da sie das Verdienst
hatten, das Zeichen des Bundes angenommen zu haben, so behielt
er ihnen für ihren Theil den Besitz des heiligen Landes vor. Also
sind die Kinder Ismaels bestimmt, das heilige Land zu beherrschen,
und sie hindern die Kinder Israels dorthin zurückzukehren. Aber
dies wird nur bis zu der Zeit dauern, in welcher das Verdienst
der Kinder Israels erloschen sein wird. Alsdann werden sie schreckliche
Kriege entfesseln, und die Kinder Edoms werden sich gegen
sie vereinigen und sie schlagen zu Wasser, zu Land und bei Jerusalem.
Der Sieg wird bald auf der einen und bald auf der andern
Seite sein, aber das heilige Land wird nicht in die Hände der
Kinder Edoms gegeben werden.“


Zum richtigen Verständnis dieser Zeilen sei bemerkt, daß die
hebräisch schreibenden jüdischen Schriftsteller unter den Kindern
Israels sowohl das heidnische, als das christliche Rom, als auch
die Christenheit überhaupt verstehen. Da nun hier nicht vom heidnischen
Rom die Rede sein kann, so hat man in dieser Stelle die
Niederlagen der Sarazenen gegen die Christen während der Kreuzzüge
vor der Eroberung Jerusalems sehen wollen. Was die Prophezeiung
des Simon ben Jochai anlangt, so habe ich wohl kaum
nötig zu sagen, welches Gewicht sie unserer Ansicht nach besitzt.
Auch will ich mich nicht lange bei der Darstellung der heute allgemein
bekannten und von der modernen Kritik zur Genüge wiederholten
Thatsachen aufhalten. Ich will nur einen für unser endliches
Urteil ganz besonders wichtigen Umstand anführen. Um die
Überzeugung zu gewinnen, daß Simon ben Jochai nicht der Verfasser
des Sohar, und dieses Buch selbst nicht die Frucht dreizehnjähriger
Betrachtungen und der Einsamkeit sein kann, genügt es, einige
Aufmerksamkeit auf die Erzählungen zu verwenden, welche fast stets
mit der Entwickelung des Gedankenganges verbunden sind. So
vereinigte nach dem Idra Suta (אדרא זוטא) genannten Fragment,
welches eine in jeder Hinsicht bewundernswürdige Episode in dieser
ungeheuren Kompilation bildet, Rabbi Simon vor seinem Tode eine
kleine Anzahl seiner Schüler und Freunde um sich, unter welchen
sich sein Sohn Eleazar befand. Simon sagte zum Letzteren: Du
wirst studieren, Rabbi Aba wird schreiben und meine andern Freunde
werden stillschweigend ihren Betrachtungen nachhängen. An allen
andern Stellen spricht der Meister in den seltensten Fällen; wohl
aber sind seine Worte im Munde seiner Söhne und Freunde, welche
sich noch nach seinem Tod versammeln, um ihre Erinnerungen auszutauschen
und sich gegenseitig über den rechten Glauben zu belehren
nach den Worten der heiligen Schrift: Siehe, wie fein und lieblich
ist es, wenn Brüder einträchtig bei einander wohnen! – Begegnen
sich einige seiner Schüler unterwegs, so dreht sich ihre Unterhaltung
sofort um den gewöhnlichen Gegenstand ihrer Betrachtungen und sie
beginnen irgend eine Stelle des alten Testaments in einem geistigen
Sinn auszulegen. Hier ein Beispiel statt tausend: Rabbi Jehuda und
Rabbi Joseph waren unterwegs, und der erstere sprach zu seinem
Reisegefährten: Sage mir etwas vom Gesetz, denn wenn der Mensch
die Worte des Gesetzes betrachtet, so steigt der Geist Gottes zu
ihm herab oder geht vor ihm her, um ihn zu führen.[370]

Man pflegt endlich, wie wir bereits oben sagten, Bücher zu
citieren, von denen nur vereinzelte Bruchstücke auf uns gekommen
sind, die aber notwendiger Weise älter als der Sohar sein müssen.
So wollen wir nur folgende Stelle hierhersetzen, von welcher man
glauben könnte, daß sie von einem Schüler des Copernicus geschrieben
sein müsse, wenn ihr Ursprung nicht mit voller Gewißheit
spätestens in das Ende des 13. Jahrhunderts zu setzen wäre[371]:

„Im Buch des Rabbi Hamnuna des Ältern wird vermittelst
verschiedener Erklärungen gelehrt, daß sich die Erde um sich selber
kreisförmig dreht, daß Einige oben und Andere unten sind, daß
alle Menschen nacheinander in gleicher Lage die verschiedenen
Stellungen des Himmels zu Gesicht bekommen, daß ein Theil der
Erde erleuchtet ist, während der andere in Dunkelheit liegt, daß
ein Theil der Menschen Tag hat, während es bei den andern Nacht
ist, daß es Gegenden giebt, wo es beständig Tag ist, oder wo
wenigstens die Nacht nur wenige Augenblicke dauert.“

Es liegt auf der Hand, daß der Verfasser des Sohar, sei er,
wer er sei, gewiß nicht Rabbi Simon ben Jochai sein kann, dessen
Tod und letzte Augenblicke darin erzählt werden.

Sind wir aber deshalb genötigt, die Ehre seiner Urheberschaft
einem obskuren Rabbi des dreizehnten Jahrhunderts, einem unglückseligen
Charlatan, zuschreiben zu müssen, welcher seinem Elend auf
eine ebenso unwürdige als unsichere Weise ein Ende machen wollte?
Ganz gewiß nicht. Und selbst wenn wir die innerste Natur, den
innersten Wert des Buches prüfen, so macht es nicht die mindeste
Mühe darzulegen, daß diese Ansicht ebensowenig als die erste begründet
ist. Doch müssen wir zu ihrer Widerlegung positive Beweisgründe
beizubringen suchen.

Der Sohar ist in aramäischer Sprache geschrieben, welche keinem
ausgesprochenen Dialekt angehört. Welche Absicht könnte wohl
Rabbi Moses von Leon gehabt haben, als er sich eines Idioms
bediente, das zu seiner Zeit gar nicht gebräuchlich war? Wollte
er, wie ein neuerer, bereits angeführter Kritiker annimmt[372], seinen
Erdichtungen eine gewisse Wahrscheinlichkeit geben, wenn er die
Personen des Sohar, unter deren Namen er seine Ideen einschmuggelte,
in der Sprache ihrer Zeit reden läßt? Aber selbst,
wenn er so ausgedehnte Kenntnisse besessen hätte, so würde er selbst
nach der Meinung der von uns hier bekämpften Gegner nicht haben
übersehen dürfen, daß Simon ben Jochai und seine Freunde zu den
Verfassern der Mischna gehören, deren gewohnte Sprache der jerusalemitische
Dialekt war, und welche demnach gewiß hebräisch geschrieben
hätten. Er würde sich also gewiß der letzteren Sprache
bedient haben, wenn er den Sohar durch Einschmuggelung seiner
eigenen Ideen hätte fälschen wollen, welcher Betrug sicher bald
entdeckt worden wäre. Da wir aber nirgends etwas dergleichen auf
unsere Zeit Gekommenes finden, so braucht uns obige Annahme nicht
mehr zu beschäftigen.

Aber sei sie wahr oder falsch, sie dient zur Bekräftigung folgenden
Umstandes:

Wir wissen mit größter Gewißheit, daß Moses von Leon in
hebräischer Sprache ein kabbalistsches Werk unter dem Titel: „der
Name Gottes“ oder einfach „der Name“ (ספר השם) schrieb. Moses
Corduero besaß dieses noch handschriftlich erhaltene Werk und bringt
daraus mehrere Stellen bei, aus welchen sich ergiebt, daß es ein
sehr subtiler und detaillierter Kommentar über einige der dunkelsten
Stellen der Lehren des Sohar ist, wie z. B.: Welches sind die verschiedenen
Kanäle oder – so zu sagen – Influenzen, wechselseitige
Rapporte, welche zwischen den Sephiroth bestehen und die das
göttliche Licht oder die Ursubstanz der Dinge von dem einen zum
andern führen? Läßt sich nun annehmen, daß derselbe Mann,
welcher den Sohar in chaldäisch-syrischer Sprache geschrieben haben
soll, um die Schwierigkeiten desselben noch durch den Dialekt zu
vermehren, um die in ihm erhaltenen Gedanken dem Volk zu verschleiern,
im Hebräischen entschleierte und preisgab, was er in einer
selbst von den Gelehrten halbvergessenen Sprache so ängstlich zu
verbergen gesucht hatte? Glaubt man wirklich, daß er durch
diesen Wechsel der Methode bei seinen Lesern Erfolg erzielt haben
würde? Es ist in der That viel zu viel Zeit und Mühe mit viel
zu gelehrten und komplizierten Kombinationen verschwendet worden,
um einen unbedeutenden Mann der dümmsten Widersprüche und
gröbsten Anachronismen zu beschuldigen.

Ein anderer Grund zwingt uns, den Sohar für weit älter
als Moses von Leon und für nicht europäischen Ursprungs zu halten,
nämlich der, daß man nirgends eine Spur aristotelischer Philosophie
und keine Erwähnung des Christentums und seines Begründers
findet, und es ist doch allbekannt, daß während des 13. und 14.
Jahrhunderts in Europa das Christentum und Aristoteles unbeschränkt
herrschten. Wie könnte man also annehmen, daß in einer
so fanatischen Zeit ein armer spanischer Rabbi, welcher in unverständlicher
Sprache über religiöse Stoffe schrieb, der Anklage entgangen
wäre, welche so oft gegen spätere Schriftsteller erhoben
wurde, nämlich, daß sie sich nicht wie Saadiah, Maimonides und ihre
Nachfolger von dem unwiderstehlichen Einfluß der peripatetischen
Philosophie hätten frei machen können? Man lese aber alle Kommentare
des „Buches der Schöpfung“ und werfe einen Blick auf alle
religiösen und philosophischen Schriften seiner Zeit, und man wird
überall der Sprache des Organon und der unbeschränkten Herrschaft
der Philosophie des Stagyriten begegnen. Das Fehlen dieses Merkmals
im Sohar ist aber von einer nicht hoch genug zu schätzenden
Bedeutung. Man kann in den zehn Sephiroth, von denen wir
weiter unten ausführlich sprechen werden, keine verkappte Nachahmung
der aristotelischen Kategorien sehen, weil nämlich die letzteren
nur einen logischen Wert besitzen, die ersteren hingegen ein erhabenes
metaphysisches System darstellen. Wenn einige Teile der Kabbala
ja einem System der griechischen Philosophie ähneln, so ist es das
System Platos, welcher ja bekanntlich einem gewissen Mysticismus
ergeben war; Plato war aber damals außerhalb seines Vaterlandes
sehr wenig bekannt.

Endlich aber bemerken wir, daß die im Sohar gebrauchten
Ideen und Ausdrücke, welche zur Erläuterung des kabbalistischen
Systems dienen, in weit älteren Schriften als solchen vorkommen,
die zu Ende des 12. Jahrhunderts abgefaßt wurden. So ist z. B.
der von uns schon genannte Moses Botarel, einer der Kommentatoren
des Sepher Jezirah, der die Emanationstheorie nach den
Anschauungen der Kabbalisten lehrt, von Saadiah wohl gekannt,
denn dieser führt folgende Stelle des ihm zugeschriebenen „der
Stein der Weisen“ genannten Buches an:

„O du, der du aus den Cisternen schöpfst, hüte dich, wenn
man dich versuchen will, die Emanationslehre zu enthüllen, denn
dieselbe ist ein großes Geheimniß im Munde der Kabbalisten, und
ein anderes Geheimniß ist enthalten in den Worten des Gesetzes:
Ihr sollt den Herrn nicht versuchen!“

Aber Saadiah greift die Emanationslehre, welche die Grundlage
des ganzen im Sohar entwickelten Systems ist, heftig in seinem
„Glauben und Meinen“ betitelten Buch an, wie einwandsfrei aus
folgender Stelle desselben hervorgeht[373]:

„Ich bin oft Leuten begegnet, welche die Existenz eines Schöpfers
nicht leugnen, aber nicht begreifen, wie unser Geist fassen könne,
daß irgend etwas aus nichts geschaffen sei. Da nun der Schöpfer
das einzige Wesen ist, welches von Anbeginn an existiert, so muß
ihrer Meinung nach das Weltall aus der eigenen Wesenheit des
Schöpfers hervorgegangen sein. Diese Leute (Gott behüte euch
vor ihren Anschauungen) sind noch sinnlicher als alle andern, von
denen wir bisher gesprochen haben.“

Der Sinn dieser Worte wird noch klarer, wenn man in demselben
Kapitel liest, daß der Glaube, auf welchen sie anspielen, durch
die Worte bei Hiob[374] gerechtfertigt werde: „Woher kommt denn
die Weisheit? Und wo ist die Stätte des Verstandes? – Gott
weiß den Weg dazu und kennet ihre Stätte.“ Man findet hier in
der That die Namen, welche der Sohar den drei ersten und obern
Sephiroth weiht, und die alle andern in sich fassen: nämlich die
Weisheit, den Verstand und die Stätte. Anstatt Stätte sagen nun
die Kabbalisten „das Nichtseiende“ und nennen sie so, weil das
Nichtseiende das Unendliche ohne Attribut, Form und Eigenschaft
in einem unbegreiflichen Zustand ohne Realität repräsentiert.[375] „Dies
ist der aus dem Nichtseienden gezogene Sinn“, sagen die Kabbalisten.

Derselbe Autor giebt uns auch eine psychologische Theorie,
welche völlig identisch mit der Simon ben Jochai zugeschriebenen
ist[376] und lehrt uns, daß das im Sohar[377] enthaltene Dogma der
Präexistenz und Rëincarnation zu seiner Zeit von Leuten angenommen
worden sei, welche nur dem Namen nach Juden gewesen
seien und ihre extravagante Meinungen durch das Zeugnis der
heiligen Schrift zu stützen gesucht hätten.

Dies ist jedoch nicht alles, denn der heilige Hieronymus spricht
in einem seiner Briefe[378] von den zehn mystischen Namen (decem
nomina mystica), durch welche die Engel die Gottheit bezeichneten.
Diese von Hieronymus erwähnten und ausgewählten Namen sind
aber genau dieselben, mit welchen der Sohar die zehn Sephiroth
oder Attribute der Gottheit bezeichnet. Sie mögen hier folgen,
wie sie im „Buch des Geheimnisses“ (ספרא דצניעותא), einem der
ältesten Fragmente des Sohar enthalten sind und gleichzeitig die
Grundprinzipien der Kabbala in sich fassen:

„Wenn der Mensch eine Bitte an den Herrn richten will, so
muß er stets die heiligen Namen Gottes anrufen, nämlich: Eheie,
Jah, Jehovah, El, Elohim, Jedud, Eloha, Sabaoth, Schadai, Adonai.
Dies sind die zehn Sephiroth, welche heißen: Krone, Weisheit,
Verstand, Schönheit, Gnade, Gerechtigkeit usw.“

Alle Kabbalisten stimmen darin überein, daß die zehn Namen
Gottes und die zehn Sephiroth einunddasselbe sind, nämlich der
geistige Teil derselben sei die Wesenheit der göttlichen Emanationen.
Hieronymus spricht auch in mehreren seiner Schriften von gewissen
hebräischen Traditionen, welche das Paradies, oder, wie es hebräisch
heißt: Eden (גן עדן), älter sei als die Welt.[379] Bemerkt sei dazu zunächst,
daß bei den Juden keine andern Traditionen ähnlichen Inhalts
bekannt waren als die geheimnisvolle Wissenschaft, welche
der Talmud „die Geschichte der Schöpfung“ nennt. Was ferner
den mit ihrem Namen verbundenen Glauben anlangt, so stimmt
derselbe völlig mit dem Sohar überein, wo die höchste Weisheit,
das göttliche Wort, durch welches die Schöpfung begonnen und
vollendet wurde, das Prinzip aller Intelligenz und des ganzen
Lebens, als das wahre oder obere Eden (עדן עלאה) bezeichnet wird.
Aber ein schwerer als dies alles wiegender Umstand ist, daß die
Kabbala sowohl der Sprache als dem Inhalt nach mit allen gnostischen
Sekten – namentlich den in Syrien entstandenen – und
dem Religionskodex der Nazarener besitzt, welcher vor einigen Jahren
entdeckt und aus dem Syrischen in das Lateinische übersetzt wurde.
Es sei ferner noch bemerkt, daß die Lehren eines Simon Magus,
Elxaï, Bardesanes, Basilides und Valentinus nur bruchstückweise
in den Schriften einiger Kirchenväter wie Clemens von Alexandria
und Irenäus erhalten sind, die auf keinen Fall einem in der christlichen
Litteratur gänzlich unbewanderten Rabbi des 13. Jahrhunderts
bekannt waren. Wir sind also zu der Annahme gezwungen, daß
der Gnosticismus auf den Sohar nicht sowohl in seiner uns heute
vorliegenden Form, als bezüglich der in ihm enthaltenen Traditionen
und Theorien einwirkte.

Außer obiger Annahme ist noch die Ansicht zu erwähnen, welche
die Kabbala zu einer Nachahmung der mystischen Philosophie der
Araber macht und sie zur Zeit der Herrschaft der Khalifen ungefähr
zu Anfang des elften Jahrhunderts entstehen läßt, also in
einer Epoche, wo sich die ersten Spuren des Mysticismus bei den
Arabern zeigen. Diese Konjektur wurde schon im neunten Band
der Memoiren der Akademie des Inscriptions ausgesprochen,
und auch Tholuck hat sie durch seine große Gelehrsamkeit zu unterstützen
gesucht. In einer älteren Schrift[380], worin er den Einfluß
der griechischen Philosophie auf die Araber untersucht, kommt Tholuck
zu dem Schluß, daß die Emanationslehre den Arabern zu gleicher
Zeit wie die Philosophie des Aristoteles bekannt geworden sei.
Die letztere jedoch wurde ihnen nur durch die Kommentare des
Themistius, Theon von Smyrna, Aeneas von Gaza, Johann Philopon,
mit einem Wort, mit alexandrinischen Philosophemen in
einer sehr unvollständigen Gestalt überliefert. Dieser vom Stamme
des Islam abgelegte Zweig entwickelte sich zu einem ausgedehnten
System, ähnlich dem des Plotinos, welcher den Enthusiasmus über die
Vernunft setzt, und – indem er alle Wesen aus der Gottheit hervorgehen
läßt, dem Menschen als Endziel der Vervollkommnung die
Ekstase und Verneinung seiner selbst vorschreibt. Diesen halb griechischen,
halb arabischen Mysticismus will Tholuck als die Quelle
der Kabbala hinstellen.[381] Zu diesem Zweck greift er die Authenticität
der kabbalistischen Bücher und vor allem die des Sohar an,
welchen er als eine am Schluß des 13. Jahrhunderts entstandene
Kompilation betrachtet, obschon er der Kabbala im allgemeinen ein
höheres Alter zugesteht. Nachdem er dies außer allen Zweifel
gesetzt zu haben glaubt, sucht er die vollkommene Ähnlichkeit der
im Sohar enthaltenen Ideen mit denen des arabischen Mysticismus
nachzuweisen. Jedoch bringt er kein Argument vor, das von uns
nicht schon widerlegt wäre, und wir brauchen uns nur an den
letzten und zweifelsohne interessantesten Teil seiner Arbeit zu halten.
Dabei sind wir jedoch genötigt, vorausgreifend uns mit den Grundlagen
des kabbalistischen Systems zu beschäftigen und daran einige
ziemlich trockene Bemerkungen über seinen Ursprung zu knüpfen.

Die erste Beobachtung, welche wir machen, ist die, daß allerdings
die hebräischen Lehren den arabischen vollkommen gleichen,
ohne daß die ersteren jedoch ein Abklatsch der letzteren zu sein brauchen.
Wäre es nicht möglich, daß beide Lehren durch verschiedene Kanäle
aus ein und derselben Quelle geflossen sein könnten, welche älter
als die arabische und alexandrinische Philosophie ist? Und in der
That giebt auch Tholuck zu, daß die Araber mit den Hauptwerken
der alexandrinischen Philosophie unbekannt waren, daß sie die Schriften
des Plotinus, Jamblichus und Proclus, von denen weder eine
syrische noch eine arabische Übersetzung existiert, gar nicht, und von
Porphyrius nur einen rein logischen Kommentar, nämlich die Einleitung
seiner Abhandlung über die Kategorien kannten. Andererseits
aber läßt sich kaum annehmen, daß die im ganzen Altertum
unter dem Namen der „orientalischen Weisheit“ so hochberühmte
parsistische Religionsphilosophie den Arabern bei ihrer Invasion
nicht bekannt geworden wäre, da sie doch offenbar der großen unter
der Herrschaft der Abbassiden sich Bahn brechenden Bewegung zu
Grunde liegt. Wissen wir doch, daß Avicenna ein Werk über die
„orientalische Weisheit“ schrieb, welche ein neuerer Autor auf Grund
einiger weniger Citate für eine Zusammenstellung neuplatonischer
Ideen halten will. Er stützt sich dabei auf folgende Stelle des
Al Gazali: „Du mußt wissen, daß zwischen der Körperwelt und
der, von welcher wir sprechen (der Geisterwelt), ähnliche Beziehungen
obwalten wie zwischen unserm Körper und unserm Schatten.“

Hat sich jener Kritiker nicht in das Gedächtnis zurückgerufen,
daß in diesen Worten das Grundprinzip des Mazdeismus formuliert
ist, und daß die Juden von ihrer Gefangenschaft an bis zu
ihrer Zerstreuung in ununterbrochener Verbindung mit Babylonien
standen? Wir wollen uns bei diesem Punkt nicht länger aufhalten,
sondern nur sagen, daß der Sohar ganz positiv die „orientalische
Weisheit“ wiederholt; er sagt: „diese Weisheit, welche die Söhne
des Orients seit der frühesten Zeit kannten“, und citiert aus ihr
ein vollständig mit seinen Lehren übereinstimmendes Beispiel. Schließlich
kann hier keine Rede von den Arabern sein, welche die hebräischen
Schriftsteller unabänderlich „die Kinder Ismaels“ oder „die Kinder
Arabiens“ nennen. In solchen Ausdrücken spricht man aber nicht
von gleichzeitigen Philosophen und ihren eben erst unter dem Einfluß
des Aristoteles und seiner alexandrinischen Kommentatoren entstandenen
Lehren. Endlich würde der Sohar den Ursprung seiner
Lehren nicht in die älteste Zeit der Menschheit verlegen und sie
nicht von Abraham den Söhnen seiner Kebsweiber und von diesen
den Völkern des Orients überliefern lassen.

Aber es ist gar nicht nötig, sich dieses Arguments zu bedienen,
denn in Wahrheit bieten der arabische Mysticismus und der Sohar
viel mehr Unterscheidungs- als Berührungspunkte dar, denn die
ersteren beschränken sich nur auf einige in allen mystischen Systemen
nachweisbare allgemeine Grundanschauungen, während die metaphysischen
Hauptpunkte der beiden Systeme keinen Zweifel über
ihre Verschiedenheit aufkommen lassen. So sehen, um das Wichtigste
hervorzuheben, die arabischen Mystiker in Gott die Grundsubstanz
aller Dinge und die immanente Ursache des Weltalls und
sie behaupten, daß sich die Gottheit in dreierlei Weise offenbart
habe: Erstens als Einheit oder absolutes Sein, in welchem noch
keinerlei Scheidung war. Zweitens als die das Weltall bildenden
Objekte, als diese anfingen sich in ihrer Wesenheit und intelligibeln
Formen sich zu scheiden und sich vor der göttlichen Intelligenz als
gegenwärtig darzustellen. Drittens als das Universum, die reale
Welt selbst, in welcher die Gottheit sichtbar geworden ist. Das
kabbalistische System ist weit davon entfernt, diesen Charakter der
Einfachheit aufzuweisen. Zweifelsohne gilt auch in ihm die göttliche
Wesenheit als die Grundsubstanz, als die Quelle, aus welcher
von Ewigkeit, ohne daß sie erschöpft wird, alles Leben, alles Licht
und alles Dasein fließt; aber anstatt der drei Manifestationen, der
drei Generalformen des unendlichen Wesens, hat sie deren zehn,
nämlich die zehn Sephiroth, welche sich in drei in einer Dreiheit
aufgehenden Dreiheiten und eine höchste Form teilen. In ihrer
Gesamtheit betrachtet, repräsentieren die Sephiroth nur den ersten
Grad, die erste Sphäre des Seins, nämlich das, was man die Welt
der Emanationen nennt. Unterhalb derselben befinden sich noch von
einander unterschieden in unendlicher Vielfältigkeit die Welt der
reinen Geister oder der Schöpfung, die Welt der Sphären und der
sie lenkenden Intelligenzen oder die Welt der Formation, und als
unterste Stufe endlich die Welt der Arbeit oder Thätigkeit. Die
arabischen Mystiker nahmen ebenfalls eine Kollektivseele an, aus
welcher alle einzelnen die Welt belebenden Seelen ausgeflossen
seien, einen zeugenden Geist, welchen sie den Vater der Geister, den
Geist Muhammeds, die Quelle, das Vorbild und die Wesenheit
aller andern Geister nennen. In dieser Auffassung des Geistes
hat man das Vorbild des Adam Kadmon, den himmlischen Menschen
der Kabbalisten sehen wollen. Aber das, was die Kabbalisten mit
diesem Namen bezeichnen, ist nicht allein das Prinzip der Intelligenz
und des geistigen Lebens; es ist auch das, was sie für über und
unter dem Geist stehend ansehen, nämlich die Gesamtheit der Sephiroth
oder die ganze Emanationswelt, nämlich das Wesen in
seinem abstraktesten und unbegreiflichsten Charakter bis herab zu
den bildenden Kräften der Natur, welches sie in diesem Sinn den
Punkt oder das Nichtsein nennen. Weiterhin findet man bei den
Arabern keine Spur der Metempsychose, welche im kabbalistischen
System eine so große Rolle spielt. Vergebens wird man auch in den
Werken der arabischen Mystiker die fortlaufenden Allegorien, die
beständige Berufung auf die Tradition, die endlosen Geschlechtsregister
nach den Worten des heiligen Paulus[382], die gigantischen
und bizarren Metaphern suchen, welche so ganz mit dem Geist
des alten Orients übereinstimmen. Schließlich kommt Tholuck von
seiner anfänglich vertretenen Ansicht zurück und meint, es sei unmöglich
die Kabbala aus arabischen Quellen abzuleiten, eine Meinungsäußerung,
die bei einem philosophisch so geschulten gelehrten
Orientalisten ganz besonders ins Gewicht fällt. Hier seine eigenen
Worte:

„Was können wir nun aus diesen Analogien schließen? Meines
Erachtens sehr wenig. Denn was die beiden Systeme übereinstimmendes
haben, findet sich bereits in den ältesten Geheimlehren, in den
Büchern der Sabäer und Perser und bei den Neuplatonikern. Im Gegenteil
aber ist die ungewöhnliche Form, in welcher uns der Gedankeninhalt
der Kabbala entgegentritt, der arabischen Mystik ganz fremd.
Um nun zu beweisen, daß die Kabbala wirklich aus der letzteren
hervorgegangen wäre, müßte man vor allem die Lehre von den
Sephiroth untersuchen; aber von ihnen findet sich bei den arabischen
Mystikern, welche nur eine einzige Art und Weise kennen, wie Gott
sich selbst offenbart, nicht die mindeste Spur; wohl aber nähert sich
hier die Kabbala den Lehren der Sabäer und Gnostiker.“

Ist nun die Unzulässigkeit der Annahme dargethan, daß die
Kabbala arabischen Ursprungs sei, so verliert die Meinung, welche
den Sohar zu einem Werk des 13. Jahrhunderts machen will,
den letzten Halt. Der Sohar enthält ferner, wie wir s. Z. näher
darlegen werden, ein philosophisches Werk von höchstem Gedankenflug
und einer ungeheuren Ausdehnung; ein solches Werk entsteht
aber nicht – so zu sagen – über Nacht in einer Epoche der Unwissenheit
und des blinden Glaubens, und namentlich nicht bei einer Menschenklasse,
auf welcher der Druck der Verachtung und Verfolgung lastet.
Endlich aber begegnen wir im ganzen Mittelalter weder Vorläufern
noch Elementen des kabbalistischen Systems, weshalb wir genötigt
sind, die Entstehung desselben in das Altertum zurückzuversetzen.

Wir sind nun jetzt bei Jenen angelangt, welche behaupten,
daß Simon ben Jochai thatsächlich einer kleinen Anzahl seiner Schüler
und Freunde, unter welchen sich auch sein Sohn befunden habe,
die die Basis des Sohar bildenden metaphysischen und religiösen
Lehren mitgeteilt habe. Diese Lehren seien dann als unverletzliche
Geheimnisse von Mund zu Mund überliefert und nach und nach
niedergeschrieben worden. In neuerer Zeit seien nun diese Traditionen
mit Anmerkungen und Kommentaren versehen worden,
wodurch sie zum Teil ihre Eigentümlichkeit veränderten, und endlich
gegen das Ende des 13. Jahrhunderts hin von Palästina nach
Europa gekommen. Wir hoffen, daß diese bisher nur schüchtern
als Konjektur vorgetragene Meinung bald den Charakter der völligen
Gewißheit annehmen wird.

Wie schon der Verfasser der „die Kette der Tradition“ betitelten
Chronik bemerkt, stimmt der Sohar vollkommen mit der
Geschichte der übrigen religiösen Denkmäler des jüdischen Volkes
überein; sie vereinigt in sich die auf gemeinschaftlicher Grundlage
stehenden Traditionen der verschiedenen Zeitalter und die Lehren
der verschiedenen Meister, aus denen auch die Mischna wie der
jerusalemitische und babylonische Talmud entstanden. Er sagt: „Ich
habe die Tradition gehört, dieses Werk sei so umfangreich, daß es
in seiner Vollständigkeit zur Belastung eines Kameels genügen
würde.“ Es läßt sich nun aber nicht annehmen, daß ein einziger
Mann, auch wenn er sein ganzes Leben hindurch über den betreffenden
Stoff geschrieben hätte, eine so schreckenerregende Probe
seiner Fruchtbarkeit abgelegt haben könne. Endlich aber liest man
in den in derselben Sprache geschriebenen und mit dem Sohar gleichalterigen
„Supplementen des Sohar“ (תקוני זוהר), daß derselbe nie
ganz veröffentlicht worden sei, oder – um uns an den Wortlaut
zu halten – erst am Ende der Tage werde veröffentlicht werden.

Beginnt man nun den Sohar selbst zu untersuchen, um ohne
Vorurteil einige Aufklärung über seinen Ursprung zu erhalten, so
ersieht man bald aus der Ungleichheit des Styls, aus dem Fehlen
einer Einheit und Geschlossenheit nicht sowohl des Systems, als
der Exposition, der Methode, der Anwendung der allgemeinen
Grundsätze wie endlich aus dem Gedankengang im Einzelnen, daß
es unmöglich ist, die Autorschaft des Buches einer einzigen Person
zuzuschreiben. Wir beschränken uns auf eine kurze Darstellung der
hauptsächlichsten Differenzen der drei Hauptteile des Sohar, nämlich
des „Buches des Geheimnisses“ (ספרא דצניעותא), welches als der
älteste Teil gilt; der „großen Versammlung“ (אדרא רבא), in welcher
sich Simon ben Jochai inmitten seiner Jünger repräsentiert; und
endlich die „kleine Versammlung“ (אדרא זוטא), in welcher Simon
auf dem Sterbebett vor seinem Ende drei seiner Schüler zu sich
berufen hat, um ihnen seine noch übrigen Lehren mitzuteilen.

Diese drei durch große Zwischenräume in der ungeheuren
Sammlung getrennten Werke bilden jedoch ein zusammengehöriges
Ganzes sowohl was die Thatsachen, als auch was den Gedankengang
des Inhalts anlangt. Man findet darin bald in allegorischer
Form, bald in durchaus metaphysischer Sprache eine fortlaufende
und glänzende Beschreibung der göttlichen Attribute, ihrer verschiedenen
Attribute, der Art und Weise der Schöpfung und der Beziehungen
zwischen Gott und dem Menschen. Jedoch verläßt der
Sohar nicht selten diese Höhen der Spekulation, um zu dem äußern
und praktischen Leben herabzusteigen und die Beobachtung des Gesetzes
und der religiösen Gebräuche zu empfehlen. Häufig begegnet
man auch einem Namen, einer Thatsache oder einem Ausdruck,
welcher uns die Authenticität dieser Blätter bezweifeln lassen könnte,
auf denen die Originalität der Form dem Fluge des Gedankens
preisgegeben wird. Das Wort führt immer der Meister, welcher
seine Zuhörer nicht mit logischen Gründen, sondern nur durch die
Macht seiner Autorität überzeugt. Er demonstriert nicht, er erklärt
nicht, er wiederholt nicht, was er von andern gelernt hat, sondern
er versichert, und ein jedes seiner Worte wird als ein heiliger
Glaubensartikel betrachtet. Diesen Charakter trägt besonders „das
Buch des Geheimnisses“, ein sehr ausführliches, aber auch sehr
dunkles Resumé des ganzen Werkes. Man könnte von ihm sagen:
docebat quasi auctoritatem habens. Im übrigen enthält das
Buch anstatt einer fortlaufenden Exposition eine Menge ungeregelter
Ideen; anstatt eines festen, konsequent verfolgten Planes, wobei die
vom Autor als Belege seiner eigenen Ideen herangezogenen Schriftstellen
sich dem Gedankengang anschmiegen müßten, ist der Verlauf
des Kommentars untergeordnet und ohne Zusammenhang. Jedoch
ist, wie wir bereits bemerkten, die Auslegung der Schrift nur ein
Vorwand, und wir werden, ohne den Bannkreis ihrer Ideen zu
verlassen, durch den Text von einem Gegenstand zum andern geführt,
womit sich die Traditionen der Schule des Simon ben Jochai beschäftigte,
der, anstatt ein logisch geordnetes System aufzustellen,
dem Zeitgeschmack folgend, seine Ideen den Hauptstellen des Pentateuch
anpaßte. Diese Ansicht wird noch durch den Umstand bestärkt,
daß oft nicht die mindesten Beziehungen zwischen dem betreffenden
biblischen Text und den Stellen des Sohar bestehen,
welche ihm als Kommentar dienen sollen. Dieselbe Zusammenhangslosigkeit
und Unordnung herrscht in der Anordnung des Stoffes,
und es finden sich nur eine kleine Anzahl von Stellen, die einen
gleichförmigen Charakter zur Schau tragen. Hier herrscht die metaphysische
Theologie völlig souverän; aber ungeachtet der kühnsten
und hochfliegendsten Theorien begegnet man sehr häufig den materiellsten
Details des äußern Kultus oder kindischen Fragen, mit
welchen die Gemaristen gleich den Kasuisten anderer Religionen
Zeit und Papier zu verschwenden pflegten. Und hierin sind alle
Argumente aufgehäuft, deren sich die neueren Kritiker zur Stütze
ihrer Anschauungen bedient haben, und wovon wir die Falschheit
nachgewiesen zu haben hoffen. Dieser letztere Teil des Sohars
endlich weist nach Form und Inhalt die Spuren einer ziemlich
neuen Zeit auf, während die Einfachheit wie der gläubige und
naive Enthusiasmus der andern Teile an die Zeit und Sprache
der Bibel erinnert. Wir wollen als Beispiel nur die Erzählung
vom Tode des Simon ben Jochai von Rabbi Aba anführen, welcher
derjenige Schüler Simons war, den er mit der Niederschrift seiner
Lehren beauftragt hatte:

„Die heilige Leuchte (so wurde nämlich Simon ben Jochai von
seinen Schülern genannt) hatte den letzten Satz noch nicht beendet,
als seine Worte stockten, während ich dennoch weiter schrieb; ich
schrieb noch eine Zeit lang, obschon ich nichts mehr hörte. Ich
erhob mein Haupt nicht, denn das Licht war zu hell, als daß ich
es hätte betrachten dürfen. Auf einmal vernahm ich eine Stimme,
welche sprach: Lange Tage und Jahre des Glücks stehen dir bevor.
– Darauf hörte ich eine andere Stimme, welche sprach: Er
verlangt dein Leben, und du giebst ihm die Jahre der Ewigkeit.
Während des ganzen Tages wird das Feuer nicht vom Hause
weichen, und Niemand wird sich ihm wegen des Feuers und Glanzes
zu nähern wagen. – Ich habe den ganzen Tag auf der Erde gelegen
und meinen Klagen freien Lauf gelassen. Als das Feuer verschwunden
war, sah ich, daß die heilige Leuchte, der Heiligste der Heiligen, die
Erde verlassen hatte. Er lag auf seiner rechten Seite, und sein
Antlitz lächelte. Sein Sohn Eleazar stand auf, ergriff seine Hände
mit Küssen, und ich hätte gern den Staub gegessen, den seine Füße
berührt hatten. Alsdann kamen alle seine Freunde, um ihn zu beklagen;
aber keiner von ihnen konnte das Schweigen brechen. Aber
endlich flossen ihre Thränen. Rabbi Eleazar warf sich dreimal auf
die Erde und konnte nur die Worte hervorbringen: Ach, mein
Vater! mein Vater! Rabbi Hiah, der erste seiner Schüler, setzte
sich zu seinen Füßen und sprach: Bis heute hat die heilige Leuchte
nicht aufgehört uns zu erleuchten und über uns zu wachen, und
jetzt können wir nichts weiter thun, als ihm die letzten Ehren zu
erzeigen. Rabbi Eleazar und Rabbi Aba standen auf, um ihm sein
Sterbekleid anzulegen; alsdann versammelten sich seine Freunde klagend
um ihn, und Wohlgerüche durchdufteten das ganze Haus. Er wurde
auf die Bahre gelegt, und Rabbi Eleazar verrichtete mit Rabbi
Aba dies traurige Geschäft. Als die Bahre aufgehoben wurde,
sah man über Simons Antlitz einen feurigen Glanz in der Luft.
Darauf hörte man eine Stimme, welche sprach: Kommt und feiert
die Hochzeit des Rabbi Simon! – So wurde Rabbi Simon, der
Sohn des Jochai, jeden Tag von dem Herrn geehrt, und sein Loos
war glücklich in dieser und der andern Welt. Er ist es, von dem
gesagt wurde: Ruhe in Frieden nach deinem Ende und erwarte
deinen Gewinn am jüngsten Tage!“[383]

Mag man nun auch über den Wert dieser Stelle denken, wie
man will, so giebt sie uns doch einen Begriff von dem Ansehen,
in welchem Simon ben Jochai bei seinen Schülern stand, und von
dem wahrhaft religiösen Kultus, den die ganze kabbalistische Schule
mit seinem Namen trieb.

Zweifelsohne aber wird man in dem folgenden Text einen
schlagenden Beweis für die von uns vertretene Meinung finden,
obschon dieser Text noch nie, weder in älterer noch in neuerer Zeit
citiert wurde. Er sagt, nachdem er zwei Klassen von Gelehrten,
die der Mischna (מארי משנה), und die der Kabbala (מארי קבלה) unterschieden
hat:

„Er gehört zu denen, von welchen der Prophet Daniel sagt:
Die weisen Männer leuchten wie das Licht des Himmels. Es sind
das diejenigen, welche sich mit dem „Buch des Lichtes“ beschäftigen,
das gleich der Arche Noah zwei aus einer Stadt und sieben aus
einem Königreich in sich vereinigt. Aber manchmal vereinigt sie
weder zwei aus einer Stadt, noch zwei aus einer Familie. Auf
diese sind die Worte anwendbar: Der ganze Mensch wird in einen
Fluß geworfen werden. Dieser Fluß aber ist das Licht dieses
Buches.“[384]

Diese Worte erwähnen den Sohar, welcher demnach zu jener
Zeit bereits geschrieben und unter demselben Namen wie heute
bekannt war. Wir sind also zu dem Schluß gezwungen, daß der
Sohar während des Verlaufs mehrerer Jahrhunderte durch die
Arbeit verschiedener Generationen von Kabbalisten entstand.

Es möge hier nicht in wörtlicher Übersetzung, die zu viel
Raum beanspruchen würde, wohl aber dem Inhalt nach eine durch
ihre Beziehungen sehr wertvolle Stelle folgen, welche beweist, daß
die Lehren Simon ben Jochais lange Zeit nach seinem Tod in
Palästina, wo er gelebt und gelehrt hatte, in Umlauf waren, und
daß sogar von Babylon Abgesandte kamen, um seine Worte zu
sammeln. Rabbi Joseph und Rabbi Hesekiel waren eines Tages
zusammen unterwegs, als die Rede auf den Vers des Predigers
Salomonis kam[385]: „Denn es gehet dem Menschen wie dem Vieh;
wie dies stirbt, so stirbt er auch, und haben alle einerlei Odem, und
der Mensch hat nichts mehr denn das Vieh.“ Die beiden Weisen
konnten nicht begreifen, daß Salomo, der weiseste der Menschen,
diese Worte geschrieben hätte, welche, um mich des Originalausdrucks
zu bedienen, eine offene Thür für die Ungläubigen bilden.
Indem sie also sprachen, begegnete ihnen ein Mann, welcher –
von den Anstrengungen des langen Weges und dem Sonnenbrand
erschöpft – zu trinken begehrte. Sie gaben ihm Wasser und führten
ihn zu einer Quelle. Als sich der Fremde gelabt hatte, teilte er
ihnen mit, daß er ihr Glaubensgenosse sei, und daß er durch die
Vermittelung eines seiner Söhne, der das Gesetz studiert habe, in
ihre Wissenschaft eingeweiht worden sei. Darauf legten sie ihm
die Frage vor, mit welcher sie sich vor seiner Ankunft beschäftigt
hatten. Für den von uns hier verfolgten Zweck ist die Mitteilung,
wie er sie auflöste, überflüssig; es genüge, daß er großen Beifall
fand, und die Rabbinen ihn nicht von sich lassen wollten. Kurze
Zeit darauf hatten die beiden Kabbalisten Gelegenheit sich zu überzeugen,
daß dieser Mann den „Freunden“ angehörte, mit welchem
Namen der Sohar die Adepten der Kabbala bezeichnet, und daß
er, obschon einer der größten Gelehrten seiner Zeit, aus Demut
seinem Sohn die Ehren zukommen ließ, welche ihm allein gebührten.
Er war von den „Freunden“ zu Babylon abgesandt worden, um
die Aussprüche des Simon ben Jochai und seiner Schüler zu sammeln.
– Alle andern in diesem Buch mitgeteilten Dinge tragen dieselbe
Farbe und bewegen sich auf dem gleichen Schauplatz. Noch wollen
wir erwähnen, daß auch oft andere orientalische Glaubenssätze, wie
solche des Sabäismus und Islam erwähnt werden, daß sich aber
nicht die geringste Erwähnung des Christentums findet, und es somit
wahrscheinlich wird, daß der Sohar in der gegenwärtig vorliegenden
Gestalt erst zu Ende des 13. Jahrhunderts nach Europa
kam. Einige der im Sohar enthaltenen Lehren waren, wie das
Beispiel des Saadiah beweist, schon lange bekannt, aber es scheint
eine Thatsache zu sein, daß vor der Zeit des Moses von Leon und
der Reise des Nachmanides nach dem heiligen Land, kein vollständiges
Exemplar desselben nach Europa gekommen ist. Was nun
den Gedankeninhalt anlangt, so belehrt uns Simon ben Jochai
selbst, daß derselbe nicht ihm entstammt, sondern daß er seinen Schülern
nur lehrte, was die „Freunde“ in alten Büchern niedergeschrieben
hatten. Er citiert hauptsächlich Jeba den Älteren und Hamnuna
den Älteren. Er hofft, daß in dem Augenblick, wo er die tiefsten
Geheimnisse der Kabbala enthüllen will, ihm der Schatten des
Hamnuna von sechzig Gerechten begleitet zuhören werde. Ich bin
von der Annahme weit entfernt, daß diese Bücher und Personen
in der That ein so hohes Alter repräsentieren, sondern will nur
darthun, daß die Verfasser des Sohar den Simon ben Jochai niemals
als den Erfinder der kabbalistischen Wissenschaft hinstellen wollten.


Eine andere Thatsache verdient jedoch unsere größte Aufmerksamkeit.
Es gab nämlich noch über hundert Jahre nach dem
Bekanntwerden des Sohars in Spanien immer noch Leute, welche
die kabbalistischen Lehren durch mündliche Tradition überlieferten
und überliefert erhalten hatten, wie z. B. Rabbi Moses Botril,
welcher sich im Jahre 1409 über die Kabbala und die Vorsichtsmaßregeln,
unter denen sie zu lehren sei, folgendermaßen äußert:

„Die Kabbala ist nichts als die reinste und heiligste Philosophie;
aber die Sprache der Philosophie ist nicht die der Kabbala.
Dieselbe trägt ihren Namen, nicht weil sie von Vernunftschlüssen
ausgeht, sondern weil sie durch die Tradition überliefert wird. Und
wenn ein Lehrer ihren Inhalt seinem Schüler überliefert hat und
nicht das genügende Vertrauen in dessen Weisheit setzt, so wird
diesem nicht eher erlaubt, von dieser Wissenschaft zu sprechen, als
bis er von seinem Meister dazu autorisiert worden ist. Dieses Recht
wird ihm gewährt, d. h. er darf über die Merkaba sprechen, wenn
er genügende Proben seiner Intelligenz gegeben hat, und wenn die
in seinen Busen gestreuten Samenkörner Frucht getragen haben.
Man muß ihm aber Stillschweigen auferlegen, wenn man in ihm
nur einen profanen Menschen erkannt hat, welcher noch nicht zu
denjenigen gehört, die sich durch ihre Meditationen auszeichnen.“

Der Verfasser dieser Zeilen ignoriert den Namen des Sohar,
welcher auch nicht ein einziges Mal in seinem Werk genannt wird.
Auf der anderen Seite nennt er aber eine große Anzahl sehr alter
dem Orient angehöriger Schriftsteller, wie Rabbi Saadiah, Rabbi
Hai und Rabbi Aron, das Oberhaupt der Schule von Babylon.
Manchmal spricht er auch davon, daß er seine Weisheit aus dem
Munde seines Meisters habe, weshalb nicht anzunehmen ist, daß er
seine kabbalistischen Kenntnisse aus den von Nachmanides und Moses
von Leon veröffentlichten Manuskripten geschöpft habe. Das System
des Simon ben Jochai ist aber vor Anfang des 13. Jahrhunderts
der berühmteste Vertreter der kabbalistischen Philosophie, das treu
aufbewahrt und in einer Menge von Traditionen fortgepflanzt
wurde, welche die Einen niederschrieben, während die andern nach
dem Brauch ihrer Väter vorzogen, es in ihrem Gedächtnis zu behalten.
Im Sohar selbst finden sich nur die Traditionen, welche
dem ersten bis siebenten christlichen Jahrhundert entstammen, ohne
daß wir jedoch dadurch genötigt würden, die Abfassung des Sohars
in jene Zeit zurückzuversetzen. Wohl aber entstammen ihr die einander
so ähnlichen und durch den gleichen Geist verbundenen Traditionen,
denn damals kannte man schon, wie wir bereits sahen, die Merkaba,
d. h. den Teil der Kabbala, mit welchem sich der Sohar ganz besonders
beschäftigt; und Simon ben Jochai hatte, wie er selbst
sagt, Vorläufer. Wir können unmöglich die Entstehung dieser
Traditionen in eine uns nahe liegende Zeit verlegen, da kein einziger
Umstand dafür spricht; im Gegenteil stehen den der unsern
entgegengesetzten Meinungen unüberwindliche Hindernisse entgegen,
unter welchen die von uns angeführten Gründe nicht die geringsten
sein dürften.

Es bleiben nun noch zwei Einwürfe zu widerlegen. Man hat
eingewendet, daß man während eines so frühen Zeitalters, in welchem
unserer Ansicht nach das Hauptmonument des kabbalistischen Systems
entstanden ist, unmöglich das Copernikanische System, die Grundlage
unserer Weltanschauung, gekannt haben könne, welche Kenntnis
zweifelsohne aus der von uns oben citierten Stelle hervorgeht.
Wir entgegnen darauf, daß auf alle Fälle, selbst wenn der Sohar
eine am Schluß des 13. Jahrhunderts begangene Fälschung wäre,
die betreffende Stelle doch lange vor der Geburt des großen preußischen
Astronomen bekannt gewesen ist. Auch war diese Weltanschauung
schon im klassischen Altertum bekannt, weil Aristoteles dieselbe der
pythagoräischen Schule zuschreibt. Er sagt[386]:

„Fast Alle, die den Lauf des Himmels erforscht zu haben, versichern,
nehmen an, daß sich die Erde im Mittelpunkt desselben
befindet; aber die Philosophen der italischen Schule oder die Pythagoräer
lehren gerade das Gegentheil davon. Nach ihrer Meinung
nimmt das Feuer die Mitte ein, und die Bewegung der Erde
um dasselbe bringt Tag und Nacht hervor.“

Die ersten Kirchenväter haben in ihren Angriffen gegen die
heidnische Philosophie diese mit der Genesis unvereinbare Weltanschauung
widerlegen zu müssen geglaubt, und Lactanz sagt über
dieselbe:


„Ineptum credere esse homines quorum vestigia sint
superiora quam capita, aut ibi quae apud nos jacent inversa
pendere; fruges et arbores deorsum versus crescere. – Hujus
erroris origenem philosophis fuisse quod existimarint rotundum
esse mundum.“[387]

Der heilige Augustin drückt sich über denselben Gegenstand
mit ähnlichen Worten aus.[388] Endlich aber hatten die ältesten
Autoren der Gemara Kenntnis von den Antipoden und der sphärischen
Form der Erde, denn man liest im jerusalemitischen Talmud[389],
daß Alexander der Große auf seinem Eroberungszug gelernt habe,
die Erde sei rund, und daß sie recht gut mit einem Ball verglichen
werden könne. Der gegen uns sprechen sollende Umstand spricht
also thatsächlich für uns, denn im Mittelalter war das wahre Weltsystem
nur sehr wenigen bekannt, während das falsche des Ptolemäus
unbeschränkt herrschte.

Man könnte sich auch darüber wundern, daß in dem von uns
für den ältesten gehaltenen Teil des Sohar, der Idra Rabba oder
großen Versammlung, medizinische Kenntnisse anzutreffen sind, die
einer sehr vorgeschrittenen Civilisation anzugehören scheinen. Hier
findet sich z. B. folgende bemerkenswerte Stelle, welche einem modernen
Lehrbuch der Anatomie entnommen sein könnte[390]:

„Das Hirn inmitten des Schädels wird in drei Theile getheilt,
deren jeder einen gesonderten Platz einnimmt. Zu äußerst ist es
mit einer sehr zarten Haut bedeckt, auf welche eine harte Haut
folgt. Aus der Mitte dieser drei Theile des Gehirns verbreiten
sich zweiunddreißig Kanäle auf beiden Seiten durch den ganzen
Körper, so daß sie den Körper in allen Punkten umfassen und sich
durch alle Theile erstrecken.“

Es ist unmöglich, in diesen Worten sowohl die Hirnhäute mit
der Marksubstanz als die zweiunddreißig Nervenpaare zu verkennen,
welche sich symmetrisch durch den Körper verteilen, um dem ganzen
animalischen Haushalt Leben und Empfindung zuzuführen. Dabei
ist jedoch zu bemerken, daß der religiöse Zwang der Speisegesetze
und die Furcht, etwas Unreines zu genießen, die Juden schon sehr
früh zum Studium der Naturgeschichte und Anatomie führen mußte.
So giebt es im Talmud eine Vorschrift, daß der Genuß des Fleisches
derjenigen Tiere verboten sei, deren Gehirnhäute durchbohrt sind.
Jedoch sind die Meinungen über diese Vorschrift geteilt. Einige
nehmen an, daß das Verbot nur dann gelte, wenn beide Häute,
andere dagegen, wenn nur die dura mater verletzt sei. Wieder
andern genügt schon eine Trennung des Zusammenhangs der beiden
Häute.[391] In demselben Traktat ist auch vom Rückenmark und
seinen Häuten die Rede, wozu bemerkt sei, daß es um die Mitte
des zweiten Jahrhunderts unter den Juden bereits Ärzte von Beruf
gab, denn im Talmud wird erzählt[392], daß Judas, der Verfasser
der Mischna, während dreizehn Jahre an einer Augenkrankheit
litt, und daß sein Arzt Rabbi Samuel, einer der eifrigsten Verteidiger
der Tradition war, welcher außer der Medizin noch das
Studium der Astronomie und Mathematik betrieb, und von dem
man zu sagen pflegte, daß er die Bahnen des Himmels gleich den
Straßen von Nehardea, seiner Vaterstadt, kannte.

Wir beenden hiermit die bibliographischen Bemerkungen und
die äußere Geschichte der Kabbala, deren Bücher nicht, wie die
Enthusiasten wollen, übernatürlichen und vorgeschichtlichen Ursprungs
sind. Sie sind aber auch nicht, wie eine oberflächliche und parteiische
Kritik will, die Erzeugnisse des Betrugs und der schmutzigen Spekulation
eines vom Hunger getriebenen Charlatans, welcher ohne
eigene Idee und Überzeugung auf eine stupide Gläubigkeit rechnet.
Die Bücher Jezirah und Sohar sind, wir sagen es noch einmal,
die Erzeugnisse mehrerer Generationen. Sei nun auch der Wert
ihrer Lehren, welcher er wolle, so verdienen sie doch als Monumente
des freien Denkens zu einer Zeit, wo der religiöse Despotismus
mit bleiernem Druck auf den Völkern lastete, alle Ehrfurcht. Aber
das ist nicht der Hauptgrund unseres Interesses, sondern der Umstand,
daß ihr System einen der wichtigsten Marksteine in der Geschichte
des menschlichen Denkens bildet.



Viertes Kapitel.

Die Lehren der kabbalistischen Bücher. –
Analyse des Sepher Jezirah.

Die beiden Bücher, welche wir ungeachtet des Aberglaubens
auf der einen und des Skepticismus auf der andern Seite als
wahre Monumente der Kabbala erkannt haben, sollen uns allein
das Material zu unserer Darstellung der kabbalistischen Lehren
liefern, wobei es jedoch nicht selten die Dunkelheit der Texte nötig
machen wird, daß wir uns der Kommentare bedienen, denn die
zahllosen, ohne Auswahl und Unterschied zu den verschiedensten
Zeiten zusammengestellten Fragmente, aus denen diese Bücher bestehen,
sind weit davon entfernt, einen einheitlichen Charakter zur
Schau zu tragen. Einige von ihnen enthalten nichts als ein mythologisches
System, dessen wesentliche Elemente sich bereits im Buche
Hiob und den Visionen des Jesaias finden; sie belehren uns mit
der größten Ausführlichkeit über die Attribute der Engel und Dämonen
und entsprechen zu sehr uralten volkstümlichen Anschauungen,
um einer Wissenschaft anzugehören, welche seit ihrem Entstehen als
ein schreckliches und unverletzbares Geheimnis galt. Andere und
zweifelsohne die am spätesten entstandenen enthalten so knechtische
Ideen und einen so ausgesprochenen Pharisäismus, daß man
in ihnen nur talmudistische Ideen sehen kann, welche Stolz und
Unwissenheit mit den Anschauungen jener berühmten Sekte vermischte,
mit deren bloßen Namen schon eine wahre Götzendienerei getrieben
wurde. Die bei weitem meisten Fragmente jedoch lehren uns den
wahren Glauben der alten Kabbalisten, und sie bilden die Quelle,
aus welcher – mehr oder weniger von der Philosophie ihrer Zeit
beeinflußt – bis auf die Gegenwart deren Schüler und Nachfolger
geschöpft haben. Wir bemerken jedoch, daß unsere eben aufgestellte
Klassifikation nur den Sohar angeht. Was dagegen das „Buch der
Schöpfung“ betrifft, so ist dasselbe, obschon es keinen großen Umfang
besitzt und unsern Geist nicht zu schwindelnden Höhen emporhebt,
doch von einer durchaus gleichmäßigen Komposition und einer seltenen
Originalität. Die Wolken, mit denen dasselbe die Imagination
seiner Kommentatoren umgeben zu müssen geglaubt hat, werden sich
ganz von selbst zerstreuen, wenn wir, anstatt in ihm die Geheimnisse
einer unaussprechlichen Weisheit zu suchen, nichts anderes darin
zu finden hoffen als die Anstrengungen, welche die Vernunft im
Augenblick ihres Erwachens macht, um den Plan des Universum
und das Band zu erkennen, welches ein gemeinsames Grundprinzip
mit den Elementen verbindet und vereinigt.

Die Bibel und jedes andere religiöse Denkmal stützt sich nur
auf die Gottesidee und macht sich zum Interpreten des göttlichen
Willens und Gedankens, wenn sie uns die Welt und die sich auf
derselben abspielenden Vorgänge zu erklären versucht. Dies geschieht
in der Genesis, wo wir auf den göttlichen Befehl hin das
Licht aus der Finsternis hervorbrechen sehen. Als Jehova aus dem
Chaos Himmel und Erde geschaffen hatte, betrachtete er sein Werk
und fand es seiner würdig; darum heftete er zur Erleuchtung der
Erde dem Firmament die Sonne, den Mond und die Sterne an.
Dann bläst er dem Staub einen lebenden Odem ein und läßt aus
seinen Händen das letzte und schönste der Geschöpfe hervorgehen,
welches er nach seinem Bilde geschaffen hatte. In dem Werk
dagegen, das wir jetzt analysieren wollen, wird gerade der umgekehrte
Weg eingeschlagen, und gerade das erste Vorkommen dieses
Unterschiedes ist für die Geschichte des jüdischen Volkes sehr bezeichnend,
denn auf diese Weise erhebt es sich durch die Betrachtung
der Welt zur Gottesidee, indem durch die das Weltall durchziehende
Einheit gleichzeitig die Einheit und Weisheit des Schöpfers
dargethan wird. Dies ist der Grund, weshalb unser Buch eigentlich
nichts anderes als ein dem Erzvater Abraham in den Mund gelegter
Monolog ist, dem Betrachtungen untergeschoben werden,
welche den Kultus der Gestirne durch den des Ewigen ersetzen
sollen. Daß der von uns gekennzeichnete Charakter des Sepher
Jezirah sich mit voller Evidenz ergiebt, geht schon aus einer sehr
markanten Stelle eines Schriftstellers des zwölften Jahrhunderts
hervor. Rabbi Jehuda Halevi sagt nämlich:

„Das Buch Jezirah lehrt uns das Dasein eines einzigen Gottes,
indem es uns in der Verschiedenheit und Vielheit die Gegenwart
der Einheit und Harmonie zeigt, welche Übereinstimmung nur von
einem einzigen Anordner herrühren kann.“

Bisher entspricht das Buch Jezirah völlig den Ansprüchen
der Vernunft; aber weiterhin macht es, anstatt die im Universum
herrschenden Gesetze zu ergründen, um aus ihnen die Weisheit und
den Plan des Schöpfers darzulegen, Anstrengungen, um eine grobe
Analogie zwischen den Dingen und Zeichen des göttlichen Gedankens
und den Mitteln, durch welche sich die göttliche Weisheit den
Menschen kundgiebt, aufzusuchen. Wir müssen jedoch, ehe wir weiter
gehen, bemerken, daß der Mysticismus aller Zeiten und Erscheinungsformen
ein übertriebenes Gewicht darauf gelegt hat, daß er eine
freie Offenbarung der göttlichen Intelligenz, und daß die heilige
Schrift kein menschliches Erzeugnis, sondern ein Geschenk der Offenbarung
sei.

Das Buch Jezirah sucht dies durch die zweiundzwanzig Buchstaben
des hebräischen Alphabets darzuthun, dessen ersten zehn
Buchstaben, indem sie ihren eigenen Wert behalten, den Ausdruck
der übrigen bilden. Unter einem Gesichtspunkt vereinigt, bilden
diese beiden Klassen von Zeichen die „zweiunddreißig wunderbaren
Wege der Weisheit“, durch welche, wie der Text sagt, der Ewige,
der Herr der Heerschaaren, der Gott Israels, der lebendige Gott,
der König des Weltalls, der Gott der Barmherzigkeit und Gnade,
der höchste Gott, welcher in Ewigkeit herrscht, der über alles Erhabene
und Allerheiligste seinen Namen gegründet hat.

Mit diesen zweiunddreißig Wegen der Weisheit darf man
nicht die auf ganz andere Dinge bezüglichen Haarspaltereien der
neueren Kabbalisten verwechseln; man muß im Gegenteil drei
Formen annehmen, die sich – allerdings in einem dem Zweifel
unterworfenen Sinn – an drei Ausdrücke anpassen, welche jedoch
– wenigstens ihrem grammatikalischen Ursprung nach – eine
große Ähnlichkeit mit dem haben, was die griechische Philosophie
das Subjekt, das Objekt und den Akt des Denkens nennt. Wir
haben oben dargelegt, daß diese Worte nicht im Text enthalten
sind; jedoch dürfen wir nicht verschweigen, daß ein angesehener
spanischer Schriftsteller[393] diesen Sinn in einer den Gesetzen der Etymologie
nicht widersprechenden Weise im Jezirah zu finden glaubt.
Er sagt:

„Durch den ersten dieser drei Ausdrücke (Sephar) will man
die Zahlen bezeichnen, welche uns allein in den Stand setzen, die
Dispositionen und Proportionen abzuschätzen, welche jeder Gegenstand
nöthig hat, um das Ziel und den Zweck zu erreichen, zu
welchem er geschaffen ist; das Maß seiner Länge, seines Inhalts,
seines Gewichtes, seiner Bewegung und Harmonie: alles ist durch
die Zahl geregelt. Der zweite Ausdruck (Sipur) bedeutet das Wort
oder die Stimme, weil durch das göttliche Wort oder die Stimme
des lebendigen Gottes alle Wesen in ihrer innern und äußern Form
geschaffen sind, und worauf die Worte anspielen: ‚Gott sprach: es
werde Licht, und es ward Licht.‘ Der dritte Ausdruck endlich
(Sepher) bedeutet die Schrift; die Schrift Gottes oder das Werk
der Schöpfung; das Wort Gottes ist seine Schrift, und der Gedanke
Gottes sein Wort. So sind bei Gott Gedanke, Wort und Schrift
Eins, während sie beim Menschen Drei sind.“

Diese Erklärung charakterisiert und veredelt sehr schön das
bizarre System, welche den Gedanken mit allgemeinen Symbolen
zusammenwirft, um ihn gewissermaßen in der Gesamtheit und Vielheit
der Schöpfung sichtbar zu machen.

Unter dem Namen der Sephiroth, welche in der Kabbala eine
so große Rolle spielen und im Buche Jezirah zuerst genannt werden,
versteht man die zehn abstrakten Zahlen oder Numerationen. Sie
repräsentieren die allgemeinen und essentiellen Formen der Dinge
oder, wenn ich mich so ausdrücken darf, der Kategorien des Weltalls,
denn wenn man nach der Kabbala – von welchem Gesichtspunkt
aus es auch sei – die ersten Elemente oder unverletzlichen
Grundlagen der Welt sucht, so begegnet man stets der Zahl Zehn.

„Es giebt zehn Sephiroth, heißt es im Buche Raziel, zehn
und nicht neun, zehn und nicht elf. Du mußt sie mit deinem Verstand
und deiner Einsicht zu begreifen suchen und an ihnen beständig
deine Forschung, deine Spekulation, dein Wissen, dein Denken und
deine Imagination üben. Laß die Dinge auf ihrem Urgrund beruhen
und halte den Schöpfer für denselben.“

Mit andern Worten: das Walten Gottes und die Existenz der
Welt erscheinen in den Augen des Verstandes unter der abstrakten
Gestalt von zehn Zahlen, deren jede etwas Unendliches repräsentiert,
sei es bezüglich der Ausdehnung, der Dauer oder irgend welcher
andern Eigenschaft. Dies scheint wenigstens der Sinn folgender
Stelle[394] zu sein:

„Für die zehn Sephiroth giebt es kein Ende, weder in der
Zukunft, noch in der Vergangenheit, weder im Guten noch im
Bösen, weder in der Höhe, noch in der Tiefe, weder im Osten
noch im Westen, weder im Süden, noch im Norden.“

Es verdient bemerkt zu werden, daß hier das Unendliche in
zehnerlei Hinsicht betrachtet wird, weshalb wir aus dieser Stelle
nicht allein den allgemeinen Charakter der Sephiroth, sondern auch
die mit ihnen korrespondierenden Prinzipien und Elemente kennen
lernen. Alle diese paarweise einander gegenübergestellten Gesichtspunkte
entsprechen jedoch einer einzigen Idee und einem einzigen
Unendlichen, denn es heißt[395]:

„Die zehn Sephiroth sind wie die Finger der Hand der Zahl
nach zehn, fünf gegen fünf, aber zwischen ihnen hindurch zieht sich
das Band der Einheit.“

Diese Worte bestätigen unsern Ausspruch:

Diese Auffassung der zehn Sephiroth, ohne tiefer auf ihre
Beziehungen zu den äußeren Dingen einzugehen, hat einen eminent
abstrakten und metaphysischen Charakter. Wollten wir hier eine
genauere Untersuchung anstellen, so würden wir die Kategorien der
Dauer und des Raumes in einer gewissen unabänderlichen Ordnung
dem Unendlichen und der absoluten Einheit unterworfen sehen, ohne
welche es selbst in der sinnlichen Sphäre weder Gutes noch Böses
geben würde. Jedoch geben wir hier eine scheinbar dem Sinnlichen
etwas mehr Rechnung tragende Darstellung der zehn Sephiroth:


„Die erste der Sephiroth, Eins, ist der Geist des lebendigen
Gottes. Gelobt sei sein Name; gelobt sei der Name dessen, der
da lebt in Ewigkeit! Der Geist, die Stimme, das Wort, der heilige
Geist.“

„Zwei ist der vom Geist ausgehende Hauch; in ihm sind die
zweiundzwanzig Buchstaben, welche jedoch zusammen nur einen
Hauch bilden, eingegraben und ausgeprägt.“

„Drei ist das vom Geist oder Hauch kommende Wasser. Im
Wasser ergründete er die Finsterniß und Leere; im Wasser bildete
er die Erde und den Thon und spannte sie gleich einem Teppich
aus, geformt wie eine Mauer und mit einem Dach bedeckt.“

„Vier ist das vom Wasser kommende Feuer, woraus der Ewige
den Thron seines Ruhmes, die himmlischen Räder (Ophanim), die
Seraphim und dienstbaren Engel bildete. Mit diesen Dreien erbaute
der Himmlische seine Wohnung, wie denn geschrieben steht:
Er macht die Winde zu seinen Boten und die Feuerflammen zu
seinen Dienern.“

Die sechs folgenden Zahlen repräsentieren die vier Enden der
Welt oder die Kardinalpunkte des Himmels, die Höhe und die
Tiefe. Die Enden der Welt gelten auch als die Embleme der
Kombinationen, welche aus den drei ersten Buchstaben des Wortes
יהוה gebildet werden können.

An Stelle der verschiedenen Punkte des Raumes, welche angenommen
werden, aber nicht reell existieren, kann man die verschiedenen
Elemente, aus denen die Welt zusammengesetzt ist, substituieren,
die, dem Ewigen entspringend, um so materieller werden,
je mehr sie sich von ihrem Urquell entfernen. Hier haben wir die
dem populären Glauben, daß die Welt aus nichts geschaffen sei,
entgegengesetzte Emanationslehre. Folgende Worte setzen dies außer
allem Zweifel:

„Das Ende der Sephiroth ist mit ihrem Anfang verbunden,
wie die Flamme mit dem Brand, denn der Herr ist ein einiger Herr,
und es giebt keinen andern. Und was sind in Gegenwart des
Einigen Namen und Zahlen?“[396]


Um uns nicht vergessen zu lassen, daß hier ein großes Geheimnis
verborgen ist, heißt es sogleich weiter:

„Schließe deinen Mund, damit du nicht davon redest, und dein
Herz, daß es nicht darüber nachdenke; und ist es dir entschlüpft,
so bringe es zurück, denn deshalb wurde der Bund geschlossen.“[397]

Ich füge hinzu, daß diese letzten Worte auf einen Eid anspielen,
welchen die Kabbalisten schwuren, um ihre Lehren der großen Menge
zu verbergen. Was die erste Stelle anlangt, so wird der in ihr
enthaltene einfache Vergleich sehr häufig im Sohar wiederholt, und
wir werden ihn dort sowohl auf die Seele als auf Gott angewendet
und ausgedehnt wiederfinden. Wir fügen hinzu, daß zu
allen Zeiten und in allen Sphären des Seins, sei es im innern
Bewußtsein, sei es in der äußern Natur, die Schöpfung auf dem
Wege der Emanation mit den Ausstrahlungen des Lichts oder der
Flamme verglichen wurden.

Mit dieser Theorie verbindet sich eine andere von äußerst
beachtungswertem Charakter, nämlich die, welche das göttliche Wort
mit dem heiligen Geist identificiert und es nicht nur als absolute
Form, sondern als das zeugende Element und die Substanz des
Weltalls betrachtet. Es ist in der That nichts weiter als die
Lehre des Onkelos, welcher, um den Anthropomorphismus zu vernichten,
an die Stelle der Persönlichkeit Gottes, welcher uns in der
Bibel in menschlicher Gestalt entgegentritt, den Gedanken oder die
göttliche Inspiration setzt. Auch in unserm vorliegenden Buch wird
in klarer und conciser Sprache gesagt, daß der heilige Geist oder
der Geist des lebendigen Gottes und die Stimme oder das Wort
ein und dasselbe ist; es nimmt nach und nach je nach der Entfernung
von seinem Ursprung eine immer materiellere Gestalt an
und wird schließlich, um in der Sprache des Aristoteles zu reden,
das materielle Prinzip der Dinge. Es ist das Welt gewordene
Wort, denn wir müssen uns ins Gedächtnis zurückrufen, daß im
Buche Jezirah nur von der Welt, nicht aber vom Menschen und
von der Menschheit die Rede ist.

Die Betrachtungen über die zehn Zahlen nehmen einen großen
Raum des „Buches der Schöpfung“ ein, und man bemerkt leicht,
daß sie sich auf das Weltall im allgemeinen, mehr auf die Wesenheit
als auf die Form beziehen. Man vergleicht sie mit den verschiedenen
Teilen des Weltalls und sucht sie auf ein gemeinsames
Grundprinzip und Grundgesetz zurückzuführen. Ihre Basis bilden
die zweiundzwanzig Buchstaben des hebräischen Alphabets, welche
als äußerliche Zeichen der Ideen eine ungemein große Rolle spielen.
Betrachten wir dieselben nach ihrem Klang oder Laut, so stehen sie
sozusagen auf der Schwelle der intellektuellen und physischen Welt,
denn einesteils werden sie durch ein materielles Element, durch
die Luft oder den Hauch hervorgebracht, während sie andererseits
die von der Sprache untrennbaren Zeichen und somit die einzig
mögliche und unveränderliche Form des Geistes sind. Auch lassen
weder der Inhalt des ganzen Systems noch der buchstäbliche Sinn
eine andere Deutung der bereits oben citierten Worte zu:

„Die Zahl Zwei (oder das zweite Prinzip des Weltalls) ist
der vom Geist ausgehende Hauch; in ihm sind die zweiundzwanzig
Buchstaben, welche zusammen nur einen Hauch bilden, eingegraben
und ausgeprägt.“

Also spielen hier infolge einer bizarren, aber keineswegs einer
gewissen Größe entbehrenden Kombination die Grundelemente der
Sprache, die Buchstaben, eine ähnliche Rolle wie die Ideen Platos.

Infolge ihrer Gegenwart und ihres Eindruckes auf die Dinge
erkennt man in allen Teilen des Alls das Walten einer höchsten
Intelligenz, und durch ihre Vermittelung offenbart sich der heilige
Geist in der Natur. Nur dies ist der Sinn folgender Stelle:

„Gott schuf die Seele alles dessen, was ist und sein wird, durch
die zweiundzwanzig Buchstaben, indem er ihnen Form und Figur
gab und sie auf die verschiedenste Weise kombinierte. Auf dieselben
Buchstaben hat der Allerheiligste, gebenedeit sei er, seinen erhabenen
und unaussprechlichen Namen gegründet.“

Die Buchstaben werden in drei Klassen geteilt, nämlich in drei
Mütter, sieben doppelte und zwölf einfache Buchstaben. Es ist für
unsern Zweck ohne Belang, dem Grund dieser sonderbaren Einteilung
hier nachzuspüren: es sei nur bemerkt, daß man per fas
et nefas die Drei, Sieben und Zwölf im Naturleben wiederfinden
will, nämlich: 1. in der allgemeinen Einteilung der Welt; 2. in
der Einteilung des Jahres und 3. im Bau des Menschen. – Wir
finden hier, wenn auch nicht ausdrücklich ausgesprochen, die Idee
des Makrokosmus und Mikrokosmus, oder den Glauben, daß der
Mensch – so zu sagen – das Bild oder das Resumé des Weltalls
sei.

Hinsichtlich der allgemeinen Zusammensetzung der Welt repräsentieren
die Mütter oder die Zahl Drei die Elemente Wasser,
Luft und Feuer. Das Feuer ist die Substanz des Himmels, und
das Wasser wurde, indem es sich verdichtete, die der Erde. Zwischen
diesen einander feindlichen Elementen befindet sich die Luft, welche
sie trennt, verbindet und beherrscht.[398] Bei der Einteilung des Jahres
in die Jahreszeiten begegnen wir der gleichen Signatur: dem
Sommer entspricht das Feuer, dem Frühling, der Regenzeit des
Orients, das Wasser, und dem gemäßigten Herbst die Luft. Im
Bau des menschlichen Körpers entspricht die Drei dem Kopf, dem
Herzen oder der Brust und dem Magen oder dem Unterleib, welche
Teile ein neuerer Arzt „den Dreifuß des Lebens“ genannt hat. Die
Dreizahl erscheint hier wie in allen mystischen Kombinationen als
etwas so notwendiges, daß man sie auch zum Symbol des moralischen
Menschen gemacht hat, bei welchem das Buch Jezirah „die Ebene
des Verdienstes, die Ebene der Schuld und den zwischen beiden
stehenden Wegweiser des Gesetzes“ unterscheidet.

Die sieben doppelten Buchstaben repräsentieren die Gegensätze
oder wenigstens Dinge, welche zueinander entgegen gesetzten Zwecken
dienen können. Es sind zunächst die sieben Planeten, deren Einfluß
bald gut und bald böse ist, ferner die sieben Tage und Nächte der
Woche und die sieben Pforten des Körpers, nämlich die Augen,
Ohren, Nasenlöcher und der Mund. Endlich giebt es siebenerlei
Glücks- und Unglücksfälle, welche dem Menschen zustoßen können.
Wie man jedoch sieht, ist diese Einteilung eine sehr willkürliche,
und wir haben ein längeres Verweilen bei derselben nicht nötig.

Die zwölf einfachen Zahlen, von denen wir noch reden müssen,
entsprechen den zwölf Zeichen des Tierkreises, den zwölf Monaten
des Jahres, den Hauptgliedern des menschlichen Körpers und den
wesentlichsten Verrichtungen des menschlichen Organismus, nämlich:
dem Gesicht, dem Gehör, dem Geruch, der Sprache, der Ernährung,
der Zeugung, des Gefühls, der Bewegung, des Zorns, des Lachens
und des Schlafes.[399] – Wir sehen hier den Geist der Untersuchung
bei seinem Erwachen und brauchen uns weder über seine kindliche
Forschungsweise noch die Resultate zu verwundern, die eben seine
Originalität beweisen.

Die durch die Buchstaben des Alphabets dargestellte materielle
Form der Intelligenz ist gleichzeitig die Form alles Seienden, denn
außer dem Menschen, dem Universum und der Zeit ist nichts als
das Unendliche denkbar; deshalb nennen die Gläubigen jene drei
„die Zeugen der Wahrheit[400]“. Jedes von ihnen ist ungeachtet der
zu beobachtenden Verschiedenheit ein System, welches ein Centrum
und gewissermaßen eine Hierarchie besitzt:

„Denn, sagt der Text, die Einheit herrscht über die Drei, die
Drei über die Sieben, und die Sieben über die Zwölf; aber ein
jeder Teil des Systems ist von dem andern untrennbar.“[401]

Das Universum hat den himmlischen Drachen[402] als Centrum;
das Herz ist das Centrum des Menschen, und der Lauf der Himmelszeichen
die Basis des Jahres. „Das Erste, sagt der Text, gleicht
einem König auf seinem Thron, das Zweite einem König inmitten
seiner Unterthanen, und das Dritte einem König in der Schlacht.“[403]
Ich glaube, daß man durch diesen Vergleich die vollkommene im
Weltall herrschende Regelmäßigkeit und die Gegensätze bezeichnen
will, welche im Menschen walten, ohne seine Einheit zu vernichten.
Der Text sagt, daß die zwölf Hauptglieder des menschlichen Körpers
einander gewissermaßen in Schlachtordnung gegenüberstehen; drei
dienen der Liebe, drei dem Haß, drei geben das Leben und drei
den Tod. – Dem Guten steht das Böse gegenüber, und das
Böse erzeugt nur Böses, wie das Gute nur Gutes. Über diese
drei Reiche, über den Menschen, das Universum und die Zeit sowohl
als über die Buchstaben und Sephiroth ist der Herr erhaben,
welcher in seiner Heiligkeit thront und herrscht von Ewigkeit zu
Ewigkeit.


Auf diese Worte folgt der Schluß des Buches in einer Art
dramatischen Lösung des Ganzen, worin Abraham vom Götzendienst
zur Religion des wahren Gottes bekehrt wird.

Das letzte Wort des kabbalistischen Systems ist die Ersetzung
jeder Art eines Dualismus durch die absolute Einheit: so des
Dualismus der heidnischen Philosophie, welche im Stoff eine ewige
Substanz erblickt, deren Gesetze sich nicht stets im Einklang mit dem
göttlichen Willen befinden; so aber auch des Dualismus der Bibel,
welche im Schöpfungsgedanken wohl die Idee des göttlichen Willens
erfaßt und folgegemäß im unendlichen Sein die einzige Ursache und
den einzigen realen Ursprung der Welt erblickt, die aber doch die
Gottheit und die Welt als zwei absolut verschiedene Dinge auffaßt.
Im Sepher Jezirah wird dagegen Gott als das unendliche Sein
und infolgedessen als undefinierbar erklärt; Gott steht nach unserm
Text in aller Größe seines Wesens und seiner Macht über und
nicht unter der Möglichkeit, ihn durch Zahlen und Buchstaben auszudrücken,
oder durch irgendwelche unserer Vernunft begreifbare
Gesetze des Weltalls. Jedes weltliche Element hat seine Quelle
in einem höheren Element, deren gemeinsamer Ursprung das Wort
oder der heilige Geist ist. Im Wort finden wir auch die unveränderlichen
Zeichen des Gedankens, welche sich in jeder Sphäre
des Seins wiederholen und überall die bestimmte Absicht des
Schöpfers durchblicken lassen. Und ist dieses Wort, die erste der
Zahlen, das erhabenste aller Dinge, die wir wahrnehmen und definieren
können, nicht die höchste und absoluteste Offenbarung Gottes
oder des Denkens der höchsten Intelligenz? Also ist Gott im tiefsten
Sinn und in der höchsten Bedeutung der Stoff und die Form des
Weltalls, denn nichts kann ohne ihn existieren, seine Wesenheit ist
die Grundwesenheit der Dinge, die alles erfüllt, und alle Dinge sind
nur ihr Symbol.

Diese scheinbar so verwegene Folgerung ist die Grundlage der
Lehren des Sohar, welcher jedoch einen dem Buche Jezirah völlig
entgegengesetzten Weg einschlägt. Denn, anstatt sich nach und nach
durch Vergleichung der Formen der Einzelheiten mit denen ihnen
übergeordneten emporzuschwingen, beschäftigt er sich sogleich mit
dem höchsten Prinzip, mit der universellen Form und der absoluten
Einheit, welche er stets als ein unberührbares Axiom betrachtet.


Man könnte allerdings das den Gedankengang der beiden Bücher
verbindende Band durch die Art und Weise der Darstellung zerrissen
betrachten, obschon in ihnen ein wesentlich synthetischer Charakter
vorherrscht. Aber nichtsdestoweniger beginnt der Sohar dort, wo
das Buch Jezirah aufhört.

Eine zweite sehr bemerkenswerte Verschiedenheit trennt diese
beiden Monumente und erklärt sich durch ein allgemeines Gesetz
des menschlichen Geistes: den Zahlen und Buchstaben können wir
nämlich die innern Formen, die unveränderlichen Konzeptionen des
Denkens, mit einem Wort die Ideen in ihrer edelsten und weitesten
Bedeutung substituieren. Das göttliche Wort, anstatt sich ausschließlich
in der Natur zu manifestieren, erscheint uns vor allem
im Menschen und in der Intelligenz und wird insofern als der
urbildliche oder himmlische Mensch, אדם קדמון, bezeichnet. Endlich
aber würde, wie wir noch sehen werden, in gewissen Fragmenten
von hohem Alter die absolute Einheit oder der Gedanke nicht als
die Universalsubstanz bezeichnet und die regelmäßige Entwickelung
dieser Potenz nicht an die Stelle der ziemlich groben Emanationstheorie
gesetzt werden.

Diese Transformation des Symbols zur Idee, welche die
Kabbala vornimmt, wiederholt sich bei allen großen religiösen und
philosophischen Systemen, und es genüge hier, an dieser allgemeinen
Thatsache die Beziehungen des Sepher Jezirah zu denselben dargethan
zu haben.



Fünftes Kapitel.

Analyse des Sohar. – Die allegorische Methode der Kabbalisten.

Da die Autoren, aus deren Arbeiten der Sohar entstand, ihre
Ideen in der einfachsten und einer sehr wenig logischen Form darstellten,
nämlich in der eines Kommentars zu den fünf Büchern
Mosis, so können wir, ohne die ihnen schuldige Achtung zu verletzen,
unsere Darstellung nach der uns am geeignetsten scheinenden Weise
einrichten. Und zwar müssen wir zunächst ihre Methode der Schriftauslegung
betrachten, deren Basis der symbolische Mysticismus ist.
Ihr Urteil hierüber formulieren sie mit folgenden Worten:

„Wehe über den Menschen, welcher im Gesetz nur einfache
Erzählungen und gewöhnliche Worte sieht. Denn wenn es in
Wahrheit nichts weiter als solche enthielte, so könnten wir noch
heute ein ebenso bewundernswertes Gesetz aufstellen. Um nur einfache
Worte zu finden, brauchten wir uns nur an die irdischen
Gesetzgeber zu wenden, bei welchen man oft noch größere Erhabenheit
des Ausdrucks findet. Es würde genügen, dieselben nachzuahmen
und ein Gesetz nach ihrem Vorgang und Beispiel aufzustellen.
Aber dem ist nicht also, denn jedes Wort des Gesetzes hat
einen erhabenen Sinn und schließt ein hohes Geheimniß in sich.“

„Die Erzählungen des Gesetzes sind das Kleid des Gesetzes,
und Wehe dem, welcher das Kleid für das Gesetz selbst nimmt!
In diesem Sinn hat David gesagt: Mein Gott, öffne meine Augen,
auf daß ich sehe die Wunder an deinem Gesetz! David wollte
mit diesen Worten das unter dem Kleid des Gesetzes Verborgene
bezeichnen. Es giebt unverständige, die, wenn sie einen Menschen
in seinem schönen Kleid sehen, nur auf dieses ihr Augenmerk legen,
und doch ist es nur der Körper, welcher dem Kleid Werth verleiht;
dem Körper aber giebt die Seele seinen Werth. So hat auch das
Gesetz seinen Körper. Es giebt Gebote, welche man den Körper
des Gesetzes nennen könnte. Die im Gesetz vorkommenden Erzählungen
sind die Kleider, mit welchen dessen Körper bedeckt ist. Die
Thoren betrachten nur die Kleider oder die Erzählungen des Gesetzes;
sie kennen nichts Anderes und sehen nicht, was unter diesen
Kleidern verborgen ist. Die Klugen wenden keine Aufmerksamkeit
auf die Kleider, sondern auf den Körper, welchen dieselben bedecken.
Die Weisen endlich, die Diener des höchsten Königs, welche auf
dem Gipfel des Sinai wohnen, beschäftigen sich nur mit der Seele,
welche die Grundlage alles Übrigen ist, nämlich mit dem Gesetz
selbst; und in der Zukunft sind sie bereit, die Seele der Seele,
welche das Gesetz durchweht, zu betrachten.“[404]

Die Kabbalisten schoben also auf eine den Profanen unbekannte
Weise in mysteriösem Sinn den historischen Thatsachen und positiven
Geboten, aus denen sich die Schrift zusammensetzt, eine geheime Bedeutung
unter. Dies war für sie das einzige Mittel, ihre Freiheit
zu bewahren, ohne mit der religiösen Autorität zu brechen, und
vielleicht hatten sie dasselbe auch zur Beruhigung ihres Gewissens
nötig. In folgendem Passus treffen wir den nämlichen Geist in
einer noch bemerkenswerteren Form an:

„Wenn das Gesetz nur aus gewöhnlichen Worten und Erzählungen
bestände, wie die von Esau, Hagar, Laban, von Bileam
und seiner Eselin, warum würde es dann wohl das Gesetz der
Wahrheit, das vollkommene Gesetz, das wahre Wort Gottes heißen?
Warum würde es der Weise dann höher schätzen als Gold und
Perlen? Es ist eben unter jedem Wort ein erhabener Sinn verborgen,
und jede Erzählung lehrt uns etwas Anderes als die Thatsachen,
welche sie scheinbar erhält, und dieses erhabene und heilige
Gesetz ist das wahre Gesetz.“[405]

Es ist nicht ohne Interesse, daß wir in den Werken eines Kirchenvaters
einer vollkommen ähnlichen Ausdrucksweise begegnen. So
sagt Origenes[406]:

„Si adsideamus litterae et secundum hoc vel quod
Judaeis, vel quod vulgo videtur, accipiamus quae in lege
scripta sunt, erubesco dicere et confiteri quia tales leges
dederit Deus: videbuntur enim magis elegantes et rationabiles
hominum leges, verbi gratia, vel Romanorum, vel
Atheniensium, vel Lacedaemoniorum.“ –

„Cuinam quaeso sensum habenti convenienter videbitur
dictum quod dies prima et secunda et tertia, in quibus et
vespera nominatur et mane; fuerint sine sole et sine luna
et sine stellis; prima autem dies sine coelo? Quis vero
ita idiotes invenitur, ut putet, velut hominem quemdam
agricolam, Deum plantasse arbores in Paradiso, in Eden,
contra orientem, et arborem vitae plantasse in eo, ita ut
manducans quis ex ea arbore vitam percipiat? et rursus ex
alia manducans arbore, boni et mali scientiam capitat.“[407]

„Triplicem in Scripturis divinis intelligentiae modum,
historicum moralem et mysticum: unde et corpus inesse et
animam ac spiritum intelleximus.“[408]

Um nun zwischen dem heiligen Text und ihren willkürlichen
Auslegungen plausibel erscheinende Beziehungen herzustellen, griffen
die Kabbalisten zu verschiedenen künstlichen Mitteln, welche zwar
im Sohar keine Anwendung finden, dafür aber in späterer Zeit in
um so höherem Ansehen stehen. Diese Mittel sind an sich wertlos,
und wir haben uns mit ihnen nicht zu beschäftigen.

Anstatt dessen suchen wir kennen zu lernen, was in den ältesten
Teilen des Sohar über die Natur und die Attribute der Gottheit,
über die Schöpfung und die Beziehungen Gottes zur Welt, sowie
endlich über den Ursprung, die Natur und die Bestimmung des
Menschen gelehrt wird.



Sechstes Kapitel.

Die Anschauungen der Kabbalisten über die göttliche Natur.

Die Kabbalisten haben zweierlei Manier von Gott zu reden,
ohne daß dies jedoch der Einheit ihres Gottesgedankens Eintrag
thäte. Wenn sie die Gottheit zu definieren suchen, ihre Attribute
unterscheiden und uns eine präzise Anschauung ihrer Natur geben
wollen, so ist ihre Sprache eine metaphysische und sie besitzt so viel
Klarheit, als die Natur der Sache und Sprache mit sich bringt.
Manchmal aber begnügen sie sich, die Gottheit als ein unbegreifliches
Wesen darzustellen, welches weit über alle Formen erhaben ist, mit
denen es die menschliche Imagination zu bekleiden liebt. In diesem
Falle ist ihre Ausdrucksweise poetisch und bildlich, wobei gewissermaßen
ihre Imagination gegen die erwähnte profane zu Feld zieht.
Alle ihre Anstrengungen sind auf die Zerstörung des Anthropomorphismus
gerichtet, dem sie gigantische schreckenerregende Proportionen
verleihen, um für die Idee des Unendlichen passende
Vergleiche aufzustellen.

„Das Buch des Geheimnisses“ ist durchaus in diesem Styl
geschrieben, wobei zu bemerken ist, daß die Allegorien oft gleichzeitig
Rätsel bilden, wie wir aus folgender Stelle des Idra Rabba
darthun wollen: Simon ben Jochai versammelt seine Schüler und
sagt ihnen, daß die Zeit gekommen sei, für den Herrn zu arbeiten,
d. h. den wahren Sinn des Gesetzes kennen zu lernen; die Tage
der Menschen seien gezählt, der Arbeiter nur eine kleine Zahl, und
die Stimme des Herrn und Schöpfers treibe zur Eile. Er ermahnt
sie, die Geheimnisse, welche er ihnen anvertrauen wolle, nicht zu
profanieren, setzt sich mitten unter sie auf das Feld unter den Schatten
eines Baumes und beginnt unter tiefem Schweigen:

„Und siehe, eine Stimme ertönte, und ihre Kniee erbebten vor
Schrecken. Was war diese Stimme? Es waren die Stimmen der
himmlischen Versammlung, welche sich vereinigten, um gehört zu
werden. Rabbi Simon aber rief voll Freude aus: Herr, ich sage
nicht wie einer deiner Propheten[409], daß ich erbebte, als ich deine
Stimme hörte, denn es ist nicht mehr die Zeit der Furcht, sondern
die der Liebe, wie da geschrieben steht: du wirst den Ewigen, deinen
Gott lieben.“[410]

Nach dieser Einleitung, welche weder eines gewissen Pompes
noch Interesses ermangelt, folgt eine lange durchaus allegorische
Beschreibung der göttlichen Größe. Es mögen hier einige Stellen
aus derselben folgen:

„Er ist der Älteste der Alten, das Geheimniß der Geheimnisse,
der Unbekannteste der Unbekannten. Er hat die Gestalt, welche
ihm gehört und erscheint uns besonders als Greis, als der Älteste
der Alten und der Unbekannteste unter den Unbekannten. Aber
unter der Gestalt, in welcher er sich uns zu erkennen giebt, bleibt
er dennoch der Unbekannte. Sein Kleid ist weiß und sein Anblick
glänzend. Er sitzt auf einem Thron von Funken, welcher seinem
Willen unterworfen ist. Das weiße Licht seines Hauptes erhellt
viermalhunderttausend Welten. Viermalhunderttausend von diesem
weißen Licht geborene Welten werden das Erbtheil der Gerechten
in der künftigen Welt sein. Jeden Tag entsprossen aus seinem
Gehirn dreizehntausend Myriaden Welten, welche ihm ihre Existenz
verdanken und deren Last er allein trägt. Von seinem Haupt träuft
der Thau, welcher die Todten erweckt und ihnen ein neues Leben
bereitet. Darum steht geschrieben: Dein Thau ist der Thau des
Lichtes. Er ist die Nahrung der Heiligen vom erhabensten Rang.
Er ist das Manna, welches den Gerechten im künftigen Leben bereitet
ist. Er steigt herab auf das Feld der heiligen Früchte.[411]
Der Anblick dieses Thaues ist glänzend wie Diamanten, deren Farbe
alle Farben in sich faßt. Die Größe dieses Gesichtes ist dreihundertsiebenzig
mal zehntausend Welten. Darum heißt es ‚das große Gesicht‘,
denn also ist der Name des Ältesten der Alten.“

Es würde jedoch der Wahrheit nicht entsprechen, wenn wir
behaupten wollten, daß alles Übrige nach diesem Beispiel zu beurteilen
sei, obschon die Bizarrerie, die Affektation und die orientalische
Gewohnheit, die Allegorie auf die Spitze zu treiben, häufig den
Adel und die Größe des Ausdrucks überwuchern. So wird z. B.
das blendende Haupt, welches den ewigen Herd des Seins und
Wissens repräsentieren soll, gewissermaßen zu einer anatomischen
Studie, bei welcher weder die Stirn, noch das Gesicht, die Augen,
das Gehirn, die Haare und der Bart vergessen sind; alles dies giebt
Gelegenheit mit bis ins Unendliche gehenden Zahlen zu spielen,
und dies gab Veranlassung, daß von neueren Schriftstellern gegen
die Kabbalisten der Vorwurf des Anthropomorphismus und selbst
des Materialismus erhoben wurde, obgleich sie denselben in keiner
Weise verdienen. Ohne uns dabei weiter aufzuhalten, wollen wir
hier einige für die Geschichte des menschlichen Geistes wichtige
Stellen des Sohar mitteilen, deren erste – sehr umfangreiche –
in Anschluß an die Worte des Jesaias[412]: „Wem wollt ihr denn
mich nachbilden, dem ich gleich sei?“ sich mit den zehn Sephiroth
oder den Attributen der Gottheit beschäftigt, so lange dieselbe noch
in ihrer eigenen Wesenheit verborgen ist:

„Bevor irgend eine Form, irgend ein Bild in dieser Welt geschaffen
wurde, war er allein, ohne Form und nichts ihm ähnlich.
Und wer konnte ihn erfassen, da er vor der Schöpfung und noch
ohne Form war? Daher ist es auch verboten, ihn unter irgend
welchem Bild, in irgend einer Gestalt darzustellen, sei sie auch, was
sie immer sei, selbst sein heiliger Name oder ein Buchstabe oder ein
Punct. Dies ist der Sinn der Worte[413]: ‚So bewahret nun eure
Seelen wohl, denn ihr habt kein Gleichniß gesehen des Tages, da der
Herr mit euch redete aus dem Feuer auf dem Berge Horeb.‘ Das
heißt nämlich: ihr habt nichts gesehen, was ihr in einer Gestalt,
einem Bildniß darstellen könntet. Aber nachdem er die Gestalt des
‚himmlischen Menschen‘ (אדם עלאה) hervorgebracht hatte, bediente
er sich der Merkaba (מרכבה) als eines Wagens, um herabzusteigen.“

„Er will unter der Form des heiligen Namens Jehovah genannt
sein und giebt sich unter seinen Attributen zu erkennen, deren jedes
einen besonderen Namen besitzt, als: Gott der Gnade, Gott der
Gerechtigkeit, allmächtiger Gott, Herr der Heerscharen und ‚der,
welcher ist‘. Seine Absicht war, seine Eigenschaften zu offenbaren
und kund zu thun, wie sich seine Gnade und Barmherzigkeit sowohl
auf die Welt als auf die Werke der Menschen erstreckt. Denn wie
würden wir ihn erkennen können, wenn er nicht sein Licht allen
Kreaturen geoffenbart hätte? Wie könnte man sonst sagen, daß
die Welt von seinem Ruhm erfüllt sei? Wehe dem, der es wagt,
ihn selbst mit einem seiner Attribute zu vergleichen! Noch weniger
aber darf er mit dem Menschen verglichen werden, der auf die
Welt gekommen und dem Tode verfallen ist. Man muß ihn als
über allen Geschöpfen und allen Attributen stehend erkennen. Wenn
man von all diesen Dingen abstrahiert, so bleibt weder Bild, noch
Attribut, noch Figur, und er ist dem Meere vergleichbar, dessen
Gewässer ohne Grenzen und Form sind; wenn sie sich aber über die
Erde ergießen, so bringen sie ein Bild (דמות) hervor, welches sich
in folgender Berechnung ausdrücken läßt: Die Quelle der Wässer
des Meeres und der Glanz, welchen der Strahl der Sonne darauf
wirft, sind zwei. Aus ihnen bildet sich ein riesengroßes Becken,
welches in ungeheurer Tiefe ausgehöhlt ist. Dieses Becken ist mit
den aus ihrer Quelle entströmenden Gewässern angefüllt; es ist das
Meer selbst und kann als das Dritte betrachtet werden. Diese ungeheure
Tiefe teilt sich in sieben Kanäle, durch welche sich, wie
durch große Gefäße, das Wasser des Meeres ergießt. Die Quelle,
der Strom, das Meer und die sieben Kanäle bilden zusammen die
Zahl Zehn. Und wenn der Arbeiter, der diese Gefäße gebildet
hat, dieselben zerbricht, so kehrt das Wasser zu seiner Quelle zurück,
und es bleibt nichts als die vertrockneten wasserlosen Scherben. Die
Ursache aller Ursachen hat also die zehn Sephiroth hervorgebracht.
Die erste derselben, ‚die Krone‘, ist die Quelle, welche ein endloses
Licht ausstrahlt, und von ihr kommt der Name des Unendlichen
(אין סוף), En Soph, um die höchste Ursache zu bezeichnen, denn sie
hat in dieser Gestalt weder Form noch Figur, und es giebt noch
kein Mittel, sie zu begreifen, und keine Art und Weise, sie zu erkennen.
In diesem Sinn steht geschrieben: ‚Sinnet nicht nach über
etwas, das über euch ist.‘ Darauf bildet sich ein Gefäß, das fast
wie ein Punkt zusammengedrückt ist, (der Buchstabe י), welches aber
dennoch vom göttlichen Licht durchdrungen ist; es ist die Quelle
der Weisheit, ja die Weisheit selbst, die Tugend, von welcher die
höchste Ursache sich Gott nennt. Diese Quelle bildet alsdann ein
Gefäß, unendlich wie das Meer selbst; man nennt es die Weisheit,
und von ihm kommt der Name: der allweise Gott. Wir müssen
nämlich wissen, daß Gott intelligent und weise seinem eigensten
Wesen nach ist, und daß die Weisheit ihren Namen nicht durch sich
selbst verdient, sondern durch ihn, der weise ist und das aus ihm
emanirende Licht hervorgebracht hat. Nicht durch sie selbst kann
man die Intelligenz begreifen, sondern durch ihn, welcher intelligent
ist und die Intelligenz mit seiner eigenen Wesenheit erfüllt. Wenn
er sich aus ihr zurückzöge, würde sie völlig zu nichte werden.
Dies ist der Sinn der Worte[414]: ‚Wie ein Wasser ausläuft aus
dem See, und wie ein Strom versieget und vertrocknet.‘ Endlich
theilt sich das Meer in sieben Arme, welche sieben kostbare Gefäße
bilden, welche genannt werden: die Barmherzigkeit oder die Größe;
die Gerechtigkeit oder die Stärke; die Schönheit; der Triumph;
der Ruhm; das Reich; der Grund oder die Basis. Aus diesem
Grund wird Gott der Große oder der Barmherzige, der Starke,
der Prächtige, der Gott des Siegs, der Schöpfer, welchem allein
Ruhm gebührt, und der Urgrund aller Dinge genannt. Dies ist
das letzte Attribut, welches die Grundlage aller übrigen und der
Totalität der Welten bildet. Endlich ist Gott auch der König des
Weltalls, denn in seiner Gewalt steht Alles, sei es, daß man die
Zahl der Gefäße vermindern oder, je nach der zu treffenden Wahl
das Licht, welches er ausstrahlt, vermehren will.“[415]

In diesem Text ist so ziemlich alles enthalten, was die Kabbalisten
über die göttliche Natur gedacht haben; jedoch leidet derselbe
selbst für die mit der kabbalistischen Ausdrucksweise Vertrauten an
großer Unklarheit, weshalb es sich empfiehlt, seinen Inhalt in präciserer
Ausdrucksweise wiederzugeben, indem wir das im Sohar an
verschiedenen Stellen über die göttlichen Attribute Gesagte in einer
Anzahl von Fundamentalsätzen zusammenfassen:

1. Gott war, bevor irgend etwas existierte, die unendliche
Wesenheit. Deshalb kann er weder als die Gesamtheit der Dinge,
noch als die Summe seiner Attribute betrachtet werden. Aber ohne
diese Attribute und die von ihnen hervorgebrachten Wirkungen –
so zu sagen ohne eine determinierte Form – ist es unmöglich, ihn
zu begreifen oder zu erkennen. Dieser Grundsatz ist klar in folgenden
Worten ausgesprochen: „Vor der Schöpfung war Gott ohne Gestalt,
nichts gleichend, und in diesem Stand war er für die Intelligenz
unbegreiflich.“ Aber wir beschränken uns nicht allein auf dieses
Zeugnis, sondern hoffen, daß man den gleichen Sinn auch in folgender
Stelle wiederfinde: „Bevor sich Gott offenbarte, als alle
Dinge noch in ihm verborgen lagen, war er der Unbekannteste unter
den Unbekannten. In diesem Stand hatte er keinen andern Namen
als den der Frage. Er begann einen unfaßbaren Punkt zu bilden,
welcher sein eigener Gedanke war. Alsdann bildete er durch seinen
Gedanken eine geheimnißvolle und heilige Form, die er endlich mit
einem reichen und glänzenden Kleid bedeckte. Dies ist das Weltall,
welches nothwendiger Weise im Namen Gottes enthalten ist.“[416]

Weiterhin heißt es in der Idra Suta:

„Der Älteste der Alten ist gleichzeitig der Unbekannteste der
Unbekannten; er ist von allem getrennt und nicht getrennt; er vereinigt
in sich Alles, und nichts ist außer ihm. Er besitzt eine Gestalt,
ohne daß es möglich ist, sie zu beschreiben. Er giebt Form
und Existenz allem, das ist. Er läßt aus seinem Busen zehn Lichtstrahlen
ausgehen, welche in der von ihm verliehenen Form erglänzen
und alles mit Tageshelle erleuchten. Er ist gewissermaßen ein
Pharus, welcher nach allen Seiten seine Strahlen spendet. Der
Älteste der Alten, der Unbekannteste der Unbekannten ist ein erhabener
Pharus, den man nur an seinem Licht erkennt, welches
in überschwenglicher Fülle und Glanz in unsere Augen blitzt; und was
man seinen heiligen Namen nennt, ist nichts anderes als dieses Licht.“[417]


2. Die zehn Sephiroth, durch welche sich das unendliche Wesen
ursprünglich zu erkennen gab, sind nichts anderes als die Attribute,
welche an sich selbst keine substantielle Realität besitzen; jedoch repräsentiert
sich in jedem derselben die göttliche Wesenheit, und in
ihrer Gesamtheit besteht das erste Attribut, die vollkommenste und
erhabenste Offenbarung der Gottheit. Es wird der ursprüngliche
oder himmlische Mensch (אדם עלאה, אדם קדמון) genannt und es
ist die Gestalt, welche den geheimnißvollen Wagen des Hesekiel
lenkt, und von der der irdische Mensch nur eine blasse Kopie ist.[418]

„Die Gestalt des Menschen, sagt Simon ben Jochai zu seinen
Schülern, faßt alles in sich, was im Himmel und auf Erden ist,
die obern Wesen wie die untern Wesen, und deshalb hat sie auch
der Älteste der Alten zu der seinen gemacht. Keine Gestalt, keine
Welt kann vor der menschlichen bestehen, denn sie schließt alle Dinge
in sich, und alles besteht nur durch sie. Ohne sie würde die Welt
nicht bestehen können, und in diesem Sinn sind die Worte zu verstehen:
Der Ewige hat die Erde auf die Weisheit gegründet. Aber
man muß den obern Menschen (אדם דלעילא) von dem untern
Menschen (אדם דלתתא) unterscheiden, von denen keiner ohne den
andern bestehen kann. Unter der menschlichen Gestalt ist die Vollkommenheit
des Glaubens verborgen, und das ist es, was durch
die Menschengestalt, die den Wagen lenkt, ausgedrückt werden soll.
Und das ist es, was Daniel mit den Worten kund thun will: Und
ich sah des Menschen Sohn kommen mit den Wettern des Himmels
und vordringen bis zu dem Alten der Tage und sich vor ihm
darstellen.“[419]

Was man also den himmlischen Menschen oder die erste Offenbarung
der Gottheit nennt, ist nichts anderes als die absolute Form
alles Seienden, die Quelle aller andern Formen oder vielmehr der
Ideen; mit einem Wort: der höchste Gedanke, welcher der λόγος
oder das Wort genannt wird. So heißt es:

„Die Gestalt des Alten (sein Name sei geheiligt!) ist die einzige
Form, welche alle Formen in sich einschließt; sie ist die höchste und
geheimnißvollste Weisheit, welche alles Übrige in sich faßt.“[420]


3. Die zehn Sephiroth sind, wenn wir den Verfassern des Sohar
Glauben schenken dürfen, bereits im alten Testament durch eben
so viele Gott geheiligte Namen gekennzeichnet, welche identisch mit
denen sind, welche der heilige Hieronymus in seinem Brief an Marcella
erwähnt.[421] Man hat sie auch in der Mischna finden wollen,
weil dort gesagt ist, daß Gott die Welt durch zehn Worte geschaffen
habe, welche als eben so viele Befehle aus seinem allmächtigen
Wort ausgingen.[422] Obschon sie alle gleich notwendig sind, können
die Attribute und die Distinktionen, welche sie ausdrücken, uns doch
nicht die göttliche Natur in ihrer ganzen Hoheit erkennen lassen,
aber sie stellen dieselbe unter verschiedenen Gesichtspunkten dar,
welche in der Sprache der Kabbalisten „Gesichter“ (אנפין, פרצופין)
genannt werden. Simon ben Jochai und seine Schüler machten
sehr häufig von dieser metaphorischen Ausdrucksweise Gebrauch,
aber sie mißbrauchten dieselbe nicht, wie ihre neueren Nachfolger.
Wir sind genötigt, uns länger bei diesem wichtigsten Punkt der
kabbalistischen Wissenschaft aufzuhalten; aber bevor wir den besondern
Charakter der einzelnen Sephiroth darlegen, müssen wir
einen Blick auf die allgemeine Frage ihrer Wesenheit werfen und
mit wenigen Worten die verschiedenen Meinungen darstellen, welche
über dieselben bei den Adepten der Kabbala kursieren.

Die Kabbalisten haben zwei Fragen aufgestellt, nämlich: warum
giebt es Sephiroth? und was sind die Sephiroth sowohl in ihrer
Gesamtheit, als an sich selbst, als auch in ihren Beziehungen zu
Gott? Über die erste Frage äußert sich der Sohar sehr positiv,
ohne den mindesten Zweifel aufkommen zu lassen. Es giebt so viele
Sephiroth als Namen Gottes; beide sind dem Geist nach eins, und
die Sephiroth sind nichts als die durch die Namen ausgedrückten
Ideen und Dinge. Wenn Gott keine Namen hätte, oder, wenn
die ihm gegebenen Namen keine Realitäten bezeichneten, so würde
er nicht allein uns unbekannt sein, sondern er würde auch an sich
nicht existieren, denn er kann sich selbst nicht ohne Intelligenz begreifen,
ohne Weisheit nicht weise sein und ohne Macht nicht
handeln. – Die zweite Frage wird nicht in gleich bündiger Weise
beantwortet. Manche Kabbalisten stützen sich auf den Grundsatz,
daß Gott unveränderlich sei, und sehen in den Sephiroth nur die
Werkzeuge der göttlichen Allmacht, Geschöpfe einer höheren Natur,
welche jedoch vom ersten Wesen durchaus verschieden sind. Es sind
dies diejenigen, welche die Sprache der Kabbala mit dem Buchstaben
des Gesetzes vereinigen wollen. – Das, was der Sohar
En-Soph nennt, nämlich das Unendliche an sich, ist in ihren Augen
die Gesamtheit der Sephiroth, nichts mehr und nichts weniger,
und jede der letzteren ist nur das Unendliche von einem verschiedenen
Standpunkt betrachtet. Zwischen diesen extremen Anschauungen steht
ein tieferes und dem Geist der Originale konformeres System,
welches die Sephiroth als Werkzeuge, als Geschöpfe und als von
der Gottheit verschiedene Wesen betrachtet, die nicht mit ihr verwechselt
werden dürfen. Diese Anschauung beruht auf folgendem
Ideengang: Gott ist in den Sephiroth gegenwärtig, sonst würde er
sich durch dieselben nicht offenbaren können; aber er wohnt nicht
ganz in ihnen, und er ist es nicht allein, was man unter diesen
sublimen Ideen- und Existenzformen verhüllt. Die Sephiroth an sich
können nie den Unendlichen begreiflich machen; das En-Soph, die
Quelle aller Formen, besitzt an sich selbst keine, oder um in der dem
Sohar heiligen Ausdrucksweise zu sprechen: obschon eine jede Sephire
einen bekannten Namen hat, so besitzt er allein doch keinen. Gott
bleibt immer das unaussprechliche, unendliche Wesen, welches über
allen Welten, selbst über der Emanationswelt thront, die uns seine
Gegenwart offenbaren. Die zehn Sephiroth können mit ebensoviel
Gefäßen von verschiedener Form verglichen werden oder mit verschieden
gefärbten Gläsern. Welches nun auch das Gefäß sei,
womit man die göttliche Wesenheit messen will, so wohnt doch die
absolute Wesenheit der Dinge beständig in ihm, und das göttliche
Licht verändert nicht wie das Sonnenlicht seine Natur nach dem
Mittel, durch welches es hindurch geht. Diese Gefäße und Mittel
haben an sich keine positive Realität und keine eigene Existenz,
sondern sie sind gewissermaßen die Grenzen, in denen die höchste
Wesenheit der Dinge eingeschlossen ist, oder die verschiedenen Grade
der Dunkelheit, mit denen das göttliche Licht seine unendliche Klarheit
verschleiert, um sich anschaubar zu machen. Darum hat man
in jeder Sephire zwei Elemente oder vielmehr zwei Gesichtspunkte
erkennen wollen: der eine, rein äußerliche und negative, welcher
den Körper repräsentiert, wird recht eigentlich das Gefäß (כלי) genannt,
während der andere, innere positive, den Geist und das Licht
bildet. Darum spricht man auch von den zerbrochenen Gefäßen,
welche das göttliche Licht entweichen lassen. Dieser auch von Isaak
Loriah und Moses Corduero eingenommene Standpunkt wird von
letzterem mit viel Logik und Präcision vertreten und bildet die Basis
des ganzen metaphysischen Teils der Kabbala.

Nachdem wir nun die allgemeinen Grundsätze festgestellt haben,
auf denen die Autorität der Texte und der geschätztesten Kommentare
beruhen, müssen wir jetzt die besondere Rolle der einzelnen
Sephiroth und ihre Gruppierung nach Trinitäten und Personen
betrachten.

Die erste und erhabenste der göttlichen Offenbarungen oder
die erste Sephire ist „die Krone“ (כתר), welche so genannt wird,
weil sie über allen andern Sephiroth steht. Der Text sagt:

„Sie ist das Princip aller Principien, die geheimnißvolle Weisheit,
die über alles erhabene Krone, das Diadem der Diademe.“

Sie ist nicht die verschwommene Totalität ohne Namen und
Form, der geheimnißvolle Unbekannte, welcher alle Dinge und selbst
die Attribute (אין סוף) hervorgebracht hat. Sie repräsentiert das
vom Unendlichen geschiedene Endliche, und sein Name in der Schrift
bedeutet „ich bin“ (אהיה), weil es das Wesen an sich selbst ist.
Dieses Wesen wird unter einem Gesichtspunkt betrachtet, den keine
Untersuchung mehr ergründet, der keine Qualifikation mehr zuläßt,
und in welchem alles in einem unteilbaren Punkt zusammenfließt.
Aus diesem Grund wird sie auch der primitive Punkt genannt,
und es heißt:

„Als der Unbekannteste der Unbekannten sich offenbaren wollte,
brachte er einen Punkt hervor; jedoch war dieser Punkt nicht von
seinem Busen ausgegangen; der Unendliche war noch durchaus
unbekannt, und es strahlte kein Licht.“[423]

Die neueren Kabbalisten erklären dies durch die absolute Konzentration
Gottes in seine eigene Substanz. Diese Konzentration
hat aus sich den Raum, die „primitive Luft“ (אויר קדמון) geboren,
welche keine reale Leere, sondern eine gewisse Stufe eines niedern
Lichtes der Schöpfung ist. Und durch dasselbe hat die in sich selbst
konzentrierte Gottheit alles Endliche geschieden, begrenzt und bestimmt,
und von ihm kann man in gewisser Beziehung sagen, daß
es durch das Wort „Nichts“ oder „das Nichtseiende“ (אין) bezeichnet
wird. Die Idra Suta sagt:

„Wir nennen es also, weil wir es nicht kennen und weil es
unmöglich ist, dasselbe in diesem Stand zu erkennen, denn es steigt
nicht zu unserer Unwissenheit herab, sondern wohnt über der Weisheit
selbst.“[424]

Eine ganz ähnliche Anschauung vertritt Hegel, wenn er sagt[425]:

„Das reine Sein macht den Anfang, weil es sowohl reiner
Gedanke, als das unbestimmte einfache Unmittelbare ist, der erste
Anfang aber nichts Vermitteltes und weiter Bestimmtes sein kann.
Dieses reine Sein ist nun die reine Abstraktion, damit das Absolut-Negative,
welches, gleichfalls unmittelbar genommen, das Nichts ist.“

Um nun wieder auf die Kabbalisten zurückzukommen, so bildet
der Gedanke des Seins oder des Absoluten von diesem Standpunkt
aus eine vollständige Form oder – um in ihrer Sprache zu reden –
einen Kopf, ein Gesicht. Sie nennen dasselbe „das weiße Gesicht“
(רישא חוורא), weil in ihm gewissermaßen alle Farben, alle Begriffe
und alle Bestimmungen zusammenfließen, oder auch „den Alten“
(עתיקא), weil es die erste der Sephiroth ist. In dem letzteren Fall
darf es aber nicht mit „dem Ältesten der Alten“ verwechselt werden,
d. h. mit dem En-Soph selbst, vor welchem das hellste Licht nur
Finsternis ist. Man bezeichnet es im allgemeinen mit dem Ausdruck
„das große Gesicht“ (אריך אפיים), zweifelsohne deshalb, weil es
alle Eigenschaften, alle intellektuellen und moralischen Qualitäten,
alle Formen in sich einschließt; in ähnlichem Sinn heißt es auch
„das kleine Gesicht“. Der Text sagt[426]:

„Das Erste ist der Alte. Von Angesicht zu Angesicht gesehen
ist er das höchste Haupt, die Quelle alles Lichts, das Princip aller
Weisheit, welches nur durch die Einheit definirt werden kann.“


Aus dem Schoß dieser absoluten Einheit, unterschieden von der
Vielheit und der relativen Einheit, gehen einander parallel zwei
scheinbar verschiedene Prinzipien aus, welche jedoch in Wirklichkeit
eine untrennbare Realität bilden; das eine, männlich und aktiv,
wird die Weisheit (חכמה), das andere, weiblich und passiv, die
Intelligenz (בינה) genannt, und der Text sagt:

„Alles, was existiert, ist durch den Alten – gelobt sei sein
Name! – geschaffen worden und kann nur durch das männliche
und weibliche Princip bestehen.“[427]

Die Weisheit wird auch der Vater genannt, denn, wie es heißt,
hat sie alle Dinge erzeugt. Auf den zweiunddreißig wunderbaren
Wegen ergießt sie sich durch das Weltall und verleiht allen Dingen
Form und Maß.[428] Die Intelligenz ist die Mutter, denn es steht
geschrieben: du wirst die Intelligenz mit dem Namen Mutter
nennen.[429] – Aus ihrer geheimnisvollen und ewigen Verbindung
entsproßt ein Sohn, welcher nach dem Ausdruck des Originals die
Züge des Vaters wie der Mutter trägt und so Zeugnis von beiden
giebt. Dieser Sohn der Weisheit und Intelligenz wird wegen seiner
doppelten Erbschaft der älteste Sohn Gottes, das Bewußtsein oder
die Weisheit (דעת) genannt. Diese drei Personen umfassen und
schließen in sich alles, was war, ist und sein wird, und sind in dem
weißen Haupt, dem Ältesten der Alten vereinigt, denn er ist Alles,
und Alles ist er.[430] – Er wird bald durch drei Häupter dargestellt,
welche zusammen nur eines bilden, bald wird er mit dem Gehirn
verglichen, welches, ohne seine Einheit zu verlieren, in drei Teile
zerfällt, und von dem zweiunddreißig Nervenpaare in den Körper
ausgehen, vergleichbar mit den zweiunddreißig Wegen, auf welchen
sich die Gottheit dem Universum mitteilt.

„Der Alte, gelobt sei sein Name! besitzt drei Häupter, welche
zusammen blos eines bilden; dieses Haupt ist erhaben über alle erhabene
Dinge. Und weil der Alte, dessen Name gelobt sei, durch
die Zahl drei dargestellt wird, so sind alle übrigen Lichter, welche
uns mit ihren Strahlen erleuchten (nämlich die übrigen Sephiroth),
in der Zahl Drei inbegriffen.“[431]

In der folgenden Stelle werden von der Trinität etwas andere
Ausdrücke gebraucht; es figuriert in ihr das En-Soph, aber wir
begegnen nicht der Intelligenz, zweifelsohne weil sie nur ein Reflex,
eine gewisse Expansion des Logos ist, die hier „die Weisheit“ genannt
wird:

„Es giebt drei kunstvoll gebildete Häupter, eines in dem
andern und eines über dem andern. Zu ihnen wird gezählt: die
geheimnißvolle Weisheit, die verborgene Weisheit, welche nie ohne
Schleier erscheint. Diese geheimnißvolle Weisheit ist die Grundlage
jeder andern Weisheit. Über dem ersten Haupt ist der Alte, dessen
Namen gelobt sei! und welcher das Geheimste der Geheimnisse ist.
Darauf kommt das Haupt, welches alle andern Häupter beherrscht,
ein Haupt, welches nicht nur eines ist. Was es in sich schließt,
weiß Niemand und kann Niemand wissen, denn dies entzieht sich
sowohl unserer Weisheit als unserer Unwissenheit. Deshalb wird
auch der Alte, dessen Namen gelobt sei! das Nichts genannt.“[432]

Wir haben also auch hier die Einheit des Wesens und die
Dreiheit der intellektuellen Offenbarung oder des Denkens, was
nachzuweisen war.

Manchmal werden die Bezeichnungen oder, wenn man will,
die Personen dieser Trinität als drei aufeinanderfolgende und absolut
notwendige Phasen des Denkens und Seins dargestellt, als ein
logischer Prozeß, welcher die Welt hervorbringt. Dies ergiebt sich
aus folgender Stelle:

„Kommet und sehet: der Gedanke ist die Grundlage alles
Seienden; aber der Gedanke ist Anfangs unbekannt und in sich
selbst eingeschlossen. Wenn der Gedanke sich zu offenbaren beginnt,
so gelangt er zu der Wohnung des Geistes. Er erhält alsdann
den Namen der Intelligenz und ist nicht mehr auf sich selbst beschränkt.
Der Geist enthüllt sich im Schooß der Geheimnisse, von
denen er noch umgeben ist, und geht daraus hervor als eine Stimme,
welche die Vereinigung aller himmlischen Dinge ist; diese offenbart
sich in unterschiedenen und articulirten Worten, denn sie kommt vom
Geist. Aber wenn wir alle diese Abstufungen betrachten, so sehen
wir, daß Gedanke, Intelligenz, Stimme und Wort Eins sind, daß
der Gedanke die Grundlage von allem ist und keine Unterbrechung
in ihm stattfinden will. Der Gedanke selbst verbindet sich mit dem
Nichts und trennt sich nicht von ihm. Dies ist der Sinn der Worte:
Jehovah ist Eins, und sein Name ist Eins.“[433]

Es möge noch eine andere Stelle folgen, welche den gleichen
Sinn in einer älteren und originelleren Form enthält:

„Der Name, welcher ‚Ich bin‘ (אהיה) bedeutet, zeigt uns die
Vereinigung alles Seienden an; in ihm sind alle Wege der Weisheit
noch verborgen und zusammen untrennbar vereinigt. Man
kann ihn mit einer Mutter vergleichen, welche in ihrem Schooß alle
Dinge trägt und im Begriff ist, sie zu gebären, um den höchsten
Namen Gottes zu offenbaren, den der Allmächtige mit den Worten
bezeichnete: ‚ich bin, der ich bin‘ (אשר אהיה). Wenn nun endlich
alles wohlgebildet aus dem Mutterschooß hervorgegangen ist, wenn
jedes Ding an seiner Stelle ist, und man das Einzelne oder das
Seiende bezeichnen will, so wird Gott Jehovah genannt oder ‚ich
bin der, welcher ist‘ (אהיה אשר אהיה). Dies sind die Geheimnisse
des heiligen, Moses geoffenbarten Namens, von welchem sonst
Niemand Kenntniß besitzt.“[434]

Das kabbalistische System beruht also nicht nur einfach auf
dem Prinzip der Emanation oder der Einheit der Substanz, sondern
ist weit ausgedehnter und gewissermaßen mit der Hegelschen Philosophie
vergleichbar, auch läßt es sich in mancher Beziehung so zu
sagen als eine Verbindung von Ideen Platos und Spinozas bezeichnen.

Um nun endlich darzuthun, daß die neueren Kabbalisten den
Traditionen ihrer Vorgänger treu blieben, wollen wir eine Stelle
aus dem Kommentar des Moses Corduero zum Sohar anführen:

„Die drei ersten Sephiroth, nämlich die Krone, die Weisheit
und die Intelligenz, müssen als ein und dieselbe Sache bezeichnet
werden. Die erste repräsentiert die Erkenntniß oder die Wissenschaft,
die zweite das Erkennende und die dritte das Erkennbare. Um
diese Identität zu erklären, muß man wissen, daß die Erkenntniß
des Schöpfers nicht die Erkenntniß der Geschöpfe ist, denn bei
diesen ist die Erkenntniß vom Erkennenden unterschieden und auf
das von diesem getrennte Erkennbare übertragen. Man bezeichnet
es auch mit den Ausdrücken: der Gedanke, der Denker und das
Gedachte. Im Gegentheil ist der Schöpfer die Erkenntniß selbst
und erkennt, was erkennbar ist. Die Art und Weise seines Erkennens
geschieht nicht durch Anwendung des Gedankens auf die Dinge,
welche außer ihm sind, sondern er erkennt sich selbst und schaut sich
in allem Seienden. Es giebt nichts, was nicht mit ihm vereinigt
und in seiner eigenen Wesenheit auffindbar ist. Er ist der Typus
des ganzen Seins, und alle Dinge existieren in ihm in ihrer reinsten
und vollendetsten Form in der Weise, daß die Vollkommenheit der
Geschöpfe in dieser Existenz selbst besteht, durch welche sie mit der
Quelle ihres Seins vereinigt sind je nach Maßgabe, wie sie sich
von einem so vollkommenen und erhabenen Zustand entfernen.
Alle Wesenheiten der Welt haben also ihren Ursprung in den Sephiroth,
und die Sephiroth sind die Quelle, von welcher sie ausfließen.“

Die sieben Attribute, von welchen wir noch sprechen müssen,
und die die neueren Kabbalisten „die Sephiroth der Konstruktion“
nennen, – zweifelsohne weil sie bei der Schöpfung am meisten in
Thätigkeit traten, offenbaren sich wie die ersten in Trinitäten, und
bei jeder sind zwei Extreme durch ein Mittelglied verbunden. Aus
dem Schoße des göttlichen Denkens in ihrer vollendeten Offenbarung
geschaffen, gehen zuerst zwei entgegengesetzte Prinzipien hervor,
eines männlich und aktiv, das andere weiblich und passiv; in der
Gnade oder Barmherzigkeit (חסד) ist das erste anzutreffen, das zweite
wird durch die Gerechtigkeit (דין) repräsentiert. Es ist leicht, die
Rolle zu erkennen, welche diese Sephiroth im kabbalistischen System
spielen, und daß weder Gnade noch Gerechtigkeit in buchstäblichem
Sinn genommen werden dürfen; es handelt sich vielmehr um das,
was wir Extension und Konzentration des Willens nennen. Aus
der ersteren gehen die männlichen und aus der zweiten die weiblichen
Seelen hervor. Diese beiden Attribute werden auch „die
Arme der Gottheit“ genannt; der eine giebt das Leben und der
andere den Tod. Die Welt würde nicht bestehen können, wenn sie
getrennt wären; es ist unmöglich, daß sie sich trennen, denn nach
der Ausdrucksweise des Originals kann die Gerechtigkeit nicht ohne
die Gnade bestehen; beide sind zu einem gemeinschaftlichen Wesen
vereinigt, welches die Schönheit (תפארת) ist, als deren Symbol
die Brust oder das Herz gilt. Es ist eine merkwürdige Thatsache,
daß die Schönheit als der Ausdruck und das Resultat aller moralischen
Eigenschaften und die Summe des Guten angesehen wird.
Die drei folgenden Attribute sind durchaus dynamischer Natur und
repräsentieren so zu sagen die Gottheit als Ursache, als allgemeine
Kraft und das Urprinzip alles Seins. Die beiden ersten, welche
in dieser neuen Sphäre das männliche und weibliche Prinzip repräsentieren,
werden übereinstimmend nach einem Schrifttext der Triumph
(נצח) und der Ruhm (הוד) genannt. Es würde sehr schwer sein,
den eigentlichen Sinn dieser Worte herauszufinden, wenn sie nicht
durch folgende Definition erklärt würden:

„Unter dem Triumph und dem Ruhm versteht man die Ausdehnung,
die Vervielfältigung und die Stärke, denn alle Kräfte des
Universum gehen aus deren Schooß hervor, und deshalb werden
diese Sephiroth ‚die Heerschaaren des Ewigen‘ genannt.“[435]

Sie vereinigen sich in einem gemeinsamen Prinzip, welches gewöhnlich
durch die Zeugungsorgane repräsentiert wird und das auch
das zeugende Element, die Quelle und Wurzel alles Seins darstellt.
Man nennt es in dieser Hinsicht das Fundament oder die Basis
(יסוד). Der Text sagt:

„Alles kehrt zu der Basis zurück, von der es ausgegangen ist.
Alles Mark, aller Saft, alle Macht versammelt sich hier. Alle
existierenden Kräfte gehen von hier aus durch die Organe der
Zeugung.“[436]

Alle diese drei Attribute bilden gewissermaßen nur ein Gesicht,
das der göttlichen Natur, welches die Bibel mit dem Namen „der
Herr der Heerschaaren“ bezeichnet.

Was nun die letzte der Sephiroth, „das Reich“ (מלכות), anlangt,
so stimmen alle Kabbalisten darin überein, daß dieselbe kein
neues Attribut bezeichnet, sondern nur die zwischen den übrigen
bestehende Harmonie und ihre Herrschaft über die Welt.

Die zehn Sephiroth bilden also in ihrer Gesamtheit den himmlischen
oder idealen Menschen oder das, was die neueren Kabbalisten
die Emanationswelt nennen. Sie teilen dieselbe in drei Abteilungen,
deren jede die Gottheit von einem verschiedenen Standpunkt, aber
stets in Gestalt einer unteilbaren Dreieinigkeit darstellt. Die drei
ersten sind durchaus intellektueller oder metaphysischer Natur und
drücken die absolute Identität der Existenz und des Gedankens aus;
sie bilden das, was die neueren Kabbalisten die intelligible Welt
nennen. Die folgenden tragen einen moralischen Charakter zur
Schau und lassen Gott als die Identität der Güte und Weisheit
erscheinen; andererseits zeigen sie uns in der Güte oder vielmehr
im höchsten Wesen den Ursprung der Schönheit und Größe oder
Erhabenheit. Man nennt sie auch „die Tugenden“ oder „die sensible
Welt“ in der erhabensten Bedeutung dieses Wortes. Endlich
sehen wir in den letzten dieser Attribute sowohl die allgemeine Vorsehung
als den höchsten Künstler, welcher auch die absolute Kraft,
die allmächtige Ursache und das zeugende Element alles Seienden
ist. Dies sind die letzten Sephiroth, welche die natürliche Welt oder
die Natur in ihrer Wesenheit und in ihrem Prinzip, Natura naturans,
bildet. Es möge hier eine Stelle folgen, in welcher die
verschiedenen Anschauungsstandpunkte auf eine Einheit oder eine
oberste Trinität zurückzuführen gesucht werden:

„Um die Wissenschaft der göttlichen Einheit zu erhalten, müssen
wir die Flamme betrachten, welche von einem Feuer oder einer
angezündeten Lampe emporflackert; man sieht in ihr zwei Lichter:
ein weißes und ein dunkles oder blaues. Das weiße schwebt oben
und steigt in gerader Linie empor, während sich das blaue darunter
befindet und in der Gewalt des weißen zu sein scheint. Beide sind
jedoch so vollkommen mit einander vereinigt, daß sie nur eine Flamme
bilden. Der Sitz des blauen Lichtes ist am Docht. Das weiße
wechselt nicht, sondern bewahrt stets die ihm eigene Natur, aber
man unterscheidet verschiedene Nuancen in dem darunter befindlichen
blauen, welches sich nach oben an das weiße Licht und nach unten
an die angezündete Materie anhängt. Alles zusammen bildet jedoch
eine Einheit.“[437]

Über den Sinn dieser Allegorie kann kein Zweifel obwalten,
und wir fügen hinzu, daß sie in einem andern Teil des Sohar fast
buchstäblich wird, um die Natur der menschlichen Seele zu erklären,
welche ebenfalls eine Trinität bildet, die eine abgefaßte Kopie der
Allerhöchsten ist.

Die letzte Gattung der Trinitäten, welche alle übrigen in sich
faßt, giebt uns die ganze Theorie der Sephiroth, und sie ist es auch,
welche im Sohar die größte Rolle spielt. Sie wird wie die vorhergehenden
durch drei Ausdrücke dargestellt, von denen jeder als
Centrum, als höchste Offenbarung, eine der untergeordneten Trinitäten
repräsentiert: unter den metaphysischen Attributen ist es die
Krone, unter den moralischen die Schönheit, und unter den untergeordneten
das Reich. Was aber ist in der kabbalistischen Sprache
die Krone? Die Substanz, das eine und absolute Wesen. Was
ist die Schönheit? Sie ist, wie die Idra Suta ausdrücklich sagt,
der höchste Ausdruck des Lebens und der moralischen Vollkommenheit.
Als Emanation der Intelligenz und Gnade wird sie im
Orient oft mit der Sonne verglichen, die ihr Licht auf alle Dinge
der Welt wirft, und ohne welche dieselbe in Nacht versinken würde;
mit einem Wort: sie ist das Ideal. Was ist nun endlich das Reich?
Die permanente und immanente Aktion aller vereinigten Sephiroth,
die reelle Gegenwart Gottes in der Mitte der Schöpfung, welche
Idee durch das Wort „Schechinah“ (שכינה) bezeichnet wird, durch
einen Beinamen des Reichs. Sie ist also das absolute ideale Wesen,
die immanente Kraft der Dinge oder, wenn man will, die Substanz,
der Gedanke und das Leben, d. h. die Vereinigung des Gedankens
mit den Objekten. Dies ist der wahre Sinn dieser Trinität. Diese
enthält, was die Kabbala „die Säule der Mitte“ nennt, weil sie
unter allen Bildern, in die man die Sephiroth gekleidet hat, die
Mitte in Gestalt einer geraden Linie oder Säule einnimmt. Diese
drei Bezeichnungen werden, wie man leicht ersehen kann, von den
„Gesichtern“ oder symbolischen Personifikationen entnommen, und
zwar wechselt die Krone nicht einmal den Namen, sondern ist stets
„das große Gesicht“, der Alte der Tage, der Alte, dessen Name
geheiligt ist. Die Schönheit ist der heilige König oder einfach der
König und die Schechinah, die göttliche Gegenwart in den Dingen
oder die Matrone und Königin. Wenn die eine mit der Sonne,
so wird die andere mit dem Mond verglichen, oder nach anderer
Ausdrucksweise: die reelle Existenz ist nichts als der Reflex oder
das Bild der idealen Schönheit. Die Matrone wird auch mit dem
Namen Eva bezeichnet, denn, sagt der Text, sie ist die Mutter
aller Dinge, und alles, was hier unten existiert, geht aus ihrem
Schoß hervor und wird durch sie gesegnet.[438] – Der König und
die Königin, welche man auch „die beiden Gesichter“ nennt[439], bilden
zusammen ein Band, dessen Aufgabe es ist, der Welt immer neue
Gnade zu spenden und durch ihre Vereinigung das Werk der
Schöpfung fortzusetzen und zu vollenden. Aber die gegenseitige
Liebe, welche sie zu diesem Werk tragen, offenbart sich auf zweierlei
Weise und bringt infolgedessen zweierlei Arten von Früchten hervor.
Von oben kommt der Gatte zu der Gattin, so zu sagen die Existenz
und das Leben; sie gehen aus aus der Tiefe der intelligibeln Welt
und suchen sich in den Naturkörpern zu vermehren. Von unten
kommt die Gattin zu dem Gatten, von der realen Welt zur idealen,
von der Erde zum Himmel, und sucht im Schoße der Gottheit das,
was sie zurückführen kann. Der Sohar selbst giebt uns ein Beispiel
der beiden Zeugungsarten in dem Kreislauf, welchen die
heiligen Seelen durchlaufen. Die Seele, in ihrer reinsten Wesenheit,
in ihrer Wurzel in der Intelligenz betrachtet, unterscheidet sich
schon in der universellen Seele. Ist die Seele nun eine männliche,
so passiert sie von hier aus das Prinzip der Gnade oder der Expansion;
ist sie aber eine weibliche, das der Gerechtigkeit oder Konzentration.
Endlich wird sie zur Welt geboren, wo wir durch die
Vereinigung des Königs mit der Königin leben, welche, wie der
Text sagt, das für die Erzeugung der Seele sind, was Mann und
Frau für die Erzeugung des Körpers.[440] Dies ist der Weg, auf
welchem die Seele auf die Erde herabsteigt. Und nun folgt der Weg,
auf welchem sich die Seele in den Schooß der Gottheit zurückbegiebt.
Wenn sie ihre Bestimmung vollendet und sich mit allen Tugenden
geschmückt hat, so erhebt sie sich durch ihre eigene Bewegung, durch
die Liebe, welche sie zur Gottheit trägt, zu dem höchsten Grad der
Emanation, wo die reale Existenz sich in Harmonie mit der idealen
Form setzt. Der König und die Königin vereinigen sich von neuem,
aber aus anderer Ursache und zu einem andern Zweck als das erste
Mal.[441] Der Sohar sagt hierüber: „Auf diese Weise ergießt sich
das Leben sowohl von oben als von unten, die Quelle erneuert
sich, und das immer gefüllte Meer vertheilt seine Gewässer aller
Orten.“[442]

Diese Vereinigung findet auch auf eine accidentielle Weise
statt. Aber wir würden hierbei die Lehre von der Ekstase, der
mystischen Verzückung und der Rëinkarnation berühren, von welcher
wir an anderer Stelle sprechen müssen.

Jedoch müßten wir glauben, die Theorie der Sephiroth unvollkommen
dargestellt zu haben, wenn wir nicht die Figuren kennzeichneten,
unter welchen die Sephiroth unsern Augen dargestellt
werden. Im Sohar kommen zum mindesten zwei derselben vor.
Die eine besteht aus zehn konzentrischen Kreisen oder – besser
gesagt – aus neun, welche um einen Punkt aus ihrem gemeinsamen
Mittelpunkt gezogen sind. Die andere ist die Figur des
menschlichen Körpers. Die Krone ist der Kopf, die Weisheit das
Hirn, die Intelligenz das Herz; der Rumpf und die Brust sind das
Symbol der Schönheit, die Arme der Gnade und Gerechtigkeit,
und die untern Körperteile entsprechen den übrigen Attributen.
Auf diese ganz willkürlichen Beziehungen wird in den Tikunim,
den Supplementen des Sohar, die praktische Kabbala begründet,
welche durch die verschiedenen Namen Gottes die Krankheiten, welche
die einzelnen Körperteile befallen, zu vertreiben sucht. Es ist in
der Geschichte des menschlichen Geistes nicht das erste Mal, daß
zu einer Zeit des Verfalls die Ideen oft durch die gröbsten Symbole
erstickt werden, und die Form an die Stelle des Gedankens
tritt. Schließlich kann man die letzte Manier der Darstellung der
Sephiroth in drei Gruppen teilen: rechts in einer senkrechten Linie
stehen die expansiven Attribute, nämlich des Logos oder die Weisheit,
die Gnade und Stärke; links in einer Parallellinie befinden sich
die des Widerstands und der Konzentration: die Intelligenz oder
das Bewußtsein des Logos, die Gerechtigkeit und der Widerstand.
In der Mitte befinden sich die substantiellen Attribute, welche wir
in der höchsten Trinität gefunden haben. An der Spitze befindet
sich die Krone und an der Basis das Reich.[443] Der Sohar spielt
oft auf diese Figur an, welche er mit einem Baum vergleicht, dessen
Leben und Mark das En-Soph ist; derselbe wird deshalb auch der
kabbalistische Baum genannt. Man hat die verschiedenen Seiten
dieser Figur auch die Säule der Gerechtigkeit, die Säule der Gnade
und die Säule der Mitte genannt. Übrigens betrachtet man die
Figur auch nach Horizontallinien, wobei die sekundären Trinitäten
entstehen, von denen wir oben gesprochen haben. Außer diesen
Figuren sprechen die neueren Kabbalisten auch noch von Kanälen,
welche unter einer materiellen Form alle unter den Sephiroth bestehenden
Beziehungen und Kombinationen darstellen. Moses Corduero
spricht sogar von einem Autor, welcher siebenmalhunderttausend
solcher Beziehungen gezählt hat.[444] Diese Subtilitäten können
bis zu einem gewissen Grad die Kombinationsgabe interessieren,
für die metaphysische Spekulation sind sie jedoch belanglos.

In die Lehre von den Sephiroth mischt der Sohar eine fremdartige
Idee, welche in einer noch fremdartigeren Gestalt dargestellt
wird, nämlich in der eines Verfalls und einer Wiederherstellung
in der Sphäre der Attribute selbst, einer gescheiterten Schöpfung, in
welcher Gott herniederstieg, um auf der Erde zu wohnen, weil er
sich mit dieser Mittelform zwischen ihm und der Kreatur bekleidet
hatte, von welcher die menschliche Gestalt die beste Darstellung ist.

Die verschiedenen Darstellungen, welche die beiden Idra und
„das Buch der Geheimnisse“ davon geben, sind ohne Interesse,
jedoch wollen wir hier wenigstens die bizarrste derselben mitteilen:
Die Genesis spricht von sieben Königen von Edom, welche den
Königen Israels vorangingen und einer nach dem andern starben.
In diesem bizarren Bild wollen nun die Autoren des Sohar eine
solche Gedankenordnung sehen, daß ihre Gläubigkeit daraus eine
Art Revolution in der unsichtbaren Welt der göttlichen Emanation
macht. Unter den Königen von Israel verstehen sie die beiden
Gestalten des absoluten Seins, welche als König und Königin bezeichnet
werden, und für unsere schwache Intelligenz die Essenz des
Wesens selbst repräsentieren. Die Könige von Edom oder, wie
man sie auch nennt, die alten Könige sind die Welten, welche bestanden,
noch ehe sich die Formen gebildet hatten, um als Mittelglied
zwischen der Schöpfung und der göttlichen Wesenheit in ihrer
größten Reinheit zu dienen. Schließlich ist das beste Mittel, uns
diese dunkle Partie des kabbalistischen Systems, ohne es zu verändern,
klar zu machen, wenn wir eine andere in den Fragmenten
des Sohar befindliche citieren, welche dieselbe zu erläutern sucht:

„Bevor der Älteste der Alten, welcher das verborgenste der
verborgenen Dinge ist, die Gestalten der Könige und der ersten Kronen
geschaffen hatte, besaß er weder Grenzen noch Ende. Er bildete
also diese Formen nach seiner eigenen Wesenheit. Er spannte vor
sich eine Decke aus und bildete auf derselben die Umrisse und Gestalten
der Könige ab. Aber dieselben konnten nicht existiren, weil
geschrieben steht: Dies sind die Könige, welche im Lande Edom
regierten, ehe denn ein König über Israel herrschte. Es handelt
sich hier um die idealen Könige und um das ideale Israel. Alle
die so geschaffenen Könige hatten ihre Namen, aber sie konnten
nicht eher bestehen, als bis der Älteste der Alten herabstieg und
sich vor ihren Augen enthüllte.“[445]

Daß in dieser Stelle von einer der unsern vorausgegangenen
Schöpfung, von einer früheren Welt die Rede ist, daran kann kein
Zweifel sein, und der Sohar teilt uns an einem späteren Ort
diese einstimmige Anschauung der neueren Kabbalisten unter den
bestimmtesten Ausdrücken mit. Aber warum sind diese früheren
Welten verschwunden? Weil Gott nicht in ihrer Mitte regelmäßig
und beständig wohnte, oder – wie der Text sagt – weil er nicht
zu ihnen herabgestiegen war, weil er sich nicht in einer Gestalt gezeigt
hatte, die ihm erlaubte, inmitten der Schöpfung zu bleiben
und seine Vereinigung mit ihr fortzusetzen. Die Existenzen, welche
er damals durch eine spontane Emanation seiner eigenen Wesenheit
schuf, werden mit Funken verglichen, welche in ungeordneter Weise
von einem Herdfeuer aufflackern und ersterben, wenn sie sich von
ihm entfernen.

„Unter den zerstörten Urwelten waren formlose, welche man
Funken nennt, weil es sich bei ihnen ähnlich verhält wie bei einem
Schmied, der das glühende Eisen hämmert, wobei die Funken umherspringen.
Diese Funken sind die Urwelten, welche zerstört wurden
und nicht bestehen konnten, weil der Alte, dessen Name geheiligt
sei, sich noch nicht mit einer Gestalt bekleidet hatte und der Arbeiter
noch nicht an seinem Werke war.“[446]

Und welches ist die Gestalt, ohne welche alle Dauer und alle
Organisation der endlichen Existenzen unmöglich ist, und welche so
recht eigentlich den Arbeiter in den göttlichen Werken darstellt, die
Gestalt, unter welcher die Gottheit sich offenbart und kundgiebt?
Es ist die in ihrer höchsten Allgemeinheit verstandene menschliche
Gestalt, welche alle moralischen und intellektuellen Attribute unserer
Natur in ihrer gesamten Entwickelung und Fortdauer umfaßt, mit
einem Wort den Geschlechtsunterschied, den die Verfasser des Sohar
sowohl auf die Seele wie auf den Körper anwenden. Dieser so
verstandene Geschlechtsunterschied oder vielmehr die Teilung und
Reproduktion der menschlichen Gestalt sind für sie das Symbol des
universellen Lebens, die regelmäßige und unendliche Entwickelung
des Seins, eine regelmäßige und fortgesetzte Schöpfung nicht allein
hinsichtlich der Dauer, sondern auch hinsichtlich der aufeinanderfolgenden
Realisation aller möglichen Existenzformen.

Wir sind der Grundlage dieser Idee schon früher begegnet,
hier folgt aber noch etwas mehr, nämlich die graduelle Expansion
des Lebens, des Seins und des göttlichen Gedankens, welche nicht
unmittelbar mit der Substanz begonnen hat, welcher im Gegenteil
jene tumultuöse, ungeordnete und unorganische Emanation vorausging,
von welcher wir eben gesprochen haben.

„Warum wurden jene Urwelten zerstört? Weil der Mensch
noch nicht geschaffen war. Da nämlich die menschliche Gestalt alle
Dinge in sich einschließt, ist auch Alles in ihr enthalten. Weil nun
diese Gestalt noch nicht existirte, so konnten die früheren Welten
weder bestehen noch sich erhalten, sie zerfielen in Trümmer, ehe
die menschliche Gestalt geschaffen wurde, worauf sie aufs Neue,
aber unter anderen Namen wiedergeboren wurden.“[447]

Wir wollen nicht abermals die Stellen wiederholen, in welchen
von dem Geschlechtsunterschied des idealen Menschen die Rede ist;
es genüge, daß von dieser Anschauung an unzähligen Stellen des
Sohar die Rede ist, und daß sie auf den charakteristischen Namen
„die Wage“ führt. Das Buch des Geheimnisses sagt:

„Ehe die Wage geschaffen wurde, beschauten sich der König
und die Königin (die ideale und reale Welt) nicht von Angesicht
zu Angesicht, und die alten Könige starben, weil sie nicht existiren
konnten. Diese Wage ist an einem Ort aufgehangen, der nicht ist,
(das primitive Nichtseiende), denn die auf ihrer Schale existierenden
Orte waren noch nicht. Es ist eine ganz innere unsichtbare Wage
ohne Stütze. Sie ist das, was nicht ist, was ist und was sein
wird. Das trägt diese Wage.“[448]

Wir haben schon in einem früheren Citat gesehen, daß die
Könige von Edom, die Urwelten, nicht durchaus verschwunden sind,
denn nach dem kabbalistischen System wird nichts absolut geschaffen,
und geht nichts absolut unter. Sie haben nur ihren alten Platz
verloren, welcher der des aktuellen Universum war. Wenn aber
Gott sich außerhalb seiner selbst in menschlicher Gestalt offenbart,
erwachen sie wieder um unter andern Namen in das allgemeine
System der Schöpfung einzutreten.

„Wenn man sagt, daß die Könige von Edom gestorben sind,
so spricht man nicht von einem wirklichen Tod oder von einer vollkommenen
Zerstörung, sondern jeder Verlust wird mit dem Namen
Tod bezeichnet.“[449]

In Wirklichkeit stiegen sie wieder herab, oder besser gesagt –
sie erhoben sich wieder aus dem Nichts, denn sie waren in den
äußersten Grad des Universum versetzt worden. Sie repräsentieren
die rein passive Existenz, oder, um uns der eigenen Ausdrucksweise
des Sohar zu bedienen, die Gerechtigkeit ohne irgend welche Beimischung
von Gnade, einen Ort der Strenge und Gerechtigkeit[450],
wo alles weiblich ohne irgend ein männliches Prinzip, wo alles
Widerstand und Trägheit wie in der Materie ist.

Deshalb wurden sie auch die Könige von Edom genannt, denn
Edom war diametral Israel entgegengesetzt, welches die Gnade,
das Leben, die spirituelle und aktive Existenz repräsentiert. Wir
können also, wenn wir die meisten dieser Ausdrücke wörtlich nehmen,
mit den neueren Kabbalisten sagen, daß die Urwelten ein Aufenthaltsort
für die Bestrafung der Verbrechen geworden sind, und
daß von ihnen jene bösartigen Wesen ausgehen, welche der göttlichen
Gerechtigkeit zu Werkzeugen dienen. Nichts wird durch diesen
Gedanken verändert, denn wie wir bei weiterer Untersuchung des
Sohar sehen werden, in welchem die Metempsychose eine so große
Rolle spielt, besteht die Züchtigung schuldiger Seelen hauptsächlich
in der Wiedergeburt auf niedriger Stufe der Schöpfung und in
größerer Sklaverei der Materie. Was die Dämonen anlangt, so
wurden sie übereinstimmend mit dem Namen „Hüllen“ (קליפות)
bezeichnet und sind weiter nichts als die Materie selbst und die von
ihr abhängigen Leidenschaften. Also ist jede Existenzform von der
Materie bis zur ewigen Weisheit eine Offenbarung oder, wenn man
will, eine Emanation des unendlichen Wesens. Aber es genügt nicht,
daß alle Dinge von Gott kommen müssen, um Realität und Bestand
zu haben, Gott muß auch beständig inmitten derselben sein,
damit er lebe, sich enthülle und von Ewigkeit zu Ewigkeit in ihnen
aufs Neue erzeuge, denn wenn er sich von ihnen losmachen wollte,
würden sie vergehen wie ein Schatten. Dieser Schatten ist auch ein
Teil des göttlichen Wesens; er ist die Grenzmarke, wo Geist und
Leben vor unsern Augen verschwinden; er ist das Ende, wie der
ideale Mensch der Anfang ist.

Auf diese Grundsätze ist die Kosmologie und Psychologie der
Kabbala gegründet.



Siebentes Kapitel.

Die Weltanschauung der Kabbalisten.

Was wir über die Anschauungen der Kabbalisten von der
göttlichen Natur wissen, nötigt uns, etwas länger bei ihrer Betrachtungsweise
der Schöpfung und des Ursprungs der Welt zu
verweilen, weil nämlich beides in ihrem Geist ineinander fließt.
Wenn sich Gott mit ihr in ihrer unendlichen Totalität, im Gedanken
und Sein vereinigt, so ist es gewiß, daß außer ihm nichts
existieren und erkannt werden kann, denn Alles, was wir durch die
Vernunft oder die Erfahrung erkennen, ist eine teilweise Enthüllung
oder ein teilweiser Anblick des absoluten Seins. Die ewige Dauer
einer trägen und von ihm getrennten Substanz ist eine Unmöglichkeit,
eine Chimäre, und die Schöpfung ist, wie sie gewöhnlich aufgefaßt
wird, unmöglich. Diese letzte Konsequenz ist klar in folgenden
Worten ausgesprochen:

„Der unteilbare Punkt (das Absolute) hat keine Grenzen und
kann nicht erkannt werden. In Folge seiner Stärke und Reinheit
hat er sich in sich selbst zurückgezogen und ein Zelt gebildet, das
wie ein Vorhang den unteilbaren Punkt bedeckt. Dieses Zelt, obgleich
von einem weniger reinen Licht als der Punkt selbst, ist immer
noch zu hell, um betrachtet werden zu können. Es hat sich in sich
selbst concentriert, und diese Extension dient ihm als Bekleidung.
Alles ist also in einer beständig herniedersteigenden Bewegung,
welche das Universum geschaffen hat.“[451]

Wir müssen uns ins Gedächtnis zurückrufen, daß das absolute
Sein und die sichtbare Natur nur einen einzigen Namen „Gott“
haben. Eine andere Stelle deutet uns an, daß die vom Geist ausgehende
und mit dem höchsten Gedanken identische Stimme im
Grund nichts anderes ist als das Wasser, die Luft und das Feuer,
der Norden, der Mittag und alle Kräfte der Natur.[452] Alle diese
Elemente und Kräfte sind in einem Ding verbunden, in der vom
Geist ausgehenden Stimme. Die Materie endlich, unter einem allgemeinen
Gesichtspunkt betrachtet, ist der untere Teil der geheimnisvollen
Flamme, von der wir weiter oben gesprochen haben. Durch
diese Lehrmeinung suchten sich die Kabbalisten mit dem landläufigen
Glauben, daß die Welt aus nichts geschaffen sei zu versöhnen.
Aber das Nichts hat für sie einen anderen Sinn als den gewöhnlichen.
Es möge folgen, was über diesen Punkt ziemlich deutlich
von einem der Kommentatoren des Sepher Jezirah gesagt wird:

„Wenn man zugiebt, daß alle Dinge aus dem Nichts geschaffen
sind, so spricht man nicht von dem eigentlichen Nichts, denn
niemals kann aus dem Nichtseienden etwas entstehen. Man versteht
aber unter dem Nichtseienden das, was nicht seiner Ursache
und Wesenheit nach erkannt werden kann, nämlich dasjenige, was
wir das primitive Nichtseiende (אין קדמון) nennen, weil es vor der
Welt da war. Unter ihm verstehen wir nicht allein die materiellen
Objekte, sondern auch die Weisheit, auf welche die Welt gegründet
ist. Wenn man nun fragt, was ist das Wesen der Weisheit, und
auf welche Weise ist sie in der Weisheit oder der höchsten Krone
enthalten? so kann Niemand auf diese Frage antworten, denn in
dem Nichtseienden ist kein Unterschied und keine Existenz. Man
wird zunächst nicht begreifen, wie die Weisheit mit dem Leben verbunden
ist.“[453]

Alle alten und neueren Kabbalisten erklären auf diese Weise
das Dogma von der Schöpfung und sagen in daraus sich ergebender
Konsequenz: Ex nihilo nihil. Sie glauben weder an eine absolute
Vernichtung, noch an eine Schöpfung in der landläufigen Auffassung.
Der Sohar sagt:

„Nichts geht in der Welt verloren, selbst nicht der Hauch unseres
Mundes. Jedes Ding hat seinen Bestimmungsort, und der Heilige,
gelobt sei er, läßt dort seine Werke zusammenströmen. Nichts fällt
ins Leere, selbst nicht die Stimme des Menschen. Alles hat seinen
Bestimmungsort.“[454]

Ein unbekannter Greis sprach diese Worte zu den Schülern
des Jochai, und sie erkannten darin einen der geheimnisvollsten
Artikel ihres Glaubens, weshalb sie in die Worte ausbrachen:

„O Greis, was hast du gethan? Konntest du nicht Stillschweigen
bewahren? Denn jetzt bist du ohne Segel und ohne
Mast auf ein uferloses Meer hinausgetragen. Du wolltest fliegen
und konntest es nicht, sondern fielst in einen bodenlosen Abgrund.“[455]

Sie führen auch das Beispiel ihres Meisters an, welcher immer
gemäßigt in seinen Ausdrücken, sich nicht ohne Mittel zur Rückkehr
auf dieses uferlose Meer hinauswagte, d. h. seine Gedanken unter
einer Allegorie verbarg. Dieses Mittel wird mit großer Freimütigkeit
folgendermaßen kundgegeben:

„Alle Dinge, aus denen die Welt zusammengesetzt ist, der Geist
sowohl als der Körper, kehren zu dem Ursprung und der Wurzel
zurück, woraus sie entsprossen sind.[456] Sie beginnen aufs Neue am
Ende aller Stufen der Schöpfung, welche alle mit ihrem Siegel bezeichnet
sind, das man nur mit dem Namen der Einheit bezeichnen
kann. Es ist das einzige Wesen ungeachtet der unzähligen Formen,
mit denen es bekleidet ist.“[457]

Wenn Gott die Ursache und Substanz oder, wie Spinoza sagen
würde, die immanente Ursache des Universum, welches notwendigerweise
das Meisterstück der Vervollkommnung, der Weisheit und
höchsten Güte ist. Zur Darstellung dieses Gedankens bedienen sich
die Kabbalisten einer sehr originellen Ausdrucksweise, wie sie mehrere
neuere Mystiker, z. B. Jakob Böhme und St. Martin in ihren
Werken anwenden. Sie nennen die Natur eine Segnung und betrachten
es als eine sehr bezeichnende Thatsache, daß der Buchstabe,
mit welchem das erste Wort des mosaischen Schöpfungsberichtes
beginnt (בראשית), auch der Anfangsbuchstabe des Wortes Segen
(ברכה) ist.[458] – Nichts ist absolut schlecht, nichts ist für immer verdammt,
selbst nicht der Erzengel des Bösen, die vergiftete Schlange
(חוייא בישא), wie sie denselben manchmal nennen. Es wird die
Zeit kommen, wo er seinen Namen und seine Engelsnatur wiedererhalten
wird.[459] Schließlich ist die Weisheit hier unten so wenig
sichtbar als die Güte, weil das Universum durch das göttliche Wort
geschaffen ist und weil es selbst nichts anderes ist als dieses Wort,
oder nach der mystischen Ausdrucksweise des Sohar: der artikulierte
Ausdruck des göttlichen Gedankens. Es ist, wie wir schon gesehen
haben, die Gesamtheit aller Sonderwesen, die in ihrem Keim in
den ewigen Formen der höchsten Weisheit existieren. Folgende
Worte sind die markanteste Stelle über diese Lehre:

„Der Heilige, gelobt sei er, hatte schon mehrere Welten geschaffen
und zerstört, bevor ihm der Schöpfungsgedanke unserer Welt kam.
Als nun dieser Gedanke auf dem Punkt angelangt war, sich zu verwirklichen,
standen alle Geschöpfe des Weltalls, welche geschaffen
werden sollten, vor Gott in ihren wahren Gestalten, wie der Prediger
sagt: Was war, wird auch in Zukunft sein, und was sein
wird, ist schon gewesen.[460] Jede untere Welt hat Ähnlichkeit mit
der obern Welt, und alles, was in der obern Welt existiert, erscheint
uns in der untern Welt wie ein Bild, und Alles ist nur
Eins.“[461]

Diesen erhabenen Glauben, welchen man – allerdings mehr oder
weniger verändert – in allen großen metaphysischen Systemen
wiederfindet, haben die Kabbalisten auf ihren Mysticismus zurückgeführt,
indem sie annehmen, daß Alles eine symbolische Bedeutung
besitze, und daß sich alle materiellen Dinge in dem göttlichen Denken
oder der menschlichen Intelligenz wiederfinden. Alles, was vom
Geist kommt, muß sich äußerlich manifestieren und sichtbar werden.[462]
Dies ist die Wurzel des Glaubens an ein himmlisches und ein
physiognomisches Alphabet. In folgenden Ausdrücken sprechen die
Kabbalisten über das Erstere:

„In der ganzen Ausdehnung des Himmels, der die Welt umgiebt,
sind Figuren und Zeichen verborgen, mittelst deren wir die
tiefsten und verborgensten Geheimnisse ergründen können. Diese
Figuren werden durch die Constellationen und Sterne gebildet,
welche für den Weisen ein Gegenstand der Betrachtung und eine
Quelle mystischer Freuden sind.[463] Wer sich auf eine Reise begiebt
und früh aufsteht, sieht, wenn er aufmerksam den Osten betrachtet,
wie diese Buchstaben am Himmel erscheinen; die einen steigen auf,
die andern gehen unter. Diese glänzenden Formen sind die Buchstaben,
durch welche Gott Himmel und Erde geschaffen hat; sie
bilden seinen geheimnißvollen und heiligen Namen.“[464]

Solche Ideen können, wenn sie nicht in einem erhabenen Sinn
aufgefaßt werden, einer ernsten Arbeit unwürdig erscheinen. Bevor wir
sie aber verurteilen, müssen wir das ganze System des Sohar betrachten,
welches voll der glänzendsten und begründetsten Aphorismen ist und
sich wohl hütet, gegen unsere intellektuellen Gewohnheiten zu verstoßen,
andernfalls würden wir der geschichtlichen Wahrheit untreu
werden. Endlich ist noch zu bemerken, daß noch eine große Anzahl
ähnlicher Träumereien von dem gleichen Prinzip ausgingen und
keineswegs schwachen Köpfen entstammten. Pythagoras und Plato
sind hier zu nennen, und alle großen Repräsentanten des Mysticismus,
welche in der äußern Natur nur eine lebende Allegorie sehen,
nehmen je nach Maßgabe ihrer Intelligenz die Theorie der Zahlen
und Ideen an. Es ist dies nur eine Konsequenz ihres allgemeinen
metaphysischen Systems oder, wenn es hier gestattet ist, in der
philosophischen Sprache unserer Zeit zu reden, ein Urteil a priori,
welches die Kabbalisten über die Physiognomik abgaben, die ihrer
Natur nach schon im Zeitalter des Sokrates bekannt war. Sie
sagen:

„Die Physiognomik besteht, wenn wir den Meistern der innern
Wissenschaft Glauben schenken dürfen, nicht in der Erkenntniß der
sich äußerlich kundgebenden Züge, sondern in der Erkenntniß jener,
welche sich auf geheimnißvolle Weise im tiefsten Grund unserer
Natur abzeichnen. Die Gesichtszüge verändern oft die Form des
innern Gesichts unseres Geistes; der Geist allein aber bringt die
die Weisen kennzeichnenden Gesichtszüge hervor; es ist der Geist,
welcher ihnen den Ausdruck giebt. Wenn der Geist oder die Seelen
von Eden (so nennt man die höchste Weisheit) auswandern, so haben
sie alle eine gewisse Gestalt, welche sich später in der Physiognomie
ausprägt.“[465]

Auf diese allgemeinen Betrachtungen folgen eine große Anzahl
detaillierter Beobachtungen, welche noch heut zu Tage ihre Gültigkeit
besitzen. So ist z. B. eine breite und konvexe Stirn das Zeichen
eines lebhaften und tiefen Geistes, einer auserlesenen Intelligenz.
Eine breite, aber platte Stirn ist ein Zeichen der Dummheit. Eine
breite, in eine Spitze auslaufende und an den Seiten zusammengedrückte
Stirn ist ein unfehlbares Zeichen eines sehr beschränkten
Geistes, welcher jedoch mit einer maßlosen Eitelkeit verbunden sein
kann.[466] Endlich werden alle menschlichen Physiognomien in vier
Hauptklassen geteilt, welche sich je nach dem Rang, welchen die
menschlichen Seelen in der intellektuellen und moralischen Reihenfolge
einnehmen von einander entfernen oder sich einander nähern.
Diese Figuren werden durch die vier Gestalten des mystischen Wagens
des Hesekiel gekennzeichnet: des Menschen, des Löwen, des Ochsen
und des Adlers.[467]

Es will uns scheinen, als ob die kabbalistische Dämonologie
nichts anderes sei als eine von den verschiedenen Graden des
Lebens und der Intelligenz in der äußern Natur abgeleitete Personifikation.
Der Glaube an Dämonen und Engel hatte sich seit
altersgrauer Zeit als eine dem ernsten Dogma von der göttlichen
Einheit entgegengesetzte lächerliche Mythologie im menschlichen
Glauben festgewurzelt. Warum also hätten sich die Kabbalisten
ihrer nicht bedienen sollen, um ihre Ideen über die Beziehungen
der Gottheit zur Welt zu verschleiern, da sie sich der Schöpfungslehre
bedienten, um gerade das Gegenteil auszudrücken, und der
Schrifttexte, um sich von der Autorität der Schrift und Religion
zu befreien? Wir haben zu Gunsten dieser Lehre keinen einzigen
einwandfreien Text gefunden, aber hier mögen wenigstens einige
Wahrscheinlichkeitsgründe folgen:

Erstens ist in drei Fragmenten des Sohar, in den beiden Idra
und im Buche des Geheimnisses in verschiedenster Weise sehr viel
von der himmlischen und höllischen Hierarchie die Rede, was augenscheinlich
eine Erinnerung an die babylonische Gefangenschaft ist.
Weiterhin wird in andern Teilen des Sohar von unter dem Menschen
stehenden Engeln gesprochen, welche als von einem blinden
Impuls angetriebene Kräfte betrachtet werden. Hier eine solche
Stelle:

„Gott belebte einen jeden Theil des Firmaments mit einem
besondern Geist. Also wurden die himmlischen Heerschaaren gebildet,
und sie standen vor ihm. Dies ist mit den Worten ausgedrückt:
Mit dem Hauche seines Mundes schuf er die himmlischen Heerschaaren.
Die heiligen Engel, welche die Boten des Herrn sind,
steigen nur auf einem Weg herab, aber in den Seelen der Gerechten
giebt es zwei Wege, welche sich zu einem verbinden. Deshalb steigen
die Seelen der Gerechten höher, denn ihr Rang ist ein höherer.“[468]

Die Talmudisten selbst, obgleich sie sich an den Buchstaben
halten, bekennen sich zu dem gleichen Grundsatz:

„Die Gerechten stehen höher als die Engel.“[469]

Wir begreifen das, was man mit diesen Geistern, welche die
Himmelskörper und Elemente beseelen, sagen will, besser, wenn wir
auf ihre Namen und die ihnen zugeschriebenen Verrichtungen Obacht
geben.


Vor allen Dingen muß man die rein poetischen Personifikationen,
über deren Natur kein Zweifel obwalten kann, ausscheiden. Dies
sind jene Engel, deren Namen einer moralischen Eigenschaft oder
einer metaphysischen Abstraktion entnommen sind, wie
z. B. das gute und böse Verlangen, welche man unsern Augen
als reale Personen darstellen will, der Engel der Reinheit (Tahariel),
der Barmherzigkeit (Rachmiel), der Gerechtigkeit (Zadkiel), der Befreiung
(Padael) und der berühmte Raziel, welcher mit eifersüchtigen
Augen die Geheimnisse der kabbalistischen Weisheit bewacht.[470]

Etwas anderes ist der von allen Kabbalisten anerkannte Grundsatz,
nach welchem das allgemeine System der Wesen, welche die
himmlische Hierarchie bilden, in der dritten Welt, welche „die Welt
der Gestaltung“ (Olam Jezirah) genannt wird, beginnt, und die
die Fixsterne und Planeten umfaßt. Wie wir schon gesagt haben, ist
der Herr dieser unsichtbaren Welt der Engel Metatron, welcher
unter dem Throne Gottes steht, und durch den dieser „die Welt
der Schöpfung“ oder der reinen Geister (Olam Briah) schuf.
Seine Aufgabe ist es, die Einheit, Harmonie und Bewegung zu
erhalten. Er ist eine jener blinden unendlichen Kräfte, durch welche
man Gott unter dem Namen „Natur“ ersetzen wollte. Unter seinem
Befehl stehen Myriaden von Geistern, welche man – zweifelsohne
zu Ehren der Sephiroth – in zehn Kategorien geteilt hat. Diese
untergeordneten Engel befinden sich in den verschiedenen Teilen
der Natur, in jeder Sphäre und in jedem Element, während ihr
Herr im Universum thront.

Also beherrscht der eine die Bewegungen der Erde, der
andere die des Mondes, und das gleiche findet statt bezüglich der
anderen Himmelskörper.[471] Der Engel des Feuers heißt Nuriel,
der des Lichts Uriel; ein dritter steht den Jahreszeiten vor, ein
vierter der Vegetation. Endlich werden alle Erzeugnisse, alle Kräfte
und alle Erscheinungen der Natur auf dieselbe Weise repräsentiert.

Die Absicht dieser Allegorien wird vollkommen klar, wenn es
sich um die bösen Geister handelt. Wir haben schon die Aufmerksamkeit
auf den Namen gelenkt, welchen man im allgemeinen den
Mächten dieser Ordnung beilegt. Die Dämonen sind für die Kabbalisten
die gröbsten, unvollkommensten Formen, die Hüllen der Existenz,
nämlich alles das, welches die Abwesenheit des Lebens, der Intelligenz
und der Ordnung darstellt. Also bilden diese Engel wie
die zehn Sephiroth, zehn Grade, in denen die Finsternis und die
Unreinheit sich mehr und mehr verdichtet wie in den höllischen
Kreisen Dantes.[472]

Der erste oder vielmehr die beiden ersten sind nichts anderes,
als der Zustand, in welchem uns die Genesis die Erde vor
dem Werk der sieben Tage zeigt, nämlich die Abwesenheit jeder
sichtbaren Form und aller Organisation. Der dritte ist der Aufenthaltsort
der Finsternis, der nämlichen Finsternis, welche im Anfang
den Abgrund bedeckte. Alsdann folgt das, was man die sieben
Tabernakel oder die eigentliche Hölle nennt, welche unsern Augen
eine systematische Reihenfolge aller Unordnungen der moralischen
Welt und der daraus folgenden Leiden darbietet. Dort sehen wir
jede Leidenschaft des menschlichen Herzens, jedes Laster und jede
Schwäche, in einem Dämon personifiziert, zu einem Henker werden,
welcher in die Welt entsendet wird. Hier ist die Wollust, die Verführung,
der Zorn, die grobe Unreinheit, der Dämon der stummen
Gräuel, der Totschlag, der Neid, der Götzendienst und der Stolz.
Die sieben höllischen Tabernakel werden bis in das Unendliche geteilt[473];
für jede Art der Verkehrtheit giebt es ein besonderes Reich,
und man sieht also den Abgrund sich stufenweise in seiner ganzen
Tiefe und Unendlichkeit aufthun. Der Beherrscher dieser finstern
Welt, welchen die Bibel Satan nennt, trägt in der Kabbala den
Namen Samael, das heißt der Engel des Giftes und des Todes,
und der Sohar sagt bestimmt, daß der Engel des Todes, die schlechte
Begierde, Satan und die Schlange, welche unsere Mutter Eva verführte,
ein und dasselbe sind.[474]

Man giebt auch Satan eine Gattin, welche die Personifikation
des Lasters und der Sinnlichkeit ist, denn sie wird in der Kabbala
die große Hure oder die Meisterin der Ausschweifungen genannt.[475]
In der Regel wird sie durch das einfache Symbol der Schlange
dargestellt.

Wenn man diese Theorie der Dämonen und der Engel auf die
einfachste und allgemeinste Form zurückführen will, so wird man sehen,
daß die Kabbalisten in jedem Naturerzeugnis und infolgedessen in
der gesamten Natur zwei sehr verschiedene Elemente anerkennen: Ein
innerliches, unverderbliches, welches sich ausschließlich der Intelligenz
enthüllt, nämlich der Geist, das Leben oder die Form; das andere
ist rein äußerlich und materiell, und dessen Symbol der Verfall,
die Verfluchung und der Tod.

Man kann diese ganze Theorie mit den Worten Spinozas ausdrücken:
Omnia, quamvis diversis gradibus, animata tamen
sunt.[476]

Auf diese Weise wird die Dämonologie der Kabbalisten eine
notwendige Ergänzung ihrer Metaphysik und erklärt uns vollkommen
die Namen, mit welchen man die beiden unteren Welten
bezeichnet.



Achtes Kapitel.

Die Lehrmeinung der Kabbalisten von der menschlichen Seele.

Durch den erhabenen Rang, welchen die Kabbalisten dem
Menschen einräumen, empfehlen sie sich nicht nur unserem Interesse,
sondern das Studium ihres Systems gewinnt auch eine hohe Wichtigkeit
sowohl für die Geschichte der Philosophie als für die der Religion.
„Du bist vom Staub und wirst zu Staub werden“, sagt die Genesis,
und auf diese Worte des Fluches folgt kein Versprechen einer bessern
Zukunft, keine Erwähnung der Seele, welche zu Gott emporsteigt,
wenn der Körper zu Erde geworden ist. Nach dem Autor des
Pentateuch hat das Urbild der israelitischen Weisheit, der Prediger
Salomonis, der Nachwelt folgende fremdartige Parallele hinterlassen:

„Denn es gehet dem Menschen wie dem Vieh; wie dies stirbt,
so stirbt er auch; und haben alle einerlei Odem; und der Mensch
hat nichts mehr denn das Vieh; denn es ist alles eitel.“[477]

Der Talmud drückt sich manchmal in poetischen Äußerungen
über die Belohnungen aus, welche die Gerechten erwarten. Er
stellt dieselben dar, sitzend im himmlischen Eden, das Haupt mit
Licht umflossen und sich der göttlichen Herrlichkeit freuend. Aber
die menschliche Natur sucht er mehr zu erniedrigen als zu adeln.[478]

„Woher kommst du? Von einem Tropfen faulenden Stoffes.
Wohin gehst du? In die Mitte des Staubes, der Verderbnis
und der Würmer. Und vor wem wirst du dich eines Tages rechtfertigen
und Rechenschaft geben von deinen Handlungen? Vor
demjenigen, welcher herrscht über die Könige der Könige, vor dem
Heiligen, gelobt sei er.“[479]

Dieses sind die Worte, welche man in einer Sammlung von
Sentenzen liest, welche einem der ältesten und geachtetsten Häupter
der talmudistischen Schule zugeschrieben wird. Der Sohar belehrt
uns in einer ganz andern Sprache über unsern Ursprung, unsere
zukünftige Bestimmung und unsere Beziehungen zum göttlichen Wesen.
Er sagt:

„Der Mensch ist die Zusammenfassung und der erhabenste
Ausdruck der Schöpfung; deshalb wurde er am sechsten Tag geschaffen.
Sobald der Mensch erschien, war alles vollendet, sowohl
die obere als die untere Welt, denn alles ist im Menschen zusammengefaßt,
er vereinigt in sich alle Formen.“[480]

Aber es ist nicht allein das Bild der Welt, der Universalität
der Wesen, die man unter dem absoluten Sein versteht, er ist
auch das Bildnis Gottes, betrachtet in der Gesamtheit seiner
unendlichen Attribute. Er ist die göttliche Anwesenheit auf
der Erde, der himmlische Adam, welcher, von der tiefsten und
ersten Dunkelheit ausgehend, den irdischen Adam geschaffen hat.[481]

Es möge hier in erster Linie folgen, in welcherlei Hinsicht der
Sohar den Menschen die kleine Welt nennt:

„Glaube nicht, daß der Mensch allein Fleisch, Haut, Knochen
und Adern sei. Im Gegentheil: Das, was wirklich den Menschen
ausmacht, ist seine Seele, und die Dinge, von denen wir sprachen,
die Haut, das Fleisch, die Knochen, die Adern, sind für uns nur
ein Kleid, ein Schleier, aber sie sind nicht der Mensch. Wenn der
Mensch stirbt, legt er alle Schleier ab, welche ihn bedecken. Jedoch
sind diese verschiedenen Theile unseres Körpers übereinstimmend
mit den Geheimnissen der höchsten Weisheit. Die Haut entspricht
dem Firmament, welches sich allenthalben ausdehnt und alle Dinge
wie ein Kleid bedeckt. Das Fleisch entspricht der üblen Seite des
Universum, die wir weiter oben das rein äußerliche und sinnliche
Element genannt haben. Die Knochen und Adern bilden den himmlischen
Wagen, die innerlichen Kräfte, die Diener Gottes. Alles
dies ist jedoch nur ein Kleid. Denn im Innern ist das Geheimniß
des himmlischen Menschen verborgen. Also steigt der irdische Mensch,
der himmlische und innere Adam, sowohl hinauf als herab. Es
hat dies denselben Sinn, als wie gesagt ist, daß Gott den Menschen
nach seinem Bilde schuf. Aber selbst am Firmament, welches das
Weltall einschließt, sehen wir verschiedene durch die Sterne und
Planeten gebildete Figuren, welche uns verborgene Dinge und tiefe
Geheimnisse ankündigen. Ebenso finden wir auf der Haut, welche
unsern Körper umgiebt, Formen und Züge, welche als die Planeten
und Sterne unseres Körpers zu betrachten sind. Alle diese Formen
haben einen verborgenen Sinn und sind ein Gegenstand der Aufmerksamkeit
für die Weisen, welche im Gesicht des Menschen lesen
können.“[482]

Allein durch die Gewalt seiner äußern Gestalt, durch den
Reflex der Intelligenz und der über seine Züge ausgegossenen Größe
macht der Mensch die wildesten Tiere erzittern.[483] Der Engel,
welchen Gott Daniel zur Verteidigung gegen die Wut der Löwen
sandte, ist nach dem Sohar nichts anderes, als das Gesicht des
Propheten, oder die Herrschaft, welche ein reiner Mensch ausübt.
Aber er fügt hinzu, daß dieser Vorzug sogleich verschwindet, sobald
sich der Mensch durch die Sünde und das Vergessen seiner Pflichten
herabsetzt.[484] Wir wollen nicht länger bei diesem Punkt verweilen,
weil derselbe, wie wir schon bemerkt haben, durchaus unter die
Theorie von der Natur gehört.

An sich selbst betrachtet, das heißt, unter dem Gesichtspunkt
der Seele und verglichen mit Gott, bevor derselbe in der Welt
sichtbar wurde, ruft uns das menschliche Wesen durch seine Einheit,
seine substantielle und seine dreifache Natur vollkommen die höchste
Trinität ins Gedächtnis zurück. Er ist aus folgenden Elementen
zusammengesetzt:


1. Aus dem Geist, נשמה, welcher den erhabensten Grad seiner
Existenz repräsentiert; 2., aus der Seele, רוח, welche das Behältnis
des Guten und Bösen, des guten und schlechten Verlangens, mit
einem Wort: der moralischen Eigenschaften ist; 3., aus einem gröberen
Geist, נפש, welcher in unmittelbarer Verbindung mit dem
Körper steht und direkt das verursacht, was der Text „die untern
Bewegungen“, d. h. die Handlungen und Instinkte des tierischen
Lebens verursacht.

Um zu begreifen, wie sich diese drei Prinzipien oder vielmehr
diese drei Grade der menschlichen Existenz, ungeachtet des sie trennenden
Abstandes, sich zu einem einzigen Wesen verbinden, wird
hier der Vergleich wiederholt, dessen sich schon das Buch der Schöpfung
hinsichtlich der göttlichen Attribute bedient. An einer Unzahl von
Stellen wird von diesen drei Seelen gesprochen; aber ihrer Klarheit
wegen bringen wir nur die folgenden zur Wiedergabe:

„In den drei Dingen, dem Geist, der Seele und dem sinnlichen
Leben finden wir ein getreues Bild von dem, was von oben
herabsteigt; denn alle drei bilden nur ein einziges Wesen, in welchem
alles zu einer Einheit verbunden ist. Das sinnliche Leben besitzt
an sich selbst kein Licht und ist deshalb mit dem Körper eng verbunden,
welchem es die Freuden und die Nahrung, deren er bedarf,
beschafft. Man kann es mit den Worten des Weisen erklären:
‚Es bereitet seinem Haus die Nahrung und weist den Knechten
ihr Tagewerk an.‘ Das Haus ist der zu ernährende Körper, und
die Knechte sind die Glieder, welche ihm gehorchen. Über das
sinnliche Leben erhebt sich die Seele, welche es unterjocht, ihm
Gesetze auflegt und erleuchtet, soviel es die Natur bedarf. Das
animalische Prinzip steht also unter der Herrschaft der Seele. Über
die Seele endlich erhebt sich der Geist, welcher alles beherrscht und
auf sie ein Licht des Lebens wirft. Die Seele wird durch dieses
Licht erleuchtet, und alles hängt vollkommen vom Geist ab. Nach
dem Tod hat sie keine Ruhe; die Thore des Eden werden nicht
eher geöffnet, als bis der Geist zu seiner Quelle, dem Ältesten der
Alten, zurückgekehrt ist, um von ihm von Ewigkeit zu Ewigkeit erfüllt
zu werden, denn alles kehrt zu seiner Quelle zurück.“[485]


Jede dieser drei Seelen hat, wie leicht einzusehen, ihren Ursprung
in einem verschiedenen Grad der göttlichen Wesenheit. Die
höchste Weisheit, welche auch das himmlische Eden genannt wird,
ist der alleinige Ursprung des Geistes. Die Seele kommt nach den
Auslegern des Sohar von dem Attribut, welches in sich die Gerechtigkeit
und Gnade vereinigt, nämlich von der Schönheit. Das
animalische Prinzip endlich, welches sich nie über diese Welt erhebt,
hat keine andere Basis als die Attribute der Stärke, welche im
Reich zusammengefaßt sind.

Außer diesen drei Elementen kennt der Sohar noch ein anderes
von ganz außerordentlicher Natur, auf dessen alten Ursprung wir
im weiteren Verlauf zurückkommen werden. Es ist die äußere
Form des Menschen, aufgefaßt als eine vom Körper getrennte
Existenz, mit einem Wort: die Idee des Körpers mit den persönlichen
Zügen, welche uns von den andern unterscheiden. Diese
Idee steigt vom Himmel herab und wird sichtbar im Augenblick
der Empfängnis.

„In dem Augenblick der irdischen Vereinigung sendet der
Heilige, dessen Name gelobt sei, vom Himmel herab eine Form
von der Ähnlichkeit des Menschen, welche den Abdruck des göttlichen
Siegels trägt. Diese Form hilft bei dem Act, von welchem
wir sprechen, und wenn das Auge sehen könnte, was dabei vorgeht,
so würde man über seinem Haupt ein dem menschlichen Gesicht
vollkommen ähnliches Bild erblicken, welches das Modell ist,
nach welchem wir geschaffen sind. Wenn es von dem Herrn nicht
herabgesandt wird und nicht über unser Haupt schwebt, so findet
keine Zeugung statt, denn es steht geschrieben: ‚Und Gott schuf
den Menschen nach seinem Bilde.‘ Dieses Bild empfing uns bei
unserer Ankunft auf der Welt, es entwickelt sich, wenn wir wachsen,
und verläßt mit uns die Erde. Sein Ursprung ist im Himmel.
Im Augenblick, wo die Seelen ihren himmlischen Aufenthaltsort
verlassen, erscheint jede Seele vor dem höchsten König, bekleidet mit
einer erhabenen Form, in welche die Züge eingegraben sind, welche
sie hier unten tragen soll. Das Bild, von dem wir reden, besteht
in dieser erhabenen Form, es kommt als drittes hinter der Seele,
es geht uns auf der Erde voraus und erwartet unsere Ankunft
seit dem Augenblick der Empfängniß; es ist beständig gegenwärtig
bei dem Akt der ehelichen Vereinigung.“[486]

Bei den neueren Kabbalisten wird dieses Bild das individuelle
Prinzip genannt.

Endlich haben einige unter dem Namen Lebensgeist in die
kabbalistische Psychologie ein fünftes Prinzip eingeführt, welches
seinen Sitz im Herzen hat, und das der Kombination und Organisation
der materiellen Elemente vorsteht und sich gänzlich vom Prinzip
des tierischen Lebens, vom sinnlichen Leben unterscheidet, wie bei
Aristoteles und den scholastischen Philosophen die negative Seele
sich von der sensitiven unterscheidet. Diese Meinung gründet sich
auf eine allegorische Stelle des Sohar, wo gesagt wird, daß jede
Nacht während unseres Schlafs unsere Seele zum Himmel hinaufsteigt,
um Rechenschaft von ihrem Tagewerk abzulegen, und daß in
diesem Augenblick der Körper nur von einem im Herzen wohnenden
Lebenshauch beseelt wird.[487]

Aber diese beiden letzteren Elemente zählen nichts in unserer
geistigen Existenz, welche völlig in der innigen Verbindung des
Geistes mit der Seele aufgeht. Was nun die augenblickliche Verbindung
dieser beiden oberen Prinzipien mit dem sinnlichen anlangt,
wodurch dieselben an die Erde gekettet werden, so wird sie nur
als ein Übel angesehen.

Man will dieselbe nicht nach dem Beispiel des Origenes und
der Gnostiker für einen Fall oder ein Exil gelten lassen, wohl aber
für ein Erziehungsmittel und eine heilsame Probe. In den Augen
der Kabbalisten ist es eine Notwendigkeit für die Seele, eine mit
ihrer endlichen Natur zusammenhängende Notwendigkeit, eine Rolle
im Universum zu spielen, das Schauspiel der Schöpfung zu betrachten,
und das Bewußtsein ihrer selbst und ihres Ursprungs zu erhalten,
und zurückzukehren ohne sich vollkommen mit der unerschöpflichen
Quelle des Lichtes und Lebens zu vermischen, welche man den göttlichen
Gedanken nennt. Im andern Fall würde der Geist nicht
hernieder steigen können, ohne gleichzeitig die beiden unteren Prinzipien,
ja sogar die noch niedriger stehende Materie zu erheben.
Wenn das menschliche Leben vollendet ist, ist es gewissermaßen eine
Art Versöhnung zwischen den beiden äußersten Grenzen der Existenz,
in ihrer Gesamtheit betrachtet, zwischen dem Idealen und Realen,
zwischen der Form und dem Stoff, oder wie das Original sagt,
zwischen dem König und der Königin. Es mögen hier diese beiden
zwar in poetischer Form, aber unverkennbar geschilderten Konsequenzen
folgen:

„Die Seelen der Gerechten sind über alle Mächte und Diener
des Himmels erhöht. Und wenn du fragst, warum sie von einer
so erhabenen Stelle auf die Welt herabsteigen und sich von ihrem
Ursprung entfernen, so antworte ich darauf: Es ist das Beispiel
eines Königs, welchem ein Sohn geboren wird, welchen er auf das
Land schickt, damit er dort ernährt und erzogen werde, bis daß er
groß geworden und vorbereitet ist zu den im Palast seines Vaters
herrschenden Gebräuchen. Wenn man nun dem König meldet,
daß die Erziehung seines Sohnes vollendet sei, was wird er wohl
in seiner Liebe zu ihm thun? Er läßt, um seine Rückkehr zu feiern,
die Königin, seine Mutter, holen, er führt ihn in seinen Palast
und freut sich mit ihm den ganzen Tag. Der Heilige, gelobt sei
sein Name, hat auch einen Sohn von der Königin; dieser Sohn ist
die obere und heilige Seele. Er schickt sie auf das Land, das heißt
in diese Welt, um hier groß und eingeführt zu werden in die Gebräuche,
welche man im Palast des Königs befolgt. Wenn es nun
zur Kenntniß des Königs kommt, daß sein Sohn erwachsen und
die Zeit gekommen ist, ihn bei sich einzuführen, was wird er dann
in seiner Liebe zu ihm thun? Er läßt ihm zu Ehren die Königin
holen und den Sohn in seinen Palast eintreten. So verläßt die
Seele die Erde nicht, bevor nicht die Königin sich mit ihr verbunden
hat, um sie in den Palast des Königs einzuführen, wo sie
ewig wohnen wird. Und doch haben die Landbewohner die Gewohnheit
zu weinen, wenn der Sohn des Königs sich von ihnen
trennt. Wenn aber ein hellsehender Mann zugegen wäre, so würde
er zu ihnen sagen: Warum weint ihr? Ist es nicht der Sohn des
Königs? Ist es nicht recht, daß er euch verläßt, um im Palast
seines Vaters zu wohnen? Deshalb richtete Moses, welcher die
Wahrheit wußte und sah, daß die Landbewohner, das heißt die
Menschen zu klagen pflegen, an sie folgende Worte: Ihr seid
Kinder des Herrn, eures Gottes: Ihr sollt euch nicht Maale stechen,
noch kahl scheeren über den Augen über einem Todten.[488] – Wenn
alle Gerechte diese Dinge wüßten, so würden sie mit Freuden den
Tag erwarten, an dem sie diese Welt verlassen müssen. Und ist es
nicht der Gipfel des Ruhmes, wenn die Königin, die Schechinah
oder die göttliche Gegenwart, in ihre Mitte herabsteigt, damit sie
in den Palast des Königs aufgenommen werden und seine Wonnen
schmecken von Ewigkeit zu Ewigkeit.“[489]

Wir finden hier noch in den Beziehungen, welche zwischen Gott,
der Natur und der menschlichen Seele bestehen, die nämliche Form
der Trinität, welcher wir so oft begegnet sind, und der die Kabbalisten
eine viel größere logische Wichtigkeit beilegen, als man nach
dem exklusiven Kreis der religiösen Ideen noch erwarten sollte.

Aber nicht allein unter diesem Gesichtspunkt ist die menschliche
Natur das Bild Gottes; sie schließt auch auf allen Stufen ihrer
Existenz die beiden Prinzipien in sich ein, welche mit Hilfe eines
Mittelgliedes aus ihrer Verbindung hervorgeht, wodurch die Trinität,
welche das Resultat oder der vollkommenste Ausdruck ist, erzeugt
wird. Der himmlische Adam ist das Resultat eines männlichen
und weiblichen Prinzips. Dies mußte sein, damit daraus
der irdische Mensch entstehen konnte, und diese Unterscheidung findet
sowohl hinsichtlich des Körpers, als auch der Seele, in ihrer höchsten
Reinheit betrachtet, statt. Der Sohar sagt:

„Jede Form, in welcher man nicht ein männliches und ein
weibliches Prinzip findet, ist keine obere und vollkommene Form.
Der Heilige, gelobt sei er, schlägt seine Wohnung nur an einem
Ort auf, wo diese beiden Prinzipien vollkommen vereinigt sind.
Nur von hier und durch diese Vereinigung strömt der Segen herab,
wie wir aus folgenden Worten ersehen: Er segnete sie und nannte
ihren Namen Adam an dem Tag, an welchem er sie schuf, denn
selbst der gegebene Name Mensch kann nur einem Mann und einer Frau
werden, welche zu einem einzigen Wesen vereinigt sind.“[490]

Die Seele war ursprünglich so eng mit der höchsten Intelligenz
verbunden, daß beide Hälften des menschlichen Wesens, in welchem
alle Elemente unserer geistigen Natur zusammengefaßt sind, sich
unter einander vereinigt befanden, bevor sie auf diese Welt kamen,
wohin sie gesandt wurden, um sich selbst zu erkennen und sich von
neuem im Schoße der Gottheit zu vereinigen. Dieser Gedanke ist
nirgends so rein ausgedrückt als in folgendem Fragment:

„Vor ihrer Herabkunft auf die Erde ist jede Seele und jeder
Geist aus einem Mann und einer Frau zusammengesetzt, welche zu
einem einzigen Wesen vereinigt sind. Indem sie zur Erde herabsteigen,
trennen sich beide Hälften und beseelen verschiedene Körper.
Wenn aber die Zeit der Ehe gekommen ist, vereinigt der Heilige,
gelobt sei er, welcher alle Seelen und alle Geister kennt, sie wie
zuvor, und alsdann bilden sie wie vorher einen einzigen Körper
und eine einzige Seele. Aber das sie verbindende Band entspricht
den Werken des Menschen und den Wegen, welche er wandelte.
Wenn der Mensch rein war und fromm handelte, so wird er sich
einer Vereinigung erfreuen, welche vollkommen jener gleicht, die
seiner Geburt vorausging.“[491]

Der Autor scheint hier von den Androgynen Platos zu sprechen,
deren Name in der alten Tradition der Hebräer bekannt genug ist.
Aber wie kommt dieser Punkt der griechischen Philosophie in die
Kabbala? Man wird uns die Bemerkung gestatten, daß diese Frage
hier präokkupiert erscheint, daß aber der Grundsatz, nach welchem
sie gelöst wird, nicht unwürdig eines so großen metaphysischen
Systems erscheint: Denn, wenn Mann und Frau ihrer geistigen
Natur nach und hinsichtlich der absoluten moralischen Gesetze gleiche
Wesen sind, so sind sie hinsichtlich der natürlichen Richtung ihrer
Fähigkeiten vollkommen ähnlich, und wir haben allen Grund, mit
dem Sohar zu sagen, daß die Trennung der Geschlechter nicht
weniger für die Seelen als für die Körper Geltung besitzt.

Der Glaube, welchen wir jetzt klarlegen, ist unzertrennlich von
dem Dogma der Präexistenz und bereits mit der Ideenlehre verbunden,
indem er genau mit ihr die Existenz und den Gedanken
verbindet. Auch ist dieses Dogma mit völliger Klarheit in dem
Prinzip klargelegt, worin es seinen Ursprung hat. Wir brauchen nur
unsere bescheidene Rolle des Übersetzers beizubehalten:


„In der Zeit, in welcher der Heilige, gelobt sei er, das Universum
schaffen wollte, war dasselbe bereits in seinen Gedanken
gegenwärtig. Er schuf deshalb die Seelen, welche in der Folge
den Menschen gehören sollten. Sie standen alle vor ihm vollkommen
in der Form, welche sie nachher in den menschlichen Körpern annehmen
sollten. Der Ewige betrachtete eine nach der andern und
sah mehrere, welche ihre Wege auf der Welt verderben würden.
Wenn ihre Zeit gekommen ist, wird jede dieser Seelen vor den
Ewigen gerufen, welcher zu ihnen sagt: Gehe auf den oder jenen
Theil der Erde und belebe diesen oder jenen Körper. Die Seele
antwortet ihm: O Herr des Weltalls, ich bin glücklich auf der
Welt, in welcher ich bin, und ich wünsche sie nicht um eine andere
zu verlassen, wo ich jeder Beschmutzung ausgesetzt bin. Alsdann
wird der Heilige, gelobt sei er, antworten: Am Tag, an welchem
du geschaffen wurdest, hattest du keine andere Bestimmung, als auf
die Welt zu gehen, wohin ich dich sandte. Die Seele schlug mit
Schmerzen den Weg zur Erde ein und stieg in die Mitte von
uns herab.“[492]

Dieselbe Idee finden wir einfacher ausgedrückt in folgender
Stelle:

„Insofern vor der Schöpfung alle Dinge im göttlichen Gedanken
gegenwärtig waren in den ihnen eigenthümlichen Formen, existirten
alle menschlichen Seelen, bevor sie auf diese Welt herabstiegen, in
Gott und dem Himmel in der Form, welche sie hier unten beibehielten;
und alle, welche zur Erde herabstiegen, wußten dies, bevor
sie hier ankamen.“[493]

Man wird leicht mit uns einsehen, daß ein Prinzip von solcher
Wichtigkeit nicht irgend welchen Offenbarungen entstammt, um seinen
Platz in der Gesamtheit des Systems einzunehmen, im Gegenteil
wird es auf eine viel kategorischere Weise gebildet sein müssen.

Wir müssen uns jedoch hüten, die Lehre von der Präexistenz
mit derjenigen der moralischen Prädestination zu verwechseln. Mit
dieser wird die menschliche Freiheit vollkommen unmöglich; mit jener
ist sie nur ein Geheimnis, wozu der heidnische Dualismus und
das biblische Dogma von der Schöpfung ebensowenig geeignet sind,
den Schleier zu lüften, als der Glaube an die absolute Einheit.
Dieses Mysterium wird förmlich im Sohar anerkannt:

„Simon ben Jochai sagte zu seinen Schülern: Wenn der Herr,
gelobt sei er, in uns nicht das gute und böse Verlangen gelegt
hätte, welches uns die heilige Schrift unter dem Bilde des Lichtes
und der Finsterniß darstellt, so würde für den Menschen weder
Verdienst noch Schuld existiren. Aber warum ist diesem also?
fragten seine Schüler. Wäre es nicht besser, wenn für ihn weder
Lohn noch Strafe existirten, damit der Mensch nicht sündigen und
Böses thun könnte? Nein, entgegnete der Meister, es ist gerecht,
daß der Mensch so geschaffen wurde, wie er ist, denn alles, was
der Heilige geschaffen hat, gelobt sei er, war nothwendig. Wegen
des Menschen wurde das Gesetz der Schöpfung geschaffen. Dieses
Gesetz ist ein Kleid der Gottheit. Ohne den Menschen und ohne
dieses Gesetz würde die göttliche Gegenwart gewesen sein wie ein
Armer, der seine Blöße nicht bedecken kann.“[494]

Mit andern Worten ist die moralische Natur des Menschen
die Idee des Guten und Bösen, welche man ohne den Begriff
der Freiheit nicht erfassen kann, eine derjenigen Formen, unter welchen
wir uns das absolute Wesen vorzustellen gezwungen sind. Wir
haben schon oben gesehen, daß Gott die Seelen, welche ihn eines
Tages verlassen, schon vor ihrer Ankunft auf der Welt erkennt.
Aber der Begriff der Freiheit ist nicht von dieser Meinung abhängig;
im Gegenteil, sie existiert schon zu dieser Zeit, und hier möge folgen,
wie die freien Geister noch die Ketten der Materie mißbrauchen:

„Alle diejenigen, welche auf der Welt Böses thun, haben schon
im Himmel angefangen, sich vom Heiligen, dessen Name gelobt sei,
zu entfernen; sie haben sich in den Abgrund gestürzt und sind vor
der ihnen bestimmten Zeit zur Erde herabgestiegen. So waren
diese Seelen vor ihrer Ankunft unter uns beschaffen.“[495]

Dies ist hinlänglich, um den Begriff der Freiheit mit der Bestimmung
der Seele zu verbinden und dem Menschen die Möglichkeit
der Verbesserung seiner Fehler zu lassen, ohne ihn für immer
aus dem Schoße der Gottheit zu verbannen. Deshalb haben die
Kabbalisten das pythagoräische Dogma der Metempsychose angenommen,
jedoch dasselbe veredelt. Die Seelen müssen, wie alle
Sonderexistenzen dieser Welt, zur absoluten Substanz zurückkehren,
von welcher sie ausgegangen sind. Darum müssen aber alle Fähigkeiten
der Vervollkommnungen, deren unzerstörbarer Keim in ihnen
liegt, entwickelt werden; sie müssen durch eine Menge von Proben
das Bewußtsein ihrer selbst und ihres Ursprungs gewinnen. Wenn
sie diese Bedingungen nicht in einem früheren Leben erfüllt haben,
so beginnen sie ein neues und nach diesem ein drittes mit immer
neuen Proben, denn alles kommt schließlich darauf an, daß die
Seelen immer neue Tugenden erwerben, welche ihnen früher gefehlt
traben. Dieses Exil hört auf, wenn wir wollen; nichts aber hindert
uns, daß es ewig dauere. Der Text sagt:

„Alle Seelen sind der Probe der Seelenwanderung (Gilgul)
unterworfen, und die Menschen wissen nicht, was sie sind in Bezug
auf die Wege, welche der Allerhöchste mit ihnen einschlägt. Sie
wissen nicht, daß sie für alle Zeiten gerichtet sind, bevor sie auf
diese Welt herabkommen und wenn sie dieselbe verlassen. Sie wissen
nicht, wieviel Transformationen und geheimnisvolle Proben sie
durchmachen müssen, wieviel Seelen und Geister auf diese Welt
herabkommen, welche niemals in den Palast des himmlischen Königs
zurückkehren; wieviel sie endlich solche Verwandlungen bis zum
Stein, welchen man mit der Schleuder wirft, durchmachen müssen.
Die Zeit ist endlich gekommen, daß diese Geheimnisse enthüllt
würden.“[496]

Auf diese Worte, welche so vollständig mit der Metaphysik
des Sohar im Einklang stehen, folgen Details, in denen sich die
höchste poetische Imagination kundgiebt, welche vielleicht das Genie
Dantes in seinem unsterblichen Werk gesammelt hätte, die aber
keinerlei Interesse für die Geschichte der Philosophie besitzen und
nichts dem hier kennen zu lernenden System hinzufügen. Wir bemerken
hier nur, daß die Seelenwanderung, wenn wir dem heiligen
Hieronymus Glauben schenken dürfen, unter den ersten Christen
lange Zeit als eine esoterische und traditionelle Lehre im Umlauf
war, welche nur einer kleinen Anzahl Auserlesener anvertraut wurde:
„abscondite quasi in foveis viperarum versari, et quasi haereditario
malo serpere in paucis.“ Origenes betrachtet die
Seelenwanderung als das einzige Mittel zur Erklärung gewisser
biblischer Erzählungen, wie zum Beispiel des Kampfes von Jakob
und Esau vor ihrer Geburt, von der Auswahl des Jeremias, als
er sich noch im Mutterschoß befand, und einer Menge anderer Erzählungen,
welche den Himmel der Ungerechtigkeit anklagen würden,
wenn sie nicht durch gute oder böse Handlungen in einem früheren
Leben gerechtfertigt würden. Um nun schließlich keinerlei Zweifel
über den Ursprung dieses Glaubens aufkommen zu lassen, trägt
der Priester von Alexandria Sorge zu sagen, daß es sich hier nicht
um die Metempsychose Platos, sondern um eine davon ganz verschiedene
und weit erhabenere Theorie handelt.

Weiterhin glauben die neueren Kabbalisten, daß die göttliche
Gnade uns in der eigentlichen Metempsychose ein Mittel zur Wiedererlangung
des Himmels darbietet. Sie geben an, daß, wenn zwei
Seelen die Kraft fehlt, – jede für sich die Vorschriften des Gesetzes
zu erfüllen, Gott sie beide in einem einzigen Körper und zu
einem Leben verbindet, damit eine die andere ergänze, wie der
Blinde den Lahmen. Manchmal hat eine dieser beiden Seelen die
Ergänzung einer Tugend nötig, welche in der andern besser und
stärker entwickelt ist. Diese wird alsdann gewissermaßen die Mutter
der ersteren; sie trägt dieselbe alsdann in ihrem Schoß und ernährt
sie wie die Mutter ihr Kind. Dies ist der kabbalistische
Sinn der Worte „Trächtigkeit“ oder „Schwangerschaft“, mit welchen
diese merkwürdige Verbindung bezeichnet wird, deren philosophischer
Sinn sehr schwer zu begreifen ist. Aber lassen wir hier diese
Träumereien oder unwichtigen Allegorien und halten wir uns
weiter an den Text des Sohar.

Wir wissen bereits, daß die Rückkehr der Seele in den Schoß
der Gottheit stets das Ende und die Belohnung aller Proben ist,
von denen wir sprachen.[497] Jedoch haben die Autoren des Sohar
dabei nicht Halt machen wollen: diese Verbindung, aus welcher
für den Schöpfer sowohl als für das Geschöpf unaussprechliche
Freuden hervorgehen, schien ihnen eine natürliche Thatsache, deren
Prinzip in der Natur des Geistes selbst begründet ist; mit einem
Wort, sie wollten es durch ein psychologisches System erklären, welches
man ohne Ausnahme in allen dem Mysticismus entsprungenen
Theorien wiederfindet. Nachdem der Sohar von der menschlichen
Natur die blinde Kraft getrennt hat, welche dem tierischen Leben
vorsteht, das nie die Erde verläßt und infolgedessen keine Rolle in
der Bestimmung der Seele spielt, unterscheidet der Sohar noch zwei
Arten des Empfindens und Erkennens. Die beiden ersten sind die
Furcht und die Liebe: das direkte und reflektierte Licht, oder das
innere und äußere Gesicht; dieses sind die Ausdrücke, welche gewöhnlich
zur Bezeichnung der beiden letzteren angewendet werden.
Der Text sagt:

„Das innere Gesicht empfängt sein Licht von der höchsten
Flamme, welche in Ewigkeit leuchtet, und deren Geheimniß nie
entschleiert werden wird, es ist innerlich, weil es von einer verborgenen
Quelle stammt; es ist auch erhaben, weil es von oben
kommt. Das äußere Gesicht ist nur ein Reflex dieses Lichtes, welches
direkt von oben emanirt.“[498]

Als Gott zu Moses sagte, daß er ihn nie von Angesicht, sondern
nur von hinten sehen werde, spielt er auf diese beiden Weisen des
Erkennens an, welche außerdem noch durch den Baum des Lebens
dargestellt werden, welcher die Erkenntnis des Guten und Bösen
giebt. Es ist mit einem Wort das, was wir heute die Intuition
und die Reflexion nennen. Die Liebe und die Furcht, vom religiösen
Standpunkt aus betrachtet, werden in einer sehr bemerkenswerten
Weise in folgendem Satz definiert:

„Durch die Furcht wird der Mensch zur Liebe geführt. Ohne
Zweifel ist der Mensch, welcher Gott aus Liebe gehorcht, auf der
erhabensten Stufe angekommen, und ihm gebührt schon in Folge
seiner Heiligkeit das zukünftige Leben; aber man darf nicht glauben,
daß Gott aus Furcht dienen, Gott nicht dienen sei. Es ist im
Gegentheil eine sehr wichtige Ehrerbietung gegen Gott, daß die
Furcht vor Gott zwischen diesem und einer weniger fortgeschrittenen
Seele ein gewisses Band herstellt. Es giebt nur eine über die
Furcht erhabene Stufe, nämlich die Liebe. In der Liebe ist das
Geheimniß der Einheit verborgen. Sie ist es, welche die Einen
zu den obern Stufen hinauf und die Andern zu den untern hinabzieht.
Sie ist es, welche alles Seiende auf die höchste Stufe erhebt,
wo Alles nothwendiger Weise vereinigt werden muß. Dies
ist der geheimnisvolle Sinn der Worte: Höre, Israel, der Herr,
dein Gott, ist ein einiger Gott.“[499]

Wir begreifen auf der Stelle, wenn wir einmal auf diesem
höchsten Grad der Vollkommenheit angelangt sind, daß der Geist
weder Reflexion noch Furcht mehr kennt, daß vielmehr seine in die
Intuition und Liebe eingeschlossene glückliche Existenz ihren individuellen
Charakter verloren hat; ohne Interesse, ohne Handlung,
ohne Rückkehr zu sich selbst kann sie sich nicht mehr von der göttlichen
Wesenheit trennen. Hier möge folgen, wie sie sich zunächst
unter dem Gesichtspunkt der Intelligenz darstellt:

„Kommet und sehet: wenn die Seelen an den Ort gekommen
sind, welche man den Schatz des Lebens nennt, so erfreuen sie sich
jenes glänzenden Lichtes, dessen Herd im höchsten Himmel ist: und
so groß ist der von ihm ausgehende Glanz, daß ihn die Seelen
nicht würden ertragen können, wenn sie nicht mit einer Lichthülle
bekleidet wären. Dank dieser Hülle können sie Angesichts dieses
blendenden Herdes bestehen, welcher den Aufenthaltsort des Lebens
verklärt. Moses selbst konnte sich ihm nur nähern, um ihn zu betrachten,
nachdem er seine irdische Hülle abgelegt hatte.“[500]

Wenn wir nun wissen wollen, wie sich Gott aus Liebe mit
der Seele vereinigt, so müssen wir die Worte jenes Greises hören,
welchen der Sohar nächst Simon ben Jochai die größte Rolle
spielen läßt:

„In einem der geheimsten und erhabensten Orte des Himmels
steht ein Palast, welchen man den Palast der Liebe nennt. Von
ihm gehen die tiefsten Geheimnisse aus; in ihm sind alle vom
himmlischen König geliebten Seelen versammelt; in ihm wohnt der
himmlische König, der Heilige, gelobt sei er, mit den heiligen Seelen
und vereinigt sich mit ihnen durch Küsse der Liebe.“[501]


Kraft dieser Idee wird der Tod des Gerechten ein Kuß Gottes
genannt. Der Text sagt ausdrücklich:

„Dieser Kuß ist die Vereinigung der Seele mit der Substanz,
woraus sie entsprungen ist.“[502]

Das gleiche Prinzip macht uns begreiflich, warum die Interpreten
des Mysticismus den zärtlichen, aber oft sehr profanen Ausdrücken
des Hohenliedes eine so große Verehrung entgegen bringen.

„Mein Geliebter gehört mir, und ich gehöre meinem Geliebten“,
sagte Simon ben Jochai vor seinem Tod, und es verdient
als wichtig bemerkt zu werden, daß dieser Ausdruck auch die Abhandlung
Gersons über die mystische Theologie schließt. Ungeachtet
der Überraschung, welche der eben genannte berühmte Name
und der große Name Fenelons in Verbindung mit dem Sohar
hervorrufen könnte, würden wir keine Mühe haben, darzulegen,
daß in den „Betrachtungen über die mystische Theologie“ und in
der „Auseinandersetzung der Grundsätze der Heiligen“ es unmöglich
ist, etwas anderes zu finden, als diese Theorie der Liebe und Betrachtung,
deren Grundzüge wir darlegten. Ihre letzte Konsequenz
hat endlich niemand mit solchem Freimut dargestellt wie die Kabbalisten.
Unter den verschiedenen Stufen der Existenz, welche man
auch die sieben Tabernakel nennt, giebt es eine, welche der Heiligste
der Heiligen genannt wird, auf welcher alle Seelen sich mit der
höchsten Seele vereinigen und einander ergänzen. Hier kehrt alles
zur Einheit und Vollkommenheit zurück; alles verbindet sich zu
einem einzigen Gedanken, welcher sich über das Weltall ausdehnt
und dasselbe völlig erfüllt. Aber der Grund dieses Gedankens,
das Licht, welches sich verbirgt, und das nie verlöscht oder erkannt
werden kann, wird nur sichtbar durch den von ihm ausgehenden
Gedanken. In diesem Zustand endlich kann die Kreatur nicht
mehr vom Schöpfer unterschieden werden; derselbe Gedanke erleuchtet
sie, derselbe Wille beseelt sie; die Seele sowohl sich selbst
als Gott befehlend und dem Weltall, und was sie befiehlt führt
Gott aus.[503]


Es bleibt uns noch zum Beschluß dieser Untersuchung übrig,
mit wenig Worten die Meinung der Kabbalisten über ein traditionelles
Dogma kennen zu lernen, welches in ihrem System zwar
eine sehr untergeordnete Rolle spielt, das aber für die Religionsgeschichte
von der höchsten Wichtigkeit ist. Der Sohar erwähnt
öfter den Abfall und den Fluch, welchen der Ungehorsam unserer
ersten Eltern in die menschliche Natur brachte. Er lehrt uns, daß
Adam, indem er der Schlange nachgab, in Wirklichkeit den Tod
auf sich, seine Nachkommenschaft und die ganze Natur herab beschwor.
Vor seinem Fall war er von größerer Schönheit und Stärke
als die Engel. Wenn er einen Körper hatte, so war er nicht
von gemeinem Stoff wie der unsere, er hatte keine Bedürfnisse und
sinnliche Wünsche. Er wurde durch die höchste Weisheit verklärt,
durch diejenige der Boten Gottes von der höchsten Ordnung, welche
ihn später aus dem Paradies vertreiben mußten. Man kann jedoch
nicht sagen, daß dieses Dogma das nämliche sei, wie das vom
Sündenfall. In Wirklichkeit handelt es sich hier, wenn man nur
die Nachkommenschaft Adams im Auge hat, weder um ein Verbrechen
noch um eine menschliche Tugend, wohl aber um ein erbliches
Übel, um eine schreckliche Strafe, welche sich sowohl über die Zukunft
als über die Gegenwart erstreckt. Der Text sagt:

„Der reine Mensch ist an sich selbst ein wahres Opfer, welches
zur Heilung dienen kann; deshalb werden auch die Gerechten die
Reinigungsopfer des Weltalls genannt.“[504]

Die Kabbalisten gehen sogar so weit, den Todesengel als den
größten Wohlthäter des Weltalls hinzustellen; denn, sagen sie, er
beschützt uns gegen das gegebene Gesetz, er ist die Ursache, daß
die Gerechten die erhabenen Schätze erben, welche ihnen für das
zukünftige Leben vorbehalten sind.[505] Schließlich ist dieser alte, in
der Genesis so positiv ausgedrückte Glaube an den Sündenfall des
Menschen in der Kabbala mit großer Geschicklichkeit als eine
natürliche Thatsache, als eine Schöpfung der menschlichen Seele
dargestellt, welche folgendermaßen erklärt wird:

„Bevor Adam gesündigt hatte, wußte er noch nicht, daß die
Weisheit des Lichtes von oben kommt; er war noch nicht vom
Baum des Lebens getrennt. Aber als er dem Verlangen nachgab,
die unteren Dinge kennen zu lernen und in ihre Mitte herabzusteigen,
alsdann wurde er verführt, er erkannte das Böse und vergaß
das Gute; er trennte sich vom Baume des Lebens. Bevor
er dieses gethan hatte, hörte er eine Stimme von oben; er besaß
noch die höhere Weisheit und bewahrte noch ihre lichtartige Natur.
Aber nach seinem Fall hörte er die Stimme nicht mehr.“[506]

Wie könnte man die Meinung nicht erkennen, welche wir eben
darstellten, wenn man uns lehrt, daß Adam und Eva, bevor sie
durch die Einflüsterungen der Schlange betrogen wurden, nicht allein
von den Bedürfnissen des Körpers befreit waren, sondern sogar
nicht einmal einen Körper besaßen; daß sie also sozusagen der Erde
gar nicht angehörten? Sie waren beide reine Intelligenzen, glückliche
Geister, wie diejenigen, welche den Aufenthaltsort der Gerechten
bewohnen. Dies bedeutet die Nacktheit, unter welcher sie uns die
heilige Schrift im Stande ihrer Unschuld darstellt. Und wenn der
heilige Geschichtsschreiber erzählt, daß ihm der Herr ein Kleid von
Fellen anzog, so will dies sagen, daß die Erlaubnis diese Welt zu
bewohnen, eine unvorsichtige Neugierde von ihnen war oder vielmehr
der Wunsch, das Gute und Böse kennen zu lernen. Gott
gab ihnen einen Körper und Sinne. Hier möge eine der zahlreichen
Stellen folgen, worin diese auch von Philo und Origenes
angenommene Idee in ziemlich klarer Weise dargestellt wird:

„Als Adam, unser erster Vater, den Garten von Eden bewohnte,
war er wie im Himmel mit einer Hülle aus dem oberen
Licht bekleidet. Als er aus dem Garten von Eden verjagt und
gezwungen wurde, sich den Nothwendigkeiten der Welt zu unterwerfen,
was geschah dann mit ihm? Gott, sagt uns die Schrift,
machte für Adam und seine Frau Kleider von Fellen, denn vorher
hatten sie Kleider von Licht, welches in Eden strahlt. Die guten
Handlungen, welche der Mensch auf Erden vollbringt, lassen auf
ihn einen Theil dieses obern Lichtes herabsteigen, welches im Himmel
erglänzt. Es ist dasjenige, welches ihm als Kleid dient, wenn er
diese Welt verlassen und vor dem Heiligen, dessen Name gelobt
sei, erscheinen muß. Dank diesem Kleid kann er die Wonnen der
Auserlesenen schmecken und sich von Angesicht zu Angesicht im Spiegel
des Lichtes betrachten. Also besitzt die Seele, bevor sie die Vollkommenheit
in allen Dingen erlangt, ein verschiedenes Kleid für
jede der beiden Welten, welche sie bewohnen muß, eines für die
irdische und das andere für die obere Welt.“

Andererseits wissen wir schon, daß der Tod, welcher nichts
anderes ist als die Sünde selbst, nicht ein allgemeiner Fluch, sondern
nur ein allgemeines Übel ist. Er existiert nicht für den Gerechten,
welcher sich mit Gott durch einen Kuß der Liebe verbindet, sondern
er trifft nur den Bösen, welcher in dieser Welt alle seine Hoffnungen
zurückläßt. Das Dogma vom Sündenfall wird auch von
den neueren Kabbalisten, namentlich von Isaak Loriah angenommen,
welcher glaubt, daß alle Seelen mit Adam geschaffen wurden und
zuerst nur eine und dieselbe Seele bildeten, sämtlich gleich strafbar
für den ersten Akt des Ungehorsams sind. Aber in derselben Zeit,
worin er sie uns so erniedrigt seit dem Beginn der Schöpfung darstellt,
spricht er ihnen die Fähigkeit zu, sich wieder durch sich selbst
zu erheben, indem sie alle Gebote Gottes ausführen kann. Über
die Verpflichtung, sich diesem niedern Zustand zu entreißen und, so
viel in ihrer Macht steht, die Gebote Gottes auszuführen, schreibt
das Gesetz vor: „Glaubt und vermehrt euch.“ Hieraus rührt auch
die Notwendigkeit her der Metempsychose, denn ein einziges Leben
reicht nicht hin, um das Werk der Rehabilitation zu vollbringen.
Immer ist, wenn auch stets unter einer andern Form, die Veredelung
unserer irdischen Existenz und Heiligung unseres Lebens
das einzige Mittel zur Vervollkommnung, wozu sie das Bedürfnis
und den Keim in sich trägt.

Es liegt nicht in unserem Plan, ein Urteil über das große,
jetzt von uns dargestellte System auszusprechen; denn wir könnten
dies nicht thun, ohne daß wir eine profane Hand an die erhabensten
Lehren der Philosophie und religiösen Dogmen legen müßten, deren
Geheimnis mit Recht hochgeachtet ist. Wir sind hier nur zu der
bescheidenen Rolle eines Auslegers bestimmt; aber wir haben
wenigstens die Überzeugung, daß, ungeachtet der zahllosen Widerwärtigkeiten,
mit denen wir zu kämpfen haben, ungeachtet der
kindischen Träumereien, welche jeden Augenblick den erhabensten
Ideengang unterbrechen, die geschichtliche Wahrheit sich nicht über
uns zu beklagen haben wird.


Wenn wir jetzt auf die einfachste Weise den durchmessenen
Raum übersehen wollen, so finden wir, daß sich vom Standpunkt
des Sepher Jezirah und des Sohar aus, die Kabbala aus folgenden
Elementen zusammensetzt:

1. Indem sie alle Erzählungen und Worte der Schrift als
Symbole auffaßt, will sie den Menschen Vertrauen zu sich selbst
einflößen; sie setzt die Vernunft an die Stelle der Autorität und
läßt die Philosophie in unserer eigenen Brust unter der Obhut der
Religion geboren werden.

2. An die Stelle des Glaubens an einen von der Natur unterschiedenen
Schöpfer, welcher ungeachtet seiner Allmacht eine Ewigkeit
in Unthätigkeit verharren mußte, setzte sie den Gedanken einer
universellen, durchaus unendlichen, stets aktiven, immer denkenden
Substanz, welche die immanente Ursache des Weltalls ist, die jedoch
durch das Weltall nicht ausgefüllt wird, und für welche endlich
Schaffen nichts anderes ist, als Denken, Sein und sich selbst Enthüllen.

3. An die Stelle einer rein materiellen, von Gott verschiedenen
Welt, welche aus dem Nichts hervorging und bestimmt ist, dahin
zurückzukehren, erkennt sie zahllose Formen an, unter denen sich die
göttliche Substanz nach den unveränderlichen Gesetzen des Denkens
enthüllt und offenbart. Alle existierten ursprünglich in der höchsten
Intelligenz vereinigt, bevor sie sich in einer sinnlichen Form realisierten;
hierher stammen die beiden Welten, die intelligible oder
obere und die untere oder materielle.

4. Der Mensch besitzt von allen Formen die erhabenste und
vollkommenste, unter welcher es allein erlaubt ist, Gott darzustellen.
Der Mensch dient als Band und Verbindung zwischen Gott und
der Natur. Beide reflektieren ihn in seiner doppelten Natur. Also
ist alles Begränzte anfänglich in der absoluten Substanz vereinigt,
mit welcher es sich dereinst aufs neue verbinden muß, damit sie
für die noch möglichen Entwickelungen vorbereitet sei. Aber man
muß die absolute und universelle Form des Menschen von der der
einzelnen Menschen unterscheiden, welche nur eine schwache Wiedergabe
der ersteren ist. Die erstere, gewöhnlich der himmlische Mensch
genannt, ist durchaus untrennbar von der göttlichen Natur und
deren erste Offenbarung.



Anhang.

Blüten vom Baume der Kabbala.[507]

In der Kraft und dem Wesen der Seele liegt die Fähigkeit
zu wirken auf den Grundstoff (Huli) der Welt, daß sie eine Form
(Zurach) vernichten und eine andere hervorbringen kann. Schon
durch die Einbildungskraft (Machschaba) vermag der Mensch andern
Dingen zu schaden, ja selbst Menschen umzubringen.

Isaak Loriah: Sepher Cch'wanoth, Fol. 46.



Die Lehrer sagen: Wenn einer plötzlich erschrickt, wiewohl er
nichts siehet, so sieht doch sein Massel (Genius, transscendentales
Subjekt) etwas. Denn ein plötzlich den Menschen überfallender
Schrecken ohne bestimmte Ursache giebt einen Beweis, daß wiewohl
das Körperliche nichts sieht, dennoch die N'schama, so das Massel
ist, welches den Menschen bewegt, etwas siehet. Oft ahnet das
Herz die Todesfälle und bösen Nachrichten, die es in der Zukunft
treffen, und das Herz trauert ohne bestimmte Gründe, denn die
N'schama sieht das, was künftig über den Leib kommt und trauert
darüber.


Nischmath Chajim, Fol. 101.



Wenn sich die Heiligen und Wunderthäter in die Einsamkeit
begeben und sich mit höheren Geheimnissen beschäftigen, so bilden
sie zuerst in der Kraft ihres geistigen Bildungs- und Vorstellungsvermögens
die heiligen Namen so, als wenn diese Dinge vor ihnen
eingegraben wären, und diese furchtbaren Dinge sind in ihrem
Herzen eingegraben. Wenn sie dann verbinden ihr Nephesch mit
dem oberen Nephesch, so werden diese Dinge vermehrt, quellen auf
und offenbaren sich aus sich selbst, weil hier jeder Gedanke aufhört.
Wer daher seine Machschaba (Imagination) an einen bösen Gedanken
hängt, sündigt mehr als durch die That.


Mairecheth Aeloluth, Fol. 41, 63.



Die That ist im Nephesch, das Wort im Ruach, das Denken
in der N'schama. Da jedoch in jeden derselben alle drei enthalten
sind, so findet sich auch das Denken im Nephesch, usw.


Kisri Melech, Fol. 53.



Es ist eine Eigenthümlichkeit in der Kraft des Nephesch und
seinem Wesen, zu wirken in den Grundstoff der Welt, und Formen
zu zerstören und andere hervorzubringen. Es geht die Wirkung
von manchem Nephesch in ein anderes Wesen über, so daß der
Ruach schon durch seine Imagination Schaden hervorbringen, ja
sogar einen Menschen durch die Machschaba töten kann, und um so
mehr noch, wenn er zu den Bösaugigten (mal' occhio) gehört.
Denn die Kräfte des Menschen sind verschieden, Böses und Gutes
hervorzubringen. Sowie die Kraft der Frommen und Wunderthäter
groß ist, um Gutes zu thun den Guten, so ist auch durch
die andere Seite den bösen sündigen Menschen Gewalt gegeben,
jeden, dem sie wollen, Böses zuzufügen durch die Machschaba, durch
Wort und That mittelst der Versenkung ihrer inneren und äußeren
Sinne.


Een Jacob, Fol. 46.



Auch im Mineralreich, der Erde und den Steinen ist notwendig
Leben und Geistiges, und ein Gestirn und Wächter über ihm oben.
Denn wenn es nicht so wäre, könnte die Erde nicht Kräuter, Früchte
und Samen hervorbringen, in denen Leben ist. Das Leben des
Pflanzenreichs ist über dem Leben des Mineralreichs, denn es
wächst und wird groß wie der Mensch, und das in ihm wohnende
Leben verursacht das Wachsen. Die Thiere stehen noch höher, insofern
sich in ihnen das Nephesch deutlich zeigt und schon Ruach
genannt wird, wie es heißt: Der Ruach der Thiere geht zur Erde.
Das Leben des vernünftigen Menschen aber steht höher als alle.


Etz Hachajim, Fol. 192.




Das allgemeine Buch, in welches alle Handlungen des Menschen
auf der Stelle eingeschrieben werden, ist der saphirartige, umkreisende
Äther. In ihn graben sich alle einzelne Bewegungen des Menschen
ein, sowohl die Blicke des Auges, als auch die Öffnung des Mundes
zum Guten wie zum Bösen; selbst die inneren Gedanken des Herzens,
die Freude, Traurigkeit u. s. w. bringen im äußern Angesicht nothwendigerweise
etwas hervor und wirken auf den Äther ein.


Esarah Maimeroth, Fol. 49.





Sechstes Buch.

Der Occultismus der alten Griechen.



Erstes Kapitel.

Die jonischen Naturphilosophen.

Auf dem hellenischen Boden beginnt, was auf dem Titel
des Gesamtwerkes, dessen letzten Band ich hiermit beginne, als
„Occultismus“ bezeichnet ist, in die Philosophie einzumünden.
Philosophie ist nicht nur dem Namen, sondern auch der Sache nach
erst eine Erfindung des griechischen Geistes. Der „Occultismus“
der Griechen fällt daher in gewissem Grade mit einer Geschichte
der griechischen Philosophie zusammen, und die folgende Darstellung
der letzteren wird sich nur insofern von den gewöhnlichen Darstellungen
der griechischen Philosophie unterscheiden, als sie den
mystischen Elementen derselben eine größere Beachtung schenkt.
Wir treten zwar aus dem Nebel der orientalisch
wüsten Phantastik heraus in eine reinere und freiere
Atmosphäre. Allein wir werden finden, daß selbst die rationellsten
Denker des begabtesten aller antiken Völker von mystischen
und transcendentalen Voraussetzungen noch nicht ganz frei waren,
und daß mit der Auflösung der griechischen Kraft auch die Philosophie
im Neu-Pythagoräerismus und Neu-Platonismus nach dem
anfangs so verheißungsvollen Erwachen einer nüchternen, wissenschaftlichen
Naturbetrachtung wieder in die Träume und Superstitionen
des Asiatismus und zu jenem Mysticismus herabsinkt, der
dann auch bei dem Wiedererwachen des wissenschaftlichen Geistes
gegen Ausgang des Mittelalters noch einen störenden Einfluß auf
den Anfang der neueren Philosophie ausgeübt hat. So z. B. wird
Giordano Bruno nur als Neu-Platoniker ganz verständlich.

Erst die moderne Naturwissenschaft hat, beginnend mit Galilei,
in stetigem Kampfe gegen die metaphysischen Vorurteile unsere
positivistische rein wissenschaftliche Denkweise gereift, für welche
die Philosophie nichts anderes mehr ist, als Centralisation und
denkende Verarbeitung und Verknüpfung aller Erfahrungs-Wissenschaften.
Vergl. Comte, Cours de philosophie positive.

I.

Thales von Milet.

Das erste Erwähnen des natur-philosophischen Bewußtseins
hat auf jonischem Boden stattgefunden. Hier zum ersten Male
wurde in besonnener und verstandesklarer Gedankenhaltung die
Frage gestellt nach dem Grunde oder Anfange, aus welchem sich
das Vorhandene gestaltet habe, oder auch, wenn man will nach
dem „Ding an Sich“ oder dem „reinen Sein“.

Den Zug der ersten Philosophenschule, der sog. jonischen Physiologen
oder Physiker, eröffnet Thales von Milet.

Über das Leben dieses Vaters der griechischen Philosophie
sind wir wenig, aber doch immer noch verhältnismäßig besser unterrichtet,
als über dasjenige mancher späterer, durch unkritische Sagenbildung
umwölkter Philosophen, z. B. des Pythagoras. Er entstammt
einem thebanischen Geschlecht und ist wahrscheinlich um
640 v. Chr. geboren; jedenfalls war er ein Zeitgenosse des Solon
und Crösus. Er war ein Bürger von Milet, sei es, daß er selbst
erst dort eingewandert und unter die Bürger aufgenommen war,
oder daß bereits sein Vater Examios das Bürgerrecht erlangt hatte.
Es steht fest, daß er auch an den politischen Angelegenheiten Milets
Anteil genommen hat.

Nach Herodot I., 170, riet er den Joniern vor ihrer Unterwerfung
durch die Perser, sich zur Abwehr derselben zu einem
Bundesstaat mit einheitlicher Centralregierung zu vereinigen. Er
erlangte früh in ganz Griechenland den Ruf großer Kenntnisse
und wurde unter die sog. sieben Weisen eingereiht. Eine Anekdote
erzählt, daß er anfangs über seinen naturphilosophischen Spekulationen
sein Vermögen vernachlässigt habe, dann aber, als ihm
dieserhalb Vorwürfe gemacht wurden, um zu beweisen, daß einem
Philosophen, wenn er nur wolle, auch die praktische Erwerbsthätigkeit
eine Kleinigkeit sei, binnen kurzer Zeit durch finanzielle
Spekulationen mit Ölpressen sich gewaltige Reichtümer erworben
habe.

Zunächst scheint er sich dem bis dahin bei den Griechen noch
sehr rückständigen Studium der Mathematik und Astronomie zugewandt
zu haben. Diogenes giebt an, er habe zuerst bewiesen, daß
die Dreiecke auf dem Kreisdurchmesser rechtwinklig sind; Plinius,
er habe zuerst die Höhe der Pyramide aus ihrem Schatten berechnet;
Proklus, er habe zuerst bewiesen, daß die Scheitelwinkel
einander gleich sind, daß Dreiecke sich gleich sind, wenn sie je zwei
Winkel und eine Seite gleich haben, und daß man mittels dieses
Satzes die Entfernung von Schiffen auf dem Meere messen könne,
auch habe er den in Euklid 440 gegebenen Beweis dafür entdeckt,
daß der Durchmesser den Kreis halbiert. Im Altertum kursierte
eine Schrift über nautische Astronomie unter seinem Namen, die
jedoch Diogenes Laertius einem Samier Phocus zuschreibt. Möglich
ist, daß er diese geometrischen und astronomischen Kenntnisse
sich bei einer Anwesenheit in Egypten angeeignet hat.[508]

Am berühmtesten ist seine Vorausbestimmung einer zur Zeit
des lydischen Königs Alyattes eingetretenen Sonnenfinsternis. Nach
Zech's astronomischen Untersuchungen (vgl. Ueberweg's Geschichte
der Philosophie I, § 12), hat diese Finsternis am 30. September
161 v. Chr. stattgefunden.

Möglicherweise hat er dabei den Saros, d. h. die von den
Chaldäern durch fortgesetzte Beobachtung aufgefundene Periode
der Verfinsterungen benutzt, welche 223 synodische Monate oder
6585⅓ Tage umfaßt.

Aristoteles sagt Metaph. I, 3: „Von denen, welche zuerst philosophiert
haben, haben die meisten bloß materielle Urgründe
angenommen, und zwar Thales, der Urheber dieser Richtung das
Wasser. Er schöpfte diese Meinung wahrscheinlich aus der Beobachtung,
daß die Nahrung von allem feucht sei, und daß das
Warme selbst hieraus werde und das lebende Wesen hierdurch
sich erhalte; das, woraus ein anderes wird, ist aber für dieses das
Prinzip; – ferner aus der Beobachtung, daß der Same seiner
Natur nach feucht sei; das Prinzip aber, vermöge dessen das Feuchte
feucht sei, sei das Wasser.“

Dazu bemerkt Dühring in seiner kritischen Geschichte der Philosophie
(S. 20 u. 22): „Mit vollem Rechte werden die ursprünglichen
flüssigen oder gasförmigen Zustände der Natur als Totalitäten
gedacht, in denen alles der Anlage nach enthalten war, was
in der gegebenen in festen Formen gestalteten Welt anzutreffen ist.“
„Stand es einmal für den Verstand fest, daß das Gegebene seine
gegenwärtige Gestalt einem Bildungshergang verdanke und nicht
etwa jederzeit ebenso bestanden habe, wie jetzt, so war die nächste
Konsequenz des Vorstellens offenbar die, sich nach einem wirklich
bildsamen Stoff umzusehen, auf welchen gestaltende Kräfte mit
Leichtigkeit wirken können. Das Feste ist erfahrungsmäßig wenig
bildsam. Es mußte daher eine der Bethätigung des Kräftespiels
günstigere Urbeschaffenheit angenommen werden. Die einzelnen
Beobachtungen der natürlichen Gestaltungshergänge mögen das
Flüssige als Ausgangspunkt des Festwerdens sowie auch der Verdunstung
besonders empfohlen haben. Das Thaletische Wasser
erscheint auf diese Weise gar nicht als ein willkürliches Prinzip,
sondern als eine für den damaligen Stand des Naturwissens
verhältnismäßig gelungene Idee.“

Ich selbst habe in meiner Einleitung zu Brunos Dialogen
„Vom Unendlichen“ daran erinnert, daß Thales zu Milet am
Strande des Meeres lebte, daß daher sein Grundprinzip aller
Dinge der sinnlichen Anschauung seine Anregung verdankt. Denn
mehr fast, als selbst der als abgeschlossene Wölbung erscheinende
Luftraum vermag das Meer einen gefühlsmäßigen Antrieb zur
Unendlichkeits-Idee zu erwecken, wie dies Byron in den schönen
Versen seines Childe Harold ausdrückt:


„Glorreicher Spiegel, wo im Wettersausen


Blickt des Allmächt'gen Bild! Zu allen Zeiten,


Still und bewegt, im Sturm, im Brausen,


Am eis'gen Pol, in glutdurchflammten Weiten,


Nachtdunkel, endlos, hehr, – der Ewigkeiten


Erhab'nes Bild, des Unsichtbaren Schrein!


Des Abgrunds Ungeheuer selbst entgleiten


Bloß deinem Schleim entsproßt! Allwärts herrscht dein


Gesetz! So wogst du fort, hehr, bodenlos, allein!“







Wir dürfen bei Wasser nur nicht an unser chemisches H2O,
sondern an den flüssigen Aggregatzustand denken, um das Grundprinzip
des Thales nicht für eine so kindische Vorstellung gelten zu
lassen, wie es vielleicht manchem oberflächlichen modernen Beurteiler
auf den ersten Blick erscheint.

Ob Thales vom Wasser, als dem Urstoff, die Gottheit oder
den Geist unterschieden habe, oder ob er, wie Zeller[509] meint, der
Urheber des sog. Hylozoismus war, „sich alle Dinge lebendig gedacht,
alle wirkenden Kräfte nach Analogie der menschlichen Seele
personifiziert hat“, ist sehr zweifelhaft. Aristoteles bemerkt zwar,
er habe gelehrt, daß alles voll von Göttern sei. Ich möchte dem
Urteil Dührings den Vorzug geben, wonach eine Unterscheidung
des rein Materiellen von affizierenden Kräften oder gar geistigen
Potenzen nicht auf dem Wege einer so einfachen Rechenschaft lag,
wie sie von den jonischen Naturdenkern ins Auge gefaßt worden
ist. Man thut ihnen daher, und insbesondere dem Thales, wohl
Unrecht, wenn man ihnen mit Zeller eine unberechtigte Belebung
der Materie unterschiebt. Ebenso ist es schlecht beglaubigt, daß
er zuerst die Unsterblichkeit der Seelen gelehrt habe. Ebenso unverbürgt
und unwahrscheinlich sind folgende Aussprüche, die Diogenes
Laertius ihm beilegt: Gott ist das älteste aller Wesen; denn
er ist unentstanden. Das Schönste ist das Weltall; denn es ist von
Gott erschaffen. Das Größte ist der Raum; denn er umfaßt alles.
Das Schnellste ist der Geist; denn er durcheilt das Weltall. Das
Stärkste ist die Notwendigkeit; denn sie überwindet alles. Das
Weiseste die Zeit; denn sie entdeckt alles. Der Tod unterscheidet
sich nicht vom Leben. Als ihn mit Hinweis auf
diesen Ausspruch jemand gefragt haben soll: „Warum stirbst du
denn nicht?“ soll er geantwortet haben: „Weil es keinen Unterschied
ausmacht.“ Auf die Frage, was schwer sei, erwiderte er:
Sich selbst zu kennen; auf die Frage, was leicht: Einem andern
gute Ratschläge zu erteilen; auf die Frage, wie man die harten
Schläge des Schicksals am leichtesten ertragen könne, antwortete er:
Wenn man sehe, daß es unseren Feinden noch schlechter gehe; und
auf die Frage, wie man sein Leben am besten und richtigsten einrichte,
wenn man die Fehler, die man an anderen tadelnswert
finde, selber vermeide.

Einst sollen Milesische Fischer mit ihrem Netz einen Dreifuß
von bewundernswerter Arbeit, ein Werk des Vulkan, aus dem
Meere gezogen haben. Um den unter ihnen über das Eigentum
entbrannten Streit zu schlichten, sandte man zum Delphischen Orakel.
Die Pythia gab zur Antwort:


Über den Dreifuß befragst den Gott du, Milesische Jugend:


Der gehöret dem Mann, deß Weisheit unübertroffen.





Man gab daher den Dreifuß dem Thales. Thales gab ihn
weiter und so gelangte er schließlich an Solon, der ihn dann mit
der Erklärung, daß der Gott der Weiseste sei, nach Delphi geschickt
haben soll.

II.

Anaximander.

Anaximander, um 610 v. Chr. geboren, soll ein Schüler des
Thales gewesen sein. Jedenfalls stand er, als sein Mitbürger und
jüngerer Zeitgenosse, unter der geistigen Anregung der Lehren
des Thales. Er hat aber einen erheblichen Fortschritt in der
Richtung der philosophischen Abstraktion von der sinnlichen Anschauungsweise
gemacht. Er nannte zuerst ausdrücklich das materielle
Urwesen „Prinzip“ (ἀρχή) und bezeichnete es näher als
einen luft- oder gasförmigen, der Masse nach unendlichen
Stoff. Andere meinen, er habe den Urstoff als etwas zwischen
Luft und Wasser in der Mitte Liegendes gedacht. Vielleicht hat er
geglaubt, ein recht vollkommenes Prinzip dadurch zu gewinnen, daß
er sich die drei in der gegebenen Welt bestehenden Aggregatzustände
in einem chaotischen Urstoff gemischt vorstellte und so einen Schluß
auf die Dichtigkeit in der vorausgesetzten Aggregation machte;
jedenfalls finden wir, daß sein Urstoff auch als Mischung (μῖγμα)
bezeichnet wird[510]; und er lehrte, daß die besonderen Stoffe aus
dem unendlichen Urstoff durch Entmischung entstanden seien, indem
das Verwandte sich vereinigte, die Goldteilchen mit Goldteilchen,
Erde mit Erde u. s. w. Dagegen ist die unter den Historikern der
Philosophie bestehende Controverse, ob er sich diese Entwicklung
der besonderen Stoffe und Dinge rein mechanisch durch Trennung
und Verbindung gedacht habe (Ritter), oder dynamisch, so daß die
Unterschiede nur potentiell in dem an und für sich gleichartig gasförmigen
der Qualität nach unbestimmten Urstoff vorhanden gewesen
wären (Herbart), in Ermangelung ausreichender Quellenberichte
mit keinerlei Sicherheit zu entscheiden. Aristoteles scheint
die Annahme eines qualitätslosen Urstoffs dem Anaximander
aufs bestimmteste abzusprechen, wenigstens die Annahme, daß die
Dinge aus diesem Urstoff durch bloße Verdünnung oder Verdichtung
entstehen.[511] Vielmehr schreibt er ihm die Lehre zu, daß die Entwicklung
der Einzelstoffe und Einzeldinge durch Sonderung der
im „Unendlichen“ enthaltenen Gegensätze sich vollziehe. Zuerst
scheiden sich voneinander Warmes und Kaltes; eine feurige Sphäre
umgiebt rings die Luft und die Erde; aus Feuer und Luft bilden
sich die Gestirne. Im Mittelpunkt der unendlichen Welt ruht die
Erde, unbeweglich wegen des gleichen Abstandes von allen Punkten
der Himmelskugel. Die Gestirne sind „himmlische Gottheiten“.
Die Erde hat sich aus einem ursprünglich flüssigen Zustande gebildet.
Aus dem Feuchten sind unter dem Einfluß der Wärme in
stufenweiser Entwickelung die lebenden Wesen hervorgegangen. Da
alle lebenden Wesen ursprünglich im Wasser entstanden sind, so
nahm er an, daß auch die Landtiere, mit Einschluß des Menschen,
zuerst fischartig gewesen und erst infolge der Abtrocknung der Erdoberfläche
sich allmählich zu ihrer jetzigen Gestalt entwickelt haben.
Ueberweg findet daher nicht mit Unrecht bei ihm die ersten Anfänge
des heute vorzugsweise sog. Darwinismus. Ja, Anaximander
spricht schon von dem Einfluß der veränderten Lebensbedingungen
auf die Entwicklung der Arten.

Die Seele soll er als luftartig bezeichnet haben.


Er lehrte, daß es unendlich viele Welten, d. h. Weltkörper
gebe, die zusammen ein Weltsystem bilden, und die er wohl nur
deshalb Welten nannte, weil er sie für weit größer und unserem
Weltkörper ähnlicher ansah, als die gewöhnliche Meinung. Die
Entstehung dieser einzelnen Weltkörper aus dem ursprünglich luft- oder
modern genauer gesprochen gasförmigen Zustande suchte er sich
mechanisch zu erklären, wahrscheinlich war er dabei auf eine ähnliche
Theorie geraten, wie die sog. Wirbeltheorie des Descartes[512];
wenigstens wird berichtet, er habe die Bewegung der Himmelskörper
von Luftströmungen hergeleitet, die eine Drehung der Gestirnsphären
herbeiführten.

Dühring bemerkt, daß uns die jonischen Philosophen erst
in richtiger Beleuchtung erscheinen, wenn wir ihre freilich noch
roheren Vorstellungen mit den neueren naturphilosophischen und
zugleich naturwissenschaftlichen Ideen über einen denkbar frühesten
Zustand des Kosmos vergleichen. „Kant legte in seiner Naturgeschichte
des Himmels ebenfalls die Hypothese zu Grunde, alle
Weltkörper seien durch Verdichtung aus einem Urnebel entstanden.“[513]

Und jedenfalls hat Bruno so Unrecht nicht, wenn er auf den
Rückgang der kosmologischen und insbesondere der kosmogonischen
Vorstellungsweise eines Aristoteles gegenüber diesen ersten von
Aristoteles stets mit einer gewissen verächtlichen Blasiertheit behandelten
„Physikern“ hinweist.

Vergl. meine Übersetzung der Dialoge Brunos Vom Unendlichen
und den zahllosen Welten S. 74ff.

Der Weltenentstehung aber entspricht eine Weltenzerstörung.
Er lehrt: „Woraus die Dinge entstehen, in eben dasselbe müssen
sie auch vergehen, wie es der Billigkeit gemäß ist; denn sie müssen
Buße und Strafe geben um der Ungerechtigkeit willen nach der
Ordnung der Zeit.“ Man kann hierin ein pessimistisches Element
in der Philosophie des Anaximander finden und zwar eben jenes,
das bekanntlich Felix Dahn auf modern naturwissenschaftlicher Grundlage
in seinem „Odhins Trost“ poetisch ausgesponnen hat. Auf
diese Annahme eines dereinstigen Vergehens der Welten weist uns
auch die Nachricht, daß er eine allmähliche Abnahme und endliche
Austrocknung des Meeres angenommen habe; ich verstehe nicht,
wie noch Zeller (die Philosophie der Griechen I. S. 202), sagen
kann, daß eine solche Vorstellung für uns fremdartig klinge, für
uns, denen die Notwendigkeit und Thatsächlichkeit einer solchen
Entstehung und allmählichen Vergehung der einzelnen Welten
geradezu naturwissenschaftlich bewiesen ist, für uns, die wir insbesondere
mit unseren Teleskopen den Mond als Beispiel einer
bereits greisenhaft ausgetrockneten und erstorbenen Welt den Augen
nahebringen können.

Vielmehr können wir der wissenschaftlich treffenden Intuition
des Milesiers unsere Bewunderung nicht versagen.

Auch im Einzelnen soll Anaximander für seine Zeit nicht unerhebliche
Kenntnisse auf naturwissenschaftlichem Gebiete besessen
haben. Er beschäftigte sich vorwiegend mit Astronomie und Geographie,
entwarf nach Eratosthenes eine metallene Erdtafel und
eine Himmelskugel; nach Diogenes Laertius II, 1, soll er die Sonnenuhr
(γνώμων) erfunden haben; wahrscheinlich hat er jedoch nur,
da solche bereits bei den Babyloniern in Gebrauch waren, die
Hellenen nur zuerst damit bekannt gemacht.

Näheres siehe bei Teichmüller, Studien S. 1–70.

III.

Anaximenes.

Anaximenes war nach Diogenes Laertius ein Schüler des
Anaximander. Von seinen Lebensumständen wissen wir fast nichts,
als daß auch er aus Milet war, ein Sohn des Euristratus, geboren
zwischen 529–525 v. Chr. und um die Zeit der Eroberung
von Sardes durch die Jonier gestorben (499 v. Chr., also etwa
45 Jahre später, als Anaximander.)

Er hinterließ eine Schrift über die Natur, aus der uns Stobäus
den Satz erhalten hat: „Wie unsere Seele Luft ist und unseren
ganzen Leib durchdringt, so auch durchdringt und umfaßt eine
geistige Luft das Weltall.“ Diese (beseelte) Luft also erklärte er
für das Prinzip aller Dinge. Nach der einstimmigen Angabe aller
Berichterstatter hat er sich diese Luft als unendlich der Ausdehnung
nach gedacht und die Dinge aus derselben durch Verdünnung
und Verdichtung abgeleitet, oder wie der ihm eigentümliche
Ausdruck gelautet zu haben scheint, durch „Zusammenziehung“
und „Nachlassung“. So lehrte er, das Warmwerden und Kaltwerden
der Dinge bestehe nur in der Verdünnung und Verdichtung
der Luft; verdünnt werde die Luft Feuer, verdichtet Wind und
Gewölk, noch mehr verdichtet Wasser, und daraus wieder durch
Verdichtung Erde und Stein; alles übrige aber werde aus diesen.
Es ist möglich, daß Anaximenes nur durch die Beobachtung des
Athems, als einer Bedingung alles tierischen Daseins, dazu geführt
ist, in der Luft zunächst das Lebensprinzip und so schließlich das
Prinzip aller Dinge überhaupt zu suchen. Die Identifizierung von
Leben, Seele und Athem (Odem) ist ja uralt, wie denn sogar die
Stammgeschichte der Worte Seele, Geist, anima, psyche, darauf
zurückweist. Auch deutet darauf hin die von ihm für die Gleichstellung
der Naturkräfte mit dem Lebensprinzip und die Erklärung
des Lebensprozesses angeführte naive Bemerkung, wenn wir die
Luft mit den Lippen zusammengedrückt aushauchten, würde sie kalt,
aus geöffnetem Munde dagegen gehe sie warm hervor.

Ein gewisser Fortschritt über Anaximander ist insofern nicht
zu verkennen, als Anaximenes den Versuch machte, eine bestimmtere
Vorstellung von dem Prozeß zu gewinnen, durch den sich die
Dinge aus dem Urstoff bilden.

Anaximenes soll auch zuerst die Beleuchtung des
Mondes durch die Sonne und den Grund der Mondfinsternisse
entdeckt haben.[514]

Übrigens dachte er sich die Erde noch als eine runde breite
von der Luft getragene Platte, und dieselbe Scheibengestalt schrieb
er auch der Sonne und den Gestirnen zu.

IV.

Hippo, Idaeus und Diogenes von Apollonia.

Die Schule der jonischen Naturphilosophie erstreckte sich bis in
das Zeitalter des Perikles, in dem allmählich die Sophisten an ihre
Stelle traten.


Als die drei bedeutendsten späteren Vertreter dieser Richtung
werden uns Hippo, Idaeus und Diogenes von Apollonia genannt.

Hippo scheint einer der ersten Naturphilosophen gewesen zu
sein, die dem unverständigen Spotte der attischen Komiker, der
später für Sokrates so bedenklich wurde, verfallen sind. Zu
folgenden Versen aus des Aristophanes Wolken:


„Da haben weise Geister ihr Studiergemach.


Es wohnen Männer drinnen, die beweisen Dir,


Der Himmel sei nichts anderes, als ein Stülpkamin,


Der rings um uns sich wölbe, wir die Kohlen drin.“





bemerkt der Scholiast, daß dies zuerst vom Komiker Kratinos mit
Bezug auf den Physiker Hippo gesagt worden sei. Wir können
darnach vermuten, daß Hippo längere Zeit in Athen gelebt hat.
Seine sonstigen Lebensumstände, insbesondere seine Herkunft, sind
ungewiß, er war vielleicht auf Samos oder Melos geboren.

Aristoteles (de anima I. 2) spricht von ihm noch verächtlicher,
als von den anderen Physikern oder Physiologen und bemerkt, er
habe die Seele für Wasser, vermutlich als Anhänger des Thales,
für ein feuchtes Prinzip gehalten. Wahrscheinlich leitete ihn die
Beobachtung, daß aller tierischer Same feucht ist. Aus dem flüssigen
Aggregatzustand ließ er das „Feuer“ und aus der „Überwindung
des Wassers durch das Feuer“ die Welt entstehen, weshalb
auch geradezu gesagt wird, seine Prinzipien seien Feuer und
Wasser gewesen. Er scheint mehr empirischer Naturforscher, als
Naturphilosoph gewesen zu sein und sich hauptsächlich mit der Entwicklungsgeschichte
des Fötus und der Lehre von der Erzeugung
beschäftigt zu haben.

Wenn der scholastisch denkende Aristoteles ihm den Vorwurf
besonderer Einfalt macht, so ist darauf wenig zu geben.

Idaeus aus Himera scheint sich hauptsächlich an Anaximenes
angeschlossen zu haben, und ebenso Diogenes von Apollonia (auf
Kreta). Von letzterem ist uns ein eingehenderes Fragment bei
Simplicius Phys. 32b, 33a erhalten. Er stellte bezüglich des Urwesens
nicht nur die Forderung auf, daß dasselbe der gemeinsame
Stoff aller Dinge, sondern auch, daß es zugleich ein denkendes
Wesen sein müsse, insofern ein Vorgänger (oder auch Nachfolger)
des Anaxagoras. Dasjenige, woraus alles besteht, war ihm ein
ewiger und unveränderlicher Körper, groß und gewaltig und reich
an Wissen, das, was man „gewöhnlich die Luft nenne.“ Aus ihm
entsteht durch Verdichtung und Verdünnung jegliches Einzeldasein.
Zuerst sondert sich aus dem unendlichen Urstoff das Schwere ab,
das sich nach unten, und das Leichte, das sich nach oben bewegt.
Den Grund der Bewegung sah er im warmen, den Grund der
körperlichen Konsistenz in dem kalten und dichten Stoff.

Infolge der Wärme soll das Weltganze in eine Kreisbewegung
geraten sein, wodurch auch die Erde ihre runde Gestalt
erhielt. Die Erde war in ihrem Urzustand eine weiche und
flüssige Masse, die allmählich durch die Sonnenwärme ausgetrocknet
ist. Der Erdkörper sei von Gängen durchzogen, in welche die Luft
eindringe; werden ihr die Auswege aus denselben verstopft, so
entstehen Erdbeben.



Im Gegensatz zu denjenigen Geschichtsschreibern der Philosophie,
welche die jonischen Naturphilosophen, zumal sie von eigentlichen
metaphysischen Voraussetzungen sich, wie es scheint, ziemlich
frei hielten, nach dem Vorgange des Aristoteles mit Geringschätzung
betrachten und sich auch über ihre vom Standpunkte des modernen
Naturwissens selbstverständlich rohen Vorstellungen belustigen, glaube
ich die einzig gerechte Würdigung ihrer unbefangenen
und ehrlichen, occultistisch freilich wenig Ausbeute liefernden,
Positivität in folgenden Worten Dührings zu finden:

„Wichtiger, als die verhältnismäßige Übereinstimmung, welche
unser modernes naturwissenschaftliches Bewußtsein den Vorstellungen
der jonischen Denker nahe bringt, ist die Gemeinschaft und Analogie
in der Nötigung unserer Ideen zu einer bestimmten Voraussetzung.
Heute ist es bekanntlich die astronomische Beobachtung, welche uns
besonders mit Rücksicht auf die Abplattung der rotierenden Weltkörper
und im Hinblick auf die mechanischen Wirkungen der
Drehung bildsamer Massen zu dem Rückschluß nicht bloß berechtigt,
sondern nötigt, daß ein weniger fester Aggregatzustand den gegenwärtigen
Verhältnissen vorausgegangen sein müsse. Durch derartige
Gedankenbewegung greifen wir stetig und zwar immer an der
Hand der leitenden Thatsachen in eine Vergangenheit des
Kosmos zurück, die der uns übrigens bekannten und etwa durch
Rechnung rückwärts feststellbaren Verfassung und Beschaffenheit
desselben vorausgegangen sein muß. Wo die Fingerzeige der aus
der gegenwärtigen Gestaltung sprechenden Züge aufhören, da hat
auch die wissenschaftlich begründete und mit ihr eigentlich alle gerechtfertigte
Vorstellung eine Schranke. Es ist daher kein Mangel,
wenn bei irgend einem Zustande mit den Rückschlüssen Halt gemacht
werden muß. Sind wir einmal bei der gasförmigen Gestalt
der Welt angelangt, so ist zu einer weiteren Voraussetzung
innerhalb dieser Gattung, d. h. in der Geschichte der Natur weder
Antrieb noch Anknüpfungspunkt vorhanden. Die Zustände der
Materie sind bis zum Extrem durchlaufen und durch den Urnebel
hindurch dürfte keine physische Hypothese mehr sichtbar werden.
Etwas Unvollkommenes liegt aber in dieser Schranke durchaus
nicht. Im Gegenteil lehrt sie uns, daß wir in dieser Richtung
in dem, was der engeren Naturphilosophie wesentlich
ist, auch nicht weiter gelangen, als die ersten
antiken Denker, und daß wir vor ihnen nichts, als die
bessere Begründung und Kenntnis des Weges voraus
haben. Hierbei bleibt nur noch für die logische Notwendigkeit ein
letzter Abschluß offen, und dieser besteht in der unumgänglichen
Voraussetzung eines allem zählbaren Wechselspiel der Vorgänge
vorangegangenen sich selbst gleichen Zustandes des Weltmediums.“[515]

V.

Heraclit der Dunkle.

Die Lehre dieses Philosophen schließt sich zwar insofern noch
an die drei bisher behandelten sog. Physiker an, als auch sie allem
Seienden eines der sog. vier Elemente als Grundstoff, aus dem alles
entstanden sei, zu Grunde legt, nämlich das Feuer. Sie geht aber
in ihrer Entwickelung so erheblich über die von den Vorgängern
gesteckten Grenzen hinaus und enthält soviel keimkräftige, erst in
späteren Perioden der Philosophie-Geschichte von einzelnen Systemen
zu einseitiger Entwickelung geförderte Gedanken, daß man ihrer
Universalität Unrecht thun würde, wollte man Heraclit noch zu den
sogenannten Physikern rechnen, wie dies Aristoteles Metaphys. I. 3ff.
thut. Heraclit wurde nach Hermann (De philos. Jonic. aetatt
S. 10. 22) um 510 v. Chr. zu Ephesus geboren und lebte etwa
bis 450 v. Chr.; Zeller dagegen (Philosophie der Griechen I.
S. 524) setzt seine Geburt in die Zeit zwischen 530–540 v. Chr.
Es steht fest, daß er ein Alter von 60 Jahren erreichte. Er entstammte
einer der vornehmsten Familien seiner Vaterstadt, wie schon
daraus hervorgeht, daß er das in seiner Familie erbliche Amt eines
Opfer-Königs seinem jüngeren Bruder abtrat. Er trat der demokratischen
Partei seiner Vaterstadt mit entschieden aristokratischen
Grundsätzen entgegen und erfreute sich deshalb keiner großen Popularität.
Seine Verbitterung gegen die Mitbürger steigerte sich
in hohem Grade, als sein Freund Hermodor verbannt wurde, jener
Hermodor, von dem uns der Jurist Pomponius in seiner Rechtsgeschichte
Dig. I. 1, 1. 2 § 4 berichtet, daß er den römischen Dezemvirn
bei Abfassung der Zwölf-Tafeln an die Hand ging.

Über Heraclits Tod und sonstige Lebensschicksale haben wir
nur wenige und teilweise widersprechende Nachrichten. Die Fragmente
seiner Schriften hat P. Schuster in den Acta philos.
societ. Lipsiensis Tom. III, Leipzig 1873, zusammengestellt.

Man darf behaupten, daß Heraclit seinem Philosophieren schon
eine gewisse Erkenntnis-Kritik vorausgehen ließ. „Wenn eine Rede
verständig sein soll“, sagt er, „so muß sie sich auf das stützen, was
allen gemeinsam ist, das Denken.“[516] Was unsere Sinne wahrnehmen,
ist nur die flüchtige Erscheinung, nicht das Wesen. Alle
Sinnesempfindung entsteht aus dem Zusammentreffen von zwei
Bewegungen, sie ist das gemeinsame Erzeugnis aus der Einwirkung
des Gegenstandes auf das Sinnesorgan und der Thätigkeit
des Organs; sie zeigt daher nichts bleibendes und an sich seiendes,
sondern nur eine Einzelerscheinung, so wie diese in dem gegebenen
Falle und für diese bestimmte Wahrnehmung sich darstellt.[517]
Schlechte Zeugen sind der Menschen Augen und Ohren, wenn sie
unverständige Seelen haben.[518] Gerade dieses Zeugnis aber ist
es, dem die Menge allein folgt. Daher finden wir bei ihm ähnlich
geringschätzige Äußerungen über die große Masse der nicht
denkenden Menschen, auch sogar über frühere und gleichzeitige
Dichter und Denker, wie sie in ähnlich aristokratischer Geisteshaltung
bei Giordano Bruno wiederkehren. Besonders verächtlich erscheint
ihm die bloße Vielwisserei. Polymathie noon u didaskei,
die bloße Vielwisserei, schafft keine Weisheit.[519] Er will sich begnügen,
mit vieler Arbeit weniges zu finden, wie die Goldgräber,
nicht leichthin über das Wichtigste urteilen, nicht andere befragen,
sondern sich selbst oder vielmehr die Gottheit.[520] Nur wer dem
göttlichen Gesetz, der allgemeinen Vernunft, lauscht, kann
die Wahrheit finden, wer dagegen dem täuschenden Schein der
Sinne und den unsicheren Meinungen der Menschen folgt, dem
bleibt sie ewig verborgen.

Wie das Erkennen der Menschen, so ihr Handeln. Darum
leben die meisten Menschen dahin wie das Vieh, sie wälzen sich im
Schmutze und nähren sich von Erde gleich dem Gewürm, werden
geboren, zeugen Kinder und sterben, ohne ein höheres Lebensziel
zu verfolgen.[521]

Die meisten Menschen sind für die Wahrheit auch dann taub,
wenn man sie ihnen in die Ohren schreit, und wie Hunde bellen
sie alles und jedes an, das sie nicht kennen. Besonders durch
seine Unglaublichkeit entschlüpft das Wahre zumeist
dem Erkanntwerden.[522]

Der Esel frißt eben lieber Spreu, als Gold.

Der Grundfehler der bisherigen Philosophie hat nun nach
Heraclit darin bestanden, daß man in den Dingen eine Beharrlichkeit
des Seins suchte, die ihnen fremd ist. Vielmehr gibt es nichts
festes und bleibendes in der Welt, alles ist in unablässiger Veränderung
begriffen (τὸ πᾶν ῥεῖ), wie ein Strom, „man kann nicht
zweimal in denselben Fluß steigen.“[523]

Heraclit ist auch der Urheber des zuerst von Cusanus und
Bruno wieder so viel betonten Prinzips der Coincidenz der Gegensätze,
das von Hegel als logische Einheit des Widerspruchs mißdeutet
wurde. Er selbst hat damit nur das antagonistische Spiel
der Naturkräfte bezeichnen wollen, in dem nicht das Gleichgewicht,
sondern das Übergewicht und die Störung wesentlich sind und die
stetige Bewegung und das Leben erhalten; dagegen stand er den
Hegelschen Begriffsverwirrungen fern, und die Darstellung seiner
Lehre durch den Junghegelianer Lassalle ist eine arge Verdrehung.[524]
Freilich finden wir bei ihm Äußerungen wie: Tag und Nacht sind
dasselbe (d. h. es ist Ein Wesen, welches bald licht, bald dunkel
ist); Heilsames und Verderbliches, Oberes und Unteres, Anfang und
Ende, Sterbliches und Unsterbliches ist dasselbe.[525] Hunger und
Sättigung, Anstrengung und Erholung gehören zusammen; aus dem
Lebenden wird Totes und aus dem Toten Lebendiges, aus dem Jungen
Altes und aus dem Alten Junges u. s. w., nur in der Bewegung
beruht alles Leben, besteht überhaupt das Dasein der Dinge, kein
Ding ist dieses oder jenes, sondern es wird nur in der beständigen
Bewegung des Naturlebens.[526] Während Parmenides dem
Begriff des Werdens, als einem vereinigten Widerspruch von Sein
und Nichtsein, die Realität abspricht und ihn, ähnlich wie der moderne
Philosoph v. Kirchmann in das Wissen verlegt, behauptet
also Heraclit: Sein ist Werden.

Wenn nun alles in unaufhörlicher Bewegung und Veränderung
begriffen ist, so folgt, daß alles Feuer ist. Offenbar
will er, da er sein tieferes philosophisches Bewußtsein noch nicht
abstrakt ausdrücken kann, seiner Metaphysik damit nur eine sinnlich
symbolische Ausdrucksform leihen.[527]

„Diese Welt“, sagt er, „hat weder der Götter noch der Menschen
einer gemacht, sondern sie war immer und wird sein, ein ewig
lebendiges Feuer, nach Maßen sich entzündend und nach Maßen
erlöschend.“[528] Offenbar verstand Heraclit unter dem Feuer nicht
bloß das sichtbare Feuer, sondern überhaupt das Warme, Wärmestoff,
oder wie seine Nachfolger sagten, „trockene Dünste“, ja geradezu
Hauch, die ψυχὴ, also etwa den Äther. Nichts aber wäre verkehrter,
als es mit Lassalle in eine metaphysische Abstraktion aufzulösen,
wie „die prozessierende Einheit des Sein und Nichtsein.“[529]

Aus dem Urfeuer, dem an sich gestaltlosen Äther, läßt er alle
Einzelsubjekte durch Streit (eris) (auch πόλεμος) hervorgehen,
welcher der „Vater aller Dinge ist.“[530] Die Welt ist die zerteilte
Gottheit, das ἒν διαφερόμενον αὑτὸ αὑτῷ; aber indem sie sich in
sich selbst unterscheidet, geht sie auch wieder mit sich zusammen, zu
einer Harmonie, die wie die des Bogens und der Leyer auf entgegengesetzter
Spannung beruht.[531] In ihr vollzieht sich ein stetiger
Doppelprozeß der relativen Materialisierung des Feuergeistes und
der Wiedervergeistung der Erde und des Wassers. Denn auch
Erde und Wasser, d. h. der feste und flüssige Aggregatzustand, sind
nur Erscheinungsformen des Einen, des Feuers; dieses geht in sie
über in der ὁδός κάτω, dem Wege nach der Tiefe; es kehrt aber
auch Erde und Wasser ins Feuer zurück, in der ὁδός ἄνω, dem
Weg nach oben. Des Feuers Tod ist, Wasser zu werden, des
Wassers, Erde zu werden, aus Erde aber wird wieder Wasser und
aus Wasser Feuer (oder Seele). „Alles wird umgesetzt gegen Feuer
und Feuer gegen alles, wie Waaren gegen Gold und Gold gegen
Waaren.“[532] Alles Leben bewegt sich also im Kreise; nachdem es
seine elementarische Beschaffenheit im festen Aggregatzustand am
weitesten von der Urform entfernt hat, kehrt es durch die früheren
Zwischenstufen schließlich doch zum Anfang zurück. Somit strebt
auch die aus dem Streit entstandene Vielheit der Dinge immer
wieder zur anfänglichen Einheit zurück; und dies Streben wird von
den Dingen empfunden als Zustand der begehrenden Bedürftigkeit,
die wiedergewonnene Einheit aber als Sättigung, Eintracht und
Friede.[533] Der ewige Kampf und die ewige Versöhnung im steten
Strome des Stoffwechsels, im Fluß des Geschehens, wird aber von
strenger Gesetzmäßigkeit beherrscht, die er mit dem Namen der Harmonie,
der Dike (Gerechtigkeit), des Schicksals, der weltregierenden
Weisheit bezeichnet. Er nennt sie auch Zeus oder die Gottheit,
unterscheidet aber diese weltbeherrschende Kraft, der er auch kein
besonderes Bewußtsein zuschreibt, nicht von der Welt als Ganzem.
Seine Weltanschauung läßt sich daher, zumal ihm aller Stoff
beseelt ist, als hylozoistischer Monismus oder Pantheismus bezeichnen.[534]

Interessante Anticipationen bieten seine kosmischen Ansichten.
Die Sonne ist, sagt er, eine brennende Dunstmasse, deren Feuer
durch die aufsteigenden Dünste genährt wird; es findet ein stetiger
Zu- und Abfluß an ihrem Körper statt. Man wird versucht, dabei
an Robert Mayers Theorie vom Wiederersatz der Sonnenwärme
durch Meteormassen zu denken.[535]

Die Welt als Ganzes ist zwar ohne Anfang und Ende; allein
die einzelnen Weltsysteme haben ihren Anfang und ihr Ende, aus
Feuer entstanden gehen sie in Feuer wieder unter, und zwar, da
alles in der Welt sein festes Maß, auch Zeitmaß, hat, nach Ablauf
gewisser Perioden. Eine solche Periode nennt Heraclit ein großes
Jahr, das er zu 18 000 Sonnenjahren angenommen haben soll.[536]


Man sollte nun glauben, daß ein Monist, wie Heraclit, die
Selbständigkeit und Substantialität der Menschenseele konsequent
habe leugnen müssen. Aber dem ist nicht so. Sein Pantheismus
schließt den Individualismus, wenigstens als relativen, nicht aus,
sondern ein.

Der Leib an sich ist starr und leblos, erst durch die Seele wird
er bewegt; die Seele aber ist ein unendlicher Teil des menschlichen
Wesens, in ihr hat sich das göttliche Feuer in relativ reinster
Form erhalten. Je „trockener“ dieses Feuer ist, um so weiser und
besser ist die Seele[537], durch Feuchtigkeit wird dagegen das Seelenfeuer
verunreinigt und geht die Vernunft verloren, wie die Erscheinungen
des Rausches, der „angefeuchteten Seele“ beweisen.
Wie übrigens jedes Ding in unablässiger Umwandlung begriffen
ist, so auch die Seele, auch sie muß sich vom Feuer außer ihr
nähren, das sie durch die Sinnesorgane empfängt. Dieses beweist
der Schlaf, der das Licht des Bewußtseins verdunkelt. Und dennoch
bewahrt die Seele ihre Identität im Tode. Die Menschen, sagt
er, sind sterbliche Götter, die Götter unsterbliche Menschen; unser
Leben der Tod der Götter, unser Tod ihr Leben; denn solange
der Mensch lebt, ist der göttliche Teil seines Wesens mit den niederen
Stoffen verbunden, von denen er im Tode wieder frei wird;
die Seelen durchwandern ebenfalls den „Weg nach unten“ und
„den Weg nach oben“, sie treten in Leiber ein, weil sie der Veränderung
bedürftig sind, und ebenso verlassen sie die Leiber wieder.[538]

Des Menschen wartet nach seinem Tode, was er
nicht zu hoffen noch zu glauben wagt.[539]

Die besseren Menschen kehren nach dem Tode als
Dämonen in ein reineres Leben zurück, die gewöhnlichen
aber sinken weiter zum Hades herab.[540] Übrigens ist alles
voll von Seelen und Dämonen.[541]

„Wenn wir leben, sind unsere Seelen tot und in
unseren Leibern begraben; erst wenn wir sterben, erwachen
sie zum vollen Bewußtsein und Leben.“[542]

Der Dämon des Menschen ist sein Gemüt. Von diesem hängt
es allein ab, glücklich zu leben und sich in die Weltordnung zu
finden.[543] Die Meinung, daß die Gottheit nach Belieben Glück
oder Unglück verhänge, vertrug sich nicht mit Heraclits Einsicht in
die Gesetzmäßigkeit des Naturlaufs. Wohl aber glaubte er an die
Möglichkeit der Weissagung und erkannte z. B. in den Sprüchen
der Sibylle eine höhere Eingebung.[544]

In politischer Hinsicht war Heraclit ein Freund der Freiheit,
und eben darum ein schroffer Gegner der Demokratie, die auch
den Besten nicht zu gehorchen und keine hervorragende Größe zu
ertragen weiß.[545]

Er legte seine Bücher über die Natur als ein frommes Opfer
im Tempel der großen Diana zu Ephesus nieder.[546]

Creuzer, Symbolik und Mythologie II. 196, hat zuerst die
Vermutung ausgesprochen, daß Heraclit ein Schüler der Zoroastrischen
Lehre gewesen. „Was ihm der Orient und Egypten
in der Religion seines Vaterlandes dargeboten, was er aus eigenem
dort erleichterten Verkehr mit dem Morgenlande geschöpft hatte,
durchdrang er mit griechischem, scharfen Geiste, begründete er durch
eigenes tiefes Denken, brachte es in systematischen Zusammenhang,
und machte es fruchtbar für sein Volk.“

„Aus sich hat er also vieles genommen; aber daß er alles
aus sich genommen, daß er im strengsten Sinne Erfinder seiner Lehre
sei, ist nicht zu glauben.“ „Heraclit geht sichtbar von der Priesterlehre
und von Symbolen der Lichtreligionen aus.“

Auch bei Zoroaster ist die Feindschaft, der Streit, der Grund
der endlichen Dinge. „Bedeutet doch des Bogens Namen (βίος)
Leben, sein Geschäft aber ist der Tod.“[547] Daß diese Sätze in die
Ephesische Priesterdogmatik aufgenommen waren, wäre schon aus
dem nachgewiesenen Zusammenhange der Artemisischen Religion
mit dem Feuerdienste Oberasiens wahrscheinlich. „Die ganze Feuerlehre
des Ephesers ist in Prinzip und Folgerungen Magismus, besonders
sein Satz von der Geburt der Götter aus dem Feuer.“[548]
Freilich auch bei den Egyptern finden wir Phtha, das Urfeuer,
und selbst die Sonnentheorie des Heraclit.

„Aus den Lichttheorien des Orients hatte er den Inhalt seiner
Lehren genommen, von dort nahm er auch seine Bilder.“

„Ob nun dieser Heraclitus einen Zoroaster geschrieben, wie
spätere Zeugen wollen, oder nicht, ist gleichgültig. Es ist genug,
daß er Zoroastrisch philosophiert hat, daß er gelehrt hat, wie der
alte große Lichtlehrer Zerethoschtro, der Stern des Goldes.“

Der Beiname des Dunklen, weil er „nicht redet, nicht verbirgt,
sondern andeutet“, findet sich zuerst in der pseudo-aristotelischen
Schrift de mundo (c. 5). Sokrates soll gesagt haben, es
bedürfe zum Verständnis seiner Schreibweise eines delischen (tüchtigen)
Tauchers. Könnte man ihn aber mit Hinsicht auf den Inhalt
seiner Lehre, einer Licht- und Feuer-Religion, nicht vielmehr
auch den lichten nennen? Auch dadurch würde sich für ihn die
Coincidenz des Gegensatzes bestätigen.



Zweites Kapitel.

Pythagoras und die Alt-Pythagoräer.

Pythagoras gehörte einer etwas früheren Zeit an, als Heraclit.
Er steht als Dorer schon dem Stamme nach in einem gewissen
Gegensatz zu den Jonischen Philosophen.

Leider ist die Geschichte seines Lebens in ein solches mystisches
Dunkel gehüllt, daß in unseren Tagen, wo ja die historische Skepsis
auf die denkbar feinste Spitze getrieben worden ist, einzelne Forscher
sogar seine Existenz bezweifelt und die Möglichkeit bejaht haben,
daß er ein bloßer Kollektivname, eine Personifikation der ganzen
orientalischen und nordischen Weisheit sei.[549] Wir sind weit entfernt,
diese, ja auch auf vielen anderen Gebieten und besonders
durch David Strauß an der Geschichte Jesu bis zur Selbstironie
übertriebene Skepsis, welche zum großen Teil der aprioristischen
negativen Voreingenommenheit des Materialismus gegen mystische
Berichte entspringt, unbedingt zu teilen, müssen aber zugeben, daß
die zweifellos historische Persönlichkeit dieses dorischen Denkers dermaßen
von Mythen umrankt ist, daß es schwer fällt, einen thatsächlichen
Kern aus dem Sagengewirr herauszuschälen. Fest steht,
daß er ein Sohn des Mnesarchus war und zu Samos, etwa um
582 v. Chr. geboren ist, von wo aus er erst in späteren Jahren,
vielleicht 529 v. Chr. nach Kroton in Unteritalien übersiedelte und
hier einen politisch-ethisch-religiösen Geheimbund stiftete. Im übrigen
wächst die Reichhaltigkeit der Mitteilungen über ihn nahezu im
quadratischen Verhältnisse der zeitlichen Entfernung und somit im
umgekehrten der Zuverlässigkeit. Am meisten wissen die fast ein
Jahrtausend später lebenden sog. Neupythagoräer und Neuplatoniker
von ihm zu erzählen, unter denen Jamblichus und Porphyrius sogar
eine ausführliche Lebensbeschreibung des Pythagoras liefern.

Von dem ihm zeitlich am nächsten stehenden Heraclit ist uns
eine Äußerung über Pythagoras erhalten[550], die eben keine wohlwollende
Beurteilung einschließt. Er sagt: „Pythagoras, der Sohn
des Mnesarchus, hat Forschung geübt von allen Menschen zumeist,
und eklektisch sich seine eigene Wahrheit gebildet, eine Vielwisserei
und gelehrte Kunst.“

Nicht unwahrscheinlich ist es daher, daß er, wie dies ja wißbegierige
Hellenen, z. B. Solon und Herodot vielfach thaten, auch
große Reisen gemacht und insbesondere sich auch in Egypten aufgehalten
hat, um sich in die dortige Priesterweisheit einführen zu
lassen. Dadurch würde sich sein mit dem, was als logische Grundlage
seiner Philosophie berichtet wird, nur unorganisch verknüpfter
Glaube an die Seelenwanderung erklären. Jedenfalls aber sind
seine Reisen von den Späteren, deren einige ihn sogar bis nach
Indien zu den Brahmanen führen[551], sehr übertrieben, und Zeller
bemerkt wohl mit Recht, daß „nicht die bestimmte Kenntnis von
seinem Verkehr mit auswärtigen Völkern zu der Annahme über
den Ursprung seiner Lehre, sondern vielmehr umgekehrt die Voraussetzung
von dem auswärtigen Ursprung seiner Lehre zu den Erzählungen
über seinen Verkehr mit Barbaren den Anstoß gegeben
haben wird.“ Einige bringen ihn sogar mit dem mythischen König
der im Norden Griechenlands wohnenden Geten Zamolxis in
Verbindung.[552]

Jedenfalls hat er keine Schriften hinterlassen, und die Behauptung
des Jamblichus, es seien wohl Schriften vorhanden gewesen,
aber bis auf Philolaos streng als Geheimnis der Schule
bewahrt worden, verdient wenig Glauben.[553]

Für den von ihm gestifteten Geheimbund wurde dessen politische
(aristokratische) Richtung verhängnisvoll. Derselbe wurde durch
eine blutige demokratische Revolution, den Aufstand der sog. „Kyloner“
vernichtet; bei einer Beratung im Hause des Milo zu
Metapont sollen seine sämtlichen Anhänger mit Ausnahme der
Tarentiner Archippus und Lysis umgekommen sein, da die Gegner
das Haus umstellten und anzündeten. Unwahrscheinlich ist der Bericht,
daß Pythagoras selbst bei dieser Veranlassung geendet habe,
da diese sog. Kylonischen Unruhen mindestens 100 Jahre nach seiner
Geburt datiert werden müssen.

Zuverlässige Mitteilungen über seine Lehre bieten uns nur
Plato und Aristoteles.

Darnach scheint dieselbe rationelle und mystische Elemente in
wunderlichstem Grade verquickt zu haben. Einerseits müssen wir
annehmen, daß die Mathematik und zwar die Geometrie in erster
Linie ihm nicht unbedeutende Fortschritte verdankt. Bekannt ist ja
die Erzählung, daß er den wichtigen nach ihm benannten Satz von
der Flächengleichheit des Hypotenusenquadrats und der Kathetenquadrate
entdeckt und zum Dank dafür den Göttern eine Stierhekatombe
geopfert hat, woher das bon mot, daß seitdem alle
Ochsen zittern, so oft eine neue Wahrheit entdeckt wird.

Auch werden die einfachsten Zahlenbestimmungen der musikalischen
Harmonie auf ihn zurückgeführt. Die Beobachtung der
letzteren hat vermutlich den Ausgangspunkt seiner Grundlehre gebildet.

Weil die Pythagoräer zwischen den Zahlen und den Dingen
manche Ähnlichkeit entdeckten, sagt Aristoteles[554], so hielten sie die
Elemente der Zahlen für die Elemente der Dinge selbst; sie sahen
in der Zahl sowohl den Stoff als die Eigenschaften der Dinge.
Das Rationelle an dieser Einsicht beschränkt sich auf die Erheblichkeit
der quantitativen Beziehungen in der Konstitution der Dinge
und in der Beschaffenheit der Phänomene, die ja in der That eine
Grundlage des Verständnisses alles Daseins ist.

Alles weitere ist nur aus der im Anfange der menschlichen
Denkarbeit, wie es scheint, ganz unvermeidlich gewesenen und auch
für uns Modernen immer noch eine bedenkliche Klippe des Verstandes
bildenden Hypostasierung oder Verdinglichung abstrakter
Begriffe zu erklären. In der Ausführung dieser Zahlenphilosophie
treffen wir nur auf zahlenmystische Spielereien und Deuteleien.
So ist die sog. Tetraktys, die Zahlengruppe 1, 2, 3, 4, deren
Summe 10 giebt, Gegenstand besonderer Heilighaltung gewesen,
da sie die Grundzahl der Menschenseele bilde. Diese spielerische
Symbolik wurde besonders auf die moralischen Erscheinungen übertragen;
so sollen sie die Gerechtigkeit bald auf die Zahl 3, bald
auf die 4, bald auf die 5, bald auf die 9 zurückgeführt haben.
Weil alle Zahlen sich in ungerade und gerade teilen, so fand man
darin einen weiteren grundlegenden Wesensunterschied, indem man
das Ungerade dem Begrenzten, das Gerade dem Unbegrenzten
gleichsetzte. Das Begrenzte ist das Bessere und Vollkommene, das
Unbegrenzte und Gerade das Unvollkommene.

In 10 Gegengrundsätzen stellten sie die erste, höchst willkürliche
Tafel sogenannter Kategorien auf:

1. Grenze und Unbegrenztes. 2. Ungerades und Gerades.
3. Eins und Vielheit. 4. Rechtes und Linkes. 5. Männliches und
Weibliches. 6. Ruhendes und Bewegtes. 7. Gerades und Krummes.
8. Licht und Finsternis. 9. Gutes und Böses. 10. Quadrat
und Rechteck.

Über die Theologie der alten Pythagoräer läßt sich nichts
Sicheres feststellen. „So unleugbar die Pythagoräer an Götter geglaubt
haben, und so wahrscheinlich es ist, daß auch sie der monotheistischen
Richtung, welche seit Xenophanes in der griechischen
Philosophie so bedeutenden Einfluß gewann, soweit gefolgt sind,
um aus der Vielheit der Götter die Einheit (ὁ ϑεός, τὸ ϑεῖον)
stärker, als die gewöhnliche Volksreligion, herauszuheben, so gering
scheint doch die Bedeutung der Gottesidee für ihr philosophisches
System gewesen zu sein, und in die Untersuchung über
die letzten Gründe scheinen sie dieselbe nicht tiefer verflochten zu
haben.“[555]

Auch die kosmologischen Einsichten des Pythagoras bezw.
der ältesten Pythagoräer werden vielfach mit Rücksicht auf spätere
Unterschiebungen und infolge allzu günstiger Deutung der wenigen
unklaren Überlieferungen stark überschätzt.

Das Weltgebäude selbst dachten sich die Pythagoräer als eine
Kugel. Im Mittelpunkt derselben nahmen sie ein Centralfeuer
an. Um dieses sollen zehn himmlische Körper sich von West nach
Ost bewegen, zunächst die 5 Planeten Merkur, Venus, Mars,
Saturn und Jupiter, dann die Sonne, der Mond und die Erde.
Als zehnten Himmelskörper, wohl nur, um die heilige Zehnzahl
voll zu machen, setzten sie dann eine sog. Gegenerde, antichthon;
der äußerste Umkreis aber wird durch eine feurige Region, das
Empyreum, gebildet.[556] Das ganze System erhält sein Licht und
seine Wärme mittelbar vom Centralfeuer und unmittelbar von
der Sonne.

Wenn einzelne Historiker der Astronomie in der sog. Gegenerde
die andere Halbkugel der Erde sehen wollen und dem Pythagoras
schon die nachweisbar erst von Heraclides Ponticus, Ekphant, Plato
und Hicetas behauptete Axendrehung der Erde als bekannt zuschreiben,
so ist das, wie gesagt, eine zu günstige Auslegung. Nur
die Kugelform der Erde ist den alten Pythagoräern bekannt gewesen.
Mit dieser Anschauung vom Bau der Welt verband sich
nun die berühmte Lehre von der Harmonie der Sphären.

Jedes der Gestirne bringt durch seinen Umschwung um das
im Mittelpunkt stehende Centralfeuer einen eigenartigen Ton hervor,
da jeder schnell bewegte Körper einen Ton erzeugt. Diese Töne
der Planeten setzen sich zu einer Harmonie zusammen; daß wir von
dieser Sphärenharmonie, die man sich durch eine Anzahl verschieden
abgestimmter Brummkreisel veranschaulichen könnte, nichts hören,
erklärte man durch die Bemerkung, es gehe uns damit wie den
Bewohnern einer Mühle; da wir das gleiche Geräusch von Geburt
an unausgesetzt vernehmen, so kämen wir nie in den Fall, sein
Dasein am Gegensatz der Stille zu bemerken.

Was die Psychologie des Pythagoras betrifft, so ist unstreitig
zunächst seine Lehre von der Seelenwanderung, die man
unrichtig gewöhnlich als Metempsychose, also wörtlich übersetzt
„Umbeseelung“ bezeichnet, während man richtiger von einer Metensomatose,
d. h. Umkörperung reden sollte. Pythagoras wurde
dieser Lehre wegen schon von Xenophanes verspottet[557]; und in der
That scheint die Seelenwanderungslehre der alten Pythagoräer sich
von der krassesten Form dieses Aberglaubens, der sogar eine Wanderung
der Menschenseele in Tier- und Pflanzenleiber für möglich
hielt, nicht sehr weit entfernt zu haben. Andererseits berichtet auch
Aristoteles in seiner Psychologie, einige von den Pythagoräern hätten
die Seelen in den Sonnenstäubchen oder auch in dem, was diese
bewege, gesucht.[558]

Gleichzeitig wurde auch der Glaube an unterirdische Wohnsitze
der Abgeschiedenen festgehalten, und nach Aelian V. H. IV. 17 soll
Pythagoras sogar die Erdbeben von Wanderungen (συνοδοι) der
Toten hergeleitet haben. Vielleicht läßt sich der Seelenwanderungsglauben
und der an einen Aufenthalt im Hades so zusammenreimen,
wie dies später bei Plato und Vergil geschieht, daß nämlich ein
Teil der Seelen vor dem Wiedereintritt in einen Körper sich durch
Strafen und Qualen im Hades, der dann also als Fegefeuer dient,
läutern muß.

Ob die Pythagorärer sich die Verbindung der Seele mit ihrem
Leibe durch Wahl, wie später Plato, oder durch natürliche Verwandtschaft
oder durch den Willen der Gottheit bestimmt dachten,
ist nicht klar zu stellen. Wahrscheinlich war ihre Lehre in dieser
Richtung noch nicht fest ausgebildet. Ebenso wenig wissen wir,
ob und wieso sie ihre Seelenwanderungslehre mit der Grundlehre
des Systems, wofern man ihnen überhaupt ein System zuschreiben
darf, von den Zahlen in Verbindung gebracht haben.

Wenn nämlich einerseits berichtet wird, Pythagoras habe die
Seele als Harmonie des Körpers aufgefaßt, so könnte man daraus
auf eine die Unvergänglichkeit der Seele leugnende materialistische
Psychologie schließen.

Denn sofern die Harmonie das Produkt einer Zusammensetzung
ist, muß sie ja zweifellos mit der Auflösung des Zusammenhangs
untergehen. Andererseits ist aber doch der Pythagoräische
Unsterblichkeitsglaube zu gut beglaubigt. Da sie die Zahl hypostasierten,
wird man bei ihnen vielleicht den Keim jener späteren
neuplatonischen Definition der Seele als einer idealen oder sich
selbst „bewegenden“ Zahl voraussetzen dürfen, die eine große Rolle
bei Plotin und später noch bei Bruno spielt.[559] Dem modernen
Kritizismus freilich, dem die Zahl ein subjektiver Beziehungsbegriff
ist, muß eine solche Verdinglichung derselben ganz unverständlich
erscheinen. Allein die Hypostasierung der Gedankenbewegung ist
ja eben das eigentliche Element aller Spekulationsdichtung.

Endlich haben nach Angabe des Aristotelikers Eudemos[560] die
Pythagoräer schon jene eigentümliche Lehre von einer Wiederbringung
aller Dinge und Ereignisse aufgestellt, die dann mit besonderer
Vorliebe von einigen Stoikern und Neuplatonikern kultiviert
worden ist und die in unserem Jahrhundert eine der Beachtung
meistens infolge der abstrakten Fassung entgangene merkwürdige
Neubegründung durch einen deutschen Philosophen erhalten hat,
bei dem man eine solche mystische Konzeption am allerwenigsten
vermuten möchte, nämlich durch den Realisten v. Kirchmann. Vergl.
dessen Schrift: Die Unsterblichkeit, Berlin 1865. IV, 3. Die
Wiederkehr des Wissens. S. 130: „Wenn irgend ein Wirksames
fortschreitend das Wissen in dem Sein erweckt, so ist es sehr wohl
möglich, daß solcher Ursachen nicht bloß eine besteht, sondern daß
mehrere in gewissen Abständen einander folgen. Die Wirkung
würde dann die sein, daß das Sein des Menschen nach seinem
Tode nicht für alle Ewigkeit zur Bewußtlosigkeit verdammt bliebe,
sondern daß mit dem Eintritt eines zweiten Lichtstreifens, welcher
in gleicher Weise fortschritte, das Sein des Menschen wieder mit
dem Bewußtsein sich verbinden würde. Wäre dieser zweite Lichtstreifen
dem ersten durchaus gleich, so würde das bewußte Leben
des Menschen ganz in derselben Weise sich dann wiederholen, wie
er es bereits das erste Mal durchlebt hat; dieselbe Jugend, dasselbe
Alter, dieselben Handlungen, dieselben Freuden und Leiden
würden noch einmal von ihm wiederholt werden. Dies zweite
Leben wäre nur eine genaue Wiederholung des ersten.“ – Eine
wenig verlockende Aussicht! Man sieht, es kann nichts so Wunderliches
erdacht werden, was nicht irgend ein Philosoph auch einmal alles
Ernstes für erwiesen oder wenigstens probabel erkennte! Die ausführlichste
Darstellung dieser Idee giebt „Synesios, die Aegypter
oder die Vorsehung“. Vergl. auch Bruno, de Triplici minimo,
c. l. v. 170–174.

Die ägyptische, pythagoräische Seelenwanderungslehre, die wir
als Metensomatose (Umkörperung) bezeichnet haben, mußte bei den
gebildeten Griechen schon früh Anstoß erregen. Man versuchte ihr
daher allmählich eine bloß allegorische Deutung zu geben, unter
Anspielung auf die homerische Wendung von der Zauberin Kirke,
welche Menschen in Tierleiber verwandelte. So erzählt Xenophon
in seinen Memorabilien des Sokrates 3, 7, daß letzterer oft scherzend
geäußert habe, er glaube „Kirke habe dadurch Leute zu Schweinen
gemacht, daß sie ihnen vieles vorgesetzt habe, Odysseus aber sei
darum nicht zum Schweine geworden, weil er auf die Warnung
des Hermes und aus eigener Enthaltsamkeit sich vor dem übermäßigen
Genusse der Speisen gehütet habe.“

Plato entwickelte hieraus die feinere und mehr pantheistisch
zu denkende Lehre von der Palingenesie, deren Unterschied von
der groben Umkörperung darin besteht, daß sie nur annimmt, daß
die allgemeine oder die Weltseele in allen wechselnden Erscheinungen
der Körperwelt wirksam bleibe.[561]

Als der erste Pythagoräer, der die Lehre seines Meisters in
einer Schrift dargestellt hat, gilt Philolaos, ein Zeitgenosse des
Sokrates. Die von dieser Schrift überlieferten Fragmente, denen
aber fremdartige Elemente beigemischt zu sein scheinen, hat Boeckh
zusammengestellt. (Philolaos des Pythagoräers Lehren nebst den
Bruchstücken seines Werkes. Berlin 1819.) Ein anderer Jünger
des Pythagoras, der Arzt und Anatom Alkmäon, ein Krotoniate,
wird von Aristoteles und Theophrast erwähnt und soll zuerst den
Sitz der Seele in's Gehirn verlegt haben, zu dem alle Empfindungen
von den Sinnesorganen aus durch Kanäle hingeleitet würden. Der
schon erwähnte Lysis, der sich beim Brande des Milonischen Hauses
rettete, begab sich nach Theben und wurde dort der Lehrer des
Epaminondas. Vielleicht war dieser Lysis Verfasser der sog. goldenen
Sprüche des Pythagoras. Außerdem werden als ältere Pythagoräer
noch genannt der Tarentiner Eurytus, der Architekt Hippodamus
aus Milet, ein Zeitgenosse des Sokrates und Epicharmus von Kos,
endlich jener Tarentiner Archytas, dessen mathematisch-physikalische
Kenntnisse und Tod auf dem Meere Horaz in der Ode 18, Buch I,
mit den Versen verewigt hat:


Te maris et terrae numeroque carentis arenae


Mensorem cohibent, Archyta,


Pulveris exigui prope litus parva Matinum


Munera, nec quicquam tibi prodest


Aërias temptasse domos animoque rotundum


Percurrisse polum morituro.







Die Pythagoräer sollen sich durch besondere Mäßigkeit im
Genuß von Nahrungsmitteln und einfache Kleidung ausgezeichnet
haben. Ob sie, wie später behauptet worden ist, ganz vegetarisch
lebten und sexuelle Enthaltsamkeit forderten, ist zweifelhaft.[562] Wenigstens
Gellius, Noctes Atticae IV, 11 schreibt: Es ist eine alte,
aber falsche Ansicht, der Philosoph Pythagoras habe keine Fleischspeisen
genossen und sich auch jener Bohne enthalten, welche die
Griechen cyamus nennen (sog. große oder Saubohne, ein besonders
bei den Westfalen mit Schinken oder Speck beliebtes Gemüse). In
dieser unrichtigen Meinung hat Cicero im ersten Buch von dem
Ahnungsvermögen folgendes geschrieben:

Plato schreibt daher vor, daß man sich in solcher Leibesverfassung
schlafen legen solle, daß alles, was die Seele in Irrtum
und Unruhe bringen könne, vermieden sei. Und deshalb soll auch
den Pythagoräern verboten sein, Bohnen zu essen, da diese leicht
starke Blähungen erzeugen, was für Leute, die nach geistiger Ruhe
trachten, widerwärtig sein muß. So zwar Cicero. Aber Aristoxenos,
ein in der alten Litteraturgeschichte sehr gelehrter Mann, der Hörer
des Philosophen Aristoteles, behauptet, daß Pythagoras gerade keine
andere Hülsenfrucht öfter gegessen habe, als die Bohne, da dieselben
langsam abführend und erleichternd wirkten. Die eigenen
Worte des Aristoteles lauten: „Pythagoras liebte unter den Hülsenfrüchten
am meisten die Bohne. Denn sie sei abführend und erleichternd.
Deshalb aß er sie am meisten.“

Derselbe Aristoxenos berichtet auch, daß er gern Schweinefleisch
und Lammfleisch gegessen. Er scheint dies von dem Pythagoräer
Xenophilus, seinem Freunde, und einigen anderen Zeitgenossen
des Pythagoras erfahren zu haben. Die Ursache des Irrtums
hinsichtlich des Bohnenverbots wird in einem Gedichte des
Empedocles, das die Pythagoräische Lehre betrifft, gefunden:


„Elende Welt, enthalte dich doch des Genusses der Bohne!“





Hier haben die meisten angenommen, sei die Hülsenfrucht der
Bohne gemeint. Die aber, welche die Verse des Empedocles scharfsinniger
auslegen, wollen an dieser Stelle unter Bohnen die Geschlechtsteile
verstanden wissen, welche von den Pythagoräern wegen
der (im Griechischen) auffälligen etymologischen Verwandtschaft
(κύαμοι, quod sint αἴτιοι τοῦ κυεῖν) so genannt seien.

Empedocles habe daher die Menschen nicht vor dem Genuß
der Bohnen, sondern vor der geschlechtlichen Ausschweifung warnen
wollen.

Allgemein bekannt ist, daß Pythagoras behauptet haben soll,
er sei in einem früheren Leben Euphorbus gewesen; weniger, was
Clearchus berichtet, daß er später als Pyrrhus, dann als Aethalides
und zuletzt als ein schönes Weib, namens Alco, das sich der Prostitution
ergeben habe, sich wieder verkörpert habe.

Die zuletzt von Gellius erwähnte Fabel zeigt deutlich, bis zu
welchem Grade in späteren Zeiten die Person des Pythagoras zum
Gestell abgeschmacktester Fabeleien mißbraucht wurde, gewiß kein
beneidenswertes posthumes Schicksal für einen Philosophen.

Vielleicht aber hat Pythagoras selbst einige Veranlassung zu
den über ihn berichteten Mythen gegeben. Denn nach einer
Äußerung des Plutarch, der ihn übrigens sogar in ganz unhistorischer
Weise mit Numa in Verbindung bringt, möchte man annehmen, daß
er es nicht verschmäht hat, ungefähr wie die modernen Theosophen,
seinen theoretischen Lehren durch „magische“ Künste Nachdruck zu
verschaffen. Plutarch erzählt, daß er einen Adler abgerichtet und
ihn durch gewisse Worte mitten im Fluge aufgehalten und zu sich
herabgelockt habe, – wir hätten in ihm also das historische Vorbild
des bekannten Mannes „mit Speck unterm Hut“; – nach Aelian IV, 17
hätte schon Aristoteles erzählt, daß Pythagoras einmal gleichzeitig
in Kroton und Metapont gesehen worden sei (also Doppelgängerei
oder sog. Majavi-Rupa nach Art der berüchtigten Blavatzki-Mahatmas
fin de siècle), aus dem Wasser eines Brunnens soll er
ein Erdbeben drei Tage vor seinem Eintritt prophezeit haben;
mit der Seele eines Freundes soll er nach dessen Tode in fortwährendem
Verkehr gestanden und last not least eine goldene
Hüfte gehabt haben und einmal von einem veritablen Flußgott
angeredet worden sein.[563]

Der um das Jahr 270 vor Christi Geburt lebende Epigrammendichter
Timon von Phlius, ein Freund des Königs Antigonus von
Makedonien widmete ihm daher folgende Denkschrift:


Pythagoras hascht nur nach dem eitlen Ruhme des Gauklers,


Menschen weiß er geschickt durch blendende Reden zu fangen.







Drittes Kapitel.

Die Eleaten.

Als Eleaten bezeichnet man vornehmlich drei Philosophen, die
sämmtlich in Elea, einer Stadt Unteritaliens lebten und lehrten. Der
Gedankenkreis dieser Männer ist, wie Eugen Dühring[564] mit Recht
bemerkt, der subtilste, dessen die gesammte griechische Philosophie sich
rühmen kann.

Wir finden bei ihnen bereits erkenntniskritische und weltschematische
Probleme erörtert, wie sie die moderne Philosophie erst
mit Kant ernstlich wieder aufgenommen hat. Im allgemeinen läßt
sich die Eleatik als der erste unbeholfene Versuch eines idealistischen
Monismus bezeichnen. Ihr einziges Endziel bildet die Erkenntnis
des „reinen Sein“, welches der bestimmungslose Grund
alles Werdens ist, während das empirische Sein, das räumlich-zeitliche
Dasein nur Erscheinung ist. Indem sie damit schließlich
zu dem Satze kommt: „Nur das Sein ist und das Nichtsein, das
Werden, ist gar nicht“, bildet sie die dialektische Antithese zu
der geschilderten objektiv-realistischen Weltanschauung des Joniers
Heraclit.

Durch ihre entschieden logische Richtung blieb die Eleatik mehr
als der Pythagoräismus und Platonismus vor occultistischen Trübungen
bewahrt. In einer Geschichte des Occultismus in demjenigen
Sinne, in welchem Kiesewetter dieses Werk auffaßte, können
sie daher keinen „Ehrenplatz“ beanspruchen. Wenn ich ihnen gleichwohl
eine Stelle in diesem Bande einräume, so geschieht dies nicht
sowohl aus meiner persönlichen, größeren Sympathie mit diesen
wirklich rationellen Denkern, welche zugleich in wohlthuendem Gegensatz
zu den Pythagoräern von jeder Wichtigthuerei mit „Geheimwissen“
und jeder „Geheimbündelei“ sich frei hielten, als um darauf
hinzuweisen, daß der griechische Geist ursprünglich in der That
kräftig genug gewesen ist, die größten Probleme des philosophischen
Denkens wenigstens festzustellen, sodaß wir nur bedauern müssen,
daß sein vorzeitiges Altern und die durch orientalische Einflüsse in
Verbindung mit der zersetzenden Sophistik verursachte Entartung
die Gedankenkeime der Eleatik nicht zur Entwickelung gelangen ließ.

I.

Xenophanes.

Der Begründer der eleatischen Schule ist Xenophanes. Als
seine Vaterstadt wird Kolophon genannt. Er wanderte frühzeitig
in die phokäische Kolonie Elea, deren Gründung er in einem aus
2000 Hexametern bestehenden Gedicht besungen haben soll, aus.
Der größere Teil seiner langjährigen Wirksamkeit ist in die zweite
Hälfte des 6. Jahrhunderts vor Chr. zu versetzen. Lucian giebt
seine Lebensdauer auf 91 Jahre an. Seine philosophischen Ansichten
legte er in einem Lehrgedicht „über die Natur“ nieder, von dem
uns zerstreute Fragmente erhalten sind.[565]

Xenophanes ist zwar von einer allen Forschungswert und die
Wahrheitsliebe selbst vernichtenden Skepsis weit entfernt; allein er
meint, daß die Wahrheit nur allmählich und mühsam entdeckt
werden kann; er glaubt, daß eine vollkommene Sicherheit des
Wissens selbstverständlich nur in philosophischen, besonders metaphysischen
Dingen unmöglich ist und will deshalb auch seine eigenen
Ansichten nur als wahrscheinlich bezeichnen.[566]


Nichts genaues hat jemals ein Mensch gewußt noch auch wird je


Wissen ein Mensch über Götter und übernatürliches Wesen,


Sollt' auch in vielerlei Richtung er Richtiges treffend behaupten,


Wissen kann er es nicht. Zu meinen ist allen beschieden.





In diesem Sinne behauptet er zunächst die Einheit der Welt
und nennt das Weltganze Gott. Er ist der Urheber des ἓν καὶ πᾶν, des „Eins und Alles“. Er scheint sich aber diese Einheit
der Welt nicht in gewöhnlicher pantheistischer (unbewußter), sondern
in theistischer Wesenheit gedacht zu haben; denn der Eine
Gott ist ihm „ganz Auge, ganz Ohr, ganz Sinn und Bewußtsein.“[567]
Entschieden tritt sein reiner Monotheismus der Vielgötterei entgegen
und besonders tadelt er, fast wie ein Apostel des Christentums,
daß die alten Dichter den „Göttern“ so mancherlei Unsittlichkeiten
angedichtet haben.[568]

Die Menschen scheinen sich ihre Götter nach ihrem eigenen
Bilde geschaffen zu haben.

Jeder stellt sich die Götter so vor, wie er selbst ist, der Neger
schwarz und plattnasig, der Thracier blauäugig und rothhaarig, und
wenn die Pferde und Ochsen malen könnten, so würden sie dieselben
ohne Zweifel als Pferde und Ochsen darstellen.

Von seinen physikalischen Ansichten wird mitgeteilt, daß er
angenommen habe, daß die Erde sich nach unten, wie auch die
Luft nach oben hin unbegrenzt weit hin erstrecke; wahrscheinlich
hat er indeß die Kugelform der Erde gelehrt. Das Vorkommen
versteinerter Seetiere in den Bergwerken von Syrakus führte ihn
zu der Annahme, daß das Meer das Land bedeckt haben müsse.

II.

Parmenides.

Parmenides war ein Schüler des Xenophanes (geboren etwa
515 v. Chr. zu Elea). Auch er legte seine philosophischen Gedanken
in poetischer Form nieder, indem er ein Lehrgedicht „über
die Natur“ verfaßte.

Dasselbe zerfiel in zwei Hauptteile, in die Lehre vom Sein
(der Wahrheit) und vom Schein. Das Nichts kann kein Objekt
des Denkens sein. Folglich ist Denken und Sein identisch. Das
Seiende kann ferner nicht anfangen oder aufhören, zu sein. Denn
es kann doch aus dem Nichtseienden nicht entstanden sein und also
auch nicht in Nichtsein übergehen. Es ist ferner unteilbar und
unbeweglich, und da es nicht unvollendet und mangelhaft
sein kann, muß es begrenzt sein. Obwohl nun
Parmenides für seiend nur dieses Eine unteilbare, den Raum ausfüllende,
unbewegliche Wesen erklärt, geht er doch im zweiten Teil
seines Gedichtes auf die „nichtseiende“ Erscheinungswelt über, um
seine „Ansichten“ über dieselbe darzustellen. Er betont dabei ausdrücklich,
daß diese Ansichten keine philosophische Wahrheit im
engsten Sinne, sondern nur die Gestalt bieten, in welcher in dem
denkenden Geiste die nicht seiende Erscheinungswelt sich spiegelt.

Seine kosmologische Anschauung scheint sich von der pythagoräischen
nicht unterschieden zu haben.

Doch werden uns neben diesen einige nicht uninteressante
anthropologische Bemerkungen überliefert. So soll er sich die erste
Entstehung des Menschen als eine Entwickelung aus dem Erdschlamm
durch die Sonnenwärme herbeigeführt gedacht haben.

Überhaupt aber scheint er, insofern der Vorläufer der Naturphilosophie
des Telesius[569], alle Erscheinungen der Natur aus zwei
unveränderlichen Gegensätzen, die Aristoteles als Warmes und
Kaltes, als Feuer und Erde bezeichnet, abgeleitet zu haben. Von
diesen beiden, bemerkt Aristoteles weiter, stellte er das Warme mit
dem Seienden, das Kalte mit dem Nichtseienden in Parallele. Alle
Dinge sind ihm aus diesen Gegensätzen gemischt; je mehr Feuer,
destomehr Sein, Leben und Bewußtsein.

III.

Zeno, der Eleat.

Zeno, der Eleat, wohl zu unterscheiden von dem etwa ein
Jahrhundert später geborenen Begründer der stoischen Schule Zeno
aus Cittium, ist durch seine bekannten logischen Argumente zur
indirekten Beweisführung der eleatischen Hauptlehre von der Einheit
des Seins berühmt:


	Wenn vieles wäre, so müßte dasselbe zugleich unendlich
klein und unendlich groß sein, jenes wegen der Größelosigkeit
der letzten Teile, dieses wegen der unendlichen
Vielheit derselben. Ferner müßte ja das Viele der Zahl
nach begrenzt und doch auch unbegrenzt sein.

	Die Realität des Raumes leugnet Zeno; denn, wenn alles
Seiende in einem Raume wäre, so müßte der Raum auch
wieder in einem Raume sein, und so fort ins Unendliche.

	Die Bewegung ist nichts Wirkliches. Denn:


	Die Bewegung kann nicht beginnen, weil der Körper
nicht an einen anderen Ort gelangen kann, ohne zuvor
eine unbegrenzte Zahl von Zwischenorten durchlaufen
zu haben.

	Achilleus kann die Schildkröte nicht einholen, weil
dieselbe, so oft er an ihren bisherigen Ort gelangt
ist, trotz ihrer langsameren Bewegung auch diesen
immer schon wieder verlassen hat.

	Der fliegende Pfeil ruht. Denn er ist in jedem Moment
nur an einem Orte.

	Der halbe Zeitabschnitt ist gleich einem ganzen; denn
der nämliche Punkt durchläuft mit der nämlichen Geschwindigkeit
einen gleichen Weg, das eine Mal in
dem halben, das andere Mal in dem ganzen Zeitabschnitt.[570]







Wir können nur bedauern, daß uns die eleatische Philosophie
nur bruchstückweise, besonders in den Schriften des Aristoteles,
der sich eingehend mit ihrer Widerlegung beschäftigt, erhalten ist.
Denn wir sehen, daß in ihr der menschliche Geist zum ersten Male
mit echt philosophischer Besonnenheit die höchsten Probleme des
rein logischen und erkenntniskritischen Denkens, die Frage nach der
Einheit des Seins, dem Wesen von Raum und Zeit, dem Verhältnis
von Wirklichkeit und Erscheinung, dem Begriff der Unendlichkeit
sich wenigstens formuliert hat. Die deutliche Formulierung
der Aufgabe ist aber der erste große Schritt zur Lösung. Es kann
nun hier nicht der Ort sein, auch noch zu untersuchen, wie weit
die ersten Schritte zur Lösung der Aufgabe selbst von den Eleaten
in der Richtung des selbst heute noch keineswegs erreichten Endziels
geführt haben; selbstverständlich können diese ersten Schritte
nur höchst unsicher und unbeholfen gewesen sein. Eine vortreffliche
Würdigung der Eleatischen Gedanken bietet Dühring in seiner
Geschichte der Philosophie I, S. 34–50, und ich hebe aus den
Bemerkungen dieses eminent kritischen Philosophen nur folgende
Sätze hervor: „Der Begriff des einheitlichen Seins repräsentiert
die höchste zusammenfassende Kraft des Denkens und die größte
Energie der spekulativen Synthese.“ – Die Hauptschwierigkeit, auf
welche zuerst aufmerksam gemacht zu haben, ein besonderes Verdienst
der Eleaten ist, liegt in der Idee des Unendlichen. „Die
zwingende Kraft und die eigentliche Schlüssigkeit der Eleatischen
Wendungen ist in der That in jener logischen Notwendigkeit zu
suchen, die nicht gestattet, das Unendliche als vollendet, die Unzahl
als gleichsam abgezählt und abgeschlossen zu denken. Hier liegt
die Kraft und Schärfe der Eleatischen Dialektik verborgen, nicht
aber in anderen untergeordneten Umständen und Hilfsmitteln der
Darlegung. Es ist der falsche Unendlichkeitsbegriff, der sich überall
und auch da, wo er zunächst garnicht sichtbar ist, als die wahre
Ursache der Unvereinbarkeiten erweist. Er ist es, der die Idee der
Veränderung und Vielheit verdächtig macht. Er verschuldet die
Unzerlegbarkeit der Bewegung. Auf seine Fassung wird in letzter
Instanz bei jeder Wendung zurückgegriffen, und der Widersinn
einer absolvierten Unendlichkeit ist der logische Obersatz und das
leitende Prinzip aller gegen die gemeine Vorstellung gerichteten
Ansprüche.“

Das nun, was Dühring in seinen philosophischen Systemschriften
als „Gesetz der bestimmten Anzahl“ erwiesen hat und wodurch sich
der bisher herrschende falsche Unendlichkeitsbegriff ausgemerzt findet,
ist auch der Schlüssel, zu den Rätseln der Eleaten, überdies aber,
was mehr bedeutet, der Eröffner eines richtigen logischen
Seins- und Weltschematismus.

Hierin liegt auch von dem kritischen Standpunkte aus, den der
Herausgeber zum „Occultismus“ einnimmt, schließlich die Berechtigung,
den Eleaten einen Platz innerhalb einer Geschichte des „Occultismus“
einzuräumen. Denn bei denjenigen feineren Wendungen
der occultistischen oder „mystischen“ Geistesrichtung, die sich über
das wüste Ideendelirium der Kabbalisten und ähnlicher „Offenbarungen“
einer intellektuellen Anschauung (lucus a non lucendo)
zum Versuche einer logischen Rechtfertigung erheben, ist es ja allemal
der falsche Unendlichkeitsbegriff, der den Ausgangspunkt oder
richtiger Eingangspunkt in ein Labyrinth bildet, aus dem kein Ausweg
möglich ist. Mit vollem Rechte hat daher du Prel selbst
Kant, der auf die eleatischen Fragen auch nur eine traum-idealistische
Antwort zu geben verstand, als Mystiker in Anspruch nehmen
können.[571] Auch ist ja das Sinnbild jener falschen Unendlichkeit,
die sich selber in den Schwanz beißende Schlange, das
Symbol der neubuddhistischen Theosophie. Von der ernsten Rechenschaft
freilich, welche sich die Eleaten über die angedeuteten
Probleme zu geben versuchten, findet man bei diesen Neu-Buddhisten
europäischer Abstammung keine Spur. Vielmehr dient ihnen der
Hinweis auf die bloß phänomenale Seite der Wirklichkeit nur zur
Rechtfertigung jeglicher, auch der wüstesten traumhaften Lebensauffassung.
Die Eleaten aber sind, wie richtig Dühring bemerkt,
ungeachtet ihrer noch nicht genügenden Klärung über den Begriff
des Seins und seines Verhältnisses zum Denken, doch weit entfernt
gewesen, die gegenständliche Existenz der Dinge zu leugnen. Sie
waren empirisch Realisten und nur transcendentale Idealisten.

Vergl. Kant, Kritik der reinen Vernunft (Kehrbach S. 55, 56).
„Offenbar kann es sich in keiner philosophischen Vorstellung um
die Leugnung der Existenz überhaupt, sondern stets nur um die
Rangordnung der Realitäten handeln.“[572]



Viertes Kapitel.

Empedocles, Pherekydes, Epimenides von Kreta.

I.

Empedocles.

Mit Empedocles tritt uns ein „Philosoph“, wenn wir ihn so
nennen dürfen, entgegen, der zwischen Heraclit und der eleatischen
Schule eine selbständige Stelle einnimmt und die anscheinend unversöhnbaren
Gegensätze dieser beiden Richtungen, sofern ersterer
alle Beharrlichkeit der Substanz aufhob und das Sein als ewiges
Werden bezeichnet, letztere aber die Bewegung und Veränderung
leugnete, augenscheinlich zu überbrücken versucht. „Occultistisch“
ist Empedocles jedenfalls interessant, weil die über ihn erhaltenen
biographischen Notizen ähnlich, wie diejenigen über Pythagoras,
ganz abnorme Dinge bieten, die in der That, soweit sie nicht, wie
bei Pythagoras, großenteils auf fabuloser Übertreibung beruhen,
die Vermutung nahe legen, daß Empedocles ein Praktiker auf dem
Gebiete der sog. Geheimwissenschaften gewesen ist, und zwar eine
Faust-Natur, die es sich nicht versagen konnte, sich ein wenig als
Wundermann aufzuspielen, was freilich seine moralische Qualität
in weniger günstigem Lichte erscheinen läßt.

Empedocles ist um 490 v. Chr. zu Agrigent auf Sizilien geboren.
Er entstammte einem reichen und vornehmen Geschlecht.
Dies geht schon daraus hervor, daß sein gleichnamiger Großvater
bei den olympischen Festspielen mit einem Viergespann den Sieg
davontrug, bekanntlich bei den alten Hellenen nicht nur ein Zeichen
feinster Aristokratie, sondern auch eine der unvergeßlichsten Auszeichnungen,
würdig plastischer und poetischer Verewigung. Irrtümlich
haben spätere diesen Sieg dem „Philosophen“ selber zugeschrieben.


Ungeachtet seiner aristokratischen Abstammung und entgegen
der sonstigen Haltung griechischer Denker scheint er sich politisch
zur demokratischen Fraktion gehalten zu haben. Er soll die ihm
angebotene Tyrannis verschmäht haben[573]; mußte aber gleichwohl
die Wandelbarkeit der Volksgunst erfahren und verließ wahrscheinlich
infolge eines Verbannungsbeschlusses Agrigent, um dann
im Peloponnes, vielleicht durch einen Sturz vom Wagen, sein Leben
zu enden.

Empedocles scheint stellenweise weniger ein Philosoph als vielmehr
ein richtiger Medizin-Mann im Sinne des Indianer-Jargons
gewesen zu sein, und zwar ein solcher, der eine teilweise vielleicht ganz
rationelle hygienische Technik, um sich ein größeres Ansehen bei der
gläubigen Masse zu verschaffen, mit dem Humbug eines Paracelsus
vereinigte.

Ein historischer Kern steckt gewiß in der Erzählung, daß er
die Stadt Selinunt, die infolge von Verjauchung eines sie durchströmenden
Flüßchens durch Pestilenz heimgesucht wurde, dadurch
von dieser Pestilenz befreite, daß er, und zwar, wie hinzugefügt
wird, auf eigene Kosten zwei Nachbarflüsse mit dem verjauchten
Flußbett durch Kanäle vereinigte und so durch vermehrten Zufluß
das verpestete Wasser aus der Stadt ableitete. Die Selinuntier
haben zum Andenken daran Denkmünzen geprägt, deren zwei uns
erhalten sind. Eine Abbildung derselben, welche das Ereignis
sinnbildlich darstellen und den Philosophen neben dem Fernhintreffer
Apollo, den Erreger der Epidemie, auf einem Wagen zeigen, wie
er dem unheilstiftenden Gotte in die Zügel fällt, findet man in
Karstens Empedoclis Carminum reliquiae S. 23.

Das höchste Interesse gläubiger Occultisten fordert aber die
Erzählung heraus, daß er seine Vaterstadt, die von trockenen Winden
dermaßen heimgesucht wurde, daß alle Früchte verdarben, von
diesen schädlichen Winden befreite, eine That, die ihm
sogar den Ehrennamen κωλυσανέμας oder ventos arcendi artifex
eintrug. Nach einer Mitteilung des Thimaeus soll er dies
durch Einfangen der Winde in Eselhäuten erreicht haben, was
beinahe an eine bekannte Erzählung von den Schöppenstedtern
erinnert. Mir persönlich erscheint die Erzählung der angeblich
wunderbaren Heilung eines hysterischen Frauenzimmers namens
Panthea von Atemlosigkeit (ἄπνοια) und totenähnlicher Starre
glaubhafter, die, wie Heraclides berichtet, ihn in den Ruf brachte,
Tote zum Leben erwecken zu können.[574] Über die hypnotische Technik
muß er in hohem Grade verfügt haben. Denn als einst in seiner
Gegenwart ein rasender junger Mann einen seiner Gastfreunde
mit gezücktem Schwerte durchbohren wollte, soll er denselben durch
bloßes Anstimmen eines besänftigenden Zaubersangs sofort entwaffnet
haben.[575]

Es ist unleugbar, daß Empedocles selber sich den Besitz übernatürlicher
Weisheit und magischer Kräfte und zwar mit ziemlich
charlatanmäßiger Großsprecherei zugeschrieben hat, er suchte schon
durch seine äußerliche Erscheinung Aufsehen zu erregen, trug, wie
auch heute noch gern derartige „Brüder“, ungeschorenes langes
Haupthaar, affektierte in stets salbungsvoller Rede eine tragische
schauspielerische Würde und kleidete sich nur in langen Purpurgewändern,
die er mit weithin klingenden Erzschellen besetzt hatte,
stets hatte er bei öffentlichem Auftreten einen Lorbeerzweig in der
Hand und das Haupt mit einer Priesterbinde umwunden. Er
schreibt sich in seinen „Gedichten“ selber die Macht zu, Alter und
Krankheit zu heilen, Winde zu beschwichtigen und zu erregen, Regen
und Trockenheit herbeizuführen, ja er sagt:


χαίρετ', ἐγὼ δ'ὑμῖν ϑεὸς ἄμβροτος, οὐκ ἔτι ϑνητός πωλεῦμαι.


„Freut Euch, ich bin ein unsterblicher Gott, kein sterblicher Mensch mehr!“





Er ist wenn nicht gar der Begründer, so doch einer der bedeutendsten
Vertreter einer noch zu Platos Zeit in Griechenland
häufigen Klasse von Charlatanen, der sog. Goëten. Unter Goëtie[576]
verstand man die Kunst, mittelst gewisser in heulendem Tone
gesungener Beschwörungsformeln allerhand Zauber zu verüben, die
Seelen Verstorbener zu citieren, die Götter zu bewegen, dem Menschen
dienstbar zu sein und eventuell, wie wir sehen, selbst Wetter
zu machen; sie erinnert lebhaft an den modus operandi der indianischen
Medizin-Männer.

Aus diesem Auftreten wird uns denn auch der Mythus über
seinen Tod erklärlich, er soll nämlich nach einer Erzählung plötzlich
bei einem Gastmahl verschwunden sein und durch eine übernatürliche
Stimme verkündet haben, er sei zu den Göttern entrückt, nach einer
anderen bekannteren Anekdote soll er sich in den Krater des Ätna
gestürzt haben.

Die wenig ansprechende, aber nach den Berichten unzweifelhafte
Charlatanerie des Empedocles ist psychologisch um so auffälliger,
als wir, sobald wir seinem Gedankenkreise näher treten,
Symptome einer oft genialen, wenn auch unreinen und wüsten
Denker-Phantasie nicht verkennen können. Empedocles fordert insofern
unwillkürlich zur Vergleichung mit einem viel späteren
„Dichter“-Philosophen, nämlich mit Giordano Bruno, heraus, dem
ja bei aller intellektuellen und moralischen Größe im übrigen ebenfalls
ein kleiner Hang zur Großsprecherei und Überschwenglichkeit
anhaftet. Wie Bruno vereinigt Empedocles abgesehen von der
poetischen Darstellungsform mit interessanten allgemeinen Gesichtspunkten
einzelne überraschende Treffer einer wissenschaftlichen Phantasie
in Einzelheiten. Zunächst erklärt er die Entstehung für einen
leeren Namen und weist hierdurch die gemeine Vorstellung von
einer Schöpfung aus nichts zurück.

Es ist ein grobsinnlicher Irrtum, meint er, wenn man ein
Wesen ins Leben treten sieht, anzunehmen, es sei etwas, was vorher
nicht da war, es sei entstanden; und umgekehrt, wenn man es
untergehen sieht, zu glauben, ein Seiendes habe aufgehört zu sein.
Denn woher könnte der Gesamtheit des Wirklichen etwas hinzukommen,
und wo sollte das, was ist, hinkommen? Es ist ja nirgends
ein Leeres, in das es sich auflösen könnte, und was es auch
werde, immer wird wieder etwas daraus werden.

Was wir Entstehung nennen, ist in Wahrheit nur Verbindung,
Mischung, was wir Vergehen nennen, in Wahrheit nur Trennung
der Stoffe. Immer wird nur entweder (im Fall des Entstehens)
Eines aus Vielem, oder umgekehrt (im Fall des Vergehens) Vieles
aus Einem. Der Kreislauf des Stoffwechsels ist also
vielleicht zum ersten Male von Empedocles deutlich erkannt. Aus
4 Elementen, Erde, Wasser, Luft und Feuer, ist alles zusammengesetzt.
Diese 4 Grundstoffe sind gleich ursprünglich, ungeworden
und unvergänglich, sie bestehen aus qualitativ gleichartigen Teilen,
ohne sich selbst in ihrer Beschaffenheit zu ändern, durchlaufen sie
die verschiedenen Verbindungen, in die sie durch den Kreislauf des
Stoffes gebracht werden.


„Thörichte sind's, denn sie reichen nicht weit in ihren Gedanken,


Die da wähnen, es könne Zuvor-nicht-Seiendes werden,


Oder auch etwas ganz hinsterben und völlig verschwinden.


Aus Nicht-Seiendem ist durchaus ein Entstehen nicht möglich;


Ganz unmöglich auch ist, daß Seiendes völlig vergehe;


Denn stets bleibt es ja da, wohin man es eben verdränget.“








„Aber erforsche mit allem Vermögen, wie Jegliches klar sei;


Weder vertrau dem, was du erschaust, mehr, als dem Gehöre,


Nach dem Getön des Gehörs mehr, als der Empfindung der Zunge,


Auch zu den anderen Gliedern, soviel da Wege des Wissens,


Halte zurück das Vertrauen, doch sieh, wie Jegliches klar ist.“








„Vier Urwurzeln zuvörderst vernimm von sämtlichen Dingen,


Feuer und Wasser und Erd' und der Luft unermeßliche Höhe;


Denn aus diesen ist alles, was war und was ist und was sein wird.“








„Aber indem sie sich mischen, entsteh'n unzählige Wesen,


Mit manchfachen Gestalten geschmückt, ein Wunder dem Anblick.“








„Wie da geschieht, wenn Maler ein prächtig Gemäld' ausführen,


Männer, die wohl in der Kunst von göttlicher Weisheit belehrt sind;


Diese, nachdem sie der Farben verschiedene Stoffe genommen


Und sie passend gemischt, die mehr und weniger jene,


Bilden daraus sie Gestalten, den sämmtlichen Dingen vergleichbar.


Bringen sie Bäum' aus ihnen hervor und Männer und Frauen,


Tiere des Feld's und Vögel und wasserbewohnende Fische


Und langlebende Götter zumal, an Ehren die Höchsten.


Also täusche dich nicht, als kämen die sterblichen Wesen,


Die da entsteh'n unendlich an Zahl, aus anderer Quelle,


Sondern gewiß glaub' dieses, dieweil's eine Gottheit dich lehret.“







Er beschreibt das Feuer als warm und glänzend, die Luft als
flüssig und durchsichtig, das Wasser als dunkel und kalt, die Erde
als schwer und hart; er legt der Erde eine natürliche Bewegung
nach unten, dem Feuer nach oben bei. Erst Giordano Bruno, der
übrigens selber bis über die Ohren in Empedocleischen Vorstellungen
steckte, hat in seiner naturphilosophischen Hauptschrift vom
Unendlichen, dem All und den Welten, diese Lehre von den 4 Elementen,
soweit sie gegen die Aristotelisch-Kopernikanische Weltanschauung
verwertet wurde, zu erschüttern versucht. (Vgl. S. 192
meiner Übersetzung dieser Dialoge.) Er bemerkt: „Die alte Unterscheidung
der Elemente beruht nicht auf natürlichen, sondern logischen
Unterschieden.“ Ich möchte freilich diese Bemerkung dahin berichtigen,
daß sie auch nicht auf logischen Erwägungen, sondern neben
einer oberflächlichen Beobachtung wohl in erster Linie auf mystischen
Ideen, nämlich auf der Pythagoräischen Wertschätzung der Vierzahl
beruhte. Eine solche langdauernde Bedeutung konnten zahlensymbolische
Spielereien in der Geschichte des menschlichen Wissens
erhalten! Noch heute hat ja der vulgäre Sprachgebrauch die
Tradition des griechischen Dichter-Philosophen nicht verlassen. Empedocles
bezeichnet die Elemente mit mythologischen Namen, das
Feuer ist für ihn Zeus oder Hephästus, die anderen erhalten die
Namen Here, Aidoneus und Nestis.


„Vier Urwurzeln zuvörderst vernimm von sämtlichen Dingen


Zeus im Glanz und Here, die Nährerin, und Aidoneus,


Nestis dazu, die in Thränen den Sterblichen Fließendes ausgießt.“







Als treibende Kräfte aber für die stetige Bewegung der Elemente
in der Mischung und Entmischung setzt Empedocles zwei,
die wir als Attraktionskraft einerseits und Repulsionskraft andrerseits
bezeichnen würden; er aber nennt sie in affektiver Auffassung
Liebe und Haß.

Wenn man sich nicht mit der rein objektiven Auffassung der
Kräfte begnügen will, so liegt in der That in dieser Auffassung
der Kraftbeziehungen ein auch heute noch naturphilosophisch zulässiger
Gedanke, nämlich die Voraussetzung, daß in den realen
Elementen innere Zustände irgend welcher nach Analogie der
psychischen Triebe zu denkenden Art vorhanden sind, welche den
räumlichen Entfernungen entsprechen und das nächste wirksame
Glied sind, von dem die Größen der bewegenden Kräfte, welche
die Elemente ausüben, in jedem Augenblicke entspringen. Denn
wenn die Entfernung z y zwischen den Atomen z und y zunächst
nichts weiter ist, als die Vorstellung, die ein Beobachter sich bildet,
indem er den räumlichen Ort des y durch Ausgehen von dem Orte
des z zu erreichen sucht und sich dabei der Größe der Veränderung
bewußt wird, die der Zustand seiner Sinne dabei erfährt; – so
muß doch auch z selbst, wenn es sich nach der Entfernung richten
soll, etwas von ihr merken, d. h. es selber muß innerlich
anders affiziert sein, wenn ihre Größe p und anders, wenn sie q
beträgt. Was soll es sonst heißen, die Entfernung bestehe für z
und y? (Vgl. Lotze, Grundzüge der Naturphilosophie S. 25.)

Die Attraktion oder Liebe personifiziert unser Dichter als
Afrodite.


„Wie durch Mischung des Wassers, der Erd' und der Luft und des Feuers


Hier die Gestalten entsteh'n und Farben der sterblichen Wesen,


Alle, soviele da sind, hat Afrodite gebildet.“








„Sie selbst (die Elemente) bleiben dieselben, doch durcheinander verlaufend,


Werden sie Menschen und all die unzähligen andern Wesen,


Jetzt durch der Liebe Gewalt sich zu Einem Gebilde versammelnd,


Jetzo durch Haß und Streit sich als einzelne wieder zerstreuend.“







Im Urwesen freilich, dem Sphairos (er denkt es sich kugelförmig,
da die Kugel das vollkommenste stereometrische Gebilde),
oder der Gottheit, sind die 4 Elemente, die Urwurzeln aller Dinge,
noch in vollkommener Unterschiedslosigkeit und Einheit beisammen,
kraft der in ihm waltenden Liebe, und die Schöpfung der Welt
ist nichts anderes, als Entwickelung und Zerrissenwerden der Gottheit
aus der Einheit in die Vielheit.


Zunächst geht durch die hereintretende Zwietracht die Einheit
des Sphairos auseinander in die Vierheit der Elemente, aus denen
dann Afrodite oder die Liebe die ganze harmonische Weltbildung
und die Einzelwesen hervorbringt.

In der ursprünglichen Einheit:


„Da sind weder des Feuers bewegliche Glieder gesondert“





noch die Erde, das Wasser und die Luft;


„Also ist sie durch heimliche Kraft der Verbindung gehalten,


Eine gerundete Kugel, sich ruhender Kreisung erfreuend.“








„Aber nachdem ihr der mächtige Streit in den Gliedern erwachsen,


Und zu Macht und Ehren gelangt, da die Zeit sich erfüllet,


Die abwechselnd den beiden erscheint nach gewaltigem Eidschwur,


Sämtlich da nacheinander erbebten die Glieder der Gottheit.“





Indem sich die Elemente trennen, wird der Leib der Gottheit
zerrissen, oder, wie der Dichter Claudian[577] sagt: Empedocles:


„Streuet umher und erneuert den Gott und knüpfet von neuem


Wieder durch Liebe zusammen, soviel auflöste die Zwietracht.“








„Bald wächst aus Vielem zu Einem


Alles heran, bald wieder zergeht's aus Einem in Vieles,


Feuer und Wasser und Erd' und der Luft unermeßliche Höhe,


Und von diesem gesondert der Streit, jedwedem gewachsen,


Und in diesen die Liebe, die gleich an Läng' und an Breite.


Und nie hörte es auf, in Ewigkeit immer zu wechseln,


Bald durch Liebe sich alles in Eins zusammen verbindend,


Bald durch Hader und Streit sich in Einzelnes wieder zerstreuend.“







Die kosmischen Vorstellungen des Empedocles sind wüst und
kindisch, obwohl sie einzelne für die damalige Zeit auffällige
Ahnungen wahrer Sachverhalte einschließen.

So soll er behauptet haben, daß das Licht der
Sonne eine gewisse Zeit gebraucht, um zu uns zu gelangen.[578]
Im übrigen aber hält er die Sonne für einen gasartigen
Körper, der, angeblich so groß wie die Erde, die Strahlen
des Feuers aus der ihn umgebenden lichten Hemisphäre wie ein
Brennspiegel sammle und zurückstrahle; ähnlich sollte der Mond
aus krystallartig gehärteter Luft bestehen; seine Gestalt jedoch sei
die einer Scheibe. Daß der Mond sein Licht von der Sonne erhält,
war ihm bekannt; auch wurden von ihm die Sonnenfinsternisse
durch Dazwischentreten des Mondes erklärt.

Geradezu wie eine antizipatorische Persiflage auf die zur Zeit
noch moderne Darwinistische Theorie aber nimmt sich die Anschauung
des Empedocles von der Entstehung der organischen Wesen
und ihrer Gattungen aus. Er ist ein Anhänger der Urzeugung:
Die organischen Wesen sind aus dem Schlamm entstanden, und
Ovid hatte jedenfalls nicht Pythagoras, sondern Empedocles in
der Vorstellung, wenn er Metam. I, 422ff., schreibt:


„So, wenn das triefende Land der sich siebenfach mündende Nilstrom


Wieder verläßt und in's frühere Bett die Gewässer zurückzieht,


Und von dem hohen Gestirn der entstandene Schlamm sich erwärmet,


Findet der Bauer, nachdem er die Schollen des Bodens gewendet,


Vielerlei Tier', und erblickt da die einen soeben begonnen,


Grad' im Entstehen, und andere noch nicht völlig entwickelt,


Einiger Glieder beraubt, und oft in demselben Körper


Lebet ein Teil und der andere Teil ist lauter Erde.“







Ferner XV, 374ff.:


„Samen besitzet der Schlamm, die grünliche Frösche erzeugen,


Und er gebiert sie zuerst fußlos, d'rauf leihet er ihnen


Schenkel, zum Schwimmen geschickt, und damit die auch dienen zu langen


Sprüngen, erhebt sich der hinteren Maaß weit über die vorderen;


Auch ein Junges nicht ist, was eben die Bärin gebieret,


Sondern noch kaum lebendiges Fleisch; durch Lecken erst bringet


D'raus sie die Glieder hervor und Gestalt, die ihr selber zu Teil wird.“








Ebenso „dichtet“ Empedocles:


„Rohe, noch formlose Bilder entsprangen zuerst aus dem Boden,


Beiderlei, Wasser sowohl wie Erde, besitzend als Anteil;


Diese bewirkte das Feuer, indem es zum Gleichen empordrang,


Ganz noch an ihnen verhüllt die gefällige Bildung der Glieder,


Weder mit Laut, noch gar mit der üblichen Rede der Menschen.“







Was wird man aber erst zu folgender Antizipation der
Lehre von der indirekten Auslese oder Selektion des Zweckmäßigen
sagen, die ja, um die Voraussetzung eines bewußten
Schöpfers zu umgehen, als Hauptstütze der modernen Entwickelungslehre
gilt?


„Also geschah's, daß Häupter, des Nackens beraubt, aufsproßten;


Bloß auch irrten da Arme herum, die der Schultern entbehrten;


Augen auch schweiften vereinzelt noch unteilhaftig der Stirnen,


Vieles erwuchs mit doppelter Brust und doppeltem Antlitz;


Rind mit Menschengesicht ward dieses, dagegen ein anderes


Mensch mit dem Haupte des Stiers, und Gemischtes zum Teil von dem Manne,


Teils in des Weibes Natur aus zarten Gliedern gebildet.“







Ueberweg[579] meint wohl mit Recht, der Unterschied dieser Hypothese
des Empedocles von derjenigen Häckels sei nur ein relativer;
jedenfalls liegt die Erinnerung an den Häckelschen Urschleim und
dessen Bathybius bei Lektüre dieser grotesken Schöpfungspoesie
sehr nahe.

Auch einige sonstige physiologische Lehren des Empedocles
bieten ein ähnliches Interesse für eine vergleichende Theorie spekulativer
Naturphilosopheme, wie sie sich zu allen Zeiten, auch heute
noch bei Leuten, denen die Elemente der Physik ein kabbalistisches
Geheimnis geblieben sind, wiederholt finden. So z. B. seine Theorie
des Sehens. Zufolge dieser Theorie müßten wir eigentlich im
Dunkeln am besten sehen können. Er meint nämlich, daß das
Sehen durch eine Ausströmung von Strahlen aus dem Auge zu
den Gegenständen hin geschehe, „feine Netze halten im Auge die
Masse des umherschwimmenden Wassers zurück, die Feuerteilchen
aber springen in langen Strahlen heraus, bis sie den Gegenstand
erreichen und ihn gewissermaßen wie weit vorgestreckte Fühlhörner
betasten.“ Er vergleicht deshalb das Auge mit einer Laterne.


„Wie wenn ein Mann, um ins Freie zu gehen, sich bereitet die Leuchte,


Daß sie die stürmische Nacht mit dem Scheine des Feuers erhelle,


Und die Latern' anzündet, die jeglichem Winde verschlossen;


Diese bewahret das Feu'r vor dem Hauche der blasenden Winde;


Aber das Licht dringt durch; denn es ist um Vieles ja feiner,


Und es beleuchtet den Boden mit nimmer ermüdenden Strahlen:


Also lagert von Häutchen umschlossen das ewige Feuer,


Von ganz feinen Gewändern umhüllt, in der runden Pupille,


Diese verhegen die Flut ihm des rings anspülenden Wassers,


Aber das Feu'r dringt durch; denn es ist um Vieles ja feiner.“







Auch spätere Naturphilosophen, wie Bruno, sehen wir noch diese
seltsame Optik, die das Sehen auf eine aktive per radios ab oculo
statt per radios ad oculum vermittelte Thätigkeit zurückführt,
lehren und damit gleichzeitig allerhand occultistische Annahmen
über die Wirkung des bösen Blicks u. s. w. als thatsächliche Verhältnisse
und Naturerscheinungen erklären. Auch Bruno lehrt, daß
das Sehen eine Thätigkeit des „Nervengeistes“ ist, der zuerst mittels
der vom Auge ausgehenden Strahlen sich nach außen hin
verbreitet und von den verschiedensten, mit verschiedenen Empfindungen
beseelten Objekten berührt wird, und sich dann wieder zusammenzieht
(wie wenn z. B. eine Schnecke ihre Fühlhörner nach
der Berührung wieder einzieht).

Bekanntlich ist diese ante-Newtonische Optik auch den modernen
Spiritisten außerordentlich bequem. Denn da die schwierigeren
spiritistischen Experimente, wie z. B. die sog. Materialisationen, der
Apport von Gegenständen u. s. w. niemals zu stande kommen,
wenn ein kritischer Zuschauer ein Auge auf den modus operandi
des sog. Mediums hat, so sagt die moderne spiritistische Theorie,
daß der feindselige Magnetismus des Auges, also jene vom Auge
ausgehenden Sehstrahlen à la Empedocles-Bruno die Entwickelung
der mediumistischen Kräfte verhindern; man muß vielmehr solange
die Augen schließen oder nach einer anderen Richtung schauen, bis
eins, zwei, drei, hocus pocus fidibus, die phänomenale Aktion
des Mediums in die dreidimensionale Sphäre einzugreifen Zeit
und Gelegenheit gefunden hat.

Ich komme nun endlich auf die Krone der Empedocleischen
Philosophie, auf seine Seelenwanderungslehre. Man wird
allerdings erstaunt sein, wie so dem bisher geschilderten Rumpfe
ein solches Haupt (einem Pferde das Haupt der Ziege) entwachsen
konnte. Denn gewiß hat man alle Veranlassung, nach den bisherigen
Prämissen zu erwarten, daß Empedocles so etwas wie
eine unsterbliche Einzelseele nicht kenne und vielmehr nur die Unsterblichkeit
der 4 Elemente annehme. Allein, es giebt eben auch
individuelle notwendige Inkonsequenzen! Für Empedocles ist
das Dogma von der Seele und ihren Wanderungen eine solche
notwendige Inkonsequenz, sei es nun, daß ihn das Bedürfnis
seines Herzens oder die bei Leugnung der Seelensubstanz
schwer zu rechtfertigende Goëtie oder Nekromantik, d. h. der
antike Spiritismus, zur Annahme derselben führte. Schon im
Altertum haben Schriftsteller, welche die Seelenwanderung für
eine so tiefsinnige Idee erachteten, wie beispielsweise unter den
modernen Denkern der Verfasser der 100 Thesen über die Erziehung
des Menschengeschlechts, Ephraim Lessing, die Frage aufgeworfen,
ob dieselbe bei Empedocles auch eine originale Konzeption
war; ja einige gingen soweit, ihn des geistigen Diebstahls
(λογοκλοπεία) an der occultistischen Ideenschatzkammer der
Pythagoräer zu beschuldigen[580]; und neuerdings hat noch Professor
Gladisch gemeint, auch Empedocles könne diese Lehre, wie manches
andere, z. B. seine Kosmogonie und Optik, nur der Weisheit
der Egypter entlehnt haben.[581] Aber warum sollte die Wahrscheinlichkeit
einer solchen Superstition nicht gerade dadurch gewinnen,
daß die verschiedensten großen Denker ganz selbständig zu derselben
Vorstellungsweise gelangt wären?

Empedocles also schreibt:


„Nimmer wohl wird, wer darin belehrt ist, solches verneinen,


Daß nur so lange sie leben, was man nun Leben benennet,


Nur so lange sie sind und Leiden empfangen und Freuden,


Doch eh' Menschen sie wurden und wann sie gestorben, sie Nichts sind.“








„Also besteht ein Verhängnis, ein alter Beschluß von den Göttern,


Der für die Ewigkeit gilt, durch mächtige Eide besiegelt;


Wer mit Frevel im Sinn, hat seine Gebeine beflecket,


Von den Dämonen, so vielen verliehen langdauerndes Leben,


Muß unzählige Horen entfernt von den Seligen irren,


Sich umwandeln im Wechsel in allerlei Formen der Wesen.


So leb' ich jetzo verbannt von Gott und ein Flüchtling,


Dienstbar dem rasenden Zwist.“







Dann ruft er aus:


„O! aus was für Ehr' und aus was für Höhe des Glückes


Fiel ich herab, und verkehre nun hier mit sterblichen Wesen!“





Und er betrachtet die Welt als eine finstere Höhle, indem er
die Mächte, welche die Seele hierher geleiten, sagen läßt:


„Also gelangten wir hier in die dunkele Grotte“





und er schreibt von seinem ersten Eintritte in dieselbe, von seiner
Geburt:


„Und ich weinet' und schrie, da ich sah den unheimlichen Wohnsitz.“





(Shakespeare beging also vielleicht eine λογοκλοπεία an
Empedocles, als er schrieb:


„Wenn wir geboren werden, weinen wir,


Weil wir die Narrenbühne Welt betreten.“)





Nachdem aber die Seele in das irdische Dasein verbannt ist,
muß sie hier durch alle Arten der sterblichen Geschöpfe wandern,
selbst in Pflanzen eingehen:


„Denn ich selber (scilicet Empedocles) war auch vordem schon Jüngling und Jungfrau,


Auch schon Strauch und Vogel und lautloser Fisch in dem Meere.“





Aber während andere Seelen auf dem Wege nach unten sind
und immer schlimmeren Metamorphosen entgegengehen, z. B.:


„Werden zu Leu'n, die Bewohner die Berg', auf der Erde sich lagern,


Unter dem Wild und zu Lorbeern unter den laubigen Bäumen;“






hat Empedocles auf dem Wege nach oben schon die nächsthöchste
Stufe des „Mahatma“ erlangt, nämlich:


„Aber zuletzt als Seher und heilige Sänger und Ärzte,


Und als Lenker der Völker erstehen sie unter den Menschen.


Und aus ihnen erblüh'n dann Götter, an Ehren die Höchsten.“







Und so ruft er denn schließlich gar, seine Göttlichkeit vorausnehmend
seinen Mitbürgern zu:


„Heil Euch! ich als unsterblicher Gott, kein Sterblicher fürder


Wandle bei Euch!“







Aus seinem Seelenwanderungsglauben entsprang – insofern
war er anscheinend konsequenter als Pythagoras – auch sein strenger
Vegetarismus. Mit Hinsicht auf das Fleischessen ruft er aus:


„Steht ihr nicht ab vom Morden, dem greulichen? Sehet ihr denn nicht,


Daß ihr Einer den Andern verzehrt gleichgültigen Sinnes?“








„Siehe, den eigenen Sohn, den verwandelten, bringet der Vater


Dar zum Opfer mit Beten, der Thörichte; jener nun schreitet


Flehend daher, doch er hört ihn nicht, und treibet ihn scheltend,


Schlachtet ihn, richtet sodann sich im Haus ein scheußliches Mahl zu;


Auch so der Vater den Sohn, und die Mütter ergreifen die Kinder,


Morden sie hin und schlingen herunter die teuren Gebeine.“







So soll denn auch Empedocles einmal, als er dem gewöhnlichen
Gebrauche nach hätte einen Ochsen opfern müssen, einen
solchen aus Myrrhen und sonstigen kostbaren Salben haben herstellen
und nach der Opferung unter das Volk verteilen lassen.

Da nach seiner Seelenwanderungstheorie auch die Pflanzen
von Menschenseelen bewohnt werden können, so war freilich auch
sein Vegetarismus wiederum nur eine Halbheit.

Möglicherweise erleben wir es noch, wenn erst einmal die moderne
Chemie das große Problem der Herstellung von Nahrungsmitteln
auf chemischem Wege aus Mineralien, aus Steinen und Erde gelöst
haben wird, daß dann sogar der Vegetarier einer fortgeschrittenen
Sekte von Mineralophagen oder Chemikalienessern in demselben
grausamen Lichte erscheinen wird, in welchem jetzt dem
theosophisch gebildeten Vegetarier der Fleischesser oder Tierleichenverzehrer
dasteht.

II.

Pherekydes.

Eine Mittelstellung zwischen Philosophie und „Theologie“
(in antikem Sinne) oder auch Priestertum und einem Sehertum, wie
es Empedocles vertrat, nimmt auch Pherekydes von der Insel
Syros ein, welchen Cicero den ersten Lehrer der Unsterblichkeit
nennt.[582] Seine Geburt setzt Suidas in die Zeit zwischen 600–596
v. Chr. (Ol. 45). Diogenes nennt ihn einen Schüler des Weisen
Pittakus. Derselbe berichtet folgende Geschichten über seine Sehergabe:
Als er einst am Strande von Samos wandelte und ein Schiff
mit vollen Segeln vorbeifahren sah, weissagte er, dasselbe werde
binnen kurzer Frist zu Grunde gehen; und so geschah es alsbald vor
seinen Augen. Ein anderes Mal soll er aus dem Geschmack des
Brunnenwassers ein Erdbeben vorausgesagt haben. Einem Gastfreunde
in Messina riet er, möglichst bald mit seiner Familie auszuwandern.
Dieser befolgte den Rat nicht, und kurze Zeit darauf
wurde Messina von Feinden erobert und jener mit der ganzen
Einwohnerschaft als Kriegsgefangener verkauft.

Er soll ein Alter von 83 Jahren erreicht haben, und für das
Ansehen, das er genoß, bürgt der Bericht, daß ihm als Grabschrift
folgende Worte gesetzt seien:


Τῆς σοφίας πάσης ἐν ἐμοὶ τέλος =


Aller Weisheit Vollendung war in mir.





Eine Schrift „über den Ursprung der Dinge“ von ihm scheint
noch dem Cicero bekannt gewesen zu sein. In derselben bezeichnete
er als das erste, was immer war, Zeus, Chronos und Chthon.

Zeus ist der höchste weltschöpferische Gott und zugleich der
höchste Himmel, vielleicht der Äther.


Unter Chthon, meint Conrad (De Pherecydis Syrii aetate
atque cosmologia, Koblenz 1857), ist das Chaos, der Urstoff, zu
verstehen, der alle Stoffe, außer dem Äther, in sich enthalten habe;
Zeller dagegen nimmt an, es sei dabei nur an die Erde als solche
zu denken. Unter dem Chronos versteht man gewöhnlich die Zeit.
Zeller, a. a. O., S. 73 bemerkt jedoch, daß es kaum glaublich sei,
daß ein so altertümlicher Denker den abstrakten Begriff der Zeit
unter den ersten Urgründen aufgeführt hatte; Chronos bringt
nämlich aus seinem Samen Feuer, Wind und Wasser hervor.
Schwerlich soll damit nur gesagt sein, diese seien im Laufe der
Zeit entstanden. Daher meint Zeller, im Widerspruch mit Conrad
und Brandis (Gesch. der Entw. der griech. Philosophie), daß
Chronos richtiger Kronos zu schreiben und als Gott der heißen
Jahreszeit und des Sonnenbrandes zu denken sei, jedenfalls als
ein realer Bestandteil der Welt.

Diese drei Urwesen erzeugten zahlreiche weitere Götter in fünf
Geschlechtern. Preller glaubt (Rh. Museum 382), es sollen damit
fünf Mischungsverhältnisse der Elementarsubstanzen (Äther, Feuer,
Luft, Wasser, Erde) bezeichnet werden, in denen je eine derselben
vorherrschend sei. Zeus verwandelt sich zum Zwecke der Weltbildung
in Eros. Die weltbildende Kraft ist die Liebe. Er machte
ein großes Gewand, in das er die Erde und den Okeanos einwob
und spannte dieses über einen von Flügeln getragenen Eichbaum,
d. h. er bekleidete das im Weltraum schwebende Erdgerüst (daher
die Flügel des Eichbaums) mit der mannigfach wechselnden Oberfläche
des Landes und der Seeen. Dieser Weltbildung widerstrebte
Ophioneus, als Repräsentant der untergeordneten Naturkräfte, aber
das Götterheer unter Chronos stürzt ihn in die Meerestiefe und
behauptet den Himmel.

Pherekydes ist nur um deswillen interessant, weil wir aus den
wenigen abgerissenen Sätzen, die uns von seiner Lehre überliefert
sind, entnehmen können, daß man sich bemühte den mythologischen
Vorstellungen, insbesondere der sog. Theogonie eine esoterische
Deutung zu geben. Doch geht Conrad, a. a. O., wohl zu weit,
wenn er dem Pherekydes geradezu eine der aristotelischen nahestehende
Naturansicht beilegt. Inwieweit egyptische Einflüsse auf
seine Anschauungen gewirkt haben, ist schwer festzustellen; Suidas
läßt ihn die Geheimschriften der Phöniker benutzen, Josephus
(e. Ap. I 2) zählt ihn zu den Schülern der Egypter und Chaldäer.

III.

Epimenides von Kreta.

Zu den hervorragendsten praktischen Mystikern der antiken
Welt hat unstreitig jener Epimenides von Kreta gehört, dessen
historische Existenz ebenso unzweifelhaft ist, wie einzelne über sein
Leben berichtete Wunderdinge auf Übertreibungen beruhen werden.
Die Alten nennen ihn einen Jatromanten, einen Seher-Arzt. Er
soll in Knossus auf Kreta geboren sein. Sein Vater, den einige
Phaestios, andere Dosiades, noch andere Agesarkos nennen, soll ihn
einmal fortgeschickt haben, um ein Schaf zu holen; auf diesem
Wege soll er vor der Mittagshitze in einer Höhle Schatten und
Erholung gesucht haben und hier, wo niemand ihn suchte und fand,
in einen tiefen Schlaf gesunken sein, aus dem er erst nach
57 Jahren erwacht sein soll. Als er nach Ablauf dieser
Zeit erwachte, berichtet die Sage[583], suchte er erst, den Zeitverlauf
nicht ahnend, das Schaf und kehrte, als er es nicht fand, nach der
Stadt zurück. Sein Erstaunen war nicht gering, als er alles verändert
fand und zu Hause nur noch seinen jüngsten Bruder, der
mittlerweile ein Greis geworden war, antraf, der ihn nicht wiedererkannte.

Das etwaige Wahre an dieser Geschichte, die an die Erzählungen
indischer Reisender von den „schlafenden Fakiren“ erinnert, wird
freilich für immer der kritischen Forschung entzogen bleiben. Ein Mediziner
könnte vielleicht an einen eklatanten Fall der in unseren Tagen
vielfach beobachteten sog. Nona denken, einer auf noch unerforschten
centralen Störungen beruhenden Schlafsucht, von der man Fälle
registriert hat, die sich über viele Jahre hinaus erstreckt haben.[584]


Die Geschichte oder Fabel hat Goethe zum Stoff eines Festspiels
gedient:


Des Epimenides Erwachen.





Die Entwicklung der Sehergabe wird hier auf den fraglichen
Tiefschlaf in folgenden Versen zurückgeführt:


„Auf Kretas Höh'n, des Vaters Herde weidend,


Die Insel unter mir, ringsum das Meer,


Den Tageshimmel von der einzigen Sonne,


Von tausenden den nächtigen erleuchtet;


Da strebt's in meiner Seele, dieses All,


Das herrliche zu kennen; doch umsonst:


Der Kindheit Bande fesselten mein Haupt.


Da nahmen sich die Götter meiner an,


Zur Höhle führten sie den Sinnenden,


Versenkten mich in tiefen, langen Schlaf.


Als ich erwachte, hört' ich einen Gott:


„Bist vorbereitet“, sprach er, „wähle nun!


Willst du die Gegenwart und das, was ist,


Willst du die Zukunft sehn, was sein wird?“ – Gleich


Mit heiterm Sinn verlangt' ich zu verstehn,


Was mir das Auge, was das Ohr mir beut.


Und gleich erschien durchsichtig mir die Welt,


Wie ein Kristallgefäß mit seinem Inhalt. –


Den schau ich nun so viele Jahre schon;


Was aber künftig ist, bleibt mir verborgen.


Soll ich vielleicht nun schlafen, sagt mir an,


Daß ich zugleich auch Künftiges gewahre.“





Historisch beglaubigt ist, daß er von Kreta nach Athen berufen
wurde, um hier eine epidemische Geisteskrankheit zu heilen, wie
auf dieselbe Art ein anderer Jatromant, sein Landsmann und Zeitgenosse
Phaletas einige Jahre zuvor nach Sparta berufen war,
um durch die Wirkung seiner Musik und religiöse Hymnen eine
Pestilenz aufhören zu machen. Die Athener beunruhigten sich nämlich
wegen des sog. Kylonischen Frevels, über den uns Thucydides I. 126
folgendes erzählt:


„Es lebte in Athen ein gewisser Kylon, ein Mann, der in den
olympischen Spielen gesiegt hatte und aus einem der ältesten und
mächtigsten Häuser war und die Tochter eines Megarers, namens
Theagenes, geheiratet hatte, welcher damals als Tyrann zu Megara
herrschte. Dieser hatte von dem Orakel zu Delphi auf Befragen
die Antwort erhalten, er sollte sich an dem größten Feste des Zeus der
Burg zu Athen bemächtigen. Er ließ demzufolge sich von Theagenes
Söldner geben, vermochte seine Freunde, seinen Absichten beizutreten
und wartete sodann nur, bis die in der Peloponnes gefeierten
olympischen Spiele wieder herankamen; da besetzte er die Burg
in der Absicht, die Herrschaft an sich zu reißen. Dies hielt er
nämlich als das größte Fest des Zeus, welches ihn gewissermaßen
noch näher anginge, da er in den olympischen Spielen den Preis
erhalten habe. Ob aber das größte Fest in Attika oder sonst wo
gemeint sein sollte, darüber hatte er sich weiter keine Gedanken
gemacht, und das Orakel hatte auch nichts davon gesagt, indem
sonst auch die Athener dem Zeus Meilichios außerhalb der Stadt
ein großes Fest unter dem Namen Diasia feiern, an welchem alles
Volk in der Stadt haufenweise opfert, und zwar viele keine Schlachtopfer,
sondern Opfer von den eigenen Landesfrüchten. Kylon griff
also, ohne an der Richtigkeit seiner Gedanken zu zweifeln, das
Werk an. Die Athener vom Lande eilten zwar auf die erste Nachricht
davon mit gesamter Hand zur Gegenwehr herbei und sperrten
sie auf der Burg ein; allein nach Verlauf einiger Zeit ließen sie
sich durch Beschwerden bei der Belagerung ermüden und zogen
größtenteils ab, bevollmächtigten dagegen die neuen Archonten, die
Wachen zur Besetzung der Zugänge sammt allen übrigen Veranstaltungen
nach eigenem Belieben und Gutdünken einzurichten. Diese
neun Regenten hatten diese Zeit über den größten Teil der Regierungsgeschäfte
unter Händen. Kylon und diejenigen, welche
mit ihm eingesperrt waren, befanden sich durch den Abgang von
Wasser und Lebensmitteln gar bald in schlechten Umständen. Inzwischen
fand er selbst nebst seinem Bruder Mittel zu entkommen.
Die übrigen, die immer mehr ins Gedränge gerieten, so daß auch
schon einige Hungers starben, setzten sich als Schutzflehende an den
auf der Burg befindlichen Altar. Die Athener, welche die Wache
hatten, hießen sie davon weggehen; und als sie sahen, daß sie in
dem Tempel sterben wollten, führten sie dieselben unter
dem Versprechen, ihnen kein Leid anthun zu wollen,
hinaus und töteten sie; andere, welche zu den Altären
der ehrwürdigen Göttinnen ihre Zuflucht
genommen hatten, richteten sie im Vorbeigehen
ebenfalls hin.“

Die Folge dieses Frevels am Heiligtum des Asylrechts war
eine epidemische Gewissensangst, die besonders bei dem weiblichen
Teile der Bevölkerung sehr beängstigende Formen angenommen
haben soll. Die Frauen wurden durch Hallucinationen, Visionen,
Auditionen beängstigt, und es traten alle nur denkbaren Symptome
hysterischer Melancholie und Krämpfe massenhaft auf.

Epimenides kam nun nach Athen, um die Stadt zu „reinigen
und zu entsühnen“. Er gründete zu dem Ende neue Kapellen
und richtete verschiedene Reinigungsceremonien ein, ganz besonders
aber regelte er den Dienst der Frauen so, daß er die heftigen
Impulse, die diese aufgeregt hatten, beruhigte. Grote in seiner
griechischen Geschichte bemerkt dazu: „Wir wissen kaum etwas
Genaueres über sein Thun; aber die Thatsache seines Besuchs
und die heilsame Wirkung, die er durch Wegschaffung der religiösen
Verzweiflung, welche die Athener niederdrückte, hervorgebracht, sind
wohl bezeugt. Überdies besaß Epimenides die Klugheit, sich mit
Solon zu vereinigen, und während er so viele wertvolle Ratschläge
erhalten mochte, unterstützte er indirekt die Erhöhung des Rufes
des Solon selbst, dessen konstitutionelle Reform sich jetzt schnell vollendete.
Er blieb lange genug in Athen, um einen gemütlicheren
Ton der religiösen Gefühle vollständig wieder herzustellen, und
reiste dann ab, allgemeine Dankbarkeit und Bewunderung mit sich
nehmend, schlug aber mit Ausnahme eines Zweiges
vom heiligen Ölbaum auf der Akropolis jede andere
Belohnung aus“.

Nach einer Angabe, welche schon während der Zeit des Xenophanes
von Kolophon gangbar war, soll er das ungewöhnliche
Alter von 154 Jahren erreicht haben; und die Kreter (sprüchwörtlich
„böse Lügner und faule Bäuche“) wagten sogar zu behaupten, er
habe 300 Jahre gelebt. Sie rühmten ihn nicht nur als Weisen
und geistigen Purifikator, sondern auch als Dichter; sehr lange
„Dichtungen“ mystischen Inhalts wurden ihm zugeschrieben. Sowohl
Plato, als auch Cicero betrachten den Epimenides in demselben
Lichte, als einen Seher, der unter temporären ekstatischen
Zufällen die Zukunft habe vorausverkünden können. Nach
Aristoteles dagegen gab Epimenides selber an, von den Göttern
keine höhere Gabe empfangen zu haben, als die unbekannten Phänomene
der Vergangenheit zu erraten.[585]

Plato (Kratyl. p. 905, Phaedr. p. 244) glaubte fest an Epimenides
als gottbegeisterten Seher in der vergangenen Zeit, in
Bezug auf die jedoch, welche zu seinen Lebzeiten Ansprüche auf
übersinnliche Kräfte vorbrachten, war er weniger leichtgläubig. Er,
wie Euripides und Theophrast, behandelten die Orpheotelesten der
späteren Zeit mit gebührender Verachtung.[586]

Wäre Epimenides selbst in jenen Tagen, in welchen die Aufklärung
der Massen große Fortschritte gemacht hatte, nach Athen
gekommen, so würde wahrscheinlich das Wunder suggestiver Massenheilung
auch ausgeblieben sein, und er würde sich nur vereinzelter
Erfolge bei älteren Weibern und in rückständigen entlegenen Dörfern
haben rühmen können, wie dieselben Bauchredner und Medizinleute,
welche Plato verspottet.

Nur die Vergangenheit ist es, die solche Erscheinungen idealisiert.

Über die Lehren des Epimenides berichtet Damascius[587] und
Eudemus, er habe zwei erste Gründe angenommen, die Luft und
die Nacht[588], von diesen sei als drittes der Tartarus erzeugt worden.
Von ihnen sollen, wie es scheint, zwei weitere nicht näher bezeichnete
Wesen hervorgebracht sein, aus deren Verbindung das Weltei entstanden
sei; eine Bezeichnung der Himmelskugel, die in vielen Kosmogonieen
vorkommt, und die sich sehr natürlich ergab, wenn die
Weltentstehung einmal der tierischen Lebensentwickelung analog vorgestellt
wurde. Aus dem Weltei seien dann weitere Erzeugungen
hervorgegangen.



Fünftes Kapitel.

Die Geheimlehre der Mysterien.

Persönlichkeiten, wie Empedocles, Pherekydes von Syros und
Epimenides bilden ein Mittelglied zwischen der Philosophie und
dem Esoterismus der griechischen Religionslehren, der bekanntlich
seinen Sitz in den verschiedenen Mysterien oder Geheimkulten hatte.

Diese Mysterien bilden immer noch eins der größten kulturhistorischen
und psychologischen Probleme des Altertums.

Die Berufung des Epimenides von Kreta nach Athen hatte
vermutlich nebenbei den Zweck, die übrigens uralten, möglicherweise
bis in das 15. Jahrhundert v. Chr. zurückdatierenden cerealischen
Mysterien wieder zu reorganisieren.

Man hat nämlich ursprünglich die bacchischen und cerealischen
Mysterien zu unterscheiden.

Die allgemeine religiöse Idee beider war zwar dieselbe. Beide
führen auch auf orientalische, sehr weit, vielleicht bis Indien reichende
Einflüsse zurück. Der Geheimdienst der Ceres und Proserpina ist
aber nach Attika jedenfalls von Kreta, dem Vaterlande des Epimenides
aus importiert worden. Kreta hat für die Verbindung
mit dem Orient die glücklichste Lage, es war eine der ersten Niederlassungen
phönizischer Kolonisten, es empfing früh egyptische Lehren,
und vermutlich hat die Kultur der Hellenen von hier aus ihre erste
Anregung erhalten. Thucydides berichtet, daß Minos der erste
gewesen, „der eine Flotte in See hatte, wie er denn das jetzt sog.
griechische Meer größtenteils beherrschte, auch die cykladischen Inseln
unter seiner Botmäßigkeit standen, von welchen er die meisten zuerst
angebaut hat, indem er die Karier daraus vertrieb und seine Söhne
als Häupter der neuen Kolonien einsetzte.“[589]

Cadmus, Phönix und Cilix, angeblich Oheime des Minos,
schlagen dem orientalischen Mystizismus die Brücke von Asien nach
Europa.

Wolfgang Menzel[590] meint, daß die Mysterien mit einer demokratischen
Tendenz verbunden gewesen, daß sie einen geheimen Kampf
der Humanität gegen Priester- und Kriegerkaste, des Liberalismus
gegen die Vorrechte, etwa nach Art unserer modernen Freimaurerei,
geführt hätten. So paradox diese Behauptung klingt und so übertrieben
sie in ihrer modernen Ausdrucksweise erscheinen muß, so
kann ich nicht in Abrede stellen, daß wenigstens die Geschichte Athens
und Thebens einen gewissen inneren Zusammenhang zwischen der
(älteren) Demokratie, die man wohl als Liberalismus bezeichnen
kann, und den Geheimkulten aufweist. Ich erinnerte schon an die
Beziehungen Solons, der ja im Sinne einer gemäßigten Demokratie
reformierte, zu Epimenides. Ferner ist sicher, daß die demokratische
Verschwörung des Pelopidas und Epaminondas ihren Ausgangspunkt
in Eleusis nahm[591] und beinahe durch einen Hierophanten
vorzeitig verraten wäre.

Auch der Buddhismus hatte ja eine soziale Nebentendenz.
Uns interessieren jedoch hier nicht die politisch-sozialen Nebenbeziehungen,
sondern die Lehren.

I. Die bacchischen Mysterien.

In der Schöpfungslehre der bacchischen Mysterien erscheint
zunächst Chronos, die niemals alternde Zeit in Schlangengestalt.
Dieser Chronos zeugte das unbegrenzte Chaos nebst dem feuchten
Äther und dem finstern Erebus, und darin erzeugte er ein Ei,
das in eine Wolke oder in ein Gewand gehüllt war, welches nachher
zerriß. Aus dem Ei ging Phanes hervor, ein Mannweib, auch
Protogonos und Pan genannt. Man stellte ihn dar mit goldenen
Flügeln, auf den Schultern mit Stierköpfen und auf dem Kopfe
mit einer Schlange. Als „Aeon“ wird er auch mit Osiris identifiziert.
Er ist die demiurgische Ursache oder der Anlaß zur Weltschöpfung.
Er wird nämlich vom Zeus, den er erzeugte, verschlungen,
die Urbilder aller Dinge, die Phanes in sich hatte, werden
jetzt alle in Zeus sichtbar, d. h. Zeus bringt alles Lebendige aus
sich hervor. In der sog. hieratischen Poesie, in jenen Versen, die
dem sagenhaften Sänger Orpheus zugeschrieben wurden, heißt es
daher:


„Zeus wurde der erste, Zeus der letzte Herrscher des Blitzes;


Zeus das Haupt, Zeus die Mitte; aus Zeus ist Alles bereitet;


Zeus ward Mann und Zeus ward unsterbliche Jungfrau.


Zeus der Erde Wurzel und des gestirneten Himmels,


Zeus das Wesen der Winde, Zeus die Kraft des unverlöschlichen Feuers,


Zeus des Meeres Wurzel, und Zeus der Mond und die Sonne,


Zeus der König, Zeus, der selber Alles geboren.“





Die Ahnung der göttlichen Einheit wird also in dem Bilde
eines körperlichen Ganzen, eines Riesenkörpers ausgeprägt. Übrigens
werden in fast allen heidnischen Religionen die ältesten Gottheiten
androgyn mannweiblich gedacht.

Das zweifellos nach Egypten zurückweisende Symbol dieser
aus sich selbst alles Lebendige hervorbringenden Gottheit war seltsamer
Weise der Scarabäus, d. h. der Mist-Käfer; weshalb der
Dichter Pamphos sogar singt:


„Zeus, hehrester, größter der Götter, eingewickelt


In Mist von Schafen, Rossen und Mäulern!“





Erst später zeigt die Trennung der Geschlechter, indem dem
Zeus ein weibliches Wesen untergeordnet wird, einen unmerklichen
Übergang zum Anthropomorphismus.

Dieses weibliche Urwesen heißt Chthonia (von χϑών = unbegrenzter
Grund und Boden, Materie), das dann durch Zeus' Umarmungen
befruchtet, Mutter Erde (Gäa) wird und im Jahreslaufe
Alles hervorbringt.

So sangen die Peleiaden, jene Wahrsagerinnen des Orakels
zu Dodona, wo Pelasger und Hellenen unter der heiligen Eiche
Belehrungen über Jupiters Ratschluß einholten:


„Zeus war, Zeus wird sein, o großer Zeus!


Die Erde bringt Früchte hervor, drum preiset die Mutter Erde!“





Von diesem Zeus und der Gäa geht nun Dionysos aus, der
übrigens seinem Wesen nach identisch ist mit Zeus selber.

Zeus soll nach einer alten Mythe als Schlange zu der unter
einem Felsen verborgenen und von zwei Drachen bewachten Persephone
eingeschlichen sein und mit ihr den Zagreus gezeugt haben.

Sehr bemerkenswert für die Herkunft dieser Götterbegriffe ist
der naive Bericht des Herodot II. 52: „Es brachten die Pelasger,
wie ich zu Dodona vernommen, anfänglich unter Gebeten den Göttern
Opfer aller Art. Jedoch legten sie keinem von jenen einen Beinamen
oder Namen bei, dieweil sie noch niemals dergleichen
gehört hatten. Götter benannten sie dieselben und deshalb, weil
sie alle Dinge in Harmonie gesetzt und alle Einteilungen gemacht.
Später, nach Ablauf geraumer Zeit, erfuhren sie die aus Egypten
gekommenen Namen der übrigen Götter, des Dionysius Namen
erfuhren sie aber viel später.“

Möglicherweise ist der Dionysische Geheimkult indischen Ursprungs.[592]
Nach Arrian Ind. Kap. 5 zieht Dionysios nach Indien.
Bei seiner Rückkunft nach Griechenland weiht er dem Apollo eine
Schale mit der Inschrift: „Dionysos, der Sohn der Semele und
des Zeus von Indien her weihet sie dem Apollo, dem Delphier.“

Nachdem Zeus den Zagreus erzeugt hat, trachtet die eifersüchtige
Here, ihn zu verderben und sendet Titanen aus, ihn umzubringen.
Zagreus betrachtete sich gerade als Stier in einem Spiegel,
als die Titanen kamen, und verwandelte sich dann vergeblich in
alle mögliche Gestalten, er wurde von den Titanen zerrissen.
(Dieselbe Sage vom Zerreißen wiederholt sich bei dem mythischen
Sänger Orpheus selbst, den die bacchantischen Weiber, die Mänaden
zerreißen.) Nur sein Herz rettet Pallas Athene und bringt es dem
Vater Zeus, der dann aus Zorn mit seinen Blitzen die ganze Erde
verbrennt, so daß erst die Sündflut das Feuer wieder löschen kann.
Das Herz des Zagreus wird in einen Becher gelegt, und als Semele
daraus trinkt, wird sie Mutter des Dionysos.


Dieser Dionysos-Zagreus ist die Vielheit d. h. das in vielen
Formen sich darstellende All, in Luft, Wasser, Erde, Pflanzen und
Tieren.

Apollo sammelt die Glieder des Dionysos wieder: er ist die
Einheit, die der Natur in ihrer Entwickelung vorsteht, um sie vor
Zersplitterung zu bewahren und wieder an das Eine zu befestigen.

In sieben Teile war Zagreus zerstückelt. Die Siebenzahl ist
daher gleicher Weise dem Dionysos und dem Apoll heilig. Dionysos
ist nach Macrob[593] der Inbegriff aller Seelen. Der Becher, aus
dem die Semele trinkt, heißt auch Quelle der Seelen. Man unterschied
übrigens zwei solcher Becher. Die Alten haben sie auch als
Sternbilder an den Himmel versetzt, den einen nahe am Zeichen
des Krebses, den andern sahen sie in der Urne des Wassermanns.
Der erste heißt Dionysoskelch, bei den Platonikern der Leben erzeugende
Becher. Manilius (astron. V. 116) nennt ihn den Becher
der Geburt. Durch den Trunk aus ihm vergißt die Seele ihre
höhere Natur und sinkt in die Zeitlichkeit hinab, indem sie in einen
irdischen Leib eingeschlossen wird. Aus dem zweiten Becher trinkt
man wiederum die Vergessenheit des Irdischen und findet sich dadurch
in der alten Heimat wieder.

Der erste Becher heißt auch der Teilungsbecher, die aus ihm
geflossenen Seelen müssen in die Individualität treten, sie
müssen in die Geburt herab. Einige Seelen kommen herab, weil
sie noch nicht hienieden waren, zur Erhaltung der Weltökonomie;
das sind die Neulingsseelen (mentes novellae).[594] Andere müssen
zur Strafe herab; andere geben sich freiwillig der Neigung zur
Erde hin. Diese Neigung ist Folge des Blicks in den Spiegel, in
den Dionysos gesehen, ehe er sich zum Schaffen der Dinge gewendet.
Der Becher wird auch mit dem Spiegel selbst identifiziert; und
bei Nonnus ist es die Liebesgöttin Afrodite, die dem Dionysos den
Becher reicht. Ob Afrodite oder Persephone genannt wird, ist
übrigens gleichgültig. Das Wesentliche ist die Einführung eines
passiven, die Erschaffung bedingenden, weiblichen Prinzips. Der
Spiegelbecher ist das Organ dieses Prinzips und wird daher realistischer
auch durch das weibliche Organ dargestellt, wie umgekehrt
der Phallus, das männliche Zeugungsorgan, das Symbol des Dionysos
ist. Wir treffen hier lediglich die rohe indische Natursymbolik
des Lingam und der Yoni wieder.

Je mehr die Seelen aus dem Becher der (sinnlichen) Liebe trinken,
um so mehr werden sie berauscht, um so mehr erblaßt das Andenken
an ihre höhere Abkunft. Edlere Seelen nippen nur an dem Kelch
der Sinnlichkeit und sinken daher nicht so tief in tierische Gemeinheit
herab, wie die meisten anderen Menschen. – Anders die unedlen,
die das Feuchte, (die Materie) lieben, die daher auch wohl
Najaden genannt werden. Diese „feuchten“ Seelen weilen gerne in
dieser sinnlichen, formenreichen Welt, wie in einer Grotte, die in
tausendfarbigem Gestein das volle Leben zurückspiegelt. Diese Welt
der Sinnlichkeit, die Welt des Scheins, ist die täuschende Maja,
indisch Maya-Bharani; in der Priestersprache wird Proserpina auch
Maja genannt. Sie wird auch als Weberin bezeichnet, welche den
materiellen Leib webt. Je mehr die Seelen am irdischen Dasein
hängen, desto mehr Leiber, wie Kleider. Plato, Gorgias 523. Die
Seele hängt sich gleichsam an den zuerst gesponnenen Lebensfaden;
dann spinnt die Göttin weiter und webt das Kleid fertig. Das
unfertige Gespinnst aber ist der bloße Schattenleib als Gespenst,
das eben daher seinen Namen hat. Von Persephone (Maja, Proserpina)
kommt das Leiblichwerden der Seele, von Dionysos die
Beseelung des Leibes.

Als zeugendes Prinzip ist Dionysos in der Mysterienlehre auch
Sonnengott. Und so wird die Vorstellung von der Seelenbahn
auch mit der Sonnenbahn durch den Tierkreis verknüpft. Dionysos
als Sonnengott wandelt jährlich die doppelte Bahn, den Weg des
Winters und den des Sommers. Und dieselbe Bahn ist den Seelen
vorgezeichnet. Aus dem Centrum des Himmels treten sie im Zeichen
des Krebses in der Sommersonnenwende in die Erdenwelt ein,
nach dem Tode aber steigen sie im Zeichen des Steinbocks wieder
durch dieselbe Milchstraße zur himmlischen Welt empor.

Hier trinken sie dann aus dem schon erwähnten zweiten Becher,
dem Becher der Reinigung oder Wiedergeburt, der als die Urne des
Wassermanns am Sternenhimmel dargestellt ist. Wenn nämlich die
Sonne in dieses Zeichen tritt, wird die Natur im Frühling wiedergeboren
und damit wird die Wiedergeburt der verstorbenen Menschen im
Himmel verglichen.

Dionysos hat also einen doppelten Charakter. Er ist einmal
das Prinzip der Zeugung, der Versinnlichung, der „Wille zum
Leben“, der Gott der Weltbejahung, sodann aber auch der mystische
Vertreter der Weltverneinung, der Entsinnlichung, der Erlösung,
welche letztere ja in allen mystischen Systemen als Wiedergeburt
oder zweite Geburt bezeichnet wird.

Daher finden wir in seinen Mysterien die beiden Gegensätze,
auf die alle Mystik hinausläuft, Lust und Unlust, Sünde und Entsühnung
eng aneinander gerückt. Bacchantische Ausgelassenheit
wird von leidenschaftlicher Trauer und Klage abgelöst und umgekehrt.

In Verbindung damit steht seine spezielle Bedeutung als Gott
des Weines und der Liebe. Man vergleiche hierüber die geistreichen
Bemerkungen Wolfgang Menzels (Vorchristl. Unsterblichkeitslehre,
S. 90–96.) Auch der Wein spielt ja eine doppelte Rolle,
er begeistert und steigert die Seelen zu „dithyrambischer“ Ekstase,
verwandelt Wasser in Feuer, er berauscht und läßt im Rausche die
Welt schöner erscheinen, andrerseits wirkt der Rausch Vergessenheit
auch der sittlichen Pflichten. Aus dem Weindunst wird ein zweiter
Schleier der Maja gewebt.

Gleichzeitig hat der Wein selber in der Gärung eine Art Wiedergeburt
durchgemacht. Aus dem sich zersetzenden Traubensaft entsteht
der edlere feurige Trank, und wenn der Mensch davon trinkt,
erhebt er sich über seine gemeine Wirklichkeit:


„Die kummerbelastenden Sorgen


Fliehen aus der Brust des Menschen,


Sie schiffen auf dem Meer der goldreichen Fülle


Allhin zum Strande der Täuschung.


Der Arme wird reich, der Reiche


Durch neuen Reichtum bereichert,


Das Herz von den Pfeilen des Weinstocks gebändigt“





singt Pindar, und in reizender Weise deutet Apollonius den Zusammenhang
zwischen dem Becher der Lust und dem Schleier der
Maja an, wenn er von letzterem singt:


„Wer ihn betastet


Oder beschaut, nie stillet sich der die Sehnsucht des Herzens.


Er auch atmete Duft, ambrosischen, gleich von dem Tag an,


Daß der nysäische Gott auf dem zärtlichen Purpur geschlummert,


Leise von Wein und von Nektar beseligt, als er den schönen


Busen von Minos Tochter berührte.“





Umgekehrt hatte der Wein in den Dionysos-Mysterien eine
sakramentale Bedeutung, die einer Transsubstantiation aus dem
Zeitlichen ins Ewige. Was die erstere Bedeutung des Weins betrifft,
so bietet darüber Nork, vergleichende Mythologie S. 177ff.
seltsame etymologische Bemerkungen. Er erinnert an den indischen
Gott Shiwa, der den Palmenwein erfand und auch der Thränengott
(Rutren) hieß; er weist auf die Verwandtschaft hin zwischen
Bacchus und dem semitischen bacca = weinen, vergißt aber merkwürdigerweise
unser deutsches Weinen mit Wein zusammenzubringen.
Dagegen ist ihm Ariadne das semitische ari edna = Wollust des
Löwen und er bemerkt S. 178:

„Bacchus, nachdem er mit Ariadne gebuhlt, fällt in die Gewalt
der Titanen – d. h. die Ichheit, die als Selbstheit, als Besonderheit
mit selbstischem, dem Allwillen entgegenstrebenden Wollen
verstanden wird, weswegen am Ende aller Dinge, in welchem die
Wesen wieder in Gott übergehen, der Zustand ist, wo Niemand
‚Ich‘ sagt.“

Ich möchte glauben, daß der Mythus von der Ariadne, der in
den Mysterien mit Vorliebe pantomimisch dargestellt wird, jedenfalls
auch die umgekehrte Bedeutung, nämlich das Erwachen der Seele
symbolisieren sollte. Gerade auf Sarkophagen finden wir häufig
Scenen dargestellt, wie den der schlafenden Ariadne nahenden Gott;
oder Bacchus umarmt die schöne Ariadne, setzt ihr den Kranz auf
und reicht ihr den Becher, daneben steht der schöne Knabe Staphilos,
ihr gemeinschaftliches Kind, der „Traubengeist“.

Creuzer, der die Dionysos-Mysterien aus Indien stammen läßt
(Dionysos ist ihm Dewanachi, der Entwilderer Indiens) giebt folgende
spekulative Analyse der fraglichen indischen Ideen (Symbolik I.
S. 399):


a) Das erste Sein vor und über Allem.

b) Die Liebe, die das erste Sein in sich aufgenommen, der es
sich hingegeben hat. Mithin

c) Gott, geschieden in ein Liebendes und in ein Geliebtes.

d) Diese Spaltung ist der Urbestand der Dinge.

Die Dinge sind und sind nicht, sie sind nur in der Trennung
und durch sie, sie sind nicht auf dem Standpunkte über der Trennung.
Die Liebe ist Weltmutter, aber was sie geboren hat, ist im
bloßen Schein geboren, es ist ein Scheinbild, es sind Zaubergärten,
die mit dem Beschwörungsworte in sich selbst versinken. Das Eine
aber bleibt: Parabrahma, der Selbständige.

Diese spekulative Auflösung nimmt die realen Dinge als Kunstgebilde
der Liebe im Scheine, mithin ist sie a) ästhetisch, b) sie hat
sich aber ganz natürlich aus dem ersten naiven Naturmythus
entwickelt. Hiernach ist die schaffende Gottheit Welt-Lingam. Der
Grund des Zeugens und Schaffens kann in nichts anderem liegen,
als in der Liebe; und davon giebt sich nun die gesteigerte Spekulation
die angeführte Rechenschaft.

II. Die cerealischen Mysterien.

1. Die Eleusinien.

Während die bacchischen oder dionysischen Mysterien an das
männliche Naturprinzip anknüpfen, gehen die cerealischen vom
weiblichen aus; sie knüpfen an die Erntefeste an, während die
bacchischen ursprünglich Winzerfeste waren.

In Attika haben sich freilich allmählich in den Eleusinien, in
denen auch Jakchos (Bacchos) seine große Rolle spielt, beide vermischt;
jedoch blieb Demeter (Ceres) die Hauptgottheit der Eleusinien.
Über die Eleusinischen Mysterien sind wir verhältnismäßig am
besten unterrichtet, da sie im Altertum den größten Ruhm erlangten,
und daher vielfache Andeutungen über ihre Feier von
Dichtern, Philosophen und Historikern gegeben worden sind. Die
Zulassung zu ihnen wurde allen Hellenen gewährt, von welchem
Stamme oder Staate sie auch sein mochten.


Sie bestanden aus zwei durch einen halbjährigen Zwischenraum
getrennten Feiern. Die erste derselben, die sog. kleinen Mysterien
wurden im Monat Anthesterion, der etwa unserem Februar entspricht,
begangen, also im Frühling, sie waren vorzugsweise der Kora
oder Persephone, der Tochter der Ceres, und dem Jakchos oder
Dionysos, der als Bruder der Kora galt, gewidmet. Diese Feier wurde
zu Agra, einer Vorstadt Athens, am Ilissus begangen. Ihr ging eine
Reinigung vorauf, zu der das Wasser des Ilissus diente – Die
großen Mysterien fielen in die Mitte des Monats Boëdromion,
September, und dauerten nahezu 14 Tage. Der erste Tag hieß
Tag der Versammlung. Die Mysten versammelten sich in der Stadt.
Am zweiten Tag begaben sie sich mit dem Ruf ἁλαδε μύσται, „an
das Meer, ihr Mysten“, an den Strand, um im Meerwasser die
vorbereitende Reinigung vorzunehmen. Die folgenden Tage wurden
mit mancherlei Umzügen, Opfern und Andachtsübungen in Heiligtümern
der Demeter, Persephone und des Jakchos ausgefüllt. Am
20. Boëdromion begab man sich dann in feierlicher Prozession von
Athen nach Eleusis. Die Prozession nahm fast einen ganzen Tag
in Anspruch, da an einer großen Anzahl von „Stationen“, z. B.
beim Grabmal des Eumolpos, bei dem wilden Feigenbaum, wo einst
Pluto mit der geraubten Proserpina in die Unterwelt hinabgefahren
sein sollte, beim Tempel des Triptolemos längerer Aufenthalt zur
Vollziehung gottesdienstlicher Handlungen genommen wurde. Sie
schloß damit, daß das Bild des Jakchos in den Weihetempel zu
Eleusis, das Telesterion, gebracht wurde. Am folgenden Tage und
in der Nacht wurden verschiedene Festakte, über die wir nichts näheres
wissen, teils im Freien, teils im Peribolos des Telesterion begangen.
Hierbei wechselte ausgelassene Lust und gegenseitige Neckerei beider
Geschlechter, wobei die Frauen vielfach jene Handlung der Baubo
oder Jambe wiederholten, durch die nach dem Mythos Ceres zuerst
in ihrer Traurigkeit getröstet sein soll, mit feierlichem Ernst
und andächtiger Sammlung. Einige Ahnung von diesem Treiben verschafft
uns die Schilderung Herodots I. 60 vom egyptischen Isisfest.
„Einige von den Weibern haben Klappern und klappern
damit, einige Männer aber spielen die Flöte, und die übrigen Weiber
und Männer singen und klatschen in die Hände; etliche verhöhnen
die Weiber und etliche tanzen, etliche aber stehen auf und heben
die Kleider in die Höhe.“ (Die Baubo oder Jambe entlockte
nämlich durch eine unanständige Entblößung der Demeter
das erste Lächeln.) In den Fröschen des Aristophanes wird uns
der Chorgesang der Mysten und ihr ausgelassenes Treiben durch
folgende Verse geschildert:

Chor:


O Heil, Heil, Jakchos!


O Heil, Heil, Jakchos!


Jakchos, der du weilst hier


In dem stolzprangenden Wohnsitz,


O Heil, Heil, Jakchos;


Komm hierher auf die Bachwiese zum Reih'ntanz


In die Schaar deiner Geweihten,


Und im Schwunge walle duftig


Dir der Myrtenkranz voll Beeren


Um das lockige Haupt!


Und kühn stampfe den Takt uns


Mit dem Fuße zum neckisch


Sich entfesselnden Lustreih'n,


Der in holdreizender Anmut,


Der in Unschuld dich umhüpft,


Der Geweihten heil'gem Chortanz!




Ermuntere Dich: naht doch


In der Hand schwingend die Fackeln,


Er naht schon Jakchos,


Stern des Lichtes, in Nacht leuchtend zum Feste!


Von der Flamme glüht die Wiese;


Ja, das Knie der Greise regt sich,


Und sie schütteln ab die Sorgen


Und die Bürde der Zeit,


Die Last bleichender Haare,


In der heiligen Festlust.


Du, Seliger, führe


Die zum Tanz rüstige Jugend


Zu des Quells blumigen Auen


Mit voranflammender Fackel!






Chorführer:


Voll Andacht schweig' er und halte sich fern von unseren heiligen Reigen,


Wer fremd in solchen Geheimnissen ist und wer unlauteren Herzens,


Wer Orgien himmlischer Kunst nicht sah noch tanzt in dem Chore der Musen,


Wen nicht einweiht' in bacchantischen Ton Kratinos, der Stiereverschlinger,


Und wer plumpspaßender Worte sich freut, die heran sich drängen zur Unzeit,


Wer feindlichen Hader im Volk nicht dämpft, nicht hold und gefällig den Bürgern,


Nein, Zwietracht sät und die Glut anschürt, nach eigenem Nutzen verlangend,


Wer, Lenker des Staats, wankt dieser im Sturm, ausstreckt nach Geschenken die Hände,


Wer Vesten verrät, wer Schiffe verrät und verbotene Waren versendet,


Wer andre beschwatzt, für der Flotte Bedarf mit Geld zu bedienen die Feinde,


Wer Hekate's Bild mit Gesängen beschmutzt, für kyklische Chöre gedichtet,


Auch wer als Redner im Volke benagt den gebührenden Lohn der Poeten.


Sei's diesen gesagt, sei's aber gesagt, sei's zum dritten gesagt und geboten:


Hebt Euch von dem Chor der Geweihten hinweg! Ihr anderen stimmt den Gesang an,


Und beginnt mit der heiligen Feier der Nacht, die dem heutigen Feste gemäß ist!





I. Halbchor:


Nun auf, zieht herzhaft alle


Zu dem blumigen Schooße der Wiesen


In stampfendem Schritte hinab,


Mit neckendem Spott,


Mit höhnendem Ruf und Gelächter!


Denn fromm und ernsthaft wart ihr genug.






II. Halbchor:


Eilt, eilt nun, daß ihr der Göttin,


Der Beschirmerin, heilige Lieder


Anstimmt aus fröhlichem Mund,


Ihr, welche das Land


Auf ewig verhieß zu beschirmen,


Und sei's auch gegen Thorykions Wunsch!





Chorführer:


Wohlauf, hebt Hymnen von anderem Klang jetzt an, und verherrlichet preisend


Der Demeter Gewalt in begeistertem Lied, der Verleiherin frohen Gedeihens!





I. Halbchor:


Du, keuscher Orgien Herrscherin,


Demeter, steh' uns gnädig bei,


Und schirme selber deinen Chor!


Laß ungestört den ganzen Tag


In Spiel und Tanz mich freuen!





II. Halbchor:


Laß viel im Ernst und viel im Spaß


Sich meine Zunge heut ergehn;


Und wenn ich würdig deines Fests


Gelacht, gespottet, laß mich dann


Als Sieger stehn im Kranze!





Chorführer:


Auf! Eia!


Nun auch den jugendschönen Gott


Ruft herbei mit Liedern,


Auf daß er uns Genosse sei


Dieses Reigentanzes!





Einzelne des Chores:


Jakchos, vielgefeierter, der des Festes


Anmutig Lied erfunden, komm, geleit uns


Zur Göttin hin,


Und zeige, wie du mühelos


Die weite Bahn zurücklegst!





Der ganze Chor:


Jakchos, heit'rer Tänze Freund, geleite mich!





Einzelne:


Denn du zerrissest, daß wir zum Gelächter


Armselig aussehn, dieses Paar Sandälchen,


Dies Fetzenkleid,


Und schafftest, daß wir ungestraft


In Spiel und Tanz uns freuen.





Der ganze Chor:


Jakchos, heit'rer Tänze Freund, geleite mich!





Einzelne:


Denn eben, als ich nach dem Dirnchen seitwärts


Hinüberblinzelte nach der allerliebsten Mittänzerin,


Da sah ich des Hemdchens Schlitz


Und weiße Brüstchen gucken.





Chorführer:


So wandelt


Jetzt nach der Göttin heiligem Rund,


Nach dem Blumenhaine,


Froh scherzend, ihr, des heiligen


Götterfestes Genossen!


Ich, sammt den Mädchen und Frau'n,


Ziehe hin zum Nachtfest


Der Göttin, um die heilige


Fackel dort zu tragen.





Chor:


Ja, wandeln wir zum Rosenhain,


Zu blumenreichen Auen,


Und scherzen in alter Art,


Zum lieblichsten Tanz gesellt,


Den wieder erwecken hier


Die seligen Mören.




Denn uns allein strahlt Sonnenglanz


Und heitern Lichtes Helle,


Uns, die die Weihen wir einst


Empfangen und frommen Brauch


An Fremdlingen stets geübt


Und Bürgern.







An einzelnen Tagen mußten die Mysten fasten, doch nur bis
zum Anbruch der Nacht. Alsdann genossen sie zuerst den Kykeon[595],
einen Mischtrank aus Mehl und Wasser, der mit Polei und anderen
Zuthaten gewürzt war, und darauf, wozu sie Lust hatten mit Ausnahme
gewisser verbotener Speisen.[596] Es wurde auch etwas Speise
aus einer Kiste genommen, und nachdem man davon gekostet, in
einen Korb und aus diesem wieder in die Kiste gelegt. Darauf
bezieht sich die Formel, die als Erkennungszeichen für die Mysten
gedient haben soll: „Ich fastete, ich trank den Kykeon, ich nahm
aus der Kiste, ich kostete, ich legte in den Korb und aus dem Korbe
in die Kiste.“ Die Speise, die man der Kiste entnahm, war wahrscheinlich
Sesamkuchen. Solche Kuchen wurden für die Feier in
einer eigentümlichen Form, worüber später bei den Thesmophorien
näheres, gebacken. Man meint, die Kiste bedeutete die Erde, aus
der der Mensch seine Nahrung entnimmt, von der er einen Teil verzehrt,
einen anderen in der Scheuer (dem Korbe) verwahrt, um ihn
dann aus dieser, als Saatkorn, der Erde zurückzugeben.

Im Telesterion selbst, in Räumen, die nur für die Mysten
selbst zugänglich waren, – jeder einzelne wird sich hier haben legitimieren
müssen, nachdem durch den Ruf des Hierokeryx, des heiligen
Herolds, allen Profanen geboten war, sich zu entfernen, – fanden dann
diejenigen liturgischen Akte statt, die den eigentlichen Hauptteil der Mysterien
ausmachten, – die letzte Weihe, epopteia genannt. Nach einer
Wiederholung des Mysten-Eides, der Formeln, der sogen. kleinen
Weihen, der Reinigung, des Glückwunsches an die Initiierten (Neueingeweihten)
fand im Vortempel die letzte Vorbereitung für diese
letzte Weihe statt. Darauf: „alle Schrecken der Nacht, Blitze, die
durchs Dunkel zuckten“ (Saintecroix I. p. 348. Dio Chrysost. Op.
XII. V. I, p. 387. Reiske), Stimmen und furchtbare Töne, Schreckgestalten,
Todesangst (Plutarch, Fragm. de anima p. 136). „Einige
werden zu Boden geworfen, bei den Haaren ergriffen, geschlagen,
ohne in der Finsternis den Thäter entdecken zu können.“ (Achill.
Tatian, V. 23). Endlich wird der Vorhang hinweggezogen, der
bisher das Allerheiligste verhüllt hat. Dieser Schlußakt heißt
autopsie „Selbstschau“. Ein taghelles Licht strahlt aus dem Allerheiligsten
hervor, die Priester stehen da in stattlichem und bedeutungsvollem
Schmuck, Chöre von Sängern und Musikern im Hintergrunde:
der Hierophant tritt hervor und zeigt die Heiligtümer,
jedes einzeln, und offenbart, was über ihre Bedeutung nur den
Eingeweihten zu wissen vergönnt ist: die Chöre lassen ihre Lieder
zur Verherrlichung der Götter und ihrer Macht und Segensgaben
erschallen.

„Wir mögen begreifen“, bemerkt Schoemann, griech. Altertümer
II, 376, dessen Darstellung ich im wesentlichen folgte, „wie
die Gläubigen, denen jene Heiligtümer, jene Götter wirklich als Götter
gelten, aufs Tiefste davon ergriffen und von frommen Gefühlen
erfüllt werden konnten. Dann aber lassen ausdrückliche Zeugnisse
uns nicht daran zweifeln, daß dieses Zeigen der Heiligtümer und
die sich daran schließenden Vorträge und Gesänge keineswegs alles
waren, sondern, daß es auch nachahmende Darstellungen gegeben
habe, durch welche, was in den heiligen Sagen von den Thaten
und Leiden der Götter überliefert war, in lebendiger Vergegenwärtigung
der Schauenden vor die Augen trat.“ – „Es ist übrigens
wohl anzunehmen, daß die Enthüllungen der mystischen Heiligtümer
und die mimischen Darstellungen der heiligen Geschichten nicht alle
in einer und derselben Nacht stattfanden, und nicht alle Mysten
auf einmal zugelassen wurden, um zur Epoptie zu gelangen, sondern
daß sie in verschiedenen Abteilungen an die Reihe kamen.“

Vorgestellt wurden wahrscheinlich 1. das Blumenpflücken und
die Entführung der Kore (Persephone). Vgl. Ovid. Metamorph.
V, v. 340–675. Kore spielt mit den Okeaninen. Auf grüner
Wiese spielen die Götterkinder, Blumen pflückend, Krokos, Veilchen,
Rosen, und was sonst Griechenlands Fluren beim ersten Frühlinge
Anmutiges darbieten. Da läßt Gäa den verhängnisvollen Narciß
wachsen. Kore greift darnach; alsbald weicht die Erde unter ihren
Füßen und sie wird eine Beute des Hades-Aïdoneus.

2. Das Suchen der Demeter: sie hört den letzten Schrei der
Tochter, da ergreift sie heftigster Schmerz. Es ist der Schmerz einer
Mutter, der man ihr Liebstes geraubt. Zerrissen der Schleier, die Locken
gelöst, verhüllt in das schwarze Gewand der Trauer, eilt die Göttin
in fliegender Hast über Land und Meer, immer spähend ohne Auskunft
zu finden. Denn niemand wagt es, ihr die Wahrheit zu
sagen, „weder ein Gott, noch ein Mensch, noch ein Vogel.“

3. Demeters Ankunft in Eleusis: Sie tilgt das Göttliche an
ihrer Erscheinung und wird eine gemeine Magd, bei hohen Jahren,
von adeligem Aussehen, aber leidend und des Trostes bedürftig.
So war sie lange unter den Menschen umhergeirrt, ungesellig, einsam
in ihrem Grame. So kommt sie nach Eleusis und setzt sich an der
Landstraße, neben dem Brunnen der Jungfrauen. Hier wird sie
von der Baubo aufgenommen, die auch Jambe[597] genannt wird,
der Frau des Dysaules. Der Name Dysaules verrät die Unwirtlichkeit
der Lebensart, die Demeter vorfand. Es waren arme
Menschen, die unbekannt mit dem Segen des Ackerbaues von Beeren
und Eicheln lebten. Baubo bedeutet Pflegerin, Amme des Jakchos,
des eleusinischen Dionysos oder Zagreus, den Kore vor ihrer Entführung
geboren hatte. Baubo ist es, die nun der Göttin den
Kykeon reicht und sie durch eine unzüchtige Geberde wieder zum
Lachen bringt. Daher das Kleideraufheben der Frauen und das
Trinken des Mischtrankes in den ausgelassenen Episoden der Feier.
Demeter übernimmt nun die Pflege des Kindes, dem sie, indem sie
es ins Feuer hält, die Unsterblichkeit zu verschaffen sucht; das Fleischliche
als Sitz des Sterblichen soll weggebrannt werden.

4. Das Wiederfinden der Persephone und die Stiftung des
Ackerbaues. Von dem Schweinehirten Eubulos erfährt Demeter
den Ort, wo Pluton mit der Kore in den Hades hinabgefahren.
Eubulos und Triptolemos hatten ihre Heerden dort geweidet, darum
konnten sie Bericht geben. Demeter geht darauf selbst in den Hades
und führt die Kore wieder aus der Unterwelt empor. – Aus
Dankbarkeit übergiebt sie dem Eubulos und Triptolemos die ersten
Cerealien und unterweist sie im Pflügen und Säen, und zwar in
einem doppelten Sinne.[598]

Zum Schluß Einsetzung der Mysterien, wobei Dysaules, Eumolpos,
Triptolemos die ersten Priester werden. Gegen Ende der
Feierlichkeiten wurden zwei thönerne Gefäße mit Wein gefüllt und
das eine nach Osten, das andere nach Westen unter Aussprechen
mystischer Formeln ausgegossen. Auch bekränzten sich die Mysten
mit Myrten.

Endlich erfolgte der Beschluß, indem der Hierophant die Entlassungsformel
sprach. Diese Formel, welche κόγξ ὄμπαξ (conx
ompax) lautete, hat zu seltsamen Deutungen Veranlassung gegeben.
Die griechische Bedeutung und Herkunft der Worte ist nicht nachweisbar.
Nicht geringes Aufsehen machte es nun, als Mitte dieses
Jahrhunderts der Engländer Wilforce in κόγξ ὄμπαξ die indische
Formel wiederzufinden glaubte, womit die Braminen noch jetzt
ihre gottesdienstlichen Versammlungen schließen. Diese lautet:
Canscha-Om-Pacsha. Canscha bezeichnet den Ort des höchsten
Sehnens; Om das heilige Wort, womit die höchste Gottheit, das
ewige Wesen, bezeichnet wird; Pacsha heißt Wechselung, Wanderung,
Reihe, Ordnung, Pflicht.

Forscher, wie Muenter, Creuzer (Symbolik IV. 399), Schelling,
glaubten hiermit sei das Rätsel gelöst und zugleich sei damit die
Herkunft der Mysterien von Indien bestätigt. Dagegen machte
Lobeck in seinem höchst gelehrten lateinisch geschriebenen Buche
Aglaophamus sive de theologiae mysticae graecorum causis,
diese Ableitung lächerlich. Obwohl der Versuch Lobecks seinerseits
eine rein griechische Entstehung der Worte aus Naturlauten, die
das Umkippen der Wasseruhr nachahmen sollen, zu versuchen, mir
auch sehr zweifelhaft erscheint, möchte ich doch die Annahme einer
indischen Herkunft der fraglichen Entlassungsworte für ebenso gewagt
erachten.

Noch gewagter und meines Erachtens in verschiedenen Richtungen
noch leichter widerlegbar ist freilich der Versuch du Prels
(die Mystik der alten Griechen S. 68–120), zur Erklärung der
Mysterien, wenigstens der Eleusinischen, den Spiritismus
heranzuziehen. Er nimmt an, daß jene geheimen Weihen, die wir
eben beschrieben, nichts anderes als spiritistische Sitzungen mit allen
dazu gehörigen „physikalischen“ und „dämonischen“ Phänomenen,
„Materialisationen“, usw. gewesen seien. Schon die große Menge
der Beteiligten sollte diese Annahme selbst für einen von der Möglichkeit
derartiger „spiritistischer“ Phänomene überzeugten „Occultisten“
ausschließen. Eigentlich spiritistische oder diesen analoge
hypnotische Manipulationen mögen bei einzelnen der späteren besonderen
Geheim-Conventikel syrischen und egyptischen Ursprungs
zumal in der Zeit des Verfalls der hellenischen Kultur üblich gewesen
sein; im Rahmen der staatlich offiziellen Eleusinien erscheinen
sie undenkbar. Vielmehr sind die Erscheinungen der eleusinischen
Epoptie zweifellos durchweg auf theatralische Vorstellungen ohne
jeden Nebengedanken bewußter Täuschung zurückzuführen und insofern
den mittelalterlichen kirchlichen Mysterien, deren Reste wir z. B.
in den Oberammergauer Passionsspielen vor uns haben, gleich zu
stellen. Was gezeigt wurde, war wesentlich dramatische und mimische
Symbolik. Vielleicht war dieselbe in der nachklassischen Zeit auch
mit belehrenden, die „Allegorie“ direkt erläuternden Vorträgen verbunden,
für die vorchristliche Zeit steht nach den gründlichen Untersuchungen
Lobecks a. a. O. das Gegenteil fest; damals wurde das
Verständnis des tieferen Sinnes entweder vorausgesetzt oder der
privaten Erklärung, etwa durch den Mystagogen d. h. diejenige
Person, welche die Einführung des Einzelnen in den Geheimkult
vermittelte, überlassen. Wir dürfen uns freilich keine zu geringschätzige
Ansicht über die Theatertechnik der alten Griechen machen;
dieselben verfügten über außerordentlich sinnreiche Theatermaschinen.
(Vgl. die Skene der Hellenen, von Gymnasiallehrer R. Kuhlenbeck,
Gymnasial-Programm, Osnabrück 1875.) In den Fundamenten des
von Perikles erbauten, 20–30 000 Menschen fassenden Weihetempels
zu Eleusis hat man sogar interessante Überreste der Maschinenräume,
von denen aus die mystischen Phantasmagorien[599] ins Werk gesetzt
worden sind, nachgewiesen. (S. Wheler, Chandler Reisen in Griechenland,
Leipzig 1777.) Die gewaltige Wirkung ästhetisch-sinnlicher
Symbolik, die wir ja heutzutage noch an der Eindrucksfähigkeit
des katholischen Kultus beobachten können, erklärt aber auch
genügend den überzeugenden unvergeßlichen Eindruck der heiligen
Handlungen auf die einer ästhetischen Entzückung mit allem künstlerischen
Raffinement durch eine Reihe von systematisch darauf abzielenden
Festlichkeiten immer näher geführten Epopten. Vgl. Schillers
Marie Stuart:

Mortimer:


„Wie ward mir, Königin!


Als mir der Säulen Pracht und Siegesbogen


Entgegenstieg, des Kolosseums Herrlichkeit


Den Staunenden umfing, ein hoher Bildnergeist


In seine heitre Wunderwelt mich einschloß.“




Wie wurde mir, als ich ins Innre nun


Der Kirchen trat, und die Musik der Himmel


Herunterstieg, und der Gestalten Fülle


Verschwenderisch aus Wand und Decke quoll,


Das Herrlichste und Höchste gegenwärtig,


Vor den entzückten Sinnen sich bewegte,


Als ich sie selbst nun sah, die Göttlichen,


Den Gruß des Engels, die Geburt des Herrn,


Die heil'ge Mutter, die herabgestieg'ne


Dreifaltigkeit, die leuchtende Verklärung, usw.





So wird es uns begreiflich, wenn Pindar[600] singt:


„Glücklich ist, wer der eleusinischen Wahrheiten Kenner


In die Gruft des Todes hinabsteigt.


Er kennt den Ausgang des Lebens,


Kennt den gottverliehenen Anfang.“






oder Sophokles:


„Wie höchstbeglückt gelangen die ins Schattenreich,


Die eingeweiht sind. Sie leben dort allein,


Den andern ist nur Not und Ungemach bestimmt.“





oder wenn Isocrates schreibt, daß die, welche in die eleusinischen
Mysterien eingeweiht sind, beseligende Hoffnungen bezüglich
des Lebensendes und der ganzen Ewigkeit erlangen; und Cicero:
„Athen hat zwar manches Vortreffliche geschaffen, aber gewiß nichts
Besseres, als jene Mysterien, durch die wir aus einer rohen und
uncivilisierten Lebensweise zur wahren Bildung geführt sind
und in die wahren Prinzipien des Lebens eingeweiht, über das
Rätsel des Lebens aufgeklärt werden, sodaß wir nicht nur mit
größerer Freude das Leben zu genießen, sondern auch mit besserer
Hoffnung zu sterben gelernt haben.“

Was war denn nun der wesentliche Inhalt der Lehre, die
der Eingeweihte aus den Symbolen und dramatischen Handlungen
der eleusinischen Mysterien entnahm? Zunächst allerdings nichts
„occultistisches“, sondern die civilisatorische Bedeutung des Ackerbaues,
wie sie Schiller in seinem Gedicht: das „eleusinische Fest“
so unübertrefflich schildert.


„Ceres“, singt Ovid, „Ceres zuerst hat Schollen mit hackigem Pfluge gewühlet,


Ceres zuerst gab Früchte dem Land' und mildere Nahrung;


Ceres gab die Gesetze; durch Ceres Geschenk sind wir Alles!“







Vor allem verehrte man in der Demeter die unerschöpfliche
üppige ewig jugendliche Naturkraft, die starke, nährende Mutter
der lebenden Wesen; und dementsprechend trug die Feier
vorwiegend den Charakter des freudigen Erntefestes.


„Deo, du göttliche Mutter des All's, vielnamiges Wesen,


Jugendernährerin du, Glückspenderin, hehre Demeter,


Segenquell', im Ährengesproß, allgebende Gottheit,


Welche der Frieden ergötzt und die Mühsal ihres Berufes;


Dein ist die Saat, dein Garben und Tenn', o Göttin des Fruchtgrüns,


Die Du Dir Wohnung erkorst in Eleusis heiligen Hallen!


Anmutsvoll, liebreizend, der Menschen Ernährerin allwärts;


Welche zuerst zum Pflügen gebeugt den Nacken des Stieres,


Und dem Sterblichen gab den lieblichen Segen der Nahrung;


Wuchernder Blüte, Genossin des Bromios, glänzender Ehre


Fackel umstrahlt, urrein, die im Sommer sich freute der Sichel,


Jetzt in der Tief', aufsteigend anjetzt, jetzt jeglichem milde,


Kinderbeglückt, den Jünglingen hold, du Nährerin, Männin,


Welche mit Drachengebiß den rollenden Wagen bespannt hat,


Und in kreisendem Lauf um den eigenen Thron froh jauchzet!


Eingeburt, an Sprößlingen reich, voll waltender Obmacht,


In der Gestalten Gedräng' hehrblühender, buntes Geblümes,


Selige, komm, urreine, beladen mit Früchten der Ernte;


Frieden bringe zurück und des Rechtes gefällige Satzung,


Überströmende Füll' und königliche Gesundheit.“[601]





Soweit geht die Lehre auf vollste Lebensbejahung, auf einen
genußreichen Optimismus.

Aber dem Herbste folgt der Winter, dem Leben der Tod.
Und so hat das Erntefest auch seine Kehrseite. Hier nun setzt der
Mythus vom Raub der Persephone ein, und damit zugleich der
tiefere „occultistische“ Kern der Geheimlehre. Die Vegetation der
Erde verfällt dem Tode; allein gleichzeitig ist die Hoffnung auf
ihre Wiederkehr im Kreislauf des Jahres, die Hoffnung auf
das neue Erwachen im Frühling begründet. Die Saat wird in
die Erde gesenkt, aber nur um aus scheinbarer Verwesung aufs
Neue zu erblühen. So entnimmt der Mensch für sich selber aus
der Natur die Hoffnung der eigenen Unsterblichkeit, der Wiederkehr
zum Leben. Aus dem einfachen Erntefeste wird so eine Feier der
Unsterblichkeit. In welcher Weise man sich diese Unsterblichkeit
denken wollte, das wurde in der klassischen Zeit dem einzelnen
überlassen. Vgl. Preller, Demeter und Persephone, S. 233. Man
zog nach dem uralten Symbol des Saatkorns auch andere Natur-Analogien
z. B. die der Raupe, aus deren Puppe der Schmetterling
des nächsten Jahres entsteht, herbei, und nachweislich ist ja
die reizende Sage von Eros und Psyche ebenfalls ein Zubehör
des eleusinischen Dichtungskreises.

Später nahm man zumeist das irdische Dasein selber für das
niedere, aus dem der Tod für die Eingeweihten wenigstens den
Aufgang zu einem besseren himmlischen Dasein eröffnet. „Was
der Mythus Unterwelt nennt“, schreibt W. Menzel a. a. O. S. 29,
„ist unsere sichtbare mit Menschen und anderen Geschöpfen erfüllte
Oberwelt und als untere nur deshalb bezeichnet, weil die himmlische
Welt über ihr liegt. Das in die Erde begrabene Saatkorn,
welches wieder zum Licht emporgrünt, ist nur ein Sinnbild der aus
dem Himmel ins irdische Dasein gefallenen, aber wieder zu ihm
zurückkehrenden Seele.“ Persephone wird damit eine Personifikation
der Menschheit, die vom Himmel herabsank. „Demeter wird die
himmlische Mutter, welche über ihre in unsere irdische Natur
verbannten Kinder wacht, ganz wie die deutsche Göttin Bertha
über ihre Heimchen.“

Wie sich der dionysische Geheimdienst (durch Jakchos) allmählich
mit der eleusinischen, ursprünglich rein cerealischen Feier verquickt,
so wird auch Ceres, Demeter eine Gottheit mit doppeltem Charakter,
wie Dionys, eine Gottheit der Erniedrigung und Erhöhung. Es
giebt einen Aufgang und Niedergang der Geister, und über diesem
waltet die Allmutter, Demeter und die Königin der Geister, die
Manenkönigin Persephone. Ob man sich nach dem Tode wieder
zu weiterem Niedergang oder zum Aufgang wendet, das hängt
von der Erkenntnis ab, vom Wiedererinnern des göttlichen Ursprungs,
aus dem Neugierde zum Fall und Vergessenheit führte
(Eros und Psyche). Diese Erkenntnis verschafft die Weihe. „Nur
die in den Mysterien Eingeweihten, die durch Reinigungen und
Belehrungen sich der Erreichung höherer Erkenntnisstufen würdig
gemacht haben, erfreuen sich schon in diesem Leben aller Vorteile
der Gesetzlichkeit und Civilisation, und werden die Einzigen sein,
denen die Unsterblichkeit und die ewigen Freuden im Himmel zu
teil werden“; ihnen allein „strahlt Sonnenglanz und Lichtes Helle.“




Creuzer, Symbolik IV § 21 giebt folgende spekulative Analyse
des Inhalts der eleusinischen Lehre auf Grund der Theologumenen
des Nicomachus: Die Pythagoräer haben die Zweiheit (Dyas)
auch Demetra und Eleusinia genannt. – Darum ist sie die heilige
Zahl der Ehe und heißt auch Mutter und Amme (Maria). Nach
Plotinos ist die Seele eine Zahl, hervorgetreten und abgefallen
aus dem Einen. Warum, fragt er, ist das Eins nicht in sich geblieben,
und warum das Viele daraus hervorgeflossen? – Die
Weltseele ist schon ein Abfall aus der Einheit, die Menschenseele
wird gar, durch eine Trunkenheit schwindelnd gemacht, herabgezogen
in den Leib, Ceres (Demeter) aber ist die Erdseele, und heißt
bestimmt Dyas. Die Dyas ist die Mutter der Zahl und heißt
weiblich, und als solche alma mater, Nährmutter. Insofern aber
das weibliche Prinzip nicht außer, sondern noch in der Einheit ist,
ist es die Kraft in Zeus (ἀρετή); es ist Hecate (Kore), die das
Jungfräuliche nicht lassen will, Artemis die reine Jungfrau, Minerva
in Jupiters Haupt. Das sind die drei Jungfrauen der alten Mysterien.
Aber wenn Kore sich mit Zeus und Pluto begattet, so heißt das
nach Eleusinischer Lehre: Die Kore ist Lebensquell im Weltall.
Sie webt; ihr Gewebe ist die Schöpfung beseelter Wesen.
Aber Minerva ist auch ganz in ihr. Minerva ist in ihr φιλόσοφος φιλοπόλεμος, Krieg- und Weisheit liebende, und sie in der Minerva.
Kore ist aber auch die Kraft, die von der Demeter nach unten
wirkt, die zeugende Seele; als Jungfräuliche aber in der Höhe
die Zurückführerin der Seelen nach oben. Nun werden wir
wohl von selbst die verschiedenen Namen der Dyas bei den Pythagoräern
(offenbar Orphische Lehre und zugleich Lehre der Eleusinien)
verstehen, welche nichts als mythische Ausdrücke für theologische
sind: ἡ μυϑοπλαστία ϑεολογεῖ, sagt Nicomachus.

Diese Namengebung ist aber nicht blindlings ersonnen, sondern
sie hat sich an Tradition und alte Lehre gehalten. Wir
wissen jetzt den Grund, warum die Dyas Demeter hieß und
Eleusinia. Das war die Weltmutter, die einst den
bunten Becher der geteilten Natur ausgeleert hatte;
Isis, die ihrem Sohne Horus den Naturbecher reicht.
Es war die Erdseele, die Materie, die Weberin materieller
Leiber; die Nährmutter, die das Samenkorn
und mit ihm geteilten Besitz und Hader und Tod
gebracht. Die Toten sind Demetrier. Die obere Kore
führt sie wieder aus dem Vielen durch das Zwei in das Eine
zurück. Das Widerstreben des sich in der bunten Welt gestaltenden
Menschengeistes stellt die Eleusinische Lehre in Bildern dar. Es
bedarf Kämpfe und Reinigungen: Das ist der Kampf und Krieg
von Eleusis, und darum nannte, von der Haderstadt Eleusis, der
Pythagoräer die Zweiheit und Zwietracht Demeter und Eleusine.

2. Die Thesmophorien.

Zu den cerealischen Mysterien gehörten auch die Thesmophorien.
Die Feier derselben verdient sowohl ihres eigentümlichen
Charakters wegen, der sie vor den Eleusinien auszeichnet, – es
handelt sich nämlich um ein ausschließlich von Frauen begangenes
Fest –, als auch deshalb noch besonders dargestellt
zu werden, weil in ihr eine von den bloß agrarischen und auf das
Jenseits bezüglichen Symbolen sehr verschiedene, sozusagen soziale
Beziehung des Demeterkultus zu Tage tritt. Sie bietet interessante
kulturgeschichtliche Momente. Der Beiname Thesmophoros, d. h.
Gesetzgeberin[602], kennzeichnet die Demeter als Stifterin des
Gesetzes. Θεσμοί, Satzungen, heißen die ältesten Gesetze, z. B. die
des Draco. In den Thesmophorien wird der Ackerbau als das
fruchtbarste Prinzip der Humanität, als Anfang allseitiger
Veredelung, als Grenze zwischen dem unstäten Nomadenleben und
zwischen dem auf feste Wohnsitze gegründeten geordneten Familien-
und Staatsleben gefeiert. Die Gedanken, welchen Schiller
in seiner Ballade: „Das Eleusische Fest“ eine so klassische
poetische Einkleidung gegeben hat, bilden eigentlich weniger den
Hintergrund der eigentlichen Eleusinien, als vielmehr der Thesmophorien.


„Daß der Mensch zum Menschen werde,


Stift er einen ew'gen Bund,


Gläubig mit der frommen Erde,


Seinem mütterlichen Grund,


Ehre das Gesetz der Zeiten


Und der Monde heil'gen Gang,


Welche still gemessen schreiten


Im melodischen Gesang.




Freiheit liebt das Tier der Wüste,


Frei im Äther herrscht der Gott,


Ihrer Brust gewalt'ge Lüste


Zähmet das Naturgebot;


Doch der Mensch in ihrer Mitte


Soll sich an den Menschen reihn,


Und allein durch seine Sitte


Kann er frei und mächtig sein.“





Als wichtigste Satzung aber, als Fundament des geordneten
Familienlebens und des Staates galt auch den Griechen die Ehe.

Darum ist es vor allem die Ehe und alles, was mit dieser
zusammenhängt, was den Gegenstand der Thesmophorien bildet.
Man kann sie als das Mysterium der Ehe bezeichnen. „Die
rechtmäßige, gesetzliche Ehe“, schreibt W. Menzel, a. a. O. S. 19,
„verhielt sich zur wilden Ehe oder zum Concubinat, wie die geregelt
auf dem Acker stehende goldne Saat zum wilden Unkraut
der Steppe und des Waldes. Die edlere Gesittung, die aus der
ehelichen Pflicht erwächst, wurde so hoch angeschlagen, als sie es
verdient, und lange, bevor Schiller sang: Ehret die Frauen!
wurden sie in Hellas auf die würdigste Weise verehrt.“

Dabei vergißt freilich W. Menzel zu bemerken, daß die
natürlich-geschlechtliche Basis der Ehe in den Thesmophorien
in einer so unzweideutigen Weise hervorgekehrt und in den Vordergrund
gestellt wurde, wie es unserer germanischen christlich gesitteten
Anschauung fast unbegreiflich erscheinen muß.


„Willst du genau erfahren, was sich ziemt,


So frage nur bei edlen Frauen an!“





sagt zwar Goethe.


Einige Einzelheiten der Thesmophorien müssen uns aber bezweifeln
lassen, ob dieses Dichterwort auch schon für die edlen
Frauen des Altertums Geltung beanspruchen darf; – jedenfalls
werden etwaige Leserinnen, denen übrigens geraten werden darf,
diesen Abschnitt über die Thesmophorien zu überschlagen, falls sie
ihn dennoch lesen, stellenweise Veranlassung haben, über den Mangel
an Dezenz bei den althellenischen Frauen sich zu entrüsten. Wenn ich
selbst keinen Anstand nehme, auch über diese grobsinnlichen Natürlichkeiten
der Thesmophorien Bericht zu erstatten, so bedarf ich wohl bei
dem vorwiegend kulturgeschichtlichen Standpunkte meiner Arbeit keiner
Entschuldigung. Es ist von nicht geringem Interesse, den gewaltigen
Fortschritt zu konstatieren, den die christliche Religion und daneben
vor allem der bessere Volkstypus der Germanen, der für
die christliche Religion erst den angemessenen Boden bot, für die
Erziehung und Würde des Weibes bezeichnet. In unserer dem
Christentum leider nicht eben sehr günstig gesinnten Zeit kann eine
getreue Schilderung der Thesmophorien als Warnungszeichen
gelten dafür, wie weit eine rein naturalistische Weltanschauung,
– eine solche war ja diejenige des heidnischen Altertums im vollsten
Sinne, – selbst dann, wenn sie die Heiligkeit der Ehe feiern will,
das Weib erniedrigte.

Die Thesmophorien waren eine uralte Feier; ihre Stiftung
war in mythisches Dunkel gehüllt, nach Herodot (II, 171) ist sie
noch vor diejenige der Eleusinien, mindestens 1568 Jahre vor
Christi Geburt zurückzudatieren. „Auch über die Weihen der Demeter,
die bei den Hellenen Thesmophoria oder Gesetzgebung heißen“,
schreibt Herodot, „auch darüber halte ich reinen Mund, ohne was
zu sagen davon erlaubt ist. Die Töchter des Danaos
brachten dieselben aus Egypten mit und lehrten sie
den pelasgischen Weibern.“

Die Thesmophorien waren ein Saatfest; sie fielen in den Monat
Pyanepsion, nach dem herbstlichen Äquinoktium, in dem der Acker
neugepflügt und das Winterkorn gesät wurde.

Das Pflügen und Säen hatte bei den alten Hellenen von jeher
die Nebenbedeutung der geschlechtlichen Vereinigung. So sagt
Kreon in der Antigone des Sophokles unter Anspielung auf diese
Zweideutigkeit zum Hämon:


„Noch andre Fluren giebt es, die du pflügen kannst.“






Und Demeter galt daher ganz besonders auch als die Göttin
dieses Schluß-Mysteriums der „Liebe“, in weit bevorzugterem Sinne,
als selbst Afrodite, die in ihrer hellenischen Idealisierung viel mehr
eine Göttin der Schönheit und des Liebreizes, als der bloßen Fortpflanzung
ist. Darum unterweist sie selber nach dem Mythos ihre
Schützlinge, den Celeus, den Jasion oder Triptolemos nicht nur im
Pflügen und Säen in rein agronomischer, sondern auch in dieser
übertragenen Bedeutung, wie es Goethe in der 12. seiner
römischen Elegieen mit folgenden Versen beschreibt:


„Ungeduldig und bang harrte der Lehrling auf Licht.


Erst nach mancherlei Proben und Prüfungen ward ihm enthüllet,


Was der geheiligte Kreis seltsam in Bildern verbarg.


Und was war das Geheimnis? als daß Demeter, die Große,


Sich gefällig einmal auch einem Helden bequemt,


Als sie dem Jasion einst, dem rüstigen König der Kreter,


Ihres unsterblichen Leibs holdes Verborgne gegönnt.


Da war Kreta beglückt! Das Hochzeitsbette der Göttin


Schwoll von Ähren; und reich drückte den Acker die Saat.“





Um dieses „Geheimnis“ nun drehte sich das ganze Thun und
Treiben des Frauenfestes der Herbstsaat, allerdings mit der Einschränkung,
daß zugleich die gesetzlich geheiligte eheliche Form
derselben gefeiert, die ungesetzliche aber verpönt wurde.[603]

So soll nach Clemens (Alex. Strom. IV. p. 619) die athenische
Priesterin Theano, gefragt: wie viel Tage eine Frau, die ihrem
Manne beigewohnt habe, warten müsse, ehe sie dem Fest der
Thesmophorien vorstehen dürfe, geantwortet haben: keinen. Als
man sie aber frug, an welchem Tage sie dem Feste beiwohnen
dürfe, nachdem sie einen andern Mann umarmt hätte, antwortete
sie: niemals.


Mit dieser Anekdote ist freilich der sicher beglaubigte Umstand
nicht gut zu vereinigen, daß zur Vorbereitung des Festes (paraskeve)
vorerst neuntägige Enthaltung von geschlechtlichem Verkehr
überhaupt gehört hat. So schreibt z. B. Ovid. Metam. X. 430ff.:


Demeters Jahresfest begehen die Matronen,


Den Leib in weißen Kleidern eingehüllt,


Und opfern Erstlingsfrüchte von der Ernte,


Den Ährenkranz im wohlgepflegten Haar,


Neun Nächte lang nun achten sie's für Sünde,


Dem Manne sich in Liebe zu vereinen.





Creuzer (Symbolik IV. 374) findet darin eine Anspielung auf
die neuntägige Ungewißheit und Trauer der Ceres über das Verschwinden
der Persephone.

Ein eigenartiges Licht auf die natürliche Sinnlichkeit der
griechischen Frau wirft nun dabei die Nachricht, daß die Frauen sich
diese Enthaltsamkeit erleichterten, indem sie auf allerlei Kräutern
saßen und ruhten, denen besondere Kräfte zur Abstumpfung des
Geschlechtstriebes zugeschrieben wurden. Unter andern zählte man
dazu das κνέωρον, aus der Gattung Daphne, den λύγος, eine
Weidenart (agnus castus, Keuschlamm), κονύζα oder κνύζα
(erigeron graveolens). In Milet war die Fichte der Demeter
heilig und wurden deren Zweige zu demselben Gebrauche verwandt.
(Vgl. Preller, Demeter und Persephone S. 345 Nr. 36.)
Den Genuß der Granate mußten die Frauen in dieser Vorbereitungszeit
meiden, da derselben eine entgegengesetzte Wirkung beigelegt
wurde, weshalb sie gerade umgekehrt als Symbol bei der Hochzeit
ihre Rolle spielte und gemeinsam von den Neuverehelichten
genossen wurde. Als Persephone in der Unterwelt von der Granate
gekostet hat, verliert sie die Möglichkeit der freiwilligen Rückkehr:


„Nach dem Apfel greift sie, und es bindet


Ewig sie des Orkus Pflicht.“ (Schiller.)





Seltsamerweise aber bucken sie in derselben Zeit Festkuchen aus
feinem Weizenmehl, Sesam und Honig, sog. μύλλοι, die eine sehr
obscöne Form hatten, nämlich teils die männliche des Phallus,
teils die des weiblichen Organs. Vgl. Athenaeus XIV. 647.
Nach Delaur, Des divinités generatrices p. 226 hat diese Sitte
sich in einigen Gegenden Frankreichs erhalten: Dans plusieurs
parties de la France on fabrique des pains, qui ont la figure
du Phallus. On en trouve de cette forme dans le ci-devans
Bas-Limousin et notamment à Brires. Quelque fois ces
pains on „miches“ out les formes du sexe feminin; tels
sont ceux que l'on fabrique à Clermont en Auvergne et
ailleurs. Näheres bei Lobeck, Aglaophamus p. 1067ff.
Bryerinus Campagius (de re cibar. VII. 7. 402. 1560) rügt,
daß sich diese Unsitte auch in den christlichen Zeiten noch erhalten
hat, „adeo degeneravere boni mores, ut etiam Christianis
obscoena et pudenda in cibis placeant; sunt enim quos
cunnos saccharatos appellent.“

Das eigentliche Fest, zu dem man sich so vorbereitete, dauerte
fünf[604], oder nach Wellauer (De Thesmophor.) drei Tage. Wie
bereits gesagt, nahmen nur Frauen an der Feier teil, kein Mann
durfte nahen, bei strenger Strafe. Am ersten Festtage,
dem 9. Pyanepsion (Oktober?) zogen die Frauen in zwanglosen
einzelnen Zügen nach Halimus. Dieser Ort lag am Strande des
Meeres. Vermutlich nahmen sie hier zum Zwecke der Reinigung
und Entsühnung Bäder und Waschungen im Meere vor.[605]

Der Tag hieß στήνιαι (Sthenien) angeblich wegen der Neckereien
und Scherze, welche die einzelnen sich begegnenden Züge miteinander
ausübten. Vermutlich sangen sie keineswegs immer sehr anständige
Lieder, die sogar mit allerlei unanständigen Geberden illustriert
wurden. Man versammelte sich vor und in dem uralten Tempel
der Göttin, wo dann eine nächtliche Orgie gefeiert wurde. Einiges
Licht auf die Art der Feier in Halimus wirft ein erst im Jahre
1870 entdecktes Scholion zu Lucian, Dial. meretr. II. 1 (Rohde,
Rhein. Museum N. F. 25). Die Frauen versenkten neben den
Backwerken der vorhin geschilderten Gestalt lebende Ferkel in eine
Grube. Angeblich geschah letzteres zur Erinnerung daran, daß
Eubulos an der Stelle, wo Pluto die Proserpina zur Unterwelt
entführte, gerade eine Schweineheerde hütete und daß diese in den
sich öffnenden Erdschlund mit hinabgerissen wurde. Das Ferkel
hat aber im Griechischen auch noch eine andere den bildlichen Darstellungen
der genannten Backwerke durchaus kongruente Nebenbedeutung,
wie aus des Aristophanes Acharnern V. 755–785
deutlich erhellt. Darum wurde es mit Vorliebe der Demeter geopfert.
Es ist ein Sinnbild der Fruchtbarkeit.

Die Orgie in Halimus zeichnete sich durch große Ausgelassenheit
aus. Man denke sich die Frauen Athens, in der übrigen Zeit
des Jahres meist in ihrer Häuslichkeit eingeschlossen, jetzt plötzlich
für einige Tage völlig der strengen Obhut entledigt und unter sich
beim Opfermahl schwelgend, wobei fast aller Witz sich um den
einen, durch eine neuntägige Enthaltsamkeit nur um so mehr erregten,
Gedanken des Festes drehte. Besonders wird allseitig berichtet,
daß die Handlung der Baubo, durch welche diese die Ceres
zuerst in ihrer Trauer erheiterte, von den Weibern mit Vorliebe
bei dieser Gelegenheit nachgeahmt wurde. Daß dies auch bei dem
Jakchoszuge der Eleusinien vorkam, wurde schon oben erwähnt.
Hier, wo nur Frauen unter sich waren, geschah es in weit rückhaltloserer
Weise. Genaueres darüber hat der Philologe Lobeck
in seinem klassischen leider lateinisch geschriebenen Werke Aglaophamus
II. e. 6 zusammengestellt. Das deutlichste Licht darauf
werfen einige Kirchenväter, die gerade diese schamlose Seite altheidnischer
Feste in geschicktester Weise zum Angriffspunkte gegen
den Paganismus benutzt haben. Ich citiere den Arnobius, ohne
mich jedoch aus begreiflichen Gründen zu einer Übersetzung der
von jeder modernen Prüderie allzuweit entfernten Stelle zu bequemen:
Baubo accipit hospitio Cererem; sitienti ad ores oggerit potionem
cinnum; aversatur et respuit dea. – Tum vertit
Baubo artes et quam serio non quibat (poterat) allicere,
ludibriorum statuit exhilarare miraculis; partem illam
corporis, per quam sexus femineum sobolem solet
prodere, facit in speciem laevigari (levigari) nondum
duri atque striculi pusionis, redit ad deam
tristem et retegit se ipsam,


Sic effata sinu vestem contraxit ab imo


Objecitque oculis formatas inguinibus res,


Quas cava succutiens Baubo manu, nam puerilis


Ollis vultus erat, plaudit, contrectat amice.


Tum Dea defigens augusti luminis orbes,


Tristitias animi paulum mollita reponit;


Inde manu poculum sumit, risuque sequenti


Producit totum cyceonis laeta liquorem.





Etwas anders heißt es in den angeblichen Versen des Orpheus:


ὁς εἰπούσα πέπλους ἀνεσύρατο, δεῖξε τε πάντα


σώματος οὐδὲ πρέποντα τύπον. παῖς δ'ἦεν Ἴακχος


χειρί τε μιν ῥίπτασκε γελών Βαυβοῦς ὑπὸ κόλποις.


ἡ δ'ἐπεὶ εἴδησε ϑεὰ, μείδησ' ἐνὶ ϑυμῷ


δέξατο δ'ἀίολον ἄγγος, ἐν ᾧ κυκεών ἐνέκειτο.





Auch belustigte man sich mit Tänzen, über deren Charakter
schon die Benennung derselben nicht den mindesten Zweifel gestattet.
Einer dieser Tänze hieß κνίσμος (Reiz und Lüsternheit), ein anderer
ὄκλασμα (Niederkauern und Spreizen der Beine). Man spielte
das χαλκιδικόν διῶγμα (Greifspiel). Vor allem wurden auch
Scenen aus der heiligen Geschichte der Demeter, der Raub der
Kore, die Scenen mit Eubulos usw. mimisch aufgeführt. Am folgenden
Tag begab man sich in feierlicher Prozession zur Stadt
zurück. Hierbei trugen ausgewählte Frauen die Satzungen der Demeter,
welche sich auf das eheliche Mysterium bezogen, Schriftrollen
in Kapseln auf den Köpfen. Unter anderen Bildern und Symbolen,
Phallus usw., trug man dabei ein Kolossalbild der κτείς[606] (kteis)
voran, welches nichts anderes war als eine keineswegs bloß
symbolische, sondern äußerst naturalistische Abbildung des „holden
Geheimnisses“ der Ceres, der „weiblichen Scham“.

Creuzer bemerkt (Symbolik IV) zu diesen Schamlosigkeiten:
„Man darf die naive Freiheit dieser Gebräuche nicht mit unserem
Maßstabe des Schicklichen messen.“

Am folgenden Festtage schlug die Ausgelassenheit in höchste
Andacht um; man nannte ihn Νηστεία von dem strengen Fasten,
das an diesem Tage bis zum Eintritt der Nacht gewahrt wurde.
In der Nacht begann dann wieder der Orgiasmus, Chorgesänge
und Reigen unter Fackelbeleuchtung. Der dritte Tag hieß καλλιγένεια
(Calligeneia) vielleicht wegen der von Demeter erflehten Geburt
schöner Kinder. „Die ganze Gruppe der von den Thesmophoriazusen
gefeierten Gottheiten nennt Aristophanes in seiner gleichnamigen
Komödie: Demeter und Kore, beide unter dem Epithet
Thesmophoros, Plutos, Kalligeneia, Ge Kurotrophos, Hermes und
die Chariten. Daraus kann man auf den Inhalt der Gebete
schließen, um Segen der Flur und des Ackers, besonders aber der
Kindererzeugung und Geburt. Dahin gehört auch die Kalligeneia.
Sie wird als Tochter oder Dienerin der Demeter oder sonst erklärt,
ist aber wohl weiter nichts, als die Demeter selbst in einer
besonderen Beziehung, als die Mutter des schönen Kindes nämlich,
der lieblichen Kore, darum vornehmlich von den Frauen gerufen,
welche ihren Geburten gleiche Anmut wünschen.“[607]

Von den Chorgesängen der Frauen hat uns möglicherweise
Aristophanes in jenem Stücke einige mehr oder weniger echte Beispiele
überliefert. Vor dem Thesmophorentempel singt die Heroldin
(6. Scene):


Still schweigt in Andacht! Still schweigt in Andacht!


Der Thesmophoren Götterpaar


Fleht an, Demeter und die Tochter,


Auch Plutos und Kalligeneia,


Und die Jugendnährerin Erde,


Den Hermes und die Chariten,


Daß sie diese Versammlung und die Gemeine dahier


Schön und herrlich machen,


Wohlersprießlich der Stadt der Athener,


Und segensreich uns Frauen,


Und daß Jene den Sieg gewinne,


Die mit Rat und That das Beste schafft


Für das Volk der Athener


Und für das Volk der Frauen!


Solches erfleht und was uns selber frommt!


Heil über uns! Heil über uns!





Derselbe Komiker schildert uns in drastischer Weise, wie die
Entdeckung gemacht wird, daß Mnesilochus, ein Freund des Weiberfeindes
Euripides, über den die Frauen bei seiner Thesmophorienfeier
zu Gericht sitzen, sich in Weibertracht eingeschlichen hat, und
kennzeichnet diese That „als ein Beispiel trotzatmenden Hohns, unheiligen
Thuns, ungöttlichen Sinns.“ – Das Schlußopfer des Festes
hieß ζημία, nach Wellauers Vermutung, weil es zur Sühne etwaiger
Vergehungen während der Feier dargebracht ward.

III. Die samothrakischen Mysterien.

Außer den eleusinischen waren die samothrakischen Mysterien
in Griechenland am berühmtesten. Sie werden als Orgien der
Kabiren zuerst von Herodot erwähnt; zu besonderem Ansehen gelangten
sie erst im dritten und vierten Jahrhundert, wo Philipp II.
von Makedonien und Olympias sich aufnehmen ließen. Freilich
standen sie bei vielen Hellenen als Mysterien halbbarbarischen Ursprungs
nicht im besten Rufe, und Demosthenes macht es in seiner
Rede für die Krone seinem makedonisch gesinnten Gegner Aeschines
zum Vorwurf, Orpheotelest oder Orphiker, – so nannte man jene
samothrakischen Mysten, in deren Geheimlehre die sagenhafte Gestalt
des Sängers Orpheus eine Hauptrolle spielt, – gewesen zu sein.
„Als du zum Manne herangewachsen warest“, so redet Demosthenes
den Aeschines an, „lasest du deiner Mutter bei ihren Weihungen
die (orphischen) Bücher vor, und halfest ihr auch bei den übrigen
Einrichtungen, indem du zur Nachtzeit die Nebris (das Hirschfell)
umhingst, ihnen aus dem Mischkrug einschenktest, sie mit Thon und
Kleie beschmierend sühntest, und ihnen dann nach der Reinigung
gebotest aufzustehen und zu sagen: ‚Ich entrann dem Übel und
fand das Bessere;‘ – bei Tage aber die schönen, mit Kränzen
von Fenchel und Weißpappel geschmückten Festzüge durch die Straßen
führtest und die dickbackigen Schlangen drücktest und über dem
Kopfe schwenktest, Evoe Saboi! rufend und dazu tanzend: Hyes
Attes, Attes Hyes!; von den alten Weibern als Vorsteher und
Anführer und Kistosträger begrüßt, und mit Kuchen, Bretzeln und
Semmelbrod dafür belohnt.“

Im wesentlichen waren diese Mysterien offenbar eine Todesfeier
des Dionysios; seine Zerreißung durch die Titanen, sein Tod
und seine Bestattung, und seine Wiederauferweckung als nunmehrigen
Beherrschers der Unterwelt und Totenrichters wurde mimisch dargestellt.
Sie zerfielen daher ähnlich wie die eleusinischen in zwei
Teile, in den ernsten und düsteren Nachtdienst und den lustigen
heiteren Tagdienst.

Der erstere endete, da eine Leichenfeier nach orientalischen
Begriffen verunreinigt, mit Sühnungen und Reinigungen durch
Gebete und Waschungen, und hierbei wurden jene Worte gesprochen,
die Demosthenes erwähnt: „Ich entrann dem Übel und fand das
Bessere.“

Der Tagdienst versinnlichte die Hoffnungen einer künftigen Seligkeit,
die man ausdrücklich als das glückliche Loos der Eingeweihten
betrachtete. Als geheiligte Dionysosdiener (Bacchen) begaben sie
sich in Festzügen zu den Tempeln, um Dankopfer darzubringen;
mit Weißpappel und Fenchel bekränzt, während die begleitende
Menge Nartheken- und Kistoszweige in den Händen trug (der Kistos,
cistus, war ein Strauch mit rosenfarbigen Blüten), unter den Jubelrufen:
Hyes Attes usw.: „Er lebt der Vermißte, der Vermißte lebt!“

Die „Orphiker“ waren, wie alle anderen Mysten zur strengen
Geheimhaltung der mit ihrem mystischen Kultus verknüpften Lehre
verbunden.

Daß nämlich ein bestimmter Ideenkreis mit dem samothrakischen
Weihedienst verbunden war, berichtet schon Herodot II. 51. „Wer
in die samothrakischen Mysterien eingeweiht ist, weiß, was ich meine“,
ist freilich alles, was er sagt. Offenbar war er selber in sie eingeweiht
und scheute sich deshalb etwas Näheres mitzuteilen. Aller Wahrscheinlichkeit
nach aber ist diese Lehre in dem als „heilige Sage“
bezeichneten Gedichte niedergelegt, das man in der alexandrinischen
Periode allgemein dem Pythagoras als Verfasser zuschob; die
Pythagoräer jener Zeit waren sämtlich Orphiker.

Man wird sich dieses Gedicht bei der feierlichen Aufnahme
in den Kreis der Mysten gesprochen zu denken haben:


„Jünglinge, horcht ehrfürchtig und still auf Alles. Ich will jetzt


Zu den Geweiheten reden. Profanen schließet die Thüren,


Allen zumal. Du Sprößling des leuchtenden Monds und der Musen


Sohn, Du höre. Denn Wahres verkünd' ich, damit nicht des Busens


Früher gehegter Wahn Dein liebes Leben verblende.


Trachte nach göttlicher Einsicht vielmehr, sie faß in das Auge,


Lenke nach ihr das verständige Herz, und wandel' auf ihrem


Pfad recht, einzig den Blick auf den Herrscher des Weltalls gerichtet.


Einer Er, sein selbst Grund. Von dem Einen stammt alles Geschaffne.


Darin tritt Er hervor; denn Ihn selbst ist der Sterblichen Keiner


Anzuschauen im Stande, obgleich sie Sämmtliche Er schaut.


Er ist's, der aus Gutem den Sterblichen Übles verhänget:


Schauder erregenden Krieg und beweinenswürdige Trübsal;


Auch ist kein Anderer ja noch außer dem großen Beherrscher.


Aber Ihn kann ich nicht schau'n; denn in Dunkel ist er gehüllet,


Und wir Sterblichen haben nur blöde sterbliche Augen,


Zu schwach ihn zu erblicken, den Gott, der Alles regieret.


Denn auf das eh'rne Gewölbe des Himmels hat er errichtet


Seinen goldenen Thron, die Erde liegt ihm zu Füßen,


Und bis fern zu den Grenzen des Oceans hält er die Rechte


Allhin ausgestreckt; vor ihr erbeben die hohen


Berg' und die Ström' und die Tiefen des bläulichen dunkelen Meeres.


O Du Herrscher des Meers und des Landes, des Äthers und Abgrunds,


Der Du den festen Olymp mit Deinem Donner erschütterst,


Du, vor welchem die Geister erschauern, die Götter erzittern,


Dem die Geschicke gehorchen, so unerweichlich sie sonst sind,


Ewiger Vater der Mutter Natur, deß Willen sich Alles


Beugt, der die Winde bewegt, den Himmel mit Wolken verhüllet,


Deß Blitzstrahlen der Äther sich theilt, – Dein ist der Gestirne


Ordnung, sie laufen nach Deinen unwandelbaren Geheißen,


Dein ist der junge Lenz, der von purpurnen Blumen erglänzet,


Dein ist des Winters Sturm, der Schneegestöber heranführt,


Dein ist der bacchisch jubelnde Herbst, der Früchte vertheilet.


Ew'ges unsterbliches Wesen, nennbar Unsterblichen einzig,


Komm, mit dem mächtigen Schicksal vereint, o erhabenste Gottheit,


Furchtbar und unbezwinglich und ewig, in Äther gehüllt, und


Gnad' uns, gepriesene Zahl, die du Götter und Menschen erzeuget,


Heil'ge Vierfaltigkeit Du, die der ewig strömenden Schöpfung


Würze enthält und Quell! Denn es gehet die heilige Urzahl[608]


Aus von der Einheit[609] Tiefen, der unvermischten, bis daß sie


Kommt zu der heiligen Vier[610]; die gebiehrt dann die Mutter des Alls[611], die


Alles aufnehmende, Alles umgränzende, erstgebor'ne,


Nie ablenkende, nimmer ermüdende, heilige Zehn, die


Schlüsselhalt'rin des Alls, die der Urzahl[612] gleichet in Allem.


Aber Du, säume nicht zögernd, Du Sterblicher, wechselnd gesinnter,


Sondern zur Umkehr lenkend mach' huldvoll geneigt Dir die Gottheit.


Ehre zuerst die unsterblichen Götter, so wie es die Sitte


Lehrt; hoch halte den Eid, und dann die erlauchten Heroen.


Leist' auch die bräuchlichen Pflichten den unterird'schen Dämonen!


Ehre die Eltern sodann, und die Dir am nächsten verwandt sind,


Und vor den Andern erwähle zum Freund, wer an Tugend hervorragt.


Werde dem Freund nicht Feind um keine Fehler, so lang Du


Irgend nur kannst; wohnt Können und Müssen doch nah bei einander.


Dies nun halte Du so. Zu beherrschen gewöhne Dich aber


Dieses: vor allem den Bauch, dann den Schlaf und die Wollust und dann den


Zorn. Unsittliches sollst Du mit Anderen weder verüben,


Noch auch allein; denn es ziemt Dir am meisten Scham vor Dir selber.


Ferner Gerechtigkeit lern' in Werken und Worten zu üben,


Und bei Nichts Dich im Leben mit Unvernunft zu betragen!


Sondern erwäge, daß blos der Tod uns allen gewiß ist,


Daß man den ird'schen Besitz bald aber gewinnt, bald verlieret.


Drum, was des Himmels Geschick an Schmerzen den Sterblichen bringet,


Wenn Du Dein Theil empfängst, so trag es und murre nicht, sondern


Suche zu heilen, so viel Du vermagst, und denke, daß dessen


Doch nicht allzuviel aufbürdet das Schicksal den Guten.


Vielerlei ist das Gerede, bald gut und bald schlecht, das die Menschen


Trifft: Drum lasse Du's weder Dich jemals erschrecken, noch jemals


Gar am Handeln verhindern; und sagt man Lügen, so trags mit


Gleichmuth. Was ich Dir aber jetzt sage, das thue vor Allem:


Niemand mit Wort und mit That bewege Dich je, daß Du Etwas


Thust oder sagst, was Du selber nicht als das Bessere billigst!


Vor der That überlege, daß es nichts Thörichtes werde,


Sondern Du nur vollführst, was nicht nachher Dich gereu'n wird.


Tröpfe nur sagen und thun, was Unvernunft für einen Mann ist.


Was Du nicht recht verstehst, unternimm nicht, sondern wo's Noth ist,


Laß Dich belehren! So wird das Leben Dir heiter und leicht sein.


Auch die Gesundheit des Körpers ist werth, daß Du nicht sie mißachtest,


Sondern in Speis' und in Trank und in leiblichen Übungen halte


Maß; und das richtige Maß heiß' ich was nie Dich erschöpfet.


Sauberkeit liebend auch sei, doch fern von Üppigkeit Deine


Lebensweise; vermeide dabei, was Neid Dir erreget.


Keinen unpassenden Aufwand, wie der, dem feinrer Geschmack fehlt!


Sei aber auch nicht knickrig! Denn Maß ist in Allem das Beste.


Handle nur so, daß Du selbst nicht Dir schadest, und denke zuvor nach.


Niemals lasse den Schlaf auf die zarten Augen Dir sinken,


Eh' von den Werken des Tags dreimal Du jedes gemustert:


Wo ward gefehlt? Was gethan? Ward keine Pflicht unterlassen?


So anfangend vom Ersten geh' Alles durch, und wofern Du


Schlechtes gethan, so erschrick! Wenn aber Gutes, so freu' Dich!


Dem weih' Müh', dem Sorgfalt und Fleiß, deß pflege mit Liebe!


Dies ist's, was auf die Fährte der göttlichen Tugend Dich bringt, bei


Dem, der unserem Geist die Vielfaltigkeit lehrte, den Quell der


Ewig strömenden Schöpfung. Geh' nur getrost an das Werk, und


Bitte zu End' es zu führen die Götter. Wenn dies Du erlangst, so


Wird der unsterblichen Götter und sterblichen Menschen Verbindung


Klar Dir, wie sie durch Jedes hindurch geht und Jedes beherrscht; doch


Klar auch, daß, nach Gebühr, die Natur in Allem sich gleich bleibt,


So daß Du Nichts Unmögliches hoffst, und von Nichts überrascht wirst;


Klar, daß die Menschen auch leiden an selbst verschuldeten Übeln.


O die Unsel'gen! sie hören und sehn Nichts von dem nahegeleg'nen


Guten, und auch die Erlösung vom Übel erkennen nur Wen'ge.


So verblendet den Sinn die Thorheit ihnen. Vom Wirbel


Lassen sie unvermerkt sich in Leid fortreißen, weil nicht sie


Ahnen, daß schlimmes Gefolge, das schadende Unheil, sich ihnen


Anhängt, das man nicht locken, nein fliehen muß, indem man ihm ausweicht.


Vater Zeus, o wie vielfachem Weh enthübest Du Alle,


Wenn Du nur Jeglichem zeigtest, was für ein Dämon ihm nachfolgt.


Aber nur Muth, da göttlichen Stammes die Sterblichen sind, und


Ihre geweihte Natur sie bevorzugt, Jegliches selbst lehrt!


Ward Dir dies nicht versagt, so erlangst Du auch, wie ich ermahne,


Daß Du die Seele Dir heilend von diesen Leiden errettest.


Meide die Anfänge nur, von dem was ich sagte, zur Läut'rung


Und zur Erlösung des Geists streng prüfend; erwäge nur Jedes


Und erwähl' die Vernunft zum höchsten und obersten Lenker.


Wenn Du den Leib dann verlassend zum freien Äther emporsteigst,


Wirst Du unsterblich sein, ein seliger Gott und kein Mensch mehr.“





Hiermit endete der moralische Teil der heiligen „Sage“, den wir
wohl auch nur in seinen Hauptumrissen besitzen, wenn er gleich offenbar
weniger lückenhaft erhalten ist, als der erste metaphysische Teil.
Es folgten nun noch einige Verse, die sogenannten „Orphischen
Schwüre“, welche das Ganze abschlossen. Sie scheinen, – denn
etwas ganz Bestimmtes läßt sich aus dem kurzen, gerade der
wesentlichen End-Zeilen entbehrenden Fragmente nicht festsetzen, –
den Leser beschworen zu haben, entweder nichts an dem Buche zu
ändern, oder seinen Inhalt geheim zu halten. Was uns überliefert
wird, lautet nach Beseitigung einiger späteren Entstellungen:


„Ja beim Himmel beschwör ich, dem weisen Werke des großen


Gottes Dich, und beim Lichte des Vaters, das er zum ersten


Mal' ausstrahlte, wie seinen Rathschlüssen gemäß er den Weltbau


Gründete“,





und muß etwa so ergänzt werden:


„Daß Du dies Buch vor jeder Entweihung bewahrest!“







Sechstes Kapitel.

Anaxagoras.

Aus der etwas narkotischen Atmosphäre der Mysterien und ihrer
symbolischen träumerischen Geheimlehre, – wenn man überhaupt
von einer mit ihnen verknüpften „Lehre“ sprechen will –, wenden
wir uns gern wieder zur Entwicklung der griechischen Philosophie
zurück, deren klassische Blüte in Athen sich in derselben Zeit
entfaltete, in der diese Stadt, das „Auge von Hellas“ unter der
Leitung des Perikles ihr kurzes, aber in der Weltgeschichte unvergleichlich
dastehendes Ideal eines ästhetischen Gemeinwesens erfüllt.
Hier war es der Philosoph Anaxagoras, der, wie Aristoteles
(Metaphysik I. 3) hervorhebt, „als der Erste vor Jedermann den
Satz aussprach, wie in den lebenden Wesen, so wohne auch in der
Natur eine Vernunft, und diese sei die Ursache der gesammten
Weltordnung, ein Satz, welcher gegenüber den früheren
sinn- und haltlosen Behauptungen eigentlich erst die Periode
des nüchternen Denkens eröffnete.“

Seine eigenen Zeitgenossen geben diesem Manne, der wie
Plutarch, Leben des Perikles Kap. 4 berichtet, „den meisten Umgang
mit Perikles hatte, der ihm jene Kraft, jenen festen und standhaften
Muth, das Volk zu leiten, beibrachte und überhaupt seinen Charakter
zu einer besonderen Würde und Vollkommenheit erhob, den Beinamen
Nus, Verstand, entweder aus Bewunderung über seine
großen und ungemeinen Einsichten in der Naturkunde, oder weil
er zuerst als Prinzip der Einrichtung des Weltalls nicht den Zufall
noch die Notwendigkeit, sondern einen reinen, lauteren Verstand
annahm, der aus allen anderen zusammengemischten Dingen die
gleichartigen Theile absonderte.“


Anaxagoras war 500 v. Chr. Geburt zu Klazomenä in Jonien
geboren; sein Vater, Hegesibulos, besaß hier ein nicht unbedeutendes
Vermögen und ansehnliche politische Stellung. Anaxagoras verließ
jedoch in frühem Mannesalter seine Vaterstadt und begab sich nach
Athen, wo er, wie gesagt, ein Vertrauter des Perikles wurde. Die
Naturforschung betrachtete er als seinen eigentlichen Lebensberuf;
besonders die Astronomie. Er versuchte die Sonnenfinsternisse aus
natürlichen Ursachen zu erklären und nahm der Sonne ihre Göttlichkeit,
indem er sie für eine glühende Metallmasse erklärte, die
größer sei als der Peloponnes. Auch soll er versucht haben, eine
Kometentheorie zu liefern, und gewiß ist, daß er vom Monde behauptet
hat, derselbe habe, ähnlich wie die Erde, Berge und Thäler
und sei wahrscheinlich bewohnt. Vermuthlich gaben diese naturwissenschaftlichen
weit mehr als seine eigentlich philosophischen Behauptungen
den Feinden des Perikles, die dadurch mehr diesen, als
den Philosophen selbst treffen wollten, den Anlaß, ihn kurz vor Ausbruch
des peloponnesischen Krieges in eine Anklage wegen Leugnung
der Staatsgötter zu verwickeln.

Sein beredter und einflußreicher Gönner vermochte ihn nicht
vor einer Verurteilung zu schützen, er wurde mit einer Geldstrafe
von 5 Talenten belegt und aus der Stadt verwiesen. Er begab
sich darauf nach Lampsacus, wo er in hohem Alter, angeblich infolge
freiwilliger Nahrungsenthaltung, sein Leben beschloß.

Seine Weltanschauung kann, sofern er ausdrücklich den Geist,
Verstand oder die Vernunft, welche den Kosmos gestaltet, nicht für
unbewußt erklärt, sondern sagt, daß derselbe „aus seinem Wissen
und nach seiner Vorherbestimmung die Welt gebildet habe“, als
deistische und dualistische bezeichnet werden. Übrigens machte
er, wie wir aus Platos Phädon und Aristoteles erfahren, von dem
teleologischen Prinzip nur einen sparsamen Gebrauch; wo er mit
einer rein mechanischen Erklärung auskommen konnte, gab er dieser
in echt naturwissenschaftlicher Denkart den Vorzug. Dem uranfänglichen
Geist stand nach seiner Lehre als passives Prinzip die
ewige Materie gegenüber; der Geist wirkte auf diese, aus deren
Chaos er den Kosmos gestaltete, seit dieser ersten Schöpfungsthat
nur, wie Zeller sagt, noch als „Maschinengott“ ein.


Was die Konstruktion des Begriffs der Materie betrifft, so
nahm er abweichend von den übrigens an seine eigene nüchterne
Naturforschung anknüpfenden Atomistikern, welche die einfachsten
Körper für die ursprünglichsten hielten, umgekehrt für jedes besondere
Ding gleichnamige Urelemente an, so daß z. B. Erde, Stein,
Gold, Blut, Knochen, aus unendlich kleinen ebenso individuell bestimmten
Erd-, Stein-, Gold-, Blut-, Knochenteilchen bestehe und
man in der Teilung der Körper immer auf etwas Gleichartiges
komme. Diese Urstoffe wurden von ihm oder seinen Nachfolgern
Homöomerien genannt. In der Wirklichkeit kommen diese
Grundstoffe jedoch niemals ganz rein und abgesondert von allen
andern vor; allen ist fremdartiges beigemischt. In Allen ist
Alles oder jeder Materienteil ist ein Universum
im Kleinen. Wenn uns ein Gegenstand irgend eine Eigenschaft
mit Ausschluß anderer zu besitzen scheint, so rührt dies
nur daher, weil von den entsprechenden Homöomerien mehr
in ihm sind, als von anderen; in Wahrheit hat aber jedes Ding
Stoffe jeder Art in sich. Nur der Geist ist nicht in allen Dingen;
sondern nur in einigen, welche eine Seele haben. Da der Geist
allein das ist, was die Bewegung hervorbringt, so hat jedes sich
selbst bewegende Wesen eine Seele. Darum legt er auch schon
den Pflanzen, sofern Wachstum Bewegung ist, Leben (Seele) und
sogar eine schwache Empfindung bei. Bezüglich der Entstehung
des organischen Lebens und der Entwicklung der Arten traf er
ungeachtet seines grundsätzlich teleologischen Ausgangspunkts mit
Empedocles zusammen, von dem er dagegen als Leugner aller
übernatürlichen Wunder und Vorbedeutungen erheblich abwich. Er
leugnete, wie es scheint, die Unsterblichkeit der geistigen Individualität,
da diese körperlich bedingt sei; nur der unpersönliche Geist als
solcher sei ewig.



Siebentes Kapitel.

Die Atomistiker, insbesondere Demokritos.

Die Atomistiker, welche Ritter in seiner Geschichte der Philosophie
sehr übelwollend behandelt und kaum noch für Philosophen gelten
lassen möchte, bezeichnen in Wahrheit die besonnenste und streng
wissenschaftlich genommen höchste Stufe der Natur-Philosophie
des Altertums. Ihr eigentlicher Begründer war Leucippos, von
dessen Leben und genaueren Ansichten uns aber so wenig überliefert
ist, daß er nur als der Lehrer seines großen Schülers Demokrit
genannt zu werden verdient. Der Zeitpunkt der Geburt des Demokrit
ist ungewiß, zwischen 424 bis 460 v. Chr. Sein Geburtsort
war Abdera, eine Stadt, die später zwar in den Ruf eines
antiken Schilda oder Schöppenstedt gekommen ist, damals aber durch
Bildung und Wohlstand ausgezeichnet war. Sein Vater war reich
genug, um den Xerxes und dessen Armee auf dem Rückzuge nach
der Schlacht bei Salamis einige Tage zu verpflegen. Demokrit
hat jedenfalls in seiner Jugend mehrere Jahre auf Reisen zu
wissenschaftlichen Zwecken in Asien und Afrika verwendet. Er soll
sogar auf diesen Reisen das ererbte Dritteil des großen väterlichen
Vermögens verbraucht haben. Diogenes Laertius behauptet, daß er
schon als Knabe Unterricht durch Magier bekommen habe; dann
Jahre lang in Egypten zugebracht, sogar Äthiopien und Indien
besucht habe. Den Unterricht des Leucippos hatte er bereits vor
diesen Reisen genossen. Nach der Rückkehr von denselben ließ er
sich wieder in Abdera nieder, von wo aus er gelegentlich auch
Athen besucht hat. Die Erzählung von seiner Selbstblendung
(Gellius N. A. X, 17) verdankt vielleicht einer mißverständlichen
Deutung seiner Äußerungen über die Unzuverlässigkeit der Sinneswahrnehmung
ihre Entstehung; schon Plutarch hat sie als Lüge
bezeichnet.

Demokrit starb hochbetagt in Abdera. Er hinterließ eine große
Anzahl von Schriften und kann, nach dem Verzeichnis derselben zu
schließen, das Laertius uns hinterlassen hat, als einer der produktivsten
Denker des griechischen Altertums bezeichnet werden; auch
haben wir allen Grund den Verlust seiner Schriften zu beklagen,
weil dieselben nach dem Urteil kompetenter Zeitgenossen und Nachfolger
sich sowohl durch ihre wissenschaftliche Strenge wie auch
durch formelle Schönheit der Sprache ausgezeichnet haben sollen.

Sein Denken richtete sich nicht, wie das fast aller seiner Vorgänger
in der Philosophie, besonders der Eleaten, von vornherein
auf das einheitliche Sein, vielmehr zunächst auf die Bestandteile
der Zusammensetzung der materiellen Wirklichkeit, welcher er den
leeren Raum als Repräsentanten des Nichtseins gegenüberstellt.
Allerdings faßt er auch dieses Nichtsein, diesen leeren Raum nicht
als völlige Negation des Seins auf; vielmehr schreibt er ausdrücklich
auch dem Leeren eine objektive Realität zu und in diesem Sinne
behauptet er im Gegensatz zu den Eleaten ausdrücklich, „das Sein
sei um nichts realer als das Nichts“.

Dasjenige Sein im Sinne materieller Wirklichkeit nun, welches
dem leeren Raum als dessen Erfüllung gegenübersteht, ist kein zusammenhängendes,
sondern besteht aus unzähligen Atomen: diese
letzten Elemente des Seienden sind ihrer Substanz nach schlechthin
einfach, qualitativ gleichartig und unveränderlich; sie unterscheiden
sich aber in quantitativer Beziehung, hinsichtlich ihrer Form,
Größe und Lage, auch Schwere.

Sie sind daher keineswegs, wie dies in der neueren Gestaltung
der wissenschaftlichen Atomistik vielfach behauptet wird, mathematische
Punkte, sondern Körper von gewisser Größe, nur zu klein, um mit
dem Sinne wahrgenommen zu werden.

Schwere, richtiger Gewicht, kommt ihnen zu, da sie eine
conditio sine qua non der Körperlichkeit überhaupt ist; und das
Gewicht der wahrnehmbaren Körper ist eben nur das Produkt der
sie zusammensetzenden Atomgewichte.

„Wenn es scheint, ein größerer Körper sei leichter,
als ein kleinerer, so rührt dies nur daher, daß er
zwischen den einzelnen Atomen oder Atomverbindungen
mehr leeren Zwischenraum enthält, daß also
seine Masse in Wahrheit geringer ist, als die der
anderen.“[613]

Das Leere dachte Demokrit sich unbegrenzt, die Zahl der von
ihm umfaßten Atome unendlich.

Alle sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften der Dinge nun
sind in letztem Grunde ausschließlich auf die Menge, die Größe,
die Gestalt und das räumliche Verhältnis der Atome zurückzuführen,
und ebenso jede Veränderung der Einzelkörper als solcher auf eine
Veränderung ihrer Atomverbindungen. So hat bereits Demokrit
den unendlich wichtigen Schritt gemacht, alle qualitativen Eigenschaften
und Veränderungen auf quantitative Beziehungen
zurückzuführen, ein Schritt, der, wenn er auch philosophisch zum
Irrtum führt, sofern der Materialismus darin die letzte Aufklärung
des Welträtsels findet, doch die Voraussetzung einer wirklich wissenschaftlichen
Naturforschung bildet, da nur so die Anwendung der
Mathematik auf ihre Objekte möglich wird und positive Ergebnisse
immer erst bei Rückführung eines Naturphänomens auf seine bestimmten
quantitativen Verhältnisse zu erwarten sind. Ich erinnere
an die enorme Bedeutung der quantitativen Bestimmung der Schwere
durch Galilei, des Wärme-Äquivalents durch R. Mayer.

Außerdem aber enthält diese Behauptung Demokrits einen
ganz außerordentlichen Fortschritt in der Erkenntnistheorie, der irrtümlich
häufig erst einem Locke zugeschrieben wird.

Demokrit unterschied nämlich klar zwischen primären und sekundären
Eigenschaften der Dinge; die sekundären Eigenschaften, Farbe,
Geruch, Geschmack, Wärme, Kälte usw. erkannte er als bloß subjektive
Wirkungen der Atome auf unser Empfindungsorgan. Die
Lehre von den „vier Elementen“ hatte natürlich innerhalb dieser
atomistischen Theorie keinen Platz mehr.

Aus den „zufälligen“ Bewegungen der Atome leitete nun
Demokrit die Entstehung der Welten her; für den „Zufall“ könnten
wir auch die Naturnotwendigkeit setzen; ausgeschlossen sein soll damit
nur der Anteil eines zweckbildenden Geistes, der Verstand des
Anaxagoras.


Durch die Bewegung der Atome wird einerseits das gleichartige
zusammengeführt; denn, was an Schwere und Gestalt gleich
ist, wird eben deshalb an die gleichen Orte sinken oder getrieben
werden; andrerseits werden auch, wenn verschiedengestaltete Körperchen
durcheinander geschüttelt werden, viele von ihnen aneinanderhängen
und sich ineinander verwickeln und ihren Lauf gegenseitig
hemmen, so daß auch manche an einem Orte festgehalten werden,
der ihrer Natur an sich nicht gemäß ist, und so kommt es zur
Bildung zusammengesetzter Körper, zur Wirbelbewegung und zur
Störung des Gleichgewichts d. h. zu all jenen vielfältigen sich
kreuzenden Bewegungen des Wachstums, der Ernährung, des Vergehens,
welchen ein wechselndes subjektives Empfinden korrespondiert.
Soweit deckt sich seine rein mechanische Naturerklärung fast durchaus
mit den Grundzügen des modernen Materialismus. Allein
ein erheblicher Unterschied zwischen Demokrit und unseren modernen
Materialisten besteht darin, daß ersterer einen besonderen
Seelenstoff annahm, der aus den feinsten, rundesten, glattsten
und daher beweglichsten Atomen bestehe. Ja, er glaubt sogar an eine
Unsterblichkeit der Seele, und zwar an eine Auferstehung der Toten
und wird deswegen von Plinius verspottet. (Plin. H. N. VII, c. 56.)

Man wird diesen scheinbaren Widerspruch in seinem System
auf seine Studienreisen im Orient zurückzuführen haben und auf
seine Erfahrungen bei den Magiern des Ostens. Findet sich doch
unter dem Verzeichnis seiner Schriften von Diogenes Laertius auch
eine solche über die Litteratur der Babylonier, die, wie Röth, Geschichte
der abendländischen Philosophie I, 362, meint, wohl nichts
als ein Bericht über die Lehre der Magier gewesen ist.

Auch Philostratus versichert in seinem Leben des Apollonius
von Tyana, daß Demokrit ein Schüler der Magier gewesen, und
läßt sogar den Apollonius in seiner Apologie behaupten, daß er
durch magische Künste Abdera von einer Pest befreit habe. Vielleicht
liegt der letzteren Behauptung ein ähnlicher historischer Kern zu
Grunde, wie der gleichen Erzählung von Empedocles. Es wird
sich weniger um eigentliche Magie, als um Verwertung seiner
physikalischen und medizinischen, vielleicht auch psychologischen Kenntnisse
gehandelt haben.




Ich erwähnte schon oben, daß der Professor Ritter den Atomistikern
in seiner Geschichte der Philosophie keine wohlwollende
Behandlung zu teil werden läßt; derselbe schreibt in der Allgem.
Encyklopädie von Ersch und Gruber sogar: „Er bewegte sich in
derselben Richtung, in welcher um die Zeit des Sokrates viele
waren, denen die Wissenschaft fast nur als ein Spiel der Vorstellungsweise
erschien. Wenn er gleich selbst die Künste dieser Männer,
welche gewöhnlich unter dem Namen der Sophisten zusammengefaßt
werden, in starken Ausdrücken tadelte, so war er doch von
ihrer Denkart nicht fern.“

Diesen Vorwurf, den auch Schleiermacher erhebt, hat Zeller
in seiner Philosophie der Griechen, S. 943–959, gründlich zurückgewiesen.

Ich hebe aus letzterer folgenden Satz hervor:

„Im allgemeinen muß über die Zusammenstellung der Atomistik
mit der Sophistik bemerkt werden, daß dieselbe auf einem allzu
unbestimmten Begriff der Sophistik beruht. Sophistik wird jede
Denkweise genannt, in der man die rechte wissenschaftliche Gesinnung
vermißt. Dies ist aber nicht das geschichtliche Wesen der Sophistik,
dieses besteht vielmehr in der Zurückziehung des Denkens aus der
objektiven Forschung, in seiner Beschränkung auf eine einseitig
subjektive, gegen die wissenschaftliche Wahrheit gleichgültige
Reflexion, in der Behauptung, daß alle unsere Vorstellungen
bloß subjektive Erscheinungen, alle sittlichen Begriffe und
Grundsätze willkürliche Satzungen seien. Von allen diesen Zügen
findet sich nichts bei den Atomistikern.“



Im übrigen verdienen die Sophisten hier nur insofern berührt
zu werden, als dieselben ihre Hauptaufgabe im Gelderwerb
durch Verbreitung einer Art von rein negativer Aufklärung
suchten, deren Mittelpunkt der bodenloseste Skepticismus
war; außerdem durch ihre damit zusammenhängende
frivole Disputiersucht. Die bekanntesten dieser Virtuosen der Deputierkunst
waren Gorgias und Protagoras, letzterer allerdings ein
Landsmann des Demokrit.


Der berühmteste Satz des Protagoras ist der: „Der Mensch ist
das Maß aller Dinge, der seienden, daß sie sind, der nichtseienden,
daß sie nicht sind.“

Damit wurde der subjektivistische Grundsatz aufgestellt: „Jedes
Ding ist für jedes Individuum so, wie es erscheint, aber es ist so
auch nur für dies Individuum und genauer für dessen augenblicklichen
Wahrnehmungszustand.“

Wenn Hegel irgendwo (W. W. XIV. 5ff.) ein berechtigtes
Moment in der Wirksamkeit dieser Leute hervorgehoben haben
soll, so wird er dies hoffentlich nur in dem Sinne gemeint haben,
daß durch ihre Wirksamkeit der Hauptanstoß für die gewaltige
Persönlichkeit des Sokrates gegeben worden ist, dem eingebildeten
Scheinwissen und der sophistischen Halbbildung überhaupt den Streit
zu verkünden und diesem Streite ihr Leben zu widmen und zu
opfern.



Achtes Kapitel.

Sokrates und sein Dämonium.

Von Sokrates wurde schon im Altertum gesagt, daß er die
Philosophie vom Himmel zur Erde zurückgerufen habe; man wollte
damit sagen, daß er die philosophische Forschung nicht auf die Erkenntnis
des Welträtsels, sondern auf diejenige des Menschenrätsels
beschränkt wissen wollte.

„Er redete“, schreibt sein Schüler Xenophon, „nicht wie die
Meisten, über die Natur des Weltalls, indem er darüber Betrachtungen
angestellt hätte, was es mit dem von den Philosophen so
genannten Kosmos für eine Bewandtnis habe und nach welchen
Naturgesetzen alle Himmelserscheinungen vor sich gehen, sondern er
hielt sogar diejenigen, welche über solche Dinge grübelten, für
thöricht.“

Auch bildete nicht etwa der Mensch im Sinne der psychologischen
Forschung den Gegenstand seines Interesses, sondern dieses war
ausschließlich die Moral. Ein hervorragender Platz in der Geschichte
der Philosophie gebührt ihm daher, abgesehen von seiner
Begründung der dialektischen Methode und den dadurch jedenfalls
gelegten Grundstein der Logik wesentlich nur vom Standpunkte der
praktischen Philosophie aus. Für bloße Physiker oder gar bloße
Metaphysiker ist deshalb die Weisheit des Sokrates in der That,
wie Schopenhauer schreibt, Parerg. und Paralipomen. I 13, „ein
bloßer Glaubensartikel.“ Schopenhauer aber, der doch mehr
sein wollte, als dieses, der vielmehr zahlreiche geistvolle Beiträge
zur Ethik und Lebensweisheit geschrieben hat, hätte einige seiner
Bemerkungen über Sokrates besser ungeschrieben gelassen. So meint
er z. B.: „Nach Lukianos hätte Sokrates einen dicken Bauch gehabt,
welches eben nicht zu den Abzeichen des Genies gehört.“ –
Ferner gleitet er zu der Bemerkung herab, es stehe zweifelhaft
hinsichtlich seiner hohen Geistesfähigkeiten, weil er nichts geschrieben
habe. Ich habe mir an dieser Stelle meiner Schopenhauer-Ausgabe
die Randnote nicht versagen können: O si tacuisses
usw.! Schopenhauer, der allerdings selber seine eigene Theorie in
der Praxis verleugnete, hatte eben von der Philosophie nur einen
halben Begriff, er verlegte sie ausschließlich in die Sphäre der
Vorstellung. Er hätte aber von Sokrates lernen können und sollen,
daß die echte Philosophie auf dem Zusammenwirken beider, überhaupt
in der Wirklichkeit untrennbaren Seiten des Menschenwesens,
des Wollens und Vorstellens beruht. „Die philosophische
Gesinnung“, sagt sehr schön Dühring, „leitet zu dem entsprechenden
Wissen, und das errungene Wissen wirkt seinerseits auf die Willensrichtung
maßgebend und veredelnd zurück.“

Richtig ist freilich, daß auch Sokrates sich einer Einseitigkeit
schuldig machte, wenn er nach jenem Berichte des Xenophon wirklich
die ernste naturwissenschaftliche und naturphilosophische Forschung
verachtete. Allein diese Einseitigkeit kann uns angesichts der geringen
positiven Erfolge des ihm vorliegenden bloßen Spekulierens
in hohem Grade entschuldbar erscheinen.

Wäre unsere Aufgabe die, eine Geschichte der griechischen
Philosophie zu schreiben, so würde Sokrates geradezu den Mittelpunkt
unserer Darstellung bilden, obwohl er nichts Schriftliches
hinterlassen hat und seine Lehren deshalb indirekt aus den Schriften
seiner Schüler konstruiert werden müßten. Wir würden uns dann
mit der schwierigen Aufgabe befassen müssen, den wahren Sokrates
aus der idealisierenden und subjektiv gefärbten Darstellung seines
begabtesten Schülers, Platos, und aus den gewiß wahrheitsgetreuen,
aber unzulänglichen Memorabilien des vielfach
beschränkten und der Größe seines Lehrers nicht gewachsenen Xenophon
herauszuarbeiten.

Glücklicherweise aber gestattet uns die Aufgabe dieses Buches
nicht einmal, dieses Problem zu berühren. Ja, wenn es sich um
die Lehren des Sokrates handelte, so würde es gerechtfertigt erscheinen,
ihn in diesem Buche überhaupt zu übergehen, da hier
eben nur diejenigen Lehren der griechischen Philosophie in Betracht
kommen können, welche irgend welche, wenn auch noch so entfernte
Beziehungen zum „Occultismus“ haben. Nun aber stellt uns gerade
Sokrates weniger durch seine Lehren, als vielmehr durch sein
Leben und seine Persönlichkeit eines der interessantesten
occultistischen Probleme.

Der Leser, den ich selbstverständlich als bekannt mit den wichtigsten
Daten des Sokratischen Lebens voraussetze, wird schon wissen,
daß ich damit auf das viel erörterte Problem des sog. Genius
oder „Dämon“ des Sokrates komme.

Am liebsten würde ich mich freilich auch der Besprechung dieses
Gegenstandes durch den einfachen Hinweis auf die gerade vom
occultistischen Standpunkte aus denselben gründlichst und lichtvoll
beleuchtenden Ausführungen du Prels in seiner Mystik der alten
Griechen entledigen, vgl. auch Sphinx IV, 22 und 24, wie ich
denn überhaupt in diesem Bande den praktischen Occultismus der
Griechen, da derselbe in jener „Mystik der alten Griechen“ seinen
berufensten Bearbeiter gefunden hat, absichtlich bei Seite lasse und
nur die Theorie berücksichtige. Dennoch würde eine völlige Übergehung
gerade des Sokrates im Zusammenhange unserer Darstellung
vielleicht als Lücke empfunden werden; denn immerhin hat
sich diese doch bislang am Leitfaden der Philosophie-Geschichte fortbewegt,
und ein direkter Sprung von Demokrit auf Plato könnte
unmotiviert erscheinen.

Wir dürfen deshalb die Stellung des Sokrates zum Gegenstand
der occultistischen Forschung nicht unerwähnt lassen. Zunächst
ist es nun schon an sich bemerkenswert, daß ein so nüchterner
und gewiß von reinster Wahrheitsliebe bis zum Märtyrertum beseelter
Denker, mindestens doch einer der aufgeklärtesten Köpfe seines
Zeitalters nachweislich dem Glauben an die Orakel ernstlich gehuldigt
hat. Wir wissen, daß er den Xenophon, als derselbe ihn
um seine Meinung fragte, ob es für ihn ratsam sei, sich der Expedition
des jüngeren Cyrus anzuschließen, ausdrücklich an das Orakel
zu Delphi verwies. Unmöglich können wir annehmen, daß er dies
lediglich gethan, um eine verantwortliche Raterteilung von sich auf
einen beliebigen Dritten abzuwälzen. Auch berichtet Xenophon in
seinen Memorabilien über ihn folgendes:


„Es hat böses Blut gemacht, daß Sokrates sagte, das Dämonium
gebe ihm Andeutungen, weshalb eben ganz besonders
sie, wie ich glaube, ihn beschuldigt haben, daß er
fremde Gottheiten einführe. – Aber er führte damit ebensowenig
etwas Neues ein, als all' die anderen, welche an Weissagungen
glauben; – und vielen seiner Freunde gab er den Rath,
dieses zu thun, jenes aber nicht zu thun, weil ihm das Dämonium
eine Andeutung gäbe; und denen, die ihm folgten, gereichte es
zum Nutzen, diejenigen aber, die ihm nicht folgten, bereuten es. –
Die notwendigen Dinge riet er so zu thun, wie er glaubte, daß
sie am besten gethan sein würden; hinsichtlich alles dessen aber,
dessen Ausgang unberechenbar war, verwies er sie an das Orakel,
um zu fragen, ob sie es unternehmen dürften. Auch diejenigen,
welche Haus- und Staatsangelegenheiten gut verwalten wollten,
könnten, sagte er, der Weissagekunst nicht entbehren, obwohl er so
etwas, wie ein Zimmermann, ein Schmied, ein Landmann, ein Beherrscher
der Menschen oder einer, der dergleichen Arbeiten zu prüfen
versteht, oder ein Rechenkünstler, ein Hausverwalter oder ein Heerführer
zu werden, für erlernbar hielt und glaubte, es könne auch
schon durch menschliche Einsicht gewonnen werden. – Das Wichtigste
aber von dem, was dabei in Betracht kommt, sagte er, haben
die Götter sich selbst vorbehalten und den Menschen nicht offenbart.
Denn weder könne der wissen, welcher seinen Acker gut bestellt
habe, wer die Früchte einernten werde, noch wisse der, welcher sich
ein schönes Haus gebaut habe, wer darin wohnen werde, auch
wisse ein Feldherr nicht, ob seine Kriegsführung Heil bringen werde,
und der Staatsmann wisse nicht, ob er mit gutem Erfolge an der
Spitze des Staates stehe; auch wisse der nicht, welcher ein schönes
Weib geheiratet hat, um sich desselben zu erfreuen, ob es ihm dereinst
nicht Kummer bereiten werde; auch könne der nicht, welcher zu
Verwandten einflußreiche Männer im Staate habe, wissen, ob er
nicht gerade durch diese des Staates verlustig gehen könnte. Diejenigen
aber, welche glaubten, daß nichts von alledem von der Einwirkung
der Götter abhängig sei, sondern alles Sache der menschlichen
Einsicht sei, hielt er für verrückt; für verrückt aber auch diejenigen,
welche Weissagungen in solchen Dingen haben wollten,
welche die Götter den Menschen zur Erlernung und zur Beurteilung
übergeben hätten. Wenn z. B. einer fragte, ob es besser sei, einen
des Fahrens Kundigen beim Fuhrwerk anzunehmen oder einen Unkundigen,
oder ob es besser sei, einen, der das Steuern verstünde,
auf sein Schiff zu nehmen oder einen, der es nicht verstünde, –
ein solcher, wie auch diejenigen, welche Dinge, die durch Zählen,
durch Abmessen oder durch Abwägen man sich aneignen könne, von
den Göttern erfragten, – alle diese hielt er für Frevler. Er behauptete,
daß man alles das, was uns die Götter zur Erlernung
und zur Ausführung gegeben hätten, erlernen müssen; das aber,
was den Menschen unergründlich sei, müsse man mit Hilfe
der Weissagekunst von den Göttern zu erfragen versuchen;
denn die Götter gäben denjenigen Zeichen,
welchen sie gnädig seien.“

Auch aus Platos Schriften können wir eine nicht geringe Anzahl
von Selbstzeugnissen des Sokrates über das Dämonium, das
er sich zuschrieb, entnehmen.

Dem Alkibiades gegenüber, dessen Vormund Perikles war,
rühmt er sich (Plato, Alkibiad. 1), daß er in seinem Dämonium
einen besseren Vormund besitze. In seiner Verteidigungsrede, die
Plato jedenfalls in möglichst getreuem Anschluß an seine eigenen
Worte uns wiedergiebt, sagt er, um sein grundsätzliches Fernhalten
von Politik zu erklären: „Der Grund davon liegt in dem, was
Ihr mich oft und bei vielen Gelegenheiten sagen hörtet, daß etwas
Göttliches und Dämonisches sich mir vernehmen lasse ... Das
begann bei mir schon von meinen Knabenjahren an; eine
Stimme läßt sich vernehmen, und wenn sie sich vernehmen
läßt, warnt sie mich stets vor dem, was ich zu thun im
Begriffe bin, treibt aber mich nie an; das ist es, was mich
abmahnt, mit öffentlichen Angelegenheiten mich zu befassen.“ –
So motiviert er auch sein Verhalten in dem Prozesse selbst: „Mir,
verehrter Richter, widerfuhr etwas Wundersames. Die weissagende
Stimme nämlich, die ich zu vernehmen pflege, mahnte
mich in der ganzen früheren Zeit sehr häufig ab, und zwar bei sehr
geringfügigen Veranlassungen, wenn ich etwas Verkehrtes
zu thun im Begriffe war. Jetzt aber ist mir das begegnet, was
ihr selbst seht, und manche für das größte Unglück halten möchten,
und was wirklich dafür gilt“ – seine Verurteilung nämlich; –
„doch mich mahnte weder, als ich am heutigen Morgen vom Hause
wegging, der Wink des Gottes ab, noch als ich hier heraufstieg zum
Gerichtshof, noch bei meiner Rede, wenn ich irgend etwas zu sagen
im Begriffe war, obwohl er fürwahr bei anderen Vorträgen häufig
mitten in der Rede mich zurückhielt. Jetzt aber, bei der
Verhandlung selbst, hat er mich nirgends von etwas, was ich that
oder sagte, abgemahnt. Wie erkläre ich nun diese Erscheinung?
Das will ich Euch sagen: zu meinem Heile scheint mir, was mir
widerfuhr, sich begeben zu haben, und unmöglich haben diejenigen
von uns die richtige Ansicht, die annehmen, das Sterben sei ein
Übel. Dafür wurde mir ein starker Beleg; notwendig nämlich
hätte das gewöhnliche Zeichen mich abgemahnt, war ich im Begriffe,
etwas Unheilbringendes zu thun.“

Als Sokrates einst das Lyceum verlassen wollte und eben aufstand,
berichtet Plato, Euthydem. 2, wurde ihm das gewöhnliche
dämonische Zeichen zu teil. Er setzte sich also wieder nieder, und
in der That kamen bald darauf Euthydemos und dessen Bruder
Dionysodor herbei.

Plutarch de genio Socratis erzählt: Als Sokrates mit verschiedenen
Freunden zum Wahrsager Eutyphron gegangen war,
blieb er auf einmal stehen und kehrte nach einiger Besinnung durch
eine andere Gasse um, die voraufgegangenen Freunde zurückrufend,
da sein Genius ihn hindere, weiter zu gehen. Die meisten kehrten
mit ihm um; die andern, um den Genius einmal Lügen zu strafen,
gingen den geraden Weg fort, begegneten aber einer Herde Schweine
und wurden, da nicht ausgewichen werden konnte, zu Boden geworfen
und mit Schmutz bedeckt. Im Theages des Plato berichtet
Sokrates selbst: „Mir ist nämlich durch die göttliche Fügung
von meinen Knabenjahren an etwas dämonisches zugesellt: das
besteht in einer Stimme, die stets, wenn sie sich vernehmen läßt,
von dem, was ich unternehmen will, mir abrät, doch nie zu etwas
mich antreibt. Auch wenn einer meiner Freunde sich über etwas
mit mir bespricht, und die Stimme sich vernehmen läßt, hält sie ihn
davon ab und gestattet ihm nicht, es zu unternehmen. Und dafür
kann ich auch Zeugen aufstellen .... Wollt ihr ferner den Bruder
des Timarchos, den Kleitomachos, befragen, was Timarchos zu ihm
sagte, als er auf dem geraden Wege sich befand, durch Henkershand
zu sterben, er und der Wettrenner Euathlos, der den Timarchos
auf seiner Flucht bei sich aufnahm? Dieser wird euch nämlich erzählen,
daß jener zu ihm sprach: Gewiß, lieber Kleitomachos, sagte
er, gehe ich jetzt dem Tod entgegen, weil ich auf den Sokrates
nicht hören wollte. Warum sagte denn das nun wohl Timarchos?
Das will ich euch sagen. Als vom Zechgelage Timarchos und
Philemon, der Sohn des Philemonides, sich erhoben, um den Nikias,
den Sohn des Heroskamandros, umzubringen, – ein Anschlag, von
dem sonst niemand wußte, – sagte Timarchos im Aufstehen zu
mir: Was meinst Du, lieber Sokrates? Zecht ihr nur; ich aber
muß mich irgendwohin aufmachen, doch bin ich, wenn es gelingt,
bald wieder da. Da erhob sich die Stimme in mir und ich sagte
zu ihm: Stehe doch nicht auf, denn ich habe die gewöhnliche dämonische
Wahrnehmung empfangen. Und er verweilte noch. Nachdem
er eine Weile gewartet, machte er wieder Anstalt zu gehen,
und sagte mir: Ich gehe nun, lieber Sokrates. Die Stimme wurde
wieder laut, daher nötigte ich ihn wieder, zu verweilen. Das
dritte Mal stand er, weil ich es nicht bemerken sollte, ohne mir
etwas zu sagen, auf, sondern paßte, um von mir nicht bemerkt zu
werden, den Augenblick ab, wo meine Aufmerksamkeit eine andere
Richtung hatte, entfernte sich schleunigst und führte das aus, weshalb
er jetzt dem Tode entgegenging. Darum sagte er das, was
ich euch jetzt erzähle, zu seinem Bruder, er geht jetzt zum Tode
weil er mir nicht glaubte. Demzufolge werdet ihr noch jetzt über
die Ereignisse in Sikelion von vielen hören, was ich über den
Untergang des Heeres äußerte. Doch Vergangenes wollt ihr von
den davon Unterrichteten vernehmen; aber auch jetzt könnt ihr das
Zeichen erproben, ob es von Bedeutung ist. Als nämlich der schöne
Samion in das Feld zog, erhielt ich das Zeichen; nun ist er, um
unter Prasyllos zu fechten, auf dem geraden Wege nach Ephesos
und Jonien. Darum glaube ich, daß er entweder umkommen oder
etwas dem Ähnliches erfahren wird, und ich bin auch wegen des
übrigen Heeres in großer Besorgnis. Das hab ich dir aber erzählt,
weil die Einwirkung dieses Dämonischen auch über den Umgang
der mit mir Verkehrenden alles entscheidet.“

Dieses Dämonion nun, offenbar eine der bestbeglaubigten Thatsachen
aus der Geschichte des Occultismus, hat bereits im Altertum
zu den verschiedensten Hypothesen Anlaß gegeben, Plutarch, Maximus
Tyrius, Apulejus haben darüber geschrieben. Bei den Alten überwiegt
die Auslegung, daß Sokrates von einem Dämon, einem
göttlichen Wesen inspiriert gewesen sei. – Völlig ratlos steht die
moderne vulgäre Psychologie dem Problem gegenüber. Die
seichte rein negative Aufklärung ging daher soweit, die gut beglaubigten
Thatsachen zu leugnen und einen Mann von dem sittlichen
Ernste eines Sokrates zum Komödianten zu stempeln.

Barthélemy, (voyage du jeune Anarchis c. 67) meint,
daß Sokrates mit seinem Dämonion nur Spaß gemacht habe;
Plessing (Osiris und Socrates 185) erklärt es für eine bewußte
Erfindung. Der französische Arzt Lelut (Le démon de Socrate)
wittert darin ein Symptom des Irrsinns. Ihm folgt Lombroso
(Genie und Irrsinn). Die meisten Philologen und Philosophen finden
sich dem Problem gegenüber mit unbestimmten vagen Redensarten
ab. Zeller schreibt (II. 1, 65): „Die dämonische Stimme zeigt sich
(vielmehr) im allgemeinen als die Form, welche das lebhafte,
aber nicht zur klaren Erkenntnis seiner Gründe aufgeschlossene Gefühl
von der Unangemessenheit einer Handlung für das eigene Bewußtsein
des Sokrates annahm.“ Der Philologe Cron (Einleitung
zu Platons Apologie S. 17): „Daß Sokrates darunter kein besonderes,
für sich bestehendes Wesen, sondern nur eine Offenbarung
der göttlichen Liebe und Güte verstand, geht aus allen
authentischen Berichten unwiderstehlich hervor.“

Etwas weniger seicht, aber noch mehr die Unbegreiflichkeit des
Phänomens konstatierend, drückt sich Dühring, krit. Geschichte der
Philosophie S. 87, aus: „Dieser Dämon oder Genius, der in
wichtigen Fällen ihm als allein zureichender Erklärungsgrund der
übrigens unmotivierten Entscheidung galt, ist offenbar nichts anderes,
als die instinktive Ergänzung zu den bewußten und rein nach klaren
Verstandesgesichtspunkten bemessenen Gründen gewesen. Manche
haben dieses Prinzip mit dem bloßen Takt verwechselt, welcher für
den einzelnen Fall über die Unzulänglichkeit allgemeiner Regeln
hinweghilft. Allein der Takt ist nur eine Art Gefühl, dessen Bestandteile
nicht gesondert vorgestellt werden. Er ist nur eine bestimmte
Form des gewöhnlichen, meist äußerlich und offen daliegenden
Urteils, während der dunkle Antrieb, den Sokrates meinte,
gar nichts mit der individuellen Geschicklichkeit des Verhaltens zu
thun hat, sondern nur diejenigen unbewußten Motive betrifft, die
sich nicht als gewöhnliche verstandesmäßige Gründe begreifen lassen.
Es ist das Unbegreifliche, – was in der Form des Dämonischen
sich unwillkürlich auszugleichen sucht.“

Allein es ist mir zweifelhaft, ob diese Unbegreiflichkeit sich nicht
vielleicht nur für den Standpunkt der materialistischen Psychologie
ergiebt. Ich habe zwar die „spiritistische“ Deutung der eleusinischen
Mysterien, welche du Prel a. a. O. zu geben versucht, desavouieren
zu müssen geglaubt. Was dagegen das Dämonion des Sokrates betrifft,
so glaube ich, daß du Prel, der hier nicht bis zum Spiritismus
ausgreift, sondern lediglich im Rahmen seiner, die dramatische
Spaltung des Ich als fruchtbaren Erklärungsgrund vieler rätselhafter
Erscheinungen des Seelenlebens verwertenden „Philosophie
der Mystik“ bleibt, in dem citierten Buche die beste Auflösung des
Problems liefert. Ich schließe daher dieses Kapitel mit folgendem
Citat aus du Prels Mystik der alten Griechen, S. 136ff.:

„Demnach ist die dramatische Spaltung des Ich nicht nur die
psychologische Formel zur Erklärung unseres Traumlebens, sondern
auch die metaphysische Formel zur Erklärung des Menschen. Unsere
Existenz, ohne ein bloßer Traum zu sein, hat doch die Formel des
Traumlebens. Unser irdisches Wesen ist nur die Hälfte unseres
eigentlichen Wesens, dessen andere Hälfte für uns transscendental
bleibt, hinter dem irdischen Bewußtsein liegt. Wir gleichen also
einem Doppelstern, ohne unsern dunkeln Begleiter zu erkennen.
Tritt in unseren Träumen eine zweite Figur neben uns auf, so
gehört diese zwar auch unserem Wesen an, aber nur einen Teil
dieses unseres Wesens haben wir in diese Traumfigur versenkt und
nur im anderen Teile erkennen wir unser eigenes Ich. Darum
reden wir im Traume mit solchen Figuren wie mit fremden Wesen,
wiewohl die beiden Personen durch ein gemeinschaftliches Subjekt
zusammengehalten sind und beim Erwachen in der That wieder
zusammenrinnen. In eine Traumfigur können wir schon darum
nie ganz versenkt sein, weil deren meistens mehrere vorhanden sind,
deren jede nur einen Teil unseres Wesens objektiviert. Nicht
einmal in die Gesamtheit der Figuren sind wir ganz ausgegossen,
sonst wäre es nicht möglich, daß wir auch noch selbst auf der Bühne
uns bewegen; es bliebe für uns nur mehr der Anteil eines vollständig
objektiven Zuschauers, was in jenen Träumen, darin wir
uns auf der Bühne nicht mit befinden, teilweise allerdings der Fall
ist. Diese im Traume bloß psychologische Thatsache der Spaltung
wird als eine außerhalb des Traumes metaphysische erwiesen durch
die transscendentalen Fähigkeiten unserer Seele, die aus dem irdischen
Bewußtsein nicht abzuleiten sind. Dies ist der Grund, warum
Kant gerade gelegentlich seiner Schrift über den Seher Swedenborg
dahin gelangte, die hier vorgetragene Formel zur Erklärung
des Menschenrätsels in ganz klaren Sätzen auszusprechen. Die
Rationalisten sehen in dieser Schrift Kants – ‚Träume eines
Geistersehers‘ – nur eine Verspottung des Geisterglaubens; sie
übersehen dabei, daß von diesem Spott mindestens ein Geist ganz
unberührt bleibt, der Geist des Menschen im Sinne eines transscendentalen
Subjekts. Ein solches bezweifelt Kant nicht nur nicht,
sondern er behauptet es mit großer Entschiedenheit: ‚Ich gestehe,
daß ich sehr geneigt bin, das Dasein immaterieller Naturen in der
Welt zu behaupten und meine Seele selbst in die Klasse dieser
Wesen zu versetzen.‘ .... ‚Die menschliche Seele würde daher
schon in dem gegenwärtigen Leben als verknüpft mit zwei Welten
zugleich müssen angesehen werden, von welchen sie, sofern sie zur
persönlichen Einheit mit einem Körper verbunden ist, die materielle
allein klar empfindet, dagegen als ein Glied der Geisterwelt die
reinen Einflüsse immaterieller Naturen empfängt und verteilt, so
daß, sobald jene Verbindung aufgehört hat, die Gemeinschaft, darin
sie jederzeit mit geistigen Naturen steht, allein übrig bleibt und sich
ihrem Bewußtsein zum klaren Anschauen eröffnen müßte.‘ ....
‚Es wird künftig, ich weiß nicht, wo oder wann, noch bewiesen
werden, daß die menschliche Seele auch in diesem Leben in einer
unauflöslichen verknüpften Gemeinschaft mit allen immateriellen
Naturen der Geisterwelt stehe, daß sie wechselweise in diese wirke
und von ihnen Eindrücke empfange, deren sie sich aber als Mensch
nicht bewußt, so lange alles wohl steht.‘ .... ‚Es ist demnach
zwar einerlei Subjekt, was der sichtbaren und unsichtbaren Welt
zugleich als ein Glied angehört, aber nicht eben dieselbe Person,
weil die Vorstellungen der einen, ihrer verschiedenen Beschaffenheit
wegen, keine begleitenden Ideen von denen der anderen Welt sind,
und daher, was ich als Geist denke, von mir als Mensch nicht erinnert
wird.‘

Aus diesen so klaren und bestimmten Sätzen ergiebt sich, daß
meine Behauptung, die dramatische Spaltung des Ich, die im
Traum als psychologische Formel auftritt, sei zugleich die metaphysische
Formel des Menschen, mit den Ansichten Kants übereinstimmt,
aber auch mit dem, was Kant in der Lehre von der dritten
Antinomie sagt; er hat demnach diese seine Ansicht auch noch in
seinem Alter aufrecht erhalten. Sogar des von mir gebrauchten
Ausdrucks ‚transscendentales Subjekt‘ bedient er sich, wenn er
sagt, daß ‚das transscendentale Subjekt uns empirisch unbekannt ist‘,
d. h. also, daß unser Selbstbewußtsein nur auf einen Teil unseres
Wesens, auf die irdische Person sich erstreckt, daß unser Wesen über
das Selbstbewußtsein hinausragt.

Einen Verkehr mit unserem transscendentalen Subjekt und
durch dessen Vermittlung mit den transscendenten Subjekten, d. h.
mit dem Geisterreich, hält nun Kant nicht für möglich ‚so lange
alles wohl steht‘; damit ist aber gesagt, daß er ihn für möglich
hält in abnormen Zuständen: ‚Diese Ungleichartigkeit der geistigen
Vorstellungen und deren, die zum leiblichen Leben des Menschen
gehören, darf indessen nicht als ein so großes Hindernis angesehen
werden, daß sie alle Möglichkeit aufhebe, sich bisweilen der Einflüsse
von seiten der Geisterwelt sogar in diesem Leben bewußt zu
werden. Noch leichter müßte daher ein Übergang einer Vorstellung
unseres eigenen transscendentalen Subjekts in das sinnliche
Bewußtsein eintreten; denn in beiden Fällen der dramatischen
Spaltung, in der psychologischen, wie in der metaphysischen, ist die
Empfindungsschwelle die Bruchfläche der Spaltung; diese Empfindungsschwelle
ist aber beweglich, schon im gewöhnlichen Traum,
mehr noch im Somnambulismus, und daß dieses im Wachen geradezu
unmöglich sei, läßt sich in keiner Weise begründen; wohl
aber ist vorweg zu erwarten, daß transscendentale Vorstellungen,
die während des Wachens die Empfindungsschwelle überschreiten,
an Bestimmtheit verlieren und vielleicht nur teilweise zum Bewußtsein
kommen.‘

Damit ist nun auch das Rätsel des Sokratischen
Dämonions erklärt. Sokrates war ein Mensch von beweglicher
Empfindungsschwelle, so daß er sich transscendentaler Einflüsse bewußt
werden konnte, die sich auf die Folgen seiner Handlungen
bezogen. Daß nun das transscendentale Subjekt fernsehend ist, zeigt
sich in häufigen Fällen bei Somnambulen. Diese zeigen sogar eine
gesteigerte Form des Sokratischen Dämonions. Bei Sokrates trat
dasselbe in der abgeschwächten Form bloßer Ahnungen ins Bewußtsein,
und es verhielt sich nur abhaltend, nicht antreibend. Diese
beiden Merkmale lassen sich auf die gemeinschaftliche Ursache zurückführen,
daß das Dämonion sich im Wachen und darum in abgeschwächter
Form geltend machte.

Sokrates selbst sagt, daß die innere Stimme sich nur geltend
machte, wenn er etwas in den Folgen Unangemessenes und Nachteiliges
thun wollte. Nun ist es ein alter Erfahrungssatz der
Mystik, daß das Fernsehen, wenn es spontan eintritt, auf die
Schattenseiten der Zukunft sich richtet. Gerade solche Ferngesichte
aber müssen begreiflicherweise mit dem größten Gefühlswert versehen
sein, und weil ihnen ein größerer Reiz zu Grunde liegt,
müssen sie mit größerer Leichtigkeit auch die Empfindungsschwelle
überschreiten. Wenn aber selbst das Ferngesicht als solches nicht
ins Bewußtsein tritt, so muß doch die damit verbundene Gefühlserregung
bewußt werden, die dann aber nur mehr als von der
beabsichtigten Handlung Abhaltendes, als ein innerhalb des Bewußtseins
unmotiviertes Gefühl sich geltend machen wird. Dies
war eben bei Sokrates der Fall. Nur die Gefühlswirkung des
Ferngesichts war ihm bewußt.

Es unterliegt für mich keinem Zweifel, daß alle Fälle von
Ahnungen auf solchen abgeschwächten Ferngesichten beruhen, die nur
mit ihrem Gefühlswert über die Empfindungsschwelle treten,
während die Vision unbewußt wird. Denn ein Motiv muß diesen
Gefühlserregungen zu Grunde liegen, und es ist wohl kein anderes
denkbar als eine Vision, wir müßten denn zur Inspiration greifen.
Den Schein einer fremden Inspiration müssen allerdings Ahnungen
selbst dann haben, wenn sie auf ein bloßes Angstgefühl beschränkt
bleiben, weil eben das transscendentale Bewußtsein vom irdischen
abgegangen ist. Eine Steigerung schon ist es, wenn, wie bei Sokrates,
zum abhaltenden Gefühl in dramatischer Spaltung die
innere Stimme hinzukommt, die gleich einer fremden vernommen
wird. Bei noch höherer Steigerung nimmt der Abmahner plastische
Gestalt an; dies scheint aber bei Sokrates niemals eingetreten zu
sein, er hörte nur immer die Stimme, sein Dämonion kam aber
nie zur Sichtbarkeit.

Das Dämonion des Sokrates ist also ein dramatisiertes Ahnen,
eine abgeschwächte fernsehende Erkenntnis von der Unangemessenheit
einer beabsichtigten Handlung; dieses transscendentale Fernsehen,
ins Bewußtsein nur als Ahnung dringend, scheint aber immer
erst dann eingetreten zu sein, wenn er eben im Begriffe war, die
betreffende Handlung zu begehen.“



Neuntes Kapitel.

Platon.

Das sokratische Prinzip hatte zwar der naturwissenschaftlichen
Metaphysik, die in Demokrit ihren Höhepunkt erreichte, ein Ende
gemacht; nicht aber der Metaphysik überhaupt. Vielmehr, wie
später unmittelbar an Kant, dessen Prinzip in vieler Hinsicht an
Sokrates erinnert, eine besonders lebhafte Thätigkeit der metaphysischen
Forschung anknüpft, so auch schon an Sokrates.

Zweifellos der begabteste aller Schüler des Sokrates ist
Platon, der Vater des Idealismus.

Er war als Sohn des Ariston, eines Atheners von vornehmster
Geburt, der seinen Stammbaum auf König Kodrus zurückführen
konnte, im Jahre 427 zu Ägina geboren. Er soll zuerst
nach seinem väterlichen Großvater Aristoteles genannt sein und
den Namen Platon erst als Beinamen (wegen seiner breiten Brust)
im Gymnasium erhalten haben. Von der Natur mit allen körperlichen
und geistigen Vorzügen begabt, empfing er die sorgfältigste
Erziehung. Im Jünglingsalter widmete er sich zuerst der Dichtkunst.
Von diesen poetischen Versuchen aber brachte ihn Sokrates
ab, mit dem er angeblich schon in seinem zwanzigsten Jahre in
vertrautesten Umgang trat. Die Sage hat diesen Moment durch
einen Traum des Sokrates ausgeschmückt, von einem Schwan,
der aus seinem Busen auffliege.

Als ihm am Tage nach diesem Traum Plato von seinem
Vater zum Unterricht zugeführt wurde, soll er den Traum sofort
erzählt und Plato als den Schwan bezeichnet haben.

Der Tod des Sokrates machte auf ihn einen erschütternden
Eindruck und verklärte das Bild seines Meisters zu dem Ideal
des vollkommensten Weisen, welches in fast sämtlichen seiner zahlreichen
Schriften in der Rolle des Sokrates auftritt. Er ging
nach diesem Ereignis zunächst mit anderen Schülern seines Meisters
zu Euklides nach Megara. Bald darauf trat er eine große Reise
an, die ihn jedenfalls zuerst nach Kyrene und nach Ägypten führte.
Mit Unrecht wird bezweifelt, daß er sich hier lange Zeit aufgehalten
und in die Geheimlehren der Priester habe einweihen lassen;
die Nachrichten der alten Schriftsteller über diesen Punkt, auch indirekte
Zeugnisse unmittelbarer Zeitgenossen, wie z. B. des
Isokrates, sind unanfechtbar. Diogenes Laert. (III. 7) berichtet,
er habe auch die persischen Magier besuchen wollen, sei aber
durch den Krieg daran verhindert worden. Daß er sich im
Innern Asiens längere Zeit aufgehalten hat, bestätigt auch Cicero
(Tusc. IV. 19).

Nach Rückkehr von Ägypten oder Asien unternahm er seine
erste Reise nach Unteritalien und Sizilien, um mit den dortigen
Pythagoräern in näheren Verkehr zu treten. Diese Reise führte
ihn an den Hof des bekannten Tyrannen von Syrakus, Dionysios
des Älteren. Er schloß hier einen engen Freundschaftsbund mit
Dion und wurde durch diesen in die politischen Gegensätze und
Parteiungen, die zu Syrakus herrschten, hineingezogen, was für
ihn bedenkliche Folgen hatte. Der Tyrann ließ ihn festnehmen,
lieferte ihn als Kriegsgefangenen den Spartanern aus und diese
ließen den Philosophen in Ägina als Sklaven verkaufen.
Ein Kyrenaiker namens Annikeris soll ihn dann frei gekauft haben.
Im Alter von vierzig Jahren (387) kehrte er nach Athen zurück
und gründete hier in dem akademischen Gymnasium eine philosophische
Schule, in der er teils in der dialogischen Methode des
Sokrates, teils auch durch Vorträge seine Philosophie verbreitete.
Diese Lehrthätigkeit wurde aber durch zweimaligen längeren Aufenthalt
in Sizilien unterbrochen.

Zunächst kehrte er nach dem Tode des älteren Dionysios
auf den Wunsch des Dion, dem der jüngere Dionysios anfänglich
sehr gewogen war, nach Syrakus zurück. Dionysios wurde anfangs
leidenschaftlich für Plato eingenommen und nahm sich dessen Lehren
und Beispiele zu Herzen; „wie ein wildes Tier“, sagt Plutarch
(Dion 16), „mit der Zeit das Betasten der Menschen ertragen
lernt, so gewöhnte sich auch Dionysios so an Platons Umgang und
Lehren, daß er ihn möglichst lange in Sizilien zurückhielt und eine
gewisse tyrannische Liebe gegen ihn hegte, indem er verlangte,
Plato solle ihn allein lieben und bewundern und dem Dion vorziehen.“
Allein als Dion schließlich vom Dionys verbannt wurde,
auch die Bemühungen Platos, dessen Rückkehr durchzusetzen und
den Tyrannen zur Entsagung auf die Alleinherrschaft und zur
Einführung einer platonischen Aristokratie zu bestimmen, sich als
nutzlos erwiesen, verließ Plato Syrakus. Zum dritten Male freilich
kehrte er auf die dringenden Bitten Dions und seiner pythagoräischen
Freunde im Jahre 361 v. Chr. an den Hof des Dionysios
zurück; von letzterem anfangs mit großer Freude aufgenommen,
geriet er jedoch, bei seinen unablässigen Bemühungen, denselben
wieder mit Dion und dessen politischen Grundsätzen zu versöhnen,
infolge einer Verstimmung des Tyrannen wiederum in persönliche
Gefahr. Nur das energische Eintreten der Pythagoräer, die, an
ihrer Spitze Archytas, die damals nicht geringe Macht Tarents
für ihn engagierten, scheint ihn gerettet zu haben. Er kehrte nach
Athen zurück, wo er fortan unter Fernhaltung von jeder politischen
Thätigkeit nach dem Vorgange des Sokrates, – die Demokratie
Athens war ihm seit der Verurteilung des Sokrates in höchstem
Maße verhaßt und selbst über die besten Staatsmänner seiner Vaterstadt,
wie z. B. Perikles, enthalten seine Schriften nur bittere Urteile –,
sich mit größtem Eifer der wissenschaftlichen Lehrtätigkeit
in der Akademie und der Abfassung von Schriften widmete.

In ungeschwächter Geisteskraft erreichte er das 81. Lebensjahr
und starb 348 v. Chr. nach Diogenes III. 2, bei einem Gastmahl,
nach Cicero (Senect. 5), falls dessen Angabe wörtlich zu nehmen
ist, schreibend.

Schon das Altertum, das als besondere Merkwürdigkeit auch
seine angeblich unverletzte Virginität hervorhebt, bewunderte ihn
wie einen Heros.

In der That hat er, wie kein anderer, die schöne Lebensführung
des Hellenentums durch eine Tiefe des geistigen Daseins
geadelt, die ihn am Horizonte der menschlichen Weltanschauung für
alle Zeiten als Stern erster Größe strahlen läßt.




Platos Lehre wird nicht mit Unrecht als die vollkommenste
Gestalt der hellenischen Philosophie, als ihre höchste Blüte bezeichnet,
wenn man gleichzeitig zugiebt, daß die höchste Blüte
auch regelmäßig den Wendepunkt und Übergang zum Verfall in
sich birgt.

Schwegler will drei Entwicklungsperioden seiner Lehre unterscheiden;
in die erste verlegt er die kleinen Gespräche, welche lediglich
praktisch sittliche Fragen in sokratischer Weise behandeln, so den
Charmides, der die Mäßigung, den Lysis, der die Freundschaft,
den Laches, der die Tapferkeit behandelt, und schließlich den Gorgias,
der gegen die sophistische Identificierung von Lust und Tugend,
Gutem und Angenehmen gerichtet ist.

Hier haben diese rein ethischen Schriften, da sie jeder Beziehung
zum „Occultismus“ ermangeln, kein Interesse. In die
zweite verlegt er die als Vermittlung mit der Eleatik sich vollziehende
Aufstellung und dialektische Begründung der Ideenlehre.

Ihre Hauptschriften sind der Theätet, der Sophist und der
Politikos, vor allem aber der Parmenides. Von diesem letzteren
Dialog, der ziemlich einstimmig für den ontologisch wichtigsten von
allen erklärt wird, läßt Plato den Sokrates mit dem Eleaten Dialektik
treiben, und der wesentliche Gedankengang ist nach einem
von August Niemann (Sphinx IV. 22) gemachten Auszug folgendes:
„Wenn ihr sagt, daß die Gottheit nur Eins sei, so stimme
ich euch zu. Als Vielheit würde Gott sich selbst sowohl gleich als
ungleich sein, sich also von sich selbst unterscheiden, was unmöglich
zu denken ist. Daran ist aber auch nichts zu verwundern, sondern
die Einheit Gottes liegt auf der Hand. Zu verwundern ist aber,
daß verschiedene Begriffe, welche unversöhnlich einander gegenüberstehen,
innerhalb des All-Einen zu finden sind. Ihr sagt freilich,
daß ja auch der Mensch diese miteinander streitenden Begriffe in
sich trägt, indem er in einer Hinsicht Ähnlichkeit, in anderer Hinsicht
Unähnlichkeit besitzt, wie er auch zugleich Einheit und Vielheit
in sich trägt. Einer bin ich unter der Menge, vieles bin ich,
weil ich eine rechte und linke Seite u. s. w. habe. Aber was ich
sagen will, ist noch ein anderes. Alles, was ähnlich ist, ist insofern
und in dem Grade ähnlich, als es an der Ähnlichkeit selbst, an der
Idee der Ähnlichkeit teil hat. Durch die Parusie der Ähnlichkeit
ist das Ähnliche ähnlich. Und so ist es auch mit dem Gleichen,
dem Schönen und allen derartigen. Nun kann ja der Mensch
ganz gewiß, so wie jedes Ding, zugleich an allen möglichen Ideeen
teilhaben; die Ideeen aber bleiben immer dieselben und haben nur
an sich selbst teil. Wir müssen daher die Ideeen von den
Dingen absondern und jedes für sich betrachten. Was mich
nun, wie gesagt, in Verwunderung setzt, ist das, daß die Ideeen,
obwohl für immer geschieden, doch in der Gottheit vereinigt sind.“

Hierauf antwortet Parmenides: „Wenn ich dich recht verstehe,
so nimmst du also eine für sich bestehende Idee des Gerechten,
des Schönen, des Guten u. s. w. an, und ebenso Ideeen
von allem anderen, welche gesondert von dem sinnlich
Wahrnehmbaren sind. Zum Beispiel eine Idee des Menschen
würdest du annehmen, welcher etwas anderes ist, als irgend
ein wirklich lebender Mensch, eine Idee des Feuers, des Wassers
und aller Dinge. In deinen Gedanken entsteht eine Ideeenwelt
und diese nennst du Gott, während du die sinnlich wahrnehmbare
Welt nur insofern benennen willst, als sie an der Ideeenwelt
teil hat. Doch habe ich meine Bedenken hinsichtlich deiner
Ansicht.“ – Als solche Bedenken führt er dann an, daß erstens,
wenn alles an den Ideeen teil habe, jedes auch an der ganzen Welt
teil haben müsse. Wenn jemand mutig sei, insofern er an der
Idee des Mutes teil habe, so müßte die Idee des Mutes, da
ja alle Menschen und auch die Tiere in größerem oder geringerem
Maße mutig seien, in allen Erscheinungen ganz auftreten, also in
unzählige Vielheiten aufgelöst werden.

Zweitens würde beim Vergleich der Dinge mit den Ideeen die
Parusie eines Dritten erforderlich sein, mit welchem die Vergleichung
geschähe, und das Fortschreiten der Untersuchung würde unermeßliche
Vielheiten erzeugen.

Drittens müßte die größte Schwierigkeit erst aus der Unmöglichkeit
der Erkennbarkeit der Ideeen entstehen. Denn es habe
den Anschein, als ob die Ideeen infolge der ihnen zuerteilten Beschaffenheit
sich nicht bei uns befinden könnten, weil dadurch ihr
Fürsichbestehen aufhören würde, und als ob auch diejenigen Ideeen,
welche ihre Beschaffenheit nur in Wechselbeziehung untereinander
hätten, ihre Natur nur untereinander, aber nicht in Bezug auf ihre
Abbilder, die Dinge geltend machen würden. So wenig also die
Gottheit vom Menschen erkannt werden könne, so wenig könne der
Mensch von der Gottheit erkannt werden. – Trotz aller
dieser selbst gemachten Einwürfe schließt er mit dem
Satze, daß überhaupt jede ernste Philosophie unmöglich
sei, wenn man die Ideeenlehre verwerfe.



Wir sind damit nicht nur bei dem schwierigsten Teile der platonischen
Philosophie, über deren Sinn noch immer die verschiedensten
Auffassungen streiten, sondern vielleicht bei dem schwierigsten
Teile der Philosophie überhaupt angelangt. Denn um diesen Angelpunkt
dreht sich der immer noch endgiltig nicht entschiedene Streit
zwischen Nominalismus und Realismus, wie man es im Mittelalter,
oder Idealismus und Realismus, wie man es in etwas
verschobener Namensbedeutung bezüglich des letzteren, in der modernen
Philosophie bezeichnet. Bruno, de umbris idearum, und
ihm folgend Schopenhauer, Welt als Wille und Vorstellung II. S. 417ff.,
auch Dühring, krit. Geschichte der Philosophie S. 101ff.
wollen in den Platonischen Ideeen nichts anderes finden, als das,
was wir empirisch redend die Spezies oder Art nennen.

Unrichtig ist dies gerade nicht, aber es deckt nicht die ganze
Bedeutung der platonischen Ideeen; denn wenn dieselben auch
keineswegs mit den Allgemeinbegriffen zu verwechseln sind, und
Plato gewiß keine Ideeen z. B. von Artefakten angenommen hat,
so gehören doch vor allem auch die Ideeen der Moral und Ästhetik
zur Ideenwelt, und Kant (Kritik der reinen Vernunft II. 1) hebt
mit Recht hervor, daß gerade auf praktischem Gebiete Plato
die vorzüglichste Bedeutung seiner Ideeenlehre suchte. Die
große Frage ist nun, einmal wie Plato sich das Sein der Ideeen
gedacht habe, ob er sie „hypostasiert“ und ihnen eine höhere
über den Dingen schwebende, von der empirischen Wirklichkeit getrennte
Existenz zugeschrieben hat oder nicht; sodann, wie er sich
ihr Verhältnis zur Gottheit gedacht habe, welche letztere Frage
zusammenfällt mit der nach der theologischen Grundlage seiner
Weltanschauung.


Den ersten Teil dieser Frage scheint mir am klarsten und
zutreffendsten Lotze in seiner Metaphysik S. 513 zu beantworten:

„So wenig jemand sagen kann, wie es gemacht wird, daß
Etwas ist oder Etwas geschieht, ebenso wenig läßt sich angeben,
wie es gemacht wird, daß eine Wahrheit gelte; man muß auch
diesen Begriff als einen durchaus nur auf sich beruhenden Grundbegriff
ansehen, von dem jeder wissen kann, was er mit ihm meint,
den wir aber nicht durch eine Konstruktion aus Bestandteilen
erzeugen können, welche ihn selbst nicht bereits enthielten.

Von hier aus scheint mir Licht auf eine befremdliche Angabe
zu fallen, die in der Geschichte der Philosophie überliefert wird:
Platon habe den Ideeen, zu deren Bewußtsein er sich erhoben, ein
Dasein abgesondert von den Dingen, und doch, nach der Meinung
derer, die ihn so verstanden, ähnlich dem Sein der Dinge, zugeschrieben.
Es ist seltsam, wie friedlich die hergebrachte Bewunderung
des Platonischen Tiefsinns sich damit verträgt, ihm eine
so widersinnige Meinung zuzutrauen; man würde von jener zurückkommen
müssen, wenn Platon wirklich diese gelehrt und nicht nur
einen begreiflichen und verzeihlichen Anlaß zu einem so großen
Mißverständnis gegeben hätte. Der Ausdruck philosophischer Gedanken
ist von der Leistungsfähigkeit der gegebenen Sprache abhängig,
und es ist kaum vermeidlich, zur Bezeichnung dessen, was
man meint, Worte zu benutzen, welche diese eigentlich nur für Verwandtes,
was man nicht meint, ausgeprägt hat, dann vorzüglich,
wenn ein neues Gebiet eröffnet wird und die Dringlichkeit der
Unterscheidung des gemeinten von jenem anderen noch wenig empfunden
werden kann. Hierin scheint mir der Grund jenes Mißverständnisses
zu liegen. Nichts sonst wollte Platon lehren, als die
Geltung von Wahrheiten, abgesehen davon, ob sie an irgend
einem Gegenstande der Außenwelt, als dessen Art zu sein,
sich bestätigen; die ewig sich selbst gleiche Bedeutung der Ideeen,
die immer sind, was sie sind, gleichviel ob es Dinge giebt, die durch
Teilnahme an ihnen sie in dieser Außenwelt zur Erscheinung
bringen, oder ob es Geister giebt, welche ihnen, indem sie sie denken,
die Wirklichkeit eines sich ereignenden Seelenzustandes geben.
Aber der griechischen Sprache fehlte damals und noch später ein
Ausdruck für diesen Begriff des Geltens, der kein Sein einschließt;
eben dieser des Seins trat allenthalben, sehr häufig unschädlich,
hier verhängnisvoll an seine Stelle. Jeder für das Denken faßbare
Inhalt, wenn man ihn als etwas mit sich Einiges von
anderem Verschiedenes und Abgeschlossenes betrachten wollte, alles,
wofür die Sprache der Schule später den nicht üblen Namen des
Gedankendinges erfunden hat, war dem Griechen ein Seiendes,
ὂν oder οὐσία; und wenn der Unterschied einer wirklich geltenden
Wahrheit von einer angeblichen in Frage kam, so war auch jene
ein ὂντως ὂν –; anders als in dieser beständigen Vermischung
mit der Wirklichkeit des Seins hat die Sprache des alten Griechenlands
jene Wirklichkeit der bloßen Geltung niemals zu bezeichnen
gewußt; unter dieser Vermischung hat auch der Ausdruck des Platonischen
Gedankens gelitten.

Man überzeugt sich leicht, daß alles, was von den Ideeen
gesagt wird, unter der Voraussetzung, die wir machten, sich als
natürlich und notwendig ergiebt, und daß die verschiedenen Wendungen,
die in der Darstellung ihres Wesens genommen werden,
eben darauf hinauslaufen, den Begriff, zu dessen Bezeichnung ein
einziger Ausdruck fehlte, durch viele einander zu Hilfe kommende
und beschränkende zu erschöpfen. Ewig, weder entstehend noch
vergehend (ἀίδια, ἀγέννητα, άνώλεϑρα), mußten die Ideeen genannt
werden gegenüber dem Fluß des Heraklit, der auch ihren Sinn
schien mit sich fortreißen zu sollen; die Wirklichkeit des Seins allerdings
kommt ihnen bald zu, bald nicht zu, je nachdem vergängliche
Dinge sich mit ihnen schmücken oder nicht; die Wirklichkeit der
Geltung aber, welche ihre eigne Weise der Wirklichkeit ist, bleibt
unberührt von diesem Wechsel; diese Unabhängigkeit von aller
Zeit, in Vergleichung gebracht mit dem, was in der Zeit entsteht
und vergeht, konnte nicht wohl anders als durch das zeitliche und
doch die Macht der Zeit negierende Prädikat der Ewigkeit ausgesprochen
werden, ebenso wie wir das, was an sich nicht gelte
und gelten könnte, an seinem Niemalsvorkommen in aller Zeit am
leichtesten erkennen würden. Trennbar oder getrennt von den
Dingen (χωρὶς τῶν ὄντων), heißen die Ideeen zunächst begreiflich,
weil das Bild (εῖδος) ihres Inhalts unserer Erinnerung vorstellbar
bleibt, auch nachdem in der Wirklichkeit des Seins die Dinge verschwunden
sind, durch deren Anregung es in uns entstanden war;
dann aber, weil unter jenem Inhalt nur das verstanden war, was
in allgemeiner Gestalt faßbar, in verschiedenen Erscheinungen der
äußern Wirklichkeit sich selbst gleich vorkommt, und deshalb unabhängig
ist von jedem einzelnen Beispiele seiner sinnlichen Verwirklichung.
Aber es war nicht die Meinung Platons, daß die Ideeen
nur von den Dingen unabhängig, dagegen in ihrer Weise der
Wirklichkeit abhängig sein sollten von dem Geiste, welcher sie denkt;
Wirklichkeit des Seins genießen sie freilich nur in dem Augenblicke,
in welchem sie, als Gegenstände oder Erzeugnisse eines eben geschehenden
Vorstellens, Bestandteile dieser veränderlichen Welt des
Seins und Geschehens werden; aber wir alle sind überzeugt, in
diesem Augenblicke, in welchem wir den Inhalt einer Wahrheit
denken, ihn nicht erst geschaffen, sondern nur ihn anerkannt zu
haben; auch als wir ihn nicht dachten, galt er und wird gelten,
abgetrennt von allem Seienden, von den Dingen sowohl als von
uns, und gleichviel, ob er je in der Wirklichkeit des Seins eine
erscheinende Anwendung findet oder in der Wirklichkeit des Gedachtwerdens
zum Gegenstand einer Erkenntnis wird; so denken wir
alle von der Wahrheit, sobald wir sie suchen und suchend vielleicht
ihre Unzugänglichkeit für jede wenigstens menschliche Erkenntnis
beklagen; auch die niemals vorgestellte gilt nicht minder, als der
kleine Teil von ihr, der in unsere Gedanken eingeht. In etwas
anderer Form, und gegen Protagoras, wird die selbständige Geltung
der Ideeen hervorgehoben, wenn sie als an sich seiend was
sie sind (αὐτὰ καϑ' αὐτὰ ὄντα) der Relativität entzogen werden,
in die sie der berühmte Ausspruch dieses Sophisten verwickeln
wollte. Zugegeben selbst, daß die Lehre desselben, auf sinnliche
Empfindungen beschränkt, ihre gute Gültigkeit hat, und daß Platon
sie in dieser Beziehung mißverständlich bekämpft, zugegeben also,
daß jede sinnliche Empfindung für den, der sie hat, so gut eine
Wahrheit ist, wie eine abweichende andere für den, der diese andere
hat, so würde doch Platon mit Recht behaupten, weder der eine
noch der andere könne diese oder jene Empfindung haben, ohne
daß dasjenige, was er in ihr empfindet, Rot oder Blau, Süß oder
Bitter, ein an sich Etwas und immer dasselbe Etwas bedeutender
Bestandteil einer Welt von Ideeen sei; sie bildet gleichsam den
beständigen unerschöpflichen Vorrat, aus dem jedem Dinge der
Außenwelt alle die noch so verschiedenen Prädikate, mit denen es
sich wechselnd bekleidet, und ebenso jedem Geist die verschiedenen
Zustände zugeteilt werden, die er soll erfahren können; unmöglich
ist es dagegen, daß ein einzelnes Subjekt etwas empfinde oder
vorstelle, dessen Inhalt nicht in dieser allgemeinen Welt des Denkbaren
seine bestimmte Stelle, seine Verwandtschaften und Unterschiede
gegen anderes ein für allemal besäße, sondern eine zu dieser
ganzen Welt beziehungslose, nirgends sonst heimische Sonderbarkeit
dieses einen Subjekts bliebe. Ist nun durch diese Ausdrücke für
die selbständige Gültigkeit der Ideen gesorgt, so ist auch hinlänglich
vorgebaut, daß diese Gültigkeit nicht mit der Wirklichkeit des Seins
verwechselt werde, die nur einem beharrlichen Dinge zugeschrieben
werden könnte. Wenn die Ideeen in einem intelligiblen überhimmlischen
Ort (νοητὸς, ὑπερουράνιος τόπος) ihre Heimat haben
sollen, wenn sie anderseits ausdrücklich noch als nirgends wohnend
bezeichnet werden, so ist für jeden, der die Anschauungsweise des
griechischen Altertums versteht, vollkommen hinlänglich ausgedrückt,
daß sie zu dem nicht gehören, was wir reale Welt nennen; was
nicht im Raume ist, das ist für den Griechen nicht, und wenn
Platon die Ideeen in diese unräumliche Heimat verweist, so liegt
darin nicht ein Versuch, ihre bloße Geltung zu irgend einer Art
von seiender Wirklichkeit zu hypostasieren, sondern die deutliche Anstrengung,
jeden solchen Versuch von vornherein abzuwehren. Auch
dies steht nicht entgegen, daß die Ideeen als Einheiten (ἑνάδες, μονάδες) aufgeführt werden; denn keine Veranlassung liegt vor,
diese Bezeichnung in dem Sinne atomistischer Vorstellungen, sei es
auf körperliche Unteilbarkeit, sei es auf eine der Persönlichkeit
ähnliche Selbstheit zu deuten; vielmehr dem Sinne jeder Idee, und
nicht jeder einfachen blos, sondern auch jeder zusammengesetzten,
kommt es zu, durch Vereinigung des in ihm zusammengehörigen
und durch Ausschließung alles Fremden sich als Einheit zu beweisen.
Dennoch aber, obgleich alle diese Äußerungen darin übereinstimmen,
daß Platon nur die ewige Gültigkeit der Ideeen, niemals aber
ihr Sein behauptete, dennoch blieb ihm auf die Frage: was sie denn
seien, zuletzt nichts übrig, als sie doch wieder unter den Allgemeinbegriff
der οὐσία zu bringen, und so war dem Mißverständnis
eine Thür geöffnet, das seitdem sich fortgepflanzt hat, obschon man
nie anzugeben wußte, was denn das eigentlich sei, wozu Platon
durch die ihm schuld gegebene Hypostase seine Ideeen hypostasiert
haben sollte.“



Über das Verhältnis der Ideeenwelt zur Gottheit und die
„theologische“ Seite des „Systems“, – wenn man bei Plato von
einem System reden darf –, geben uns diejenigen Schriften Auskunft,
welche in die von Schwegler angenommene dritte und
letzte Periode seiner Entwicklung fallen, nämlich in die Zeit
nach seiner Heimkehr in die Vaterstadt bis zu seinem Tode; es
sind dies in erster Linie der Phädrus, Philebus, die Republik und
der Dialog von den Gesetzen. Äußerlich kennzeichnet diese Schlußperiode
seines geistigen Schaffens sich durch das Überhandnehmen
der mythischen Form.

Die wichtigsten hier in Betracht kommenden Sätze sind folgende:
Den Schöpfer und Vater des Weltalls zu finden, ist schwer, und
wenn man ihn gefunden, mit allen darüber zu sprechen, unmöglich:
alte heilige Überlieferungen bezeichnen ihn als den Gott der Götter,
der nach Gesetzen regiert, als den Anfang, die Mitte und das Ende
aller Dinge. In der Natur dieses Gottes wohnt eine königliche
Seele, und in dieser ein königlicher Verstand, welcher die oberste
Ursache alles Guten, Wahren und Schönen ist. Alle Wesen stimmen
darin überein, daß dieser bewunderungswürdige Verstand der König
des Himmels und der Erde sei; daß nicht wie die Menge wähnt,
eine blind wirkende Natur und Notwendigkeit, sondern der göttliche
seiner selbst bewußte Verstand, um eines guten Endzwecks willen,
das Weltall geordnet habe, und daß ohne Gott diese Weltordnung
ganz unmöglich wäre.

Wie nun ein Künstler, bevor er sein Kunstwerk sinnlich ausführt,
sich zuvor eine Idee desselben bildet, nach welcher er das Werk ausführt:
so hat auch Gott, der größte und beste aller Künstler, ehe er diese
sichtbare Welt und in ihr die einzelnen Dinge gebildet, zuvor die
Ideeen derselben konzipiert, und diese göttlichen Ideeen und geistigen
Vorbilder sind das der Erscheinungswelt vorangehende, wahre, ewige,
allein reale Wesen der Dinge; die einzelnen sogenannten wirklichen
Dinge, die wir durch die Sinne wahrnehmen, sind nur Abbilder,
vorübergehende vergängliche Erscheinungen jener göttlichen Ideeen.
Es giebt also zwei Welten, eine göttliche Ideeenwelt, die Welt der
ewigen substanziellen Gedanken Gottes, und eine irdische Erscheinungswelt,
die Welt der wandelbaren Formen; die Welt des ewig
Seienden und ewig sich Gleichbleibenden, und die Welt des zeitlichen
Werdens, des Entstehenden und Vergehenden, der Zeugung
und des Todes. Die erscheinenden Dinge in dieser Welt sind nur
die Wirkungen der wahren Existenzen in jener Welt; jedes Ding
hat seine Idee in Gott, diese göttlichen Ideeen sind das Original,
die irdischen Phänomene die Kopieen. In der Ideeenwelt aber ist
die oberste nur mit Mühe erkennbare Ursache alles Wahren und
Schönen die Idee des Guten, der Urheber des Guten aber ist Gott,
der sich selbst immerdar gleich und mit sich identisch ist, und der
allein auch vollkommenste Erkenntnis besitzt.

Wäre dieser Gott neidisch, so hätte er sich an sich selbst genügen
lassen und nichts außer sich ins Leben gerufen; da er aber nicht
neidisch, sondern neidlos gütig ist, so hat er auch das Nichtsein an
dem Reichtum seines Seins teilnehmen, und das Einzelne, Unvollkommene
um der Vollkommenheit und Glückseligkeit des Ganzen
willen entstehen lassen: er hat gleichsam wie ein reicher Mann ein
armes Mädchen, das Nichtseiende sich zur Braut erwählt und mit
ihr, aus Liebe, die Welt erzeugt. Die Unvollkommenheit aller
irdischen Dinge hat daher ihren Grund darin, daß in ihnen zwar
etwas Göttliches, Ewiges, Wirkliches, aber auch etwas Ungöttliches,
Vergängliches, Nichtiges; daß in ihnen Sein und Nichtsein, Freiheit
und Notwendigkeit gemischt ist. Das Nichtsein, aus dem die Dinge
hervorgerufen sind, klebt ihnen noch an, ja es ist ganz unmöglich,
daß sie absolut vollkommen seien; denn nur Gott ist dieses, nichts
geschaffenes. Man muß demnach zwei Arten von Ursachen unterscheiden,
eine naturnotwendige, leibliche, und eine göttliche, seelische:
die göttliche muß man in allen Dingen aufsuchen, um, so viel die
menschliche Natur es zuläßt, ein glückseliges Leben zu erlangen;
die naturnotwendige aber nur um jener willen. Die göttliche ist
die eigentliche Ursache, die naturnotwendige die Hilfsursache zur
irdischen Geburt. Die stofflichen Entstehungsgründe oder Urelemente
der Dinge, des Menschen wie aller übrigen Wesen, lassen eine logische
Erklärung nicht zu, es ist unmöglich, diese Urstoffe durch Worte zu
definieren, sie sind ihrer Natur nach unerklärlich, unsere Sprache
hat für sie kein adäquates Wort.

Der Mensch nun, das am meisten zur Gottesverehrung befähigte
unter allen Geschöpfen, ist ursprünglich nicht eine irdische,
sondern eine himmlische Pflanze; unter allen Besitztümern, die er
hat, ist nächst den Göttern seine Seele sein wertvollstes göttlichstes
Eigentum, ja das eigentliche Wesen des Menschen: ihre Ausbildung
ist daher Menschen und Göttern das teuerste: denn ihr allein kommt,
wie die Priester und alte göttliche Dichter lehren, wahres unsterbliches
Sein zu: sie gehört zu den ersten Existenzen, und ist älter
und früher als alle Körper, und hat vor ihrem gegenwärtigen
Leben in einer höheren Region gelebt und die Wahrheit geschaut:
so daß, da die ganze Natur unter sich verwandt ist, was sie in
dem irdischen Leben lernt, eigentlich nur eine Wiedererinnerung
dessen ist, was sie in einem vorirdischen Leben schon einmal gewußt
hat. In der Seele aber, als die oberste Seelenkraft wohnt der reine
denkende Geist, der, wie er vom Himmel in den Menschen herabgekommen
ist, den Menschen auch wieder von der Erde in den Himmel
emporhebt, als der einem jeden von Gott geschenkte Schutzgeist.
Dieser spezifisch geistige Teil der menschlichen Seele, der göttliche
Geist in uns, läßt sich nicht genügen an dem Einzelnen, Vielen,
Veränderlichen, Sinnlichen, sondern fühlt sich erst dann befriedigt
und gesättigt, wenn er vorgedrungen ist bis zu dem Urgrunde, der
ewigen Wesenheit der Dinge und der ewigen Wahrheit, welchen
beiden er selbst verwandt und homogen ist. Liebe zu dem ewig
Seienden, zu der ewigen Weisheit, und zu der ewigen Wahrheit,
sind dem Menschen von Natur eingeboren: sein denkender Geist
strebt ebenso natürlich nach Erkenntnis der Wahrheit, wie das
sonnenartige Auge des Menschen nach Licht; und wie diesem die
Finsternis, so ist jenem die Unwissenheit zuwider. Die echt philosophischen
Naturen haben darum ihr Denken nicht auf die Welt
des Werdens, sondern auf das ewig und unveränderlich Seiende gerichtet:
sie sind vor allem bestrebt die ewige Wesenheit der Dinge
zu erkennen, die obersten Ursachen in der göttlichen Ideenwelt; nicht
dasjenige, was zwischen Entstehen und Vergehen hin und her schwankt,
die vorübergehende Erscheinungswelt.

Dieses ist das ursprüngliche Verhältnis der menschlichen Seele
und in dieser des menschlichen Geistes zu Gott und dem Weltall.
Ursprünglich, in Kraft und Fortwirkung ihres göttlichen Ursprungs,
sind die Menschen viel wahrhaftiger, großherziger, vollkommener
gewesen als später, wo der Anteil Gottes in ihnen, durch die fortgesetzte
Vermischung mit der sterblichen Natur, immer schwächer geworden,
und der menschliche Charakter immer stärker hervorgetreten
ist. So kommt es, daß jetzt allerdings, wie der Meerdämon Glaukos
von dem Seewasser angefressen und durch das Seetang und Muschelwerk,
was sich ihm angesetzt, fast unkenntlich geworden ist, auch die
menschliche Seele in dem gegenwärtigen Leben, in dem Meer der
Todeswelt, durch vielfache Übel ihre ursprüngliche Reinheit und
Schönheit fast ganz verloren hat, und wenn sie diese wiedergewinnen
will, zuerst aus dem Meere, in welchem sie versunken ist,
sich erheben und alles ihr fremdartige Anhängsel abwerfen muß.
Reinigung der Seele von den Leidenschaften, Loslösung von den
Banden des Leibes und allem Irdischen, ist darum die notwendige
Vorbedingung jedes echten Philosophierens. Denn nur mit reiner
Seele können wir das Reine, Wahre, Ewige berühren, nur dann
mit der Seele selbst das wahre ewige Wesen der Dinge schauen
und erkennen. Wer darum wahrhaft philosophisch gesinnt, und
wirklich in Freiheit und Muße auferzogen ist, der trachtet so schnell
als möglich aus dem Irdischen in das Überirdische sich zu flüchten.
Diese Flucht bringt ihn dann zur möglichst größten Verähnlichung
mit Gott, diese Verähnlichung aber besteht darin, daß er mit Wissen
und Willen gerecht und fromm ist. Dieses zu erkennen ist die
wahre Weisheit und Tugend; darin unwissend zu sein, offenbarer
Unverstand und Schlechtigkeit.



Hier freilich dürfte am meisten die Lehre Platos von der Unsterblichkeit
der Seele interessieren. Als Quellen kommen dafür
hauptsächlich die Dialoge „Phaedon“, „der Staat“, „Phaedrus“,
„Timaeus“ und das „Gastmahl“ in Betracht.

Im Phaedon läßt er Sokrates in dem unmittelbar vor
seinem Tode geführten letzten Gespräch davon ausgehen, daß der
Tod der Gegensatz des Lebens sei. Der Tod ist eben die Trennung
der Seele vom Körper, und da der Körper nur die Wahrnehmungen
trübt, ein ersehnenswertes Ziel. Der Weise hofft durch den
Tod mit den Göttern und mit den dahingegangenen guten Menschen
vereinigt zu werden. Erst nach der Trennung vom Körper wird
die Seele, losgelöst von allem Sinnlichen, die Wahrheit erkennen.
In den eleusinischen Mysterien werde bildlich angedeutet, „daß,
wer uneingeweiht und ungeheiligt in den Hades kommt, im Schlamm
liegen, der Gereinigte und Geheiligte aber, wenn er dorthin kommt,
mit den Göttern wohnen wird.“

Nach altem Glauben kommen die Seelen von hier in den
Hades, kehren aber vom Hades wieder hierher zurück.

Da alles aus Gegensätzen entsteht, der Gegensatz des Lebens
aber der Tod ist, so müssen die Seelen auch im Tode irgendwo
sein, von wo aus sie wieder zum Leben erwachen.

Wäre dem nicht so, so würde eben entweder das Lebendigsein
oder das Todtsein ausschließlich bestehen.

Ferner, da das Lernen nur Rückerinnerung ist, eine Voraussetzung,
die Plato mehrfach durch Vorführung empirischer Beispiele
der sokratischen Dialektik zu beweisen versucht, so muß die Seele,
bevor sie in diesen Leib kam, irgendwo bestanden und das, dessen
sie sich jetzt im Lernen wieder erinnert, gewußt haben.

Auf den Einwurf eines Teilnehmers am Gespräch, ob denn
die Seele nicht im Tode sich auflösen könne, erwidert Sokrates, die
Seele sei nichts Zusammengesetztes, sie sei eine der selbständigen,
sich immer gleichbleibenden Ideeen und sei wegen ihrer angeborenen
Herrschaft über den Körper dem Göttlichen gleich. Auch gehe ja
nicht einmal das Körperliche im Tode zu Grunde, löse sich vielmehr
nur in seine unteilbaren Bestandteile auf. Warum sollte die an
sich unteilbare Seele zu Grunde gehen?

Übrigens gelangt nur die gereinigte Seele wieder ins Göttliche
zurück, die nicht gereinigte wird auf's neue in das irdische Gebiet
des Sichtbaren herabgezogen und hat zu ihrer Läuterung nur
Wandlungen zu bestehen; ja sie kann zu diesem Ende in Tierleiber
übergehen und zwar wahrscheinlich jedesmal in solche, die ihren
im Vorleben ausgebildeten Neigungen am meisten angepaßt sind,
z. B. können Schlemmer als Schweine, Ungerechte und Räuber als
Wölfe sich „metensomatisieren.“


Heftige Begierden und Leidenschaften lenken auch die Seele
auf begehrliche und leidenschaftliche Gedanken, und solche Gedanken
„nageln die Seele gleichsam an den als Werkzeug dafür geeigneten
Körper an.“

Nur der von allen Sinneseindrücken Losgelöste kann in die
„Gattung“ der Götter kommen.

Auch das sittliche Gefühl streite für die Fortdauer der Seele
nach dem Tode, deren Vernichtung ja nur für den Schlechten ein
Gewinn sein würde.

In mythischer Einkleidung schildert Sokrates den Hades mit
topographischer Genauigkeit: Die vom Körper getrennten Seelen
werden, nachdem sie ihr Urteil vom Totenrichter empfangen, von
Dämonen, die besseren von Göttern selbst in ihre neuen Wohnsitze
geleitet, welche sich je nach ihrem Vorleben verschieden gestalten;
die ganz Schlechten werden sogleich in den Tartarus geschleudert,
die Reuigen irren lange umher und werden in bestimmten Zeitläufen
in die Nähe der von ihnen gekränkten geführt, so daß sie
dieselben um Verzeihung anflehen können; wird ihnen diese jetzt
oder nach wiederholtem Irrgang zu teil, so kommen sie an bessere
Wohnorte. Solche, die zwar sträflich gelebt, aber doch Gutes
aufzuweisen haben, wandern, nachdem sie endlich gereinigt worden
sind, zu neuem Lebenslauf auf die Erde.

Nur, wer philosophisch gedacht und gelebt, kann in die reinen
Sphären, abgeklärt von allem Irdischen, gelangen. Zu solchem
reinen philosophischen Denken und Leben, zum Verzichten auf alles,
was auch nur teilweise davon ablenken könnte, mahnt Sokrates
seine Schüler und schließt mit den Worten: „schön ist der Kampfpreis
und groß die Hoffnung.“



In dem Dialog über den Staat ist der Gedankengang der
Unsterblichkeits-Spekulation folgender: Wenn etwas zu Grunde
geht, so kann dies nur durch das ihm innewohnende Schlechte geschehen;
aber das der Seele innewohnende Schlechte vernichtet ja
dieselbe nicht, wie solches beim Leibe der Fall sein kann. Der
Zerstörende und Verderbende ist das Schlechte, der Bewahrende
und Nutzbringende aber das Gute; eines schließt das andere aus.
Finden wir nun etwas, das durch das Schlechte zwar geschädigt,
aber nicht vernichtet werden kann, so müssen wir das wohl für
unzerstörbar halten. Ein solches nun ist offenbar die
Seele. Die Seele wird durch Ungerechtigkeit und andere Schlechtigkeit
allerdings gefährdet, aber zu einer Auflösung derselben, wie
dies beim Körper durch ihre betreffenden Übel geschehe, kommt es
darum bei der Seele nicht.(?) Überhaupt giebt es für jedes Ding
nur ein eigentümlich Zerstörendes; so kann das Fieber nur den
Körper schädigen und zerstören, nicht aber die Seele. Nun aber
(ein Beweis wird nicht einmal versucht), meint Plato, kann die
Seele weder durch eigenes noch durch fremdes Schlechte zu Grunde
gerichtet werden, ist demnach ein immerwährendes, ein Unsterbliches.

Man sieht, wie auch hier die „Beweisführung“ ebenso wie
im Phädon nur in einer sich im Kreise drehenden Beteuerung des
Dogmas besteht.

Das Unsterbliche ist aber nach Plato dem Göttlichen verwandt
und kann in seiner Reinheit nur dann betrachtet werden, wenn es
von allen Schlacken vollständig befreit ist, d. h. nach der Loslösung
vom Leibe. Doch schon in diesem Leben wird das Streben nach
Gerechtigkeit von den Göttern gesehen, denen dasselbe ja nur angenehm
sein kann; sie sorgen dafür, daß denen, die nach Gerechtigkeit
streben, alles, wenn nicht hier, – denn hier triumphiert
oft das Ungerechte, – so doch nach dem Tode zum Guten
ausschlagen wird. Auch diese Deduktion schließt mit einem
vom Darsteller selber als Gesicht eines Scheintoten bezeichneten
Bericht über das Jenseits.

„Ich werde Dir“, sagt Sokrates, „keine Erzählung eines Alkinoos
mitteilen, sondern die eines wackeren Mannes, des Er,
des Sohnes des Armenios, eines Pamphyliers, der einst im Kriege
geblieben war und, als am zehnten Tage die Toten, die bereits
verwest waren, aufgehoben wurden, wohlerhalten aufgehoben ward,
dann nach Hause geschafft, um bestattet zu werden, am zwölften
auf dem Scheiterhaufen wieder auflebte und nach seinem Wiederaufleben
erzählte, was er dort gesehen.

Er sagte aber, er sei, nachdem seine Seele ihn verlassen, mit
vielen gewandelt und sie seien an einen wunderbaren Ort gekommen,
wo in der Erde zwei aneinander grenzende Öffnungen gewesen und
ebenso am Himmel oben zwei andere gegenüber; Richter aber
hätten zwischen diesen gesessen, welche, je nachdem sie ihren Urteilsspruch
gethan, den Gerechten befohlen hätten, den Weg nach rechts
und nach oben durch den Himmel einzuschlagen, wobei sie ihnen
vorn Zeichen der beurteilten Thaten angeheftet, den Ungerechten
dagegen den nach links und nach unten, ebenfalls mit Zeichen hinten
von Allem, was sie gethan. Als er aber herangetreten sei, hätten
sie gesagt, er müsse den Menschen die dortigen Dinge verkünden,
und sie forderten ihn auf alles an diesem Orte zu hören und zu
beschauen. Er habe nun daselbst gesehen, wie durch jede von
beiden Öffnungen im Himmel und der Erde die Seelen fortgingen,
nachdem ihnen das Urteil gesprochen, bei den anderen aber sie aus
der einen hervorkamen aus der Erde voll Schmutz und Staub,
aus der anderen aber andere rein herabstiegen aus dem Himmel.
Und die jedesmal ankommenden hätten wie von einer langen Reise
herzukommen geschienen, wären vergnügt nach der Wiese abgegangen,
hätten sich da wie bei einer Festversammlung gelagert,
die sich gekannt einander begrüßt, die aus der Erde kommenden
sich bei den anderen nach den dortigen Verhältnissen und die aus
dem Himmel kommenden nach denen bei jenen erkundigt. Da
hätten sie sich nun einander erzählt, die einen unter Jammern und
Thränen, indem sie sich erinnerten, wie Vieles und Welcherlei sie
gelitten und gesehen bei ihrer Wanderung unter der Erde – die
Wanderung sei aber eine tausendjährige – die aus dem Himmel
dagegen hätten von herrlichen Genüssen erzählt und von Anblicken
von unbeschreiblicher Schönheit.

Das Meiste nun davon zu erzählen, o Glaukon, würde zuviel
Zeit erfordern, die Hauptsache aber, sagte er, sei dieses,
daß jeder für alles Unrecht, was er jemals und gegen
wen immer verübt, der Reihe nach Strafe erlitten
habe, für jedes zehnfach – das aber finde statt
allemal nach einem Zeitraum von hundert Jahren, weil dieses die
Dauer des menschlichen Lebens sei, – damit sie so zehnfach die
Buße für das Unrecht entrichteten, zum Beispiel, wenn manche am
Tode Vieler Schuld waren, indem sie entweder Städte oder Kriegsheere
verrieten und in Knechtschaft gestürzt hatten, oder sonst an
einem Elend mitschuldig waren, sie von allen diesen zehnfache
Pein für jedes erduldeten, und wiederum, wenn sie irgend Wohlthaten
erwiesen hatten und gerecht und fromm gewesen waren,
nach demselben Maßstabe den verdienten Lohn erhielten. Von
denen aber, die gleich nach ihrer Geburt starben und nur kurze
Zeit lebten, erzählte er anderes, was nicht der Erwähnung wert
ist. Für Ruchlosigkeit dagegen und Ehrfurcht gegen Götter und
Eltern und für eigenhändigen Mord (Selbstmord?) erwähnte
er noch größere Vergeltungen. Er sagte nämlich, er sei zugegen
gewesen, wie einer von einem anderen gefragt wurde, wo Ardiäos
der Große wäre. Dieser Ardiäos aber wäre in irgend einer Stadt
Pamphyliens Gewaltherrscher gewesen, tausend Jahre vor jener
Zeit, und hatte seinen greisen Vater und älteren Bruder getötet
und noch vielen anderen Frevel verübt, wie man sagte. Der Gefragte
nun, erzählte er, habe gesagt: Er ist nicht gekommen und
wird auch nicht hierher kommen.

Wir sahen nämlich unter den schrecklichen Schauspielen ja auch
dieses mit an: Als wir nahe an der Mündung und im Begriff
waren emporzusteigen und das andere alles überstanden hatten,
erblickten wir plötzlich jene und andere, von denen fast die Meisten
Gewaltherrscher waren; es gab aber auch einige Privatleute darunter
aus der Zahl derer, die große Frevel begangen hatten; und als
diese meinten, daß sie eben emporsteigen könnten, nahm sie die
Mündung nicht auf, sondern brüllte laut auf, so oft einer von den
in Bezug auf Schlechtigkeit Unverbesserlichen oder, der nicht hinreichend
Strafe erlitten, Anstalt machte emporzusteigen. Da waren
nun, fuhr er fort, wilde, feurig aussehende Männer bei der Hand,
welche, als sie den Ton vernahmen, die einen ergriffen und wegführten,
dem Ardiäos aber und anderen banden sie Hände, Füße
und Kopf zusammen, warfen sie nieder, schunden sie, schleiften sie
seitwärts vom Wege und zerfleischten sie auf Dornen, wobei sie
jedesmal Vorübergehenden anzeigten, weswegen sie abgeführt würden
und wohin sie sollten geworfen werden. Hier nun, erzählte er
weiter, sei unter vielen und mannigfachen Ängsten, die sie gehabt,
diese überwiegend gewesen, es möchte für jeden, wenn er hinaufsteigen
wollte, jener Ton sich vernehmen lassen, und höchst vergnügt
sei ein jeder, wenn er nicht vernommen worden, hinaufgestiegen.
Und die Strafen und die Züchtigungen seien irgend derartige, und
diesen wieder entsprechend die Belohnungen.

Nachdem aber denen auf der Wiese jedem sieben Tage verstrichen,
müßten sie am achten von dort aufbrechen und weiter
wandern, und sie kämen am vierten Tage dahin, von wo man von
oben ein durch den ganzen Himmel und die Erde gespanntes gerades
Licht erblicke, wie eine Säule, am meisten dem Regenbogen
vergleichbar, aber glänzender und reiner; und zu diesem seien sie
gekommen, nachdem sie eine Tagereise weiter gegangen, und hätten
dort gesehen, wie nach der Mitte des Lichtes hin vom Himmel
her die Enden seiner (des Himmels) Bänder gespannt seien; denn
es sei dieses Licht das Band des Himmels, welches ebenso, wie
die Gurte der Dreirudrer, den ganzen Umkreis zusammenhalte; an
die beiden Enden aber sei die Spindel der Notwendigkeit gespannt,
vermittelst welcher alle Umdrehungen geschehen, und an dieser sei
die Stange und der Hacken von Stahl, der Wirtel[614] aber gemischt
aus dieser und anderen Arten. Die Beschaffenheit aber des Wirtels
sei folgende: an Gestalt dieselbe, wie bei uns hier; nach dem aber,
was er sagte, muß man sich ihn so vorstellen, als wenn in einem
großen, hohlen und durch und durch ausgemeißelten Wirtel ein
anderer eben solcher kleinerer eingepaßt wäre, geradeso wie die
Gefäße, welche ineinander passen, und ebenso ein anderer dritter,
vierter und noch vier andere. Denn acht Wirtel seien es im ganzen,
die ineinander liegen, ihre Ränder von oben als Kreise zeigen uns
einen zusammenhängenden Rücken eines einzigen Wirtels um die
Stange herumbilden; diese aber sei mitten durch den achten hindurchgetrieben.
Der erste und äußerste Wirtel nun habe den breitesten
Kreis des Randes, der sechste den zweiten, den dritten der vierte,
den vierten der achte, den fünften der siebente, den sechsten der
fünfte, den siebenten der dritte, den achten der zweite. Und der des
größten sei bunt, der des siebenten der glänzendste, der des achten habe
seine Farbe von der Beleuchtung des siebenten, der des zweiten
und fünften seien einander ähnlich, gelblicher als jene, der dritte
habe die weißeste Farbe, der vierte sei rötlich, der zweite an Weiße
der sechste. Es bewege sich aber nun bei ihrer Drehung die Spindel
ganz in ein und derselben Richtung im Kreise, bei dem Umschwunge
des Ganzen aber drehen sich die sieben inneren Kreise in einer dem
Ganzen entgegengesetzten Richtung ruhig herum, und von diesen
selbst gehe am schnellsten der achte, dann folgten und zugleich miteinander
der siebente, sechste und fünfte, als der dritte seinem
Schwunge nach kreise, wie ihnen geschienen, der vierte, als vierter
der dritte und als fünfter der zweite. Sie selbst (die Spindel)
aber drehe sich in dem Schoße der Notwendigkeit.

Auf den Kreisen derselben ferner stehe oben auf
jedem eine Sirene, welche sich mit herumdrehe, Eine
Stimme, Einen Ton von sich gebend, und aus allen,
die acht seien, stimme zusammen eine Harmonie.[615] Drei
andere aber säßen da ringsum in gleicher Entfernung voneinander,
jede auf einem Throne, nämlich die Töchter der Notwendigkeit, die
Mören, in weißen Gewändern und mit Kränzen auf dem Haupte,
Lachesis, Klotho und Atropos, und sängen zur Harmonie der Sirenen,
Lachesis das Vergangene, Klotho das Gegenwärtige, Atropos das Zukünftige.
Klotho nun greife von Zeit zu Zeit mit der rechten Hand zu
und drehe den äußeren Umschwung der Spindel mit herum, Atropos aber
wiederum mit der linken in gleicher Weise die inneren Umläufe, und
Lachesis fasse abwechselnd jeden von beiden mit jeder der beiden Hände.

Nachdem sie nun angekommen, hätten sie sogleich zur Lachesis
gehen müssen. Da habe sie ein Dolmetscher zuerst in Ordnung
auseinander gestellt, dann aus der Lachesis Schoße Lose und Muster
von Lebensweisen genommen, sei damit auf eine hohe Bühne gestiegen
und habe gesagt: ‚Dies ist die Rede der Tochter der Notwendigkeit,
der Jungfrau Lachesis: Ihr Eintagsseelen, es beginnt
ein anderer todtbringender Umlauf des sterblichen Geschlechts. Nicht
euch wird ein Dämon sich erlesen, sondern ihr werdet Euch einen
Dämon wählen. Wen aber zuerst das Los getroffen hat, der
wähle sich zuerst eine Lebensweise, mit der er aus Notwendigkeit
verbunden sein wird. Die Tugend aber ist herrenlos, und je nachdem
sie ein Jeglicher ehrt oder geringschätzt, wird er mehr oder
weniger von ihr haben. Die Schuld trifft den Wähler, Gott ist
schuldlos.‘ – Nach diesen Worten habe er nach allen hin die
Lose geworfen und jeder habe das neben ihn gefallene aufgehoben,
nur er nicht; ihm habe es jener nicht gestattet; wer aber es aufgehoben,
dem sei es klar gewesen, die wievielste Stelle er getroffen.
Hierauf habe er wiederum die Muster der Lebensweisen vor ihnen
auf die Erde hingelegt, die an Zahl die Anwesenden überstiegen,
und zwar von allen Arten, nämlich Lebensweisen von allen Tieren,
ja auch die menschlichen insgesamt. Denn Gewaltherrschaften seien
darunter gewesen, teils lebenslängliche, teils auch mitten inne zu
Grunde gehende und in Armut, Verbannung und Bettelhaftigkeit
endende; ebenso auch angesehener Männer Lebensweisen, teils wegen
ihres Äußern in Bezug auf Schönheit und außerdem auf Körperkraft
und Kampftüchtigkeit, teils wegen ihrer Abstammung und
ihrer Vorfahren Tugenden, desgleichen Lebensweisen unangesehener
Männer in derselben Beziehung, und in gleicher Weise auch von
Frauen; eine Rangordnung der Seele aber habe dabei nicht stattgefunden,
weil notwendig die, welche eine andere Lebensweise wählt, eine
andere Beschaffenheit erhält; das Andere aber teils miteinander sowohl
als mit Reichtum und Armut, teils mit Krankheit, teils mit Gesundheit
gemischt, noch Anderes aber liege auch in der Mitte zwischen diesen.

Hier nun, wie es scheint, lieber Glaukon, liegt die ganze Gefahr
für einen Menschen, und deswegen ist zumeist dafür Sorge
zu tragen, daß jeder von uns mit Hintansetzung der anderen Kenntnisse
diese Kenntnisse sowohl suche als lerne, ob er nämlich irgendwoher
zu lernen und ausfindig zu machen imstande ist, wer ihn
fähig und kundig machen könne, eine gute und schlechte Lebensweise
zu unterscheiden und so nach Möglichkeit stets überall die bessere
zu wählen, indem er erwägt, wie sich alles jetzt eben Gesagte sowohl
miteinander zusammengestellt als getrennt in Bezug auf Trefflichkeit
einer Lebensweise verhält, und zu wissen, was Schönheit
mit Armut oder Reichtum vermischt und bei welcher Seelenbeschaffenheit
sie Böses oder Gutes bewirkt, und was edle und
unedle Abkunft, Zurückgezogenheit und Staatsämter, körperliche
Kraft und Schwäche, Gelehrigkeit und Ungelehrigkeit und alles
Derartige von dem, was von Natur der Seele anhaftet und dazu
erworben ist, durch gegenseitige Vermischung bewirkt, so daß er aus
diesem Allen einen Schluß ziehend in Hinblick auf die Natur der
Seele imstande ist, die schlechtere und die bessere Lebensweise zu
wählen, schlechter diejenige nennend, welche sie (die Seele) dahin
führen wird, daß sie ungerechter, besser aber diejenige, welche dahin,
daß sie gerechter wird; alles Übrige aber wird er unbeachtet lassen.
Denn wir haben gesehen, daß dieses sowohl für das Leben als
nach dem Tode die beste Wahl ist. Unerschütterlich fest also an
dieser Meinung muß er hängen und so in den Hades gehen, damit
er sich auch dort nicht von Reichtum und derartigen Übeln aus der
Fassung bringen lasse und nicht in Gewaltherrschaften und andere
dergleichen Geschäfte geratend viel unheilbares Übel anrichte, selbst
aber noch größeres erdulde, sondern immer die zwischen solchen in
der Mitte stehende Lebensweise zu wählen verstehe und das Übermaß
nach beiden Seiten hin zu meiden sowohl in diesem Leben
hier nach Möglichkeit, als auch in jenem künftigen; denn so wird
der Mensch am glücklichsten.

Und so berichtete er denn auch damals als Bote von dorther,
daß der Dolmetscher also gesprochen habe: Auch dem zuletzt Herantretenden,
wenn er mit Verstand gewählt hat, mit Anstrengung
sein Leben führt, liegt eine annehmbare Lebensweise bereit, keine
schlechte. Weder der zuerst Wählende sei sorglos, noch wer zuletzt,
mutlos. Als jener dies gesprochen, erzählte er weiter, sei der,
welcher zuerst gelost, herangetreten und habe sich die größte Gewaltherrschaft
gewählt, und zwar habe er aus Unverstand und
Gierigkeit nicht alles gehörig erwägend die Wahl getroffen, sondern
es sei ihm entgangen, daß das Verzehren seiner eigenen Kinder
und anderes Unheil als Geschick damit verbunden sei; nachdem
er es in Muße betrachtet, habe er sich vor die Brust geschlagen
und seine Wahl bejammert, da er dem nicht treu geblieben, was
der Dolmetscher vorher verkündet hatte; denn nicht sich habe er
die Schuld des Unheils beigelegt, sondern dem Schicksal, den Dämonen
und allem eher, als sich selbst. Er sei aber einer von
denen gewesen, die aus dem Himmel gekommen, der in einer
geordneten Verfassung sein früheres Leben zugebracht und nur
durch Gewöhnung ohne Weisheitsliebe der Tugend teilhaftig
gewesen. Es lieferten aber, könne man sagen, die aus dem Himmel
Gekommenen beinahe nicht die geringere Zahl derer, die von
solchem befangen wären, da sie keine Erfahrung in Mühseligkeiten
hätten; die meisten dagegen von den aus der Erde Gekommenen
träfen, inwiefern sie sowohl selbst Mühseligkeiten überstanden, als
auch andere darin gesehen, ihre Wahlen nicht so auf den ersten
Anlauf. Daher erführen denn auch die meisten Seelen einen
Wechsel zwischen Bösem und Gutem, und auch durch den Zufall
des Loses; denn wenn jemand stets, so oft er in das Leben
hier träte, sich auf vernünftige Weise der Weisheitsliebe befleißigte
und ihn das Los zur Wahl nur nicht unter den letzten träfe, so
scheint es nach dem, was von dorther berichtet wurde, daß er nicht
nur hier glücklich sein, sondern auch die Wanderung von hier nach
dort und wieder zurück nicht auf unterirdischem und rauhem Pfade,
sondern auf glattem und himmlischem stattfinden würde. Dieses
Schauspiel nämlich, erzählte er, sei sehenswert gewesen, wie die
einzelnen Seelen sich ihre Lebensweisen gewählt hätten; denn es
sei kläglich, lächerlich und wunderlich anzusehen gewesen. Denn
sie hätten nach der Gewohnheit ihres früheren Lebens meistenteils
die Wahl getroffen. So habe er gesehen, wie die Seele, welche
einst die des Orpheus gewesen, sich das Leben eines Schwanes
wählte, indem sie aus Haß gegen das weibliche Geschlecht[616] wegen
des durch diese erlittenen Todes nicht habe von einem Weibe
erzeugt geboren werden wollen; ferner habe er die Seele des
Thamyras[617] das Leben einer Nachtigall wählen sehen; er habe
aber auch gesehen, wie ein Schwan zur Wahl eines menschlichen
Lebens überging, und andere musikliebende Tiere ebenso. Eine
Seele aber, welcher das Los an zwanzigster Stelle fiel, habe sich
das Leben eines Löwen gewählt, und das sei die des telamonischen
Ajas gewesen, welche eingedenk des Urteilspruches über die
Waffen vermied, ein Mensch zu werden. Nächst diesem sei die
Seele des Agamemnon gekommen, und auch diese habe aus Feindschaft
gegen das menschliche Geschlecht wegen des Erlittenen das
Leben eines Adlers gelost. Inmitten aber habe die Seele der
Atalante gelost, und da sie große Ehrenbezeugungen eines Wettkämpfers
gesehen, habe sie nicht vorübergehen können, sondern
zugegriffen. Nach dieser habe er die des Epiros, des Sohnes des
Panopeus, in die Natur einer kunstreichen Frau sich begeben, weit
unter den letzten aber die des Possenreißers Thersites in einen
Affen einkehren sehen. Aus Zufall aber sei die des Odysseus
beim Losen unter allen die letzte gewesen und so an die Wahl
gegangen, in Erinnerung an die früheren Mühen des Ehrgeizes
ledig sei sie lange Zeit herumgegangen, um das Leben eines Privatmannes,
der sich von öffentlichen Geschäften zurückgezogen, zu
suchen, habe es mit Mühe irgendwo liegend und von anderen
vernachlässigt gefunden und bei dessen Anblick gesagt, sie würde
ebenso gehandelt haben, auch wenn sie das erste Los bekommen
hätte, und es vergnügt gewählt.

Außerdem seien nun auch aus den Tieren in gleicher Weise
welche in Menschen und eine andere Art in die andern übergegangen,
die ungerechten in die wilden und die gerechten in die
zahmen, und so seien Mischungen aller Art vorgekommen.

Nachdem nun aber alle Seelen ihre Lebensweisen
gewählt, seien sie in der Ordnung, wie sie gelost, zur
Lachesis hinzugetreten; diese aber habe einem jeden
den Dämon, den er sich gewählt, zum Hüter seines
Lebens und zum Vollstrecker des Gewählten mitgegeben.
Dieser nun habe sie zuerst zur Klotho unter die Hand
derselben und unter die Herumdrehung des Wirbels der Spindel
geführt, um das Geschick, welches sie nach dem Lose sich gewählt,
zu befestigen, und nachdem er diese berührt, habe er sie wieder
zur Spinnerei der Atropos geführt, um das Zugesponnene unabänderlich
zu machen.

Von da aber sei er nun ohne sich umzudrehen unter den
Thron der Notwendigkeit gegangen, und als er durch diesen
hindurchgegangen und auch die anderen durch gewesen, seien sie
dann sämtlich auf das Feld der Vergessenheit durch
furchtbare Hitze und Stickluft gewandert; denn es sei dasselbe leer
von Bäumen und Allem, was die Erde erzeugt. Sie hätten sich
also, da es schon Abend geworden, am Flusse[618] sorgenlos gelagert,
dessen Wasser kein Gefäß halten könne. Ein gewisses Maß nun
von diesem Wasser sei für alle nötig gewesen; die sich aber durch
Überlegung nicht bewahrt, hätten über das Maß getrunken; sobald
aber einer davon getrunken, habe er alles vergessen.

Nachdem sie sich aber zur Ruhe begeben und es Mitternacht
geworden, sei Donner und Erdbeben entstanden, und plötzlich seien
sie von dannen flimmernd, wie Sterne, der eine dahin, der andere
dorthin, hinaufgefahren zu ihrer Geburt. Er selbst aber sei zwar
verhindert worden, von dem Wasser zu trinken; wie und auf welche
Weise jedoch er wieder in seinen Körper gekommen, wisse er nicht,
sondern plötzlich die Augen aufschlagend habe er sich des morgens
auf dem Scheiterhaufen liegen gesehen.“



Ich habe mir nicht versagen können, diese ganze, in ihrer
poetischen Anschaulichkeit an Dante's göttliche Komödie erinnernde
Stelle den Lesern in wörtlicher Übersetzung mitzuteilen, einmal weil
sie das beste Beispiel der mythischen Darstellungsform ist, in die
Plato, der größte Dichter unter den Denkern, seine esoterische
Philosophie einzukleiden liebt; sodann weil dieser Mythos gerade
die bedeutendsten Probleme der Transcendental-Philosophie beantworten
will, so insbesondere das Problem der Freiheit des Willens
und seiner Vereinbarkeit mit der empirischen Notwendigkeit alles
Geschehens.

Wir sehen hier Plato als Vorgänger Kants und Schopenhauers,
er will die Antinomie der Notwendigkeit alles empirischen
Geschehens einerseits und der Wahlfreiheit und Verantwortlichkeit
andererseits dadurch lösen, daß er letztere in das transcendente
Sein verlegte. Bekanntlich leugnen sowohl Kant wie Schopenhauer
auf Grund des Causalitätsgesetzes die Freiheit des menschlichen
Willens in empirischer Beziehung; jede Handlung ist durch die
beiden Faktoren, Charakter und Motiv, schlechthin bestimmt. Das
Thun folgt ganz und gar aus dem Sein – operari sequitur
esse –, der Charakter aber ist empirisch, – denn er wird erst
an seinen Früchten, den Thaten, langsam im Verlauf des Lebens
erkannt –, er ist konstant –, denn es ändert sich wohl mit der
Erziehung der Vorrat möglicher Motive, d. h. die Erkenntnis,
nicht aber der Charakter selbst, – er ist endlich angeboren;
denn die Verschiedenheit des Handelns zweier Menschen von gleicher
Erziehung, Bildung u. s. w. ist nur durch einen essentiellen Unterschied
ihres Charakters erklärbar.

Um nun aber das dennoch vorhandene „völlig deutliche und
sichere Gefühl der Verantwortlichkeit“ und Reue zu erklären, meinen
sie, das Gefühl der Verantwortlichkeit gehe auf das Sein des
Menschen; dasselbe sei für seinen angeborenen Charakter verantwortlich;
und dieser kann natürlich nur wieder unter Voraussetzung
einer vorgeburtlichen Wahl des Charakters bejaht
werden. Der „intelligible“ Charakter, der Wille als Ding an
sich, welcher aus der Realität der Erscheinungswelt hinausgerückt
ist, hat sich nach Kant und Schopenhauer absolut frei selbst bestimmt.
– Diese in ihrer abstrakten modernen Fassung sehr schwer
verständliche Lehre unserer beiden berühmtesten deutschen Metaphysiker
läßt sich nur durch obigen Mythos einigermaßen veranschaulichen;
man kann darnach wenigstens ahnen, wie sie sich die
Sache gedacht haben, wenngleich damit für die logische Zuverlässigkeit
jener transcendentalen Lösung des Problems wenig
gewonnen wird. Aber historisch wenigstens wird uns jenes Kantisch-Schopenhauersche
Dogma begreiflich, wenn wir uns erinnern,
daß beide Philosophen, auch Schopenhauer, dessen Leugnung der
individuellen Unsterblichkeit nur eine scheinbare, auf die Erscheinung
d. h. auf die empirische Individualität beschränkte ist,
auf Platos Schultern stehen. Plato aber knüpft, wie nach den
früher mitgeteilten Bruchstücken des Heraclit, Empedocles u. s. w.
kaum hervorgehoben zu werden braucht, unmittelbar an die traditionelle,
wahrscheinlich aus Egypten stammende Geheimlehre an.

Im Gespräche „Phaedrus“ wird die Unsterblichkeit der
Seele von Plato in folgender Weise begründet (c. 24): „Jede
Seele ist unsterblich. Denn das immerwährend Bewegte ist unsterblich;
hingegen, was ein anderes bewegt und von einem anderen
bewegt wird, hat, weil es einen Ruhepunkt der Bewegung hat,
auch einen Ruhepunkt des Lebens; allein das sich selbst Bewegende,
insofern es sich selbst nicht verläßt, hört niemals auf, bewegt zu
werden, sondern auch für das übrige, was bewegt wird, ist dieses
die Quelle und der Anfang der Bewegung; der Anfang aber ist
ungeworden; denn aus einem Anfang muß alles Werdende werden,
er selbst aber aus nichts; denn wenn der Anfang aus etwas
würde, so würde er auch nicht von Anfang aus werden; da er
aber ein Ungewordenes ist, so ist dies auch ein Unvergängliches;
denn wäre ja der Anfang einmal zu Grunde gegangen, so würde
weder er selbst aus etwas noch ein anderes aus ihm mehr werden,
wofern das Gesamte aus einem Anfang werden soll. So also ist
im Anfang der Bewegung das selbst sich Bewegende; von diesem
aber ist es weder möglich, daß es zu Grunde gehe, noch daß es
werde, oder es müßte das ganze Himmelsgebäude und jedes Werden
überhaupt zusammenstürzend stillstehen und niemals mehr hernach
etwas haben, von wo aus sie wieder in Bewegung gesetzt und
werden könnten. Indem sich aber als unsterblich dasjenige gezeigt
hat, was von sich selbst bewegt wird, so wird man eben dies als
Wesen und Begriff der Seele zu bezeichnen keine Scheu haben;
denn jeder Körper, für welchen das Bewegtwerden von außen
kommt, ist unbeseelt, derjenige aber, für welchen es von innen aus
ihm selbst sich ergiebt, ist beseelt, eben als wäre dies die Natur
der Seele. Wenn aber dies sich so verhält, daß nichts anderes das
selbst sich selbst Bewegende ist als Seele, so dürfte notwendig
etwas Ungewordenes und Unsterbliches die Seele sein.“

Man sieht, wie derselbe Plato, der uns, sobald er mythisch
schreibt, durch seine poetische Begabung ergötzt, so oft er dialektisch
zu beweisen versucht, nichts anderes zustande bringt, als ein äußerst
unerquickliches Drehen im Kreise vorgefaßter Behauptungen.
Die Seele soll nun einmal unsterblich sein. Darum ist sie ein sich
selbst Bewegendes. Ein sich selbst Bewegendes ist unsterblich.
Darum ist die Seele unsterblich!

Im Timäus erhebt sich seine Darstellung des Unsterblichkeitsdogmas
stellenweise allerdings in unbewußtem Widerspruch mit
der „Beweisführung“ im Phädrus wieder zu einer ergreifenden
poetischen Form (§ 55): „Als der Vater, welcher das All erzeugt
hatte, es ansah, wie es belebt und bewegt und ein Bild der
ewigen Götter geworden war, da empfand er Wohlgefallen daran,
und in dieser Freude beschloß er dann, es noch mehr seinem Vorbilde
ähnlich zu machen. Die Natur der höchsten Lebendigen war
aber eine ewige (ohne Anfang), und diese auf das Entstandene
vollständig zu übertragen, war eben nicht möglich.“

Er schuf die Sterne mit verschiedenen Umlaufszeiten als
Werkzeuge der Zeit, ebenso Sonne und Mond; sie alle sind beseelt,
sind Götter. Was die Volksgötter betrifft, so hält er es für das
Beste, an dem bisherigen Glauben an sie festzuhalten, da die Erzählungen
über sie von ihren Kindern herrühren. Nachdem nun
Gott so alle Untergötter gebildet hat, spricht er zu ihnen (§ 67):
„Göttliche Göttersöhne, deren Bildner ich bin und Vater von
Werken, welche durch mich entstanden, unauflösbar sind, weil
ich es so will, – ihr seid, weil ihr entstanden seid, zwar nicht
schlechterdings unsterblich und unauflösbar, aber ihr sollt nicht aufgelöst
noch des Todesgeschickes teilhaftig werden!“ – Diese Stelle
hatte wohl Giordano Bruno im Auge, als er im Dialog cena
de la ceneri I. 191 schrieb: Ma a costoro (i. e. mondi) come
crede Platone me Timeo, e crediamo ancor noi (im
Dialog von den Welten scheint er es, dem Anaximander S. 448
oben folgend, nicht mehr zu glauben) è stato detto del primo
principio: voi siete dissolubili, ma non vi dissolverete![619]

Er trägt ihnen nun auf, zur Vervollständigung und in Nachahmung
seiner Thätigkeit „die drei sterblichen Geschlechter“ zu schaffen,
was er ja selbst nicht könne, da sie sonst nach seinem Urbild Götter
würden, d. h. ohne Anfang, und fährt fort (§ 68): „So viel an
ihnen dem Unsterblichen gleichnamig zu sein verdient, nämlich das
göttlich zu Nennende und Leitende in ihnen, soweit sie stets dem
Rechte und euch zu folgen geneigt sind, von dem will ich die Samen
und Keime selber bilden und euch dann übergeben; in ihren übrigen
Teilen aber sollt ihr, indem ihr mit diesem Unsterblichen Sterbliches
verwebt, die lebendigen Geschöpfe vollenden.“

Zur Bildung der Seelensubstanz nimmt Gott dann Überreste
derselben Bestandteile, aus welchen die Seele des Alls gebildet
war, aber von minderer Reinheit. Sobald die Seelen in die Leiber
kamen, entstanden Wahrnehmung und Empfindung, Erregung und
die aus Lust und Schmerz gemischte Liebe. Wenn die Menschen
ihre Erregungen beherrschen, leben sie gerecht, lassen sie sich aber
von ihnen beherrschen, ungerecht.

„Wer die ihm zugemessene Zeit hindurch gerecht gelebt hat,
der soll in die Behausung des ihm verwandten Gestirns zurückkehren
und ein seliges und seiner Gewohnheit entsprechendes Leben
führen; wer aber in diesem Leben gefehlt, kommt für einen nächsten
Lebenslauf in den nächst niederen Grad des weiblichen Körpers
und wenn es ihm dann noch nicht gelingt, sich von dem ihm anklebenden
Schlechten zu befreien, so wird er so lange zu neuen
Existenzen in die durch seine Laster ihm verwandten Tiere verwandelt
werden, bis es ihm endlich gelingt, durch die Vernunft
des Schlechten Herr zu werden und zu seiner früheren, edelsten Beschaffenheit
zurückzukehren.“

In einem späteren Teile des Timäus wiederholt Plato, daß
Gott sich vorbehalten habe, das Göttliche im Menschen selbst zu
bilden, die Entstehung des Sterblichen aber seinen eigenen Erzeugten
aufgetragen habe. § 164: „Diese nun, in Nachahmung seiner,
umwölbten die überkommene unsterbliche Grundlage der Seele
ringsherum mit einem sterblichen Körper“, und legten im Körper
noch eine andere Art von Seele, die sterbliche an, „welche gefährliche
und der blinden Notwendigkeit folgende Eindrücke aufnimmt,
die Lust, die stärkste Lockspeise des Bösen, dann den Schmerz,
den Verscheucher des Guten, ferner Mut und Furcht, zwei thörichte
Ratgeber, schwer zu besänftigenden Zorn und leicht verlockende
Hoffnung“, endlich die Triebe. Aus Scheu, das Göttliche, das in
den Kopf verpflanzt wurde, durch Berührung mit dem minder Edlen
zu beflecken, wurde zwischen den Kopf und den übrigen Körper
der Hals eingeschoben; in die Brust wurde der edlere Teil der
sterblichen Seele verpflanzt, während der Teil der Seele, der Begierde
nach Speise und Trank trägt, in die Gegend zwischen Zwergfell
und Nabel versetzt und hier angebunden wird, „wie ein wildes
Tier, das aber wegen der Verbindung, in welcher es mit dem
Ganzen steht, notwendig ernährt werden mußte, wenn einmal ein
Geschlecht sterblicher Wesen entstehen sollte.“ In der „Königsburg“
des Kopfes aber thront die unsterbliche Seele, die lenkt und
erforscht, was zum gemeinsamen Besten des irdischen Wesens frommt,
wie ein „Schutzgeist“, der (§ 236) „uns über die Erde zur Verwandtschaft
mit den Gestirnen erhebt, als Geschöpfe, die nicht irdischen,
sondern überirdischen Ursprungs sind.“ „Wer sich den Begierden
oder dem Ehrgeize hingiebt, wird nur sterbliche Meinungen in sich
erzeugen“, und zieht nur das Sterbliche in sich groß; wer dagegen
die Kraft des Wissens vor allen anderen Kräften seiner Seele geübt
hat, wird unsterbliche und göttliche Gedanken in sich tragen,
und wird, soweit die menschliche Natur der Unsterblichkeit fähig ist,
solche erreichen und glückselig sein.



Ohne jede Anspielung auf das Dogma von der Seelenwanderung
behandelt Plato das Unsterblichkeitsproblem im „Gastmahl“,
hier läßt er den Sokrates folgende, diesem durch die weise
Diotima aus Mantinea erteilte Offenbarung in einer Lobrede auf
den Eros wiedergeben: Eros sei eigentlich, da er das Verlangen
nach dem Schönen und Guten personifiziere, also noch nicht im
Besitze derselben sei, noch kein Gott, sondern nur ein großer Dämon
zu nennen. Dieser Dämon ist es, der den Göttern die Bitten und
Aufträge der Menschen, den Menschen aber die Aufträge, Vergeltungen
und Belohnungen der Götter vermittelt. Er ist das
Prinzip der Wahrsagung und der priesterlichen Kunst. Denn Gott
verkehrt nicht unmittelbar mit Menschen, Eros vermittelt den Verkehr
mit ihm, ob nun die Menschen schlafen oder wachen. Eros
ist der Sohn der „Penia“ (Armut) und des Überflusses „Poros“.
Als der „Liebende“ ist er nicht an sich schön und gut, sondern er
sehnt sich nach dem Schönen und Guten, weil er es wenigstens
noch nicht dauernd besitzt. Um des Schönen und Guten immerwährend
teilhaft zu werden, muß ein geistiges Gebären eintreten,
das aber nur durch eine Übereinstimmung des Göttlichen mit dem
Schönen möglich wird. „Ein Weltschicksal und ein geburtshelfendes
Wesen ist die Schönheit für alles
Entstehen.“ Dieser Vorgang ist aber etwas Göttliches, und dieses
wohnt dem lebenden Wesen, welches sterblich ist, als etwas unsterbliches
inne. Wenn aber Eros sich nach dem Guten und
Schönen sehnt, so kann er, wie im leiblichen den Wunsch nach Fortdauer
der Gattung, auch den Wunsch nach (individueller) Fortdauer
im geistigen Sinne nicht aufgeben: er wünscht, unsterblich zu
sein(!) Nun aber verändert sich der Mensch zwar geistig und
körperlich, – in Neigungen, Streben und Kenntnissen, sowie im
leiblichen Wachsen, – unaufhörlich und bleibt doch fortwährend
derselbe. Alles Sterbliche wird so bewahrt, nicht dadurch, daß es
ganz und gar identisch bleibt, wie das Göttliche, sondern dadurch,
daß es bei seinem Entweichen und Veralten ein anderes, neues,
gerade wie es selbst, zurückläßt. „Durch diese Veranstaltung hat
das Sterbliche an Unsterblichkeit teil, sowohl in seinem Körper als
auch in allem Übrigen, das Unsterbliche aber durch eine andere.“ In
dieser Weise z. B. streben die Ehrgeizigen mit Hintansetzung alles
anderen darnach, ein unsterbliches Andenken zu hinterlassen; so wäre
nicht Alkeste für Admetos, Patroklos für Achilles, so wäre nicht
Kodros gestorben, wenn sie nicht nach unsterblichen Andenken gestrebt
hätten. Die geistigen Kinder stehen unendlich höher, als die
leiblichen, und wer hätte nicht gewünscht, Kinder zu hinterlassen,
wie dies Homer und Hesiod, Solon und Lykurg mit ihren Schöpfungen
gethan! Solchen Vätern habe man wohl auch Tempel errichtet,
nicht aber Vätern leiblicher Kinder. Wer geistige Kinder erzeugen
wolle, der müsse sich früh bemühen, an Schönem Gefallen zu finden,
und aufsteigen vom körperlich Schönen zu schönen Gedanken,
Reden, Kenntnissen, und so werde er endlich bei der „Kenntnis
des Urschönen“ anlangen. „Wer aber das Urschöne lauter, rein
und unvermischt geschaut, wird nur Vortrefflichkeit erzeugen. Hat
er aber wahre Vortrefflichkeit erzeugt und aufgenährt, so ist es
sein Anteil, daß er gottgeliebt, und wenn je irgend ein anderer
Mensch, auch er unsterblich wird.“ –

Wir haben im Gastmahl den ersten Keim jener ästhetischen
Mystik, die später hauptsächlich von Plotin, endlich von Giordano
Bruno in seinen eroici fuori und zuletzt von Schiller (Ideal und
Leben, Briefe über ästhet. Erziehung) gepflegt worden ist; offenbar
knüpft Plato an die zum Mythenkreise der eleusinischen Mysterien
gehörige Fabel von Eros und Psyche an, deren esoterische Tendenz
ich in meinem gleichnamigen Gedichte (Verlag von Rauert & Rocco)
neugestaltet und in folgenden Schlußversen zum Ausdruck gebracht
habe:


„Dir, die allmächt'ger als der Tod,


Dir ew'gen Lebens Morgenrot,


Dir, Bürgin der Unsterblichkeit,


Dir, Liebe, ist mein Sang geweiht.


Wo Du im Menschenherzen glimmst,


Auch nur als schwaches Fünkchen flimmst,


Du läuterst Dich zur Flammenglut,


Die nimmer rastet, nimmer ruht,


Bis sie am hohen Himmelszelt


Verwandten Sternen sich gesellt.“





Es kann schon nach den wenigen mitgeteilten Auszügen aus
seinen Hauptschriften nicht auffallen, daß die Unsterblichkeitsidee
Platos zu vielfachen Kontroversen Anlaß gegeben hat. Besonders
dreht sich der Streit darum, ob er Seele und Leib, Geist und Materie
einander gegenüberstellt habe, also „Dualist“ gewesen oder ob er als
Monist zu betrachten sei und die Einheit des Ganzen gelehrt habe,
ferner ob er eine individuelle (persönliche) Unsterblichkeit oder nur
eine Unsterblichkeit der in den Einzelnen sich offenbarenden Idee,
der Gattung niederen oder höheren Grades, habe lehren wollen.

Uns scheint, daß dieser Streit um deswillen niemals mit streng
geschichtlicher Kritik erledigt werden kann, weil nichts wahrscheinlicher
ist, als daß Plato in verschiedenen Zeiten und bei Abfassung
verschiedener Schriften in der That verschieden darüber gedacht
hat. Auf ein streng gegliedertes Gedankensystem ist es ihm eben
niemals angekommen. Am besten charakterisiert ihn wohl Dühring,
krit. Geschichte der Philosophie, S. 100, 101: „Für die dichtende
Phantasie ist Vieles vereinbar, was für den weniger losgebundenen
Verstand bei näherer Untersuchung als Widerspruch hervortritt.
Die künstlerische Darstellung kann daher eine Fülle von Ideen
dialogisch vorführen, ohne daß sie genötigt wäre, in jedem Falle
selbst einen markierten Standpunkt einzunehmen. Ihre Stärke
wird vielmehr in der lebendigen, dem Wesen der dichterischen Vertiefung
entsprechenden Reproduktion der mannigfaltigsten Gedanken
zu suchen sein. Löst sie diese Aufgabe noch mit jener besonderen
Grazie, die dem in Rede stehenden Philosophen einen großen Teil
seines Zaubers verliehen hat, so wird man füglich hinreichend befriedigt
sein, wenn man anstatt der strengeren Systematik nur einen
leitenden Grundgedanken eigner Konzeption antrifft.
Ein solcher Gedanke, der an sich gleichsam den Rohstoff zu dem
strengsten System abgeben könnte, ist bei Plato die Vorstellung von
einer den edelsten Typus der Existenzen enthaltenden, schöpferisch
wirksamen und für die Gestaltung der Dinge vorbildlichen Idee.
Die Erfassung der ideellen Muster, hinter denen das wirkliche Dasein
mit seinen Gestaltungen zurückbleibt, diese metaphysische künstlerische
Vertiefung in das, was aus den lebendigen Gestalten der Natur
und besonders aus der Erscheinung der Menschen spricht, macht
nicht nur Platos Eigentümlichkeit aus, sondern stimmt vollkommen
mit dem dichterisch gearteten Wesen seines ganzen Philosophierens,
ja sogar mit einem Grundzuge des griechischen Geistes überein.“



Dieser leitende Grundbegriff ist das einzige, was neben dem
ästhetischen Genusse, den uns die Lektüre seiner Schriften bereitet,
einen Plato auch für die moderne wissenschaftliche und im edleren
Sinne positivistische Philosophie wertvoll erscheinen läßt.

Im übrigen mag A. Niemann, (Die Menschenseele, Platons
esoterische Lehre; Sphinx IV, 22) geschichtsphilosophisch das Richtige
getroffen haben, wenn er die Hauptsätze dieses Philosophen kurz
dahin resümiert:

1. Ein jeder Mensch will stets das Gute und thut das Böse
nur unfreiwillig.

2. Das Gute für den Menschen ist die Tugend, und die menschliche
Tugend ist die vollkommene Beschaffenheit des Menschen.

3. Die Tugend des Menschen ist Tugend durch die Parusie
der göttlichen Tugend; vollkommen ist nur diese, die menschliche
aber nicht.


4. Der Mensch ist Eins, wie Gott Eins ist, sein Leib ist die
Erscheinung seiner Seele, wie die sichtbare Welt die Erscheinung
der Gottheit ist. (An diesem „Monismus“ der Seelenlehre Platons,
als seine esoterische Theorie hält Niemann im Gegensatz zu
dem seiner Ansicht nach mehr exoterisch geschriebenen Dialog Phädons
hauptsächlich unter Berufung auf den oben erwähnten Dialog:
Parmenides fest.)

5. Die Seele des Menschen ist ohne Anfang und kehrt, je nach
ihrer größeren oder geringeren Vollkommenheit in bestimmten
Zwischenräumen in menschlichen Körpern auf Erden wieder, während
ihr in den Zwischenräumen der Anblick des Seienden, der idealen
Tugend vergönnt wird.

6. Das menschliche Bewußtsein ist ein Zustand der Erinnerung
an das Seiende und wird geweckt durch den Anblick der Erscheinungen
im Himmel (Gestirne) und auf Erden, die ein Spiegelbild
des Seienden sind.

7. Die Gottheit vernachlässigt und versäumt nichts, sie sorgt
für das Kleine wie für das Große und bringt die Seelen der
Menschen immer an den für sie geeigneten Platz.

Niemann schließt dieses Resümé mit der Bemerkung: „Anders,
als in solcher Allgemeinheit über Platos Philosophie zu reden, ist
unmöglich für jeden, der nicht mit Sehergabe ausgerüstet seine
Schriften liest. Denn die wichtigsten und entscheidenden Stellen
sind stets nur den ‚Bacchen‘ verständlich gewesen; sie bilden offenbar
eine Geheimlehre.“



Zehntes Kapitel.

Aristoteles.

Die Fachphilosophie ist immer noch geneigt, in Aristoteles den
vollendetsten Vertreter des griechischen Denkertums zu erblicken.
Diesem Urteil können wir unmöglich beipflichten. Aristoteles war
lediglich im vollkommensten Sinne das, was man einen Polyhistor
oder Vielwisser nennt; wenn man will, ein Universal-Gelehrter,
auf keinen Fall aber ein Universalgenie. Seine Belesenheit ist eine
erstaunliche, und schon Plato soll ihm den Beinamen „der Leser“
gegeben haben. Für uns liegt aber darin, daß wir durch Aristoteles
indirekt die Lehren der früheren griechischen Denker kennen lernen
können, da er nach der Art eines gründlichen Gelehrten die ihm
im weitesten Sinne zugänglich gewesene Litteratur verwertet hat,
seine beste Seite. Seine eigenen Lehren, obwohl wir ihnen ein
gewisses Maß methodischer Schärfe und Gründlichkeit nicht absprechen
wollen und können, sind in wichtigen Punkten nichts weniger
als klar und originell. Andererseits hat aber bekanntlich der in
ihnen vorwaltende rein formell logische Charakter nicht wenig zur
Begründung der Scholastik beigetragen, mit deren letzten Resten
erst unsere modernste Ära aufgeräumt hat; beispielsweise kleben
dem großen Philosophen Kant die scholastischen Eierschalen noch
in einem solchen Grade an, daß Schiller bei demselben (in einem
Briefe an Körner) nicht mit Unrecht etwas „Mönchisches“ konstatieren
konnte. Die Morgenröte der modernen Zeit, die Renaissance,
begann daher mit einem heftigen Kampfe gegen die wissenschaftliche
Autorität des Aristoteles. Das Mittelalter kannte eben von
den gesamten Denkarbeiten des Altertums kaum etwas Anderes
als die Schriften des Aristoteles. Ein Plato wurde erst durch die
byzantinischen Gelehrten, welche nach der Eroberung Konstantinopels
ihre Zuflucht in Italien suchten und damit den ersten Anstoß zur
Renaissance d. h. zur Wiedergeburt der Wissenschaft und Kunst
gaben, im vollen Umfange bekannt. Besonders war es Georgios
Gemistos (Plethon), der den Neuplatonismus und damit eine erste
prinzipielle Gegnerschaft gegen den Aristotelismus des Mittelalters
wiedererweckte. Der erste bedeutende Platoniker des Abendlandes
erstand dann in Marsilius Ficinus. Bei den Scholastikern ging die
Vergötterung des Aristoteles in der That ins Unglaubliche; jeder
Zweifel an seine Allwissenheit galt geradezu als crimen laesae
majestatis. Die Werke des Aristoteles und noch dazu in ihrer
unkritischen aus dem Arabischen übersetzten Form bildeten die Bibel,
den papiernen Pabst, der jeden Fortschritt der Wissenschaft hemmte.
Man bedenke, daß Ramus, ein Zeitgenosse Brunos, welcher die
Autorität des Aristoteles auf logischem Gebiete anzufechten wagte,
wie Bruno auf physischem oder naturphilosophischem, bloß deshalb
als ein Opfer eines Meuchelmords auf dem Katheder fiel. (1572.)
Diese Überschätzung übernahm die europäische Scholastik von den
Arabern. Der arabische Kommentator des Aristoteles, Averroës,
von den Scholastikern auch schlechthin der Kommentator genannt,
schreibt in seiner Vorrede zur Aristotel. Physik:

Complevit, quia nullus eorum, qui secuti sunt eum
usque ad hoc tempus, quod est mille et quingentorum annorum,
quidquam addidit, nec invenies in ejus verbis errorem
alicujus quantitatis, et talem esse virtutem in individuo
uno miraculosum et extraneum extitit, et haec dispositio,
cum in uno homine reperitur, dignus est esse divinus magis
quam humanus. – Aristotelis doctrina Summa Veritas,
quoniam ejus intellectus fuit finis humani intellectus.
1. Destruct. disp. 3.

Noch Malebranche, recherche de la verité II. c. 23 hält
es für erforderlich, gegen die allgemeine Anbetung des Aristoteles,
deren psychologische Wurzel er in der ansteckenden Wirkung der
Phantasie findet, zu polemisieren. Augenscheinlich verwertet er dabei
einen Gedanken Giordano Bruno's, wenn er z. B. schreibt:

On ne considère pas qu' Aristote, Platon, Epicure
étaient hommes comme nous et de même espèce que nous:
et de plus qu' au temps, où nous sommes, le monde est
plus âgé de deux mille ans, qu'il a plus d'expérience, qu'il
doit être plus éclairé et que c'est la vieilleisse du monde
et l'expérience, qui font découvrir la vérité.

Dieser geistreiche Gedanke, der ähnlich bei Bacon von Verulam,
bei Pascal und Descartes wiederholt wird, findet sich zuerst bei
Bruno, cena de ceneri (IV. 1.) Vergl. Brunnhofer, Festschrift
zur Feier der am 9. Juni 1889 in Rom stattgehabten Enthüllung
des Bruno-Denkmals (Rauer & Rocco 1890).

Übrigens wird Bruno und vor allem Ramus, Pascal, Malebranche
in begreiflicher Weise oft ungerecht gegen Aristoteles, und Lewes
(Aristoteles, ein Abschnitt aus der Geschichte der Wissenschaft S. VII)
dürfte den Streit um die richtige Würdigung dieses immerhin
eminenten philosophischen Vielwissers am besten in dem Boileau'schen
Verse erledigt haben:


Certes il ne méritait


Ni cet excès d'honneur


Ni cette indignité.





Aristoteles war im Jahr 384 zu Stagira, einer Stadt Thraciens
geboren. Mit Recht nennt ihn daher Bernays (Dial. d. Aristot. 2, 55)
einen Halbgriechen. Wer wenigstens die große naturwüchsige Bedeutung
der Rasse nicht verkennt und zugleich einiges Gefühl für
die entscheidendsten Eigentümlichkeiten des reinhellenischen Typus
besitzt, wird in Anbetracht der Thatsache, daß die Bevölkerung
Thraciens und Makedoniens nur sehr dünn mit hellenischem
Blute gemischt war, diese auch schon von W. Humboldt gemachte
Bemerkung nicht mißbilligen. Auch bei den sog. deutschen Denkern
d. h. bei denen, die innerhalb des geographischen Deutschlands
gelebt und geschrieben haben, ist es oft von Interesse, ihre unzweifelhaft
undeutsche Denkungsart aus dem bedenklichen Mischcharakter
großer Teile[620] der deutschen Bevölkerung zu erklären;
so z. B. ist der sorbisch-slawische Typus der sog. kursächsischen Bevölkerung
(Thüringen, Königreich und Provinz Sachsen) in einem
„Nietzsche“ unverkennbar.


Der Vater des Aristoteles war Leibarzt des makedonischen
Königs, und es scheint der ärztliche Beruf ein altes Erbteil seines
Geschlechts gewesen zu sein. Nach dem Tode seiner Eltern soll
ein gewisser Proxenos aus Atarneus seine Erziehung übernommen
haben. In seinem achtzehnten Lebensjahr kam Aristoteles nach
Athen, wo er in den Schülerkreis Platos eintrat, dem er bis zu
dessen Tode (347) angehört hat. Einige Zeit vor Platos Tode
soll jedoch bereits ein Zerwürfnis zwischen ihm und dem Meister
ausgebrochen sein. Nach einem Berichte Aelians (V. H. III. 19)
soll Aristoteles, als Plato bereits 80jährig und deshalb schwachen
Gedächtnisses gewesen, während Xenokrates und Speusippos, die
Lieblingsschüler und Vertreter des bejahrten Meisters, abwesend
waren, von einer durch ihn gebildeten Clique unterstützt, mit Plato
eine Streitunterredung angefangen und den Greis dabei in böswilliger
Weise so in die Enge getrieben haben, daß sich dieser aus
den Hallen der Akademie in seinen Garten zurückgezogen habe.
Erst nach drei Monaten, als Xenokrates zurückkam, habe dieser
den Aristoteles genötigt, den streitigen Raum Plato wieder zu überlassen.
Die Erzählung kennzeichnet wenigstens den Beginn kleinlicher
Gelehrten-Konkurrenz, wie sie seit dem mit Aristoteles gewissermaßen
beginnenden Zeitalter der Alexandriner den Verfall
der Philosophie zu einer bloßen Schulweisheit begleitet. Daß
übrigens Plato den Aristoteles nicht gerade zu seinen berufensten
Schülern gerechnet hat, ist auch abgesehen von der ziemlich gut
verbürgten Bezeichnung desselben als „bloßer Leser“ schon aus einem
Vergleich der grundsätzlich verschiedenen Naturen, die auch auf die
philosophische Auffassung zurückwirken mußten, mehr als bloß wahrscheinlich.
Nach dem Tode Platos begab er sich mit dem Platoniker
Xenokrates nach Mysien zum Fürsten Hermias, wo er drei
Jahre verblieb. Als Hermias durch Verrat in die Gewalt der
Perser geriet, nahm Aristoteles, der inzwischen die Pythias, nach
einigen eine Nichte, nach anderen eine Schwester des befreundeten
Fürsten geheiratet hatte, seine Zuflucht zunächst nach Mytilene.
Von hier aus wurde er 343 oder 342 v. Chr. von Philipp an
den makedonischen Hof berufen, um die Erziehung des jungen,
damals 13jährigen Alexander zu leiten, welcher er sich bis zu dessen
16. Lebensjahre widmete. Der Unterricht mußte aufhören, weil
Alexander schon in diesem Lebensjahre von seinem Vater zum Reichsverweser
bestellt wurde. Aristoteles scheint sich jetzt zunächst in seine
Vaterstadt zurückgezogen zu haben, von wo er jedoch bald nach dem
Ende Philipps, jedenfalls vor Beginn des großen Eroberungsfeldzugs
Alexanders nach Athen übersiedelte. Hier gründete er im
Lyceum seine eigene Schule, deren Mitglieder infolge der Aristotelischen
Gewohnheit, die Unterredungen im Auf- und Abgehen in
den Promenadengängen des Lyceum zu führen, den Namen Peripatetiker
erhielten.

Die Hilfsmittel, deren er zu seinen weitschichtigen, das ganze
damalige Wissensgebiet umfassenden Arbeiten bedurfte, bot ihm
Alexanders königliche Freigebigkeit im größten Maßstabe; Plinius
berichtet, Alexander habe ihm alle Fischer, Jäger und Vogelsteller
seines Reiches, alle Aufseher königlicher Jagden, Fischteiche, Heerden
u. s. w., mehrere tausend Menschen allein zu Zwecken naturgeschichtlicher
Forschungen zur Verfügung gestellt. Auch war Aristoteles,
der übrigens selber wohlhabend war, durch jene Hülfsquelle nicht
nur in der Lage, sich die kostspieligste Privatbibliothek anzuschaffen,
sondern auch über die Verfassungen und Gesetze ausländischer
Staaten mühsame Erkundigungen einzuziehen, wofür auch
das erst kürzlich wiederentdeckte Buch über den Staat der Athener
einen Beweis liefert.

In den letzten Lebensjahren trübte sich das Verhältnis zu
seinem edlen Zögling und Begünstiger, hauptsächlich wohl, weil
Kallisthenes, ein Verwandter des Aristoteles, den dieser selbst dem
Könige als Begleiter empfohlen hatte, mit Recht oder Unrecht in
den Verdacht geriet, sich an einer Verschwörung gegen das Leben
Alexanders beteiligt zu haben, und infolge dieser Anklage das
Leben verlor.

Nach dem Tode Alexanders, nach zwölfjähriger Wirksamkeit
als Lehrer und Schriftsteller in Athen, wurde er durch eine Anklage
wegen Atheismus, die von der national-hellenischen Partei (Demosthenes)
ausging und die Religion wohl nur zum Vorwand nahm,
veranlaßt, sich nach Chalcis auf Euböa zurückzuziehen. Hier erlag
er schon im folgenden Jahre, im Sommer 322, einer Krankheit.
Die Erzählung, er habe sich in den Euripus gestürzt, weil es ihm
nicht gelungen sei, die Erscheinungen der Ebbe und Flut zu erklären,
ist, wie Dühring (Krit. Gesch. der Phil., S. 115) bemerkt,
mindestens gut erfunden. „Sie kennzeichnet uns jenen Sinn, der die
Theorie als Attribut der Götter nahm und in ihr den Schwerpunkt
des höchsten Lebens voraussetzte.“



Aristoteles hat außerordentlich[621] viele Schriften hinterlassen;
etwa der sechste Teil seiner Werke mag uns erhalten sein; allerdings
auch dieser nur in einer sehr fragwürdigen Gestalt, die dem Streit
über Echtheit und Authentizität sowohl ganzer unter seinem Namen
kursierender Schriften, wie auch einzelner Abschnitte großen Spielraum
läßt. Die auffälligen Unordnungen und nicht seltenen Wiederholungen
in einer und derselben Schrift scheinen die Vermutung zu
unterstützen, daß wir größtenteils nur mündliche, von Schülern
redigierte Vorträge vor uns haben.

Schon das Altertum teilte seine Schriften ihrem Werte nach
in zwei Klassen, in exoterische und esoterische ein, welche letztere
auch akroamatische genannt wurden. Aristoteles soll nämlich
im Lyceum des Morgens vor einer größeren Anzahl von Zuhörern
in populärer Weise seine Lehren, besonders diejenigen über Logik,
Rhetorik, Politik und Naturgeschichte vorgetragen, abends aber in
vertrauterem Kreise seine eigentlichen metaphysischen, wir dürfen
auch geradezu sagen „occultistischen“ Theorien entwickelt haben.
Die letzteren Vorträge nannte man akroamatische. Offenbar lag
es jedoch dem Aristoteles nicht sehr an ihrer Geheimhaltung; denn
daß er sie selber noch veröffentlicht hat, beweist ein schon von
Andronikus mitgeteilter Brief Alexanders an ihn, in dem dieser
ihm wegen der Veröffentlichung der akroamatischen Schriften (gewissermaßen
collegia privatissima) Vorwürfe macht. Aristoteles erwidert
darauf, daß er sich in seinen akroamatischen Schriften absichtlich
einer Darstellungsform bedient habe, die sie andern, als
seinen Schülern unverständlich mache. (Gellius XX, 5).

Da uns nur diejenigen Schriften des Universalgelehrten des
Altertums interessieren, die eine occultistische Beziehung im Sinne
der Vorrede haben, so gehen uns wesentlich nur die Bücher über
Metaphysik, Physik, sowie die über Psychologie und über Schlaf
und über Träume an, während wir gerade die verdienstlichste Seite
der aristotelischen Arbeitsleistung, diejenige über Logik, Ethik, Politik
und Ästhetik links liegen lassen müssen.

Um den metaphysischen Standpunkt des Aristoteles zu verstehen,
muß man von seiner Kritik der Platonischen Ideeenlehre ausgehen.
Die Annahme von Ideeen ist nach Aristoteles nicht begründet.
Denn unter den platonischen Beweisen für dieselbe ist keiner, der
nicht von entscheidenden Einwürfen getroffen würde, und was durch
die Ideeen erreicht werden soll, das ist auch ohne dieselben zu erlangen;
ihr Inhalt ist ganz derselbe, wie der der diesseitigen Dinge,
im Begriff des Menschen „an sich“ z. B. sind dieselben Merkmale
enthalten, wie im Begriff des Menschen überhaupt, er unterscheidet
sich von diesem nur durch das Wort „an sich“. Die Ideeen sind eine
unzulässige Hypostasierung, eine überflüssige Verdoppelung der Dinge
in der Welt. Dies gilt sogar von ethischen, für die auch Kant die
Gültigkeit der Ideeenkonzeption in Anspruch nimmt. Auch die
ethischen Begriffe lassen sich nicht schlechthin von ihren Gegenständen
trennen: es kann keine für sich bestehende Idee des Guten geben;
denn der Begriff des Guten kommt in allen möglichen Kategorien
vor, und bestimmt sich je nach verschiedenen Fällen verschieden.
Auch sind die Bestimmungen der Urbildlichkeit und der Teilnahme,
auf die Plato das Verhältnis der Ideeen zum empirischen Sein
zurückführt, leere Bilder. Vor allem fehlt den platonischen Ideeen
das bewegende Prinzip, ohne das doch kein Werden und keine
Naturerklärung möglich ist.

Die Wissenschaft hat es mit dem Wirklichen zu thun. Die
allgemeinen Begriffe aber bezeichnen immer nur gewisse Eigenschaften
der Dinge, sind nur Prädikats-, – nicht Subjektsbegriffe;
und auch wenn eine Anzahl solcher Eigenschaftsbegriffe zum Gattungsbegriff
zusammengefaßt wird, so erhalten wir nur ein nomen,
keine Substanz. Substantiell ist nur das Einzelwesen.

Dennoch aber kehrt Aristoteles, indem er nun das Einzelwesen
und seine Entstehung zu begreifen versucht, wieder zu
einem unsinnlichen Träger der Einzelwirklichkeit zurück, der der
Platonischen Idee, abgesehen von den Allgemeinbegriffen, so ähnlich
ist, wie ein Ei dem andern, nur daß er sie mit Aktualität d. h. mit
schaffender Thätigkeit ausrüstet; und diese neue Aristotelische Idee
heißt Form. So gewiß die Wahrnehmung etwas anderes ist,
als das Wissen, sagt er mit Plato, so gewiß muß auch der Gegenstand
des Wissens ein anderer sein, als die sinnlichen Dinge. Alles
Sinnliche ist vergänglich und veränderlich, es ist ein Zufälliges,
das so oder anders sein kann; das Wissen dagegen bedarf eines
Gegenstandes, der ebenso unveränderlich und notwendig ist, wie es
selbst. Dieser Gegenstand aber ist die Form; und diese ist zugleich
die unentbehrliche Bedingung alles Werdens; alles Werden wird
aus etwas zu etwas, das Werden besteht darin, daß ein Stoff
eine bestimmte Form annimmt; diese Form muß daher von jedem
Werden als das Ziel desselben gegeben sein, und allem Gewordenen
als ungewordene Form vorausgehen.[622]

Aus demselben Grunde aber muß der Form der Stoff, als
etwas ebenfalls ewig Vorhandenes, Ungewordenes gegenüberstehen.
Der Stoff oder die Materie ist das Substrat, die Möglichkeit
des Werdens passiv, die Form aktiv.

Die Materie des Aristoteles ist eine vom modernen, besonders
vom materialistischen Materien-Begriff wohl zu unterscheidende
metaphysische Abstraktion. Sie ist das völlig Prädikatlose, Unbestimmte,
Unterschiedslose, Dasjenige, was allem Werden als Bleibendes
zu Grunde liegt und die entgegengesetzten Formen annimmt, das,
was alles der Möglichkeit nach und nichts der Wirklichkeit nach
ist, das rein potentielle Sein ohne alle und jede Aktualität. Da
das Bestimmungslose nicht erkannt werden kann, so ist die Materie
als solche unerkennbar. Alle Eigenschaften der Dinge, alle Bestimmtheit,
Begrenzung und Erkennbarkeit fallen auf die Seite der
Form. Jene völlige Bestimmungslosigkeit und Unerkennbarkeit
gilt eben nur von der ersten Materie, dem Stoff an sich, welcher
allen Dingen zu Grunde liegt. Es hat aber andererseits auch
jedes Ding seinen eigentümlichen letzten Stoff, und zwischen
beiden liegen alle stofflichen Gestaltungen in der Mitte, welche der
Grundstoff durchlaufen muß, um der bestimmte Stoff zu werden,
mit dem sich die Form des Dings unmittelbar verbindet. Die
Elemente z. B., welche den Stoff aller anderen Körper enthalten,
sind Formen des Urstoffs; das Erz, welches der Stoff einer Bildsäule
ist, hat als dieses Metall seine eigentümliche Form; die Seele
ist zwar die Form ihres Körpers, in ihrem höchsten und von der
Materie entferntesten Teile sind aber wieder zwei Elemente zu
unterscheiden, die sich untereinander wie Form und Stoff verhalten.

Die Form stellt sich in der Erscheinung unter der Gestalt einer
dreifachen Ursächlichkeit dar, im Stoffe liegt der Grund alles
Leidens und aller Unvollkommenheit, der Naturnotwendigkeit und
des Zufalls.

Die reine Form bezeichnet Aristoteles auch mit der unübersetzbaren
Formel τὸ τὶ ἦν εἶναι, wörtlich „das was war Sein“.
Gewöhnlich legt man dieselbe aus als das Sein, was dem
Gewesensein entspricht und daher das sich gleich
Bleibende ist, der Begriff des Wesens, der reine Begriff.

Der Begriff jedes Dings ist von seinem Zwecke nicht verschieden,
da alle Zweckthätigkeit der Verwirklichung eines Begriffes
gilt; zugleich ist derselbe auch die bewegende Ursache, mag er
nun das Ding als seine Seele von innen heraus in Bewegung
setzen oder mag ihm seine Bewegung von außen kommen. Die
reine Form, welche, da alles gegebene Sein, alle Einzelsubstanz,
Alles, was ein Dieses ist, aus Form und Stoff besteht, im gegebenen
Reiche des bestimmten Seins nicht existiert, ist also die
oberste Ursache oder die Gottheit, die den höchsten Zweck der
Welt und den Grund ihrer Bewegung vereinigt.

Der reine Stoff andrerseits ist das der Form widerstrebende;
von ihm rührt alle Zufälligkeit und Unvollkommenheit in der Natur
her. Zufällig ist nämlich das, was einem Dinge gleichsehr zukommen
und nicht zukommen kann, τὸ συμβεβηκός, was nicht in
seinem Wesen enthalten und durch die Notwendigkeit seines Wesens
gesetzt ist, was daher weder notwendig noch in der Regel stattfindet.
Allem Einzelsein haftet daher eine Unvollkommenheit an. Daß
aller Stoff Form werde, alles Vermögen Wirklichkeit, alles Sein
Wissen, ist zwar eine Forderung der Vernunft und das Ziel alles
Werdens, – aber unvollziehbar, da die Materie als „Beraubung“
der Form (στέρησις) niemals ganz zur Wirklichkeit und somit zur
Erkenntnis kommen kann.


In dem hier klar werdenden Dualismus zwischen Form
und Stoff liegt eine Schwierigkeit, ja ein Widerspruch, der uns
auch die Zweideutigkeit vieler einzelner Sätze des Systems begreiflich
macht. Mit Recht bemerkt schon Locke, daß die Gelehrten über
die wahre Meinung des Aristoteles in vielen der wichtigsten Punkten
wohl niemals einig werden würden.

Einmal soll nach Aristoteles, – im Gegensatz zu Plato, –
nur das Einzelwesen für etwas Substantielles im vollen Sinne
gelten. Der Grund des Einzelwesens, des Bestimmten, aber soll
in der Form als dem Bestimmenden liegen. Volle und ursprüngliche
Wirklichkeit soll nur der Form zukommen, der Stoff soll nur
die bloße Möglichkeit desjenigen sein, dessen Wirklichkeit die Form
ist. Die Form wird also der Substanz gleich gesetzt. Dann wird
aber doch wieder der Stoff als die Unterlage alles Seins, als das
Beharrliche im Wechsel bezeichnet; und indem die reine Form immer
ein Allgemeines bleibt, das Einzelwesen erst durch Verbindung derselben
mit der Materie entsteht, wird also der eigenschafts- und
bedingungslose Stoff als dasjenige statuiert, was die individuelle
Bestimmtheit der Einzelwesen erzeugt.

Einerseits polemisiert Aristoteles gegen den platonischen Idealismus,
wonach das wahre Wesen der Dinge, die doch erst durch
den Stoff wirklich werden, in der Form sucht. Bald erscheint
die Form, bald jedoch wieder das aus Form und Stoff zusammengesetzte
Einzelwesen als das Wirkliche.

Diese Doppeldeutigkeit macht sich zunächst fühlbar, wenn es sich
darum handelt, eine klare Vorstellung von dem Gottesbegriff des
Aristoteles und dem Verhältnis Gottes zur Welt zu beschaffen.

Gott ist die reine Form, der erste Beweger, schlechthin unkörperlich,
unteilbar und außer dem Raume, reine Energie. Eine
schlechthin unkörperliche Substanz ist eine bloß denkende Substanz.
Gott ist absolute Denkthätigkeit. Er denkt sich selbst; sein Denken
ist Denken des Denkens. Aristoteles gilt insofern als der erste
wissenschaftliche Begründer des Theismus; denn er will die Gottheit
als selbstbewußten (reinen) Geist gefaßt wissen.

Wie aber kann dieser bloß denkende reine Geist zugleich der
erste Beweger sein? Hierauf antwortet er: „Gott bewegt die Welt
also: was begehrt und gedacht wird, bewegt, ohne sich zu bewegen.
Dieses beides aber ist auf der höchsten Stufe dasselbe (der absolute
Gegenstand des Denkens ist ebendamit das absolute Begehrenswerte,
das Gute schlechthin); denn Gegenstand des Verlangens ist
das anscheinend Schöne, ursprünglicher Gegenstand des Wollens
das wirklich Schöne, das Begehren aber hat in der Vorstellung
(vom Wert des Gegenstands) seinen Grund, nicht diese in jenem.
Das erste mithin ist der Gedanke. Das Denken aber wird vom
Denkbaren bewegt, an und für sich denkbar aber ist nur die eine
Reihe, und in dieser ist das erste das Wesen, und zwar das einfache
und schlechthin wirkliche.“ „Die Zweckursache bewegt nur das
Geliebte, und durch das (von ihr) bewegte bewegt sie das übrige.“
Gott ist also das erste Bewegende nur, sofern er der absolute Zweck
der Welt ist, gleichsam der Regent, dessen Willen alles gehorcht,
der aber nicht selbst Hand anlegt. Dieses ist er aber deshalb, weil
er die absolute Form ist. Wie die Form überhaupt die Materie
dadurch bewegt, daß sie dieselbe sollicitiert, sich aus der Möglichkeit
zur Wirklichkeit zu entwickeln, so kann auch die Wirksamkeit Gottes
auf die Welt keine andere sein.

Aber die Vorstellung, daß der Bewegte ein natürliches Verlangen
nach dem Bewegenden habe, ist offenbar höchst unklar.
Wie soll ferner, wenn doch nach der eigenen Annahme des Philosophen
das Bewegte immer vom Bewegenden berührt werden
muß, der unräumliche erste Beweger die räumliche Welt berühren?
Wenn ferner Aristoteles unter der Gottheit die höchsten Formen,
insbesondere die Geister, welche die himmlischen Sphären bewegen
und beseelen, für unentstanden erklärt, ebenso wie den unvergänglichen
Teil der menschlichen Seelen, wie soll das Verhältnis dieser
Formen zur reinen Form einerseits, zu Gott, und zur Materie
andrerseits gedacht werden? Mit Recht bemerkt Schwegler, Geschichte
der Philosophie S. 95: „Man sieht nicht, warum der letzte
Grund der Bewegung, was der absolute Geist zunächst einzig ist,
auch als persönliches Wesen gedacht werden müsse, man sieht nicht,
wie Etwas bewegende Ursache und doch selbst unbewegt, Ursache
alles Werdens, d. h. des Vergehens und Entstehens, und doch sich
selbst gleichbleibende Energie, ein Bewegungsprinzip ohne Vermögen
(Potenzialität) sein könne: denn das Bewegende muß doch
in einem Verhältnisse des Leidens und Thuns mit dem Bewegten
stehen.“ Überhaupt hat Aristoteles, was schon aus diesen widersprechenden
Bestimmungen hervorgeht, das Verhältnis zwischen Gott
und Welt nicht vollständig und folgerichtig durchgebildet. Da er
den absoluten Geist einseitig nur als beschauende theoretische Vernunft
bestimmt, und alles Thun und Handeln, weil dieses einen
unvollendeten Zweck voraussetzt, von ihm als dem vollendeten
Zwecke ausschließt, so fehlt das rechte Motiv seiner Thätigkeit in
Beziehung auf die Welt. Bei seinem nur theoretischen Verhalten
ist er nicht wahrhafter erster Beweger; außerweltlich und unbewegt,
was er seinem Wesen nach ist, geht er nicht einmal mit seiner
Thätigkeit ins Weltleben ein; und da auch die Materie ihrerseits
nie ganz zur Form wird, so offenbart sich auch hier der unvermittelte
Dualismus zwischen dem göttlichen Geist und dem
unerkennbaren Ansich des Stoffs.

Noch mehr tritt diese Unklarheit des Aristotelischen Dualismus
hervor in seiner, hier wohl am meisten interessierenden Seelenlehre.
Die uns erhaltene Aristotelische Psychologie gilt zwar mit
Recht als das erste wissenschaftliche Werk über diesen Gegenstand;
zweifelsohne gehört sie zu den esoterischen oder akroamatischen Schriften
und ist eine seiner bedeutendsten Leistungen. Sie enthält auch manche
vortreffliche Bemerkung und dauernd anerkannte Sätze. Berühmt
ist vor allem der erste Satz: „Wenn das Wissen zu dem Schönen
und Ehrenwerten zu rechnen ist, das eine Wissen aber mehr als
das andere dazu gehört, sei es wegen seiner Genauigkeit oder weil
sein Gegenstand besser und bewundernswert ist, so möchte ich wohl
aus beiden Gründen der Seelenlehre den ersten Rang mit einräumen;
denn die Kenntnis der Seele scheint für die Wahrheit
viel zu nützen; hauptsächlich in Bezug auf die Natur; denn die
Seele ist gleichsam der Anfang der lebenden Wesen.“

In der That steht die Psychologie an einem Punkte, wo die Naturwissenschaft
und die Geisteswissenschaften sich schneiden; sie bildet die
natürliche Grundlage, auf welcher die idealen Geisteswissenschaften,
die Logik und die Ethik, nebst ihren Verzweigungen, auch die Jurisprudenz,
aufbauen müssen. Allein die Psychologie des Aristoteles
stellt zumeist bloße Begriffsschalen als bequeme Auskunftsmittel
hin, wo es gilt, den Mangel eines Gedankeninhalts zu verdecken
und dem allgemeinen Gefühl, daß über eine Frage doch irgend
etwas aufgestellt werden müsse, Rechnung zu tragen.


Für eine solche leere Begriffsschale müssen wir vor allem die
weltberühmte Definition erklären: „Die Seele ist die erste vollendete
Wirklichkeit eines dem Vermögen nach lebenden Naturkörpers und
zwar eines solchen, welcher Organe hat.“ (de anima II, 1–4).
Die Seele ist die Form oder Entelechie des Leibes. Wenn
du Prel, monist. Seelenlehre cap. IV., in Aristoteles den Begründer
einer monistischen Seelenlehre sieht, so hat er nur insoweit Recht,
als nach Aristoteles auch die Physiologie nur ein Teil der Psychologie
ist. Sobald wir aber der Aristotelischen Psychologie näher treten,
zeigt sich, daß sein dualistischer Standpunkt ihn auch hier in den Hauptfragen
zu keiner klaren Stellungnahme gelangen läßt, und wird es
begreiflich, daß von jeher die Aristoteles-Gelehrten z. B. darüber
nicht einig geworden sind, ob und wieweit die Unsterblichkeit der
Menschenseele von ihm behauptet oder verneint werden sollte.

Anscheinend geht er zunächst aus von der Einheit, nicht Einerleiheit
der Seele nicht etwa mit der Materie, wohl aber mit dem
belebten Leibe. Man kann nicht, insofern protestiert er gegen den
Pythagoräischen Seelenwanderungsglauben, jede beliebige Seele in
jeden beliebigen Leib stecken. Die Seele ist die Entelechie ihres
Leibes d. h. die Entfaltung dessen, was in dem lebendigen
Leibe als Potenz angelegt ist. Dieser Satz klingt ganz
monistisch, und selbst ein Materialist könnte ihn unterschreiben.
Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet er die Ernährung und
Fortpflanzung als das Eigentümliche der Pflanzenseele, die Empfindung
und die Selbstbewegung als das Hinzukommende der Tierseele.
Allein bei der Menschenseele reicht er damit nicht aus. Sie
kann nur nach der animalischen Seite hin als Entelechie des Leibes
begriffen werden. Sie ist nicht etwa die vollkommenste Tierseele,
wie der menschliche Leib der vollkommenste Leib ist. Es ist etwas
in ihr, was sich so nicht erklären läßt und wodurch sie die Sphäre
des Sinnlichen überschreitet. Dies Übersinnliche ist die Vernunft,
der Intellekt. Aristoteles meint, daß dem Gedanken nicht, wie
jedem animalischen Seelenakt, eine leibliche Funktion entspreche. Die
animalische Seele hat zwar einen rein physischen Ursprung. Indem
er als Naturforscher den Prozeß der Zeugung verfolgt, sucht er
nachzuweisen, daß das Zusammenwirken des männlichen und weiblichen
Faktors ohne Hinzutritt irgend eines Dritten hinreichend
sein müsse, um eine neue animalische Seele hervorzubringen. Indem
das Männliche als thätige Ursache zu dem Weiblichen als
der leidenden hinzutritt, entsteht sofort diejenige Wirkung, welche
der Natur beider entspricht, es entwickelt sich aus ihnen das, was
sie an sich sind, nicht weil die Stoffe, die sie enthalten, räumlich
nach dem gleichartigen hinstreben, sondern weil jedes, wenn es
einmal in Bewegung gesetzt ist, sich in der Richtung bewegt, zu der
es die Anlage trägt, weil schon im Samen die Seele der
Möglichkeit und dem Keime nach gesetzt ist. Die
wirkenden Kräfte, deren sich die Natur hierbei bedient, sind die Wärme
und Kälte; das Maß und die Richtung dieser Kräfte ist aber durch
die Natur des Zeugungsstoffes und der in ihm angelegten Erzeugnisse
bestimmt: aus jedem Keim entwickelt sich ein Wesen derselben
Art, wie das, von welchem er herstammt, weil im Blut, als dem
unmittelbaren Nahrungsstoff, der Trieb zur Bildung eines Leibes
von dieser bestimmten Art liegt, und weil eben dieser Trieb im
Samen fortwirkt; und daher kommt es, daß nicht bloß der Gattungscharakter,
sondern auch der der Einzelnen durch die Zeugung sich
fortpflanzt. Hat hiebei der männliche Samen, von welchem der
Anstoß zur Entwicklung ausgeht, die Kraft, den ihm gegebenen
Stoff vollständig zu zeitigen, so folgt das Kind dem Geschlecht des
Vaters; fehlt es ihm hiezu an der nötigen Wärme, so entsteht ein
Wesen von kälterer Natur, ein Weib. Dies nämlich ist es, was
die beiden Geschlechter in letzter Beziehung unterscheidet, die größere
oder geringere Lebenswärme; die wärmere Natur vermag das Blut
zu Samen zu verkochen, die kältere ist darauf beschränkt, in den
Katamenien den rohen Stoff zur Fortpflanzung herzugeben; das
Weib ist ein unfertiger, auf einer tieferen Entwicklungsstufe stehen
gebliebener Mann. Nach dieser Fähigkeit richten sich die Geschlechtsorgane;
diese sind mithin nicht die Ursache, sondern nur die Erscheinung
des Geschlechtsunterschieds; sein letzter Grund liegt vielmehr
in der Beschaffenheit des Lebensprinzips und des Centralorgans,
worin dieses seinen Sitz hat, und wenn er auch erst mit
dem Hervortreten der Geschlechtsteile zur Vollendung kommt, so
ist er doch schon beim ersten Anfang der Entwicklung in der Bildung
des Herzens begründet.

Ganz anders als mit der vegetativen Seele aber verhält es
sich nach Ansicht des Aristoteles mit der Vernunft. Sie ist es
einzig und allein, die als ein Göttliches von außen hereinkommt.
(ϑυράϑεν ἐπεισίεται.)

Ob er aber jenes von außen hinzutretende Göttliche und allein
Unvergängliche in der Menschenseele als persönliche Substanz
dachte oder, wie Alexander von Aphrodisias und später besonders
der Kommentator Averroës meint, als bloßes Hereinspielen und
Hereinwirken eines pantheistisch zu denkenden Weltgeistes in das
rein sinnliche, mit dem Tode dem gänzlichen Untergange geweihte
Individuum, darüber wird wohl immer Streit bleiben.

Schloßmann, das Vergängliche und Unvergängliche in der
menschlichen Seele nach Aristoteles, Halle 1873, meint, daß Aristoteles
ähnlich wie Kant (und neuerdings du Prel) der mystischen
Conception von einem intelligiblen (idealen) und empirischen Ich
gehuldigt habe. Er verweist selber zur Unterstützung dieser Duplicitätstheorie
auf die Spontaneität des Genies. „Woher die Macht
jenes geistigen Triebes, welchem die Menschheit so viele bleibende
geistige Eroberungen verdankt? Solchen Erscheinungen gegenüber
(und wer kann sie alle herzählen?) wird jede bloß empirische und
insbesondere die materialistische Erklärung, die sie sämtlich aus einer
mechanischen Bewegung des Stoffes ableiten will, zur puren Ungereimtheit.
Wir stehen hier vor den geheimnisvollen Tiefen der
intelligiblen Welt. Gerade das Bewußtsein davon hat den ächten
Genius immer, mitten in dem Gefühle seiner Kraft, zugleich demütig
gemacht. Göthe, indem er vor der größeren dichterischen
Schöpfermacht Shakespeares sich beugt, Tieck aber bei aller Anerkennung,
die er ihm zu teil werden läßt, unter sich selber stellt,
fügt hinzu: Ich darf das frei sagen, ich habe mich ja nicht selbst
gemacht. – Ebenso sind Vernunft und Gewissen in unser aller
geistigem Dasein etwas, das wir nicht gemacht haben, geistige Mächte,
welche aus der Tiefe unseres eigenen Bewußtseins emporsteigend
auf unser freithätiges Ich beständig und unmerklich treibend eindringen.
Daher geraten wir mit jedem Denkakt in den Bereich
der Denkgesetze, welche unsre Vernunft, ohne daß wir hierüber
reflektieren, zur Geltung bringt; mit jedem Willensakt in den Bereich
der sittlichen Gesetze, welche unser Gewissen, wie wir alle aus
Erfahrung wissen, auch im Fall unseres Widerstrebens aufrecht erhält.
Dies führt, namentlich auf sittlichem Gebiet, zu dem Begriff
eines idealen, eines inwendigen Menschen, nach welchem der
äußere, empirisch gegebene Mensch sich gestalten, bezw. sich umgestalten
soll. Eben jener inwendige Mensch ist, wie wir ihn wahrhaft
erkennen, nach Göthe schlechthinige Autorität für uns. –
Für dieses ethische Verhältnis wird ein Analogon aus der ästhetischen
Sphäre zur Erläuterung dienen können. Ein feiner und
zartsinniger Beobachter hat mit Recht gesagt, daß der ächte lyrische
Dichter nicht eine bloße Kopie der Eindrücke seines empirischen
Ich giebt, sondern daß in ihm gleichsam ein ideales Ich dies empirische
belauscht, gewisse Elemente desselben mit nicht minder unerbittlicher
Strenge zurückweist und nur den Duft, den Wiederhall, die
ätherischen Nachklänge der Wirklichkeit in sein Spiegelbild aufnimmt.
Erst diese zweite Seele, fügt er hinzu, macht den Dichter.[623] –
Eine solche zweite Seele ist es, die auch den sittlichen Menschen
macht. Auch hier belauscht gleichsam ein ideales Ich das empirische,
weist gewisse Elemente desselben mit nicht minder unerbittlicher
Strenge zurück und entwirft auch seinerseits von ihm ein ideales
Spiegelbild, aber nicht um sich an dem ästhetischen Wohlgefallen
daran genügen zu lassen, sondern um dessen Verwirklichung, wenn
es sein muß, im hartnäckigen Kampfe, dem empirischen Ich abzuringen.“
– „Dem idealen Ich entspricht bei Aristoteles der
thätige Intellekt (der νοῦς ποιητικός), den er ja auch als
eine zweite Art von Seele bezeichnet und im Gehorsam gegen welche
er die Sittlichkeit bestehen läßt. Dem empirischen Ich entspricht
der leidentliche Intellekt (der νοῦς παϑητικός). Bei Kant
ist analog die Unterscheidung zwischen dem intellektuellen oder intelligiblen
Ich und dem sinnlichen Ich, von welchen er jenes als
das bestimmende, also thätige, dieses als das bestimmte, also leidentliche
denkt. Einmal wirft er die Bemerkung hin, daß durch
solche Unterscheidung eines doppelten Ich zwei Subjekte (also
gewissermaßen zwei Hypostasen) in einer Persönlichkeit vorausgesetzt
zu werden scheinen.“[624]


Der leidentliche Intellekt des Aristoteles gehört der vorübergehenden
Erscheinung an; er ist keine eigene selbständig geistige
Substanz, sondern nichts als eine Ausstrahlung, die der thätige
Intellekt, als die einzige geistige Substanz im Menschen in der
Sphäre des Sinnlichen dadurch hervorbringt, daß er sich mit dem
beseelten Körper verbindet. Sobald diese Verbindung sich löst,
verschwindet damit zugleich der leidentliche Intellekt und unser empirisches
sinnliches Ich. Nicht aber das intelligible Ich, der thätige
Intellekt, der gleichsam hinter und über jenem den unvergänglichen
Wesensgrund bildet. Dieser gleicht nach dem Bilde eines griechischen
Kommentators alsdann „einem Künstler, der seine Werkzeuge weggeworfen
hat, dessen Wirksamkeit aber fortdauert, nämlich in rein
geistiger, nicht stofflicher und werkzeuglich vermittelter Weise.“[625]



Ob hiernach Aristoteles eine individuelle Unsterblichkeit
angenommen oder geleugnet habe, gehört zu den zahllosen wohl
niemals zu Ende kommenden Streitfragen der Aristoteles-Gelehrten.

Es wiederholt sich hier der bereits hervorgehobene logische
Defekt seines Dualismus zwischen Form und Stoff. Wie es schon
in seiner Metaphysik unentschieden bleibt, ob der Grund des Einzelseins
in der Form oder im Stoff liege, so bleibt es erst recht in seiner
Psychologie im Dunkeln, ob die Persönlichkeit in den höheren oder
den niederen Seelenkräften, in dem unsterblichen oder sterblichen
Teile unserer Natur liegt. Einerseits scheint es, daß der thätige
Intellekt, die Vernunft als solche, der reine Geist nicht der Sitz der
Persönlichkeit sein kann; denn alle Bestimmtheit, alle Lebendigkeit des
persönlichen Daseins, der ganze auf der Wechselwirkung zwischen
Welt und Mensch, auf Veränderung und Entwicklung gegründete
Inhalt der Persönlichkeit fällt ja auf die Seite der Sinnlichkeit,
ist empirisches Ich. Selbst das Denken ist ja ohne Phantasiebilder
nicht möglich, von denen nach Untergang der empfindenden
Seele nicht mehr die Rede sein kann. Und selbst wenn man mit
Aristoteles an eine Fortdauer der reinen Denkthätigkeit nach
dem Tode glauben wollte, wie soll man sich die Identität des
Geisteslebens nach dem Tode mit dem jetzigen vorstellen? Zeller,
Philosophie der Griechen II, S. 607, bemerkt aber mit Recht: „Und
doch kann die Persönlichkeit eines vernünftigen Wesens und
seine freie Selbstbestimmung nicht in seiner sinnlichen Natur liegen.
Wo sie aber dann liege, darnach fragen wir (Aristoteles) vergebens:
wie die Vernunft von ‚außen her‘ (ϑυράϑεν) zu der sinnlichen
Seele hinzutritt und beim Tode sich wieder von ihr abtrennt, so
fehlt es beiden auch während des Lebens an der inneren
Einheit, und was der Philosoph über die leidende Vernunft und
den Willen sagt, ist in seiner unsicheren Haltung nicht geeignet,
zwischen den ungleichartigen Teilen des menschlichen Wesens die
wissenschaftliche Vermittlung zu bilden.“



Anstatt der erste Begründer einer monistischen Seelenlehre
zu sein, laboriert also Aristoteles, der scheinbar eine Einheit zwischen
Leib und Seele vertritt, auf der anderen Seite selber an einem
unversöhnlichen Dualismus zwischen (animalischer) Seele und
Geist. Offenbar liegt dies an einer sein ganzes System kennzeichnenden
Überschätzung des rein theoretischen, abstrakten Denkvermögens
und Verkennung der hohen geistigen und sittlichen Bedeutung,
die auch das scheinbar Niedrige, die Sinnlichkeit, im Menschen
beansprucht.

Eine andere Anschauung hatten Plato und die Mysterien von
dem unvergänglichen Teile der Seele, und diesen, nicht dem Aristoteles,
der richtiger von Averroës vertreten sein dürfte, folgten die christlichen
Aristoteliker des Mittelalters, wenn sie, im Anschluß unter anderem
auch an die bekannten Worte des Paulus, den Geist nach dem
Tode als Gefäß der zu rettenden Persönlichkeit eine verklärte
Leiblichkeit nach sich ziehen lassen. Zu ihnen gehört Dante, wenn
er schildert, wie in den durch Zeugung und Geburt entstehenden
menschlichen Leib, und zwar in das Gehirn, ein göttlicher Hauch
sich einsenkt und sich so ein einheitliches Seelenwesen gleichsam anbildet,
und dabei im dichterischen Gleichnis auf die Sonnenglut
verweist, die mit dem Saft des Weinstocks verbunden den Wein
entstehen läßt:


Guarda il calor del Sol, che si fa vino


Giunto all' humor, che dalla vite cola.






Er läßt dann jenes Seelenwesen, wenn die Parze den Lebensfaden
abschneidet, sich vom Leibe lösend Göttliches und Menschliches
mit sich hinwegnehmen:


Seco ne porta e l'umano el il divino,





und hebt hervor, daß alsdann Gedächtnis, Intellekt und
Willen sich steigern, während nur die niederen animalischen
Kräfte ersterben. So kommt er sogar zur Annahme eines Astralleibes,


Und ähnlich, wie die Flamme stets dem Feuer,


Wie sehr dies auch den Ort vertausche, nachfolgt,


So folgt dem Geiste seine neue Form;


Und weil er nur durch sie Erscheinung hat,


Wird Schatten sie genannt.


(Purgat. XXV. 97–101.)





Den Alten war zwar diese Vorstellung bis auf den Vergleich
mit dem Weine die normale, vor allem, wie wir sehen, in den
Mysterien vorausgesetzte, wie denn auch der in die eleusinischen
Mysterien eingeweihte Pindar[626] singt:


Jedweder Leib verfällt des Todes


Übermacht; doch lebend übrig bleibt


Des Erdenlebens Geistesbild[627], denn das nur ist von den Göttern.


Es schläft, wenn die Glieder sich mühen,


Aber den Schlafenden zeigt's in vielen Träumen


Der Freud' und des Leides nahes Verhängnis.





Aristoteles teilte diese Anschauung nicht, wie denn auch seine
Schrift „über den Schlaf“ eine durchaus rationalistische Theorie
der Träume entwickelt. Der Schlaf, sagt er, ist Gebundenheit, das
Wachen freie Wirksamkeit des Wahrnehmungsvermögens; beide
Wechselzustände kommen daher nur bei den Wesen vor, welche der
Sinneswahrnehmung fähig sind, bei ihnen aber auch ganz allgemein;
denn das Wahrnehmungsvermögen kann unmöglich immer
wirksam sein, ohne daß sich seine Kraft zeitweise erschöpfte. Der
Zweck des Schlafes ist die Erhaltung des Lebens, die Erholung,
welche ihrerseits wieder dem höheren Zwecke der wachen Thätigkeit
dient. Seine natürliche Ursache liegt in dem Ernährungsprozeß.
Die Lebenswärme treibt die aus der Nahrung sich entwickelnden
Dämpfe nach oben; indem sie sich hier ansammeln, beschweren sie
den Kopf und erzeugen zunächst die Schläfrigkeit; am Gehirn sich
abkühlend, sinken sie dann wieder nach unten und bewirken eine
Erkältung des Herzens, in deren Folge die Thätigkeit dieses allgemeinsten
Empfindungsorgans ins Stocken gerät. Dieser Zustand
dauert so lange, bis die Nahrung verdaut, und das reinere für
die oberen Teile des Körpers bestimmte Blut von dem dickeren,
nach unten zu führenden, ausgeschieden ist. Aus den inneren Bewegungen
der Sinneswerkzeuge, welche nach dem Aufhören der
äußeren Eindrücke fortdauern, entstehen die Träume: im wachen
Zustand verschwinden diese Bewegungen hinter den Sinnes- und
Denkthätigkeiten, im Schlaf dagegen, und besonders gegen das
Ende desselben, nachdem die anfängliche Unruhe im Blut sich gelegt
hat, treten sie deutlicher hervor. Es kann daher geschehen,
daß eine innere Bewegung im Körper, welche man wachend nicht
wahrnimmt, sich im Traum ankündigt, oder daß der Traum umgekehrt
durch die Bilder, welche er der Seele vorführt, zu einer
späteren Handlung den Anstoß giebt; es ist auch möglich, daß
während des Schlafs sinnliche Eindrücke an uns gelangen, die bei
Tage, in der bewegteren Luft, unsere Sinne nicht getroffen hätten
oder von uns nicht bemerkt worden wären; und insofern lassen sich
gewisse weissagende Träume auf natürlichem Weg erklären; was
aber darüber hinausgeht, ist für ein zufälliges Zusammentreffen zu
halten, wie denn auch deshalb viele Träume nicht eintreffen.

Allerdings hat Aristoteles nach Arist. Divin c. 2. sogar eine
Schrift „über weissagende Träume“, περὶ τῆς καϑ'ὕπνον μαντικῆς,
verfaßt, der zufolge das Ahnungsvermögen, das sich in weissagenden
Träumen und enthusiastischen Zuständen offenbart, nur eine unklare
Äußerung jener Kraft sein sollte, die als thätiger Verstand das
Band zwischen dem menschlichen und dem göttlichen Geist bilde
(vergl. Cicero, Divin. I. 38, 81.); auch hat uns Sextus Empiricus
(vergl. Math. IX. 20) ein Fragment aus seinem Dialog Eudemos
aufbewahrt, in dem es heißt, im Schlafe gelange erst die Seele
zum rechten Beisichsein (καϑ' ἑαυτῆν γίνεται) und werde ihrer
eigenen Natur teilhaftig (τὴν ἴδιον φύσιν ἀπολαμβάνει); daher
könne sie alsdann weissagen und das Zukünftige vorherverkünden.
In einen solchen Zustand trete sie noch vollkommener ein, wenn sie
im Tode sich ganz vom Körper trenne. Sie kehre alsdann gleichsam
in ihre Heimat zurück.

Der klaffende Widerspruch dieser letzteren Sätze mit den vorstehenden
liegt auf der Hand und bildet ein weiteres Rätsel für
die Aristoteliker.

Zeller, Philosophie der Griechen S. 552, u. f. meint nun, die
letzteren Äußerungen könnten nicht als der Ausdruck der wissenschaftlichen
Überzeugung des Aristoteles betrachtet werden, vielmehr
spreche er in denselben wohl nur eine Meinung aus, die, wie er
glaubte, zur Entstehung des Götterglaubens Veranlassung gegeben
habe. „Sollte er aber auch dieser Meinung zur Zeit der Abfassung
jenes Gesprächs einen ernstlichen Wert beigelegt haben, so wäre
dies nur einer von den vielen Beweisen für die Gewalt, welche
die platonischen Anschauungen damals auf ihn ausübten.“

Für mich und vermutlich für die meisten Leser kann es wenig
Interesse haben, welche Ansicht er über diesen Gegenstand zuerst oder
zuletzt, scheinbar oder wirklich gehegt hat. Möglicherweise war die
eine esoterisch, die andere exoterisch gemeint; sein Verhalten erinnert
in der That etwas an das berüchtigte System der „doppelten
Buchführung in philosophischen Fragen“, das auch in unserem
Jahrhundert empfohlen worden ist.

Möglich ist es ja aber auch, daß ihm dasselbe, was auch
heutzutage noch vielen ehrlichen Forschern, passiert ist, zu verschiedenen
Zeiten verschieden, bald skeptisch, bald gläubig über
diese occultistischen Thatsachen zu denken, deren allgemeingültige
wissenschaftliche Konstatierung leider immer noch unmöglich erscheint.



Siebentes Buch.

Der Occultismus der alten Römer.



Erstes Kapitel.

Einfluß der Etrusker auf die römische Religion.

Während sich unsere Darstellung der occultistischen Lehren der
Griechen geradezu als ein, wenn auch einseitig aufgefaßter, Abriß
der Geschichte der alten Philosophie geben konnte und mußte, wird
die Form der occultistischen Anschauungen wieder eine völlig andere,
indem wir den italischen Boden betreten. Wenn man nicht etwa
die Jurisprudenz mit den Römern, die dies beanspruchten, als einen
praktischen Zweig der Philosophie gelten lassen will, so haben die
Römer in der Philosophie, wie auf wissenschaftlichem Gebiete überhaupt
nichts Ursprüngliches aufzuweisen. Sämtliche lateinische
Philosophen, von Cicero bis auf Boëthius, sind entweder als bloße
Eklektiker oder bestenfalls als Schüler der einen oder anderen
griechischen Philosophenschule zu bezeichnen.

Anders verhält es sich mit der Religion der Römer.
Diese zeigt einen entschieden selbständigen, streng national gefärbten
Typus, der allerdings seit der Berührung mit dem Hellenismus,
etwa seit dem zweiten punischen Kriege, durch künstliche Assimilation
mit der griechischen Mythologie etwas verwischt wurde. Dennoch
ist diese, hauptsächlich von den Dichtern durch oft willkürliche Namensvertauschungen
und Gleichstellungen ursprünglich verschiedener
Götterbegriffe versuchte Verähnlichung nie dahin gelangt, die ursprüngliche
Selbständigkeit der römischen Religion, die sich durch
eine Art juristischer Systematik auszeichnet, verkennen zu lassen.
Vor allem blieb stets bis in die letzten Zeiten hinein ein Unterschied
des rituellen Kultus im eigentlich römischen Gottesdienste
sichtbar. Andrerseits hat freilich kein Staat in toleranterem Maße
fremden Gottesdiensten Aufnahme gewährt und durch solche seine
eigene National-Religion geradezu überwuchern lassen, als der
römische seit dem Beginn seiner Weltherrschaft.

In der Urzeit des römischen Volkes scheint aber der einzige
Einfluß, den die Römer in Sachen der Religion und überhaupt
der übersinnlichen Angelegenheiten von Außen zugelassen haben,
auf das rätselhafte Volk der Etrusker sich zu beschränken.
Doch darf auch dieser Einfluß nicht überschätzt werden. Die Nachricht
des Livius IX, 36, daß in der ältesten Zeit römische Jünglinge
in der etruskischen Sprache und Litteratur, sowie später in
der griechischen unterrichtet seien, steht vereinzelt da; jene Unterweisung
in der Sprache des Nachbarvolks beschränkte sich wohl nur
auf eine geringe Anzahl der vornehmsten, zum Priesterstande berufenen
Jünglinge (vergl. Cicero über die Weissagung), zu dem
einzigen Zwecke, die nachweisbar allerdings von den Etruskern
übernommenen Künste der Opferschau, für deren Ausübung man
sich in Rom anfangs mit gedungenen Etruskern behalf, ferner
die Theorie der Blitze, worüber später mehr, zu erlernen.

Gleichwohl fordert das Volk der Etrusker, oder wie sie selber
sich nannten, Rasen, schon um der bestimmten Zweige des praktischen
Occultismus willen, die von den Römern übernommen
wurden, unsere Aufmerksamkeit heraus. Es ist bislang ebensowenig
gelungen, ihre Sprache zu entziffern, als ihre ethnologische Verwandtschaft
festzustellen. Die etruskische Inschrift eines in Caere
ausgegrabenen Thongefäßes lautet:

minice dumamimadumaramlisiaedipurenaiedecraisiepanamine dunastavhelefu.

Die verschiedensten
Idiome sind auf Stammesverwandtschaft mit den
etruskischen vergeblich geprüft worden, wenn auch einige Spuren
darauf hinzudeuten scheinen, daß die Etrusker im allgemeinen den
Indogermanen beizuzählen sind. Vielleicht hängt der Name des
etruskischen Zeus Tina oder Tinia mit dem sanskritischen dina,
Tag zusammen. Übrigens schreibt schon Dionysios: „die Etrusker
stehen keinem Volke gleich an Sprache und Sitte.“

Wahrscheinlich ist es, daß die Etrusker über die rätischen
Alpen nach Italien gekommen sind, da die ältesten in Tirol und
Graubündten nachweisbaren Ansiedler bis in die historische Zeit
etruskisch redeten und auch ihr Name auf den der Rasen anklingt.
Nach Herodot sollen sie freilich aus Asien eingewanderte Lyder sein,
allein schon Dionysios erklärt diese Erzählung bei der großen
Verschiedenheit zwischen Religion, Gesetz, Sitte und Sprache der
Lyder von ihnen für ein unmögliches Märchen.

Mit Mommsen dürfen wir es übrigens für zuverlässig halten,
daß das letzte Königsgeschlecht, das über die Römer herrschte, das
der Tarquinier aus Etrurien entsprossen ist.

Die Anschauungen der Etrusker wurzelten mehr als die irgend
eines anderen bekannten Volkes des Altertums im eigentlich occultistischen
Gedankenkreise. Insofern zeigen sie eine gewisse Ähnlichkeit
mit den Egyptern, von denen sie sonst nach Sprache, Sitte und
Verfassung entschieden zu trennen sind. Die Nekromantie und schwarze
Magie scheint ihr eigenstes Element gewesen zu sein. Der Totenkultus
scheint bei ihnen eine noch größere Rolle gespielt zu haben,
als bei den Egyptern. Es gab eine Unzahl von Todesgenien,
deren furchtbare Bilder an den Mauern der Totenstädte, auf den
Sarkophagen u. s. w. uns entgegenstarren. Sie sind dargestellt, wie
sie die armen Menschenseelen verfolgen, peinigen und trotz alles
Flehens entführen, archaistische Höllenbreughel; sehr selten sieht man
auch gute Geister die Seelen freundlich einladen, auch gute und
böse sich um dieselben streiten. Die Totenstädte der Egypter übertrafen
die Städte der Lebenden an Ausdehnung und wurden mit
größerem architektonischen Aufwand, als jene, ausgeschmückt. „Aus
den Trümmern, die vom etruskischen Sacralwesen auf uns gekommen
sind“, schreibt Mommsen, röm. Gesch. I, S. 180, „redet
eine düstere und dennoch langweilige Mystik, Zahlenspiel und
Zeichendeuterei und jene feierliche Inthronisierung des reinen Aberwitzes,
die zu allen Zeiten ihr Publikum findet. Wir kennen zwar
den etruskischen Kult bei weitem nicht in solcher Vollständigkeit und
Reinheit wie den latinischen; aber mag die spätere Grübelei auch
manches erst hineingetragen haben und mögen auch gerade die
düstern und phantastischen, von dem latinischen Kult am meisten
sich entfernenden Sätze uns vorzugsweise überliefert sein, was beides
in der That nicht wohl zu bezweifeln ist, so bleibt immer noch
genug übrig, um die Mystik und Barbarei dieses Kultus als im
innersten Wesen des etruskischen Volkes begründet zu bezeichnen. –
Ein innerlicher Gegensatz des sehr ungenügend bekannten etruskischen
Gottheitsbegriffes zu dem italischen läßt sich nicht erfassen; aber bestimmt
treten unter den etruskischen Göttern die bösen und schadenfrohen
in den Vordergrund, wie dann auch der Kult grausam ist
und namentlich das Opfern der Gefangenen einschließt, – so
schlachtete man in Caere die gefangenen Phokaeer, in Tarquinii
die gefangenen Römer. Statt der stillen in den Räumen der Tiefe
friedlich schaltenden Welt der abgeschiedenen „guten Geister“, wie
die Latiner sie sich dachten, erscheint hier eine wahre Hölle, in die
die armen Seelen zur Peinigung durch Schläge und Schlangen
abgeholt werden von dem Totenführer, einer wilden halb tierischen
Greisengestalt mit Flügeln und einem großen Hammer; einer Gestalt,
die man später in Rom bei den Kampfspielen verwandte,
um den Mann zu kostümieren, der die Leichen der Erschlagenen
vom Kampfplatze wegschaffte. So fest ist mit diesem Zustand der
Schatten die Pein verbunden, daß es sogar eine Erlösung daraus
giebt, die nach gewissen geheimnisvollen Opfern die arme Seele
versetzt unter die oberen Götter. Es ist merkwürdig, daß um ihre
Unterwelt zu bevölkern, die Etrusker früh von den Griechen deren
finsterste Vorstellung entlehnten, wie denn die acheruntische Lehre
und der Charun eine große Rolle in der etruskischen Weisheit
spielen. – Aber vor allen Dingen beschäftigt den Etrusker die
Deutung der Zeichen und Wunder. Die Römer vernahmen wohl
auch in der Natur die Stimme der Götter; allein ihr Vogelschauer
verstand nur die einfachen Zeichen und erkannte nur im allgemeinen,
ob die Handlung Glück oder Unglück bringen werde. Störungen
im Laufe der Natur galten ihm als unglückbringend und hemmten
die Handlung, wie zum Beispiel bei Blitz und Donner die Volksversammlung
auseinanderging, und man suchte auch wohl sie zu
beseitigen, wie zum Beispiel die Mißgeburt schleunigst getötet ward.
Aber jenseits der Tiber begnügte man sich damit nicht. Der tiefsinnige
Etrusker las aus den Blitzen und aus den Eingeweiden
der Opfertiere dem gläubigen Mann seine Zukunft bis ins Einzelne
heraus und je seltsamer die Göttersprache, je auffallender das
Zeichen und Wunder, desto sicherer gab er an, was es verkünde
und wie man das Unheil etwa abwenden könne. So entstanden
die Blitzlehre, die Haruspicin, die Wunderdeutung, alle ausgesponnen
mit der ganzen Haarspalterei des im Absurden lustwandelnden
Verstandes, vor allem die Blitzwissenschaft. Ein
Zwerg von Kindergestalt mit grauen Haaren, der
von einem Ackersmann bei Tarquinii war ausgepflügt
worden, Tages genannt – man sollte meinen, daß
das zugleich kindische und altersschwache Treiben in ihm sich selber
habe verspotten wollen, – also Tages, hatte sie zuerst den
Etruskern verraten und war dann sogleich gestorben.
Seine Schüler und Nachfolger lehrten, welche Götter
Blitze zu schleudern pflegten; wie man am Quartier
des Himmels und an der Farbe den Blitz eines jeden
Gottes erkenne; ob der Blitz einen dauernden Zustand
andeute oder ein einzelnes Ereignis und wenn dieses,
ob dasselbe ein unabänderlich datiertes sei oder durch
Kunst sich verschieben lasse bis zu einer gewissen
Grenze; wie man den eingeschlagenen Blitz bestatte
oder den drohenden einzuschlagen zwinge, und dergleichen
wundersame Künste mehr, denen man gelegentlich die
Sportulierungsgelüste anmerkt. Wie tief dies Gaukelspiel dem
römischen Wesen widerstand, zeigt, daß, selbst als man später in
Rom es benutzte, doch nie ein Versuch gemacht ward es einzubürgern;
in dieser Epoche genügten den Römern wohl noch die
einheimischen und die griechischen Orakel. – Höher als die
römische Religion steht die etruskische insofern, als
sie von dem, was den Römern völlig mangelt, einer in
religiöse Formen gehüllten Spekulation wenigstens
einen Anfang entwickelt hat. Über der Welt mit ihren
Göttern walten die verhüllten Götter, die der etruskische Jupiter
selber befragt; jene Welt aber ist endlich und wird, wie sie entstanden
ist, so auch wieder vergehen nach Ablauf eines bestimmten
Zeitraums, dessen Abschnitte die Saecula sind. Über den geistigen
Gehalt, den diese etruskische Kosmogonie und Philosophie einmal
gehabt haben mag, ist schwer zu urteilen, doch scheint auch ihnen
ein geistloser Fatalismus und ein plattes Zahlenspiel von Haus
aus eigen gewesen zu sein.“

Die obersten Götter des etruskischen Volkes, die „Verhüllten“
durften nicht mit Namen genannt werden. Nach ihnen kamen zwölf
Gottheiten der Oberwelt, an deren Spitze Tina (Zeus?) stand,
dieselben erinnern, ebenso wie die Blitzwissenschaft, auffällig an die
obersten Götter der Akkader und sind augenscheinlich nichts anderes,
als die zwölf Monate oder zwölf Zeichen des Tierkreises (Planetengötter),
vergl. Teil I dieses Werkes (S. 7 und 53), ferner Müller,
die Etrusker (2 Bände); dann die Gottheiten der Unterwelt, vor
allem Mantus und Mania, denen in ältester Zeit sogar Kinderopfer
dargebracht sein sollen, an deren Stelle erst in römischer Zeit
Mohn- und Kohlköpfe substituiert wurden.



Zweites Kapitel.

Die Religion der Römer.

In seinen Göttern spiegelt sich der Mensch. Diese nicht erst
von Feuerbach, sondern wie wir sahen, schon von Xenophanes
(S. 475 oben) erkannte Wahrheit bestätigt sich auch, wenn wir die
religiösen Vorstellungen der Römer Revue passieren lassen. Man
erwarte daher von den praktischen, fast ganz auf die Beherrschung
der diesseitigen Welt gerichteten Römern keine tiefsinnige Mystik,
wie sie uns bei den Orientalen und teilweise auch bei den Griechen,
später auch wieder bei den Germanen entgegentritt. Von den
träumerisch-phantastischen, ja unheimlichen Etruskern übernahmen
zwar die Römer einige Praktiken, mit denen sie den abergläubischen
Sinn der Menge unmerklicher unter das Joch der Politik bringen
konnten; ihre religiöse Weltanschauung selbst trägt einen durchweg
klaren, wesentlich nur die wichtigsten Naturerscheinungen und Interessen
ihres, ursprünglich mit Ackerbau und Hirtenleben einerseits
und Krieg andererseits verwachsenen Lebens symbolisierenden
naturalistischen und fast rationalistischen Charakter. Die Religion
steht durchaus im Dienste der irdischen Zwecke, vor allem des
Staates, nicht umgekehrt. Allerdings drängt sie sich, um den staatlichen
Dingen die nötige Weihe zu geben, überall vor, aber wenn
durch diesen Schein verleitet, Hartung, ein Philologe, über die
Religion der Römer schreibt, „man müsse den älteren Römern
nachrühmen, daß sie eine so allgemeine, so durchreichende und so
unerschütterliche Religiosität besessen und geübt haben, wie kein
anderes Volk der Erde“, so verfehlt ein besserer Kenner des eigentlich
römischen Geistes, der Jurist R. v. Ihering, Geist des römischen
Rechts, § 21, nicht, die Kehrseite der Medaille aufzuweisen und
von frühzeitigem Formalismus und Jesuitismus, man könnte
auch sagen Machiavellismus der Römer in Beziehung auf die
Religion zu sprechen. Die Religion der Römer ward schon sehr
früh mit ihrem gesamten Apparat von in den Willen der Staatsregierung
gegebenen geistlichen Beamten, Zeichen, Nichtigkeitgründen
u. s. w. ein politisches Institut; und Mommsen, römische
Geschichte I, S. 160, macht auf das Schwanken der römischen
Religionsvorstellungen im Laufe der Geschichte aufmerksam; „der
Staat und das Geschlecht, das einzelne Naturereignis, wie die
einzelne geistige Thätigkeit, jeder Mensch, jeder Ort und Gegenstand,
ja jede Handlung innerhalb des römischen Rechtskreises
kehren in der römischen Götterwelt wieder; und wie der Bestand
der irdischen Dinge flutet im ewigen Kommen
und Gehen, so schwankt auch mit ihm der Götterkreis.“

Den Vorrang unter den männlichen Göttern der ältesten Anschauungsform
beanspruchen Jupiter, Mars und Quirinus.
Diese drei wurden am heiligsten verehrt; sie waren die eigentlichen
Schutzgottheiten Roms gegen auswärtige Feinde. So lautete ein
altes Gesetz der Numa, das uns Festus aufbewahrt hat: „Unter
wessen Anführung in der Schlacht die vornehmste Beute gewonnen
wird, der soll dem Jupiter Feretrius einen Ochsen schlachten, und
dem der sie gewonnen dreihundert Pfund geben; für die zweite
soll er an dem Altar des Mars auf dem Marsfelde Suovetaurilien
nach Belieben schlachten, für die dritte dem Quirinus ein
männliches Lamm.“

Jupiter, aus Djovis pater entstanden, bedeutet zunächst Himmelsvater,
als Quell des Lichtes; ihm sind alle Luftveränderungen,
Regen und Gewitter, Blitz und Donner unterworfen. Darum
heißt er auch, je nachdem er seine Macht äußert, Pluvius, Fulgurator,
Tonans, Imbricitor, Serenator. Der heiligste Eid lautete,
indem der Schwörende einen Kieselstein in die Hand nahm und
auf das Opfertier schleuderte: „wenn ich mit Wissen und Willen
einen Meineid schwöre, so soll mich Jupiter also schlagen (ferito),
wie ich hier dieses Opfertier schlage, und so will ich aus Staat
und Heimat also hinausgeworfen werden, wie dieser Stein da!“

Bei langdauernder Dürre brachte man ihm ein Opfer dar,
das aquilicium oder Wasserentlockung hieß; da dasselbe mit gewissen
magischen Ceremonien verbunden war, ließ man es durch
einen Etrurier (Tusker) verrichten. Über diese magischen Ceremonien
ist uns aus Labeo, der die tuskische Disziplin des Tages
und Bacis in 15 Büchern erläutert hat, nur folgendes erhalten:
„Wenn die Leberfasern eine Sondarach-Farbe zeigen, dann müssen
die rinnenden Steine (manales petrae) in Bewegung gesetzt
werden.“

Als höchster Gott heißt er Optimus Maximus, und sein Tempel
ist als höchster auf dem Kapitol gegründet. Ihm gelten die
Triumphzüge nach jedem Siege. Zu seinen Ehren wurden auch
die berühmten Kapitolinischen Spiele gefeiert, und auf dem Giebel
des Kapitolinischen Tempels prangte ein großes Viergespann, wie
es die Wettfahrer bei diesen Spielen hatten. Etrurien soll durch
ein solches frühzeitig die hohe Bestimmung seines Nachbarstaates
erfahren haben. Als einst zu Veji dem Jupiter ähnliche Wettspiele,
wie man sie zu Rom zu feiern pflegte, gehalten wurden,
fingen die Rosse des siegenden Viergespanns plötzlich, wie von einem
unsichtbaren Dämon getrieben, zu laufen an, und eilten unaufhaltsam
nach Rom zu. Dort warfen sie den Tuskerjüngling, welcher den
Namen Ratumena führte, beim Tarpejischen Thore ab, das sodann
nach demselben umgetauft wurde, und rasteten nicht eher, als bis
sie dreimal um den Tempel des Jupiter Kapitolinus gefahren
waren.

Als Herr des Himmels und Lenker der Welt steht er allen
irdischen und menschlichen Angelegenheiten vor und pflegt deshalb
bei jedem Beginn einer wichtigen Handlung begrüßt zu werden.
Ihm sind alle Vollmondstage heilig (die Iden), außerdem die
sämtlichen Weinfeste.

Zu Zeiten der Not gelobte man ihm bisweilen den ganzen
Ertrag eines Zweiges der Landwirtschaft oder gar die Erstlingsgeburten
eines Frühlings, des sog. ver sacrum als Opfer. Eigentlich
gehören dazu auch die in diesem Frühjahr geborenen Menschen.
Weil es aber zu grausam gewesen wäre, so viele unschuldige Kinder
abzuschlachten, so ließ man sie groß werden, und trieb sie dann in
einem Frühjahr miteinander, verhüllten Gesichtes, über die Grenze;
jene gingen dann aufs Geradewohl, wohin ihr Genius sie führte,
und auf diese Weise soll manche Kolonie entstanden sein. Augenscheinlich
war dieser Weihefrühling ein Mittel, der Übervölkerung
und Nahrungsnot durch geeignete Kolonisation vorzubeugen und
durch solche zugleich den Staat zu expandieren. Uhland hat ihn
zum Vorwurf einer glänzenden Ballade gemacht, in der der Priester
den Ersatz des blutigen Opfers durch die Auswanderung mit folgenden
Worten begründet:


„Nicht läßt der Gott von seinem heil'gen Raub,


Doch will er nicht den Tod, er will die Kraft;


Nicht will er einen Frühling welk und taub,


Nein, einen Frühling, welcher treibt in Saft.“




„Aus der Latiner alten Mauern soll


Dem Kriegsgott eine neue Pflanzung gehn;


Aus diesem Lenz, urkräft'ger Keime voll,


Wird eine große Zukunft ihm erstehn.“




„Drum wähle jeder Jüngling sich die Braut!


Mit Blumen sind die Locken schon bekränzt;


Die Jungfrau folge dem, dem sie vertraut!


So zieht dahin, wo euer Stern erglänzt!“




„Der junge Stier pflüg' euer Neubruchland!


Auf eure Weiden führt das muntre Lamm!


Das rasche Füllen spring' an eurer Hand,


Für künft'ge Schlachten ein gesunder Stamm!“




„Denn Schlacht und Sturm ist euch vorausgezeigt;


Das ist ja dieses starken Gottes Recht,


Der selbst in eure Mitte niedersteigt,


Zu zeugen eurer Könige Geschlecht.“




„In eurem Tempel haften wird sein Speer;


Da schlagen ihn die Feldherrn schütternd an,


Wann sie ausfahren über Land und Meer


Und um den Erdkreis ziehn die Siegesbahn.“




„Ihr habt vernommen, was dem Gott gefällt.


Geht hin, bereitet euch, gehorchet still!


Ihr seid das Saatkorn einer neuen Welt;


Das ist der Weihefrühling, den er will.“






Jupiter ist ferner Beschützer des Rechts und der Tugend, als
Gott der Treue, Dius Fidius auch besonders des Ehebundes; –
da später die Schwurformel me Dius Fidius identisch mit dem aus
der Fremde eingedrungenen me Hercle wurde, hat man fälschlich
diesen Gottesbegriff später auf Hercules übertragen. Nach Augustin
(IV, 23) hätten die Römer auch einen gewissen rätselhaften
(nescio quem) Summanus noch höher als Jupiter selbst geehrt.
Indeß kann dieser Summanus schwerlich ein anderer, als Jupiter
gewesen sein, zumal die Römer, wie Augustin berichtet, ihm die
nächtlichen Blitze zuschrieben.

Der römische Mars ist in vieler Hinsicht eher mit der griechischen
Pallas Athene als mit Ares, dem Kriegsgott zu vergleichen.
Den bloßen Krieg personifizierte Bellona, eine weibliche Gottheit.
Mars symbolisiert mehr das stetige Gerüstetsein zum Krieg, als
den blutigen Kampf; darauf deutet schon der Wortstamm Mavors,
Marmar, verwandt mit arma und dem sanskritischen wârajâmi
d. h. schützen. Ihm war ein uraltes Heiligtum auf dem Berg
Quirinus geweiht, alle vier Jahre wurde auf dem Marsfelde
eine (militärische) Schätzung der ganzen Bürgerschaft vorgenommen,
wobei ein Stier, ein Widder und ein Bock dreimal um das ganze
Heer herumgeführt und dann geopfert wurde; dies war das erwähnte
suovetaurilium. Sein Hauptfest fand im Frühling statt,
das eingeleitet durch das Pferderennen, equirria am 27. Februar,
im März selbst an den Tagen des Schildschmiedens (mamuralia),
des Waffentanzes (quinquatrus) und der Drommetenweihe (tubilustrium)
seine Haupttage hatte. Hierbei spielten die Salier
eine Hauptrolle, wörtlich „Tänzer“, d. h. eine aus zwölf Mann bestehende
geistliche Brüderschaft. Dieser anzugehören, rechneten sich
die vornehmsten Männer, wie P. Scipio zur Ehre; ihr Anzug war
eine bunte Tunika, über welche um die Brust ein breiter eherner
Gurt gelegt wurde, eine verbrämte Toga, mittelst Hefteln gabinisch
aufgeschürzt, eine eherne Spitzhaube (apex) und ein Schwert. In
der rechten Hand hielten sie ein ehernes Stäbchen, in der linken
den Schild, der an einem Riemen um den Hals hing. Dieser hatte
ungefähr die Gestalt einer arabischen 8; daher wohl sein Name
ancile (ἄγκυλος). Einer von diesen Schilden sollte zu einer Zeit,
da eine Seuche in Rom wütete, vom Himmel gefallen sein, Numa
hatte dann auf Anraten der Nymphe Egeria durch den Waffenschmied
Mamurius die elf anderen diesem so täuschend nachmachen
lassen, daß niemand mehr den echten vom unechten unterscheiden
konnte. In der Prozession ging auch ein Mann, rings mit dicken
Häuten umhangen, der den Mamurius vorstellte und ganz unbekümmert
mit Stangen auf seinen Lederpanzer hauen und stoßen
ließ. Das Debüt der Priesterschaft bestand in einem Waffentanz
und Absingung von uralten Liedern, deren Sprache die Gelehrten
zur Zeit Cäsars bereits nicht mehr völlig entziffern konnten. Von
dem Waffentanze selber sagt Plutarch (Numa c. 13): „Das Meiste
bei diesem Tanze haben die Füße zu thun und man sieht mit Vergnügen
den Bewegungen der Tänzer zu, da sie nach einem geschwinden,
lebhaften Takte allerhand Krümmungen und Wendungen
machen, die eine besondere Stärke und Leichtigkeit verraten.“
Noch heute dürften uns die sog. Pyrrhischen Tänze der Arnauten
und einiger anderer neugriechischer Stämme ein analoges Bild
dieser uralten kulturhistorisch interessanten Tanzart gewähren. Die
Salier waren von Dienern begleitet, denen sie in den Pausen die
Ancilia übergaben. Dionysios erzählt, wie sogar ein römischer
Prätor diesen Dienst seinem Vater ohne Widerrede leistete und
dessen Schild trug, während sechs Lictoren ihm voranzogen.

Quirinus war der Genius der gesamten römischen Bürgerschaft
(Quiriten). Vor seinem Heiligtum standen zwei Myrten,
als Bundessymbole, die eine die patrizische, die andere die plebejische
genannt. Sein Fest, die Quirinalia, wurde am 17. Februar
gefeiert. Dieses Fest hieß auch das Fest der Dummen. Die
Ursache dieses Namens gibt Ovid (Fasten II. 475) folgendermaßen
an: „Vernimm auch, warum derselbe Tag das Fest der Dummen heißt.
Die Ursach ist zwar gering, aber passend doch. Das Land unserer
Vorfahren hatte keine geschickten Bebauer: wilde Kriege ermüdeten
die thätigen Männer. Größern Ruhm erntete man durch Schwerdt,
als durch die gekrümmte Pflugschaar; wenig trug der Acker, von
dem Besitzer nicht geachtet. Doch Dinkel säten die Alten, und ernteten
Dinkel: abgemäht brachte man Dinkel, als Erstlinge der
Ceres dar. Durch Erfahrung belehrt legten sie ihn zum Dörren
ans Feuer: litten aber durch eigne Fehler vielen Schaden. Denn
statt des Dinkels kehrten sie bald schwarze Asche zusammen, bald
brannten sie wohl gar mit Feuer ihre Hütten nieder. Daher schuf
man sich die Göttin Fornax. Fröhlich aber beten zu ihr die Landbewohner,
ihre Früchte nach Ordnung zu bereiten. Jetzt kündigt
die Fornacalien mit feyerlichen Worten der Curie Maximus an:
denn einen bestimmten festlichen Tag macht er nicht. Auf dem
Forum wird jede Curie auf den vielen herumhängenden Täfelchen
mit bestimmten Zeichen angedeutet. Aber der unwissende Teil des
Volkes kennt seine Curie nicht und hält daher das zu feiernde Fest
am Ende des Tages.“

Zur Seite Jupiters steht Juno, als Lichtgöttin auch Lucina
genannt, die Himmelsgöttin, der Genius des Weibes. Das Hauptfest
derselben, die Matronalien, wurde am 1. März, welcher Tag
deshalb die Kalenden der Frauen hieß, von den Frauen gefeiert,
der Sage nach zum Andenken an die Stiftung der Ehe durch Romulus
und an das Verdienst der Frauen bei Vermittelung der
Feindseligkeiten ihrer Sabinischen Väter und Brüder nach dem bekannten
Raube. Sein Hauptgegenstand war Feier der Geschlechtsliebe
und Gebet um ehelichen Segen. „Ja jetzt weicht endlich der
Winter“, singt Ovid (Fasten III. 167ff.), „und von lauer Sonne
erwärmt thauet der Schnee. Laub vom Froste gestreift bekleidet
frisch die Bäume, und die lebende Knospe blüht aus dem zarten
Rebenschoß hervor. Jetzt auch sucht sich das dichtsprossende Kraut,
das lange die Erde barg, eine himmlische Bahn, um sich zur Luft
zu erheben. Fruchttragend ist jetzt die Flur; jetzt ist die Zeit
zur Erzeugung: jetzt werden auf grünem Gesproß die Nester und
Häuschen von Vögeln gebaut. Mit Recht feiern Latiums Mütter
diese Zeit, ihre Niederkunft fordert Kampf und Gelübde. –
Günstig ist meine Mutter den Verlobten; drum ehret mich die
Schaar der Mütter. Bringt der Göttin Blumen! An blühenden
Kräutern ergötzt sich die Göttin: umkränzt euer Haar mit jungen
Blumen! Flehet zu ihr: Du hast uns, Lucina, das Tageslicht gegeben.
Sei auch dem Gelübde der Gebärenden hold! Doch welche
Mutter schwanger ist, die bete mit aufgelöstem Haare: die Göttin
möge sanft ihre Geburt erleichtern!“

Ein anderes Fest zu ihren Ehren wurde an den Nonen des Juli
bei dem sog. Ziegenbaume gefeiert. Es war dies der alte Feigenbaum
auf dem Comitium, ficus Ruminalis, unter dem vor Alters
die Zwillinge Romulus und Remus von einer Wölfin gesäugt sein
sollten. Die Feige (fica) hat übrigens noch jetzt in Italien eine
Nebenbedeutung allerintimster Natur; der italienische Dichter Molza
hat sie in einem aus wohlgefügten Terzinen bestehenden Lehrgedicht,
der sog. Ficheis, besungen und noch dazu einen sehr deutlichen
Kommentar verfaßt, in dem ebenfalls an den ficus Ruminalis
als principio della Città di Roma erinnert wird. Die
Feige bedeutet die weibliche „Natur“. Neben diesem Feigenbaum
stand ein Ziegenbock, als Sinnbild der männlichen Zeugungskraft.
„Verehelichte, was wartest Du?“ singt bei Gelegenheit dieses Festtages
Ovid in den Fasten, „Du wirst nicht durch kräftige Kräuter,
nicht durch Gebete, nicht durch Zaubergesänge Mutter werden.
Es war eine Zeit, wo nach hartem Verhängnis die Mütter nur
selten Pfänder der Geburt erzeugten. Was nützt mir's, rief Romulus,
neun sabinische Mädchen geraubt zu haben. Da sprach
die Göttin (Juno) in ihrem Haine wundersame Worte. In italische
Mütter, rief sie, dringe ein haariger Bock ein! Es staunte
der Haufe erschreckt über die zweideutigen Worte. Ein Seher war
da; sein Name ist vergessen, er war eben als Fremdling aus
etruskischem Lande gekommen. Dieser schlachtet einen Bock; auf
seine Belehrung reichten die Frauen ihren Rücken zum Schlag mit
den ausgeschnittenen Riemen dar. Der Mond nahm bei dem
zehnten Umlauf neue Hörner wieder, und es waren Gatten auf
einmal Väter und Verehelichte Mütter.“

Zu diesem Feigenbaum also wallfahrteten die römischen Matronen,
unter ausgelassenen Scherzen, (ich erinnere an die griechischen
Thesmophorien S. 531), allerlei männliche, glückbringende
Namen rufend, wie Lucius, Gajus u. s. w. Beim Feigenbaum
angelangt verrichtete man ein Opfer, wobei Saft des Feigenbaums
anstatt der Milch gebraucht wurde, und schmauste, von seinen
Ästen beschattet und mit seinen Zweigen geschmückt.

Weil der Ziegenbock Symbol männlicher Zeugungskraft war,
so galt die Berührung alles dessen, was von ihm kam, als ein
Mittel, die Fruchtbarkeit zu fördern und den Einflüssen dieselbe
hindernder Dämonen entgegenzuwirken.

Ein ähnliches Fest, das zugleich die römische Religion als
eine ursprüngliche Hirtenreligion kennzeichnet, waren die Lupercalien.


In der Nähe jenes sog. Ziegenfeigenbaums war nämlich auch
dem Gotte Lupercus ein Altar errichtet, der im Bildnisse nackt und
mit einem Ziegenfell um die Schultern dargestellt war. Dieser
Gott war, wie richtig Hartung vermutet, ebenso wie der Seher
und Augur Picus nur eine gleichsam zur besonderen Person verdichtete
losgetrennte Eigenschaft des Mars.

Seine Gattin Luperca war die Wölfin, die dem Romulus
und Remus sich als Amme bot. Im Jahre 446 wurde zum Andenken
an jene mythische Begebenheit ein Erzbild derselben mit
den saugenden Zwillingen bei dem Feigenbaum aufgestellt. Dieses
Erzbild ist bis auf den heutigen Tag erhalten, die berühmte
Wölfin des Kapitols.

Offenbar handelt es sich bei Lupercus und Luperca, also
Wortbildungen von lupus und lupar, ebenfalls nur um Symbolisierungen
des männlichen und weiblichen Begattungstriebes; lupa
bedeutet sowohl Wölfin als Buhlerin; daher auch die Ableitung
lupanar, worüber jedes Lexikon Auskunft erteilt. Lupercus führte
auch den Zunamen Innuus (von inire = Bespringen).

Am 15. Februar fanden sich nun beim Feigenbaum zwei
Priesterkollegien ein, die sog. Fabii und Quinctilii, Jünglinge aus
patrizischen Geschlechtern, verrichteten ein Opfer von Ziegen und
jungen Hunden, Tieren die sich durch starken Begattungstrieb auszeichnen,
zerschnitten die Ziegenfelle in Lappen und Riemen, gebrauchten
erstere zur oberflächlichen Umhüllung ihres sonst nackten
Körpers und nahmen letztere als Geißeln zur Hand, mit denen sie
dann die Stadt durchliefen und alle Frauenzimmer, die ihnen begegneten,
schlugen. Besonders solche, die an Unfruchtbarkeit litten,
stellten sich ihnen gerne in den Weg. Vgl. Shakespeare's Julius
Cäsar I. 2. Cäsar:


„Vergeßt, Antonius, nicht in Eurer Eil',


Kalpurnia zu berühren; denn es ist


Ein alter Glaube, unfruchtbare Weiber,


Berührt bei diesem heil'gen Wettlauf


Entladen sich des Fluchs.“





Von dieser symbolischen Handlung, die man inire oder auch
februare nannte, erhielt nicht nur der Monat Februar, in dem sie
stattfand, seinen Namen, sondern auch Juno, der die Ehe heilig
war, wurde Februata genannt, und wiederum nannte man das
Ziegenfell, weil die Bildnisse der Göttin gleichfalls mit demselben
bekleidet waren, Rock der Juno.

Außerdem führte Juno, als Ehegattin, den Beinamen Juga,
auch Unxia; letztere Bezeichnung hing mit einer Ceremonie zusammen,
von der das Wort uxor = Ehefrau abgeleitet ist.

Wenn nämlich die Jungfrau bei der Hochzeit die Schwelle
des Hauses ihres Gatten überschritt, mußte sie zuvor die Pfosten
mit Wolle umwinden und mit Öl oder Fett salben (ungere).
Ein weiterer Zuname war Cinxia, weil der Leib der neuvermählten
Jungfrau mit einem wollenen Gürtel gebunden war, dessen Knoten
der Bräutigam zu lösen hatte.

Der Juno untergeordnete Hilfsgenien waren Subigus (id
est deus qui adest, ut nova nupta a viro subigatur), Prema
(id est dea, quae facit, ut ne virgo se commoveat,
quando a sponso premitur), Pertunda (id est dea, quae in
primo concubitu naturam feminae pertundere dicitur), und
endlich Perfica (welches Wort entweder mit fica, siehe oben
S. 634, oder mit perficere = vollenden zusammenhängt).

Man sieht also, wie die Römer den Akt der Begattung bis
aufs einzelste analysierten und besondere Genien darfür aufstellten.

Nach der Konzeption war es wieder Juno Fluonia, die
den menses Einhalt that, bis endlich Juno Lucina die Geburt
ans Tageslicht förderte.

Übrigens war es nicht bloß die Fruchtbarkeit, sondern auch
die Heiligkeit der Ehe, die dieser Göttin am Herzen lag. Unkeuschheit
und alle ungeordnete Befriedigung des Geschlechtstriebes
war ihr ein Gräuel. Ein Gesetz des Numa lautet also:

„Eine Buhlerin soll den Altar der Juno nicht anrühren:
thut sie es, so soll sie der Juno mit herabhängenden Haaren ein
weibliches Lamm schlachten.“

Ungeachtet all der unverhüllten Natürlichkeit, die aus den
mitgeteilten Kultushandlungen hervorleuchtet, galt bekanntlich den
alten Römern die Ehe in demselben Maße als heilig, in dem sie
den späteren Römern der Kaiserzeit profan und frivol war; die
gestörte Eintracht zwischen den Ehegatten stellt Juno Conciliatrix
oder Viriplaca wieder her, die einen Tempel auf dem Palatin besaß;
und da sie die Ehen beständig erhielt, verdiente sie auch den
Beinamen Manturna; es ist bekannt, daß in Rom fünfhundert
und zwanzig Jahre lang keine Ehescheidung vorfiel.



Eine spezifisch römische Gottheit war sodann der zweiköpfige
Janus. Ihn charakterisieren wir wohl am besten, mit den Worten
Ovids (Fasten I. 90ff.): „Doch für welchen Gott soll ich Dich ausgeben,
zweigestalteter Janus? Denn kein dir ähnliches Wesen
besitzt Griechenland. Sage zugleich die Ursache, warum du allein
von den Himmlischen das was dir von hinten ist, erblickst, und
das, was vorn ist. Ich nahm die Tafeln, und als ich es bei mir
im Sinne überdachte, schien mir heller als vorher meine Wohnung
zu sein. Darauf erschien plötzlich der heilige Janus, wundersam
zu schauen, mit doppeltem Bilde, darstellend meinen Augen sein
zwiefaches Antlitz. Ich staunte, fühlte vor Angst erstarrt meine
Haare, und eiskalt mein Herz vom überraschenden Schauer. Er,
ein Scepter in der Rechten, und in der Linken einen Schlüssel,
sprach aus dem vorderen Antlitz zu mir diese Worte: Entferne
deine Furcht, o Sänger, der du bemüht um die Tage bist, höre,
was du bittest, und fasse meine Worte in deine Seele. Mich
nannten die Alten (denn ein uraltes Wesen bin ich) Chaos. Siehe,
welche längst vergangene Begebenheiten ich verkündige! Diese
durchsichtbare Luft und die noch dann übrigen Körper, Feuer,
Wasser und Erde, waren einst nur ein Chaos. Sobald aber diese
Masse in einem Streite ihrer Lage sich trennte, und aufgelöst in
neue Wohnörter ging, so erhob sich das Feuer in die Höhe, der
benachbarte Raum nahm die Luft ein, und im mittlern Raume
lagerten sich das Meer und die Erde. Damals nahm ich wieder,
der ich eine Kugel gewesen war und eine bildlose Masse, Gestalt
an, und göttliche Glieder. Auch noch jetzt ist ein kleines Merkmal
der einst verwirrten Gestalt übrig; denn es wird an mir dieselbe
Gestalt vorwärts und rückwärts gesehen. Vernimm nun die andere
Ursache der angenommenen Gestalt, damit du diese und meine
Geschäfte kennest. Alles, was du nur siehst, Himmel, Meer, Wolken
und Erde, ist alles von meiner Hand verschlossen oder steht offen
durch sie: bei mir allein ist die Bewachung der weiten Welt, und
mein ist das Recht, die Angeln zu drehen. Wenn es gefällt, aus
ruhiger Wohnung den Frieden zu schicken, so wandelt er frei und
ununterbrochen auf der ganzen Erde; aber von mordbringendem
Blute wird der weite Erdkreis erfüllt werden, wenn nicht starrende
Schlösser die erregten Kriege verwahren. Ich bewache die Thore
des Himmels mit den gütigen Horen, und selbst Jupiter geht und
kehrt zurück durch meinen Dienst. Darum werde ich Janus genannt;
und bringt mir der Priester auf den Altar cerealische
Kuchen und mit Salz vermischten Dinkel: so wirst du meine Namen
belachen, denn bald heiße ich dann im Munde des Priesters Patulcius
und bald Clusius. Denn wisse, es wollte jenes rohe Altertum
durch den abwechselnden Namen meine verschiedenen Ämter andeuten.
Erzählt hab ich dir meine Gewalt: so vernimm nun den
Grund meiner Bildung. Doch auch du erkennst ihn schon zum
Teil. Jede Thür hat von innen und außen doppelte Seiten,
deren eine nach dem Volke, die andere aber nach dem Hausgotte
blickt. Und so wie bei euch der Wächter der Thür, sitzend an der
Schwelle des Eingangs des Hauses, allein Aus- und Eingang
bemerkt: so erblicke auch ich, der Pförtner des himmlischen Hofes,
die Gegenden von Osten und Westen zugleich. Hekates Antlitz
siehst du nach dreien Seiten zu wenden, um die in drei Wege zerschnittenen
Straßen zu schützen; drum kann auch ich, um durch des
Nackens Beugung nicht Zeit zu verlieren, ohne des Körpers Bewegung
nach zwei Seiten blicken. So sprach er, und zeigte durch
Miene, daß er, wenn ich wünschte noch mehr zu erforschen, sehr
bereitwillig gegen mich sein würde. Mut faßte ich, und dankte
unerschrocken dem Gotte, und sprach wenige Worte zur Erde hinschauend:
Sage mir, wohlauf, warum das neue Jahr mit Kälte
beginnt, das wohl besser mit dem Frühling begänne; dann blüht
alles, dann ist das Alter der Zeit verjüngt; und aus fruchtschwangerem
Rebenschoß bläht sich der junge Keim: der Baum
wird von neu gesproßten Reben bekleidet, und ragend erhebt sich
über den Boden der Halm der Saat: Vögel bezaubern dann auch
die laue Luft mit Konzerten, und auf den Wiesen spielt und ist
fröhlich das Vieh. Dann ist lieblich die Sonne und es naht sich
die fremde Schwalbe, und erbaut unter erhabenem Gebälk ihr
Häuschen aus Koth. Dann läßt der Acker Bestellung zu, und wird
durch den Pflugschar verjüngt. Dieses müßte mit Recht des Jahres
Verjüngung heißen. Wortreich hatt' ich gefragt: er aber, ohne
mich lange zu verweilen, schränkte seine Rede auf diese zwei
Verse ein:


Neu erhebt sich die Sonne und endet sich alt im Winter;


Gleich ist der Anfang, den nimmt Phöbus zugleich mit dem Jahr. –





Aber warum bist du im Frieden verborgen, und warum eröffnest
du deinen Tempel bei erregten Kriegen? Er weilte nicht;
vom Gefragten gab er mir den Grund an. – Damit dem Volke,
wenn es zum Krieg geeilt ist, die Rückkehr offen stehe, steht auch
meine Thür offen und das Schloß ist hinweg. Im Frieden verschließ'
ich die Thore, damit nirgends der Ausgang vergönnt sei;
und lange werde ich unter Cäsars göttlichem Schutze verschlossen
bleiben. Sprachs, und erhebend die Augen, die hier und dort
hinblickten, sah er alles, was auf dem weiten Erdkreise lebte.
Friede wars, und schon hatte der Rhein, die Ursache deines
Triumphs, Germanikus! dir seinen Strom zur Knechtschaft übergeben.
O Janus, mache ewig den Frieden, und ewig dauernd
die Friedensstifter; und gewähre, daß der Dichter sein Werk nicht
unvollendet lasse!“



Unmittelbar an Janus reiht sich der Gott Saturn.

Nach der euhemeristischen Auffassung waren bekanntlich sämmtliche
Götter in früheren Zeiten als Könige oder Herren auf Erden
inkarniert gewesen. So war auch Janus ein italischer König;
während seiner Regierung kam Saturn nach Italien, wurde von
ihm gastlich aufgenommen und siedelte sich gegenüber dem Kapitolinischen
Berge auf dem Janiculum an, der damals der Saturnische
Berg hieß. (Hier war der Tempel des Saturn.) Saturn war es,
der die Bewohner Italiens den Ackerbau lehrte, sie von der
wilden Lebensweise entwöhnte und zur Ordnung und friedlichen
Beschäftigung anleitete. Er vertritt also bei den Lateinern die
Stelle, welche bei den Griechen eine weibliche Gottheit, Demeter,
behauptet. Das Regiment des Saturn war das goldene Zeitalter.
Zur Erinnerung daran feierten die Römer im Dezember,
wo man die Feldarbeiten des verflossenen Jahres sämtlich beendet
und die des neuen noch nicht begonnen hatte, das heiterste aller
Feste, die Saturnalien, an dem das goldene Zeitalter so zu sagen
wenigstens für einen Tag wieder aufleben sollte. An diesem Feste
sollte wieder Freiheit und Gleichheit herrschen, wie in jenen
Tagen. Darum ließ man während seiner Feier die Sklaven in
Herrenkleidern und Hüten gehen, die das Zeichen der Freiheit
waren, forderte keine Dienstleistungen von ihnen, bediente sie vielmehr
selbst bei Tische. Unter Saturns Regierung hatte es noch
kein Eigentum gegeben, alles war gemeinsam. Daher stellte man
an den Saturnalien Schmausereien an, zu denen jedermann willkommen
war, und beschenkte sich reichlich. Vor allem wurden die
Kinder nicht vergessen, denen Puppen und Bilderchen geschenkt
wurden.

Überall ertönte der jedes böse Omen verscheuchende Ruf:
Io Saturnalia! io bona Saturnalia! Es herrschte eine Art
Narrenfreiheit, wie heutzutage im Karneval.

Da das Fest um die Zeit der Wintersonnenwende fiel, ist die
Beziehung Saturns auf das Sonnenjahr klar, und Saturn wurde
daher später von den meisten mit dem griechischen Chronos, dem
Gott der Zeit identifiziert. Der alte Saturn ist aber wesentlich
nur ein Gott des Ackerbaus.

Als solcher eröffnet er einen ganzen Zug, den Feldbau, Weinbau
und die Viehzucht beschützender Götter und Göttinnen.

Seine Gattin zunächst heißt Ops, gleichbedeutend mit Fülle,
Reichtum und Wohlstand.

Zu diesen gesellten sich Vertumnus und Pomona, als Obstgöttinnen.

Endlich wurden frühzeitig aus Griechenland eingeführt Ceres,
Liber und Libera.

Daß Ceres sehr früh rezipiert worden, bezeugt Cicero (p.
Balb. 24): „Den Dienst der Ceres“, sagt er, „haben unsere Altvordern
mit großer Reinheit und Heiligkeit besorgt wissen wollen.
Da er aus Griechenland entlehnt war, so wurde er auch immer
durch griechische Priesterinnen ausgeübt, und alles mit griechischen
Namen benannt. Wenn aber die Person, welche den Ritus angab
und verrichtete, immerhin aus Griechenland berufen wurde, so
wollten sie dennoch, daß dieselbe die Opfer, die zum Heile der
Bürger gebracht wurden, auch als Bürgerin verrichte, um die
unsterblichen Götter zwar mit fremder Kenntnis aber doch mit
eigener und einheimischer Frömmigkeit zu verehren. Ich finde, daß
diese Priesterinnen gewöhnlich aus Neapel oder Velia verschrieben
wurden, welche Staaten ohne Zweifel damals mit Rom im Bündnis
standen.“

Doch scheint das lateinische Wort Ceres, das an Stelle des
griechischen Demeter trat, – sein etymologischer Zusammenhang
ist freilich unklar –, anzudeuten, daß die fremde Göttin mit einer
schon bekannten einheimischen verschmolzen worden ist.

Liber und Libera sind Bacchus und Ariadne.

Das Wort Liber „frei“ scheint anzudeuten, daß die Sendung
des Bacchus im Sinne einer freieren Lebensführung aufgefaßt
wurde. An seinem Feste, den Liberalien wechselten die geschlechtsreif
gewordenen jungen Römer ihr kindliches Kleid mit der männlichen
Toga. Auffällig ist auch, daß liberi die Kinder und liberi
die Freien ein lateinisches Wort sind, wie Hartung, Religion der
Römer S. 138, bemerkt, „hat um der guten Vorbedeutung willen
das Volk, dem die Freiheit für das höchste Gut des Lebens galt,
die Kinder mit diesem Namen bezeichnet.“ Varro freilich deutet
das Wort auf den zügellosen Liebesgenuß und die Ausgelassenheit,
die bei der Verehrung dieser Gottheiten üblich war, in sehr drastischer
Ausdrucksform („Liber“, qui marem effuso semine liberat,
Augustin VII. 2). Allerdings nahm sein Kultus in Italien, zumal
in Süditalien, eine mindestens so zügellose Wendung, wie der
Bacchus- und Dionysos-Kult in Griechenland.

„Auch die Ausomischen Landleute“, sagt Vergil, Georg. II.
380ff., „feiern nicht minder als die attischen das Fest mit Knittelversen
und ausgelassenen Scherzen, machen sich Fratzengesichter von
ausgehöhlter Rinde, rufen dich Bacchus an in fröhlichen Liedern,
und hängen dir zu Ehren Schaukelbilderchen auf hohen Fichten
auf. Davon gedeihen alle Weinberge zu reichem Ertrage, füllen sich
Thäler und Gründe und Hügel, zu denen der Gott sein herrliches
Antlitz gewendet hat. Darum wollen wir mit Gebühr des Bacchus
Lob feiern mit herkömmlichen Liedern, und ihm gefüllte Schüsseln
und Kuchen darbringen, und beim Horne geführt stehe der Bock
vor dem Altar, und sein fettes Eingeweide brate am Spieß.“
Hierzu muß eine Schilderung gefügt werden, welche Augustin
(VII. 21) von demselben Feste entwirft: „Welchen Grad von
Schändlichkeit die Verehrung des Liber erstiegen hat, ist schwer zu
sagen. Unter Anderem, was zu erzählen zu umständlich wäre,
meldet Varro, daß auf den Straßen Italiens gewisse Ceremonien
mit so großer Schändlichkeit begangen wurden, daß man zu
Ehren des Liber männliche Schamteile verehrte, und die Liederlichkeit
nicht wenigstens in der doch noch etwas verschämteren
Heimlichkeit, sondern auf offener Straße ihr Wesen trieb. Denn
dieses scheußliche Glied wurde in den Festtagen des Liber mit
großer Wichtigkeit auf ein Gestell gepflanzt und erst auf dem
Lande die Wege und Straßen entlang und hernach bis in die
Stadt herumgeschleppt. In dem Städtchen Lavinium aber wurde
dem Liber allein ein ganzer Monat gewidmet, wo alle Tage
die unzüchtigsten Reden zu hören waren, bis das Glied über den
Marktplatz getragen und wieder an Ort und Stelle gebracht war:
und diesem unehrbaren Gliede mußte die ehrbarste Matrone vor
den Augen aller Welt einen Kranz aufsetzen. Freilich, so mußte
der Gott Liber zum Gedeihen der Aussaaten günstig gemacht, so
der Einfluß böser Dämonen von den Feldern getrieben werden,
daß die Matrone auf offener Straße zu thun gezwungen wurde,
was der Lustdirne im Theater nicht zu gestatten war, wenn Matronen
zusähen!“



Noch gegen Ausgang des Mittelalters herrschte bei der Weinlese
in Unteritalien ein an diese alten Bacchusfeiern stark erinnernder
Ton; so schreibt z. B. in seiner Geschichte Nolas (Historia Nolana
lib. III. c. 14) Ambrogio Leone: „Die Winzer scheinen an dem
Tage, wo sie die Traubenlese besorgen und überhaupt während
der ganzen Weinernte voller Bacchustaumel und geradezu toll zu
sein. Dreierlei Dinge üben sie gegen alles gewöhnliche Maß aus,
Essen, Weinlese und übermütigen Lärm. Ja, auf dem Felde selbst,
wo sie Traube schneiden, rufen sie unaufhörlich schamlose Worte
und sprechen von unzüchtigen Dingen, als wenn ihre Gier nur auf
unsittlichste Wollust gerichtet wäre. Es ist Landessitte, diese Ungebundenheit
zu dulden. Wenn aber einer darüber mit ihnen schelten
sollte, so lachen sie ihn aus und strecken wohl gar die Zunge vor
ihm aus; keine Scham; alle Ehrbarkeit scheint ausgetilgt zu sein,
die größte Zügellosigkeit in Reden und allgemeine Ausgelassenheit
wird zur Schau getragen. Kurz, sie treten nicht mehr wie Menschen,
sondern wie Satyre und Bacchuspriester auf.“

Man nannte die unzüchtigen Lieder und Verse, die bei diesen
Festen improvisiert wurden, fescenninisch; vermutlich hängt
das Wort zusammen mit fascinum = Phallus (italienisch fescina,
zugleich ein phallusartig geformter Korb zum Traubenpflücken[628]).
Jedenfalls ist diese Ableitung natürlicher, als die bisher bei den
Philologen beliebte von der in Unteritalien belegenen Stadt Fescennium
(Georges' Lexikon).

Die geistreichsten Verse der Art hat wohl ein Zeitgenosse
Bruno's, der neapolitanische Dichter Tansillo in seinem aus
formvollendeten Ottave Rime bestehenden „Winzer“ (vendemmiatore)
gedichtet; er entschuldigt ihren allerdings bedenklich obscönen
Inhalt in der Vorrede, wie folgt: „In jedem anderen Lande, als
dem meinen, wohin diese Reime gebracht würden, würden sie ihre
Anmut verlieren, wenn sie solche überhaupt besitzen; und dies zumal,
wenn sie Leuten in die Hände fielen, die den Brauch meiner
Heimat nicht kennen. Dieser Brauch gestattet nämlich zur Zeit
der Weinlese dem niedrigsten Arbeiter, dem vornehmsten Herrn
und der vornehmsten Dame die gröbsten Anstößigkeiten zu sagen,
zumal wenn er (der Winzer) auf der Leiter an einem Baum[629] steht
und die Trauben pflückt und die nun zufällig Vorüberkommenden
anredet, und in dieser Situation ist mein Winzer zu denken, der
die Trauben schneidet und den unten stehenden Frauen zuwirft.“



Mit der griechischen Afrodite hat eine Ähnlichkeit die römische
Göttin der Blüten und Blumen, Flora.


Die spätere euhemeristische Mythologie erzählte, Flora sei ein
besonders schönes Freudenmädchen gewesen, das sich durch Preisgebung
seiner Reize ein sehr großes Vermögen erworben und dieses
dann als Erbschaft dem römischen Volke hinterlassen habe. Übrigens
gehörte ihr Dienst zu den ältesten in Rom, und wenn jene Erzählung
von dem patriotischen Testament eines Freudenmädchens
auch historisch begründet sein mag, so kann sie doch nicht zur Erklärung
des Floralienfestes dienen, das gegen Ende April (vom
28. April bis 1. Mai) gefeiert wurde. Allerdings spielten an
diesem Feste, das ebenfalls mit besonderer „Freiheit des Scherzes“,
wie Ovid sagt, begangen wurde, die Freudenmädchen eine hervorragende
Rolle in Rom; sie ergötzten das Volk mit obscönen Tänzen,
pflegten sich vor aller Augen ganz zu entkleiden und jungen Hasen
und Rehen nachzujagen oder Ringkämpfe aufzuführen. „Warum
aber der Stand der öffentlichen Buhlerinnen die Spiele der Flora
besonders ehrt“, sagt Ovid, „davon ist der Grund leicht zu erkennen.
Sie ist nicht Göttin vom ernsten und vielversprechenden Haufen,
sie wünscht, ihr Fest stehe dem plebejischen Chore frei. Auch fordert
sie auf, die Blüte des Alters, so lange sie dauert, zu genießen:
die Dornen verachtet man, wenn sie abgefallen sind.“ – Auch die
anderen Frauen und Mädchen trugen an diesem Feste gegen sonstige
Sitte auffallend bunte Kleider und nahmen einen freieren Scherz
nicht übel. „Ganz wird die Schläfe mit festgenähten Kränzen umwunden“,
singt Ovid, „und der kostbare Tisch wird von darauf gestreuten
Rosen verdeckt. Berauscht tanzt der Gast, das Haar umflochten
mit Lindenbast und übt die Kunst des Weintrinkens in
maßlosem Grade. Trunken tanzt er an des schönen Liebchen harter
Schwelle. Um sein gesalbtes Haupthaar hängen weiche Kränze.
Bacchus liebt Blumen; daß Kränze dem Bacchus gefielen, kannst
Du aus dem Gestirne der Ariadne entnehmen.“ – Bis tief in die
Nacht hinein wurden die Spiele fortgesetzt, bei Fackelschein, „entweder
weil von purpurnen Blumen die Fluren leuchten“, sagt Flora bei
Ovid, „scheint sich der Fackelschein für meine festlichen Tage zu schicken,
oder weil weder die Blüte noch die Flamme von matter Farbe ist,
und beider Glanz die Augen auf sich zieht, oder weil nächtliche
Freiheit meinen Vergnügungen gemäßer ist. Die
dritte Ursache ist näher der Wahrheit.“


Andrerseits ist aber auch wieder die römische Venus keineswegs
kongruent mit der reizendsten aller antiken Göttergestalten,
der griechischen Afrodite. Erst spätere Dichter, wie besonders Lucretius,
dessen Widmungsverse an die Venus berühmt sind, und Ovid
haben überhaupt die Venus der Römer zu der Bedeutung erhoben,
welche sie jetzt noch in unserem mythologischen Vorstellungskreise
beansprucht. Vielleicht nicht ohne Einfluß darauf war die Tradition
der Julier, die ja bekanntlich ihren Stammbaum auf Aeneas, den
Sohn der Afrodite-Venus und des Anchises zurückführten. – Aber
während Venus Afrodite eine von hellenischer Ästhetik zur Göttin
der Schönheit verklärte Naturgottheit war, symbolisierte oder personifizierte
die Venus der alten Römer, wiewohl auch sie schon
den Begriff des Reizes und der Anmut (venustas) mit einschloß,
doch in erster Linie nur den Sinnengenuß und stand insofern nicht
viel höher als Volupia, die eigentliche Göttin der Wollust. In
den Kapellen der letzteren pflegte man merkwürdigerweise Bildsäulen
eines geradezu entgegengesetzten Wesens mit aufzustellen,
nämlich der Angeronia oder Angstgöttin, deren Mund verschlossen
und versiegelt war; vielleicht glaubte man sich diesen gefürchteten
Dämon dadurch gerade geneigt zu machen und fernzuhalten,
daß man ihn im Tempel der Wonne aufstellte.

Das Fest der Venus ward am 1. April begangen, welcher
Monat ihr besonders geweiht war und nach Ovids Meinung auch
nach ihr benannt ist (Aprilis, Aphrilis, ἀφριλις, Aphrodite).

An diesem Tage pflegten die Frauen das Marmorbild der
Göttin zu entkleiden und in Myrtenwasser zu baden und dann
mit Rosen und goldenen Ketten zu schmücken. Die Myrte ist bekanntlich
der Strauch der Venus, weshalb heutzutage noch der
Myrtenkranz das Haupt der Bräute schmückt. Auch führt Venus
von der Myrte den Namen Murtea. Auch pflegten sich die „Mütter
und Schwiegertöchter Latiums, und die, von denen Binden und
lange Gewande fern sind“ (die Buhlerinnen) unter grünender
Myrte zu baden. „Denn“, erzählt Ovid, „am Ufer trocknete einst
Venus nackt die triefenden Haare; der Satyrn schalkhafter Haufen
bemerkt die Göttin. Sie sah es und verhüllte ihren Körper mit
vorgepflanzten Myrten. Gesichert war sie durch das, was sie that
und gebietet nun Euch, es nachzuahmen.“


Andere Beinamen der Venus waren Placida, Genitrix,
Verticordia (Herzenswenderin), Calva und Cloacina.
Die beiden letzteren Namen haben zu manchen Deutungen Anlaß
gegeben; wahrscheinlich bedeutet calva nicht die „kahle“, „geschorene“,
sondern kommt von calvere = foppen, und bezieht sich auf die
Launen der Verliebten. Cloacina aber kommt nicht, wie boshafter
Weise einige Kirchenväter meinen, direkt von Cloake, sondern hängt
mit cloare = reinigen, zusammen.

„Wenn nämlich der strenggesetzliche Römer eine Göttin des
fleischlichen Liebesgenusses verehrte“, meint Hartung a. a. O. 250,
„so läßt sich denken, daß er dabei keine ungeregelte Wollust beabsichtigte
und die Lustgöttin nicht um der Lust selbst, sondern um
der dabei zu wünschenden Reinheit willen anrief. Diese Reinhaltung
nun wurde dem Charakter der alten Römer gemäß zumeist
äußerlich und körperlich geübt, so daß Abspülung und Abwaschung,
vielleicht auch, wie Plinius andeutet, Beräucherung mit Myrtenreis,
nach jedesmaligem Genusse die Hauptsache war: und zu diesem
Zwecke wurde die Venus Cloacina verehrt.“ – Ein Fragezeichen
scheint mir hinter diese Gelehrten-Hypothese nicht unangebracht.



Unter den weiblichen Gottheiten ist noch zu erwähnen Minerva,
die ganz der griechischen Pallas entspricht, der jungfräuliche Typus
der überlegenden, erfindenden Geisteskraft; sodann vor allem Vesta,
die griechische Hestia, die Göttin des Herdfeuers. In ihrem auf
dem Forum befindlichen runden Tempel, – nach Plutarch rund,
weil er das Weltall vorstellt, in dessen Mitte die Pythagoräer das
Feuer setzen, wurde das unauslöschliche Feuer von den sechs vestalischen
Jungfrauen gehütet. Die Jungfräulichkeit der Vestalinnen
soll nach Plutarch, der bemerkt, daß der Dienst der Hestia in
Griechenland vielmehr Witwen anvertraut wurde, deshalb gefordert
sein, weil man das reine und unvergängliche Wesen des Feuers
nur reinen und unbefleckten Körpern anvertrauen wollte oder zwischen
der Jungfrauschaft und der Unfruchtbarkeit dieses Elements einige
Ähnlichkeit zu finden glaubte. Die Vestalinnen, welche aus den
vornehmsten Mädchen im jugendlichen Alter von sechs bis zehn
Jahren ausgeloost wurden, wurden für die ihnen zur strengsten
Pflicht gemachte Keuschheit durch zahllose Vorrechte entschädigt.
Plutarch zählt als solche auf, daß sie noch bei Lebzeiten des Vaters
ein Testament machen durften, und – eine in Ansehung des Keuschheitsgelübdes
sonderbare Fiktion –, jus trium liberorum besaßen,
d. h. alle erbrechtlichen Vorteile, sowie die Freiheit von Vormundschaft,
die für andere weibliche Personen mit dem Besitz dreier Kinder
verbunden waren. Wenn sie öffentlich erschienen, ging ein Liktor
vor ihnen her. Begegnete eine Vestalin zufällig einem zum Tode
geführten Verbrecher, so wurde diesem das Leben geschenkt. Doch
mußte die Vestalin schwören, daß die Begegnung nicht absichtlich
veranlaßt war. Der Bruch des Keuschheitsgelübdes bei den Vestalinnen
wurde streng geahndet, der Verführer zu Tode gegeißelt,
die Priesterin lebendig begraben.

Gleichzeitig mit dem Dienste der Vesta soll derjenige des eigentlichen
Feuergotts Vulcan von Romulus und Tatius gegründet
sein. Über den Kultus dieses Gottes, der keine große Rolle spielte,
ist nur zu bemerken, daß ihm seltsamer Weise mit Vorliebe Fische
geopfert wurden, um durch die Bewohner des feuchten Elements die
Gewalt des Feuergeistes gleichsam auf magische Weise zu besänftigen.

Die ursprüngliche Hirtenreligion kennzeichnet endlich die Verehrung
des Faunus, dessen Wesen Dionysius, röm. Gesch. V, 16,
mit den Worten bezeichnet: „Die Römer schreiben diesem Dämon
alles Panische und alle gespenstischen Erscheinungen zu, die in
wechselnden Gestalten den Menschen zu Gesichte kommen, und betrachten
alle seltsamen, das Gehör erschreckenden Rufe als sein
Werk.“ Der Name bezeichnete allmählich nicht mehr ein Individuum,
sondern eine ganze Gattung, die Faune oder Silvane, lüsterne
koboldartige Wesen, von denen es hieß, daß sie mit Vorliebe die
Nymphen, aber auch Frauen im Schlafe zu überfallen liebten.
Wegen dieser Eigenschaft führten sie die Beinamen Ficarii[630]
und Incubi. Hartung meint, daß Alpdrücken und ähnliche
Traumerscheinungen den psychologischen Ursprung dieser Dämonengattung
gebildet haben.

Die Tochter des Faunus, Fauna, auch Fatua oder Oma
genannt, wurde als gute Göttin, bona Dea, verehrt. Sie
bildet einen seltsamen Kontrast zu ihrem Vater durch ihre Keuschheit,
die sie bis zu dem Grade wahrte, daß nicht einmal der Name
einer Mannsperson in ihrer Nähe genannt werden durfte. Der
Grund war ihr Prophetentum. Denn bekanntlich ist eine allgemein
geglaubte occultistische Voraussetzung der Sehergabe die unbedingte
sexuelle Enthaltsamkeit. Ihr Fest wurde nur von Frauen begangen,
und zwar im Hause des jedesmaligen Praetor urbanus. Das
Haus desselben mußte dann von allen Personen männlichen Geschlechts
geräumt werden, nicht einmal Bildnisse derselben wurden
geduldet. Die Frauen mußten sich durch mehrtägige Enthaltung
zum Feste vorbereiten. Die Feier selbst, die von Vestalinnen geleitet
wurde, endete damit, daß die Frauen durch Musik und übermäßigen
Weingenuß sich berauschten, um in einen Zustand ekstatischer Verzückung
zu geraten. Das Fest hatte große Ähnlichkeit mit den
Thesmophorien oder auch mit orphischen Geheimkulten. Hiernach
kann man die Größe des Skandals ermessen, den der Demagoge
und Wüstling Clodius, der bekannte Gegner Ciceros und Freund
Cäsars, dadurch bereitete, daß er, als dieses Fest im Hause Cäsars
gefeiert wurde, der gerade Prätor war, begünstigt von der Pompeja,
Cäsars Gemahlin, mit der er im ehebrecherischen Einverständnis
stand, sich als Harfenspielerin verkleidet einschlich. Vergl.
Plutarch, Leben Cäsars, Kap. 9 u. 10. Ciceros Briefe an Attikus I, 13.



Der eigentliche Hirtengott aber war Pales, den merkwürdigerweise
einige Dichter, z. B. Ovid, als weibliche Gottheit bezeichnen,
sodaß spätere ihn sogar für einen Zwittergott erklärten. Der spätere
Gott der Gärten, Priapus, ist jedoch, wie schon sein Beiname als
Gott von Lampsacus bezeugt, eine griechische Erfindung. Dagegen
war der Phalluskult, der sich später mit dieser Göttergestalt verknüpft,
schon der ältesten Zeit nicht fremd. Seine altrömische Bezeichnung
war Fascinum und der ihn führende Gott hieß Fascinus,
auch Mutinus oder Tutinus. Er galt als kräftigstes Mittel
gegen jede böse magische Einwirkung und sein Bild wurde aus
diesem Grunde im Haus und Hof, auf dem Herde und bei jeder
Einfriedigung (Hortus), daher Gartengott, aufgepflanzt.

Um der Ehe Glück und Segen zu verbürgen, mußte sich sogar
die Braut vor der Hochzeitsnacht auf den kolossalen Fascinus am
Herde setzen. Daß die sog. fescenninischen Verse ihre Bezeichnung
dem Fascinus verdanken, also nur ein anderes Wort für Priapejen
sind, wurde schon erwähnt. Praefiscine, die Anrufung des Fascinus,
war der übliche Ausruf der Römer, wenn sie etwas lobten oder
für gut befanden, und hatte etwa die Bedeutung der deutschen
Volksredensart: „Unberufen, unbeschrieen, dreimal unter'm Tisch
geklopft!“



Wir könnten diese mythologische Gallerie noch durch eine
ganze Reihe von Göttern und Genien zweiten Ranges vervollständigen,
z. B. die Anna Perenna, welche Gesundheit und
unversiegliche Lebensdauer symbolisiert, und die in Mädchengesellschaften
mit Rücksicht auf ein verliebtes Abenteuer, das Mars mit
ihr hatte, durch zotige Lieder gefeiert wurde, ferner die Acca
Laurentia, bei der es sich ebenso um die Apotheose eines
Freudenmädchens handelt, wie bei der Flora. Vgl. Plutarch, Romulus
Kap. 5:

„Ein Tempelaufseher des Herkules kam einst, vermutlich aus
langer Weile auf den Einfall, mit dem Gotte Würfel zu spielen
und machte dabei aus, wenn er gewönne, sollte der Gott ihm
irgend etwas zu gute thun, verlöre er aber, so wollte er ihm eine
gute Mahlzeit bereiten und überdies ein schönes Mädchen verschaffen,
um bei ihr zu schlafen. Auf diese Bedingung warf er
zuerst für Herkules und dann für sich selbst, und da fand sichs, daß
er verloren hatte. Der Tempelaufseher, der es für seine Pflicht
hielt, das, was ausgemacht war, genau zu erfüllen, veranstaltete
für den Gott ein Abendessen und mietete die Laurentia, ein im
besten Rufe stehendes schönes Freudenmädchen. Diese bewirtete
er im Tempel, wo er ein Bett bereitet hatte, und nach Tische
schloß er sie ein, als wenn nun der Gott zu ihr kommen sollte.
Herkules, sagt man, besuchte sie auch wirklich und befahl ihr, des
Morgens auf den Markt zu gehen und den ersten, der ihr begegnen
würde, sich durch einen Kuß zum Freunde zu machen. Es begegnete
ihr ein Bürger, namens Tarrutius, der schon ziemlich bei
Jahren war, aber ein ansehnliches Vermögen besaß und bisher
ohne Frau und Kinder gelebt hatte. Dieser Mann machte mit ihr
Bekanntschaft und gewann sie so lieb, daß er sie bei seinem Tode
zur Erbin seiner bedeutenden und schönen Güter einsetzte, wovon
sie dann später den größten Teil durch ein Vermächtnis dem Volke
zuwandte. Sie soll, da sie schon in großem Rufe stand und für
eine besondere Freundin der Göttin gehalten wurde, gerade an dem
Orte verschwunden sein, wo die ältere Larentia begraben lag.“ –
Diese ältere Larentia aber war die Wölfin (lupa), die den Romulus
gesäugt hatte. Dabei verfehlt Plutarch nicht zu erinnern,
daß Lupa bei den Lateinern sowohl eine Wölfin als ein geiles
Frauenzimmer bedeute. An diese Larentia, die auch Laurentia genannt
wird, knüpfte sich die Entstehung einer den bereits erwähnten
Luperci ähnlichen Priesterbrüderschaft, der sog. Arvalbrüder.
Dieselbe soll nämlich vom Romulus (oder Herkules) zwölf Söhne
gehabt haben, mit denen sie alljährlich einmal einen Umzug um
die Felder hielt und für die Fruchtbarkeit des Landes betete. Die
diesem Vorbilde entsprechend gestiftete, aus 12 Personen bestehende
Arvalbrüderschaft trug als Abzeichen Ährenkränze mit weißen
Binden und hielt alljährlich einen Umzug durch die Felder, worauf
sie zur Entsündigung der Felder das suovetaurilium opferte.

Da wir auf die unterirdischen Götter, zu denen übrigens die
Acca Laurentia in einer ähnlichen Beziehung stand, wie die griechische
Proserpina, im folgenden Kapitel kommen, dürfen wir hiermit
unsere Skizze des römischen Götterwesens abschließen.



Kaum ein anderes Wort ist mit verschiedeneren Ideeen und
Gefühlen je nach Zeit, Ort, Rasse, Kulturentwickelung und endlich
Individualität vergesellschaftet, als das kaum noch eine bestimmte
Definition zulassende Wort „Religion“. Ein feinfühliger Christ
wird mit vollem Rechte dieses Wort als mißbräuchlich angewandt
bezeichnen auf ein Göttersystem, wie das in diesem Kapitel skizzierte
römische, das sich bis zur Vergöttlichung von Freudenmädchen verstiegen
habe. Er mag eben durch den Kontrast die geistige Höhe
des Christentums um so angemessener schätzen lernen.

Allein er darf sich dadurch nicht zu einem ungerechten Urteil
über die sittliche Bedeutung der heidnischen Religionen und der
römischen insbesondere hinreißen lassen.


Alle heidnischen Religionen und so auch die römische, sind eben
reine Naturreligionen. Die Natur und ihre Kräfte werden in
anthropomorpher Weise personifiziert, und wie diese Phantasiethätigkeit
ausfällt, das hängt eben von dem mehr oder weniger
edlen Typus des Menschen ab. Nun läßt sich keineswegs behaupten,
daß die römische Naturreligion auf einem besonders niedrigen
sittlichen Niveau gestanden hat; wenngleich die orientalischen
Religionen stellenweise den Anschein größerer spekulativer Tiefe an
sich tragen, so sind ihre Gedanken- und Phantasiebildungen darum
weder reiner noch inniger. Selbstverständlich bildet in jeder reinen
Naturreligion die Fruchtbarkeit und Zeugungskraft und somit das
Natürlich-Geschlechtliche den wichtigsten Gegenstand der Andacht.
Der Phallusdienst z. B. erstreckte sich über ganz Asien und nahm
wohl die wüstesten orgiastischen Formen bei den von Natur wollüstig
und zerfahren veranlagten semitischen Stämmen an (Mylitta-
und Kybele-Dienst). Bei den Römern hielt er sich stets in relativ
sehr anständigen Schranken. Die geschlechtliche Sinnlichkeit des
Römers war stark, aber, so lange sie nicht durch schlechte
internationale Einflüsse corrumpiert ward, naturwüchsig gesund
und forderte gesetzliches Maß und Ordnung. Erwähnt wurde
bereits die lange Jahrhunderte hindurch streng gewahrte Heiligkeit
der Ehe. Nicht die unbefangene Natürlichkeit in sexuellen
Angelegenheiten, sondern das naturwidrig Raffinierte, was sich ja
oft gerade mit asketischen Enthaltsamkeits-Tendenzen als anderem
Extrem vereint, ist das allgemein Unsittliche. Die fescenninischen
Verse und krassen Priapejen der Römer sind nicht so unsittlich, wie
manche mit äußerlicher Eleganz geschriebene hochmoderne Litteraturerzeugnisse.
Oder war etwa das germanische Mittelalter, das
an vielen Dingen keinen Anstoß nahm, die heute auszusprechen, ein
arger Verstoß ist, darum sittenloser, als die Neuzeit, in der
ernstliche Schriftsteller die Frage diskutieren können, ob nicht z. B.
die Ehe vielfach zu einer konventionellen Lüge geworden sei?
Man kann sogar behaupten, daß das gesetzliche und im engeren
Sinne moralische Gefühl die Römer weit länger vor der Ansteckung
mit den wüsten Formen des orientalischen, mystisch angehauchten
Wollustkultus bewahrt hat, als das mehr bloß ästhetische
Maß die Hellenen. Wenn die Griechen es als die erste und
höchste Pflicht betrachteten, daß alles, was zur Verehrung der
Götter geschehe, schön sei, glaubten die Römer mit konservativer
Zähigkeit und peinlichster Sorgfalt darauf achten zu müssen, daß
alles exakt und pünktlich sei. Allerdings wurde die subjektive Religion
bei ihnen von der positiven, dem Kultus, völlig absorbiert,
wie dies in gewissem Grade ja auch im Gegensatz zu den vielen
anderen Abzweigungen des Christenthums sich noch im römischen
Katholizismus wiederholt. Noch in den Zeiten des schon begonnenen
Verfalls der römischen Religion schrieb der Geschichtsschreiber
Dionysius (II. 18), indem er die römische Religion der griechischen
gegenüberstellt:

„Der Stifter des römischen Staates hat die von den Göttern
überlieferten Sagen, welche Verunglimpfungen und Lästerungen
derselben enthalten, als nichtswürdig, unnütz und ungebührlich, und
nicht einmal rechtschaffener Menschen, geschweige Götter würdig, samt
und sonders verbannt, und es so eingerichtet, daß die Menschen
von den Göttern nur das Edelste und Beste erzählen und sich einbilden,
und ihnen keine solchen Eigenschaften andichten, welche
seliger Wesen unwürdig sind. Denn man weiß bei den Römern
nichts von Entmannung des Uranus durch seine eigenen Söhne,
nichts von der Kinderverschlingung des Kronos aus Furcht vor
deren Nachstellungen, nichts von Entthronung und Einkerkerung im
Tartarus, die Zeus an seinem eigenen Vater verübt habe, nichts
von der Götter Kämpfen, Verwundungen, Fesselungen und Knechtsdiensten
bei den Menschen, und es wird bei ihnen kein Fest in
Trauerkleidern und mit Wehklagen begangen, wo sich die Weiber
unter Weinen und Schreien die Brüste zerschlagen über das Verschwinden
einer Gottheit, wie die Griechen bei dem Raube der
Persephone und den Leiden des Dionysos und anderen dergleichen
Gelegenheiten thun; auch erblickt man bei ihnen, trotzdem, daß die
Sitten bereits verdorben sind, kein Außersichgeraten und Verrücktthun,
kein Bettelpriestertum, kein Begeistertsein noch geheime
Weihen, kein Durchnachten der Männer mit den Frauen in Heiligtümern,
kurz nichts von allen diesen Gaukeleien und Schwärmereien,
sondern statt dessen bloß Andacht und Achtsamkeit auf Worte
und Handlungen in allen religiösen Verrichtungen, wie bei keinem
anderen Volke der Griechen oder Barbaren.“




Allerdings ist nicht zu verkennen, daß eben diese äußerlich gesetzliche
Auffassung der Religion ein wirklich religiös fühlendes
Gemüt abstoßend berührt, wenn dabei die Einsicht hervortritt, daß
die gebildeten Römer in Ermangelung jeder spekulativen
Vertiefung des Religionsinhalts, wie sie den gebildeten Griechen sich
in den Mysterien frühzeitig darbot, dieselbe als eine bloß politische
Staatseinrichtung betrachtet haben. Der Geschichtsschreiber Polybius
freilich, der dieses Verhältnis klar durchschaute, findet gerade deshalb
die römische Staatskunst ebenso wie nach ihm Machiavelli
besonders bewundernswert: „Den größten Vorzug“, schreibt er
(VI, 56), „scheint mir die römische Politik hinsichtlich ihrer Religionsmaximen
zu haben: und zwar giebt, wie mich dünkt, gerade die
Sache, welche man anderwärts tadelnswert findet, dem römischen
Staat seine Festigkeit, ich meine den Aberglauben. Denn dieser
Punkt ist mit einer solchen Wichtigkeit behandelt und dergestalt mit
dem öffentlichen und Privatleben verwebt, daß nichts darüber geht.
Hierüber mögen sich nun manche wundern: mir aber scheint dies
um der Menge willen geschehen zu sein. Wenn freilich der Staat
ein Zusammentritt lauter Weiser wäre, so hätte man dergleichen
Mittel nicht nötig: nun aber die Menge immer wetterwendisch ist und
regellosen Begierden, unvernünftigen Leidenschaften und stürmischen
Aufregungen gehorcht, so bleibt nichts übrig, als sie durch blinde
Furcht und solches Gaukelspiel im Zaum zu halten. Darum
scheinen mir die Alten den Glauben an die Götter und die Vorstellungen
von der Hölle keineswegs aus Unverstand und Unüberlegtheit
der Menge eingeprägt zu haben, vielmehr die Jetzigen ihn
unverständig und unbesonnen zu verbannen.“



Diese politische Weisheit dürfte erstens fehlgreifen in ihrer
geschichtlichen Ansicht, sofern sie eine Religion, die naturwüchsig
aus dem Volke hervorgegangen, als ein Machwerk politischer Kunst
erklärt. Sie dürfte aber auch pragmatisch nur für Staatswesen
zutreffen, die von vornherein auf eine unnatürliche demokratische
Grundlage gestellt sind und deshalb unsichtbarer, trügerischer, im
schlechtesten Sinne „politischer“ Mittel bedürfen, um die Menge
zu leiten. Richtig ist zwar, daß kein Staat und kein Volk ohne
irgend welche Volksmetaphysik auskommen kann, und daß daher
jeder vernünftige Politiker alle Art rein negativer sog. Volksaufklärung
verurteilen wird. Aber andrerseits ist auch eine rein
negative Aufklärung der herrschenden Gruppen im Staate auf
die Dauer unhaltbar und dem Staate verderblich; denn unmöglich
läßt sich durch Heuchelei der Staat erhalten. Ohne
Metaphysik keine Ethik, und ohne irgend welchen Glauben an
Übersinnliches keine Moral. Der Moral bedürfen auch die regierenden
Elemente, ja diese erst recht. Gerechtfertigt ist nur die
Forderung, daß die gebildeten Elemente eines Volkes nicht dem
voreiligen Bedürfnis nachgeben sollen, der nur für gröbere Vorstellungen
reifen Masse ihre wissenschaftlich geläuterte Weltanschauung
einzuflößen. Denn Einreißen ist leichter als Aufbauen.

Das lehrt auch die Gegenwart, in der wesentlich die immermehr
zunehmende Religionslosigkeit der Massen eine soziale Gefahr
heraufzubeschwören scheint.



Drittes Kapitel.

Unsterblichkeitsglaube und Jenseitsvorstellung.

Dafür, daß wenigstens der Glaube an die persönliche Unsterblichkeit
aus einer allgemein menschlichen Prädisposition
hervorgeht, scheint mir kaum eine kulturhistorische Thatsache eindringlicher
zu sprechen, als die hervorragende Rolle, die dieser
Glaube in sehr ausgeprägter Form bei den nüchternen, so ganz
auf das Diesseits gerichteten Römern gespielt hat, deren fast
metaphysikfreie, rein naturalistische, nur die Interessen des natürlichen
und bürgerlichen Lebens hypostasierende Religion uns das vorstehende
Kapitel im Umriß zeichnete. Offenbar muß dieser
Glaube, wenn ihn sogar ein so sehr vom Zwecktriebe beherrschtes
und durch ihn zur Weltherrschaft berufenes Volk in ganz besonderem
Grade kultivierte, eine sozial sehr zweckmäßige Eigenschaft
sein, eine Eigenschaft, die sich im Kampf der Völker
ums Dasein bewährt. – Hängt nicht aber das Wort Wahrheit
sprachgeschichtlich mit bewähren zusammen, und sollte nicht der
Schluß gerechtfertigt sein, daß ein Glaube, der sich praktisch für
Völker und Individuen als zweckmäßig bewährt, unmöglich eitel
sein kann? Oder giebt es auch zweckmäßige Irrtümer und
Wahnideeen? Vielleicht ist dieser mein Gedanke nur eine modernere
Fassung dessen, was Kant mit seinem Beweise aus den Postulaten
der praktischen Vernunft sagen wollte.


Genien, Laren oder Manen und Lemuren bezeichnen
in der lateinischen Sprache drei Klassen oder Zustände des unsterblichen
Teils der menschlichen Individualität.

Genius kommt von gignere = zeugen. Genius ist der schon
vor der Geburt existierende transcendentale Keim und Kern des
Menschenwesens und damit zugleich das Göttliche und Unvergängliche
im Individuum. Hören wir darüber den nicht aus
griechischer Philosophie, sondern aus altrömischer Religionskunde
schöpfenden Varro: Der Mensch, sagt er, besteht aus drei Teilen,
erstlich dem vegetabilischen ohne Sinn und Empfindung, zweitens
dem animalischen mit Sinn und Empfindung aber ohne Selbstbewußtsein,
drittens dem geistigen mit Vernunft und Selbstbewußtsein.
Alle drei zeigen sich in der menschlichen Natur vereinigt, nämlich
die erste in den Nägeln, Haaren und Gebeinen, die zweite in den
Sinnesorganen, Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack und Gefühl,
die dritte im Geiste. Die dritte ist es, die im Menschen genius,
der das Leben zeugende, im Universum deus, Gott heißt. Denn
auch im Universum sind die analogen Teile wiederzufinden, insofern
z. B. die Erde mit dem Steinreiche den Gebeinen, Sonne, Mond
und Sterne den Sinnesorganen, dem Geist oder Genius aber der
alles durchdringende Äther, welcher auch den Gestirnen, der Erde
und dem Meere emanierte Teile seines Wesens als besondere Gottheiten
mitteilt, entsprechen.

Daß dies nicht pythagoräisch-platonische Philosopheme, sondern echtrömische,
wahrscheinlich aus uralt arischen Traditionen und von jenen
Philosophen selber nur übernommene Sätze sind, ist leicht zu beweisen.

Der Genius, der sich, wie das transcendentale Ich du Prels
nur teilweise in die irdische Erscheinung versenkt, ist der Führer
des persönlichen Schicksals, das Instinktartige, Unbewußte im Menschen,
daher genius fatalis oder auch direkt fatum genannt. Vergl.
Horatius, epistol. II. 2, 178. Genius est deus, cujus in tutela
ut quisque natus est vivit; hic sive quod ut genamur curat
sive quod una gignitur nobiscum sive etiam quod nos genitos
suscipit ac tuetur certe a gignendo genius appellatur
(Censorinus de die natali c. 3).

Da er als transcendentaler göttlicher Teil über die irdische
Erscheinung hinausragt, genießt er auch seit urältester Zeit göttliche
Verehrung. Bei keiner festlichen Gelegenheit vergaß man, seinem
Genius zu opfern. „Beim Erntefest“, bezeugt Horaz (Epist. II. 1, 40)
„opfert man dem mit den Lebensjahren geizenden Genius und treibt
fescenninische Späße“; letzteres, da Genius zugleich die Bedeutung
„zeugungskräftig“ hat, weshalb auch bei Hochzeiten dieselbe Sitte.
Sein alljährlich wiederkehrendes Fest ist der Geburtstag. An
diesem brachte man ihm Opferschrot, Kuchen, Honig, Wein, Weihrauch
und Kränze, aber kein blutiges Opfer dar. Vor allem gedachte
man seiner, wie bemerkt, auch bei Hochzeiten, da als Zweck
der Ehe die Erzielung kongenialer Nachkommen galt; daher weihte
man ihm das Brautbett, das nach altherkömmlicher Sitte mit Togen
im Atrium gebreitet und lectus genialis genannt wurde. Einer
der heiligsten Schwüre war der beim eigenen oder beim Genius
einer geliebten Person. Der Jurist Ulpian bezeugt ein kaiserliches
Gesetz, das den, der in Geldsachen beim Genius des Kaisers schwört
und eidbrüchig wird, mit Stockschlägen bedroht.

Das Sinnbild des Genius war die Schlange, die, weil sie sich
mit jedem Jahre verjüngt, das sich immer erneuernde Leben verdeutlicht.
Hierdurch wird uns eine mehrfach verbürgte Erzählung
vom Tode des Vaters der Gracchen, als Muster römischer Gattenliebe
verständlich. Jener erblickte einst in seinem Ehebette ein
Schlangenpaar und befragte die Weissager wegen der Bedeutung
des Zeichens. Diese rieten ihm, eine davon zu töten, mit dem Bemerken,
wenn er die männliche töte, würde er, wenn er die weibliche
töte, seine Gattin, die berühmte Cornelia, binnen kurzem sterben.
Er tötete die männliche und starb bald darnach an einer plötzlichen
Krankheit. Cicero, der (de divinatione) diese Erzählung erwähnt,
wirft allerdings die nicht unmotivierte Frage auf, warum er nicht
beide entgegen dem Rate der Seher am Leben gelassen. Übrigens
wurde der Genius auch als angehender Jüngling, geflügelt, nackt
oder mit einem gestirnten Gewande, mit Blumen oder einem Wachholderzweige
dargestellt.

Manen, wohl nicht von manere = bleiben, sondern von
manis = milde, sind die frommen guten Seelen der Abgeschiedenen,
also die wieder mit dem Genius vereinten, um den
Inhalt des Erdenlebens bereicherten Geister. Sie sind dasselbe, was
die Genien, aber vom postmortalen Standpunkt aus. Darum wird
auch ihnen göttliche Verehrung zu teil. „Wenn ich einst tot bin“,
schreibt Cornelia, die Tochter des großen Scipio, des eben erwähnten
Vaters der Gracchen Gattin, an ihren Sohn Cajus, „so
wirst du mir opfern (parentabis) und die Gottheit deiner Mutter anrufen.
Wird es dich dann nicht beschämen, die Bitten eines Geistes
anzuflehen, den du, als er noch lebte und gegenwärtig war, nicht
beachtet und verschmäht hast?“ (Cornelius Nepos fragm.) Der
berühmte Rechtsgelehrte Labeo, der zur Zeit des Augustus lebte,
Begründer der bedeutenden Rechtsschule der sog. Prokulejaner, hat
eine besondere, leider nicht erhaltene Schrift über die Manen und
ihre Verehrung verfaßt (de diis, quibus origo animalis est) d. h.
über die in göttliche Geister verwandelten Menschenseelen.

Die göttliche Verehrung der Abgeschiedenen begann am achten
Tage nach dem Tode, wenigstens erst nach der Bestattungsfeierlichkeit.
Denn bis zur Bestattung, die eben den Zweck hatte, den
letzten noch vorhandenen magischen oder „magnetischen“ Zusammenhang
der Seele mit der unreinen Leiche zu lösen, konnte sich der
Geist noch nicht in die himmlischen Höhen begeben. Die Leiche
pflegte man sieben Tage lang in einem nur diesem Zwecke bestimmten
Nebenraume des Vestibüls im römischen Hause aufgebahrt
zu halten. Während dieser Zeit galt das Haus als unrein,
ein Cypressenbaum vor der Thür warnte diejenigen, die Befleckung
zu scheuen hatten, vor dem Eintritt. Am achten Tage wurde die
Leiche in feierlichem Zuge zur Brandstätte, – Feuerbestattung
bildete die, jedoch nicht ausnahmslose, Regel, – getragen, wo der
Scheiterhaufen in Form eines Altars errichtet war. Die Verbrennung
hatte denselben Sinn, wie diejenige des Herkules auf
dem Oeta, damit sich das Ewige zum Himmel erheben möge,


„Wenn der Gott, des Irdischen entkleidet,


Flammend sich vom Menschen scheidet


Und des Äthers leichte Lüfte trinkt.“





Darum sprach man, sobald die Verbrennung beendet war:
unser Vater, Bruder, Gatte usw. ist allbereits ein Gott. Die Reste
wurden dann unter Thränen und Klagen und Anrufung der Hingeschiedenen
mit Wein gelöscht, in den Schooß gesammelt, mit Milch
abgespült, in einem reinen Leinentuche gelüftet, in die Urne gelegt
und nebst Thränenfläschchen, Weihrauch und Spezereien in der
Grabstätte beigesetzt. – Nunmehr kehrte man nach Haus zurück,
welches inzwischen gründlich gefegt und gescheuert war, schritt über
ein Feuer und ließ sich durch Lorbeerwedel mit Wasser besprengen
und war gereinigt. Der große Wert, den die Römer, wie die
Griechen, auf eine angemessene Bestattung legten (justa facere),
wird verständlich durch den Glauben, daß die Seele vorher keine
endgültige Ruhe finde; die Erde beherbergte keinen, der ihr nicht
durch feierliche Ceremonien von symbolischer Kraft übergeben war.
Nach Ablauf einer Woche wurde dann das erste Totenfest der
Hinterbliebenen gefeiert, die sog. feriae denicales, zu dem selbst
einem Soldaten der Urlaub nicht verweigert werden konnte. Man
ehrte die Verstorbenen durch einen Leichenschmaus, durch Absingung
von Lobliedern, durch Anzündung von Räucherkerzen und Weinspenden
auf ihrem Grabe und Bekränzung desselben mit Blumengewinden.

„Dieses Fest“, sagt Cicero (de legibus II, 22) „darf nur auf
solche Tage verlegt werden, an welchen nicht bereits ein anderes
Fest stattfindet, und die ganze priesterliche Einrichtung des Kultus
zeugt von seiner großen Wichtigkeit und Heiligkeit.“

Aber neben diesem besonderen Totenfest fand am 19. Februar
jeden Jahres ein allgemeines Totenfest statt, die sog. Feralia oder
Parentalia, ein Vorbild unserer „Aller-Seelenfeier“. Allgemein
brachte man an diesem Tage den lieben Toten Opfer dar. Doch
waren die Manen genügsam. „Leicht versöhnt sind die Seelen
der Väter“, sagt Ovid (Fast. II, 535), „nur kleines begehren die
Manen. Hinreichend ist die Platte des Altars bedeckt mit hingestreuten
Kränzen, und gestreute Früchte und wenige Körner von
Salz, auch in Wein getränktes Getreide und ungebundene Veilchen.
Doch größere Geschenke verbiete ich nicht: aber auch schon hierdurch
ist der Schatten versöhnbar. Füge, wenn der Altar erbaut
ist, noch Gebete und die üblichen Formeln hinzu.“ – „So lange
dieses Fest währt (sechs Tage), so lange weilt, ehelose Mädchen:
es erwarte die fichtene Fackel heilige Tage, verbirg, Gott Hymen
deine Fackeln und entferne sie von jenen traurigen Flammen: denn
andere Fackeln haben die traurigen Gräber. Auch verschließe man
die Tempel und verberge die Götter: von Weihrauch sollen deren
Altäre nicht rauchen und die Herde vom Feuer nicht lodern. Denn
jetzt irren umher die luftigen Seelen: jetzt nähren sich die Schatten
von dargebrachten Speisen.“ Man ging eben von der Überzeugung
aus, daß der Zusammenhang und die Sympathie der
Verwandtschaft und Liebe keineswegs durch das Band
des Todes zerrissen sei, einerseits bedurfte die Seele,
um zu dem höheren Zustande empor zu steigen, der
magischen Beihülfe ihrer hinterbliebenen Angehörigen,
die durch Opfer, Ceremonien und vor allem durch Gebete
ihre Gewissen beruhigten in dem Bewußtsein dadurch
noch etwas für die verstorbenen Lieben zu thun;
andererseits aber glaubte man, daß die Seelen der
Hingeschiedenen selber noch den vollsten Anteil am
Heile ihrer Hinterbliebenen nähmen, und wenn man
sie um Schutz und Beistand anflehe, hilfreich mit
ihrer geistigen Kraft in der Nähe weilten. Aus diesem
Grunde und da man zugleich annahm, daß die Reliquien und
Überreste der Toten ein magisches Band seien, um ihre Gegenwart
zu sichern, liebte man es, die Toten, wenn nicht gar im eigenen
Hause, so doch in möglichster Nähe, auf der eigenen Besitzung zu
bestatten. Wo immer ein Toter bestattet war, war der Ort heilig
und schied aus dem Rechtsverkehr aus, durfte weder verkauft noch
vertauscht werden; er stand im Eigentum der Toten. Der
Verehrung der Ahnen (lares domestici) war im Atrium der Altar
und das kleine Oratorium gewidmet, das wir fast in jedem pompejanischen
Hause finden.

An allen Festtagen, die Kalenden, Nonen und Iden jedes
Monats nicht ausgenommen, wurde den Toten geopfert und ein frischer
Kranz um ihren Herd gelegt. Nichts liebten die Toten mehr als
Blumen. Lieblich schildert ein solches Larenopfer und die davon
gehoffte Wirkung für das Glück des Hauses die Ode von Horaz:


„Wenn du die Arme flehend zum Himmel hebst


Bei jungem Mondlicht, ländliche Phidyle,


Und fromm die Laren sühnst durch Weihrauch,


Heurige Frucht und ein rundes Ferklein,




Dann spürt des Südwinds giftigen Odem nicht


Der schwang're Rebstock, noch den verderblichen


Mehlthau die Saatflur; nicht das junge


Saugende Lamm die Beschwer der Obstzeit.




Der Opferstier, der kräftige Weide fand


Im Eichenforst am schneeigen Algidus,


Den Albas Grasflur üppig nährte,


Röthe mit blutig getroff'nem Nacken




Das Beil des Priesters. Aber für Dich bedarfs


Nicht vielen Bluts unschuldiger Lämmer erst;


Nur Rosmarin und zarte Myrten


Winde den Göttern des Herds zum Kranze!




Denn deine Hand, die fromm den Altar berührt,


Versöhnt, auch arm an Gaben, wie köstlicher


Brandopfer Duft den Zorn der Götter,


Spendet sie knisterndes Salz und Mehl nur.“







Nichts ist abgeschmackter und unrichtiger, als wenn man hin und
wieder einen besser in der Geschichte der Juden, deren Pietätlosigkeit
gegen Tote so groß war, daß die Gelehrten noch nicht eins
sind, ob das alte Testament überall die Unsterblichkeit der Seele
gelehrt habe, als in der des klassischen Altertums bewanderten
christlichen Geistlichen predigen hört, wie z. B. Luther, von den
„unseligen Heiden, die keinen Trost für des Todes Bitterkeit
wußten“. Umgekehrt ist es eine kulturgeschichtliche Thatsache, daß
die Pietät gegen die Hingeschiedenen zuerst durch die Christen,
welche, so uneinig sie auch über den Zustand der Seelen nach dem Tode
augenscheinlich gewesen sind, meistens dem aus persisch-pharisäischen
Vorstellungskreisen entnommenen Glauben an fleischliche Auferstehung
anhingen und bis dahin einen sog. Seelenschlaf (pannychie)
voraussetzten, aus der Mode kam; den ersten Christen erschien der
Manen- und Penatenkult als Abgötterei. Der Tote wurde begraben
und bald vergessen; vor allem aber gab man den Zusammenhang
mit den nicht christlich gewesenen und somit ewiger Verdammnis
verfallenen Ahnen auf, soweit nicht etwa stellenweise griechische
und römische Pietät, die auch das Dogma der sog. Höllenfahrt
Christi motiviert haben wird, den übrigens sehr zweifelhaften Ausweg
ergriffen haben mag, sich „über“, wie Luther schlecht übersetzt,
richtiger wohl „für“ oder „im Namen“ der Toten taufen zu lassen.
(Corinth. I. 15, V. 29.) Erst später gab die römische Kirche dem
im Volke nachhaltig wurzelnden Glauben an einen unzerreißbaren
Zusammenhang der Liebe zwischen den Verstorbenen und Hinterbliebenen
insoweit nach, als sie das „Aller-Seelenfest“ und die „Totenmessen“
einführte. Es blieb aber jetzt die düstere Vorstellung
von einem qualvollen Zustande der abgeschiedenen Seelen im
Fegefeuer maßgebend, der durch diese kirchlichen Gnadenmittel gemildert
werden könnte. Immerhin hat die katholische Kirche durch
diese, kulturgeschichtlich an den alten Römerglauben anzuknüpfende
Institution einen das Gemüt sehr ansprechenden Vorzug vor dem
Protestantismus, der den Glauben an die Unsterblichkeit zu einer
kalten Abstraktion verflüchtigt und ebenfalls erst lange nach Luther,
dessen grobsinnliche und wenig logische Natur niemals zu einer ganz
klaren Lehre über das Jenseits gelangte, wieder in der Feier des sog.
Totensonntags ein schwächliches Surrogat für die Allerseelenfeier
gesucht hat.

Die jetzt im Katholizismus vorherrschende düstere Auffassung
des jenseitigen Seelenzustandes war übrigens auch den Römern nicht
fremd. Ihr entspricht die dritte Klasse der Abgeschiedenen, der
sog. Lemuren, d. h. der friedlosen Gespenster, zu deren Beruhigung
das Fest der Lemuralien (vom 9. bis 13. Mai) gefeiert ward.

„Wenn schon Mitternacht ist und dem Schlafe Stille darbeut,“
sagt Ovid (Fasten V. 430ff.), „und der Hund und ihr mancherlei
Vögel stille schweigt, so erhebt sich, wer eingedenk des alten Brauchs
und gottesfürchtig ist: seine beiden Füße fesseln keine Bande. Er
giebt Zeichen mit den Fingern dicht angefügt, den Daumen in der
Mitte, damit nicht ein leichter Schatten, wenn er ruhig wäre, ihm
entgegen käme. Dreimal bespritzt er mit dem Wasser eines Gottes
die reinen Hände, dreht sich um, und nimmt in den Mund schwarze
Bohnen. Er wirft sie umgedreht; aber während er wirft, spricht
er: das hier bringe ich: mit diesen Bohnen löse ich mich und die
Meinen. Das spricht er neunmal, nicht zurückschauend. Der
Schatten, glaubt man, lese sie auf und folge, wenn keiner zurückblickt.
Darauf wieder besprengt er sich mit Wasser, und schlägt
klirrend temesäische Erze zusammen, und fleht, daß der Schatten
aus seiner Wohnung gehen möchte. Hat er neunmal gesprochen:
Geht heraus, ihr Männer der Väter! so blickt er zurück, und hält
die Opfer für heilig geendigt. Woher der Tag benannt ist, und
woher der Ursprung des Namens, weiß ich nicht. Von einem
Gotte müssen wir's erfahren. Du der Pleiade Erzeugter, belehre
uns, ehrwürdig durch deinen mächtigen Stab! Oft hast du den
Königspalast des stygischen Zeus gesehen. Erfleht erschien der
Träger des Stabs: Vernimm die Ursach des Namens! Von ihm
selbst, dem Gotte, hab' ich die Ursache erfahren. Wie Romulus
die Schatten seines Bruders im Leichenhügel verborgen, und dem
unglücklichen Springer Remus das Todtenopfer vollendet, so besprengte
der unglückliche Faustulus und Acca mit fliegenden Haaren
die verbrannten Gebeine mit ihren Thränen. Drauf kehrten sie
traurig beim Anfang der Dämmerung nach Hause zurück, und
legten sich in diesem Zustande nieder aufs harte Lager. Remus
blutiger Schatten schien vor dem Lager zu stehen, und mit leisem
Gemurmel diese Worte zu reden: Auf dann, sehet, was ich nun
sei, ich die Hälfte von euch und der andere Teil des Gelübdes;
wie und wer ich soeben war, während ich, hätte ich nur Vögel
gesehen, die mir Herrschaft verhießen, der größte in meinem Volke
sein konnte. Jetzt bin ich entflohen den Flammen des Scheiterhaufens,
bin ein leeres Schattenbild. Das ist die Gestalt von
jenem Remus zurückgelassen. Ach! wo ist Vater Mars? wenn ihr
anders die Wahrheit geredet habt, und jener den Ausgesetzten
die Euter einer Wölfin vergönnte? Den eine Wölfin erhielt, den
hat eine frevelnde Hand eines Mitbürgers gemordet. O wie viel
sanfter war sie? Wüthrich Celer, unter Wunden gieb deinen grausamen
Geist auf, und betritt, wie ich, das Unterreich mit Blut befleckt!
Das war der Wille meines Bruders nicht: auch er besaß,
wie ich, gleiche Liebe. Thränen, nur das vermocht er, vergoß er
um meinen Tod. Ihn fleht bei seinen Thränen, ihn bei eurer
Erhaltung, daß er feierlich mit festlicher Ehre den Tag auszeichne!
Wie er den Auftrag gab, wünschten sie ihn zu umfassen, und
streckten aus die Arme. Den greifenden Händen entfloh der flüchtige
Schatten. Sobald das fliehende Bild den Schlaf mit sich entführte,
so berichten beide dem König den Befehl seines Bruders.
Romulus gehorchte und nannte den Tag Remuria, an dem den
begrabenen Ahnen Todtenopfer gebracht werden. Der harte Buchstabe,
der erste im ganzen Namen, ist in der langen Zeit in einen
gelinden verändert worden. Bald auch nannte man der Schweigenden
Seelen Lemuren, das ist des Wortes Sinn, das seine Bedeutung.
Doch die Tempel verschlossen die Alten an jenen Tagen, so
wie man sie noch jetzt zur Leichenzeit verschlossen sieht. Auch war
dies nicht die Zeit schicklich zu fackeln einer Verwittweten noch
einem Mädchen. Lange lebte die nicht, die hier sich verhüllte.
Darum sagt auch der große Haufe: (wenn dir Sprichwörter gefallen):
Schlechter Mädchen Ehe fällt in den Monat Mai.“



Während Jupiter Herr der Genien ist, ist Saturn Herr der
übrigen guten Geister. Im übrigen steht die gesamte Unterwelt
unter dem Szepter des Orcus, der auch Dis, Jupiter Stygius
heißt, identisch mit dem Pluton der Griechen. Dessen Gattin, von
den späteren Dichtern mit Proserpina identifiziert und gewöhnlich
auch so genannt, hieß mit ihrem altlateinischen Namen Libitina,
Lubentia oder Lubia. Ihr Tempel diente zur Aufbewahrung aller zu
Leichenbegängnissen erforderlichen Gerätschaften; ihre Priester, die
libitinarii fungierten als Leichenführer, führten auch das Totenregister.
Sonderbarerweise wird diese Libitina vielfach mit der
Lustgöttin Venus identifiziert, so daß man von einer Venus Libitina
liest, was an die gleichzeitige Beziehung der griechischen Demeter
zum Tode und zur Zeugung erinnert.



Viertes Kapitel.

Der Glaube an Magie und symbolische Handlungen.

Noch heutzutage muß dem Nordländer, der Italien zum ersten
Male bereist, die große Verbreitung des Glaubens an schwarze
Magie, insbesondere den bösen Blick (mal occhio), ferner an die
Bedeutsamkeit gewisser Tage, Stunden, Zahlen u. s. w., und an
bedeutsame symbolische Handlungen auffallen. Es ist ein Erbteil der
alten Latiner und Etrusker. Nirgends werden, selbst von Angehörigen
der sog. gebildeten Stände, besonders freilich von Frauen
mehr Amulette gegen Zauber, Behexung u. s. w. getragen, als in
Italien. Man kann sich denken, wie viel verbreiteter dieser, durch
das Christentum einigermaßen gedämpfte Aberglauben in der
heidnischen Zeit gewesen ist. Hatte doch selbst der allgemeine
Brauch der Bulla bei den römischen Jünglingen nur in diesem
Glauben seinen Grund. Die Bulla war eine hohle, runde, inwendig
mit magischen Präservativmitteln gegen Behexung und
Neid gefüllte goldene Kugel. Eine solche trugen auch die
Triumphatoren, die ja ganz besonders dem Neid und bösen Blick
ausgesetzt zu sein besorgen mußten.

Beim Anfange eines jeden wichtigeren Geschäftes achtete man
auf alle nur erdenklichen Zeichen (omina), die man teils für
günstig, teils für ungünstig hielt. Da ein ungünstiges Zeichen, das
von dem Handelnden nicht beobachtet wurde, auch keine Bedeutung
für ihn hatte, so pflegte der Römer beim Opfer sich das Gesicht zu
verhüllen, um kein Zeichen wahrzunehmen und beim Aussprechen
feierlicher Gebete, Eidesformeln u. s. w. einen Flötenbläser spielen
zu lassen, um auch die Ohren zu sichern.


So gingen dem Opferkönig und den Priestern Herolde (praeclamitatores)
vorauf, welche mit dem Rufe: hoc age! „Habt Acht!“
die Leute, bis der Priester vorüber wäre, von der Arbeit abzulassen
mahnten; denn abgesehen davon, daß die Arbeit an sich nicht zur
Feier paßte, war die Einstellung derselben nötig, weil bei vielen
Beschäftigungen, z. B. beim Schlagen, Hämmern und Sägen Mißtöne
erzeugt werden konnten, die unheilkündend waren und ein Fest
entheiligten, ebenso wie Klage und Wehrufe, Hader, Zank, Scheltworte
und Flüche. Darum ertönte auch vor jedem Opfer der
Ruf des Herolds: „Habet Acht auf Gedanken und Worte!“

Doch war glücklicher Weise die Zahl glückverheißender Omina
nicht geringer, als die der ungünstigen; und das Beste war, daß
nach römischer Auffassung die Geistesgegenwart des Beobachtenden
es durchaus in ihrer Gewalt hatte, ein Zeichen anzunehmen
(accipio omen) oder zurückzuweisen (ad me non pertinet). So
war z. B. das Niesen ein göttliches Zeichen. Der Römer pflegte
es sofort mit einem accipio omen aufzunehmen. Ich bin überzeugt,
daß die Römer, hätten sie den Schnupftaback schon gekannt,
reichlich von ihm bei wichtigen Angelegenheiten, im Senat oder in
der Volksversammlung, selbst bei Opfern und religiösen Handlungen
Gebrauch gemacht haben würden. Gewiß würde jeder Senator
seine Schnupftabacksdose bei sich geführt haben. Auch konnte man
der sich zunächst aufdrängenden ungünstigen Bedeutung eine passende
günstige substituieren, die Kraft des bösen Zeichens brechen
und seine anscheinende Drohung in eine Verheißung verwandeln.
Durch solche Geistesgegenwart haben große Männer sich nicht
selten zu Herren der Situation gemacht, indem sie es verstanden,
den schlechten Eindruck, den irgend ein anscheinend ungünstiges
Omen auf ihre Umgebung machte, in sein Gegenteil umzukehren.
Bekannt ist z. B., daß Cäsar, als er an der afrikanischen Küste
aus dem Schiff springend zu Boden stürzte, die Worte sprach:
„Ich fasse Dich, Afrika!“ Der Legat Marcellus rief, als beim
Beginn einer von ihm geleiteten Attacke gegen Viridomarus sein
Pferd, vom Waffenblitz geblendet und vom Getöse scheu geworden
auf die Seite sprang, frohlockend aus: sein Pferd habe gegen die
Sonne zu die Schwenkung des Betens gemacht.


Durch Schlauheit und Betrug konnte man sich sogar ein
Zeichen aneignen, das einem Anderen zu teil geworden war. Ein
Beispiel der Art erzählt Livius I, 45 und Plinius (siehe folgende Seite!).

Kein Römer hat diesen Aberglauben witziger verspottet, als
Cicero in seiner Schrift über die Weissagung.

„O, unglaublicher Unsinn!“ ruft er aus, „Wie kannst Du,
wenn du darauf achtest, freien Mutes sein, um zu einer Unternehmung
nicht den Aberglauben, sondern die Vernunft zum Führer
zu haben? – Sollen wir bei unseren Handlungen auf das Anstoßen
des Fußes, auf das Zerreißen eines Fußriemens und auf
das Niesen Acht geben?“ – Wie tief dieser Aberglaube gleichwohl
auch in den gebildeten Römern der späteren Zeit wurzelte, beweist
nichts mehr als die folgende Ausführung des Naturforschers Plinius,
desselben, der den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele mehrfach
verspottet, der aber in seiner Naturgeschichte (H. N. XXVIII, 3)
über die Kraft symbolischer Sprüche und Handlungen
folgendes bemerkt:

„Es ist eine große und noch immer unentschiedene Frage, ob
Worte und Zaubersprüche eine Wirkung haben. Zwar die persönliche
Überzeugung aller Vernünftigen verwirft sie, allein im
Allgemeinen beharrt die Praxis jeder Zeit fest auf dem Glauben,
ohne sich daran zu kehren. Hält man doch die Schlachtung der
Opfer, sowie auch die Befragung der Götter ohne Gebet für ungültig.
Man hat obendrein besondere Formeln für Erforschungsopfer,
besondere für Abwendungsopfer, besondere für Erflehungsopfer,
und wir sahen, wie die höchsten Obrigkeiten bestimmte
Gebete sprachen, so daß einer die Worte aus dem Buch vorsagte,
damit nichts ausgelassen oder verstellt würde, ein zweiter als Hüter
aufgestellt war, welcher aufmerkte, ein dritter den Anwesenden gebieten
mußte, daß sie auf ihre Worte Acht geben sollten: zugleich
spielte der Pfeifer, damit man ja keinen unrechten Laut vernehmen
möchte; und man weiß von beiderlei Fällen merkwürdige Beispiele,
daß nämlich, so oft ein widerwärtiger Laut störend dazwischentönte
oder der Betende irr wurde, plötzlich von den Eingeweiden der
Kopf (der Leber) oder das Herz verschwand, oder sich verdoppelte
in der Zeit, wo das Opfertier dastand. Erhalten ist als ein ungeheures
Beispiel, der Spruch der Decier, des Vaters und des
Sohnes, mit dem sie sich weihten; vorhanden ist das Gebet der
der Unzucht beschuldigten Vestalin Tuccia, mittelst dessen sie im
Jahr der Stadt 609 (140 vor Chr.) Wasser im Sieb trug; ja
selbst unsere Zeit hat es noch erlebt, daß auf dem Rindermarkt
ein Grieche und eine Griechin, oder Mitglieder anderer Nationen,
mit denen man damals zu thun hatte, lebendig eingegraben wurden,
und wer die Gebetsformel solcher Opfer liest, welche der
Vorsteher des Kollegiums der fünfzehn dabei vorzusprechen pflegt,
der wird wahrlich die Wirksamkeit der Sprüche, die durch eine
achthundertunddreißig-jährige Erfahrung bestätigt ist, nicht leugnen
mögen. Wir glauben noch heutzutage, daß unsere Vestalinnen
entlaufene Sklaven, wenn sie die Stadt noch nicht verlassen haben,
durch Gebete zu bannen vermögen: und giebt man nur einmal
dem Grundsatze Raum, daß die Götter Gebete erhören und sich
durch sie bewegen lassen, so kann man dasselbe nicht mehr in Abrede
stellen. Rücksichtlich dieser ganzen Streitfrage haben unsere
Vorfahren stets nur diese Überzeugung gehegt, und sogar das
Schwerste nicht für unmöglich gehalten, nämlich Blitze zu entlocken,
wie seines Orts von uns gezeigt worden ist. Lucius Piso meldet
im ersten Buch seiner Annalen, der König Tullus Hostilius habe
nach Numa's Vorschrift den Jupiter durch dieselben Ceremonien,
wie dieser vom Himmel herabzuziehen versucht: weil er aber im
Ritus etwas versah, so sei er vom Blitze erschlagen worden; viele
andere melden, daß durch Worte das Schicksal mächtiger Staaten
und die Bedeutung der sie betreffenden Anzeichen verändert zu
werden vermögen. Als man z. B. den Grund zum Tarpeischen
Tempel grabend, einen Menschenkopf gefunden hatte, so versuchte
der berühmte Etrurische Seher Olenus Calenus, an den man
darum Gesandte geschickt hatte, dieses vortreffliche und glückliche
Anzeichen durch die zweideutige Einrichtung seiner Fragen auf sein
Volk hinüberzuspielen. Er beschrieb nämlich erst den Umriß des
Tempels vor sich im Sande, und sprach dann: ‚Also hier, sagt
ihr, Römer, hier soll der Tempel des besten und höchsten Jupiters
stehen? Hier hat man den Kopf gefunden‘: und die Annalen behaupten
einstimmig, daß das Anzeichen auf Etrurien übergegangen
wäre, hätten nicht die römischen Gesandten, durch des Sehers einen
Sohn im Voraus gewarnt, geantwortet: ‚Nicht eben hier, sondern
zu Rom, sagen wir, ist der Kopf gefunden worden.‘ Dasselbe
geschah noch ein anderes Mal, als das thönerne Viergespann,
welches für das Giebelfeld desselben Heiligtums bestimmt war,
im Ofen so anschwoll, und auch damals wurde das Anzeichen auf
gleiche Weise für Rom gerettet. Dies möge genug sein, um durch
Beispiele darzuthun, daß die Bedeutung der Anzeichen erstlich in
unserer Gewalt ist, und zweitens nur in der Art stattfindet, als
man sie angenommen hat. Denn in der Disciplin der Auguren
wenigstens gilt es für ausgemacht, daß weder ein widerwärtiges
noch auch irgend ein anderes Anzeichen Wirkung für den habe,
welcher bei dem Beginn irgend eines Geschäftes sagt, daß er es
nicht bemerkt habe: und dies ist eine der größten Wohlthaten der
göttlichen Gnade. Stehen nicht ferner schon in den zwölf Tafelgesetzen
die Worte: wer Früchte behext, und wieder an einer anderen
Stelle: wer einen bösen Zauberspruch spricht? Verrius
Flaccus führt glaubwürdige Gewährsmänner dafür an, daß man
bei der Bestürmung von Städten vor allem die Schutzgottheiten
durch die römischen Priester herauszubeschwören pflegte, und ihnen
einen gleichen oder noch ansehnlicheren Dienst als zu Rom versprach.
Und diese Ceremonie ist in der Disciplin der Auguren noch
erhalten, auch ist bekannt, daß eben darum die Schutzgottheit Roms
verheimlicht wurde, damit von den Feinden nicht ein gleiches vorgenommen
werden möchte. Der Furcht, durch Verwünschungen
behext werden zu können, entschlägt sich niemand: Beweis dafür
ist, daß jedermann die Schalen der Eier und Austern, die er ausgeschlürft
hat, sogleich zerbricht oder mit dem Löffel durchstößt.
Darum haben Theocrit im Griechischen, Catull und zuletzt Vergil
im Lateinischen Nachahmungen von Liebeszauberliedern gegeben.
Viele glauben, daß man auf diese Weise Töpferwaren bersten
machen kann, etliche sogar, daß die Schlangen ihrerseits einen
Gegenzauber anzuwenden verstünden, welches die einzige Verstandesäußerung
dieser Tiere sei, und daß sich dieselben bei dem
Liede der Marsen zusammenziehen, selbst während der Nachtruhe.
Auch Wände werden durch Besprechung des Feuers demselben
zur Grenze gesetzt. Dabei ist es schwer zu sagen, ob
die schwerauszusprechenden fremden Wörter oder die seltsamen
lateinischen dem Glauben mehr Eintrag thun, die der Geschmack
nicht umhin kann lächerlich zu finden, während man etwas Großartiges
erwartet, das da würdig wäre, einen Gott zu rühren, ja
zu nötigen. Homer erzählt, wie Odysseus das rinnende Blut an
einer Schenkelwunde durch einen Spruch gestillt habe; Theophrast
lehrt, daß sich das Hüftweh damit heilen lasse; Cato hat einen
Spruch hinterlassen, der gegen Verrenkung helfen soll, Marcus
Varro einen gegen das Podagra; der Diktator Cäsar soll, nachdem
er einmal mit dem Wagen gefährlich umgeworfen worden war,
jedesmal nach dem Einsteigen durch dreimaliges Hersagen eines
Spruches Gefahrlosigkeit seiner Reise eingeleitet haben, was jetzt
bekanntlich von den meisten geschieht. Wir wollen diesen Punkt
noch durch Berufung auf das persönliche Bewußtsein eines jeden
zu erweisen suchen. Warum weihen wir nämlich den ersten Tag
des Jahres durch gegenseitige Glückwünschungen ein? warum
wählen wir bei öffentlichen Sühnopfern sogar zu Führern der
Schlachtopfer nur solche, welche glückbedeutende Namen tragen?
warum begegnet man zum Teil den Behexungen durch einen ganz
eigentümlichen Gottesdienst, indem man die griechische Nemesis
anruft, deren Bildnis zu dem Behuf in Rom auf dem Kapitolium
aufgestellt ist, ohngeachtet der Name nicht einmal lateinisch ist?
warum beteuert man, wenn man von Verstorbenen spricht, daß
man ihr Andenken nicht verunglimpfen wolle? warum glaubt man,
daß die ungeraden Zahlen zu allen Dingen wirksamer seien, und
erkennt dies beim Fieber in dem Einhalten der Tage? warum sprechen
wir bei den Erstlingen des Obstes: dies sei altes, wir möchten
neues? warum wünschen wir beim Niesen Wohlsein? was auch
Cäsar Tiberius, der doch bekanntlich ein sehr unfreundlicher Mann
war, im Wagen beobachtet wissen wollte; und manche halten es
für besser, wenn man beim Grüßen den Namen dazu sage. Es
wird angenommen, daß sogar die Abwesenden es durch das Klingen
der Ohren spüren, wenn von ihnen gesprochen wird. Attalus behauptet,
wenn man beim Erblicken eines Skorpions die Zahl zwei
spreche, so sei er gebannt und könne nicht stechen. – –

Es ist ferner offenbar, daß auch viele ceremoniöse Handlungen
von Wirksamkeit sind. Einer besänftigt die Herzensangst, indem er
Speichel hinter das Ohr streicht: das Sprichwort heißt uns, wenn
wir jemand wohlwollen, den Daumen drücken: beim Beten legen
wir die Rechte an den Mund und drehen uns mit dem ganzen
Körper herum: das Wetterleuchten durch den Ton zu verehren,
welcher durch das Einziehen der Luft bei zusammengedrückten
Lippen entsteht, ist übereinstimmende Sitte der Völker. Wenn beim
Essen eine Feuersbrunst genannt wird, so gießt man, um die Vorbedeutung
abzuwenden, Wasser unter den Tisch: den Boden zu
kehren, während ein Gast auf dem Heimwege begriffen ist, den
Tisch oder das Gestell wegzutragen, während er trinkt, wird für
eine sehr schlimme Vorbedeutung gehalten. Es ist von einem sehr
vornehmen Manne, Servius Sulpicius, eine Abhandlung darüber
vorhanden, warum man den Tisch nicht stehen lassen soll: denn
noch zählte man nicht mehr Tische als Gäste. Sodann gilt es
für ein widerwärtiges Anzeichen, ein Gerücht oder den Tisch durch
Niesen zurückzurufen, im Fall man nachher nicht noch etwas
kostet, oder überhaupt gar nichts ißt. Diese Gebräuche schreiben
sich aus einer Zeit her, welche die Götter bei jedem Geschäft
und zu jeder Stunde gegenwärtig glaubte, und deren Verdienst
sie auch unserem verderbten Geschlechte noch gnädig erhält.
Wenn die Tafel plötzlich schwieg, so fiel dies nicht auf, außer bei
gleicher Zahl der Gäste, und der Schaden ging an dem Rufe
dessen aus, der daran schuld war: eine aus der Hand gefallene
Speise wurde jedenfalls wieder über die Tafel gereicht, und man
durfte nicht, um sie zu reinigen, daran blasen; ja es sind eigens
dafür Augurien eingerichtet, bei welchen Worten oder Gedanken
einem dies begegnet ist. Zu dem Verwünschtesten gehört es z. B.,
wenn es einem Pontifex beim Festmahle des Dis widerfährt.
Etwa das Gefallene wieder auf den Tisch zu legen oder den Lar
zu verbrennen, fordert Sühne. – – Ein ländliches Gesetz verbietet
auf den meisten italienischen Landgütern, daß die Weiber,
wenn sie über die Straße gehen, die Spindel nicht drehen und
überhaupt nicht aufgedeckt tragen sollen, weil dies den allgemeinen
Erwartungen, besonders von den Feldfrüchten, zuwider ist. Der
Konsul M. Servilius Nonianus pflegte vor nicht langer Zeit, wenn
er eine Augenkrankheit besorgte, ehe er noch davon sprach oder
jemand anderes sie ihm ankündigte, die zwei griechischen Buchstaben
Π und Α auf ein Papier zu schreiben, und dieses, mit einem Faden
umwickelt, um den Hals zu hängen; der dreimalige Konsul Mucianus
nahm das nämliche mit einer lebendigen Mücke in einem
weißen Stückchen Leinwand vor, und sie rühmten beide, daß dies
sie von der Krankheit bewahre. Man hat Sprüche gegen den
Hagel, gegen alle Gattungen von Krankheiten und gegen Brandschäden,
deren manche bewährt sind: aber sie mitzuteilen hält uns
eine starke Scheu ab wegen der großen Verschiedenheit der Ansichten.
Darum halte es mit diesen Dingen ein jeder
nach seinem Gutdünken!“



Fünftes Kapitel.

Weissagung und Zeichendeuterei. Orakel. Sibyllinische Bücher.

Wie in Griechenland, so sah sich also auch in Rom der Staat
selber genötigt, dem allgemeinen Volksglauben an Vorzeichen,
Weissagungen und Prophetenkünste Rechnung zu tragen. Während
aber in Griechenland vielfach ein unabhängiges Priestertum durch
die Orakel einen oft recht bedenklichen Einfluß auf die Politik erlangte,
so daß gerade die hervorragendsten Staatsmänner, ich erinnere
an Themistokles und Demosthenes nur in offener Opposition
gegen den religiösen Glauben der Menge und durch Verdächtigung
des Orakels, dem z. B. Demosthenes Bestechlichkeit vorwirft, ihre
Zwecke behaupten konnten, hat es die römische Staatskunst verstanden,
das gesamte Orakel- und Zeichenwesen schließlich zu einem
gefügigen Werkzeug ihrer eigenen Zwecke herabzudrücken. Alle
mit der Überwachung desselben betrauten Personen, die Pontifices,
die Auguren, die Fetialen und die Bewahrer der sibyllinischen Bücher
standen unter ihrer Aufsicht; alle diese Personen hatten großen Einfluß
auf das Volk, aber derselbe war bedingt durch eine von der
Staatsbehörde an sie gerichtete Aufforderung, in Funktion zu treten;
sie antworteten nur, wenn sie gefragt wurden; ihnen selbst fehlte
jede Initiative. Der Beamte konnte, wenn er wollte, die Auspicien
allein vornehmen oder einen Zeichendeuter zuziehen, der nicht zum
Kollegium der Auguren gehörte; eine ohne seine Aufforderung von
einem Augur vorgenommene Beobachtung band ihn nicht.


Alles in Allem, die römische Staatskunst hat es verstanden,
die Lehre und das „Recht“ der Vorzeichen, – dem Römer gestaltet
sich alles zum Recht, – so einzurichten, daß nicht die Menschen den
Zeichen, sondern die Zeichen den Menschen untergeben waren.

Diese Bemerkung muß den „Occultismus“ der Römer in den
Augen des modernen, gläubigen „Occultisten“ degradieren, in demselben
Grade, in dem sie die Staatsklugheit der Römer in den
Augen des Politikers erhöht. Allein ich darf ihre Schärfe dadurch
abstumpfen, daß ich zugebe, in der älteren Zeit, in der das
Staats- und Rechtsprinzip, das wesentlichste Charakteristikum des
Römers, das bei ihm schließlich geradezu, wie v. Ihering sagt, an
Stelle der Religion trat, noch nicht zum völligen Durchbruch gelangt
war, muß selbstverständlich die Sache anders gelegen haben.
„Jene Augurenkunst des Romulus“, dies giebt sogar der feine
Spötter Cicero zu, „war ländlich, nicht politisch und nicht erdichtet
für den Glauben des Pöbels, sondern von Kundigen empfangen
und den Nachkommen überliefert.“ Darum bleibt dies ganze Gebiet
nicht nur für den eigentlichen „Occultisten“, sondern auch für
den Kulturhistoriker und Psychologen interessant. Denn so leicht es
auch ist, die Divination überhaupt aus dem naiven Wunsche des
Menschen abzuleiten, den Schleier der Zukunft zu lichten und in
der Umgebung überall bedeutsame Zeichen der Götter zu wittern,
so rätselhaft bleiben doch die besonderen Formen, die einzelnen, oft
so bizarren Wege und Methoden, durch welche dieser allgemeine
Trieb sich zu befriedigen versucht.

Das eigentliche Orakelwesen, meint Mommsen, röm. Geschichte
I, 177, sei nach Latium erst durch die Griechen eingeführt.
„Die Sprache der römischen Götter beschränkte sich im Ganzen auf
Ja und Nein und höchstens auf die Darlegung ihres Willens
durch das – wie es scheint, ursprünglich italische – Werfen
der Loose[631]; während seit sehr alter Zeit, wenngleich dennoch
wohl erst infolge der aus dem Osten empfangenen Anregung die
redseligeren Griechengötter wirkliche Wahlsprüche erteilten.“


Ein solches uraltes Loosorakel, Orakel der Fortuna, befand
sich in Präneste, während sich in Antium ein anderes Orakel der
Fortuna befand, wo das Bildnis dieser Göttin – o diva, gratum
quae regis Antium, singt Horaz, – auf Fragen nickend antwortete.

Doch erscheint es mir zweifelhaft, ob Mommsen mit der Herleitung
der übrigen italischen Orakel von den Griechen Recht hat,
und zwar deshalb, weil nicht der Gott Apoll, wie bei den Griechen,
sondern der zweifellos echt latinische Hirtengott Faunus und seine
Gemahlin, die aus diesem Grunde die Beinamen fatuus und fatua[632]
trugen, nach römischer Auffassung die vorzugsweise weissagenden
Gottheiten waren. Darum fanden sich die Standpunkte der altitalischen
Orakel in Wäldern. Eines der ältesten und berühmtesten
dieser Orakel war dasjenige zu Tibur, dem heutigen Tivoli.
Vergil, Aeneis VII, 85ff. beschreibt die hier übliche Methode der
Wahrsagung in folgenden Versen:


„Aber der König erschrak, ob der Schau, und zu Faunus Orakel


Geht er und forscht in den Hainen des schicksalredenden Vaters,


An der Albunea Schlund, die groß vor den Nymphen der Wälder,


Rauscht mit heiligem Quell und dumpf mephitischen Dunst haucht,


Wo der Italer Stämm' und rings die önotrischen Lande,


Wankend in Not, Antworten erspähn. Wenn Gaben der Priester


Dartrug und in der Stille der Nacht auf geopferter Schafe


Ausgebreitete Vließ hinsank und pflegte des Schlummers,


Siehet er schweben umher viel seltsame Wundererscheinung,


Und er vernimmt vielfaches Getön und hält mit den Göttern


Hehres Gespräch und redet zum Acheron tief im Avernus.“





Daß es sich hier um somnambule Zustände handelte, ist
unzweifelhaft; der Befragende, wie der Priester, mußte sich vorher
des Fleischgenusses und des Beischlafs enthalten, die Finger von
Ringen befreit haben und in ein schlichtes Gewand kleiden. Der
Priester brachte dann ein Schaf und andere Gaben zum Opfer,
der Befragende legte sich, nachdem zuvor sein Haupt dreimal mit
reinem Quellwasser besprengt war, auf das Vließ des Schafes zur
Nachtzeit in der Nähe des rauschenden Wasserfalls und im Bereich
der betäubenden (mephitischen) Bodenausdünstung nieder, um
somnambule Träume zu erlangen.

Ein anderes seit der Urzeit berühmtes Orakel war zu Cumae,
wo der Gott sich durch eine alte aber jungfräuliche Frau, die
Sibylle, offenbarte, welche übrigens ihre Verkündungen der Regel
nach nicht, wie die Priesterin in Delfi mündlich, sondern schriftlich
überlieferte. Dieses beschreibt ebenfalls Vergil (Aeneis III, 441ff.):


„Wenn hierher du gelangt der kumäischen Stadt dich genähert,


Und dem begeisternden See und dem waldumrauschten Avernus,


Wirst du die Seherin schaun, die rasende, die in der Felskluft


Schicksal singt und dem Laube die redenden Zeichen vertrauet.


Welche Verkündungen nun in das Laub einritzte die Jungfrau,


Ordnet sie alle nach Zahl und läßt sie verschlossen im Felsen.


Jene ruhn unbewegt an dem Ort und behaupten die Ordnung.


Doch wenn heran nur leise bei umgedreheter Angel


Hauchte der Wind, und die Pforte die luftigen Blätter verwirrte,


Nimmer die flatternden dann im gehöhleten Felsen zu haschen,


Noch zu erneuern die Lag' und die Sprüche zu einigen, sorgt sie.


Ratlos fliegen sie weg und hassen das Haus der Sibylle.“







Vorzugsweise auf eine Cumäische Sibylle Amalthea führte man
die Orakel zurück, die der römische Senat als „sibyllinische
Weissagungen“ aufbewahrte und von Zeit zu Zeit zu konsultieren
pflegte. Schon einem der Tarquinier soll einst ein geheimnisvolles
Weib genaht sein und ihm neun Bücher Weissagungen
zum Ankauf angeboten haben, und als er nicht sogleich auf ihre
Forderung einging, erst drei und dann wieder drei jener Bücher
verbrannt haben, bis schließlich der König die drei übrig gebliebenen
aus ihren Händen nahm, worauf sie auf unerklärliche Weise vor
seinen Augen verschwand. – Einzelne der in den sibyllinischen
Büchern überlieferten Orakel wurden aber auch von Albunea, einer
ehemaligen Sibylle zu Tibur hergeleitet, die ihre Aufzeichnungen
in das Wasser des gleichnamigen Bergstroms warf, wo sie von
Fragenden aufgefischt wurden.

Die sog. sibyllinischen Bücher verwahrte man bis zum
Jahre 670 im Erdgeschoß des Jupitertempels in einem steinernen
Kasten. Zur Lesung und Ausdeutung derselben wurde in frühester
Zeit ein eigenes nur den Augurn und Pontifices im Range nachstehendes
Kollegium von zwei Sachverständigen (duoviri sacris
faciundis) bestellt. Leider wurden sie in diesem Jahre mit dem
Tempel selbst ein Raub der Flammen. Man stellte aber jetzt alsbald
aus den allenthalben verbreiteten angeblichen Abschriften eine
neue, gesichtete und gereinigte Sammlung zusammen. Um dem
Mißbrauch, der mit den übrigen im Volke kursierenden unechten
sibyllinischen Büchern getrieben wurde, zu steuern, befahl noch Kaiser
Augustus an einem Tage dieselben sämtlich dem städtischen Prätor
auszuliefern, er ließ dann 2000 für unecht erkannte verbrennen,
die echten aber in zwei vergoldeten Schränken im Apollotempel
niederlegen, und er setzte statt der frühern duoviri s. f. eine neue
Kommission von fünfzehn Männern ein, um sie zu beaufsichtigen.

Die zwei Priester, die früher, und die Fünfzehner, die seit Augustus
die Obhut über die sibyllinischen Bücher hatten, durften nur auf
Befehl des Senats und im Beisein obrigkeitlicher Personen in denselben
nachschlagen und dem Volke keine Orakel eigenmächtig mitteilen.
Nur in Zeiten der Gefahr und Not, zumal wenn ungewöhnliche
Zeichen die Gemüter aufregten, nahm man zu ihnen
die Zuflucht. Vermutlich fand dabei kein Durchlesen und keine Auswahl
des passend erscheinenden statt, sondern ließ man, indem man
nach einiger ceremoniöser Vorbereitung die Schriftrolle aufs Geradewohl
öffnete, den Zufall walten, wobei es natürlich immer
möglich blieb, das zufällig entgegenkommende als ungeeignet abzulehnen.
Die Orakel waren ja, wie alle Orakel, unbestimmt genug
abgefaßt, um so ziemlich auf alle Fälle zu passen. Übrigens sollen
sie sogar Prophezeiungen von den Weltaltern und einer schließlichen
Rückkehr zum Anfangszustande (apocatastasis), die sich ebensowohl
in den Bewegungen der Weltkörper wie in dem Zustande der
Menschheit vollziehen werde, enthalten haben. Nach Tacitus soll
in ihnen die Prophezeiung sich gefunden haben, daß einem aus Judäa
Kommenden die Weltherrschaft beschieden sei, was allgemein schon
von den Kirchenvätern auf Christus bezogen worden ist. Wahrscheinlich
zitiert auch Vergil nur eine sibyllinische Weissagung in
den Versen:


„Siehe von Neuem beginnt der Zeiten gewaltiger Kreislauf,


Goldenes Alter kehret zurück, es kehret die Jungfrau,


Und schon steiget ein neues Geschlecht vom erhabenen Himmel“,





Verse, die ja ebenfalls frühzeitig auf Christus und die mit ihm
begonnene neue Weltperiode gedeutet worden sind.

Übrigens wandte man sich auch frühzeitig an den delfischen
Apollo; italische Städte wie Spina und Cäre hatten im delfischen
Heiligtum wie viele andere mit demselben in regelmäßigem Verkehr
stehende Gemeinden ihre eigenen Schatzhäuser. Außerdem zeugt
dafür die frühe Aufnahme des mit dem delfischen Orakel eng zusammenhängenden
griechischen Wortes thesaurus in die lateinische
Sprache und die älteste römische Form des Namens Apollon Aperta,
der Eröffner, eine etymologisierende Entstellung des dorischen Apollon,
deren Barbarei eben ihr hohes Alter verrät.



Sechstes Kapitel.

Beobachtung der Himmelszeichen, Vögel, Blitze u. s. w., und Opferschau.

Da nach der Anschauung der Alten Zeus-Jupiter, der Himmelsvater,
der Beherrscher der Atmosphäre, der höchste Gott und
Lenker aller irdischen Geschicke war, so wird es begreiflich, daß sie
den Erscheinungen des Luftraums die größte Aufmerksamkeit zuwenden
zu müssen glaubten, weil sie nun einmal von dem Glauben
beseelt waren, daß der Gott ihnen seinen Willen durch Zeichen
kundgeben wolle. Erklärlich wird es daher auch, daß die Segler
der Lüfte, die Vögel, in ihren Augen als bevorzugte Boten dieses
höchsten Gottes erschienen und neben anderen eigentlich meteorologischen
Phänomenen zwar nicht immer als die vornehmsten, so doch
als die häufigsten Träger der göttlichen Zeichensprache betrachtet
wurden. Denominatio fit a potiori. Man nannte jedes Himmelszeichen
auspicium, wenn es sich ungesucht darbot, augurium, wenn
es absichtlich eingeholt und erbeten war. Beide Worte aber sind
Zusammensetzungen mit avis = der Vogel. Avis wurde geradezu
mit omen gleichbedeutend gebracht. – Diesen Brauch, der offenbar
in die dunkle arische Vorzeit zurückreicht, in der Italiker und Griechen
sich noch nicht auf ihrer Wanderung getrennt hatten, finden wir
bereits bei den Homerischen Griechen; und daß es schon damals
im edelsten Sinne starke Geister gab, die diese Superstition verachteten,
beweisen die unsterblichen Worte Hektors (Ilias XII,
236–243):


„Du hingegen ermahnst, den weitgeflügelten Vögeln


Mehr zu vertraun. Ich achte sie nicht, noch kümmert mich solches,


Ob sie rechts hinfliegen zum Tageslicht und zu der Sonne,


Oder auch links dorthin zum nächtlichen Dunkel gewendet.


Wir vertrauen auf Zeus, des Hocherhabenen, Ratschluß,


Der die Sterblichen all' und die ewigen Götter beherrschet!


Ein Wahrzeichen nur gilt: das Vaterland zu erretten!“





Wörtlich heißt hier der letzte berühmte Vers im Griechischen:


εἷς οἰωνός ἄριστος μάχειν περὶ πάτριδος αἴης.





d. h. ein Vogel (weissagender Vogel) ist der beste, zu kämpfen für
den vaterländischen Boden! Voß, dessen Übersetzung ich citiere,
hat eben von der schon im Griechischen üblichen Verallgemeinerung
der Wortbedeutung Gebrauch gemacht.

Bei den Römern scheint dieser starke Geist Hektors anfänglich
nicht geherrscht zu haben und erst allmählich und zwar, wie wir
bereits im vierten Kapitel zu Anfang hervorhoben, auf Umwegen
zur Geltung gebracht zu sein. Der römische Staat hatte im Priesterkollegium
der Auguren öffentliche Diener angestellt, die bei jeder
wichtigen Staatsangelegenheit, als „Ausleger und Verkündiger des
höchsten Jupiters“ alle Arten von Himmelszeichen, insbesondere aber
den Flug der Vögel zu beobachten hatten. Auf den ersten Blick
muß die Macht dieser Priester sehr groß erscheinen, da weder in
inneren noch in äußeren Angelegenheiten irgend etwas ohne die
Bestätigung ihrer Zeichen vollführt werden durfte, und sie jedem
Beginnen die Weihe gaben, weshalb der Ausdruck unter den
Auspicien jemandes fungieren, der ja noch heutzutage nicht ungewöhnlich
ist, geradezu gleichbedeutend wurde mit „in jemandes
Diensten stehen“. Cicero (de leg. II, 8 und 12) sagt von ihnen:
„Es müssen zwei Arten von Priestern vorhanden sein, die eine für
den Gottesdienst, die andere zur Auslegung der vom Staat anerkannten
Weissagungen. Aber die Ausleger des höchsten und besten
Jupiters, die öffentlichen Auguren, sollen in Zeichen und Vorbedeutungen
das Zukünftige sehen, die Disziplin festhalten, Priester,
Felder und Wälder und das Heil des Volkes weihen, allen Volksvertretern
im Krieg und Frieden die beobachteten Zeichen ankündigen,
und diese ihnen gehorchen, vorhersehen, was die Götter erzürnt,
und demselben begegnen, des Himmels Blitze nach abgemessenen
Räumen bestimmen, Stadt und Land in Tempel ausgeschieden
und geweiht haben, und was ein Augur für unrecht, sündhaft,
fehlerhaft und greuelhaft bezeichnet hat, das soll ungültig und
nichtig sein, und wer dawider handelt des Todes schuldig.“ –
„Groß und herrlich ist im Staate das Recht der Auguren, wo es
mit Ansehen und Einfluß begabt ist. Denn was ist höher, als
Versammlungen, die von den höchsten Gewalten im Heere und den
höchsten Mächten im Staate angeordnet sind, während ihrer Dauer
auflösen oder nach ihrer Schließung verwerfen? Was ist würdevoller
als die Vereitlung eines Unternehmens durch das Wort
eines einzigen Augurs ‚Ein ander Mal!‘ Was ist erhabener als
die Macht zu bestimmen, daß Konsuln ihr Amt niederlegen? Was
ist heiliger als das Recht, die Erlaubnis zu Verhandlungen mit
dem Volke geben und nehmen, und ein nicht nach Gebühr beantragtes
Gesetz ungültig machen zu können?“



Der Glaube der alten Römer an die Unfehlbarkeit der Auspicien
war so unerschütterlich, daß sie, wenn ein Unternehmen trotz
guter Zeichen nicht glücklich von Statten ging, lieber eine fehlerhafte
Beobachtung voraussetzten. Oft mußten daher die Feldherrn,
wenn ihnen ein Unfall begegnet war, um neue Zeichen einzuholen
(nova auspicia captare), nach Rom zurückkehren.

Die Kunst der Auguren galt als Geheimwissenschaft.

Über ihr Verfahren ist uns folgendes bekannt: Man unterschied
städtische und ländliche Auspicien. Die ersteren wurden innerhalb
des pomoeriums vorgenommen, d. h. innerhalb des Umkreises,
den Romulus und Remus in der uralten Form der Städtegründung
mittelst eines Pfluges gezogen hatten. Die städtischen
Auspicien wurden in der Regel auf einem bestimmten Platze des
Kapitols, der ein für allemal diesem Zwecke geweiht war, dem
sog. auguraculum, vorgenommen. – Nur Feldherrn durften außerhalb
des Stadtkreises sog. ländliche Auspicien anstellen lassen. Auch
dann mußte der Augur erst einen bestimmten Platz einweihen, den
man templum nannte. Innerhalb dieses Raumes schied er wieder
einen kleineren zur Aufschlagung seines Zeltes aus. Auf letzteren
bezieht sich die Äußerung des Servius: „Andere verstehen unter
templum nicht bloß einen verschließbaren, sondern auch einen mit
Pfählen oder Spießen und dergleichen abgesteckten und mit Fellen
oder etwas Ähnlichem verhängten Raum, der durch Spruchformeln
geweiht ist (ecfatus). Mehr als einen Ausgang darf derselbe nicht
haben, weil dort der Auspicierende sich lagern muß.“ Man wählte
dafür am liebsten hohe, selten von Menschen besuchte Berggipfel,
die man wegen der weiten Aussicht tesca (von tueri) nannte.

Sodann wurde der ganze von hieraus sichtbare Himmelsraum
mittels des Krummstabes (lituus)[633], dem Vorbilde des
noch jetzt von den katholischen Bischöfen geführten Bischofsstabes,
in zwei Teile gedanklich zerlegt. Den Krummstab in der Hand, das
Haupt verhüllt, wendete der Augur zuerst sein Gesicht nach Osten
und grenzte unter Gebeten die Gegend von Westen nach Osten
ab, indem er von sich aus zu einem am Horizonte hervorragenden
Punkte eine Linie gezogen dachte. Was nördlich dieser Linie lag,
nannte er die linke, was südlich, die rechte Seite. In den meisten
Fällen galten die Vögel, die von rechts kamen, für günstige (dextra
auspicia prospera). Doch kam es auch auf die Gattung an;
z. B. gewährte die Krähe, wenn sie von links kam, der Rabe,
wenn er von rechts kam, Zustimmung. Der beste Vogel war der
Vogel Jupiters, der Adler, wenn er von rechts kam.

Übrigens beobachtete man nicht nur den Flug der Vögel,
sondern auch das Fressen der eigens zum Zwecke der Auspicien
gehaltenen heiligen Hühner. Von letzteren bemerkt daher mit
feiner Ironie Plinius (H. N. X. 21): „Sie sind es, welche unsere
Beamten alltäglich regieren, und ihnen ihre Behausungen verschließen
oder aufriegeln, die die römischen Fasces antreiben oder
zurückhalten, Schlachten gebieten oder verhindern, die Einleiter
aller errungenen Siege auf dem ganzen Erdkreise: sie zumal sind
es, die den Gebietern dieser Welt gebieten.“ – Wir haben freilich
schon angedeutet, wie diese Bedeutung des Vogelflugs und der
heiligen Hühner wenigstens in der historischen Zeit nur eine sehr
scheinbare gewesen ist. Wenn auch das Beispiel jenes Claudiers,
der, als ihm vor Beginn einer Schlacht gemeldet wurde, die heiligen
Hühner wollten nicht fressen, diese mit der Bemerkung, nun so
mögen sie saufen, ins Meer werfen ließ, keine Billigung fand, so
pflegte man doch kein Auspicium mehr als dieses in seiner Hand
zu haben. Dasselbe war günstig, wenn die Hühner recht hurtig
aus dem Käfig sprangen, sich munter geberdeten und so gierig über
das Fressen herfielen, daß ihnen ganze Brocken des vorgesetzten
zähen Breies (puls) aus den Schnäbeln fielen.

Cicero, der selber Augur war, schreibt über die Auspicien
in seinem Buche über die Weissagung (de divinatione II, 33):
„Doch sehen wir zuerst die Auspicien. Ein schwer zu bekämpfender
Punkt für einen Augur. Für einen Marsischen vielleicht; aber für
einen Römischen äußerst leicht. Denn wir sind nicht Auguren der
Art, daß wir aus der Beobachtung der Vögel und sonstigen Zeichen
die Zukunft verkündigten. Wiewohl ich dennoch glaube, Romulus,
der die Stadt mit Auspicien erbaute, habe die Meinung gehabt,
daß es für das Vorhersehen der Dinge eine Augurenwissenschaft
gebe, – denn das Altertum hat in vielen Punkten geirrt, – die wir jetzt
teils durch Gebrauch, teils durch die Lehre, teils durch die Zeit
verändert sehen. Es wird aber wegen des Volksglaubens und
zum großen Vorteil des Staats Brauch, Religion, Wissenschaft,
Recht der Auguren und die Würde des Kollegiums beibehalten.
Allerdings sind die Konsuln P. Claudius und L. Junius höchst
strafwürdig, indem sie gegen die Auspicien ausschifften. Sie hätten
der Regierung gehorchen sollen und die väterliche Sitte nicht so
hartnäckig verschmähen. Mit Recht hat also den einen das Weltgericht
verurteilt, und der andere sich selbst entleibt. Flaminius
gehorchte den Auspicien nicht; er ging daher mit dem Heer zu
Grunde. Aber ein Jahr später gehorchte Paulus: ist er darum
weniger im Treffen bei Cannae samt dem Heere gefallen? Und,
gebe es Auspicien, wie es keine giebt: so sind wenigstens die, deren
wir uns bedienen, Tripudium oder Wetterzeichen, Schatten von
Auspicien, Auspicien auf keine Weise.

‚O, Fabius, ich begehre, daß du mir auspicieren helfest.‘
Er antwortet: ‚Ich hab's gehört.‘ Hierzu wurde bei unsern Vätern
ein Sachverständiger genommen, jetzt ein jeder. Notwendig muß
aber der ein Sachverständiger sein, der wissen will, was Silentium
ist. Denn Silentium nennen wir bei den Auspicien dasjenige,
was frei von allem Mangel ist. Dieß zu verstehen ist Eigenschaft
eines vollkommenen Augurs. Wenn aber der Auspicierende dem,
der zum Auspicium genommen wird, also geboten hat: ‚Sage, ob
dir Silentium vorhanden zu sein scheint?‘ so sieht dieser weder
rechts noch links, und antwortet sogleich: Es scheine Silentium vorhanden
zu sein. Darauf spricht jener: ‚Sage, ob die Vögel fressen?‘
‚Sie fressen?‘ Welche Vögel? oder wo? Es hat, heißt es, in einem
Käfig Hühner gebracht der Mann, der davon der Hühnermann
(pullarius) heißt. Diese Vögel sind also die Boten Jupiters. Ob
sie fressen oder nicht? was kommt darauf an? Für die Auspicien nichts.
Weil aber, wenn sie fressen, es notwendig ist, daß ihnen etwas
aus dem Maul fällt und auf die Erde schlägt, terram pavire,
so hat man dies zuerst Terripavium, hierauf Terripudium genannt,
und das heißt jetzo Tripudium. Wenn also der Brocken
dem Huhn aus dem Maul fällt, so verkündigen sie dem Auspicierenden
das Tripudium faustissimum.“

„Kann nun ein solches Auspicium etwas göttliches haben,
das so erzwungen und abgepreßt ist? Daß die ältesten Auguren
sich dessen nicht bedient, dafür ist Beweis ein alter Spruch des
Kollegiums, den wir haben, daß jeder Vogel ein Tripudium machen
könne. Dann wäre es also wohl ein Auspicium, wenn es ihm
frei stünde, sich anzuzeichen: dann könnte jener Vogel Dolmetscher
und Trabant Jupiters scheinen. Jetzt aber, wenn er in einen
Käfig eingeschlossen und vor Hunger ohnmächtig, auf die Mußbrocken
stürzt, und wenn ihm etwas aus dem Schnabel fällt, hältst
du das für ein Auspicium, oder glaubst du, daß Romulus auf
diese Art zu auspicieren gepflegt habe? Glaubst du nicht, daß
diejenigen, welche auspicierten, auch die Wetterzeichen zu beobachten
pflegten? Nun befehlen sie dem Hühnermann. Der sagt ihnen
Antwort.“



Eine andere in Rom minder geachtete, nichtsdestoweniger aber
eben so oft in Funktion tretende Gattung von offiziellen Weissagern
waren die Opferschauer oder haruspices.

Es scheint, daß das haruspicium nach Rom von den Etruskern
eingeführt worden ist, wenngleich daneben dieselbe Praxis der Eingeweideschau
beim Opfern auch bei vielen asiatischen Völkern und
bei den Griechen bestanden hat. Jedenfalls beweist der Umstand,
daß die Haruspices gedungene Ausländer waren, daß es sich um
eine nicht ursprünglich nationale Übung handelte. Die Römer wollten
eben nichts entbehren, was in Fällen der Not von Bedeutung sein
konnte. Übrigens soll schon der ältere Cato, ein Mann von sonst
streng religiöser Gesinnung geäußert haben, er wundere sich, wie
ein Haruspex den andern ohne Lachen ansehen könne. Erwähnung
verdient auch ein von Cicero überliefertes Wort Hannibals; als
der König Prusias, bei dem Hannibal in der Verbannung lebte,
sich weigerte, ein nach Hannibals Rat günstiges Terrain zu einem
Treffen zu benutzen, weil „die Eingeweide es verböten“, sagte er:
„Willst du einem Stückchen Kalbfleisch lieber als einem ergrauten
Feldherrn glauben?“ – Ungeachtet aller Aufklärung und alles
Gespöttes hielt sich der Brauch gleichwohl noch lange im römischen
Heere; Cäsar zwar gab wenig darauf und setzte, obwohl von dem vornehmsten
Haruspex gewarnt, im Bürgerkriege gegen Pompejus nach
Afrika über. Während desselben stand bekanntlich Cicero auf des
Pompejus Seite, und er schreibt seinem Bruder: „In diesem Bürgerkrieg,
o ihr Unsterblichen! wie vieles trog! welche Antworten der
Haruspices wurden uns von Rom geschickt! was hat man nicht
dem Pompejus gesagt! Denn dieser glaubte stark an Eingeweide
und Wunderzeichen. Ich habe nicht Lust zu erzählen und es ist
auch nicht nötig, am wenigsten dir, der du dabei warst. Du siehst
inzwischen, daß alles den entgegengesetzten Ausgang von den Prophezeiungen
genommen.“



Interessant ist es schließlich noch, auf die Beobachtung der
Blitze zu kommen. Denn aus einer Stelle in den naturwissenschaftlichen
Untersuchungen des Seneca (quaest. nat. 49) müssen
wir folgern, daß bereits die alten Etrusker, die Lehrmeister der
Römer in dieser Art von Auspicien, es verstanden haben, durch
gewisse uns genauer nicht bekannte elektrische Experimente
Blitze herabzuziehen oder gar zu erzeugen.
Sonderbarerweise taucht hier der Jahrtausende später in der Geschichte
der Elektrizitätslehre so berühmt gewordene Name Volta
– die Geschichte macht manchmal derartige Witze, – zum erstenmale
auf. Plinius berichtet nämlich über diese Sache folgende
(H. N. II, 54): „In den Annalen wird berichtet, daß man durch
gewisse Ceremonien und Sprüche den Blitz erzwingen oder entlocken
könne. Es ist eine alte Sage Etruriens, daß man ihn entlockt
habe, als ein Zauberer, namens Volta, nach Verheerung
des Landes endlich sogar die Stadt Volsinii damit bedrohte: auch
sei er vom König Porsenna herabgezogen worden und vor diesem
öfters durch Numa, wie L. Piso im ersten Buche seiner Annalen
meldet, und Tullus Hostilius sei, als er dies nachmachen wollte
und in der Ceremonie fehlte, vom Blitz erschlagen worden. Wir
haben ferner Haine, Altäre und Ceremonien, in denen man neben
einem Jupiter Stator, Tonans und Feretrius auch einen Elicius
genannt hört.“ Feretrius ist der einschlagende Jupiter, Elicius
der herabgelockte, also etwa der mittels Blitzleiters aufgefangene Blitz.

Die Operation des Numa beschreibt uns Ovid (Fast. III, 325ff.)
in folgender Weise: „Dich Jupiter locken sie vom Himmel herab.
Daher verehren dich auch die Nachkommen unter dem Namen
Elicius (der Herabzulockende). Die Wipfel des aventinischen Waldes,
so erzählt man allgemein, zitterten, und niedersank die Erde von
Jupiters Last gebeugt. Des Königs Herz klopft, blutlos wird seine
ganze Brust, und sträubend starren die Haare. Sobald sein Mut
wiederkehrte, sprach er: ‚König und Vater der erhabenen
Götter, entdecke sichere Versöhnungsmittel deines
Blitzes, wenn wir immer mit heiligen Händen die dir geweihten
Altäre berührt haben, und wenn auch das, was ich wünsche, geheiligt
meine Zunge fleht!‘ Durch Wink versprach er's dem Flehenden,
doch mit entferntem Umschweife verbarg er die Wahrheit, und
schreckte durch schwankenden Ausspruch den König. ‚Einen Kopf
haue ab‘, sprach er. Und ihm erwiderte der König: ‚Ich will gehorchen:
Ein Zwiebelkopf aus meinen Gärten gegraben, soll abgehauen
werden.‘ Jener setzte hinzu: ‚Von einem Menschen!‘ Und
er erwiderte ihm: ‚das oberste Haupthaar.‘ Er forderte eine Seele
und ihm antwortete Numa: ‚die eines Fisches.‘ Er lachte und
sprach: ‚Damit versühne, o Mann, würdig der Teilnahme an meiner
Unterredung, meine Geschosse. Doch, wenn morgen der Gott von
Cynthos seine ganze Scheibe dargestellt hat, so will ich dir sichere Pfänder
eurer Herrschaft senden.‘ Sprachs, und oben der Äther
wurde, sagt man, von gewaltigem Donner erschüttert;
und nun verließ er den betenden Numa. Seelenfroh kehrt dieser
wieder und erzählt den Quiriten den Vorfall. Zaudernd und schwer
war ihr Glaube an diese Erzählung. ‚Wahrlich glauben wird man
nur, sprach er, wenn meine Rede Erfüllung begleitet.‘ Siehe, höre
wer da ist, was morgen geschieht. Wenn der Gott von Cynthos
ganz seine Scheibe dem Erdball dargestellt hat,
will uns Jupiter sichere Pfänder unserer Herrschaft
senden. Voller Zweifel gehen sie heim, und zögernd dünkt ihnen
die Versprechung: vom kommenden Tage hängt die Gewißheit
der Rede ab. Noch weich und vom Frühthau bereift war die
Erde, als vor seines Königs Schwelle das Volk erschien. Er trat
hervor und setzte sich mitten im Kreise auf einen ehernen Thron.
Unzählbar standen die Männer um ihn stillschweigend. Soeben
erschien am äußersten Rande Phöbus, und schon zagten von Hoffnung
und Furcht geängstigt ihre Seelen. Er erhub sich, und
das Haupt umhüllt mit schneeweißer Hülle, reckte
er empor seine Hände, die die Götter schon kannten,
und rief nun also: ‚Es ist gekommen die Zeit
des verheißenen Geschenkes: gewähre Jupiter
deiner Rede die versprochene Wahrheit!‘ Indeß er
so spricht, hatte die Sonne ihre ganze Scheibe aufgetaucht, und es
ertönte von der Axe des Äthers ein furchtbares
Krachen. Dreimal donnerte der Gott vom hohen
Gewölbe, dreimal loderten Blitze. Glaubet meiner
Erzählung: Wunder berichte ich, aber doch geschehene
Wunder.“



Wenn man also nicht entweder an thatsächliche Wettermagie
(Wetterhexen usw.) glauben, oder annehmen kann, daß jene Berichte
der Annalen auf leeren Fabeln beruhen, so liegt die Vermutung
nahe, daß den alten Etruskern und den in deren Geheimlehre
eingeweihten römischen Priestern auf Grund zufälliger empirischer
Beobachtung einige elektrische Phänomene bekannt gewesen
sind, wie sie später einen Franklin zur Erfindung des Blitzableiters
führten. Diese geringen Keime wirklicher naturwissenschaftlicher
Kenntnis können sich sehr wohl mit einem System des rohsten Aberglaubens
verquickt haben, so daß die Praktiker jener einfachen
Manipulationen selber ihre Wirksamkeit für eine magische ansahen
und den dabei gebrauchten Formeln und Ceremonien ebenso große
Bedeutung beilegten, wie den wirklich kausal wirksamen Operationen.
Auch heutzutage wiederholt sich ja noch auf dem Gebiete des
Hypnotismus dieselbe Erscheinung, und was war die Alchemie und
Astrologie des Mittelalters anderes, als ein sonderbares Gemisch
wüster Vorstellungen und Phantasien aus einigen wenigen zufällig
erlangten Kenntnissen von chemischer und astronomischer Bedeutung.

Wenn man nun auch aus geschichts-wissenschaftlichem Interesse
bedauern mag, daß uns nichts Genaueres über die Methode des Blitzableitens
der Alten überliefert ist, so würde man doch jedenfalls
sehr fehlgreifen, wollte man im übrigen all zu tiefe Geheimnisse
in der etruskischen Lehre von den Blitzen wittern. Nach Plinius
sollen die Etrusker zwölferlei verschiedene Blitze unterschieden
haben; Seneca dagegen schreibt (naturales quaestiones II, 41):
„Die Etrusker legen dem Jupiter dreierlei Blitze bei; die erste
Gattung warne und sei gnädig, und Jupiter werfe sie auf eigenen
Rat; die zweite werfe er gleichfalls, doch nur nach Beschluß seines
Staatsrats (ex consilii sententia), indem er die zwölf Götter
berufe, und dieselbe fromme zwar, doch nicht ohne Ahndung; die
dritte vollends werfe er nur nach Befragung der sog. höheren
oder verhüllten Mächte, und dieselbe verheere und hemme und
verwandle unbarmherzig den jedesmaligen Zustand der Einzelnen
wie des Ganzen; denn das Feuer lasse nichts bestehen.“



Es geht übrigens aus sonstigen Angaben der alten Schriftsteller
(Plinius, Festus, Ammianus) hervor, daß die Blitze, welche die
Etrusker in ihrer Blitztheorie behandelten, durchaus nicht blos
eigentliche Blitze waren, daß sie vielmehr auch Sternschnuppen, Irrlichter,
plötzliche Lähmungen oder Schlagflüsse als verschiedene
Gattungen von Blitzen betrachtet haben.

Die Römer hatten von den zwölferlei Blitzen der etruskischen
Lehre nur zwei oder drei angenommen, deren Unterschied lediglich
durch die Zeiten – Nacht, Tag und Zwielicht – bestimmt wurde.

Alle Gegenstände, die vom Blitze berührt waren, galten als
heilig. Vom Blitze getroffenes Erdreich faßte der Pontifex zusammen
(ignes colligere), verbarg es unter Flüstern gewisser
Gebetsformeln unter dem Boden und grub einen Stein, in den
sich der Blitz verwandelt haben sollte, ohne Zweifel einen Kiesel,
mit hinein (fulgur condere). Man umgab dann den Ort zum
Schutze mit einer Mauer und versah ihn mit einem Altar, um zu
opfern; der Ort, der puteal genannt wurde, durfte nicht überdacht
werden. Man glaubte, wer ein so geheiligtes Erdreich aufwühle,
werde von den Göttern mit Wahnsinn gestraft werden.

Wenn Bäume vom Blitz getroffen waren, ohne zu verbrennen,
so trug man Sorge, daß sie nicht ausstarben. Ein solcher Baum
war der schon erwähnte Feigenbaum, ficus ruminalis, auf dem
Forum. „Wenn dieser Baum verdorrt“, sagt Plinius, „so tragen
die Priester immer wieder Sorge, daß er erneuert wird.“[634]

Ein anderer derartiger Baum, eine Kornelkirsche, stand am
Palatinischen Hügel. Wenn jemand bemerkte, daß derselbe der
Feuchtigkeit entbehre, so brauchte er nur „Wasser“ zu rufen, und
auf der Stelle kamen diejenigen, die es vernommen hatten, mit
Gefäßen herbei, um ihn zu begießen.[635]

War gar ein Mensch vom Blitze berührt worden ohne getötet
zu werden, so galt er als ganz besonderer Liebling der Götter;
wurde er aber getötet, so durfte seine Leiche weder verbrannt noch
anderswo bestattet werden; sie wurde auf der Stelle, wo man sie
fand, beerdigt.



Achtes Buch.

Der Occultismus der Alexandriner, Neupythagoräer und Neuplatoniker.

Von

Karl Kiesewetter.



Vorbemerkung.

Wie bereits im Vorwort bemerkt, ist das folgende achte Buch das einzige,
das der leider so plötzlich aus seiner Arbeit abgerufene Herausgeber des Gesamtwerkes
über die Geschichte des Occultismus für diesen zweiten Band
bereits im Manuskript fertiggestellt hatte. Meine Arbeit an diesem achten
Buch beschränkt sich auf die Ordnung der mir allerdings in sehr ungeordnetem
Zustande übersandten Manuskripte in die im folgenden gewahrte Reihenfolge,
die der vom Verfasser beabsichtigten Disposition entsprechen dürfte; stellenweise
habe ich einige Lücken aus früheren Einzelaufsätzen Kiesewetters (Sphinx)
ergänzt. Dagegen ist sonst der ganze Inhalt des achten Buchs geistiger
Nachlaß Kiesewetters; ich muß daher auch die wissenschaftliche Verantwortung
für den Inhalt ablehnen. Wenn hierdurch der einheitliche Charakter
dieses Bandes des „Occultismus des Altertums“ unterbrochen wird, da
selbstverständlich die Auffassung Kiesewetters mit der meinigen nicht immer
kongruiert, so wird dies der Leser gern in den Kauf nehmen in Anbetracht
der unzweifelhaften Gründlichkeit und Belesenheit des verstorbenen Gelehrten,
dessen posthume Arbeit hier eingeschaltet wird. Die Wertschätzung, welche
Kiesewetter den offenbar von ihm mit besonderer Vorliebe und daher antizipatorisch
behandelten Alexandrinern, Neupythagoräern und Neuplatonikern angedeihen
ließ, kann ich persönlich nicht teilen; ich würde mich daher zu einer so
eingehenden Berücksichtigung dieser Mystiker niemals haben entschließen können.
Umsomehr freue ich mich, anstatt einer eigenen Bearbeitung derselben die
äußerst gründliche Berichterstattung Kiesewetters über diese Periode der Philosophie
den Lesern bieten zu können. Denn wenn ich auch diese Periode
als diejenige des äußersten Verfalls des ursprünglich hoffnungsreicheren philosophischen
Geistes des griechischen Altertums betrachte, so verdient sie vielleicht
doch trotzdem eine gewisse Beachtung. Und je unerquicklicher das Studium
der konfusen und geschmacklosen Originalwerke, besonders der wüsten Exsudate
eines Philo, ist, um so dankbarer dürfen wir einer bei aller subjektiven Vorliebe
doch so objektiv gehaltenen auszugsweisen Darstellung sein, wie sie der
leider so früh dahingeschiedene fleißige Gelehrte uns im folgenden bietet.

L. K.



Erste Abteilung.

Die Alexandriner.

I.

Philo von Alexandria.

Erstes Kapitel.

Philos Leben und Lehrweise.

Alexandria ist die wissenschaftliche Metropole des klassischen
Altertums. Bald nach seiner Gründung durch den großen Makedonier
entstanden daselbst eine Anzahl wissenschaftlicher Anstalten, in welchen
Gelehrte aller Art durch die Freigebigkeit des Fürstengeschlechts
der Ptolemäer als Staatspensionäre sorgenlos und ungestört ihren
Studien lebten. Die wichtigste dieser Anstalten war das Museion
mit einer 250 v. Chr. schon 400 000 Rollen zählenden Bibliothek,
welche zwar bei der Belagerung Alexandrias durch Julius Cäsar
in Flammen aufging, aber durch Marc Anton, der Kleopatra die
200 000 Rollen starke Bibliothek der Könige von Pergamon schenkte,
zum Teil wieder ersetzt wurde. In zweiter Linie ist das Serapeion
zu nennen, dessen Bibliothek zu oben genannter Zeit etwa 45 000
Rollen stark war.

An diesen Quellen holten sich 700 Jahre lang die berühmtesten
Philosophen, Theologen, Philologen, Astronomen, Mathematiker und
Ärzte ihre Bildung, bis Caracalla das Museion schloß und die
Pensionen der Gelehrten einzog, bis im Jahre 389 der fanatische
christliche Patriarch Theophilos das Serapeion verbrannte und der
arabische Feldherr Amru im Jahre 642 mit den noch übrigen
300 000 Rollen der ptolemäischen Bibliothek viertausend Bäder
sechs Monate lang heizte.

In Alexandria, der den Verkehr des Morgen- und Abendlandes
vermittelnden Weltstadt, fand zuerst die Verschmelzung griechischer
Philosophie und uralt-orientalischer Weltanschauung statt, welche als
„alexandrinische Philosophie“ bezeichnet wird. Im letzten vorchristlichen
und ersten christlichen Jahrhundert erscheint uns dieselbe als
eine Verbindung altjüdischer Glaubenssätze, platonischer Ideeen und
buddhistischer Elemente. Dieser große Einfluß des Judentums kann
uns nicht Wunder nehmen, wenn wir bedenken, daß sich zur Zeit
des Augustus eine Million Juden in Ägypten aufhielten und sich
namentlich in Alexandria mit griechischer Kultur und Wissenschaft
befreundet hatten. In Alexandria entstand die griechische Übersetzung
des alten Testaments durch die siebenzig Dolmetscher (die
Septuaginta), und hier bildete der Jude Philo, die griechische Philosophie
mit den heiligen Büchern des Judentums durch allegorische
Auslegungen in Übereinstimmung bringend, die oben genannte
alexandrinische Philosophie oder – besser gesagt – Theosophie aus.

Von Philos Leben wissen wir sehr wenig. Nach seinen eigenen
Angaben und denen des Kirchenvaters Hieronymus stammte Philo
aus einer sehr angesehenen und reichen Priesterfamilie und wurde
um 20 v. Chr. zu Alexandria geboren. In seiner Jugend lebte
er ausschließlich den Wissenschaften und stiller Beschaulichkeit; später
jedoch sah er sich genötigt, im Interesse seiner Glaubensgenossen
in den Gang der öffentlichen Geschäfte einzugreifen. Die Veranlassung
war folgende: Die etwa siebenzigtausend Köpfe starke Judengemeinde
zu Alexandria lebte – wie überall, wo starke
Judengemeinden mit Andersgläubigen zusammenlebten,
– wegen ihres Wuchers und sonstigen üblen
Eigenschaften – mit den griechisch-ägyptischen Einwohnern in
solchem Unfrieden, daß im ersten Regierungsjahre Caligulas unter
dem Präfekten Flaccus eine blutige Judenverfolgung ausbrach.
Sie wurde zwar gedämpft, aber der Haß glomm unter der Asche
fort. Als nun später Caligula göttliche Verehrung verlangte,
welche die hellenischen Alexandriner willig leisteten, die Juden aber
auf Grund ihrer religiösen Vorschriften verweigerten, kam eine noch
grimmigere Verfolgung zum Ausbruch. Der Pöbel fiel unter dem
Schein, des Kaisers Sache zu verfechten, über die Juden her, und
der Präfekt Flaccus that dem Wüten desselben keinen Einhalt.
In ihrer Not entschloß sich die alexandrinische Judengemeinde, an
den Urheber ihrer Leiden, an Caligula selbst, eine Gesandtschaft
zu schicken, die dessen Wohlwollen und Schutz erflehen sollte. Philo
nebst vier anderen bildete diese Gesandtschaft, welche jedoch nicht
nur nichts ausrichtete, sondern sogar längere Zeit in großer Lebensgefahr
schwebte. Ja, sie mußte sogar erleben, daß Caligula dem
Statthalter von Syrien, Petronius, befahl, die kaiserliche Bildsäule
im Tempel zu Jerusalem aufzustellen. – Diese Umstände berichtet
Philo selbst in seinem Buch De legatione ad Cajum. – Wie
Josephus erzählt[636], führte jedoch Petronius den kaiserlichen Befehl
nicht aus und wurde zum Tode verurteilt, sein Leben verdankt er
nur der schnellen Ermordung Caligulas. – Wie Eusebius in seiner
Kirchengeschichte berichtet, soll Philo nach Caligulas Tod seine
Schrift De legatione ad Cajum im Senat vorgelesen haben;
allein es ist im höchsten Grad unwahrscheinlich, daß ein Jude der
höchsten römischen Behörde eine von grimmigstem Römerhaß strotzende
Schmähschrift hätte zur Kenntnis bringen dürfen. Unwahrscheinlich
ist auch die Angabe, daß Philo in Rom Petrus kennen gelernt habe
und Christ geworden sei. Hingegen ist gewiß, daß Philo Palästina
besuchte, um der Essäer willen, deren Kopfzahl er in seinem Buch
Quod omnis probus liber auf viertausend angiebt. An dieser
Stelle will ich wenigstens der talmudistischen Tradition Erwähnung
thun, daß der jugendliche Jesus während des Aufenthaltes
seiner vor den Nachstellungen des Panthera – nicht des Herodes –
geflohenen Eltern in Ägypten, Schüler Philos gewesen sei.[637] –
Philo starb um 45 n. Chr.

Philo hat sehr viel geschrieben, jedoch liegt eine spezielle Anführung
seiner Schriften um so weniger in unserer Absicht, als die
wichtigsten derselben doch im Laufe unserer Darstellung genannt
werden müssen. Die philonischen Schriften zerfallen in historische,
philosophische, politische und allegorische, und wenn auch seit etwa
zweihundert Jahren von alexandrinischen Juden Versuche gemacht
worden waren, das alte Testament esoterisch zu deuten, so ist doch
Philo als der eigentliche Vater der theosophischen Allegorie zu
betrachten. Er sagt über dieselbe[638]:

„Damit wir die Zeugung und Geburt der Tugend beschreiben
können, sollen die Abergläubischen ihre Ohren verschließen oder sich
entfernen, denn wir lehren göttliche Mysterien, aber nur solchen
Seelen, welche ihrer würdig sind. Dies sind diejenigen, welche
ungeschminkte Frömmigkeit ohne Prunk üben. Jenen andern aber,
welche von einer unheilbaren Krankheit, nämlich dem Pochen auf
den Klang der Worte, dem Kleben an Namen, der Gaukelei
mit Gebräuchen befallen sind und sonst nichts höheres ahnen, wollen
wir die heiligen Geheimnisse nicht mittheilen.“

Alles wird Philo zum Symbol: so ist ihm Adam der niedere
sinnliche Mensch überhaupt, Kain die Selbstsucht, Abel die Gottergebenheit,
Enoch die Hoffnung, Jenoch die Buße und Noah die
Gerechtigkeit. Abraham wird zum Symbol der durch Erziehung
weise gewordenen Seele, Isaak der von Natur aus weisen und
Jakob der durch mystische Übung weise gewordenen. Sarah ist
das Sinnbild der eingeborenen Tugend, Joseph das des politischen
Treibens und Moses die höchste Darstellung des prophetischen Geistes.
– Ägypten ist das Symbol des Leibes, Kanaan der Frömmigkeit;
die wilde Taube ist Sinnbild der göttlichen Weisheit, die zahme
der menschlichen; das Lamm ist das Bild der reinen Seele, weil
es unter allen Tieren das reinste ist[639], usw. usw.

Die in der Genesis erzählten Schicksale der Urväter und
Patriarchen werden als die verschiedenartigen Veränderungen, Gestaltungen
und Entwickelungen der im Menschen vorhandenen seelisch-geistigen
Kräfte in einer Weise dargestellt, die sowohl an Jakob
Böhme als an die älteste indische Geheimlehre erinnert. Folgende
Beispiele mögen dies erläutern. Über die Geburt Kains sagt
Philo[640]:

„Man muß sich oft über das Ungewöhnliche in der Darstellung
unseres Gesetzgebers wundern, denn wenn er vom ersten Menschen
reden will, der von Menschen und nicht von Gott – wie die zwei
Urmenschen – abstammt, und den er zuvor garnicht genannt hat:
so setzt er dessen Namen geradezu her, als wäre er längst bekannt
und würde jetzt nicht zum erstenmal genannt. ‚Sie gebar den Kain.‘
Man möchte fragen, was für ein Kain ist dies? Hast du vorher
das Geringste über ihn gesagt? Und doch kennst du die richtige
Stellung der Namen so gut, denn nur einige Verse weiter unten
kann man es dir an einem Beispiel von derselben Person nachweisen:
Adam erkannte Eva, sein Weib, und sie gebar ihm einen Sohn,
und er nannte seinen Namen Seth! Hättest du nicht viel eher bei
dem Erstgeborenen der Söhne Adams und aller Menschen sein Geschlecht
angeben sollen, ob es weiblich oder männlich, und dann
erst den Namen hinten ansetzen? Da es nun am Tage liegt, daß
der Gesetzgeber nicht aus Unkenntniß von der gewöhnlichen Sprechweise
abwich, so ist es billig, daß wir nach der Ursache dieser Eigenheit
fragen. Sie scheint mir folgende zu sein: Die übrigen Menschen
gebrauchen Namen, die dem nicht entsprechen, was bezeichnet werden
soll. Bei Moses hingegen sind die Namen klare Spiegel der Sachen,
so daß beide eins sind. Unter anderem ist unsere Stelle ein deutlicher
Beleg für diese Behauptung. Wenn nämlich unser Geist, der hier
Adam genannt wird, mit der sinnlichen Kraft zusammen trifft, durch
welche alles Belebte lebt (die hier Eva heißt), und nach Vereinigung
strebend, sich ihr naht, so empfängt die Seele die sinnlichen Gegenstände
wie in einem Netze und macht auf sie Jagd, mit den Augen
auf die Farben, mit den Ohren auf die Töne, mit der Nase auf
die Düfte, mit dem Gaumen auf die Gegenstände des Geschmacks,
mit dem Tastsinn auf die Körper. Von allen dem wird sie schwanger
und gebiert alsdann das schwerste der seelischen Übel: den Wahn.
Denn sie wähnt Alles, was sie sinnlich empfindet mit den Augen,
den Ohren, dem Geruch, dem Geschmack, dem Gefühl sei ihr Eigentum,
und der Geist Erfinder und künstlicher Darsteller aller Dinge.
Dies widerfährt jedoch der Seele nicht ohne Grund, denn es war
einst eine Zeit, wo der Geist mit der sinnlichen Kraft noch nicht
verkehrte, noch mit ihr vereinigt war, sondern den einsamen Tieren
gleich für sich lebte. Damals nur blos mit sich beschäftigt, hatte
er keine Berührung mit dem Körper, noch besaß er in ihm
ein Werkzeug, durch das er auf die Außenwelt Jagd machen konnte;
so war er blind und unvermögend, und zwar nicht etwa blos
in der Art, in der man einen Blinden der Sinne beraubt nennt, – sondern
alle und jede sinnliche Kraft war ihm genommen, so daß
er als wahrhaft unvermögend, als die Hälfte einer vollkommenen
Seele, ohne die Fähigkeit, die Außenwelt zu erkennen, als das unselige
Bruchstück eines Ganzen ohne Unterstützung der Sinnesorgane
dastand. Deswegen befand er sich auch in dichter Unwissenheit
über die Körperwelt, weil ihm nichts Äußerliches erscheinen
konnte. Da ihm nun Gott nicht nur das Übersinnliche, sondern
auch die sinnliche Welt offenbaren wollte, machte er ihn erst zu
einem Ganzen, indem er seine zweite Hälfte, die sinnliche Kraft, ihm
zuführte, welche in der Schrift mit dem Gattungsnamen Weib und
mit dem speciellen Namen Eva bezeichnet wird. Diese goß gleich
bei ihrer Vereinigung mit ihm durch alle ihre Teile – wie durch
Oeffnungen – Licht in vollem Maaße in den Geist, zerstreute die
lange Nacht und gab ihrem Herrn auf diese Weise die Möglichkeit,
die äußere Welt genau und klar anzuschauen. Der Geist seinerseits,
wie von hellem Tageslicht erleuchtet, das plötzlich durch die Nacht
bricht, oder wie ein Mensch, der urplötzlich vom Schlafe erwacht,
oder wie ein Blinder, der mit einem Mal das Gesicht erhält, eilte
schnell auf alle Wunder zu, die sich ihm darboten, beschaute den
Himmel, die Erde, die Pflanzen, die Thiere, ihre Gestalt, Eigenschaften,
Kräfte, Lage, Bewegung, Wirkung, ihr Thun, ihre Veränderungen,
ihr Entstehen und Vergehen; das eine sah er, das
andere hörte er, wieder anderes noch kostete, betastete er, und was
Lust in ihm erregte, suchte er auf, was Schmerz, verabscheute er.

Nachdem er auf diese Weise hier und dort hingeschaut und
sich und seine Kräfte wahrgenommen hatte, gerieth er in denselben
Irrthum wie Alexander von Makedonien. Von diesem erzählt man,
er habe sich in dem Wahn, Asien und Europa schon zu besitzen,
auf einen erhabenen Ort gestellt, wo er beide Ufer sehen konnte,
um sich geschaut und dann ausgerufen: Was da ist und was dort
ist, gehört mein! ein Ausspruch, der kaum eines Knaben würdig
war, aber einem König übel anstand. Lange schon vor ihm widerfuhr
dasselbe dem Menschengeiste, denn als die sinnliche Kraft mit
ihm vereint wurde, und die ganze Körperwelt durch diese Vermählung
offenbar geworden war, meinte er nun, daß Alles ihm
gehöre und nichts einem Anderen. Dies ist eine falsche Geistesrichtung,
welche Moses mit dem Namen Kain oder Besitz bezeichnet,
und welche voll Thorheit – oder besser – voll Gottlosigkeit ist.
Denn anstatt Gott die Ehre zu geben und von ihm Alles abhängig
zu machen, hält sie Alles für eigenen Besitz der Menschenseele,
die nicht einmal sich selbst besitzt, ja nicht einmal sich selbst
nach ihrem wahren Wesen kennt.“

Ein weiteres höchst charakteristisches Beispiel seiner allegorischen
Methode giebt Philo in seiner Schrift De vita Abrahami.[641]
Hier erzählt er die Reisen Abrahams von Chaldäa nach Haran
und von Haran nach Palästina zuerst dem biblischen Text gemäß
und fährt dann folgendermaßen fort:

„Jene Reisen sind nach den Gesetzen der Allegorie Symbole
einer die Tugend liebenden und den wahren Gott suchenden Seele.
Die Chaldäer trieben von jeher Gestirndienst und hielten die Welt
– namentlich die Sterne – für Gott und verehrten so das Geschöpf
anstatt des Schöpfers. In diesem Irrtum war jene Seele
auch befangen, weil sie Gott nicht kannte. Daher heißt es: Abraham
wohnte zu Ur in Chaldäa. Nachdem sie nun lange diesen Wahn
gehegt hatte, begann ihr das Licht aufzudämmern, und sie sah –
obschon noch dunkel – ein, daß ein Wagenlenker[642] über dieser
Welt walten müsse. Damit diese Ahnung klarer in ihr werde,
ruft ihr nun das Wort Gottes also zu: Großes wird oft durch
Kleines erkannt. Darum laß die chaldäische Grübelei, laß das
ewige Sternschauen; wende deinen Blick weg von der
großen Stadt, nämlich von der Welt, auf eine kleine,
dich selbst, dann wirst du den Lenker aller Dinge erkennen.
Deshalb heißt es, Abraham sei zuerst von Chaldäa nach
Haran gewandert. Denn Haran bedeutet Höhlen, und diese sind
ein Symbol der fünf Sinne. Der Sinn des Aufrufs zur Wanderung
ist aber folgender: Wenn du deine Sinne betrachtest, so
wirst du erkennen, daß sie nichts wirken und nichts
thun, es sei denn, daß der Geist – einem Wunderthäter
gleich – ihre Kraft erregt, richtet und befruchtet.
An diesem Beispiel kannst du lernen, daß
über der Welt und den sichtbaren Gliedern des Ganzen
ein Geist walten muß, da ja auch deine Glieder,
die fünf Sinne, ohne den Geist im Innern nichts vermögen.
Daß jener Weltgeist unsichtbar ist, darf dich
nicht stören, denn dein eigener Geist ist es ja auch.
Die Richtigkeit dieser Erklärung wird gleich durch folgende Worte
des Textes bewiesen, wo es heißt: Gott erschien dem Abraham.
Vorher, als der Geist noch im chaldäischen Irrtum befangen war,
konnte ihm Gott nicht erscheinen, wohl aber jetzt, da er die Wahrheit
zu erkennen begann. Es heißt aber: ‚Gott erschien dem
Weisen und nicht, der Weise sah Gott‘, denn Niemand kann
Gott begreifen, als sofern sich dieser selbst zu erkennen
giebt. Für diese Erklärung spricht auch die Änderung
des Namens; zwar wird nur ein A dem vorigen hinzugefügt,
aber es ist ein großes Geheimniß in diesem kleinen Buchstaben
verborgen: Vorher heißt jene Seele Abram, d. h. der in die Höhe
strebende Vater; jetzt aber heißt er Abraham, d. h. der auserlesene
Vater des Schalls. Mit diesem Namen wird der Weise bezeichnet;
denn Schall ist gleich Rede, Vater des Schalls gleich Geist, weil
dieser es ist, der die Rede aussendet. Das Beiwort ‚auserlesen‘
bezeichnet die Vortrefflichkeit jenes Geistes. Die zweite Wanderung
endlich, nämlich die von Haran nach Palästina, ist von der vollständigen
Erkenntniß des höchsten Wesens zu verstehen, die jene
Seele zuletzt errang.“

An einem andern Ort[643] spricht sich Philo über die mystische
Reise nach Haran folgendermaßen aus:

„So lange der Asket in den Sinnen lebt, d. h., wenn er nach
Haran kommt, denn dieser Name bedeutet die Höhlung der fünf
Sinne, begegnet er dem göttlichen Logos nicht. Es heißt aber
weiter, er sei dem Logos begegnet, als die Sonne unterging;
Sonne bedeutet nämlich in diesem Fall den obersten Gott, und der
Sinn ist dieser: Wenn das göttliche Licht, die reine Erkenntniß Gottes,
untergegangen, so sehen wir den Logos; wenn jenes aber leuchtet,
so schauen wir die reine intelligible Welt. Andere fassen diese Stelle
so auf: Die Sonne ist der menschliche Verstand mitsammt den
Sinnen, der Logos das Ebenbild der höchsten Gottheit, welches
erst dann erkannt wird, wenn das menschliche Licht der Sinne
untergegangen ist.“

Halten wir diese Stelle fest und den Umstand, daß Philo die
Welt die große, den Menschen aber die kleine Stadt nennt, so
sehen wir ganz einwandfrei, daß diese Spekulationen indischen Ursprungs
sind. So heißt es in Windischmanns bekanntem Werk[644]
über die Ekstase der indischen Sonnen- und Mondkinder:

„Wenn die Sinne in den Manas (Allsinn) zusammengehen,
sieht der Seher nichts mit den Augen, hört nichts mit den Ohren,
fühlt nichts, schmeckt nichts; aber innerhalb der Stadt des
Brahma sind die fünf Pranas leuchtend und schwach, und der
Seher erreicht sich selbst im Licht bei den verschlossenen Pforten
des Leibes. Da sieht er dann, was er im Wachen sah und that,
er sieht Geschehenes und nicht Geschehenes, Gewußtes und nicht
Gewußtes, und weil Atma (der Geist, Philos Logos,) Urheber aller
Handlungen selbst ist, so verrichtet er im Schlafe gleichfalls alle
Handlungen und nimmt auch die ursprüngliche Gestalt des Lichtes
wieder an und er wird wie Brahma selbst leuchtend.“

In den Upanischads heißt es:

„Manas (der Menschengeist) wandelt in der Zeit des Wachens
an Orten, wohin das Auge, das Ohr und die anderen Sinne nicht
gelangen, und gewährt schon so ein großes Licht. Ebenso wandelt
er auch im Traume an entlegene Orte und zündet den anderen
Sinnen ein großes Licht an. Im tiefen Schlafe ist er eins und
ungeteilt und hat nicht seines Gleichen im Leibe; er ist das Prinzip
aller Sinne. Der Fähige vollbringt seine Werke mittelst des Manas,
und der Erkennende erkennt durch dasselbe. – Es ist die Leuchte
des Leibes und die Mitte desselben und aller Sinne Mittelpunkt.
In seinen Banden ist der vergangene, gegenwärtige und zukünftige
Zustand der Welt, alles Vergängliche; Manas selbst aber vergeht
nicht im Tode. In der Herzhöhle wohnt die unsterbliche Person
– in der Mitte des Geistes –, diese Person, das innere Licht
ist klar wie eine rauchlose Flamme. In dieser Höhle ist Brahmas
Wohnung, eine kleine Lotosblume, ein kleiner Raum, der mit Akasa
erfüllt ist. Derselbe Akasa, wie er außen ist, ist auch innerhalb
jenes kleinen Raumes im Herzen, und in ihm sind der Himmel
und die Erde enthalten, und das Feuer und der Wind, und Sonne
und Mond, und der Blitz und die Gestirne. – Er ist wahrhaftig
und Brahmas Wohnung, in welcher Alles enthalten ist. – Wer
diesen Atma nicht erkennt, geht aus der Welt und in alle Welten,
seiner nicht mächtig, und zieht aus, den Lohn der Werke zu empfangen,
der ihm gebührt. Die aber, den Geist erkennend, von
hier hinweggehen, die gehen ihrer und ihrer Wünsche mächtig
und empfangen ewigen Lohn. Wenn der Schleier des Irrthums
und der Mißerkenntniß vom Herzen genommen wird, wer die Gestalt
des zarten Akasa angenommen hat, dem ist alles Wünschenswerthe
gegenwärtig. Ihm wird die Nacht zum Tag, das Dunkel
zum Licht, er ist sich offenbar, und diese offenbare Gegenwart ist
die Welt des Brahma selbst.“

Die Praxis der mystischen „Reise nach Haran“, um des Logos
oder Atma teilhaftig zu werden, wird bekanntlich in den Upanischaden
am aller ausführlichsten geschildert.

Soviel über Philos Allegorie, die zur indischen Mystik hinüberführt.
– Wir wenden uns nun zu Philos Spekulationen über die
Gottheit, den Logos und die intelligible Welt.

Gott ist das absolute Wesen, rein in sich abgeschlossen, und
ohne Beziehung auf etwas Endliches. Er ist die Seele des Weltalls,
er bleibt uns ein Geheimnis, und man darf sich nicht erkühnen,
etwas von ihm oder über ihn zu sagen, als daß er sei.[645] Das
einzig würdige Symbol Gottes unter den endlichen Dingen ist das
intellektuelle Licht und die menschliche Seele.[646]



Gott und die Materie sind die beiden von Ewigkeit bestehenden
Prinzipien; Gott ist die unendliche Intelligenz, welche die Formen
– resp. Ideeen – von allen möglichen Dingen in sich enthält, die
Materie ist der formlose Stoff, der ungeachtet seiner Subsistenz
durch den Mangel an aller Form ein Unding für den Verstand ist.
Form und Leben erhielt die Materie durch Gott.[647]

Gott ist das reale Wesen, welches wegen seiner Unendlichkeit
von keinem endlichen Wesen erkannt werden kann, er ist nicht im
Raum, nicht in der Zeit, außerhalb der Sinnenwelt und durch kein
Prädikat eines endlichen Wesens denkbar. Er kann nur gedacht
werden als das Reale ohne bestimmte Realität. Man weiß nur,
daß Gott ist, nicht was er ist.[648]

Gott ist die hypostasierte Ewigkeit, denn in ihm ist nichts vergangen,
gegenwärtig und künftig, er ist ohne Anfang und Ende,
in seinem ganzen Wesen unveränderlich. Er ist das Urlicht, aus
dessen Strahlen alle endlichen denkenden Wesen ausgegangen sind.[649]

Als unendliche Intelligenz umfaßt Gott alle Ideeen von allen
möglichen Dingen; aber eine Idee Gottes ist nichts anderes als
das Ding selbst. Was er denkt, erhält durch sein bloßes Denken
Realität.

Gott kann in seinem Verhältnis zur Welt hauptsächlich nach
vier Begriffen dargestellt werden, nämlich in Hinsicht der Macht,
der Weisheit, der Heiligkeit und der Liebe.

Philo hebt die Allmacht oft hervor, besonders in Verbindung
mit der σοφία, der Weisheit; die Heiligkeit Gottes berührt er
weniger, weil er sie für selbstverständlich hält. Hingegen setzt er
etwas Höheres an ihre Stelle, nämlich die Reinheit. Am meisten
aber verbreitet er sich über die Güte und Liebe Gottes, weshalb
man in gewisser Beziehung Philos Theosophie die Morgenröte
des Christentums nennen kann.[650]



Aus Güte und Liebe hat Gott die Welt geschaffen, er erfüllt
alles mit seiner liebenden Macht; seine Güte hält die Welt zusammen
und ist selbst die Harmonie der Welt. Alles Gute in dieser
Welt, geistiges und leibliches, ist sein Geschenk und seine Gnade.
Besonders aber erstreckt sich die Fülle der göttlichen Gnade auf
die Menschen, und wenn seine Liebe nicht wäre, würden sie alle
dem Verderben anheim fallen. Alle Güter, welche die Menschen
besitzen, jede Tugend, Frömmigkeit, Wohlwollen, Gerechtigkeit,
Glauben usw., sind Gottes Geschenk, weshalb es Philo auch an
unzähligen Orten für die größte Sünde erklärt, wenn der Mensch
sich selbst etwas Gutes zuschreibt und dasselbe nicht von Gott
ableitet.

Philo erklärt an einer Menge Stellen seiner Schriften Gott
seinem Wesen nach für völlig unbegreiflich, dennoch aber giebt er
zu, daß eine gewisse Erkenntnis Gottes jedem Menschen möglich
ist und von jedem gefordert werden kann, obschon Viele derselben
durch eigene Schuld entbehren, nämlich: die Erkenntnis, daß Gott
sei und die Gewißheit seiner Existenz. Diese Erkenntnis kann auf
zweierlei Weise stattfinden, nämlich durch ein mystisches Schauen,
bei welcher höchsten Stufe der Erkenntnis die Selbstthätigkeit des
Menschen zwar nicht ausgeschlossen ist, bei der aber Gott dem
Menschen entgegengekommen und das Meiste thun muß. – Die
zweite – niedrigere – Stufe der Gotteserkenntnis beruht auf
Schlüssen aus den Werken auf den Urheber.

Der Verstand Gottes, der Logos, welcher alle Ideeen in sich
begreift, ist die ideale Welt. Diese ist das Ebenbild Gottes, sein
erstgeborener Sohn, denn sie geht unmittelbar aus dem Wesen
Gottes hervor und muß daher ebenso vollkommen sein wie die
höchste Intelligenz selbst. Philo nennt diese personifizierte Verstandeswelt
auch noch den Erzengel, (die Engel überhaupt nennt er vielfach
λόγοι), weil sie die erste aller ausgeschlossenen Intelligenzen
ist, oder den himmlischen Menschen, den Aufgang der Sonne.[651]



Der Logos ist das Muster, nach welchem Gott die sichtbare
Welt schuf. Die göttliche Kraft, durch welche diese gebildet wurde,
ist der nach außen wirkende Logos, welcher mit der Sprache verglichen
werden kann.

An anderer Stelle[652] sagt Philo vom Logos:

„Zwischen Gott und dem göttlichen Logos ist kein Zwischenraum,
Beide sind unendlich nahe. Der Logos ist der Wagenlenker
der göttlichen Kräfte, der Herr des Wagens aber ist der Sprechende,
der dem Lenker des Wagens seine Bahn vorschreibt.“

Der Logos ist die Nahrung der Seelen und wird von Philo
mit dem Manna der Wüste verglichen:

„Siehst du nun, was die Nahrung der Seele ist, nämlich das
allerfüllende Wort Gottes, das dem Thaue gleich die ganze Erde
bedeckt und Alles erfüllt. Aber nicht überall zeigt sich dieser Logos,
sondern nur da, wo Leidenschaft und Bosheit ferne sind; er ist so
fein zu erfassen und zu ergreifen, klar und rein anzuschauen; er ist
wie Coriander. Die Landleute sagen nämlich von dieser Frucht,
wenn man sie auch in zahllose Theile zerschneide, so gehe doch ein
jeder derselben so gut auf wie ein ganzes Korn. So ist es auch
mit dem göttlichen Wort. Es ist im Ganzen fruchtbringend, aber
auch jedem einzelnen Theile nach, und wäre es auch der kleinste.
Darum gleicht es auch dem Augapfel, denn wie dieser als ein so
gar kleines Ding alle Zonen der Erde, das unermeßliche Meer
und den unbegrenzten Luftraum überschaut, so ist auch der göttliche
Logos über alles scharfblickend und im Stande Alles zu schauen;
ja er ist es, durch den wir allein Wahrheit sehen können.
Deshalb läßt sich auch das Beiwort ‚weiß‘, welches im Texte
dem Manna gegeben wird, auf ihn übertragen. Denn was ist
lichter und klarer als der göttliche Logos, durch dessen Besitz es
jeder Seele, die sich nach dem geistigen Lichte sehnt, erst möglich
wird, die innere Finsterniß zu zerstreuen.“

„Etwas Eigenes geschieht aber mit diesem Logos; wenn er
nämlich eine Seele zu sich ruft, so bewirkt er, daß alles Irdische,
Sinnliche und Leibliche in ihr zusammenfriert. Deswegen heißt es
auch im Text, es war wie Eis auf dem Felde. Die Seelen
fragen sich, was der Logos sei, nachdem sie seine Wirkung bereits
erfahren haben. Oft geht es auch in andern Dingen so, oft
wissen wir nicht, woher der Geschmack kommt, der unsere Zunge
mit Süßigkeit erfüllt, oft kennen wir den Geruch nicht, der uns
ergötzt. Dasselbe widerfährt nun auch der Seele; eine hohe Freude
wird ihr zu Teil, aber sie weiß nicht, woher sie kommt. Diesen
Aufschluß giebt ihr der heilige Prophet Moses: ‚Dies ist das Brot‘,
sagt er, ‚die Nahrung, die Gott der Seele gegeben hat, sein Wort,
sein Logos, denn in Wahrheit ist dies das Brot, das er uns gegeben
hat; dies ist sein Wort.‘ Auch im Deuteronomion sagt er:
‚Er hat dich geplagt und hungern lassen, aber dann mit Manna
gespeiset, das deine Väter nicht kannten, auf daß dir offenbar
würde, daß der Mensch nicht vom Brode allein lebt, sondern von
einem jeglichen Wort, das aus des Herrn Munde geht.‘ Diese
Plage ist ein Werk der Gnade, denn durch die Strafe reinigt er
unsere Seelen, wenn er uns nämlich die Sinnenlust entzieht, vermeinen
wir geplagt zu werden; aber eben damit erweist er sich uns
gnädig. Er schickt auch Hunger über uns, nicht nur einen Hunger
nach Tugend, sondern den, welcher die Bosheit und die Leidenschaft
züchtigt; denn zum Beweise, daß er es gut mit uns meint,
heißt es ja, er sättigt uns mit Manna, d. h. mit seinem Wort,
das Alles in sich faßt, und reines Sein ist. Manna heißt eigentlich
‚Etwas‘, das ist das reine Sein, das allgemeinste Wesen; denn
der göttliche Logos ist über der ganzen Welt und allgemeiner als
alle Kreaturen. Diesen Logos kannten die Väter nicht, d. h. nicht
die wahren Väter, sondern nur die Alten an Jahren, nicht an
Weisheit; diejenigen, die zu den Propheten sprachen: Gieb uns
einen Führer, daß wir zurückkehren zur Leidenschaft, d. h. nach
Ägypten. So werde es dann der Seele kund, daß der Mensch nach
dem Ebenbilde nicht vom Brode allein lebt, sondern von jeglichem
Wort, das aus dem Munde Gottes kommt, d. h., daß er sowohl
durch den ganzen Logos genährt wird, als auch durch einen Teil
von ihm. Denn Mund ist ein Sinnbild der Rede, Wort aber ein
Teil derselben. Die Seele der Vollkommenheit wird durch den
ganzen Logos genährt, wir aber wollen zufrieden sein, wenn uns
nur ein Teil des göttlichen Wortes zukommt.“


An anderer Stelle nennt Philo den Logos das Vaterland
weiser Seelen und sagt zur Erklärung der Aufforderung Jakobs,
Laban zu verlassen (Genes. XXXI, 3), daß der Befehl, Jakob
solle sich von Laban kehren, heiße, der Geist des Asketen solle sich
nicht mehr mit den sinnlichen Dingen und den Eigenschaften der
Körperwelt (Laban) abgeben; sondern sich in das Vaterhaus, d. h.
zum heiligen Logos, dem Wohnort weiser Seelen wenden.[653]

In einem andern Gleichnis nennt Philo den Logos noch den
Regentau und Steuermann der Weisen, ja das Triebrad im innern
Wesen der Gottheit und der Geisterwelt, welchem Gott bei der
Schöpfung der Welt sein allmächtiges „Werde“ anvertraute.[654]

Aus Gott emanieren unzählige Kräfte und Geister, welche
die intelligible Welt als Urbild und Ideal der sichtbaren Körperwelt
hervorbrachten. Unter diesen höheren himmlischen Geistern
steht eine unermeßliche Menge niederer, welche Engel genannt
werden.

Diese Geister haben verschiedene Geschäfte; sie dienen dem
Allmächtigen und haben so tiefe Einsichten, daß ihnen nichts verborgen
bleibt. Sie sind Verkünder der göttlichen Befehle und
Überbringer der Gebete vor den Thron Gottes. Ihre Existenz
ist geboten, denn es ist notwendig, daß die ganze Schöpfung belebt
sei, und daß jeder Teil der Welt die ihm angemessenen Bewohner habe.

Von den Geistern, welche die Luft bewohnen, sind einige den
Menschen gefährlich durch Einflößung sündlicher Begierden und
Leidenschaften, andere jedoch dienen dazu, in der Seele des Menschen
den Trieb zur Unsterblichkeit und Verachtung alles Irdischen zu
erwecken. Und diesem muß man durch ihre unmittelbare Einwirkung
auch die menschliche Seele das Geschäft der Inspiration zueignen.[655]

Die Geister aller Klassen und Ordnungen sind Mittelwesen
und Mittelspersonen zwischen Gott und den Menschen, Verkündiger
der über sie ergangenen göttlichen Ratschlüsse u. s. w. Mit einem
Wort, die Geisterwelt ist nach Philo ein intelligibler Staat, worin
die Angelegenheiten des sichtbaren Universums und namentlich des
Menschen betrieben werden.



Der Mensch ist eines unmittelbaren vertrauten Umganges mit
der Geisterwelt und dem Logos durch eigene Kraft fähig, wozu
ihm die durch die Askese vermittelte höchste Erkenntnis des Wahren
und Guten verhilft. Ist dann die menschliche Seele in Verbindung
mit der Geisterwelt – und namentlich durch den Einfluß des Logos
– zur Erkenntnis der eigentlichen Grundideeen gelangt, wovon
wir durch die Sinne nur eine oberflächliche Kenntnis erhalten, so
erhebt sie sich über sich selbst, tritt mit dem Logos in Gemeinschaft;
sie hat den höchsten Gipfel der reinsten Erkenntnis erstiegen, und
ihr Flug ist hinfort himmelwärts gerichtet.



Zweites Kapitel.

Philos Mystik.

Die Art und Weise wie Philo den Menschen in verschiedene
Grundteile teilt, hat eine gewisse Ähnlichkeit mit der sog. esoterischen
Lehre. Diese Ähnlichkeit mag wohl daher rühren, daß, wie später
nachzuweisen, Philo der Sekte der Essäer angehörte, welche bekanntlich
unter den Juden durch buddhistische Missionäre gestiftet
worden war.[656]

Der Mensch besteht nach Philo aus Körper und Seele.

Der Körper σῶμα (rupa der Inder, chat der Ägypter, guf
der Hebräer, elementarische Leib des Paracelsus) ist aus den vier
Elementen zusammengesetzt und darum sterblich.[657]

Die Seele (ψυχὴ) des Menschen zerfällt in einen unvernünftigen
und einen vernünftigen Teil. Zu den ersteren gehört der „Sitz
der Leidenschaft“ (τὸ ϑυμικὸν) und der Sitz der physischen Begierden
(τὸ ἐπιϑυμητικὸν). Dieser Teil der Seele ist sterblich
und hat seinen Sitz im Blut[658]; er kann also sehr wohl mit dem
Kama rupa der Inder, Ab der Ägypter, Ruach der Hebräer
und dem Evestrum oder siderischen Menschen des Paracelsus
verglichen werden.

Insofern dieser Teil der Seele und der Körper sterblich sind,
nennt Philo den Menschen ein vernünftiges sterbliches Tier.

Der niederste Grundteil der vernünftigen Seele ist nach Philo
das Sprachvermögen[659], eine Unterscheidung, die sonst nirgends gemacht
wird. Da aber die Sprache den Menschen vom Tiere zunächst
unterscheidet, so könnte man das „Sprachvermögen“ Philos vielleicht
mit der Menschenseele der Inders (manas, ba, Neschamah,
spiritus etc.) identifizieren.

Der zweite Teil der vernünftigen Seele ist das „Vermögen
der Sinne“ (ψυχὴ αἰσϑητικὴ), die wir mit Chaibi der Ägypter,
chaijah der Hebräer und der Vernunft (Intellectus) der mittelalterlichen
Mystiker vergleichen können.

Der höchste Grundteil des Menschen endlich ist der „Verstand“,
νοῦς, λόγος, cha der Ägypter, jeschida der Hebräer, der „göttliche
Gedanke“ Agrippas und der Mensch des Olympi novi des Paracelsus,
welcher „ein unzertrennlicher Teil der stetigen Natur der
Gottheit ist“.[660]

Unter den bisher aufgezählten sechs Grundteilen haben wir
den Astralkörper vermißt; aber auch von diesem findet sich eine
Spur bei Philo, insofern er sagt, die Seele sei in Ätherstoff, d. h.
ein fünftes Element, aus dem Himmel und Gestirne geschaffen
worden, in ein heiliges, unverlöschliches Feuer gehüllt.[661]

Daß Philo auch die Lebenskraft kannte, ergiebt sich aus folgender
Stelle[662]:

„Oft in seinen Schriften erklärt Moses das Blut für das
Wesen der Seele; sagt er doch geradezu: die Seele alles Fleisches
ist Blut. Hingegen heißt es bei der Schöpfung des ersten Menschen:
Gott blies ihm den Hauch des Lebens ein, und der Mensch ward
zur lebendigen Seele. Diese Worte beweisen, daß die Substanz
der Seele Geist ist. Da nun Moses immer mit sich übereinstimmt,
so muß er einen guten Grund zu diesem scheinbaren Widerspruch
gehabt haben. Dieser ist auch vorhanden, denn jeder von uns ist
eine Zweiheit, ein Tier und ein Mensch. Jedem von diesen beiden
Bestandteilen kommt eine besondere Kraft zu. Dem einen die
Lebenskraft, durch welche wir leben, dem andern die Kraft der
Vernunft, durch welche wir vernünftig sind. An der Lebenskraft
haben auch die unvernünftigen Tiere Anteil. Vorsteher und nicht
Teilhaber der anderen ist Gott. Jene Kraft nun, welche wir mit
den Tieren teilen, hat das Blut zum Sitz erwählt. Die andere
dagegen ist eins mit dem Geiste. Deshalb sagt Moses (Deuteron.
XII, 23): ‚die Seele des Fleisches ist Blut‘, indem er wohl weiß,
daß die Natur des Fleisches keinen Teil am Geiste, sondern nur
am Leben hat.“

Philo unterscheidet also hier eine ψυχὴ λογικὴ und ψυχὴ σαρκικὴ,
welch' Letztere mit der Lebenskraft identisch ist.

Den menschlichen Verstand (νοῦς) bildete Gott sich selbst oder
seinem Logos vollkommen ähnlich und macht ihn somit zu seinem
Ebenbild (εἴκων), und insofern kann man sagen, daß der Mensch
dem Geist nach Gott und dem Logos verwandt sei, ebenso wie sein
Körper der äußeren Natur gleicht.[663] Wir finden also hier zum
erstenmal die später von Paracelsus ausgeführte Parallele zwischen
dem Mikrokosmus und Makrokosmus aufgestellt.

Da dieser unsterbliche Teil des Menschen schon vor der Schöpfung
des sterblichen Teils in der Gottheit existierte, so bedeutet das Wort
Mosis, daß Gott dem Menschen einen lebendigen Odem in seine
Nase blies, nichts anderes als die Absendung des νοῦς von seinem
seligen Sitz in der Gottheit in den menschlichen Körper, um diesen
wie eine Kolonie zu bewohnen.[664]

Das Böse ließ Gott entstehen, um das Gute desto mehr hervorzuheben,
und verband beide im Menschen, der das Gute nicht
erkennen kann, ohne das Böse zu wissen.[665] Der Mensch ist also
ein Wesen von gemischter Natur. Sein „Verstand“ ist nämlich vor
seiner Verbindung mit dem Körper gut und rein[666]; seine Sinne
sind ihrer Natur nach weder gut noch böse, sondern von einer
mittleren Art, die bei den Guten gut, bei den Bösen böse ist. Die
Begierden und Leidenschaften jedoch, der unvernünftige Teil der
Seele, und vorzüglich die Wollust sind wie der Körper böse und
Gott verhaßt.[667] Die Seele befindet sich daher gewissermaßen in
einem Gefängnisse, dessen Wächter die Leidenschaften und Begierden
sind, oder in einem Sarge oder Grabe, aus dem sie sich nur durch
Entäußerung der Sinnlichkeit befreien kann.[668]

Der Körper hindert die Tugend, weshalb die Seele diesen,
die Lüste, Begierden, Sinne und Rede fliehen und verlassen muß,
weil bei ihnen das Böse sich aufhält. Sie muß sich zu der Gottheit
erheben, d. h. sie muß ihre Gedanken allein auf übersinnliche
Gegenstände richten und sich nicht mehr mit irdischen Dingen beschäftigen,
als die äußerste Notwendigkeit erfordert.[669] – Wenn
wir den Körper fliehen, so leben wir der Natur gemäß, wir verähnlichen
uns der Gottheit, soweit uns dies möglich ist, und gelangen
dadurch zum höchsten Gipfel der Glückseligkeit.[670]

In sehr prägnanter Weise spricht sich Philo über die Punkte
an einer Stelle aus[671], wo er die Prophezeiung (Genes. XV, 13)
erklärt: „Das sollst du wissen, daß dein Same wird fremd sein in
einem Lande, das nicht sein ist; und da wird man sie zu dienen
zwingen und plagen vierhundert Jahre.“ Er sagt:

„Das Erste, was uns in diesen Worten vorgehalten wird, ist
die Lehre, daß der Fromme im Leibe nicht wie in seiner Heimat
wohnen, sondern ihn als ein fremdes Land ansehen soll. Zweitens
liegt darin, daß die Knechtschaft, Unterdrückung und arge Demütigung
der Seele in der irdischen Wohnung des Leibes ihren Grund
hat, denn die Leidenschaften sind der Seele völlig fremd, sie erwachsen
aus dem Fleische, in welchem sie wurzeln.“ – Nun fährt
Philo, die Sklaverei in den Banden des Leibes beschreibend, weiter
fort: „Vierhundert Jahre dauert die Knechtschaft. Diese Worte
sind auf die Zahl der hauptsächlichsten Leidenschaften zu deuten,
deren es vier giebt. Wenn die Wollust über uns herrscht, so wird
der Geist von leerem Winde aufgeblasen und übermütig; gebietet
aber die Begierde in uns, so zieht die Sehnsucht nach abwesenden
Genüssen in die Seele ein und würgt und plagt sie durch trügerische
Hoffnungen. Denn sie dürstet dann immerwährend und kann doch
ihren Durst nicht löschen, so daß sie Qualen des Tantalus erdulden
muß. Sind wir aber in der Knechtschaft der Traurigkeit, so wird
die Seele zusammengeschnürt und eingeengt, und sie ist einem Baume
zu vergleichen, von welchem die Blüten und die Blätter abfallen.
Sind wir endlich im Banne der Furcht, so vermag Niemand zu
bleiben, sondern darf nur in schleuniger Flucht Rettung erhoffen.
Die Begierde hat nämlich eine anziehende Kraft und zwingt uns,
das Ersehnte zu verfolgen, auch wenn es vor uns flieht. Die
Furcht dagegen trennt uns von ihrem Gegenstand. Die Herrschaft
der genannten Leidenschaften übt schweren Druck auf ihren Sklaven
aus, bis Gott, der große Richter, den Bedrückten von seinem Bedrücker
trennt, um jenem seine Freiheit zu geben und über diesen
die wohlverdiente Strafe zu verhängen. Denn es heißt ja (Genes.
XV, 14): ‚Das Volk, das sie bedrückte, will ich richten, und dann
sollen sie ausziehen mit großem Gute.‘ Es ist notwendig, daß der
Sterbliche dem Volk der Leidenschaft unterworfen werde und das
vom Geborenwerden unzertrennliche Los erdulde. Aber es ist auch
der Wille Gottes, die Not unseres Geschlechtes zu erleichtern.
Wenn wir daher auch in der Knechtschaft des Leibes das Unvermeidliche
erdulden, so thut Gott seinerseits, was ihm zu thun obliegt:
er bereitet Freiheit den Seelen, welche sich flehend an ihn
wenden; ja, er löst sie nicht allein aus dem Gefängnis, sondern
giebt ihnen auch Zehrung auf die Reise mit, was im Texte
άποσκευὴ (Gut) heißt. Was ist dies nun? Wenn der vom Himmel
stammende Geist in die Not des Leibes gebannt wird und sich von
keiner Lust und – wie ein Weichling – unterjochen läßt, sondern
wie ein Mann nicht zum Leiden, sondern zur That bereit, kräftig
nach Freiheit strebt und alle Wissenschaften rüstig betreibt, so nimmt
er beim Abschied und Hingang in sein Vaterland all' jenes Wesen
mit, welches hier άποσκευὴ genannt wird.“



Jedem der drei Hauptteile der Seele setzte Gott eine Tugend
zur Seite, um ihn zu regieren: dem Verstand die Klugheit, den
Leidenschaften die Tapferkeit und den Begierden die Mäßigung,
wozu dann, wenn jene die Oberhand haben, noch die Gerechtigkeit
kommt, welche insgesamt in der Güte des Charakters ihren
gemeinsamen Ursprung haben.[672]

Die Seele ist von Gott nicht den Gesetzen der Notwendigkeit
unterworfen worden. Als Himmelsgeborener ist der Mensch frei
und in nichts zeigt sich sein göttlicher Ursprung so schön, als in
der göttlichen Freiheit, die ihm vor allen anderen Kreaturen zu teil
wurde. In dieser Hinsicht sagt Philo[673]:

„Der Mensch besteht aus dem nämlichen Stoff, aus welchem
die Naturen des Himmels geschaffen wurden, und er ist deshalb
unvergänglich. Denn ihn allein hat Gott der Freiheit gewürdigt
und für ihn die Bande der Notwendigkeit, die alle Geschöpfe
fesseln, aufgehoben; er hat ihn an dem herrlichsten eigenen Vorzug,
soviel der Mensch davon fassen kann, teilnehmen lassen. Deswegen
ist er aber auch zurechnungsfähig. Den Tieren und Pflanzen kann
man weder Fruchtbarkeit als Verdienst, noch Unfruchtbarkeit als
Schuld annehmen, aber er allein verdient Tadel, wenn er Böses
thut, und wird auch dafür bestraft.“ – Ähnlich lautet eine andere
Stelle[674]: „Um seiner Gerechtigkeit willen hat Gott der menschlichen
Seele den Geist eingehaucht, denn wäre dem Menschen das wahre
Leben nicht eingegeben worden, und wäre er somit zur Tugend
unfähig gewesen, so hätte er, wenn er für seine Sünden bestraft
wurde, sagen können, daß er ungerecht bestraft werde, und Gott
selbst sei an seinen Vergehungen schuld, weil er ihm die Möglichkeit
Gutes zu thun nicht verliehen, denn Fehler ohne Freiheit seien
keine Fehler.“

Wegen ihrer göttlichen Eigenschaften wird die Seele der
„Tempel Gottes“ genannt. So heißt es[675]:


„Das wahrhaft Gute hat in nichts Äußerem seinen Sitz, weder
im Körper noch in der Seele, sondern allein in dem königlichen
Geiste. Denn da Gott wegen seiner Milde und Liebe das Gute
in die Welt einführen wollte, so hat er keinen würdigeren Tempel
gefunden als den menschlichen Geist.“

Philo hält den Zustand des jetzigen Menschen für sehr verschieden
von dem des idealen, wie er aus der Hand des Schöpfers
kam. Diese Spekulation über den Zustand des idealen Menschen
vor dem Fall (Adam), über den Sündenfall, seine Folgen &c. durchziehen
die ganze christliche Mystik und finden namentlich auch bei
Jakob Böhme ihren Niederschlag. Da sie somit jedermann bekannt
sein werden, bedürfen sie hier einer flüchtigen Erwähnung.[676]

Adam war vollkommen an Leib und Seele: Die Schönheit
seines Leibes folgt aus drei Gründen: Erstens waren in der jugendfrischen
Schöpfung alle Stoffe weit vollkommener und reiner als
später; zweitens wählte Gott aus den besten Teilen des Stoffes
das Vorzüglichste aus, um das Gefäß einer unsterblichen Seele zu
bilden, drittens war der Schöpfer selbst der vorzüglichste Werkmeister.
Der hohe Adel der Seele Adams folgt daraus, daß sie
Gott nach nichts Sichtbarem, sondern nach seinem Ebenbilde schuf.
Darum mußte sie als Abbild des Vollkommensten notwendig selbst
vollkommen sein. Die jetzigen Menschen sind nur von Menschen
erzeugt und nicht – wie Adam – von Gott selbst geschaffen.
Soweit aber Gott den Menschen übertrifft, um so höher muß auch
ein göttliches Geschöpf über ein menschliches erhaben sein.[677]

Adam war fernerhin gleich bei seinem Eintritt in die Welt
König der sichtbaren Natur, über die er eine unbeschränkte Herrschaft
ausübte[678], und er bewies diese Herrschaft gleich anfangs
dadurch, daß er allen Dingen Namen gab.[679] – Auch lebte er im
Umgang mit den Bürgern der Geisterwelt und bestrebte sich, alle
Befehle der Gottheit zu vollziehen, auf dem Wege der Tugend
sich zur Verähnlichung mit ihr emporzuschwingen, da Gottes Geist
reichlich auf ihn herabströmte.[680]

Mit dem Sündenfall trat ein völliger Umschwung ein. Dennoch
wird derselbe nicht als eine unermeßliche Schuld Adams, sondern
als eine Folge seiner schwachen und sterblichen Natur dargestellt.[681]

Anlaß zum Sündenfall gab das Weib. Solange Adam allein
lebte, war er schuldlos, als aber das Weib geschaffen wurde, eilte
er auf dasselbe zu, voll Freude über die befreundete Gestalt, und
umarmte sie. Aus dieser Umarmung entstand die Liebe, und aus
der Liebe die Wollust. Diese ist der Keim aller Laster, und sie
bewirkte, daß Adam ein unsterbliches und seliges Leben mit einem
unglücklichen und sterblichen vertauschen mußte.[682]

Außer dieser sich an den Bibeltext anschließenden Darstellung
des Sündenfalls hat Philo noch eine allegorische Erklärung: Nach
der Genesis ist der Ort des Sündenfalls das Paradies, der Garten
Gottes; Verführerin ist die Schlange, und der Anlaß des Falls
das Verbot, vom Baume der Erkenntnis zu essen. Dies alles erklärt
Philo für ein Bild: das Paradies ist die Seele, die in demselben
wachsenden Pflanzen sind die Tugenden, der Baum des
Lebens ist die erste der Tugenden, nämlich die Ehrfurcht gegen
Gott, und der Baum der Erkenntnis endlich ist die Klugheit. Die
Schlange ist die Wollust, welche den Menschen zur Sünde verführt.
Unter dem Mann versteht Philo den Verstand des Menschen, unter
dem Weib die Sinne, bei denen sich die Wollust einschmeichelt,
um dadurch den Verstand zu betrügen und zum Bösen zu verführen.[683]

Mit dem Fall begann eine Reihe von Übeln über die Menschen
hereinzubrechen. Das Weib fand seine Strafe in den Schmerzen
der Geburt, in den Beschwerden der Kindererziehung und in der
Unterwürfigkeit unter den Willen des Mannes; der Mann in der
Arbeit und Sorge um den nötigsten Lebensunterhalt.[684]

Selbst die Erde wurde wegen des Sündenfalls bestraft, und
sie bringt ihre Früchte nicht mehr so dar, wie sie dieselben ohne
die Sünden der Menschen getragen hätte. Denn die Erde würde
auch ohne Ackerbau alles im Überflusse erzeugt haben, wenn nicht
die Laster über die Tugend die Oberhand gewonnen und die Gottheit
genötigt hätten, der unaufhörlichen Mitteilung ihrer Güter
eine Grenze zu setzen, um sie nicht an Unwürdige zu verschwenden
und den Menschen durch einen von Müßiggang und Überfluß erzeugten
Mutwillen in noch größeres Sündenelend zu stürzen.[685] –
Würden die Menschen aufhören, den göttlichen Gesetzen entgegen
zu handeln, und ein göttliches Leben führen, so würde auch die
erste Fruchtbarkeit wieder eintreten.

Seit Adam artet das Menschengeschlecht von Generation zu
Generation immer mehr aus[686], wie das erste Bild, das nach dem
Urbild gemacht wurde, noch am meisten demselben ähnlich sieht,
während die späteren, nach Abbildern gemachten Kopien immer
schwächer und unkenntlicher werden, oder wie in einer Reihe von
Eisenstäben, die an einem Magnetstein aufgehängt sind, derjenige
die meiste magnetische Kraft bewahrt, welcher den Stein unmittelbar
berührt, die tiefer hängenden aber immer weniger. – Doch haben
die späteren Menschen das Ebenbild Gottes nicht ganz verloren,
sondern es ist nur verdunkelt worden. Diese Verwandtschaft besteht
in der vernünftigen Seele; dem Körper nach sind wir mit
der Welt verwandt; er ist aus allen Elementen zusammengesetzt
und faßt alle Eigenschaften derselben in sich. Deshalb macht er
den Menschen zu einem Proteus, welcher gleich gut auf dem Lande,
im Wasser, in der Luft und im Feuer leben kann.[687] – Außerdem
aber haben die späteren Menschen von der Herrschaft, welche Adam
in vollem Maße über die Natur besaß, wenigstens die Gewalt
über die Tiere behalten.[688]

Unzählig sind die den Sterblichen angeborenen Übel, unter
denen Philo die Leidenschaften und Begierden, nicht die spezifische
Erbsünde versteht, obschon er einen gewissen Einfluß des Sündenfalls
auf die Nachkommenschaft zugiebt. Von diesen Übeln können wir
uns nie gänzlich losreißen; wir können sie nicht vertilgen, sondern
müssen sie nur zu mildern suchen. Bei Jedem, sei er auch noch so
gut, ist durch die Geburt selbst das Sündigen mit seiner Natur
verwebt, und Niemand kann daher ohne zu sündigen, sein Leben
beenden.[689] In den ersten sieben Lebensjahren freilich[690] haben wir
noch eine unverdorbene Natur, weil die Seele noch unausgebildet
ist, und weder die Begriffe des Guten noch des Bösen in ihr
haften. Im darauf folgenden Knabenalter jedoch fangen wir gleich
an, ein sündiges Leben zu führen, indem wir teils das Böse aus
uns selbst heraus erzeugen, teils von andern begierig aufnehmen.
Auch ohne Lehrer lernt die Seele das Böse von selbst und richtet
sich durch ihre stete Fruchtbarkeit an Lastern zu Grund, denn die
Seele des Menschen strebt, wie Moses sagt, von Jugend auf den
Bösen nach.[691]

Auf diese Weise müßten wir von den Leidenschaften hingerissen
und notwendig von den uns anhängenden Übeln besiegt werden.
Allein, der Mensch ist nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen und
deshalb dazu bestimmt, Gott nachzuahmen oder ihm immer
ähnlicher zu werden.[692] Damit der Mensch nun, welcher von Natur
verdorben ist, zu diesem Ziele gelangen könne, muß Gott sich seiner
annehmen.[693] – Dies thut Gott auf zweierlei Art: Erstens dadurch,
daß er dem Menschen die Tugenden, die göttlichen Kräfte, in die
Seele pflanzte, welche ganz besonders noch durch die Beschäftigung
mit den Wissenschaften angezogen werden. In diesem Sinne sagt
Philo[694]:

„Die Menschenseele ist ein Tempel des unsichtbaren Gottes;
wenn sie nämlich durch die vorbereitenden Wissenschaften[695] gehörig
vorbereitet ist, so dürfen wir frohe Hoffnung schöpfen und die Ankunft
der göttlichen Kräfte erwarten. Diese steigen herab, um uns
zu heiligen und zu reinigen nach dem Befehle ihres himmlischen
Vaters. Wenn sie dann in die tugendliebende Seele eingezogen
sind, säen sie in ihr die Saat der Seligkeit.“

Zweitens aber thut sich Gott von oben und außen auf verschiedene
Weise kund, indem er dem hülfsbedürftigen Menschen
entweder seine Engel, den Logos (λόγος), den göttlichen Geist
(πνεῦμα ἅγιον) oder die göttliche Weisheit (σοφία) schickt; ja
er sagt sogar, daß Gott selbst in die Seelen herabsteigt.[696] Daß
Gott sich Allen durch seinen Geist kundgebe, sagt Philo mit folgenden
Worten[697]:

„Der Herr sprach: mein Geist soll in den Menschen nicht
bleiben ewiglich, weil sie Fleisch sind. Wohl kehrt er ein, aber
nicht immer bleibt er auf ihnen; denn wer ist so vernünftig oder
seelenlos, daß er nie, freiwillig oder unfreiwillig, einen Begriff
des höchsten Gutes erhalten habe? Auch zu den Verruchtesten
schwebt oft plötzlich das Schöne in flüchtiger Erscheinung herab,
aber sie sind nicht imstande, dasselbe festzuhalten, und bald entflieht
es wieder. Es wäre auch gar nicht zu ihnen gekommen, wenn
nicht in der Absicht, jene Menschen, welche das Laster anstatt der
Tugend erwählen, zu überführen. Nur bei denen allein, die sich
vom Körper loszureißen streben, bleibt der heilige Geist beständig.“

Durch den Logos erleuchtet und belehrt Gott die Menschen
ins besondere über sich selbst; er sendet ihnen in die tugendhaften
Seelen wie einen erquickenden Strom, heilt durch ihn die Krankheiten
der Seele, flößt ihr seine heiligen Gesetze ein, muntert sie
auf und stärkt sie zur Beobachtung derselben. Er wohnt und lebt
in tugendhaften Seelen; er selbst ist vollkommen rein und keiner
Sünde fähig. Er ist der Mittler zwischen Gott und den
Menschen.[698] Er ist weder ungeschaffen wie Gott, noch auf dieselbe
Art wie die Menschen geschaffen. Sehr charakteristisch für
die Auffassung des Logos im Christentum sind Philos eigene Worte[699]:

„Gott läßt seine Weisheit sanft in tugendhafte Seelen herniederströmen,
sie sichert dieselben vor allen unangenehmen Empfindungen,
läßt aber in rohe unwissende Seelen die Strafe gleich
einem reißenden Strom herniederstürzen. Aber dem uralten Logos,
dem vornehmsten Gesandten Gottes, hat der Vater,
welcher Alles zeugte, den ausgezeichneten Auftrag gegeben, daß
er auf einer Grenze zwischen dem Schöpfer und den Geschöpfen
stehen sollte. Er fleht den Unsterblichen für den stets
fehlenden Sterblichen um Gnade an und ist der Abgesandte
des höchsten Königs an seine Unterthanen. Er
freut sich seines Auftrags, er rühmt sich desselben und spricht: Ich
stehe mitten zwischen euch und dem Herrn (Numeri 4816). Er
ist weder ungezeugt wie Gott, noch gezeugt wie wir; er steht in
der Mitte zwischen zwei Extremen und ist bei beiden ein Bürge;
bei dem Schöpfer steht er dafür, daß niemals das ganze Geschlecht
von ihm abfallen und in Unordnung zurückstürzen werde; dem Geschöpf
hingegen verbürgt er, daß es die gewisse Hoffnung
haben soll, der gnädige Gott werde immer für sein
eigenes Werk Sorge tragen.“


Philo betrachtet den Ornat des Hohepriesters als Symbol
des Weltalls, und den aus zwölf Steinen bestehenden Brustschild
(Urim und Thummim), das heilige Orakel, als das Symbol des
Logos, welcher das ganze Weltall zusammenhält und regiert; „denn“,
setzt er hinzu, „es war notwendig, daß derjenige, welcher vor den
Vater der Welt treten wollte, (der Hohepriester im Allerheiligsten)
sich dessen mit vollkommener Tugend begabten Sohnes
als Fürsprecher bediene zur Vergebung der Sünden und
zur Mitteilung reichlicher Güter.“[700] – – –

So viel über die direkten göttlichen Hülfen.

Die Menschen dagegen müssen ihrerseits, falls sie Kräfte genug
dazu besitzen, im dritten Menschenalter (vgl. oben) durch den Unterricht
(μάθησις) in den Vorbereitungswissenschaften zur Philosophie
ihren Verstand zu schärfen und an Betrachtungen zu gewöhnen
suchen. Darauf müsse eine angestrengte Übung folgen (ἄσκησις),
die in einem anhaltenden Kampf zwischen Sinnlichkeit und
Vernunft besteht, bis die Gottheit, wenn wir eine Zeit lang Stand
gehalten haben, dem Guten das Übergewicht verleiht.[701]

In diesem Sinne sagt Philo[702]:

„Zur Tugend gelangt man entweder durch Natur, durch Askese
oder durch Unterricht. Deswegen schreibt Moses von drei
weisen Stammeshäuptern unseres Geschlechts, die zwar nicht denselben
Weg einschlugen, aber zu demselben Ziele gelangten. Der
älteste derselben, Abraham, strebte auf dem Wege des Unterrichts
zur Tugend; der zweite, Isaak, erreichte sie durch die angeborene
Kraft oder durch die Natur; der dritte, Jakob, durch asketische
Übungen. Es gibt also drei Arten, um zur Weisheit zu gelangen,
und von diesen berühren sich die beiden äußersten am nächsten.
Die Askese ist nämlich eine Tochter des Unterrichts; die Natur
dagegen ist zwar als ihre gemeinschaftliche Wurzel beiden verwandt,
aber sie hat den entschiedensten Vorzug vor ihnen. Daher
konnte nun Isaak, nachdem er durch die Natur eines Bessern belehrt
war, der Vater Jakobs werden, der sich durch die Askese
emporarbeitete. Nur ist weder Abraham noch Jakob als
Mensch, sondern beide sind als Seelenkräfte zu nehmen,
jener für diejenige Kraft des Geistes, die sich zum Unterricht hindrängt,
dieser für die Willigkeit zur Askese. Wenn aber der Asket
kräftig nach dem Ziele läuft und hell zu schauen beginnt, was er
vorher nur im Dunkeln und wie im Traume sah, so wird sein Name
Jacob, ‚der Fersenstoßer‘, in den höhern Israel, ‚Beschauer Gottes‘,
umgewandelt, und dann ist nicht mehr der lernende Abraham,
sondern Isaak, der selbstgelehrte Natursohn, sein Vater.“

Das Verhältniß zwischen Askese und Unterricht bestimmt Philo
folgendermaßen genauer[703]:

„Wer auf dem Wege des Unterrichts reif wird, bleibt, vom
Gedächtnis und einer glücklichen Natur unterstützt, fest bei dem
Erlernten. Der Asket läßt manchmal nach, wenn er sich mit Anstrengung
geübt hat, um die erschöpften Kräfte wieder zu ersetzen,
wie es die Athleten zu thun gewohnt sind. Außerdem erreicht
der, welcher auf dem Wege des Unterrichts nach Tugend strebt,
auch dadurch Unveränderlichkeit, daß er einen unsterblichen Lehrer,
den Logos, hat und unsterblichen Unterricht von ihm empfängt.
Der Asket dagegen hat nur seinen eigenen freien Willen für sich,
welchen er anstrengt, um das den Kreaturen angeborene Verderben
auszutreiben. Aber wenn er auch das Ziel bis zur Vollendung
erreicht, so fällt er doch zuweilen, von den Anstrengungen ermattet,
in das frühere Übel zurück. Der Asket ist mehr im Kampf geübt,
jener aber glücklicher, denn er hat einen Andern zum Lehrer,
während der Asket aus sich herausarbeitet und mit Eifer und
fortgesetzter Anstrengung in das Wesen der Dingen einzudringen sucht.“

Das Verhältnis des Unterrichts und der Askese zur Natur
(φύσις) bestimmt Philo folgendermaßen[704]:

„Die erlernte und durch Übung errungene Tugend ist der
Vervollkommnung fähig, denn der, welcher Unterricht nimmt, strebt
nach Kenntnissen, die er noch nicht besitzt, der Asket dagegen nach
den Kränzen und Preisen des Kampfes; doch das selbstgelehrte Geschlecht
der Natursöhne ist von vornherein vollendet.“

Nach diesen Stellen nimmt der Asket die unterste Stufe der
nach Vollendung Strebenden ein, und seine Eigentümlichkeit besteht
darin, daß er sich unaufhörlich bemüht, durch eigene Kraft sein Ziel
zu erreichen. In diesem Sinne sagt Philo[705]:

„In der Himmelsleiter, welche Jacob im Traume sah, schaute
er ein Bild seines eigenen Lebens: denn die Askese ist ihrer Natur
nach ungleich; bald steigt sie in die Höhe, bald sinkt sie wieder
herab, bald fährt sie mit gutem Winde, bald kämpft sie mit
schlechtem, bald ist der Asket voll Leben, bald ist er tot und begraben,
so daß sich die Worte Homers auf ihn anwenden lassen:

‚Daß die Beid' abwechselnd den einen Tag um den andern
leben und wieder sterben.‘[706]

In der That ist ihr Leben von dieser Art. Die Weisen haben
nämlich den Himmel zur Wohnung erhalten, da sie unausgesetzt in
die Höhe streben, die Schlechten aber die Höhlen des Hades, weil
sie vom Anfang bis zum Ende auf den Tod hinarbeiten und sich an
der Verwesung erfreuen. Der in die Mitte zwischen beide gestellte
Asket dagegen steigt wie auf einer Leiter auf und ab, bald von
seiner besseren Natur emporgehoben, bald wieder durch die schlechtere
herabgedrückt, bis der Schiedsrichter und Herr aller Kämpfe dem
bessern Teil den Sieg verleiht und den schlechtern auf immer
zerstört.“

Der Gegenstand der Askese ist also, wie aus den angeführten
Stellen ersichtlich ist, die Wissenschaft und praktische Übung der
Tugend, welche hauptsächlich in der Unterdrückung des Fleisches
und seiner Lüste besteht. So sagt Philo[707]:

„Die Worte (Genesis XXVIII, 11) ‚und er nahm einen
Stein des Orts und legte ihn zu seinen Häupten‘ haben auch nach
der wörtlichen Erklärung einen guten Sinn: sie bezeichnen das
harte und rauhe Leben des Asketen. Diese betrachten Mäßigung,
die Kunst mit wenigem zu leben, als die Grundpfeiler des Lebens,
sie verachten Geld und Ruhm, selbst die Speise und Trank, insofern
sie der Hunger nicht zwingt, davon zu kosten; sie sind im Dienste
der Tugend gleichgültig gegen Kälte und Hitze und von kostbaren
Kleidern wissen sie nichts.“



Die drei genannten Wege sind darin gleich, daß der Tugendhafte,
mag er nun durch Askese oder Unterricht nach oben streben,
oder von Natur aus schon das Höchste besitzen, sich dem Leibe,
als Quelle alles Bösen, soviel als möglich entzieht.

Philo spricht sich folgendermaßen sehr prägnant über dieses
Thema aus:

„Nur die guten und weisen Menschen sind wahrhaft Gottes
Geschöpfe. Der heilige Chor solcher Männer giebt aber nicht nur
den Besitz äußerer Güter auf, sondern auch das Fleisch verachten
sie. Die Athleten freilich, welche den Körper gegen die Seele auftürmen,
strotzen von Kraft und Gesundheit; aber die Tugendkämpfer
sind mager, bleich und abgezehrt; sie suchen die Körpermasse in
Seelenkraft umzubilden, um ganz Geist zu werden. Das Irdische
wird mit Recht vernichtet, wenn man Gott gefallen will; aber
selten, doch nicht unmöglich, ist dies Geschlecht auf Erden zu finden.“[708]

„Ein jeder muß den Bruder des Geistes, den Leib, den nächsten
des vernünftigen Teils der Seele, den unvernünftigen, töten.
Denn nur dann kann der Geist in uns Diener Gottes werden,
wenn erstens der Mensch ganz in Seele aufgelöst wird, dadurch,
daß der verbrüderte Leib samt seinen Begierden weichen muß;
zweitens, wenn die Seele ihr Nächstes, nämlich den unvernünftigen
Teil (τὸ ἄλογο τῆς ψυχῆς μέρος), aufgiebt. Dieser teilt sich wie
ein Strom in fünf Arme, die Sinne, und rührt diese durch die
Macht der Leidenschaften auf. Endlich muß noch die Vernunft
ihren angrenzenden Nachbar, die Rede, entfernen, sodaß nur das
innere – geistige – Sprechen übrig bleibt, erlöst von den Sinnen,
erlöst vom Leibe, erlöst von der Rede des Mundes. Denn nur,
wenn der Geist auf diese Weise für sich allein lebt, kann er das
Wesen rein und ungestört verehren.“[709] Damit nun Außenstehende
nicht meinen könnten, Philo verlange eine gänzliche Trennung vom
Leibe und somit eine Art Selbstmord, sagt derselbe an anderer
Stelle[710]:

„Verlaß den Leib, die Sinne und die Erde, soll nicht heißen:
trenne dich wesentlich von ihnen, sondern es heißt bloß: entferne
dich geistig von diesen Dingen, laß dich nicht von ihnen beherrschen,
denn es sind deine Unterthanen!“

Es ist aber nicht genug, daß sich die Seele vom Leib, den
Sinnen und der Rede los sagt, sie muß, wenn es ihr möglich ist,
aus sich selbst herausgehen.

Philo sagt deshalb in Beziehung auf den Spruch (Genesis
XV, 4.): „Und siehe, der Herr sprach zu ihm: Er soll nicht dein
Erbe sein, sondern der von deinem Leibe kommen wird, soll dein
Erbe sein“[711]:

„Wer wird deine Erbe sein? Nicht der Geist, der freiwillig
im Gefängnis des Leibes verharrt, sondern der sich von diesen
Banden befreit, der außerhalb der Mauern heraustritt und womöglich
sich selbst verläßt. Denn es heißt ja: der aus dir herausgeht,
wird dich beerben. Wenn du also die göttlichen Güter zu
erben wünschest, o Seele, so verlasse nicht allein die Erde, d. h.
den Leib, die Verwandtschaft, d. h. die Sinne, das Vaterhaus oder
die Rede, sondern fliehe dich selbst, gehe aus dir heraus wie die
Korybanten, die von göttlicher Begeisterung trunken sind. Denn
nur da ist die Erbschaft himmlischer Güter, wo die begeisterungsvolle
Seele nicht mehr bei sich selbst ist, sondern in göttlicher Liebe
schwelgt und, von der Weisheit geleitet, hinauf zum Vater gezogen
wird.“

Anderswo heißt es[712]:

„Der Geist, der nach Freiheit strebt, muß alles Sinnliche, wie
die Organe, die Täuschungen eines sophistischen Verstandes verlassen,
ja sich selber muß er aufgeben. Deshalb ruft auch die
Schrift, das Los eines solchen Geistes preisend, aus: ‚Der Herr,
der Gott des Himmels, der mich von meines Vaters Hause genommen
hat!‘[713] Wer noch im Leibe und unter dem sterblichen Geschlecht
wohnt, darf Gott nicht nahen, sondern nur derjenige vermag
es, den Gott aus diesen Banden befreit. Deshalb geht auch die
Seelenfreude, Isaak mit Namen, hinaus, wenn sie allein mit Gott
sein will, sich und den eigenen Geist fliehend, denn es heißt[714]:
‚Isaak ging hinaus aufs Feld gegen Abend um zu beten.‘ Und
auch Moses, die prophetische Rede spricht[715]: ‚Wenn ich aus der
Stadt, d. h. der Seele hinausgehe, will ich meine Hände ausbreiten‘;
d. h. ich will alle meine Handlungen dem Herrn, vor dem keine
Bosheit verborgen bleibt, vorlegen und ihn zum Zeugen und
Richter derselben machen. Wenn nämlich die Seele sich ihrer selbst
ganz entäußert und Gott hingegeben hat, so hört das Getümmel
der Sinne auf, welches durch die äußeren Gegenstände angeregt
wird, und es herrscht vollkommene Ruhe. Aber dies geschieht nur
dann, wenn die Seele aus sich selbst heraustritt und Gott ihre
Handlungen und Gedanken weiht.“

Zur Erklärung dieser Stelle führe ich einen Ausspruch Philos
an, in welchem er sagt[716], der Geist könne in dem nämlichen Augenblick
dem Wesen nach im Körper zu Alexandria sein, der Kraft
nach aber in Sizilien oder in Italien oder gar im Himmel, sobald
er nämlich über diese Gegenstände nachdenke.

Der Zweck des Heraustretens aus dem eigenen Ich ist das
Verlangen, in Gott zu versinken, was Philo in einem schönen Bilde
in Bezug auf die Worte Hanna's (I. Sam. 1, 15) „Ich bin ein
betrübtes Weib, Wein und starke Getränke habe ich nicht getrunken,
sondern ich habe mein Herz vor dem Herrn ausgeschüttet“, sagt[717]:

„Anna behauptet, daß sie keinen Wein, noch anderes starkes
Getränke zu sich nehme, und rühmt sich der Nüchternheit ihres
Lebens. In der That ist es auch viel, einen freien, reinen, von
keiner Leidenschaft trunkenen Sinn zu bewahren. Wem dieses gelingt,
der mag sich selbst als reines Trankopfer dem Herrn ausgießen.
Denn was bedeuten die Worte: ich will meine Seele dem
Herrn ausgießen, anders als: ich will mich heiligen; dadurch
nämlich, daß die Bande, welche die eiteln Sorgen des Lebens um
uns schlingen, gesprengt werden, damit der Geist aus sich selbst
heraustrete, die Grenzen des Weltalls erreiche und selbst den
himmlischen Anblick des Ungezeugten genieße.“


Diese außerordentliche Höhe der Vollendung kann nur nach
langen Kämpfen erreicht werden[718], und Philo unterscheidet daher
drei Stufen des Fortschritts: nämlich den Anfänger (ὅ ἀρχόμενος),
den Fortschreitenden (ὅ προκόπτος) und den Vollendeten (ὅ τέλειος).

Der Vollendete ist der wahre Gottmensch (ἄνϑρωπος ϑεοῦ),
weil er sich Gott zum Eigentum hingegeben. Er ist mehr als ein
Mensch und bildet das Mittelglied zwischen Gott und dem sterblichen
Geschlecht.[719]

Ihm kommen wegen dieser innigen Verbindung mit Gott auch
wahrhaft göttliche Eigenschaften zu, so die Unveränderlichkeit und
die Freude, deren Wesen Philo sehr schön beschreibt[720]:

„Demjenigen, der Tugend durch Natur, ohne Anstrengung und
Kampf zum Eigentum erhielt, ward als Preis die Freude zu Teil,
denn er wurde, wie die Griechen sagen, γέλος, wie die Chaldäer,
Isaak genannt. Das Lachen ist nämlich das sichtbare Zeichen unsichtbarer
innerer Freude. Freude aber ist die beste und edelste
der menschlichen Empfindungen, durch welche die Seele ganz und
gar mit Wohlgefallen erfüllt wird, indem sie sich ihres himmlischen
Vaters erfreut, ja selbst über das, was nicht zu unserer Lust ausfällt,
wenn es nur nicht aus Bosheit, sondern zum Wohl des
Ganzen geschieht. Denn wie ein Arzt bei großen und gefährlichen
Krankheiten oft Teile des Körpers ablöst, um das Ganze zu
retten, oder wie ein Steuermann einen Teil seiner Ladung zur
Rettung des Übrigen ins Meer wirft, ohne daß Jemand einen
solchen Steuermann tadelt, so muß man auf ähnliche Weise überall
das Urwesen bewundern und alles, was in der Welt geschieht,
lobpreisen und sich daran erfreuen, nur das ausgenommen, wobei
Bosheit im Spiel ist, ohne daran zu denken, ob etwas uns
Vorteil bringe, sondern ob die Welt gleich einem wohlgeordneten
Staat zum Heile des Ganzen regiert werde.“

Außer der Freude wird noch der Friede das Eigentum des Weisen
genannt, und neben diesen Gütern des Herzens und Gemüts sind
noch die höchsten Schätze des Geistes Eigentum des Vollendeten.
Vollendung der Weisheit aber besteht im Schauen Gottes, welches
nur den Vollkommenen zu Teil wird. Über die Art dieses Schauens
drückt Philo sich nicht bestimmt aus, sondern nennt es gewöhnlich
eine unvollkommene und nur annähernde Erkenntnis.[721]

Nur einige wenige Menschen bedürfen der Anstrengung des
Unterrichts und der Askese nicht, da sie Gott schon vor Geburt,
noch ehe sie etwas Gutes gethan haben konnten, vortrefflich ausbildete
und zu einem bessern Schicksal bestimmte.[722] Es sind dies
die vollkommenen göttlichen Menschen. Über diese sagt Philo[723]:

„Die Stelle (Genesis VI. 4): ‚Es waren auch zu den Zeiten
Riesen auf Erden‘ sei nicht wörtlich zu nehmen, als wären damals
wirklich Riesen auf Erden gewesen; sondern die Schrift will uns
mit diesen Worten andeuten, daß es dreierlei Menschen gibt:
irdische, himmlische und göttliche. Die irdischen sind die, welche in
das Fleisch versunken sind und nur das treiben, was Lust erregt.
Himmlische Menschen sind alle Freunde der Kunst, der Wissenschaft
und Weisheit, denn das Himmlische in uns ist der Geist. Der
Geist aber beschäftigt sich mit himmlischen Dingen, mit den Wissenschaften
und Künsten, um sich durch Betrachtung der übersinnlichen
Dinge zu üben und zu stärken. Göttliche Menschen endlich
sind die Priester und Propheten, welche es verschmähten,
Bürger der Erde zu werden, sondern, alles
Sichtbare und Sinnliche überfliegend, in die geistige
Welt einwanderten und sich in den Staat unvergänglicher
Ideen einschreiben ließen. – Ein solcher Mann
Gottes hängt an seinem Gott allein, folgt ihm und richtet nach
ihm die Pfade seines Lebens. Die Söhne der Erde aber haben
seinen Geist aus seinem Besitz, nämlich der Denkkraft, ausgetrieben
und graben aus den finstern Schachten des unbeseelten Fleisches.
Auf sie läßt sich der Ausspruch des Gesetzgebers anwenden: ‚Beide
werden zu einem Fleische‘ (vgl. Genesis, II. 24); ‚sie haben das
herrlichste Gepräge verfälscht, die bessere Stellung verlassen und
sind Überläufer geworden zum Schlechten und Entgegengesetzten.‘“



Den „Söhnen der Erde“, welche nicht Kraft genug besitzen,
sich aus eigener Kraft in die Höhe zu schwingen, können fünf Hilfsmittel
dienen, nämlich: die schaffende, herrschende, gebietende und
verbietende Kraft sowie die der göttlichen Gnade, denn wer einsieht,
daß Gott die Welt geschaffen hat, wird von Liebe zu ihm hingerissen;
wer weiß, daß Gott der Herr des Geschaffenen ist, wird
wie der Unterthan durch die Furcht vor dem König und wie ein
Kind, wenn nicht durch Liebe, doch durch die Furcht vor den
zügelnden Zwangsmitteln des Vaters – von der Sünde zurückgehalten,
wer überzeugt ist, daß Gott gnädig ist, wird aus Hoffnung
auf Vergebung sich bessern; und wer endlich glaubt, daß Gott Gesetzgeber
ist, wird entweder seinen Geboten gehorchen, oder doch
wenigstens seine Verbote nicht übertreten.[724]

Die in den Sünden Verharrenden straft Gott nicht gleich nach
seiner Güte, sondern läßt ihnen Zeit zur Bekehrung und Verbesserung
ihrer Fehler oder schiebt doch die Strafe wegen der unter
ihnen wohnenden Rechtschaffenen auf, da diese ein Lösegeld für
die Bösen sind, die sie durch Unterricht auf bessere Wege zu bringen
suchen und teils durch ihre guten Erfolge, teils durch ihre Person,
um welche herum die Gottheit lauter Wohlthaten verbreitet, die
Strafe abwenden. Sobald die Sündigen sich zu bessern beginnen,
vergiebt ihnen die göttliche Gnade nach ihrer Gerechtigkeit, ohne
sich darum bitten zu lassen.[725]

Wer aber an der Sünde wie an einer unheilbaren Krankheit
darnieder liegt, der muß beständig sein nie aufhörendes Unglück
tragen, verstoßen in die Gegend der Gottlosen, um hartes
unaufhörliches Unglück zu leiden.[726] Diese Gegend ist jedoch nicht
der fabelhafte Hades, sondern der Sitz der Lüste, Begierden und
alles Bösen.[727] Die Menschen glauben zwar, der Tod sei das
Ende aller Strafen, da er doch vor dem Tribunal der Gottheit
kaum der Anfang davon ist; denn es giebt eine doppelte Art des
Todes: die Trennung der Seele vom Körper, eine, wo nicht gute,
so doch gleichgültige Sache, und das Ersterben in Sünden,
welches durchaus übel und je länger desto übler wird. Dieser
ewige Tod besteht in einer beständigen hoffnungslosen Traurigkeit
und Furcht.[728]

Die Tugendhaften dagegen, welche ein gutes praktisches Leben
führten, belohnt Gott im Alter mit einem einsamen der Betrachtung
geweihten Leben, wodurch sie zum endlichen Ziele ihres Strebens,
zur wahren Weisheit und Erkenntnis Gottes gelangen durch wahre
Freude und Glückseligkeit und Heimsuchung ihrer Seelen durch die
Gottheit, deren Tempel sie sind.[729]

Diejenigen Seelen, welche nach der Vollendung ihrer irdischen
Laufbahn noch starke Reize zum Bewohnen der von Natur aus
bösen Körper empfinden, kehren nach dem Tode wieder in andere
zurück. Die aber des eiteln Lebens völlig überdrüssig sind, betrachten
den Körper als ein Gefängnis oder Grabmal, in welches
sie sich nur aus Wißbegierde einschließen ließen[730]; sie erheben sich
schnell zum Äther und wohnen dort von Ewigkeit zu Ewigkeit.[731]



Drittes Kapitel.

Die Elemente der Gnosis bei Philo.

Die für die Geschichte der Gnosis wichtigen Grundprinzipien
der Hermeneutik Philos sind die folgenden:

Der höchste Zweck der göttlichen Offenbarungen ist der, dem
Menschen die ewigen Wahrheiten mitzuteilen, die sich auf den
Geist als den wahren Menschen (νοητα) beziehen und diesen dadurch
mit Gott und der Geisterwelt (κοσμος νοητος) in Verbindung zu
setzen. Um nun den Menschen, der doch ohne die Erweckung seines
geistigen inneren Sinnes von dem Göttlichen nichts vernehmen
kann, nach und nach aus sich selbst zu erwecken und auch zum
Nutzen derer, die zu dieser höchsten Stufe des religiösen Lebens
noch nicht gelangt sind, zu wirken, sind diese höheren Wahrheiten
in die Hülle einer zur sittlichen Belehrung und Besserung dienlichen
Geschichte und praktischen Religionseinrichtungen eingekleidet
worden.

Jene höhern Wahrheiten sind die eigentliche Seele des Ganzen,
das Reale, welches nichts weiter suchen läßt (το σωμα); die Geschichte
ist im Verhältnis dazu nur ein Schatten (σκια). Für diejenigen,
welche nur das in die Augen Fallende betrachten, hat das
Ganze auch historischen Sinn; höher aber stehen Diejenigen, welche
in die innere Natur, die verborgene Kraft, das wahrhaft Reale
einzudringen fähig sind. Das scheinbar Böse oder Unmoralische
in den somatischen oder noëtischen Offenbarungen fügt sich höherer
Harmonie als gut oder ist allegorisch zu deuten.



In der Theosophie Philos findet sich die allen orientalischen
Systemen gemeinsame Unterscheidung zwischen einem verborgenen,
in sich verschlossenen, unbegreiflichen, über jede Bezeichnung und
Abbildung erhabenen Wesen der Gottheit und dessen Offenbarungen,
als dem ersten Übergangspunkt zur Schöpfung, dem
Grund aller Lebensentwicklung (ὁ ὢν, τὸ ὂν).

Jehovah und seine Offenbarung oder der Inbegriff aller im
Wesen Gottes verborgenen Kräfte (δυνάμεις τοῦ ὄντος, λόγος τοῦ ὄντος), wobei Philo immer den Gegensatz vor Augen hat
zwischen einem εἷναι, in sich selbst sein, und λέγεσϑαι, ausgesprochen,
geoffenbart werden: Die unmittelbare Wirkung des verborgenen
und insofern noch nicht schaffenden Gottes, nicht die
Welt, sondern der λόγος, durch den er alles hervorgebracht.

Alles Dasein und alles Erkennen ist eine Offenbarung desjenigen,
der in sich selbst unsichtbar, alles ans Licht fördert. Die
Gottheit ist der Urquell alles Lichts, von welchem Strahlen nach
allen Seiten hin ausgehen. Vermöge dieser Strahlen hat Gott
Leben aus sich hervorgebracht, wirkt durch dieselbe immerfort im
Weltall und teilt sich dem Empfänglichen mit, diese Strahlen sind
δυνάμεις τοῦ ὄντος. Vermöge derselben ist Gott überall gegenwärtig,
denn kein Platz der Schöpfung ist von seinen Kräften unerfüllt;
durch diese verknüpft er alles mit unsichtbaren Banden;
daher ist er überall und nirgends, überall nämlich durch die Allerfüllung
seiner Kräfte, und doch nirgends, weil das Wesen Gottes
als solches nirgends erscheinen kann.

Wo also von Theophanien die Rede ist, da ist es nicht das
ὀν oder der ὠν, sondern eine δυναμις, die in Erscheinung trat.
Nicht der ὀυσιωδης ϑεος, sondern seine δο ξα, Schechinah, die ihn
repräsentierenden Kräfte oder höchsten Geister kamen herab.

Als ὠν ist Gott der ὀνομαστος oder ἀκατονομαστος, über
jede Bezeichnung erhaben und nur in seinen einzelnen Kräften bezeichnet,
diese Kräfte sind daher eben so viele Namen des an und
für sich Unnennbaren. Diese Kräfte sind teils die verschiedenen
Relationen, in denen der unbegreifliche ὠν, der endlichen Vernunft
aktiv erscheint, teils die einzelnen Vollkommenheiten höchst potenziert
als Individualitäten.



Insofern das ὀν an und für sich über jede Bezeichnung erhaben
ist und nur nach den von denselben ausstrahlenden Kräften
bezeichnet werden kann, welche alle der λογος in sich schließt, nennt
er ihn vorzugsweise ὀνομα τον ϑεου und zugleich πολυωνυμος, als
ἀρχαγγελος, weil er nicht blos eine einzelne göttliche Kraft darstellt,
sondern alle in sich faßt, die ἀρχη, das erste Glied und das erste Prinzip
in der Kette der Lebensentwickelung, in dem das ὀν an und für sich mit
derselben in keine Berührung kommt, wie die Gnostiker sich deutlich
ausdrückten, nicht ἀρχη sondern προαρχη ist der höchste Gottesbetrachter,
das Ideal der höchsten Kontemplation. Dasselbe, was
er von οὐρανιος σοφια als ὁρασις ϑεου sagt, diese personifizierte
himmlische Weisheit als Inbegriff der himmlischen Tugenden,
welche Gott aus seinem himmlischen Licht auf ewig unauslöschlich
hervorgehen ließ.

Wie der λογος, die allgemeine Offenbarung des ὀν das allgemeine
ἐικων του ὀντος, so ist im Besondern jeder Engel eine
Offenbarung Gottes, jeder Geist eine Offenbarung des verborgenen
Gottes. Philo definiert daher einen Engel als ἐικων του ὀντος,
und so definierten die Valentinianer einen Engel als λογον ἐπαγγελιαν ἐχοντα του ὀντος. Der λογος als der allgemeine
Gottesoffenbarer heißt eben in dieser Beziehung im Verhältnis zu
den einzelnen λογοις ἀρχαγγελοις.

Auch der Geist, der eigentliche Mensch im Menschen, hat dieselbe
Bestimmung, Gott zu offenbaren und göttliches Leben in sich
aufzunehmen und aus sich zu verbreiten. Die Seelen sind nicht
verschieden von den himmlischen Geistern, sondern himmlische Wesen,
in die zeitliche ihrer Natur fremdartige Welt herabgesunken. Der
menschliche Geist ist also auch ein Bild des ὀν, aber nicht unmittelbar,
denn der unmittelbare Abdruck des Bildes des verborgenen
Gottes ist nur sein λογος, jede endliche Vernunft nur ein Abbild
und Offenbarung jener höchsten Gottesvernunft. Nach dem Bilde
des höchsten Allvaters kann nichts Sterbliches geschaffen werden,
sondern nur nach dem Bilde des zweiten Gottes, welches der λογος
ist. Der Charakter der Vernunft in den menschlichen Seelen mußte
von dem höchsten λογος eingeprägt werden, weil ὁπρωτος λογος ϑεος höher ist als jede vernünftige Natur, so konnte dem über
den λογος Erhabenen, der den höchsten und vor allen anderen ausgezeichneten
Platz einnimmt, nicht Geschaffenes ähnlich gebildet
werden.

Der Mensch ist also das Bild und der Abdruck eines himmlischen
und ewigen Offenbarers der verborgenen Gottheit; das
Menschliche soll vergöttlicht werden, Offenbarung göttlichen Lebens
in menschlicher Form, wie das Leben des verborgenen Gottes dem
Menschen nur nahe gebracht werden konnte in menschlicher Form.
Der λογος wurde daher angesehen als das Urbild der Menschen,
der Mittelpunkt aller Offenbarung des göttlichen Lebens, das weiter
entwickelt und individualisiert erscheint in der Menschheit; der λογος
ist also der Urmensch, der himmlische Mensch, ὁ ϑειας ἀδιαφορων εἰκονος.

Es giebt zweierlei Erkenntnis der Gottheit.

1. Das Erkennen des ὀν nicht als solches, nicht in seinem
verborgenen Wesen, sondern in seiner Offenbarung, in seinem ewigen
Wort, welches Ursache und beseelendes Prinzip der ganzen Schöpfung
ist, durch die Schöpfung selbst, die Offenbarung darstellend, durch
einzelne Geister als göttliche Gesandte, durch einzelne von Gott
erregte Gedanken und Lehren.

2. Das Erkennen des ὀν in sich selbst. Trotzdem das ὀν
an und für sich ein Gegenstand wissenschaftlich-logischer Erkenntnis
sein kann, trotzdem sich von demselben kein Verstandesbegriff geben
und überhaupt nichts prädizieren läßt, so giebt es doch eine unmittelbare
Offenbarung, erhaben über alle Verstandeserkenntnis,
über alle mittelbare Offenbarung desselben, über alle analogische
von der Schöpfung auf den Schöpfer schließende Erkenntnis, wodurch
der Geist eine über allen λογος und alles λογικον erhabene
Gewißheit und Klarheit erhält.

Philo drückt diesen Gegenstand aus durch: Erkennen Gottes,
des ὀν, in sich selbst und in seinem Schatten (Leg. Alleg. p. 79):
„Diejenigen, welche so denken, erkennen Gott aus seinem Schatten (der
Schöpfung); es giebt aber einen vollkommeneren und gereinigteren
Geist, der, eingeweiht in die großen Mysterien, nicht aus den
Werken die Ursache erkennt, wie aus dem Schatten des Wahrhaften,
sondern über alles Erstandene sich erhebend, die klare Offenbarung
des Ewigen erhält, daß er ihn selbst in sich selbst erkenne, und
zugleich dessen Schatten, den λογος und diese Welt.“ Das ὀν
wird vielmehr in seiner klaren Selbstoffenbarung erkannt, als durch
Argumente bewiesen.

In Rücksicht auf die doppelte Erkenntnis des ὀν in sich selbst
und das durch den λογος offenbarten, giebt es zwei Standpunkte
der religiösen Betrachtung: den Standpunkt der ὑιοι ϑεου in
eigentlichem Sinn, welchen die unmittelbare Anschauung des ὀν zu
Teil geworden und der του λογου ὑιοι. Diesen zwei Standpunkten
der Religionserkenntnis entsprechen zwei verschiedene Standpunkte
der praktischen Gottesverehrung. Die ϑεου δια, welche die höchste
Gotteserkenntnis erlangt haben, finden allein in der Gemeinschaft
mit ihm Beseligung und dienen ihm nur um seiner selbst willen,
von der Liebe zu ihm beseelt. Die λογου ὑιοι, welche Gott noch
nicht nach seinem Wesen, sondern nur nach seinen Werken oder
seiner Thätigkeit erkannt haben, sind noch nicht fähig, das Beseligende
der Gemeinschaft mit Gott zu erfahren, noch nicht empfänglich
für die höchsten Triebfedern der Religion. Sie müssen
noch durch Hoffnung und Furcht angetrieben und erzogen werden,
und Gott läßt sich zu diesen ihren Bedürfnissen herab. Aber von
ihm selbst unmittelbar kann keine Strafe herrühren; er ist nur die
Quelle des Segens und der Beseligung für alle Empfänglichen,
und vollzieht die Strafgerichte über die, welche dadurch erzogen
werden können, durch dienende Geister.

Es giebt also eine Religion der πνευματικα und eine Religion
der ψυχικοι; die πνευματικοι erkennen das ὀν und die
ψυχικοι einen dieses repräsentierenden Geist, welchem deren Erziehung
und Regierung übertragen wurde.

Dieser die Gottheit repräsentierende Engel, der Erzieher und
Zuchtmeister der Welt, ist der Demiurgos.

Als Eins erscheint das ὀν, wenn die Seele vollkommen gereinigt,
nicht nur über die Vielheit, sondern auch über die der
Einheit am nächsten verwandte Zweiheit sich erhebt, zu der reinen
und selbstgenugsamen Idee.

Als Drei erscheint der Seele das ὀν nicht unmittelbar wie
es in sich selbst ist, sondern nur mittelbar als schaffend und herrschend.


Die Juden sind das dem ὀν geweihte Volk[732], welches dieser
selbst regiert, während die andern Völker andere Kräfte Gottes
zu ihren Vorstehern haben; aber auch Israel zerfällt in einen
ἰσραηλ αἰς ϑητος und einen ἰσραηλ νοητος. Der ersten Klasse
offenbart sich Gott durch seine Engel, weil sie der reinen geistigen
Gottesverehrung nicht fähig sind. Den rein geistigen und seiner
Verehrung geweihten Seelen kann sich Gott offenbaren, wie er in
sich selbst ist; er geht mit ihnen um, wie der Freund mit dem
Freunde; denen aber, die noch im Körper sind, offenbart sich Gott
unter der Gestalt der Engel, nicht als ob er seine Natur verwandle,
sondern indem er die Vorstellung bei ihnen erregt, daß das Bild
das Urbild selbst sei. So wie diejenigen, welche die Sonne nicht
selbst betrachten können, ihr Bild im Widerschein für sie selbst halten,
so sehen diese Gottes Bild, seinen Engel, für ihn selbst an.

Gott und seine Kräfte können sich in scheinbar sinnlichen Formen
der Menschheit offenbaren, die jedoch kein reales Dasein haben;
die höheren Naturen nehmen mannigfach wandelbare Formen an
je nach den Bedürfnissen derer, denen sie erscheinen.

Es ist notwendig, daß die ganze Schöpfung belebt sei, denn
Gott, die Urquelle alles Lebens und die Summe aller Kräfte, ist
überall gegenwärtig; darum wird auch jeder Teil der Schöpfung
ihm angemessene Bewohner haben.

Diese Geisterwelt ist ein intelligibler Staat, worin die Angelegenheiten
des κοσμος αἰςϑητος und besonders der Menschheit
erledigt werden.

Die Mitte dieses intellektuellen Staates hat den λογος inne,
der erhabenste aller Geister der aktive ὀν. Er ist das Triebrad
im innern Wesen der Gottheit wie der gesamten Geisterwelt.
Gott vertraute ihm bei der Schöpfung das allmächtige Werde!
an, und also entstand die Welt durch ihn. Er schuf die Formen
der Dinge durch seine Weisheit, denn er ist der Sohn der Weisheit,
vom Vater gezeugt, ehe die Welt erschaffen worden. Er vereinigte
Macht und Güte bei der Schöpfung und machte dadurch
Gott zum höchsten Guten. Er führte zur Bezeichnung seiner Eigenschaften
und Kräfte dem Namen πολυωνυμος.

Der Mensch ist fähig, in eine unmittelbare Gemeinschaft und
einen vertrauten Umgang mit den Kräften des ὠν zu kommen,
wozu die moralische Güte und die Askese die Haupterfordernisse
sind. Durch diesen Umgang wird die Seele hoher Macht und
Kenntnisse teilhaftig. Denn, wenn der Menschengeist auch durch
eigene Kraft vieler Künste und Wissenschaften fähig ist, so vermag
er doch nur durch übersinnliche Hülfe wahrhaft begeistert zu werden,
und nur vermittelst dieses Umgangs gelangt er zur wahren Erkenntnis
des Guten und Wahren. Ist die Seele durch ihre Verbindung
mit der Geisterwelt und namentlich durch den Einfluß
des Logos zur Erkenntnis der eigentlichen Grundideeen der Dinge
gelangt, dann erhebt sie sich über sich selbst, tritt mit dem Logos
in Gemeinschaft und ersteigt den Gipfel der reinsten Erkenntnis;
ihr Flug ist fortan nur himmelwärts gerichtet.



II.

Die Therapeuten und Essäer.

Die Sittenlehre der alexandrinischen Propheten ist das Gesamtprodukt
des väterlichen Glaubens, der platonischen Philosophie
und der Zeitverhältnisse, insofern der politische Druck, welcher auf
den Juden lastete, einige ihrer Leute zwang, im eigenen Innern
den Trost und die Befriedigung zu suchen, die ihnen die Außenwelt
versagt, daher ihre Mystik.

Als Anhänger Platos flüchteten sich so die Mystiker unter den
alexandrinischen Juden in die innere Geisteswelt, und die Entfremdung
von der Welt, die Abtötung des Leibes wurden zur
höchsten Tugend. Doch als Juden, die im unerschütterlichen Glauben
an ihr Gesetz aufgewachsen waren, gaben sie nur die irdischen Hoffnungen
der nächsten Zeit auf und erwarteten nach den alten Verheißungen
eine herrliche Zukunft voll Glück, in welcher ihr Glaube
die ganze Welt beherrschen werde. So wurde die Hoffnung, daß
einst bessere Zeiten kommen würden, der Glaube, daß der Gott
der Väter sein Volk nicht verlassen werde, das Merkmal der echten
Juden, und wenn ihr in der Fremde von allen irdischen Genüssen
abgekehrtes Gemüt nicht ersterben sollte, mußte jene tiefe, in allen
Systemen der Mystik wiederkehrende Liebe die Leere des von der
Außenwelt unbefriedigten Judengemüts ausfüllen.

Nur aus diesen allgemeinen Verhältnissen läßt es sich erklären,
warum wir in beinahe allen übriggebliebenen Denkmälern der
alexandrinischen Theosophie neben den platonischen Tugenden den
Glauben, die Liebe, die Hoffnung und die Befreiung von den
Fesseln des Fleisches als die höchsten Güter genannt finden. – So
viel über die jüdischen Mystiker in Alexandria.



Es ist nun der Nachweis zu führen, daß die alexandrinische
Theosophie, die Lehre Philos, nach Palästina verpflanzt wurde.
Dieser Beweis ergiebt sich daraus, daß die Sekte der Therapeuten
der alexandrinischen Mystik zugethan war und daß die Essäer, wenn
sie nicht von ihnen abstammen, doch auf das Engste mit ihnen
zusammenhängen.

Daß die Therapeuten die theosophischen Anschauungen Philos
teilten, geht aus dem großen Lob hervor, welches dieser ihnen
spendet; denn in einer religiös so bewegten Zeit, wie die Philos
war, wird nicht leicht ein Mystiker von so ausgeprägten Anschauungen
wie Philo eine religiöse Partei loben, deren Lehren
nicht mit den seinen harmonieren. Philo sagt von den Therapeuten[733]:

„Das an das Schauen gewöhnte Geschlecht der Therapeuten
möge fortwährend nach der Erkenntnis des Höchsten streben, es
möge die sichtbare Sonne überfliegen und nie seinem Berufe untreu
werden, welcher zur vollkommenen Glückseligkeit führt. Denn diejenigen,
welche sich der Beschauung weihen, – nicht aus Gewohnheit
oder durch äußere Anforderungen bewogen, sondern von himmlischer
Liebe ergriffen, – sind wie Korybanten höherer Begeisterung
voll, bis sie das Ersehnte erschauen. Und weil sie aus heiliger
Sehnsucht nach dem seligen und ewigen Leben schon hier der sterblichen
Hülle abgestorben zu sein glauben, überlassen sie freiwillig alle
Habe ihren Söhnen, Töchtern, sonstigen Verwandten und Freunden.“

Zeugt nun schon dieser und mancher andere Ausspruch Philos
für die Wahrscheinlichkeit der Gleichheit seiner religiösen Anschauungen
mit denen der Therapeuten, so läßt sich dieselbe auch
thatsächlich nachweisen. Dazu ist jedoch notwendig, daß wir Philos
Nachrichten von den Therapeuten vollständig wiedergeben. Er
sagt[734]:

„Wenn sie ihr Vermögen abgetreten haben, fliehen sie – von
keinem Reize mehr zurückgehalten – unaufhaltsam weg von Brüdern,
Kindern, Weibern, Eltern, von ihren Verwandten und Freunden,
von dem Orte, wo sie geboren und erzogen wurden. Denn sie
kennen den verderblichen Einfluß, welchen die Gewohnheit auf
bessere Entschlüsse ausübt. Sie wandern auch nicht nur in eine
andere Stadt wie unglückliche oder schlechte Sklaven, die ihren
seitherigen Herrn um Verkauf bitten und damit keine Freiheit, sondern
nur einen Wechsel der Knechtschaft erreichen: vielmehr eilen sie
hinweg von allen Städten (denn jede – auch die besser eingerichtete
– ist voll Lärm, voll Unheil und Unruhen aller Art, welche ein
Mann nicht mehr ertragen kann, der einmal die Weisheit gekostet
hat), in Gärten und entlegene Landhäuser, um die Einsamkeit zu
genießen, nicht als ob sie die Menschen haßten, sondern weil sie
wissen, daß der Umgang mit Andersgesinnten, der in der Welt
nicht vermieden werden kann, Verderben bringt.“

„Das Geschlecht der Therapeuten ist über die ganze Erde
verbreitet, denn Hellas und die Länder der Barbaren sollten einer
so edeln Anstalt nicht entbehren. In größter Anzahl aber finden
sie sich in Ägypten, in jedem der sogenannten νομὰ und endlich in
der Nähe von Alexandria. Die besten unter allen Therapeuten
eilen – als in die gemeinsame Heimat – an einen schönen Ort,
der über dem See Möris auf einer sanften Anhöhe liegt und hinsichtlich
der Sicherheit wie der gesunden Luft alle Vorzüge vereinigt.
Für die Sicherheit sorgen nämlich die umherliegenden Höfe und
Dörfer, und seine gesunde Luft verdankt der Ort den Winden, die sowohl
vom See her, welcher ins Meer ausmündet, als auch von dem
nahen Ozean wehn. Die Lüfte vom See her sind fein, die vom
Meer her dichter, die Mischung beider ist der Gesundheit sehr zuträglich.
Die Häuser dieses Ortes sind sehr einfach und nur auf die
notwendigsten Bedürfnisse berechnet, nämlich zum Schutz gegen die
Kälte, sowie gegen die Glut und Sonne. Sie stehen nicht so nahe
aneinander wie in den Städten, denn Nachbarschaft ist beschwerlich
für die, welche die Einsamkeit suchen; aber sie sind auch nicht sehr
weit voneinander entfernt, teils weil ihre Bewohner Gemeinschaft mit
einander haben wollen, teils zur Sicherheit und gegenseitigen Unterstützung
bei Angriffen von Räubern. In jedem Hause ist ein
Heiligtum, das sie Semneion oder Monasterion nennen, in welchem
Jeder in tiefer Einsamkeit die Geheimnisse des geweihten Lebens
übt. Sie bringen nichts in dieselben, was zur Notdurft des Lebens
gehört, keine Speise, keinen Trank; sie beschäftigen sich dort allein
mit Gesetzen und Orakeln, von Propheten erteilt, mit Lobgesängen
auf Gott und solchen Dingen, durch welche Wissenschaft und Frömmigkeit
gefördert werden. Das Denken an Gott weicht nie aus ihren
Seelen, so daß sie auch im Traume nichts anderes als die hohe
Schönheit der göttlichen Tugenden und Kräfte schauen. Viele reden
selbst im Schlafe von den herrlichen Lehren heiliger Philosophie.[735]
Zweimal beten sie täglich mit der Morgenröte und gegen den
Abend. Wenn die Sonne emporsteigt, flehen sie um einen wahrhaft
guten Tag, daß nämlich das himmlische Licht in ihren Seelen
aufgehe. Wenn sie untergeht, bitten sie, daß ihre Seelen gänzlich
befreit von der Last der Sinnesorgane und der äußeren Welt, in
ihr innerstes Heiligtum versenkt, die Wahrheit erschauen mögen.
Die Zeit zwischen Morgenröte und Abend wird von ihnen religiöser
Übung geweiht. Mit den heiligen Schriften beschäftigt, suchen sie
Weisheit, indem sie den heiligen Urkunden einen tieferen Sinn
unterlegen, denn sie glauben, daß die Worte Sinnbilder einer
tiefer liegenden Wahrheit seien, die nur angedeutet, nicht ausgesprochen
ist. Sie besitzen auch Schriften alter Weisen, der Stifter
ihrer Sekte, welche viele allegorische Denkmale hinterlassen haben.
Nach Anleitung dieser suchen sie die verborgene Weisheit auf.
Außerdem aber dichten sie selbst auch Gesänge, auch Loblieder auf
Gott in mannigfachem Metrum, je nach dem es der Gegenstand
erfordert. Sechs Tage lang sind sie, jeder für sich, in der Einsamkeit,
in den oben beschriebenen Monasterien beschäftigt, ohne
je die Schwelle des Hauses zu überschreiten, ja selbst ohne hinauszugehen.
Am siebenten kommen sie zusammen und setzen sich nieder
nach ihrem Alter in anständiger Stellung, die Hände einwärts gekehrt,
die Rechte zwischen Brust und Kinn, die Linke an die Hüfte
geschmiegt. Der Älteste und Erfahrenste tritt auf und spricht mit
ruhigem Blick und gelassener Stimme, nicht wie die heutigen
Rhetoren und Sophisten auf künstliches Gerede bedacht; sondern
gründlich den höheren Sinn der heiligen Schriften entwickelnd, in
einem Vortrag, der nicht blos am Ohr vorübereilt, sondern in die
Seele eindringt und bleibend wirkt. Die Andern hören ruhig
zu und geben ihren Beifall nur im Winken der Augenlider und
des Hauptes zu erkennen. Das gemeinschaftliche Semneion, in welchem
sie sich am siebenten Tage versammeln, besteht aus zwei getrennten
Flügeln, deren einer für die Männer, der andere für die Weiber
bestimmt ist. Denn auch Weiber, die von demselben Eifer beseelt
sind und die gleiche Lebensart erwählt haben, hören zu. Die
Mauer zwischen beiden Betsälen erstreckt sich drei oder vier Ellen
hoch nach Art einer Schutzwehr. Der obere Raum bis zum Dach
ist freigelassen. Diese Einrichtung hat zwei Gründe: Erstlich, daß
der Anstand, der sich für Weiber ziemt, gewahrt werde; und
zweitens, damit letztere doch die Stimme des Sprechenden leichter
vernehmen können.“

„Die Enthaltsamkeit erachten sie für den Grund aller Tugenden,
auf welchen die andern gebaut werden müssen. Vor Sonnenuntergang
nimmt keiner von ihnen Speise oder Trank zu sich, denn
sie betrachten die Beschäftigung mit Weisheit als das einzige würdige
Werk des Lichts, die körperliche Notdurft dagegen als eine Sache
der Finsternis, weshalb sie jener die Tage, dieser einen kurzen
Teil der Nacht widmen. Einige von ihnen, die inbrünstiger nach
Weisheit streben, denken erst nach drei Tagen an Nahrung; andere
sind so ganz den Tiefen des Wissens hingegeben, welches reichlich
ihre Seelen nährt, daß sie doppelt so lange ausharren und kaum
am sechsten Tage notdürftige Kost zu sich nehmen. Sie gleichen
hierin den Cicaden, die, wie man sagt, sich von Luft nähren, weil
– wie ich glaube – der Gesang ihre Bedürfnisse stillt. Den
siebenten Tag betrachten sie als das heiligste Fest und feiern ihn
hoch. Nächst der Seele gönnen sie an demselben auch dem Leibe
bessere Pflege, als wollten sie selbst dem tierischen Teile unseres
Wesens Ruhe von der anhaltenden Anstrengung gewähren. Ihre
Kost ist einfach: Brot und als Zusatz etwas Salz; wer sich recht
gütlich thun will, nimmt ein wenig Ysop dazu. Ihr Trank ist
Quellwasser. Sie begnügen sich, die zwei Gebieter, welche die
Natur über uns verhängt, den Hunger und Durst, zu befriedigen,
ohne ihnen zu schmeicheln. Nur das Nötigste, ohne welches man
nicht leben könnte, gewähren sie ihnen. Deshalb essen sie, um
nicht zu hungern und trinken, um nicht zu dürsten. Überfüllung
betrachten sie als gleich schädlich für Leib und Seele.“

„Zur Bedeckung gehören Kleider und Wohnung; von letzterer
haben wir schon gesagt, daß sie schmucklos, ohne besondere Zurüstung
und nur auf das Bedürfnis berechnet sei. Ebenso verhält
es sich auch mit ihrer Kleidung. Sie dient ihnen blos zum Schirm
gegen Hitze und Kälte; im Winter ein dichtes Oberkleid aus
zottigem Fell, im Sommer ein Gewand mit Ärmeln oder ein Stück
Leinwand. Denn auf alle Weise sind sie dem Prunke feind, wohl
wissend, daß Lüge Quell des Prunkes, Wahrheit Quell der Prunklosigkeit
ist. Aus der Lüge strömen die vielfachen Arten des Bösen,
aus der Wahrheit dagegen der Reichtum himmlischer und irdischer
Güter.“

„Der Üppigkeit der anderen Nationen will ich die gemeinsamen
Mahle der Therapeuten entgegenstellen, welche sich und ihr ganzes
Leben der Weisheit und Frischung nach den heiligen Vorschriften
des Propheten Moses geweiht haben. Am siebenten Sabbath
kommen sie zusammen, indem sie nicht nur die einfache Siebenzahl,
sondern auch deren Kraft (Quadrat) ehren; denn sie wissen, daß sie
ewig rein und jungfräulich ist. Dieser Tag wird begangen als
Vorfeier des hocherhabenen Festes der Fünfzig (Tage – Pfingsten),
dieser heiligsten und mit der Natur der Dinge innigst verbundenen
Zahl, die aus der Kraft des rechtwinkeligen Dreiecks entstanden,
Urquell der Schöpfung aller Wesen ist. Wenn sie in weißen Gewändern,
heiter, doch mit Ernst, versammelt sind, so stellen sie sich
auf ein Zeichen des Ephemereuten (so heißen diejenigen, denen
dieses Geschäft obliegt) in größter Ordnung längs der Wand
hin auf, heben die Augen und Hände zum Himmel empor; jene,
weil sie gelehrt wurden, das wahrhaft Sehenswerte zu schauen,
diese, weil sie rein von Frevel und durch keinen ungerechten Erwerb
befleckt sind, und flehen zu Gott, daß ihr Mahl ihm angenehm
sein möge. Nach dem Gebet legen sie sich nieder in einer
Reihenfolge, welche die Zeit des Eintritts in die Gesellschaft bestimmt;
denn nicht das natürliche Alter halten sie in Ehren –
vielmehr gilt ihnen der Greis, der erst spät die geweihte Lebensart
ergriff, für ein Kind –, sondern Diejenigen haben den Vorzug,
welche sich von Jugend auf der theoretischen Weise, dem schönsten
und göttlichsten Leben geweiht haben und darin erstarkt sind. Auch
Frauen feiern das Mahl mit, meist alte Jungfrauen, die nicht –
wie gewisse Priesterinnen unter den Griechen – blos aus äußerem
Zwang ihre Jungfräulichkeit bewahrten, sondern aus heiligem
Eifer die Weisheit sich zur Gefährtin auserkoren und die Lüste
des Körpers bei Seite setzten, nicht nach sterblichen Sprößlingen
begierig, sondern nach unsterblichen, welche nur eine gottliebende
Seele gebären kann, wenn der Vater der Welt seine geistigen Strahlen
und mit ihnen die Erkenntnis höherer Weisheit über sie ergießt.“

„Die Teilnehmer des Mahles sind in zwei abgesonderte Reihen
geordnet: rechts die Männer und links die Weiber. Zum Lager
dienen ihnen weder prächtige noch weiche Teppiche, sondern ganz
gewöhnliche Decken mit einer Unterlage von Papyrus, welche auf
der Seite, wo die Ellenbogen zu liegen kommen, etwas erhöht ist,
damit man sich leichter aufstützen kann. Denn eben so weit von
spartanischer Strenge entfernt als von Schwelgerei und Nachgiebigkeit
gegen die Lüste, bewahren sie die Mittelstraße, wie es sich für
freie Menschen geziemt. Sie werden nicht von Sklaven bedient,
denn sie glauben, die Knechtschaft sei der Natur zuwider. Diese
hat alle Menschen zur Freiheit bestimmt, und erst die Ungerechtigkeit
und Habsucht und der wilde Trieb, mehr zu sein als Andere,
aus welchem alles Böse entstanden ist, hat die Herrschaft über
diese Schwachen den Gewaltigen in die Hände gespielt. Bei diesen
heiligen Mahlen dagegen ist keiner Knecht, sondern Freie dienen,
nicht aus Zwang, noch auf Befehle harrend, sondern mit bereitwilligem
Eifer den Wünschen zuvorkommend. Denn auch nicht
der erste beste wird zu diesem Dienst auserkoren, sondern die vorzüglichsten
Jünglinge aus der Gesellschaft warten den ältern
Mitgliedern wie Söhne ihren Vätern und Müttern mit der größten
Freudigkeit auf. Dieselben treten auch nicht aufgeschürzt, sondern
mit hängendem Gewande in den Saal, um jede Spur zu vertilgen,
die an Sklavendienste erinnern könnte. Ich weiß, daß Manche
hierüber lachen werden, aber freilich nur solche, die selbst der
Thränen wert sind. Wein wird an diesen festlichen Tagen nicht
aufgetragen, sondern nur klares Wasser, kalt für die Mehrzahl,
warm für diejenigen unter den Älteren, die sich gütlich thun wollen.
Auch keine blutige Speise kommt auf den Tisch, sondern Brot als
Hauptgericht, Salz als Zugemüse, und bisweilen essen die Üppigsten
etwas Ysop dazu. Denn wie die Priester nur nüchtern opfern dürfen,
so hat diese die Vernunft gelehrt, nüchtern zu leben. Der Wein
verleitet zu Unverstand, und üppige Speisen reizen die Begierden,
diese unersättlichen Tiere.“



Im Originaltext befindet sich hier eine Lücke, dann heißt es
weiter:

„Die tiefste Stille herrscht; Keiner wagt einen Laut von sich
zu geben oder stark zu atmen. Sofort wirft einer die Frage auf
über Stellen aus den heiligen Schriften oder löst eine solche von
andern gegebene, ohne sich im geringsten brüsten zu wollen. Denn
er strebt nicht nach dem Ruhm der Beredtsamkeit, sondern er will
tiefe Belehrung von anderen oder, wenn er diese schon besitzt, so
beabsichtigt er, dieselbe denjenigen mitzuteilen, die zwar nicht so
scharf sehen wie er, aber doch dieselbe Wißbegierde haben. Deshalb
verweilt der Redende auch länger bei seinen Sätzen, um seine Gedanken
den Zuhörern einzuprägen. Denn wenn die Erklärung zu
schnell forteilt, so kann der Zuhörer nicht gleichen Schritt halten
und muß zurückbleiben, wodurch ihm der Sinn des Vortrags entgeht.
Die Übrigen hängen am Munde des Redners und hören ihm in
ruhiger Haltung zu. Wenn sie seine Worte verstehen, so geben sie
dies mit einem Blick oder einem Wink zu verstehen; den Beifall
drücken sie durch heitere Mienen oder durch eine sanfte Wendung
des Gesichts, den Zweifel durch ruhiges Schütteln des Hauptes
oder durch ein Zeichen mit den Fingerspitzen der rechten Hand aus.
Die zum Dienst herumstehenden Jünglinge geben übrigens so gut
acht, wie die zum Mahl gelagerten Alten. Bei Erklärung der
heiligen Schriften bedienen sie sich immer der allegorischen Weise,
denn sie betrachten die ganze Gesetzgebung als ein organisches
Wesen, indem sie mit den Worten den Leib, mit der Seele aber
den tiefern unter den Worten verhüllten Sinn vergleichen; in
diesen schaue die vernünftige Seele, durch die Worte, wie durch
einen Spiegel hindurchblickend, hohe verborgene Gedanken.“

„Wenn der Wortführer genug gesprochen und seinen Zweck
erreicht hat, so klatschen alle mit den Händen zum Zeichen ihrer
Zufriedenheit. Sofort steht ein anderer auf und singt einen
Lobgesang auf Gott, der entweder von ihm selbst gedichtet oder
von alten Dichtern der Gesellschaft verfaßt wurde. Denn dieselben
haben viele Hymnen in allen Versmaßen und Weisen hinterlassen.
Wenn der erste geendet hat, singt ein anderer der Reihe nach,
während die Übrigen in größter Stille zu hören; nur die Endsilben
der Verse und den Chor singen sie mit. Wenn alle fertig sind,
so bringen die Jünglinge den oben genannten Tisch herein, auf
welchem die hochheilige Speise liegt, nämlich gesäuertes Brot mit
Salz und Ysop, zur Unterscheidung von dem geweihten Tisch im
heiligen Vorhof zu Jerusalem. Auf diesem nämlich liegt ungesäuertes
Brot mit Salz ohne Beimischung von Ysop. Denn es ist
billig, daß die reinsten und einfachsten Speisen ausschließliches
Eigentum des auserlesenen Priestertums seien zur Belohnung der
heiligen Dienste; die anderen dagegen mögen immerhin nach
Ähnlichem streben, aber ohne jenes ungesäuerte Brot zu genießen,
welches nur den Besten, den Priestern zu Jerusalem, zum Zeichen
des Vorrangs gebührt.“

„Nach dem Mahle begehen sie die heilige Nachfeier und zwar
auf folgende Weise: Alle erheben sich gleichzeitig und bilden mitten
im Saale zwei Chöre, deren einer aus Männern, der andere aus
Frauen besteht. Zu Führern und Vorsängern werden für beide die
Tüchtigsten und Melodienreichsten gewählt. Sofort stimmen sie
Hymnen an in allen Versmaßen und Weisen, bald zusammensingend,
bald im Wechselgesang sich ablösend. Nachdem jeder der beiden
Chöre für sich zur Genüge gesungen hat, so mischen sich Männer
und Weiber, wie bei den bacchischen Festen, trunken von göttlicher
Liebe, durcheinander und werden aus zweien ein Chor, ebenso
wie dies einst am roten Meere geschah wegen des dort geschehenen
Wunders. Damals nämlich vereinigten sich die israelitischen Männer
und Frauen zu einem Chorus, Danklieder auf Gott den Erretter
singend, wobei Moses die Männer und die Prophetin Mirjam
die Frauen anführte. Diesen alten Chorus haben die Therapeuten
zum Vorbild genommen bei dieser Feier, in deren Wechselgesängen
die tiefen Töne der Männer mit den hohen weiblichen Stimmen
zur schönen Harmonie verschmelzen. Schön sind die Gedanken, schön
sind die Ausdrücke, ehrwürdig die Teilnehmenden. Denn das gemeinschaftliche
Ziel der Worte, der Gedanken und der Sänger ist
Frömmigkeit. So bringen sie die ganze Nacht hin in heiliger
Trunkenheit, auf welche keine Beschwerde des Leibes noch Schlafsucht
folgt; sondern lebhafter als sie waren, da sie die heilige
Feier begannen, wenden sie sich morgens mit dem Gesicht und dem
ganzen Körper gen Aufgang, und sobald die Sonne emporsteigt,
heben sie die Hände gen Himmel empor und flehen um hellen
Schein der inneren Sinne, um Wahrheit und Schärfe des geistigen
Auges. Nach diesem Gebet zieht sich jeder in seine stille Zelle
zurück, um sich wiederum mit der gewohnten Philosophie zu beschäftigen.“

Das ist, was Philo über die Lebensweise der Therapeuten
mitteilt. Über ihre Dogmen erfahren wir sehr wenig. Gott ist
ihnen das Urlicht; Ebenbild desselben und intelligibler, die menschlichen
Seelen erleuchtender Abglanz ist die Sophia oder der Logos,
dessen sichtbares Abbild wiederum die Sonne ist.[736] Wie Gott Licht
ist, so ist die Materie der Quell aller Finsternis und alles Bösen.
Die Seelen sind präexistierend und kehren nach dem Tode in ihre
himmlische Heimat zurück. Die höchste Tugend ist ἐγκράτεια, die
Entfernung vom Fleische. Deshalb enthalten sich die Therapeuten
so sehr als möglich der Speisen und genießen nur die einfachsten.
Fleisch verabscheuen sie und nur Pflanzenkost ist ihnen erlaubt;
darum fliehen sie auch die Ehe und alle Lust. Neben der Enthaltsamkeit
preisen sie die göttliche Liebe. Das Ersehnte ist die
wahre „innere Erkenntnis Gottes und des Himmels“.[737]

Wie offen am Tage liegt, huldigen die Therapeuten den
gleichen Grundsätzen wie Philo, nur daß sie dieselben auch bis zu
ihren äußersten Konsequenzen praktisch durchführen, ähnlich wie die
mit ihnen eng verwandten oder identischen Essäer in Palästina.

Die Essäer entäußern sich des persönlichen Eigentums wie
die Therapeuten und leben in Gütergemeinschaft.[738] Josephus
äußert sich darüber u. a.[739]:

„Sie haben sich nicht nur in einer Stadt gesammelt, sondern
in jeder Stadt wohnen viele. Den Ordensmitgliedern, die von
auswärts kommen, steht das Haus eines jeden Mitgliedes offen,
und er kann darin schalten wie in seinem Eigentum; sie gehen
deshalb bei solchen Ordensgenossen, die sie nie sahen, so ein, als
wären es ihre nächsten Verwandten. Darum nahmen auch die
Essäer keine Bedürfnisse irgend welcher Art mit sich, sondern tragen
nur Waffen wegen der Räuber. Außerdem ist in jeder Stadt vom
Orden ein Verwalter ausdrücklich wegen der Fremden angestellt,
welcher ihnen Kleider und Lebensbedürfnisse reicht.“

Die Essäer enthielten sich der Ehe, ebenso wie die Therapeuten
und duldeten wie diese keine Sklaven.[740] – Beide Genossenschaften
haben eine Rangordnung ihrer Mitglieder nach der Zeit ihres
Eintritts in die Gesellschaft und machen einen Unterschied zwischen
Novizen und älteren Mitgliedern. Josephus unterscheidet vier
Stufen oder Grade![741] Ὁ ζηλῶν, der Neuling, der sich zur Aufnahme
meldet und zwei Jahre lang ohne Verbindung mit den
Ordensmitgliedern leben muß; ὁ προσιὼν, der Novize, der noch
zwei Jahre lang Prüfungen bestehen muß; endlich ὁ συμβιωτὴς,
welcher an den heiligen Mahlen Anteil nimmt. Dieser Grad
zerfiel nach Josephus in zwei nicht namhaft gemachte Unterabteilungen.

Beide Sekten stehen mit strengen Regeln unter Vorgesetzten,
die bei Josephus[742] ἐπιμεληταὶ und bei Philo – wie schon gesagt –
ἐφημερευταὶ heißen. Beide Sekten tragen dieselbe Kleidung;
beide beten zu gleicher Zeit und auf dieselbe Weise, nämlich bei
Sonnenaufgang mit gegen die Sonne gewandtem Gesichte. Beide
feiern geheimnisvolle heilige Mahle; Josephus beschreibt die Essäer
folgendermaßen[743]:

„Wenn sie von ihren Geschäften zurückkommen, waschen sie
den Leib sorgfältig ab; erst nach diesen Weihungen betreten sie
den Speisesaal; von welchem alle Nichtessäer sorgfältig ausgeschlossen
sind. Denn rein müssen sie sein, ehe sie in dieses Heiligtum
eingehen dürfen. Vor dem Mahle spricht der Priester ein
Gebet; vorher darf Niemand eine Speise berühren. Dasselbe geschieht
auch nachher; denn am Anfang und am Ende verehren sie
Gott als Geber der Speisen. Nach dem Mahle ziehen sie die
Kleider, die sie während desselben als heilige Gewänder getragen
haben, wieder aus. Ebenso halten sie es mit dem Abendessen.
Kein Geräusch noch Lärm herrscht bei diesen Mahlen, ein jeglicher
tritt dem Andern das Wort ab, sodaß niemals zwei zu gleicher
Zeit reden; darum erscheint den Außenstehenden das im Saale
herrschende Schweigen als ein schauerliches Geheimnis.“

Daß die Mahle der Essäer im höchsten Ansehen standen, beweist
folgende Stelle Philos[744]:

„Die blutigsten Tyrannen Judäas, welche ihre Unterthanen
mit unsäglicher Grausamkeit wie wilde Tiere zerfleischten, konnten
den Essäern nichts anhaben. Sie mußten ihre Mahle und ihre
über alles Lob erhabene Gemeinschaft ehren.“

Die auffallende Gleichheit der Gebräuche beider Sekten beweist
ihre innige Verwandtschaft, die sich auch in ihren Dogmen
nachweisen läßt: Sie verehren beide Gott als das höchste Licht
und nehmen ein Mittelwesen, den Logos, bei den Essäern Memra
di Jaweh an.[745]

Die Essäer halten wie die Therapeuten den Leib für die
größte Unreinigkeit und nehmen eine Präexistenz der Seelen an.
In diesem Sinne heißt es bei Josephus[746]:

„Der Glaube steht bei ihnen fest, daß die Leiber vergänglich
seien, die Seelen dagegen ewig und unsterblich fortdauern. Dieselben
steigen nämlich, von einem natürlichen Reize herniedergezogen,
aus dem reinsten Äther herab und werden in die Leiber
wie in ein Gefängnis eingeschlossen. Sie (die Essäer) lehren, daß
die Seelen, wenn sie aus den Leibesbanden erlöst sind, voll Wonne
in die Höhe empor schweben gleich Gefangenen, die aus langer
Knechtschaft erlöst werden. Dabei denken sie sich das Schicksal
der hinübergegangenen Seelen als verschieden: den Guten weisen
sie ihren Aufenthalt an einem Ort an, der nicht durch Regen,
Kälte oder Hitze belästigt wird und fortwährend von einem vom
Meer her säuselnden Zephyr Kühlung empfängt; den Bösen dagegen
eine finstere unfreundliche Behausung unter der Erde, wo
sie unablässige Strafe erdulden.“



(Diese Vorstellung involviert die Annahme eines Astralleibes,
weil sonst die Seele keine Ortsempfindung haben könnte.)

Es bleibt noch übrig, die Identität der Moral bei den Therapeuten
und Essäern nachzuweisen. Philo sagt über erstere[747]:

„Richtschnur bei allem, was sie lehren und ausüben, sind
ihnen folgende drei Dinge: Liebe zu Gott, zur Tugend und zu den
Menschen. Beweis für die Liebe zu Gott ist die makellose Heiligkeit
ihres ganzen Lebens, ihre Scheu vor Eiden und der Lüge,
sowie die Überzeugung, daß Gott nur Urheber des Guten und
nicht des Bösen sei. Ihre Liebe zur Tugend bekunden sie durch
Gleichgiltigkeit gegen Gewinn, Ruhm, Vergnügen, durch Mäßigkeit
und Ausdauer, außerdem noch durch Genügsamkeit, Bedürfnislosigkeit,
Demut, Biedersinn und Geradheit. Ihre Liebe zu den
Nebenmenschen beweisen sie durch Wohlwollen, durch Anspruchslosigkeit
und endlich durch ihre Gütergemeinschaft.“

Ähnlich sagt Josephus von den Essäern[748]:

„Sie dürfen nichts ohne die Einwilligung ihres Vorstehers
thun. Nur zwei Dinge sind ihrem eigenen Gutdünken überlassen,
nämlich Unterstützung des Nächsten und Erbarmen. Den Gutgesinnten
beizuspringen, wenn sie in Not sind und den Hungerigen
Brot zu reichen, steht Jedem frei. Dagegen dürfen sie ihren Verwandten
nichts geben ohne Erlaubnis ihres Vorgesetzten. Sie
sind gerechte Verwalter des Hasses; sie bezähmen den Jähzorn,
üben Glauben und sind Diener des Friedens. Ihr gegebenes
Wort halten sie gewissenhaft. Auch sie feiern die Liebe über Alles;
sie ist der wahre Quell des gottgefälligen Handelns. Das Ziel
ihres Strebens aber ist die Heiligkeit, zu welcher sie durch Entfernung
vom Fleische, durch Herrschaft der Vernunft und echten
Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit gelangen.“[749]

Aber selbst bis auf den Namen erstreckt sich die Übereinstimmung
beider Genossenschaften, denn das Wort ἐσσαῖος stammt
von dem syrochaldäischen Verbum אסא heilen, verpflegen, ab und
ist also nichts als die wörtliche Übersetzung von ϑεραπευτὴς.



Ohne die innigste Verwandtschaft, ja ohne gleichen Ursprung
wäre die nachgewiesene Übereinstimmung zwischen Therapeuten
und Essäern nicht möglich, wie schon Philo sich äußerte[750], indem
er beide Orden als Zweige eines Stammes erklärt, nur mit dem
Unterschiede, daß die einen mehr Theoretiker und die andern mehr
Praktiker seien.



Zweite Abteilung.

Die Neupythagoräer.

Apollonius von Tyana.

Im ersten Jahrhundert vor Christus suchte die Philosophensekte
der Neupythagoräer die Lehren des Pythagoras zu erneuern,
wobei sie jedoch sich vielfach an Plato, Aristoteles und die Stoiker
anlehnten und andererseits bei den orientalischen Religionssystemen
Anleihen machten. Diese eklektischen Lehren suchten sie alsdann auf
Pythagoras zurückzuführen, wodurch die Nachrichten über die
eigentliche Philosophie des großen Weisen vielfach entstellt wurden.
Diese Bestrebungen brachten eine reichhaltige, jedoch meist nur fragmentarisch
erhaltene Litteratur hervor, als deren erster Vertreter
der römische Prätor zu Alexandria Publius Nigidius Figulus († 45 v. Chr.) gilt.

Der wichtigste Neupythagoräer ist Apollonius von Tyana,
mit welchem wir uns jetzt eingehend zu beschäftigen haben.

Wenn überhaupt bei einer historischen Persönlichkeit, so hat
bei Apollonius von Tyana das allbekannte Schillersche Wort seine
Berechtigung:


„Von der Parteien Gunst und Haß verwirrt,


Schwankt sein Charakterbild in der Geschichte.“





Was hat man nicht alles aus der uns überlieferten Biographie
dieses neupythagoräischen Philosophen machen wollen! Die eine
Partei sagt: das Buch ist ein Märchenbuch, und meint, Apollonius
habe gar nicht existiert; die andere Partei ist hingegen der Ansicht,
daß Apollonius wohl existiert habe, daß aber der geringe geschichtliche
Kern seiner Biographie zu einem historischen Roman ausgesponnen
worden sei. Wieder andere meinen, die Persönlichkeit des Apollonius
sei von Philostratus nur benutzt worden, um dem Christenheiland
einen Heidenheiland feindlich gegenüber zu stellen, während ihn
eine letzte Partei im Geiste des Synkretismus als eine freundliche
Parallele Christi betrachtet.

In diesem Parallelismus liegt die Ursache, weshalb die Gestalt
des Tyanäers bis auf die Neuzeit nicht in der rechten Beleuchtung
stand. Allerdings ist zwischen beiden Persönlichkeiten, Jesus von
Nazareth und Apollonius von Tyana, auf dem Gebiet des Übersinnlichen
eine Ähnlichkeit vorhanden, die mithin jedoch nicht in der
Sphäre des Religiös-Dogmatischen, sondern in der des Anthropologisch-Magischen
wurzelt. Bei beiden Personen kamen zahlreiche
„Wunder“ vor, zu deren richtiger Auffassung und Erklärung auf
lange Zeit der Schlüssel fehlte; man sah ihre übersinnlichen Fähigkeiten
nicht als etwas Menschliches, durch geeignetes Leben und
geistige Übung Erworbenes an, sondern betrachtete dieselben nur
vom Standpunkte der göttlichen Sendung eines jeden von ihnen.
Die Anhänger beider suchten durch diese Erscheinungen ihren göttlichen
Ursprung darzuthun; keine Partei zweifelte an den von ihrem
Gegner vorgebrachten Berichten, sondern suchte sich dieselben von
ihrem dogmatischen Standpunkte aus zurecht zu legen.

So stellt schon der unter Diokletian lebende Statthalter von
Bithynien Hierokles in seinem „Wort der Wahrheitsliebe“[751]
Apollonius und Christus einander gegenüber, weist dazu ferner auf
den Prokonnesier Aristeas und Pythagoras hin und sagt: „Wir
halten einen solchen Wunderthäter nicht für einen Gott, sondern
für einen von den Göttern geliebten Menschen.“

Gegen diese Auffassung argumentierte Eusebius von
Cäsarea, der die erste Kirchengeschichte – nach Hases Worten –
„im Gefühl des großen Umschwungs seines Zeitalters mit allen
Vorurteilen, aber auch mit allen Hilfsmitteln desselben verfaßte“,
in der unten genannten Schrift von seinem Standpunkt aus in derselben
Weise wie Hierokles. Er setzt die Thatsächlichkeit der Apollonischen
Wunder voraus, welcher er jedoch, weil die heidnischen
Götter zu bösen Dämonen geworden waren, als durch Zauber bewirkt
ansieht, und sagt: „Ich war bisher der Meinung, daß der
Tyanäer ein in menschlichen Dingen weiser Mann war, und halte
diesen Ausspruch auch jetzt noch gern fest; ich lasse es gern geschehen,
wenn man ihn jedem Philosophen zur Seite stellt, wofern
man nur mit allen mythisch lautenden Erzählungen fern bleibt.
Wenn aber ein Damis aus Assyrien oder ein Philostratus oder
irgend ein Geschichtsschreiber oder Logograph es sich herausnimmt,
diese Grenzen zu überschreiten und eine Ansicht aufzustellen, welche
über das Gebiet der Philosophie weit hinausgeht, indem er zwar
den Worten nach den Vorwurf der Magie abwehrt, der Sache
selbst nach aber dem Manne noch mehr zur Last legt, als mit
Worten und die pythagoräische Lebensweise als Maske über ihn
wirft, so kommt dann kein Philosoph zum Vorschein, wohl aber ein
mit der Löwenhaut verhüllter Esel, und man sieht nichts anderes,
als einen Zauberer anstatt eines Philosophen.“

Und so blieb es. Seit der „Galiläer gesiegt hatte“, galt der
Tyanäer als Zauberer, bis die Aufklärungsperiode ihn so gut wie
Jesus von Nazareth zum Betrüger zu stempeln versuchte und
schließlich sogar die geschichtliche Existenz beider bezweifelte.

Doch auch heidnische Philosophen huldigten dem Glauben an
die Zauberei des Apollonius, wie Möragenes, welcher eine
(verloren gegangene) Biographie des Tyanäers schrieb, in der er
nach Origenes[752] sagte, daß selbst einige nicht unbedeutende
Philosophen derselben zum Opfer gefallen wären. Dieser Ansicht
stellt Philostratus seine Biographie des Apollonius entgegen, worin
er diesen als einen Weisen schildert, welcher seine außerordentliche
magische Kraft nur einer ihn auf eine höhere, übermenschliche
Stufe erhebenden Philosophie zu verdanken hat.

Die Zweifel an der Existenz des Apollonius sind seit Neander
und Baur geschwunden, die Auffassung seiner Persönlichkeit
und Lehre aber ist bei Philosophen und Theologen noch heute so
unklar wie vor siebzehnhundert Jahren, wofür wir den Grund in
den von Philostratus geschilderten übersinnlichen Erscheinungen zu
suchen haben, welche die Orthodoxie als teuflisch ansieht, während
die neuere Wissenschaft gar nichts mit derselben anzufangen weiß
und deshalb an dem Tyanäer mit einem abwehrenden Seitenblick
vorübergeht.

Nur ein Schriftsteller hat einen richtigen Fingerzeig gegeben,
nämlich Eduard Baltzer[753], welcher sagt: „Eine Gruppe nur
vermisse ich noch unter allen denen, die in der Apolloniusfrage
Stellung genommen haben: das sind die jüngsten Kinder unserer
Zeit, – die Spiritisten. Gerade ihnen aber kann ich einen
großen Genuß und Triumph versprechen. Ist doch Apollonius –
wer hätte es gedacht, – ein entschiedener Spiritist, – ja, können
sie doch hier die Entdeckung machen, daß ihr Spiritismus nichts
anderes ist, als die alte Magie in allerneuester Auflage.“

Abgesehen von der Schlußbemerkung hat Baltzer in gewissem
Sinne Recht: die bei Apollonius zu Tage tretenden übersinnlichen
Erscheinungen sind von ähnlicher Natur wie die modernen auch;
ob sie aber alle spiritistische oder selbst mediumistische genannt werden
dürfen, ist eine andere Frage. Bevor wir jedoch auf diese und
eine Besprechung der Phänomene überhaupt eingehen, müssen wir
noch einige Worte über Philostratus selbst und die Entstehung
seines Buches sagen.

Kaiser Septimius Severus (193–211) war ein eifriger
Liebhaber der Magie und Mantik, ein erfahrener Augur und
Traumdeuter und endlich ein tiefgelehrter Astrolog. Er hatte als
Statthalter des lionesischen Galliens seine erste Gemahlin verloren
und ging bei der Wahl seiner zweiten von dem astrologischen
Grundsatz aus, daß deren Nativität eine glückliche und mit der
seinigen harmonierende sein müsse. Als er nun erfuhr, daß ein
junges Mädchen zu Emesa in Syrien eine derartige Nativität,
welche ihr außerdem noch den Thron verheiße, besitze, warb er
um deren Hand und erhielt sie. Dieses Mädchen, Julia Domna,
vereinigte in der That alle von den Sternen verheißenen Güter
in ihrer Person. Sie erfreute sich selbst im vorgerückten Alter
noch großer körperlicher Schönheit und verknüpfte mit scharfem
Verstand und festem Charakter lebhaften Wissensdrang und hinreißende
Liebenswürdigkeit. Julia Domna interessierte sich als
Beschützerin der Wissenschaften besonders für Kunst und Philosophie
und war die Freundin eines jeden auftauchenden Genius.

Julia Domna umgab sich mit einer aus Philosophen, Gelehrten
und Künstlern aller Art bestehenden Tafelrunde, zu welcher
auch der neupythagoräische, in Athen gebildete Philosoph Philostratus
von Lemnos gehörte. Philostratus war einer der vielgelesensten
Schriftsteller, was durch seinen klassischen Styl und Geist,
seine Belesenheit und Vielseitigkeit, sowie endlich durch sein Bestreben,
altrömische Sitte und Charaktertüchtigkeit wieder herzustellen,
gerechtfertigt wird. Dieser Philosoph erhielt von der Kaiserin
den Auftrag, das Leben des Apollonius zu beschreiben, und benutzte
bei seiner Arbeit die Memoiren eines Schülers des Apollonius
mit Namen Damis. Über dessen Persönlichkeit wie über
die ihm vorliegende Apollonische Litteratur sagt Philostratus selbst[754]:
„In der alten Stadt Ninive lebte einst ein Mann von ziemlicher
Weisheit mit Namen Damis. Er war ein Schüler des Apollonius,
beschrieb dessen Reisen, an denen er, wie er selbst versichert, teilgenommen,
und verzeichnet dessen Reden, Ansichten und Weissagungen.
Ein Verwandter dieses Damis brachte die Memoiren, welche bis
dahin ganz unbekannt geblieben waren, zur Kenntnis der Kaiserin
Julia. Diese Fürstin, zu deren Umgebung ich gehörte, denn sie
liebte und pflegte litterarische Unterhaltungen sehr, befahl mir,
diese Denkschriften umzuarbeiten und zum Vortrag zu bringen,
denn der Ninivit sprach wohl sachlich, aber sein Stil war schlecht.
Dazu kam noch eine Schrift des Maximus von Aegä, welche alles
umfaßt, was des Apollonius Aufenthalt in Aegä betrifft; auch
giebt es noch ein Testament des Apollonius, aus welchem zu ersehen
ist, daß die Philosophie sein Abgott war. Dagegen darf
man dem Möragenes nicht folgen, der zwar auch vier Bücher
über Apollonius schrieb, aber mit großer Unkunde. Somit habe
ich gesagt, wie ich den zerstreuten Stoff zusammengefügt und um
seine Einordnung bemüht war. Möge diese Schrift nun dem
Manne, dem sie gilt, zur Ehre gereichen, den wißbegierigen
Lesern aber zur Förderung: wenigstens sollen sie lernen
können, wovon sie noch nie gehört.“ Mit diesen Worten
ist die Tendenz der Schrift des Philostratus bezeichnet. Was aber
seine Glaubwürdigkeit anlangt, so sind auch hier natürlich die
Meinungen sehr geteilt. Das rein Geschichtliche betreffend, sind
die Zweifel fast allseitig gehoben, und Baur hat einige vorhandene
Anachronismen befriedigend erklärt. Ja dieser berühmte Theologe
nimmt sogar für den Kern des Werkes, die philostratischen Berichte
über Indien, die volle Glaubwürdigkeit in Anspruch und sagt[755]:

„Wenn uns aber auch die Betrachtung des philostratischen
Werkes an und für sich über die Beantwortung der Frage in
Zweifel lassen mag, wie weit wir in demjenigen, was Philostratus
über Indien meldet, entweder nur romanhafte Dichtung oder
historische Wahrheit voraus zu setzen haben, so muß uns doch,
wie es scheint, unsere jetzige Kunde Indiens eine ziemlich sichere
Antwort auf diese Frage geben. Die Übereinstimmung des Werkes
mit dem anders woher Beurkundeten kann als die beste Widerlegung
des Vorwurfs angesehen werden, welchen selbst noch einer
der neuesten Schriftsteller über Indien (Bohlen: das alte Indien)
wiederholt, Philostratus habe alles, was er in seinem Leben des
Apollonius über Indien vorbringt, aus ähnlichen Romanen kompiliert,
nach Art der Schriften ausgeschmückt und mit Angereimtheiten
erstickt.“

Im ähnlichen Sinne äußert sich Baltzer im Nachwort
seines Werkes[756] folgendermaßen: „Ein Mann wie Philostratus,
der an den Musenhof einer edlen Kaiserin berufen wird, der letztere
als besonderer Vertrauter auf ihren Reisen begleitet, der als ein
vortrefflicher Schriftsteller und gelehrter Kenner seiner Zeit damals
wie heute anerkannt ist und der den Auftrag von seiner hohen
Herrin erhält, über den Apollonius eine kritische Denkschrift zu verfassen
– von einem solchen Mann muß man annehmen, daß er
in seinem Werke, ‚Apollonius von Tyana‘, das uns in unbestrittener
Echtheit vorliegt, so viel an ihm war, die
Wahrheit in geeigneter Form hat sagen wollen. Demgemäß
verfährt er. Er legt seine Absicht und Plan vor; er nennt
und kritisiert seine Quellen; er überarbeitet das reichlich vorliegende
Material; er komponiert und redigiert seinem Auftrag gemäß; er
ist mit Liebe und Fleiß bei der Sache; unterscheidet seine Absicht
von der überlieferten; er läßt seine Quellen in verbessertem Style
reden und kritisiert Dunkles mit hellem Blick, natürlich im Geiste
seiner Zeit, dessen Kind auch er ist, wie wir Kinder des Geistes
unserer Zeit sind.“

Philostratus vollendete seine Biographie etwa um das Jahr 217.

Wir wenden uns nun, dem Gange der Lebensgeschichte unseres
Helden folgend, zur Besprechung der sehr lehrreichen übersinnlichen
Erscheinungen, um dieselben unter die Thatsachen der magischen
Thätigkeit des Menschengeistes einzureichen.

Geboren wurde Apollonius als der Sohn eines gleichnamigen
Vaters aus alter und reicher Familie um die Mitte des ersten
Jahrhunderts n. Chr. zu Tyana, einer durch die Intelligenz und
den Wohlstand ihrer Bürger hervorragenden Stadt Kappadoziens,
und seine Geburt umgaukeln Wundermären, wie diejenige Gautama
Buddhas und Jesu Christi: Als seine Mutter mit ihm schwanger
ging, erschien ihr der ägyptische Gott Proteus, den auch Homer
besingt. Sie aber frug ihn ohne Furcht, was sie gebären würde.
Er sprach: „Mich.“ Sie frug: „Wer bist du denn?“ Und er
sagte: „Proteus, der ägyptische Gott.“[757] – Wir haben in dieser
Erzählung eine Parallele zur Verkündigung Mariä, und eben deshalb
wurde dieselbe als eine plumpe Nachahmung angesehen, was
sie indessen nicht zu sein braucht. In jener religiös erregten Zeit
des ersten Jahrhunderts konnten sehrwohl beide schon durch ihren
Zustand besonders zu Visionen geneigten Mütter Jesu Christi und
des Apollonius starke Vorahnungen von der künftigen Bedeutung
ihrer Kinder haben, welche sich ihnen in geschaute Bilder umsetzten.
Jeder religiöse Seher aber erhält naturgemäß seine Offenbarung
von daher, woher sie nach seinem Glauben kommen muß. Der
fernstehende Teil des gespaltenen Ichs tritt dem Visionär als
redende Persönlichkeit gegenüber und so empfängt die Israelitin
Maria die Botschaft des persisch-jüdischen Gabriel, die kappadozische
Mutter des Apollonius die des ägyptisch-griechischen Proteus.
Ebenso erhalten die romanischen Spiritisten ihre Offenbarungen
von „Geistern“, welche kardekistische Reincarnationstheorie predigen,
wie Proteus die altklassische lehrt.

Der hochbegabte Knabe wurde mit 14 Jahren von seinem
Vater nach Tarsus zu dem Rhetor Euthydemus gebracht, mit welchem
er nach dem durch seinen Aeskulaptempel berühmten Aegä verzog,
um sich dort mit mehr Muße der Philosophie widmen zu können,
als dies in dem lebenslustigen bewegten Tarsus möglich war. Hier
hörte er die Vorträge des epikuräischen Philosophen Euxenus über
die Lehren des Pythagoras, welche ihn dermaßen begeisterten, daß
er wie Pythagoras zu leben beschloß. „Er verschmähte alle tierischen
Nahrungsmittel als unrein und geisttötend und genoß nur
Vegetabilien, die er für rein hielt, weil sie die Erde unmittelbar
hervorbringt. Den Wein erklärte er zwar für ein reines Getränk,
da es von so edlem Gewächse stamme, aber er sei der menschlichen
Geistesklarheit feind, da er den Aether der Seele trübe. Nächst
dieser Fürsorge für Körperreinheit ging er mit nackten Füßen und
trug, da er tierische Kleidungsstücke verwarf, nur linnenes Gewand
und lebte im Tempel. Die Diener des Tempels aber bewunderten
ihn, und als Aeskulap einst zum Priester sagte, er freue sich, daß
Apollonius Zeuge seiner Heilungen sei, da ging diese Kunde aus,
und die Cilicier und andere Umwohner kamen nach Aegä.“[758]

Apollonius huldigte also einer streng vegetarischen Lebensweise
und wurde in die Mysterien des Aeskulapdienstes eingeweiht, bei
welchen, wie bei allen Mysterien, die schauenden und heilenden
Fähigkeiten des Menschen gepflegt wurden. Auch einige hierauf
bezügliche Fälle erzählt Philostratus: Ein wassersüchtiger Schlemmer
erhielt nach langem vergeblichen Harren im Aeskulaptempel das
Traumorakel: „Wenn du mit Apollonius sprechen wolltest, so würde
dir wohler werden“, und wurde von diesem geheilt, indem er an
ein streng vegetarisches Leben gewöhnt wurde. – Einen einäugigen
cilicischen Ehebrecher wies Apollonius von der Schwelle des
Tempels zurück, wo derselbe die Wiedererlangung seiner Sehkraft
erhoffte: In der Nacht hatte der Priester einen Traum, worin
Aeskulap die Aussage des Apollonius bestätigte und hinzufügte,
daß die Gattin dem ertappten Sünder mit einer Spange ein
Auge ausgeschlagen habe. – Diese Erzählung findet Parallelen in
dem Durchschauen anderer von seiten neuerer Seher, wie Zschokke,
Duncan, Campbell u. a. m. Als eine weitere Probe des Fernsehens
berichtet Philostratus[759], daß Apollonius den Statthalter von Cilicien,
einem der in Griechenland so zahlreichen widernatürlichen
Wüstlinge, seine nahe Hinrichtung weissagte, welche auch nach drei
Tagen erfolgte, weil sich derselbe mit dem König Archelaus von
Kappadozien in eine Verschwörung gegen die Römer eingelassen
hatte.

Nach dieser Zeit widmete sich Apollonius fünf Jahre lang
dem „pythagoräischen Stillschweigen“ und gestand von dieser Zeit,
daß sie der mühevollste Teil seines Lebens gewesen sei; denn er
hätte viel zu sagen gehabt und habe nicht gesprochen, auch viel
hören müssen, was ihn hätte in Zorn setzen mögen, und er habe
es überhört; oft gereizt die Leute zu geißeln, habe er zu sich selbst
gesagt: Dulde nur, Herz und Zunge! und habe die verletzendsten
Reden unwiderlegt gelassen. Gleichzeitig entsagte er aller Liebe
und dem Geschlechtsgenuß.[760] Durch diese asketische Lebensweise
gelangte er zu solchem Ansehen, daß er selbst in dem leichtlebigen
Cilicien und Pamphilien Aufstände durch sein persönliches Auftreten
schlichtete.

Nach der Beendigung seiner Schweigezeit ging Apollonius
nach Antiochien und nahm seinen Aufenthalt im Tempel des daphnischen
Apollo, wo er „bei Sonnenaufgang für sich allein war, und
was er da that, erfuhr nur, wer ein vierjähriges Schweigen vollendet
hatte“. Dabei suchte er auf das Volk veredelnd einzuwirken,
aber nicht in der zudringlich überredenden Weise des Sokrates,
sondern „wie ein Gesetzgeber, welcher das, was seine Überzeugung
ist, für die Menge zum Gesetz erhebt“. Danach ging er mit sich
selbst zu Rate wegen einer größeren Reise und sein Sinn stand
nach den Brahmanen Indiens; doch auch die Magier Babylons
zu besuchen, galt ihm für einen Gewinn. Er teilte seinen Plan
seinen sieben Jüngern mit, zu denen er, als sie ihn von der Reise
abhalten wollten, sagte: „Zu Beratern habe ich mir die Götter
erkoren. Euch wollte ich nur prüfen, ob ihr zu dem, was ich vorhabe,
auch Mut besäßet. Da ihr den nun nicht habt, so lebt wohl!
Bleibt aber dem Studium ergeben! Ich muß hingehen, wohin
mich die Weisheit und mein Genius ziehen!“[761]

Apollonius verließ Antiochien und begab sich mit zwei Sklaven,
Schreibern seines Vaters, auf den Weg nach Babylon. In Ninive
schloß sich ihm Damis an, welcher sagte: „Laß mich, Apollonius,
mit dir ziehen. Folge du deinem Gotte, ich folge dir!“ und sich
ihm wegen seiner Sprachkenntnisse als nützlicher Reisegefährte empfahl.
Apollonius entgegnete: „Ich, Freund, verstehe diese Sprachen
alle, ohne sie erlernt zu haben.“ Als der Ninivit darüber erstaunte,
fügte er hinzu: „Wundere dich nicht, daß ich die Sprachen
der Menschen kenne, ich verstehe ja auch all ihr Schweigen.“ Er
wollte damit seine Fähigkeit des Gedankenlesens kennzeichnen. Über
seine Reise führte Apollonius ein „Brosamen“ (ἐκφατνισματὰ)
genanntes Tagebuch[762], welches leider verloren gegangen ist.

Als Apollonius in der Nähe Babylons in die kissische Gegend
kam, offenbarte sich ihm die Gottheit in einem Traum, dessen Auslegung
ein interessantes Beispiel griechischer Traumsymbolik ist:
„Vom Meere ausgeworfene Fische schnellten auf dem Lande umher,
ließen ein menschliches Jammern hören und wehklagten, daß sie
aus ihrer Wohnung gegangen. Einen Delphin aber, der nach dem
Ufer schwamm, flehten sie an, dies Elend von ihnen abzuwenden,
und weinten dabei wie Menschen, die in der Fremde sind. Nicht
im geringsten betroffen über diesen Traum, überlegte er doch bei
sich, was das sei. Um aber Damis zu erschrecken, dessen Ängstlichkeit
er kannte, erzählte er ihm den Traum, indem er sich stellte, wie
wenn er selbst von dem zu erwartenden Unglück erschrocken sei.
Damis schrie auf, als ob er schon alles vor Augen habe, und riet
dem Apollonius, nicht weiter zu gehen, daß wir, sagte er, nicht etwa
auch wie die Fische aus unserm Elemente herausgeraten, umkommen
und in der Fremde jammern, in der Not einen König oder sonstigen
Machthaber anflehen müssen, und dieser uns mißachtet, wie der
Delphin die Fische. Apollonius aber lachte und sprach: Du bist
noch kein Philosoph, wenn du dergleichen fürchtest. Ich will dir
sagen, was der Traum bedeutet: Eretrier aus Euböa sind es, die
dies kissische Land hier bewohnen, vor 500 Jahren von Darius
aus Euböa hinweggeführt. Diese sollen bei ihrer Wegführung,
wie der Traum anzeigt, das Schicksal der Fische gehabt haben,
indem sie förmlich umgarnt und alle eingefangen wurden. Es
scheint also, die Götter befehlen mir, zu ihnen zu gehen und mich
ihrer anzunehmen; vielleicht auch sind es die Seelen der Hellenen,
die dieses Los hier traf, welche mich zum Frommen des Landes
herbei rufen.“[763]

Infolge seines Traumes begab sich Apollonius nach Kissia,
wo er den Gottesdienst verbesserte und viel zur Erleichterung des
Loses der griechischen Kolonisten beitrug.

Endlich gelangte er nach Babylon und trat mit den Magiern
in Verbindung, von denen er sagt, daß sie – jedoch nicht alle –
Weise seien; er verkehrte mit ihnen insgeheim in den Mittags- und
Mitternachtsstunden. Vom König Bardanes, der seine Ankunft
im Traum vorausgesehen hatte, wurde Apollonius sehr gut aufgenommen
und sagte demselben kraft seiner Sehergabe ein Verbrechen
voraus, bei welchem einer seiner Eunuchen am nächsten
Tage werde in flagranti ergriffen werden. Der Erfolg bestätigte
diese Wahrsagung. Auf die Frage nach seiner Lehre entgegnete
Apollonius dem Könige: „Meine Weisheit ist die des Pythagoras,
des Mannes von Samos, der mich so die Götter ehren, sie, die
sichtbaren und unsichtbaren, verstehen, mit ihnen reden und mich
in diese Pflanzenstoffe zu kleiden lehrte. Denn dies Gewand ist
nicht vom Schaf geschoren, sondern rein vom Reinen wuchs dieses
Linnen, ein Geschenk des Wassers und der Erde. Dazu auch trage
ich dieses lange Haar nach des Pythagoras Art; und der tierischen
Speise mich zu enthalten, lehrt mich seine Weisheit. Trinkgenoß
und Gesellschafter bei Spiel und Festgelage werde ich weder Dir
noch irgend jemand sein. Dunkle und schwere Lebensrätsel aber kann
ich lösen, denn ich weiß nicht nur, was zu thun ist, sondern ich
sehe es auch voraus.“[764]

Von Bardanes mit Kameelen und Reisevorräten ausgerüstet,
machte sich Apollonius auf den Weg nach Indien.

Nachdem Apollonius den Küenlün überschritten, stieg er in das
Flußbett des Indus zurück und gelangte mit seinen Begleitern nach
Taxila, wo er von dem durch die Brahmanen gebildeten philosophischen
König Phraotes II. auf das beste aufgenommen wurde.
Mit diesem hielt unser Philosoph während seines vom Gesetz gestatteten
dreitägigen Aufenthaltes in Taxila lange philosophische
Gespräche, die sich im wesentlichen um die Vorzüge der „naturgemäßen
Lebensweise“ drehten. Von Interesse für uns ist nur die
Äußerung des Apollonius über die Enthaltsamkeit vom Wein,
welche das Wahrträumen der Seele begünstigen solle. Apollonius
sagt: „Aber auch die Prophetien der Träume, die in der menschlichen
Natur das Göttlichste zu sein scheinen, durchschaut die Seele
leichter, die nicht vom Wein umnebelt ist und sie rein und in klarer
Betrachtung aufnimmt. Die Erklärer solcher Traumgesichte, von
den Dichtern Traumdeuter genannt, legen daher kein Traumbild
aus, ohne vorher zu fragen, um welche Stunde man es gehabt.
War's in der Frühe, im Morgenschlummer, so deuten sie es, weil
dann die Seele ganz frei vom Geiste des Weins, gesunde Träume
schaut; war's aber im ersten Schlafe oder um Mitternacht, wo die
Seele noch vom Wein schwer und dunkel ist, so lehnen sie das
Deuten ab und thun wohl daran.“ Von Phraotes mit Lebensmitteln,
frischen Kameelen und einem Empfehlungsschreiben an den
Obersten der Brahminen und Lehrer des Phraotes, Jarchas, versehen,
machte sich Apollonius mit seinen Begleitern auf, um diese
priesterlichen Gelehrten auf „dem Berge der Weisen“ jenseits des
Hyphasis aufzusuchen.

Der Berg der Weisen wird als mit Wolken umgeben und so
hoch wie die Akropolis geschildert; von den Brahmanen sagt Apollonius[765]:
„Die indischen Brahmanen sah ich, wie sie auf Erden
wohnen und doch nicht auf Erden, in der Festung und doch ohne
Befestigung, ohne Eigentum und doch alles besitzend.“ Damis
dagegen erzählt von ihnen, daß sie auf einem Lager auserlesener
Pflanzen auf der Erde schliefen, um den Kopf eine weiße Binde
und auf dem Leibe ein der Exomis der Cyniker ähnliches Gewand
von weißer Baumwolle trügen, das Haar lang wachsen ließen und Ringe
und Stäbe als Abzeichen führten; auch habe er, Damis, sie öfter zwei
Ellen hoch in der Luft wandeln sehen. – Dieses Schweben erinnert
an das bekannte sich in die Luft erheben der Fakire, sowie an die
Levitation bei Hexen und Medien und bedarf keiner weiteren Erörterung.
Ring und Stab ist schon im Gesetz des Manu das Abzeichen
der Brahmanen. Dieselben waren eifrige Vegetarier, gestatteten
aber ihren Besuchern, wenn dieselben es wünschten, den
Fleisch- und Weingenuß.

Als Apollonius zu den Brahmanen kam, wurde er von dem
auf ehernem Throne sitzenden Jarchas, welcher den Brief des Königs
forderte, griechisch angeredet. „Als Apollonius über sein Vorauswissen
erstaunte, sagte jener, es fehle in dem Brief ein Buchstabe,
ein Delta, das der Briefschreiber ausgelassen habe; und es fand
sich, daß dem so war.“[766]

Als weiteres Beispiel seiner Sehergabe soll dann Jarchas
dem Apollonius seine Abstammung väterlicher- und mütterlicherseits,
ferner wie er Damis gefunden, und alles was sie unterwegs gethan
und erfahren, in richtigem Zusammenhang dargestellt haben,
als ob er dabei gewesen wäre. Als aber Apollonius nun erstaunt
frug, woher er das alles wisse, entgegnete jener: „Auch du kommst
mit solchem Wissen, aber keinem vollkommenen.“ – „Und wirst
du mich dieses vollkommene Wissen lehren?“ – „Gern und neidlos“,
erwiderte Jarchas, „denn dies ist weiser als Wissenswertes
zu verbergen oder darüber zu täuschen. Übrigens bist du Apollonius,
von Mnemosyne gesegnet, der Göttin, die wir unter allem
am meisten lieben.“ Als später die Brahmanen zum Opfer gingen,
badeten, salbten und bekränzten sie sich und zogen begeistert zum
Heiligtum, wo sie sich – Jarchas an der Spitze – in Chorordnung
aufstellten und mit ihren Stäben auf den Boden stießen,
welcher „wie eine Woge zwei Ellen hoch anschwoll“. – Dieses
wahrscheinlich auf subjektiven ekstatischen Empfindungen beruhende
Phänomen des Anschwellens und Erbebens der Erde kommt in
der Magie und Theurgie sehr oft vor, so besonders in den Jamblichus
zugeschriebenen Büchern „über die ägyptischen Mysterien“[767],
dann in zahlreichen mittelalterlichen Zauberbüchern, welche von
der Geisterbeschwörung handeln, wie die Clavicula Salomonis,
ferner in dem mit ihr in engem Zusammenhange stehenden Buche
Arbatel, in dem Paracelsus zugeschriebenen „Büchlein von olympischer
Geisterbeschwörung“, in dem sog. 4. Buch der Occulta Philosophia,
in der Pseudomonarchia Dämonum; auch in einigen Ausgaben
des sog. Höllenzwangs u. s. w.

In einer folgenden Unterhaltung bezeichnet Jarchas als den
Grundpfeiler aller Weisheit die Selbsterkenntnis des Pythagoras
und bekennt sich zur Reincarnationstheorie dieser Philosophen und
der Ägypter. Sich selbst soll Jarchas als den reincarnierten Achilles
und einen seiner Gefährten für Palamedes gehalten haben. Bei
einem Gastmahl, dem auch Damis beiwohnte, gab Jarchas eine
interessante Zusammenfassung seiner Lebensanschauung und erwähnte
dem Apollonius gegenüber u. a. den Akasa: „Den Äther, aus
welchem die Götter geboren sein müssen, denn alles, was Luft
atmet, ist sterblich, aber das Ätherische ist unsterblich und göttlich.“
„So soll ich das All als Lebendiges betrachten?“ frug Apollonius.
„Allerdings“, sagte Jarchas, „wenigstens, wenn du gesunde Einsicht
hast, denn alles Leben kommt von ihm.“ – „Sollen wir nun
das All weiblicher oder männlicher Natur erachten?“ „Beides“,
erwiderte Jarchas, „denn indem es sich selbst befruchtet, ist es
Vater und Mutter zugleich und liebt sich selbst heißer, als eines
das andre jemals. Dies ist aber durchaus nicht widersinnig. Denn
wie Hände und Füße zur Bewegung des Lebendigen mitwirken,
und zu der Seele, die es bewegt, so glauben wir, daß auch alle
Teile des Alls durch die Weltseele zu allem mitwirken, was einen
Anfang nimmt und geboren wird. Denn auch die Leiden einer
Dürre werden durch diese Weltseele bewirkt, wenn die sinkende
Tugend der Menschen ehrlos handelt. Aber das lebendige All
behandelt nicht mit einer Hand, sondern mit vielen, unsagbar
vielen, und – unbeweglich durch seine Größe – ist es doch leicht
zu zügeln und zu lenken.“[768]

In folgendem Vorfall haben wir die erste, rein mediumistische
Thatsache, welche uns in der Geschichte des Apollonius berichtet
wird: Zu den Brahmanen kam eine Frau und bat dieselben, daß
sie ihrem sechzehnjährigen Sohne helfen möchten, welcher seit zwei
Jahren besessen sei. Der Dämon treibe den Knaben hinaus in
die Einöde, wo derselbe seine Mutter nicht mehr erkenne, mit
rauher Mannesstimme spreche und mit „fremden Augen“ dareinschaue.[769]
Alles bekannte charakteristische Erscheinungen.

Auf die Frage der Brahmanen, ob die Mutter versucht habe,
den Knaben mitzubringen, entgegnete dieselbe, daß sie es nicht gewagt
habe, weil der Dämon den Knaben diesfalls zu töten drohe.
– Auch hier haben wir einen Zug, welcher sich bei den Besessenen
und Somnambulen aller Zeiten wiederholt. Jarchas giebt der
Mutter einen Brief mit Drohungen an den Geist mit, durch welchen
der Knabe von seiner Besessenheit befreit wird.

In den folgenden Zeilen haben wir unzweifelhaft einen der
ältesten Fälle der Ausübung des Heilmesmerismus, welcher nur
selten citiert wird: „Auch ein Lahmer kam, dreißig Jahre alt,
ein eifriger Löwenjäger. Als ihn ein Löwe anfiel, hatte er sich
einen Schenkel ausgerenkt, und das Bein war krank; aber durch
Streichen mit der Hand wurde er wieder in den Stand gesetzt
ordentlich zu gehen.“[770]

Dem Jarchas werden u. a. auch mancherlei Auslassungen über
die Sehergabe in den Mund gelegt, sie habe für den Menschen
viel Gutes, ihre größte Leistung aber sei die Heilkunde. „Die
weisen Asklepiaden würden zu ihrer Kenntnis nie gelangt sein,
wäre Asklepios nicht ein Sohn Apollos gewesen, nach dessen Offenbarungen
er die in Krankheiten dienlichen Mittel bereitet (Heilinstinkt
der Somnambulen), seine Kinder belehrt und seinen Genossen gezeigt
hätte, was bei eiternden Wunden und was bei trockenen angewendet
werden muß, durch welche trinkbare Arznei Wassersucht abgewendet,
wie Blutfluß gestillt, Auszehrung und andere innere Leiden geheilt
werden können. Auch die Heilungen durch Gifte, und deren bewußte
Anwendung in Krankheitsfällen sind nur der Sehergabe zu
danken. Ohne die Gabe des Voraussehens, meine ich, würden
die Menschen nie gewagt haben, den heilsamen Mitteln die allergiftigsten
beizumischen.“[771]

Nach viermonatlichem Aufenthalt verließ Apollonius die Brahmanen
und begab sich längs des Indus an die Küste des erythräischen
Meeres.

Er fuhr sodann über dieses und das persische Meer, sowie
den Euphrat hinauf nach Babylon zu Bardanes, begab sich über
Ninive nach Antiochien und Seleucia und segelte von dort nach
Cypern und Jonien, „vielbewundert und hochgeehrt von denen,
welche Weisheit zu schätzen wissen“.[772]

Über die nächstfolgenden Ereignisse im Leben des Apollonius
ist wenig zu sagen, denn die bekannte Erzählung, laut welcher
unser Seher „aus der Sprache der Sperlinge“ ersehen haben soll,
daß in einer Gasse zu Ephesus ein Sack Weizen aufgegangen war,
läßt eine so einfache Erklärung zu, daß wir nicht nötig haben, zum
Hellsehen behufs Aufstellung dieser Begebenheit zu greifen. Ist dieses
nun wahrscheinlich ein ganz natürliches Ereignis, so ist offenbar der
Bericht von der Vertreibung der Pest zu Ephesus, wo Apollonius
den in Gestalt eines Bettlers erscheinenden Pestdämon steinigen
ließ, worauf unter den Steinhaufen anstatt des Leichnams des
Bettlers der eines Molosserhundes zum Vorschein kam, entweder
nur ein Mythus oder die Entstellung irgend eines nicht mehr erkennbaren
Vorfalls. Ebenso haben wir es wohl im Nachstehenden
nur mit einem, vielleicht etwas übertriebenen Traumbild zu thun.

Apollonius hatte sich nach Pergamon begeben, wo er die
Beter im Aeskulaptempel belehrte, was sie zu thun hätten, um
günstige Träume zu erhalten, und wo er auf dem Grabhügel des
Achilles nächtigte, um sich mit dessen Geist zu unterreden. Derselbe
erschien ihm in überirdischer Schönheit achtunggebietend und
von heiterem Angesicht, glänzend, in einer übermenschlichen Größe
usw.[773] Wenn die Wesenheit des Achilles in Jarchas reincarniert
gewesen sein soll, so könnte sie füglich dem Apollonius nur
als eine rein subjektive Vision erscheinen.

In Athen traf Apollonius einen besessenen Jüngling, zu dem
er sagte: „Nicht du frevelst hier, sondern der böse Geist, von dem
du besessen bist, ohne daß du es weißt.“ – Als nun Apollonius
ihn scharf und zornig anblickte, schrie der Dämon auf wie ein
Gebrannter oder Gefolterter und schwur, den Jüngling loszulassen
und nie wieder einen Menschen zu überfallen. Als aber
Apollonius zu ihm sprach wie ein zorniger Herr zu einem schamlos
bösen Knecht und ihm befahl, sichtbar auszufahren, da rief er
aus: „Das Standbild will ich umwerfen!“ und wies auf eine
Statue bei der Königshalle. Wirklich geriet diese in Bewegung
und stürzte um.[774] Welches Schrecken und welches Staunen! Wer
mags beschreiben! Der Jüngling aber rieb sich die Augen wie
ein Erwachender, sah nach der Sonne und war verlegen, weil
aller Augen auf ihn sahen. Von da an aber erschien er nicht mehr
so wild und maßlos wie vorher, sondern seine gesunde Natur kam
wieder hervor, wie nach dem Gebrauch eines Heilmittels.[775]

Diese Erzählung gleicht so vollkommen den Mitteilungen aller
Zeiten über vorgenommene Exorcismen, daß man kein Wort zu
ihrer Erläuterung nötig hat. Nur zu dem Umwerfen der Statue
wollen wir eine Parallele aus der Autobiographie des Bürgermeisters
Barth. Sastrow zu Stralsund beibringen, welche Gustav Freitag
im 5. Bande seiner „Bilder aus der deutschen Vergangenheit“ mitteilt.
Der Vorfall trug sich im Jahre 1529 zu und betrifft eine
besessene Magd Sastrows: „Mit dem Exorcismo trieb er (der
Teufel) sein lautes Gespött; denn als der Priester ihn beschwor,
daß er ausfahren sollte, sagte er: ja er wolle weichen, er müsse ja
wohl das Feld räumen, aber er forderte allerlei, was man ihm
mitzunehmen erlauben sollte; wenn ihm das Geforderte abgeschlagen
würde, stünde ihm das Bleiben frei. Es stand einer unter den
Anwesenden, welcher den Hut aufbehielt, als diese beteten, da begehrte
er von den Predigern, ihm zu erlauben, daß er den Hut
vom Kopfe nehmen dürfte, den Hut wollte er mit sich nehmen
und weichen. Ich trage Sorge, wäre es ihm von Gott gestattet
worden, Haut und Haar hätten mit dem Hut gehen müssen. Zuletzt,
als er wußte, daß seine Zeit, die Magd zu plagen, verflossen war,
und vermerkte, daß unser Herrgott das demütige Gebet der gegenwärtigen
Leute gnädiglich erhörte, forderte er gar spöttlich eine
Tafel Glas aus dem Fenster über der Turmuhr, und als ihm eine
Raute aus demselben erlaubt wurde, hat sich dieselbe zusehends
mit einem Klange abgelöst und ist davon geflogen.
Nach der Zeit hat man nichts Böses bei der Magd
vermerkt. Sie hat auf dem Dorfe einen Mann bekommen und von
ihm Kinder erhalten.“[776]

Auf Kreta gab Apollonius abermals eine Probe seines Fernsehens,
denn als ein Erdbeben entstand, rief er den Leuten zu:
„Fürchtet euch nicht, denn das Meer hat ein Land geboren.“ Nach
einigen Tagen kamen Leute aus Kydonia, welche berichteten, daß
während des Erdbebens sich in der Meerenge zwischen Thera und
Kreta eine neue Insel gebildet habe.[777]

Ein weiterer hierher gehöriger Fall ereignete sich in Rom,
wohin sich Apollonius von Kreta aus begeben hatte. „Als es
nämlich bei einer Sonnenfinsternis donnerte, was bei Finsternissen
selten zu geschehen scheint, hatte er zum Himmel aufblickend gesagt:
‚Etwas Großes wird geschehen.‘ Niemand verstand das Wort,
aber drei Tage später verstanden es alle. Als nämlich Nero gerade
bei Tische saß, fuhr ein Blitz auf die Tafel und schlug ihm den
Becher aus der Hand, den er gerade zum Munde führte. Daß
der Kaiser so mit dem Tode bedroht und doch nicht getroffen
wurde, hatte Apollonius mit dem ‚geschehen und nicht geschehen‘
gemeint.“[778]

Durch diese Prophezeiung hatte Apollonius den Verdacht des
Tigellinus erweckt, welcher ihn einkerkern ließ. Als dieser Präfekt
jedoch die Anklageschrift verlesen wollte, fand er zu seinem Erstaunen
das von ihm selbst geschriebene Blatt leer. Nach Philostratus
hat sich ein gleicher Fall in dem spätern Prozeß des Apollonius
unter Domitian zugetragen.[779] Dieser mythisch erscheinende Zug
findet Parallelen in zahlreichen Heiligenlegenden und Sagen.

Wir können hier Apollonius nicht auf allen seinen Kreuz- und
Querzügen begleiten, sondern müssen uns darauf beschränken, die
in das Gebiet des Übersinnlichen gehörenden Berichte aus seinem
Leben mitzuteilen, soweit wir dazu Parallelen in der Kulturgeschichte
oder in der gegenwärtigen Erfahrung nachweisen können. Deshalb
wenden wir uns zu folgender Voraussage des Philosophen: Als
Nero geflohen und Vindex tot war, fragten seine Gefährten: „Wem
wird nun die Herrschaft zufallen?“ „Vielen Thebanern“, antwortete
Apollonius, denn er verglich Vitellius, Galba und Otho, welche die
Macht nur kurze Zeit an sich rissen, mit jenen Thebanern, welche
auch nur sehr kurze Zeit an der Spitze Griechenlands gestanden
hatten.[780] Apollonius sagte dann zu seinen Freunden: „Sehet
Roms drei Herrscher, die ich neulich Thebaner nannte! Keiner
wird Alleinherrscher werden, sondern in und um Rom werden sie
herrschen und umkommen und schneller ihre Rollen wechseln als
die Tyrannen auf der Bühne.“ – Das Wort erfüllte sich bald:
Galba kam in Rom um, kaum zur Herrschaft gelangt, Vitellius
starb nach einem Herrschaftstraume; Otho starb im westlichen Gallien,
und nicht einmal ein glänzendes Begräbnis ward ihm zu teil, denn
er liegt bestattet wie ein gewöhnlicher Mensch; so wandte sich das
Geschick dieser drei innerhalb eines einzigen Jahres.[781]

Apollonius begab sich über Ägypten, wo er durch seine Sehergabe
einen wegen Straßenraubes unschuldig Verurteilten befreite[782],
nach Äthiopien, um die Weisheit der dortigen Gymnosophisten
kennen zu lernen, von welchen er jedoch sehr enttäuscht wurde.
In dem ganzen Abschnitte ist nur die Rede des Apollonius an seinen
Schüler Thespesion merkwürdig, in welcher er die geistige Entwickelung
an der Hand der Askese lehrt[783], und in deren Verlauf
er seinem Schüler bezüglich der Wundersucht seiner Zeit das auch
heute noch geltende Mahnwort zuruft: „Mit dem Glauben
an Unglaubliches entsagt man der Vernunft!“[784]

Beiläufige Erwähnung verdient noch die Erzählung von dem
durch Apollonius gebannten Satyrgespenst, welches in einem Dorf
an den oberen Nilkatarakten die Frauen unsichtbarerweise mit
seiner Liebe verfolgte und dann tötete. Apollonius befahl, um das
Gespenst zu bannen, einen Trog mit Wein zu füllen, den der Satyr
trinken und sich darauf entfernen würde. Als der Satyr zur Stelle
beschworen worden war, „blieb er zwar unsichtbar, aber der Wein
verschwand, als ob er getrunken würde“.[785] Dieser Bericht ist
offenbar wieder fast bis zur Unkenntlichkeit entstellt, erinnert aber
auffallend an den slavischen Vampyrglauben und die sogenannten
Incubusvorgänge, sowie besonders an die von Horst im ersten
Band seiner „Zauberbibliothek“ mitgeteilte Geschichte des Arnod
Paole. Das eigentümliche Verschwinden von Flüssigkeiten kommt
auch im modernen Mediumismus vor.

Von Ägypten nach Griechenland zurückgekehrt, sagte er dem
Titus voraus, daß ihm „der Tod aus dem Meere kommen werde“,
wie dem Odysseus, was seine Schüler so deuteten, als ob der
Kaiser wie Odysseus durch den Stachel eines Rochens tödlich verletzt
werde.[786] Angeblich aber wurde Titus durch Domitian mit
einem Seehasen vergiftet.

In Smyrna hatte Apollonius geweissagt, daß Nerva der Nachfolger
Domitians sein werde, was durch einen Schüler des Philosophen,
Euphrates, nach Rom verraten worden war, worauf der
Kaiser die Verhaftung und Transportation des Apollonius nach
Rom befahl. Der Weise aber sah dies „auf übersinnliche Weise
wie gewöhnlich voraus“, ging unter Segel und fuhr nach Rom.[787]

Von dem Aufenthalt des Apollonius in Rom und seinen Schicksalen
im Gefängnis und vor Gericht ist hier nur zu erwähnen, daß Philostratus
beiläufig erzählt, Apollonius habe sich einmal im Gefängnisse
seiner Fesseln auf übersinnliche Weise[788] entledigt. Dies gehört bekanntlich
zu den am häufigsten vorkommenden mediumistischen Erscheinungen.

Der Prozeß endigte damit, daß Apollonius vom Kaiser freigesprochen
und aufgefordert wurde, an seinem Hofe zu bleiben. Der
Philosoph aber bat um seine Unabhängigkeit, forderte vom Kaiser eine
bessere Führung der Regierung und „verschwand aus dem Gerichtssaal“.[789]
– Als gegen Abend desselben Tages seine Schüler im Nymphäum
zu Dikäarchia um ihren Lehrer wehklagten und verzweifelten,
ihn wiederzusehen, erschien er plötzlich unter ihnen und überzeugte sie,
die ihn für einen Geist hielten, von seiner leiblichen Existenz.[790]

Man hat in dieser gewiß sehr ausgeschmückten Begebenheit
eine Parallele zum Wiedererscheinen Christi unter den Jüngern
sehen wollen, aber offenbar – weil ja Apollonius nicht gestorben
war – mit Unrecht. Eher dürfte sie eine Parallele zur Befreiung
des Petrus und der andern Apostel aus dem Gefängnis sein, wie
sie die Apostelgeschichte mehrfach erzählt.[791] – Mythisch ist ebenfalls
der Zug, daß Apollonius sieben Tage in der Höhle des Trophonius
geweilt und als Kern aller Weisheit ein die Lehren des Pythagoras
enthaltendes Buch herausgebracht habe.[792] Auf geschichtlicher
Grundlage beruht aber wahrscheinlich die Aufgabe, daß Apollonius
zu Ephesus die Ermordung des Domitian in dem Augenblick verkündete,
als sie zu Rom vor sich ging. Diese Voraussage erregte
Zweifel der Ungewißheit, aber bald belehrten Eilboten die Epheser
über die Wahrheit des Gesichtes.[793]

Mit dieser Erzählung schließt Philostratus die Biographie des
Philosophen. Über dessen Tod teilt er keine näheren Umstände
mit. Apollonius wird einerseits als Gott und Wundermann überschätzt,
andererseits als Betrüger oder Narr unterschätzt. Wir aber
sehen in ihm nur einen nach pythagoräischer Weise lebenden Philosophen.
Er entwickelte offenbar in sich die in jedem Menschen
vorhandenen übersinnlichen Kräfte und Fähigkeiten.



Dritte Abteilung.

Die Neuplatoniker.

Erstes Kapitel.

Plotinos.

Schon die Schüler des Sokrates sprachen gern von einem
schöneren Leben in der Vergangenheit fremder Völker und sahen
in demselben ihr Ideal, welches sie mit der jünglingsfrischen Kraft
des Hellenentums in die Wirklichkeit zu übertragen suchten. Als
nun die Griechen unter Alexander einen großen Teil Asiens unterjocht
hatten und mit der wunderbaren Kultur des Orients bekannt
geworden waren, da begann die Philosophie Indiens allmählich
Einfluß auf die Lehren des Abendlandes zu gewinnen, und die bildungsstolzen
Griechen sahen mit Staunen, daß ihre hochgerühmte Kultur
nur der schwache Abglanz einer früheren viel höher entwickelten
war, an welche alte halbverklungene Sagen noch erinnerten. Diesen
konnte aber auch vor allem Plato eine innere Wahrheit nicht
absprechen.

So entstand und verbreitete sich die hohe Meinung von dem
heiligen Leben und der tiefen Weisheit der Inder; auch dachte
man sich diese mit den phönicischen, ägyptischen und jüdischen Priestern
in einem gewissen Zusammenhang stehend, der vielleicht durch eine
besondere Geheimlehre vermittelt würde. Jener äußere Anstoß,
welcher durch die Feldzüge Alexanders gegeben wurde, hat wohl
am meisten zum Kulturaustausch des Orients und Occidents mitgewirkt,
wobei wir freilich nicht übersehen dürfen, daß auch die
Mysterien und sonstige von Osten herüberkommende Geheimkulte als
wichtige Faktoren zur Vermittelung des religiösen und philosophischen
Lebens beider Weltteile beitrugen; jedoch weiß man noch immer zu
wenig über die Geheimnisse, als daß man ihren Einfluß auf das
geistige Streben jener Zeiten mit Sicherheit bestimmen könnte.

Endlich aber wirkt noch ein drittes sehr zu beachtendes
Moment mit an dieser so merkwürdigen Verschmelzung entgegengesetzter
Anschauungen, nämlich der Zerfall der religiösen Vorstellungen
und wissenschaftlichen Begriffe, die Trennung der Philosophie
und der Religion bei den Griechen. Die griechische Religion
hatte durch ihre dem Künstlerischen sich zuneigende Ausbildung
das Bedeutsame ihrer alten Formen verloren, und eine willkürliche
Deutung der alten Bilder konnte ihren wirklichen Sinn nicht
ersetzen. Es war also das Bedürfnis nach religiösen Neuerungen,
welche dem Herzen wie dem Verstande genügten, das Bedürfnis
nach einer Versöhnung der Wissenschaft mit der Religion
gegeben, und in der Erkenntnis der tiefen orientalischen Weisheit
glaubte man die Befriedigung desselben finden zu können. Daher
rührt es denn auch, daß je länger, desto häufiger Griechen von gelehrter
Bildung Zugang zu den öffentlichen und geheimen Kulten
der Orientalen suchten und fanden, wobei sie die alt-orientalischen
Lehren mit den eigenen Überlieferungen verglichen, sie vertieften
und zu verschmelzen suchten. Es war die Zeit der Ausbildung
der Kabbala und des Keimes der grundlegenden Anschauungen
der späteren neupythagoräischen, gnostischen und neuplatonischen
Schulen. Kleinasien und Alexandria waren der Hauptschauplatz
dieses Ringens und endlichen Verschmelzens der entgegengesetzten
Weltanschauungen.

Solange jedoch das Römerreich noch innerlich gesund war
und das Griechentum sich einer verhältnismäßigen Blüte erfreute,
kamen diese eklektischen Systeme zu keiner größeren Bedeutung.
Erst als der Kaiserzeit die Kultur der alten Welt verfaulte und
einem übertünchten Grabe glich, als eine Stütze der alten Gesellschaft
nach der andern brach und alle Welt Rettung aus dem
Chaos suchte, erst dann gelangten die genannten in den innersten
Bedürfnissen der Menschennatur wurzelnden philosophischen Richtungen
durch die gleichen Umstände zur Geltung, welche auch dem
Christentum seine welthistorische Stellung erobern halfen.



Unter den bedeutendern Schriftstellern älterer Zeit, die dem
Neoplatonismus die Bahn brachen und bei welchen die diesem
angehörige und eigentümliche Geistesrichtung offen zu Tage trat,
sind in erster Linie Plutarch (ca. 50–120 n. Chr.) und der zur
Zeit der Antonine lebende L. Apulejus zu nennen. Von diesem
Zeitalter an gelangte die mystische eklektische Philosophie zu immer
größerer Bedeutung und verkündete sich besonders in der Sehnsucht
nach einer mystischen Vereinigung mit dem Göttlichen, die
teils durch Askese, teils durch Theurgie gewonnen werden sollte
und gegen welche das äußere Leben als ein leeres Schattenbild
zurücktrat.

Die Aufgabe der mystisch-eklektischen Philosophie war die Erschließung
jener dunkeln Gebiete, an deren Grenzen die Logik der
Schulen eben noch heranreicht, welche uns aber verläßt, sobald
wir die Schwelle des Avernus überschritten haben. Über diese
Gebiete fand man bei den Philosophen teils nur Andeutungen in
Bildern oder Mythen, teils auch bestimmte geäußerte Meinungen,
welche, wie jene Andeutungen nicht verkennen ließen, nicht in ihrem
buchstäblichen Sinne aufgefaßt sein wollten. Je mehr man nun
bei der Betrachtung der „letzten Dinge“ – um hier vergleichungsweise
diesen christlich-dogmatischen Ausdruck zu gebrauchen – sich
genötigt sah, die Aussprüche der Philosophen allegorisch aufzufassen,
um so mehr kam man zu der Überzeugung, daß im Grunde alle
oder doch die tiefsten Philosophen miteinander einig seien und
nur denselben Sinn in verschiedenen Formeln ausgedrückt hätten.
Und in der That finden wir bei den alten Philosophen an den äußersten
Grenzen der Forschung mehr Einigkeit als bei Untersuchungen,
welche sich der Mannigfaltigkeit weltlicher Erscheinungen zuwenden.
In dem Drang, das Geheimnis des Absoluten und seines Verhältnisses
zum Relativen, des Göttlichen zum Weltlichen anschaulich
zu machen, näherte sich der griechische Philosoph den Quellen
orientalischer Mystik, und der orientalische Priester bediente sich zur
Verbreitung seines transscendentalen Wissens der Waffen, welche
griechische Rhetorik und Dialektik geschliffen hatten. Es bildete
sich eine rhetorische Lehre aus, welche den Kern der älteren Systeme
eklektisch umfaßte und ihre Weisheit zum Teil unter symbolischer
Hülle offenbarte.



Da ferner nun das Abendland und der Orient ganz verschiedene
Forschungsmethoden befolgen, indem nämlich der europäische
Philosoph und besonders der auf alle Künste der Dialektik
eingehetzte Altgrieche an der Hand des logischen Beweises Schritt
vor Schritt vorwärts geht und das als nicht existierend betrachtet,
was nicht logisch bewiesen werden kann, indem er vom Besondern
auf das Allgemeine schließt, sucht der Mystiker des Orients durch
Autopsie zur Vereinigung mit dem Allgemeinen und zur Erkenntnis
und Beherrschung des Besondern zu gelangen; durch das Anschauen
des Absoluten ist der Mystiker individuell überzeugt, und
der logische Beweis wird für ihn überflüssig. Der Weg und das
Mittel zur Autopsie ist die Askese, die möglichste Vermeidung aller
Verunreinigung durch die Materie. Die möglichste Steigerung in
der Enthaltsamkeit vor sinnlichen Genüssen, die gänzliche Abtötung
der sinnlichen Triebe, die Kasteiung des Fleisches wird zum Mittel,
durch Anschauung des Heils wie des Wissens teilhaftig zu werden,
denn jemehr der Mensch dem Sinnlichen erstirbt, desto mehr lebt
er im Geistigen. Damit ist zugleich die innere Notwendigkeit der
für den Neoplatonismus so charakteristischen Verachtung aller
Außendinge, welche wir – allerdings aus ganz anderen Gründen
– auch bei den Cynikern und Stoikern finden, gegeben, die in
ihrer extremen Auffassung die neoplatonische Lehre nicht lebensfähig
werden ließ.

Es erhellt, daß bei dem vorwiegend mystisch-kontemplativen
Charakter der neuplatonischen Philosophie die Fähigkeiten und
Kräfte des transscendentalen Bewußtseins in hohem Grade ausgebildet
und die auf diese Ausbildung hinzielenden Mittel sowie
die davon abhängigen Beobachtungen sehr zahlreich werden mußten.
Auf diese bisher meist als Aberglaube und Schwärmerei verlachten
Dinge, welche durch die Thatsachen des Occultismus und Mediumismus
erklärt werden, wollen wir hier besonders die Aufmerksamkeit
unserer Leser richten, indem wir kurz das schildern, was vom
Leben der wichtigsten Neuplatoniker bekannt ist, und dabei ihre
Lehre berücksichtigen, soweit sie unserem hier verfolgten Zwecke
dient.

Der eigentliche Begründer des Neuplatonismus ist der etwa
190 n. Chr. von christlichen Eltern geborene Ammonios Sakkas,
welcher nach Eusebius[794] sich dem Heidentume zuwandte, als er
selbständig zu denken begonnen hatte. Von seinem Leben wissen
wir sehr wenig, weil er selbst keine schriftlichen Aufzeichnungen
machte und er sowohl als seine Schüler auf Außendinge nicht den
mindesten Wert legte. Wie Hierokles und Porphyrius erzählen,
erwarb Ammonios in Alexandria sich seinen Unterhalt durch Sacktragen,
woher er den Namen Sakkas erhielt, und lehrte dabei
eine Philosophie, welche die Übereinstimmung des Plato und Aristoteles
in allen Punkten nachzuweisen suchte. Diese Lehre scheint
eine esoterische gewesen zu sein, denn Porphyrius berichtet im Leben
des Plotinus, daß sich die drei Schüler des Ammonios Erennios,
Origenes (welcher nicht mit dem bekannten Kirchenvater zu verwechseln
ist) und Plotinos verbunden hätten, die Lehren ihres
Meisters nicht zu veröffentlichen. Erennios und Origenes brachen
jedoch dieses Versprechen durch die Herausgabe jetzt verloren gegangener
Schriften, worauf sich auch Plotinos seines Versprechens
für entbunden hielt und nun die Schriften verfaßte, welche wir
noch jetzt von ihm besitzen. Als ein vierter Schüler des Ammonios
wird ein Grammatiker Longinos genannt.

Der Bedeutendste von allen ist Plotinos, welcher im Jahre
205 zu Lykopolis in Ägypten geboren ward.

Er erhielt seine wissenschaftliche Bildung zu Alexandria, wo er
im 28. Jahre seines Lebens Philosophie zu studieren begann. In
Ammonios Sakkas fand Plotin den gesuchten Mann, der ihm Ehrfurcht
vor orientalischer Weisheit und heißes Verlangen nach derselben
einflößte. Deshalb nahm auch Plotin, nachdem er elf
Jahre den Unterricht des Ammonios genossen hatte, teil an dem
Feldzuge, welchen Kaiser Gordianus (der Enkel) gegen die Perser
eröffnete, um bei dieser Gelegenheit die persische und indische Philosophie
an der Quelle studieren zu können. Als jedoch Gordian
im Jahre 244 ermordet worden war, ging Plotin nach Antiochia und
später nach Rom, wo er als Lehrer der Philosophie auftrat.

Im Anfang scheint die neue Schule nicht besonders prosperiert
zu haben, denn Amelios, ein Zögling unseres Philosophen, berichtet,
daß dieselbe voll Unruhe, Geschwätz und Lärmen, dabei aber schlecht
besucht gewesen sei. Im Laufe der Zeit kam jedoch Plotin zu
hohem Ansehen, wie die Namen zahlreicher Schüler beiderlei Geschlechts
bezeugen. Ihm hörten nicht nur römische Ritter und
Senatoren, sondern auch eine große Menge der vornehmsten Damen
zu, von denen eine, namens Gemina, Plotin zeitweilig in ihr Haus
aufnahm.

Unser Philosoph erfreute sich des allgemeinsten Vertrauens,
so daß er als „ein heiliger, göttlicher Fürsorger“ von den edelsten
Männern als Testamentsvollstrecker und Vormund ihrer Kinder
eingesetzt wurde. Sein Haus war daher mit vornehmen jungen
Leuten beiderlei Geschlechts überfüllt, deren Erziehung er leitete
und deren Güter er auf das gewissenhafteste verwaltete, „um
– wie er sagte – ihnen wenigstens ihre zeitlichen Schätze ungeschmälert
übergeben zu können, wenn sie keinen Geschmack an der
Philosophie und den himmlischen Dingen finden sollten“. Sehr
häufig wurde Plotin als Schiedsrichter angerufen, welchem Amte
er mit so großer Klugheit vorstand, daß er sich dabei nach
der Versicherung seines Schülers Porphyrius (in vita Plotini),
während seiner sechsundzwanzig in Rom verlebten Jahre auch nicht
einen einzigen Menschen zum Feind machte.

Selbst Kaiser Gallienus (259–268), eines der nichtswürdigsten
Ungeheuer, welche den römischen Kaiserthron schändeten, und dessen
Gemahlin Salonina waren für die Ideeen Plotins derart begeistert,
daß sie eine verfallene Stadt in Kampanien wieder aufbauen und
Plotin nebst seinen Schülern schenken wollten. Diese Stadt sollte
Platonopolis genannt und nach den von Plato entwickelten politischen
und ethischen Prinzipien regiert werden. Porphyrius berichtet in
seinem Leben Plotins mit nicht geringem Unwillen, daß dieser schöne
Plan durch einige Hofleute vereitelt worden sei, welche den Plotin
beneidet und Plato nicht den Ruhm eines Gesetzgebers gegönnt
hätten.

Plotin lebte bis zum Jahre 270 in Rom, zog sich dann, von
einer Krankheit befallen, nach Kampanien zurück und starb, indem
er dem ihn besuchenden Arzt Eustochius die Worte zurief: „Ich
führe jetzt den in mir wohnenden Gott der im Weltall lebenden
Gottheit zu!“ – In demselben Augenblick kam, so erzählt die
allegorische Legende, unter dem Bett eine drachenartige Schlange,
welche für den Genius Plotins gehalten wurde, hervor und verschwand
durch eine in der Wand befindliche Öffnung.

Nach Porphyrius hatte Plotin sein göttliches Auge beständig
auf den ihn begleitenden Genius gerichtet und lebte „recht eigentlich
in einer wesentlichen und realen Gemeinschaft mit der Geisterwelt“.
Von dem hohen Werte und der Wichtigkeit dieses geistigen Lebens
und Verkehrs im Gegensatz zu seiner äußeren Persönlichkeit war
denn auch Plotin so durchdrungen, daß er seinen Freunden und
Schülern weder den Tag noch den Ort seiner Geburt nannte, weil
es schon zu viel sei, über solche irdische Dinge auch nur ein Wort
zu verlieren. Alles phänomenale Sein ist ihm ein Elend, ein Irrtum
und ein niedriger Zustand, von welchem sich der Mensch losmachen
muß, damit er durch die „Tugend“ zu Gott zurückkehre.
Dieser Gipfel der Tugend, auf welchem sich die Seele mit Gott
vereinigt, wird nur erreicht durch die Askese. Deshalb enthielt sich
auch Plotin aller Fleischspeisen, nicht selten auch des Brotes, und
fastete oft so lange, daß er sich andauernde Schlaflosigkeit zuzog.
Er gönnte sich nicht das regelmäßige Bad, wie es doch bei seinen
Landsleuten Sitte war, und unterließ zuletzt selbst die üblichen
Abreibungen seinem Körpers, die einzige Pflege, welche er demselben
noch hatte zu teil werden lassen. Es schien ihm eine unerträgliche
Eitelkeit, von dem Schattenbilde seines Körpers eine Abbildung
machen zu lassen, welche eine längere Dauer als das Original
habe. Als nachahmungswürdiges Muster eines Weisen empfahl
Plotinus seinen Schülern den römischen Senator Rogatianus, welcher
durch ihn so bekehrt worden war, daß er seine Sklaven freiließ,
sein Vermögen verschenkte, sein Prätorenamt aufgab und nicht
einmal in seinem eigenen Hause wohnte, sondern bei seinen Freunden
schlief und speiste. – Alle späteren Neuplatoniker eiferten ihrem
Meister in dieser übertriebenen Selbstentsagung, bei welcher indischer
Einfluß unverkennbar ist, nach und genossen weder Fleisch noch
Wein, noch die Freuden der Liebe, welche sie als die größten
Hindernisse eines heiligen Lebens und der innigen Vereinigung mit
Gott ansahen.

Porphyrius berichtet denn auch, daß während seiner sechsjährigen
Lehrzeit bei Plotin dieser, sein Meister, viermal der „Vereinigung
mit Gott“ gewürdigt worden sei, während ihm – Porphyrius
– dieses Glück im ganzen Leben nur einmal zu teil ward.
Wie sein Biograph ferner berichtet, war Plotin hellsehend und hatte
die Fähigkeit, die Gedanken anderer zu lesen, er wußte Diebstähle
zu verkünden so gut wie die Zukunft und sagte seinen Schülern
ihre Gedanken.

Bei folgendem von Porphyrius berichteten merkwürdigen Beispiel
von der hohen Entwickelung der magischen Seelenkräfte
Plotins müssen wir etwas länger verweilen: Olympius aus Alexandria,
ein auf unsern Philosophen neidischer Schüler des Ammonios,
suchte denselben durch magische Künste an seiner Gesundheit zu
schädigen, überzeugte sich jedoch sehr bald, daß sein Beginnen vergeblich
sei, und sagte zu seinen Bekannten: „Welch eine machtvolle
Seele besitzt nicht dieser Plotin, denn alle gegen sie gerichteten
Künste prallen von ihr ab und auf den Angreifenden zurück!“
Plotin empfand jedoch die magische Einwirkung durch ein Gefühl,
als ob ihm Glied um Glied wie ein lederner Beutel zusammengeschnürt
werde.

Man hat diese Erzählung sehr häufig als ein Beispiel des
bei den Neuplatonikern herrschenden Aberglaubens angeführt, damit
aber, wie mir scheint, den ehrlichen, wenn auch schwärmerischen,
doch immerhin sehr hoch entwickelten Männern Unrecht gethan.
Gehen wir von der Thatsache der nicht durch äußere Sinne vermittelten
Gedankenübertragung aus, um jenen Bericht zu erklären,
so kommen wir zu folgenden Schlüssen: Wenn die Seele auf die
Seele wirkt, so kann dieser Eindruck entweder die Bewußtseinsschwelle
des Beeinflußten überschreiten, dann bildet er sich zum
Gedanken aus; oder aber er bleibt an der Schwelle des Bewußtseins
stehen, dann ruft er nur ein dumpfes, unklares Empfinden
hervor.[795] Das eigentümliche Gefühl der Zusammenschnürung,
welches Plotin empfand, ist daher sehr wohl zu begreifen und findet
überdies seine Analogie in den krampfartigen Erscheinungen, wie
sie bei allen „magischen“ Zuständen vom Somnambulismus bis zur
Besessenheit vorkommen.

Die Schriften des Plotin sind uns ziemlich vollständig erhalten
geblieben, und zwar in der Bearbeitung des Porphyrius, welche
dieser im Auftrag seines Lehrers übernahm, weil derselbe durch
Augenschwäche von der Revision seiner Werke abgehalten wurde.
Porphyrius fand einzelne wenig zusammenhängende Bücher vor,
welche er in sechs Enneaden zusammenstellte, je nach der Verschiedenheit
des Inhalts, wobei er die äußere Form verbesserte und noch
einiges, jetzt nicht mehr näher Bestimmbare hinzufügte. Dies ist
höchst wahrscheinlich die Bearbeitung der Plotinischen Schriften,
welche wir noch besitzen. Andere von den schon genannten Schülern
des Plotin Amelios und Eustochios veranstaltete Bearbeitungen
sind verloren gegangen.

Da nun Plotin der eigentliche Philosoph der neuplatonischen
Schule ist, während alle Späteren mit Ausnahme des Proklos mehr
Theurgen oder Magier[796] zu nennen sind, so wird es geeignet sein,
hier eine kurze Darstellung des plotinischen Lehrgebäudes zu geben,
wobei wir uns möglichst an die Worte des Philosophen selbst zu
halten vorziehen.

Gott ist der Realgrund aller Dinge, und es giebt nur eine
Art von Substanzen, nämlich vorstellende; Raum und Materie ist
nichts als Schein des Realen, der Schatten der Geister. Die Welt
ist ewig wie Gott. Gott ist keinem Menschen und überhaupt keinem
Wesen fern. Er ist das reine urwesentliche Licht und macht die
Basis alles Seins und Denkens aus; er ist die Einheit, welche
jedem Denken vorausgeht und demselben das Objekt giebt.[797]

Der Intellekt (νοῦς) ist ein Bild des (All)-Einen, denn als
Erzeugtes muß es Ähnlichkeit von dem Erzeugenden empfangen
und behalten; der Intellekt ist nur dadurch geworden, daß er das
Eine schaute. Daher ist auch im Intellekt Einheit, und die Einheit
ist die Möglichkeit aller Dinge. Der Intellekt schaut auf das
Eine, wodurch ihm ein Objekt des Erkennens gegeben ist; es ist
die zum Erkennen erforderliche Doppelheit, Objekt und Subjekt,
vorhanden. Ebenso wie der Intellekt das Anschauungsvermögen
von dem Einen erhalten hat, so ergießt sich diese Kraft wieder
von dem Intellekt aus und erzeugt andere, ihr ähnliche, nur minder
vollkommene Intellekte.[798]

Da indessen der Intellekt das Erkennen nicht von sich, sondern
von dem Einen hat, so muß auch in dem Einen als in der Quelle
alles Erkennens zwar nicht Erkenntnis, wodurch die Einfachheit
aufgehoben würde, aber doch etwas Ähnliches sein, gleichsam ein
Schauen und Wissen ohne Doppelheit. Das Eine sieht nicht nach
außen auf andere Dinge, sondern nur auf sich selbst. Es liebt in
sich den reinen Glanz, das reine Licht, welches es selbst ist. Der
Intellekt ist das Produkt des Einen, und das Eine ist sein eigenes
Produkt.[799]

Das Licht ist die ursprüngliche, ruhige, stätige,
unveränderliche Thätigkeit des Urwesens, das aus ihm
unmittelbar und unaufhörlich Ausströmende, ein Lichtkreis, durch
welchen alles erleuchtet wird und seine Form erhält. Dieser das
Eine umgebende Lichtkreis ist der Intellekt.[800]

Der Intellekt umfaßt alle möglichen Objekte, d. h. die ganze
Verstandeswelt, oder ist vielmehr die Verstandeswelt selbst. Intellekt
und Realität umfassen alles Sein und Leben.[801]



Die Verstandeswelt ist das Muster und Vorbild der Sinnenwelt.
Alles, was in dieser wirklich ist, muß daher auch in der
Verstandeswelt enthalten sein, jedoch nur der Form nach. In der
Verstandeswelt ist daher auch ein mit Sternen besäeter Himmel,
eine Erde mit allen möglichen Pflanzen und Tieren, Wasser und
Meer in bleibendem Flusse und Leben mit allen Wassertieren und
die Luft mit den ihr lebenden Wesen. Denn was aus dem Intellekt
kommt, ist Leben; die Verstandeswelt ist daher auch ein
lebendes Wesen, ein Welttier.[802]

Alle die Verstandeswelt ausmachenden Verstandeswesen müssen
etwas Gemeinschaftliches und etwas Individuelles haben, denn
weil sie im Intellekt existieren, ohne durch den Raum getrennt zu
sein, so können sie allein durch das ihnen Eigentümliche unterschieden
sein, wodurch sie zu besondern Dingen werden. Dieses
Individuelle ist die Form, die Gestalt. Wo nun Gestalt ist, da
giebt es auch etwas Gestaltetes, d. h. durch die Form Bestimmbares
und Bestimmtes. Dies ist die Materie, d. h. nicht die sinnliche,
sondern die übersinnliche. Denn auch das hat die Verstandeswelt
mit der Sinnenwelt überein, daß sie aus Form und Materie
besteht. Abstrahiert man in Gedanken von den Formen, durch welche
die Verstandeswelt ein mannigfaltig gestaltetes Ganze geworden ist,
so bleibt nichts übrig als das Gestaltlose und Unbestimmte, welches
die Gestalt annimmt und gleichsam trägt.[803]

Durch die Thätigkeit und schöpferische Kraft des Intellekts
entsteht die Verstandeswelt, welche nur in ihm existiert. Die Thätigkeit,
durch welche die Verstandeswelt wirklich geworden ist, ist eine
innere und auf das Innere gerichtete. Soll nun auch eine äußere
Welt entstehen, welche sich auf die Verstandeswelt als auf ihr
Muster bezieht, so muß außer dem Einen und dem Intellekt noch
ein drittes vorhanden sein, dessen Thätigkeit nicht nach innen,
sondern nach außen gerichtet ist. Dies ist die Seele.[804]

Die Seele ist Produkt des Intellekts, sowie der Intellekt Produkt
des Einen ist. Nach dem Grundsatz, daß alles Reale aus
sich selbst ein anderes Reale erzeugt, was dem Grade der Vollkommenheit
nach dem Erzeugenden am nächsten, aber doch nicht
ganz gleich kommt, bringt auch der Intellekt etwas hervor, was
ihm am nächsten kommt. Die Seele ist ein Gedanke, eine Thätigkeit
des Intellekt.[805]

Die Seele steht im dritten Grad von dem Einen ab und ist
daher unvollkommener als der Intellekt. Sie ist auch ein Leben,
Denken und Thätigsein wie der Intellekt, aber in einem niedern
Grade. Erstens geht die Seele nicht ohne Veränderung hervor.
Zweitens ist ihr Denken und Schauen dunkler, denn sie erblickt die
Objekte nicht in sich, sondern in dem Intellekte. Drittens ist ihr
Wirken nicht eine innere, sondern eine nach außen gerichtete Thätigkeit;
sie bringt etwas außer sich hervor, was nun nicht mehr ein
reines, sondern ein schon vermischtes und getrübtes Sein hat.[806]

Auch die Seele ist wie die Intellekte eine Art
Licht, aber nicht ein selbstleuchtendes, sondern von einem andern
erleuchtetes. Das Eine ist das einfache, reine Licht selbst, welches
sich in den Intellekt ergießt. Die Seele empfängt das Licht vom
Intellekt.[807]

Nach den ewigen Gesetzen der Ordnung und Harmonie des
Ganzen lösten sich alle Seelen, eine jede zu der bestimmten Zeit,
vermöge eines natürlichen Dranges und wie durch den Ruf eines
Herolds oder Beschwörers erweckt, von dem Intellekt ab und
traten zum erstenmal in das System unserer Welt, in die Gemeinschaft
mit den Körpern ein. Indem sie aus ihrer göttlichen Urquelle
ausflossen, kamen sie in den Himmel oder den Aufenthaltsort
der sichtbaren Götter, wo sie ein Gewand aus ätherischem
Stoff gewebt erhielten oder annahmen. Hier am Saume
des unsichtbaren Universum, wo die Seelen gleichsam zwei Welten
berührten und das niedrigste Glied der intelligibeln wie das höchste
der materiellen ausmachten, verweilten sie nicht immer, sondern
senkten sich nach eben den Gesetzen, nach welchen sie aus der Mutter
aller Seelen hervorgegangen waren, auf unsere Erde herab. Auf
einer jeden neuen Stufe des Herabsteigens empfingen sie einen
neuen Körper und wurden also in dem großen zwischen Himmel
und Erde ausgespannten Raume mit einem luftigen, auf dem
Wohnplatz sterblichen Geschöpfe mit einem dichten irdischen
Gewand bekleidet.[808]

Durch die Thätigkeit der Seele entstehen andere Seelen als
Arten der einen. Die Kräfte derselben sind von doppelter Art.
Einige sind auf das obere gerichtet wie die Vernunft, andere auf
das Niedere wie die verstandesmäßigen Kräfte; die unterste ist
die auf die Materie gerichtete und sie bildende Kraft, die Empfindung
nämlich und vegetative Kraft.[809]

Alles Wirken der Natur hat die Erkenntnis zum Endzweck.
Denn was in der Natur hervorgebracht wird, hat eine übersinnliche
Form, wodurch die Materie eine Gestalt erhält, damit sie ein
Objekt der Erkenntnis werde.[810] Die Natur ist also nichts
anderes als eine Seele, welche wiederum das Produkt einer
höheren und mächtigeren Seele ist.[811] In der ganzen Natur ist
nur eine der Qualität nach identische Kraft wirksam:
die Seele, die Vorstellungskraft; nur eine und dieselbe
Wirkungsart: die Bildung, das Anschauen. Es
herrscht also derselbe Prozeß im innern Menschen wie in der äußeren
Natur.[812]

Alle Materie wird von der Seele innerlich gestaltet; alle
Elemente sind von ihrem Leben erfüllt, welches innerlich vorhanden
ist, auch wenn es nicht in die Erscheinung tritt. Die Erde gleicht
dem Holze eines Baumes, welche eine belebende Natur in sich
trägt, die Steine sind wie abgeschnittene Zweige. In den Gestirnen
wie in der Erde als Weltkörper findet sich göttliches Leben
und Vernunft. Die sinnliche Welt ist sowohl im einzelnen als im
ganzen beseelt, und eben diese Seele ist das Wesentliche an ihr.[813]



Die Verstandeswelt ist ein unveränderliches, absolutes, lebendes
Ganze, in welchem keine Trennung durch den Raum, kein Wechsel
in der Zeit stattfindet. Sie enthält alles, was ist, aber kein Werden
noch Vergangensein. Sie ist in keinem Raum und bedarf keines
Raumes, denn sie ist in sich vollständig, sich durchaus gleich und
sich selbst erfüllend. Wenn man sagt, die Verstandeswelt ist allenthalben,
so heißt das nichts anderes als, sie ist in dem Sein und
daher in sich selbst.[814]

Die Verstandeswelt ist nichts anderes als das
Geisterreich. Es giebt erstens einen höchsten Intellekt, welcher
in sich alle möglichen Intellekte und Objekte in potentia enthält;
der Wirklichkeit nach giebt es aber ebenso viele einzelne Intellekte,
als im höchsten Intellekt der Möglichkeit nach enthalten sind. So
wie es einen höchsten Intellekt giebt, so giebt es auch eine höchste
Weltseele und viele einzelne Seelen, und jene verhält sich zu den
vielen wie die Gattung zu den Arten. Die Arten unterscheiden
sich untereinander, ob sie gleich alle aus der Gattung entspringen;
es muß also zum Gattungsbegriff noch etwas hinzukommen, damit
die Arten näher bestimmt werden. Ebenso muß auch zum Intellekt
etwas hinzukommen, daß daraus die Weltseele entspringe, und die
einzelnen Seelen müssen vollkommener oder unvollkommener in Rücksicht
auf das Denkvermögen sein, sonst würden es eben nicht verschiedene
Arten von Seelen sein.[815]

Es giebt nichts durchaus Vernunftloses in der
Natur. Auch die Tiere, welche wir für unvernünftig halten,
scheinen nur vernunftlos zu sein. Denn Vernunft ist dasjenige,
in welchem und aus welchem alles ist; wie sollte also etwas der
Vernunft Entgegengesetztes existieren können? Wir stoßen uns
daran, daß die Tiere ihre Vernunft auf eine ganz andere Art
äußern, als die Menschen, und wollen ihnen daher gar keine Vernunft
einräumen, weil sie nicht die unsere ist. Es giebt unzählige
Arten des Lebens, der Thätigkeit und der Vernunft, welche untereinander
verschieden sind. Und dann darf man auch nicht vergessen,
daß auch der sichtbare Mensch nicht so lebt und auf dieselbe
Art vernünftig ist als der Mensch in der Verstandeswelt.
Wir rechnen zum Wesen der Vernunft das Schließen und Beurteilen;
dort ist aber die Vernunft ein anderer und über das
Schließen weit erhabener Vorgang, nämlich ein unmittelbares
Anschauen in vollkommenster Deutlichkeit.[816]

Der Endpunkt der Vernunftthätigkeit ist der äußere Gegenstand,
z. B. ein einzelnes Tier. Denn wenn sich die Kräfte entfalten
und in ihrer Entfaltung fortschreiten, so verlieren sie immer
etwas und werden niedriger; es entstehen unvollkommene Produkte;
aber selbst aus dem, was diesen fehlt, wissen sie noch etwas hinzuzusetzen,
um das Fehlende zu ergänzen. Weil z. B. das bloße
Sein zum Leben nicht hinlänglich ist, so kamen Krallen, Schnäbel,
Hörner und Zähne zum Vorschein.[817] Auf diese Art hebt sich die
im Herabsteigen unvollkommener gewordene Vernunft wieder durch
Zulänglichkeit empor.[818]

Ist die Verstandeswelt, in welcher alles bestimmt und notwendig
ist, ein Ausfluß des Urwesens; ist die Sinnenwelt wieder
ein Ausfluß der Verstandeswelt; ist die Zufälligkeit und Veränderlichkeit
der Dinge in derselben eine unvermeidliche Folge ihres Abstandes
vom Urwesen und dieser Abstand im Grade der Vollkommenheit
ein Naturgesetz; ist das durch die Thätigkeit der drei Prinzipien
alles Seins nicht in der Zeit entstandene Weltganze ein großes
lebendiges Wesen, in welchem Einheit und Zusammenhang ist, wo
auch das Entfernteste einander nahe ist und kein Teil wirken kann,
ohne daß auch die entfernteren Teile in Mitleidenschaft kommen,
weil im Ganzen eine Seele ist, welche ihre Thätigkeit auf alle
einzelnen, das große Ganze ausmachenden Teile erstreckt, so wird
es eine natürliche Magie und Mantik geben, weil alles in einem
natürlichen Zusammenhang steht und das Ganze eine Mannigfaltigkeit
von Kräften ist, die einander auf die vielfachste Weise anziehen
und abstoßen und durch eine Kraft zu einem Leben vereinigt werden.[819]



Alle Seelen samt der Weltseele sind Amphibien, welche sich
bald dem Sinnlichen zuwenden und mit ihm verflochten an seinen
Schicksalen teilnehmen, bald ihrem Ursprunge, der Vernunft, anhängen
und mit ihr vereinigt werden. Die Seele spaltet sich, indem
ihre niederen Teile immer weiter abwärts steigen, während
die besseren bis über den Himmel hinausragen.[820]

Die Einkörperung der Seele wird dadurch bewirkt, daß sie
dem Körper etwas abgiebt, ohne deswegen ihm anzugehören.
Deshalb nimmt auch nur der mit dem Körper vermischte Teil der
Seele an ihrem Leiden teil. Die bösen Regungen entspringen nur
diesem Teil, weshalb auch die Strafen nur dies zusammengesetzte
Wesen, das belebte Tier oder das Scheinbild der Seele, nicht aber
den eigentlichen Menschen treffen und berühren. Da nun die Seele
um so gröbere Hüllen anzieht, je mehr sie sich dem Niedern zuwendet,
und da die Strafen nur die äußern Hüllen treffen, so muß
der eigentliche Mensch durch ein wiederholtes Leben gereinigt
werden, in dessen Zwischenräumen die Hüllen an besonderen
Orten der Qual vernichtet und gereinigt werden, währenddem die
reine Seele zum Vater hinaufsteigt, und wieder zur Erde herabkommt,
wenn der geeignete Zeitpunkt einer neuen leiblichen
Existenz naht.[821]

Unser Verstandesdenken lehnt sich an Begriffe und Begriffserklärungen
an, welche durchaus nicht die wahre Grundlage der
vollkommenen Einsicht sind, weil sie zu viel Gemeinschaft mit dem
verständigen Denken und dem Sinnlichen haben. Darum muß
sich die Seele in das Begrifflose flüchten und sich entschließen,
jeden Begriff und jede Erkenntnis aufzugeben, wenn sie zum Urersten
gelangen will, denn das Eine ist eine unbegreifliche Kraft.
Wir müssen uns frei machen von der Mannigfaltigkeit der Gedanken,
welche uns zum Sinnlichen führen, sowie von jeder Rede; denn
das, was über das All erhaben ist, geht auch über die Rede und
die ehrwürdigste Vernunft hinaus; wir widersprechen uns, wenn
wir von ihm etwas aussagen. Nur durch ein unmittelbares
Schauen, nur durch Gegenwart kann das Eine gewonnen werden.
Das Schauen ist besser als Wissenschaft, denn alle Wissenschaft ist
eine Vielheit und nicht die wahre Einheit, welcher allein das Gute
zukommt.[822]

Es giebt zwei Wege, um die Menschen zum Schauen des
Einen, Ersten und Höchsten hinzuführen. Man muß erstens die
Ursache zeigen, warum die Seele jetzt solche Dinge schätzt und man
muß sie zweitens über ihren Ursprung und ihre Würde belehren.
Mit dem letzteren muß man anfangen, denn es geht daraus auch
die erste Belehrung hervor. Es bringt uns auch dem Ziele aller
Nachforschung nahe und führt uns auf dieser Laufbahn eine beträchtliche
Strecke weiter. Denn das Forschende ist die Seele,
welcher das Anschauen nicht gelehrt und gegeben werden kann,
was vielmehr durch ihre eigene Anstrengung zu Stande gebracht
werden muß. Gelangt der Mensch nicht zu dieser Anschauung, so
empfängt er auch nicht das wahre Licht, welches die ganze Welt
erleuchtet, er wird nicht davon affiziert und hat gleichsam nicht
das Gefühl der Liebe, durch welches der Liebende sich im Anblick
seiner Geliebten verliert. Zwar ist das Eine von keinem entfernt,
wohl aber jedem gegenwärtig oder nicht. Gegenwärtig ist es
nur denen, welche fähig und vorbereitet sind, dasselbe zu empfangen,
zu berühren und zu umfassen durch die Ähnlichkeit und Verwandtschaft
des von ihm empfangenen Vermögens. Ist mit einem Wort,
die Seele so beschaffen wie damals, als sie von dem Einen entsprossen
war, dann kann sie das Eine in der Art anschauen, wie
es seiner Natur nach angeschaut zu werden vermag. Ist Einer
wegen der ihm anklebenden, die Seele belastenden Hindernisse, oder
weil die Vernunft nicht gehörig den Weg zeigt und die Überzeugung
von jenem Wesen hervorbringt, noch nicht dahin gelangt,
der messe sich selbst die Schuld bei und suche sich von allem loszureißen
und völlig Eins zu sein.[823]

Willst du dies Eine aber durch dein Denken finden, so mußt
du dein Denken von allen andern außer dir abstrahieren, weil es
kein Merkmal mit irgend einem Gegenstand gemein hat. Soll
die Seele es ganz und rein umfassen, so muß sie sich von allen
Eindrücken, Figuren, Gestalten und Formen gereinigt haben; sie
muß nichts, auch sich selbst nicht denken. Gott ist allen zugegen,
auch denen, die ihn nicht erkennen. Aber sie fliehen ihn, sie treten aus
Gott oder vielmehr aus sich selbst heraus. Sie können also den
nicht erfassen, den sie fliehen, sie suchen nach einem anderen, nachdem
sie sich selbst verloren haben.[824]

Schreitet die Seele auf dem Wege fort, daß sie der Vereinigung
mit Gott teilhaftig wird, und erkennet sie, daß sie die
wahre Urquelle des Lebens hat und keines Dinges mehr bedürfe,
sondern vielmehr alles andere von sich legen und nur allein in
ihm sein und leben und selbst das sein müsse, was das Eine ist;
strebt sie, aus diesem irdischen Sein zu entfliehen, um Gott ganz
und mit jedem Teil zu umfassen: dann kann sie sich und ihn
schauen, so weit nämlich dieses Schauen überhaupt möglich ist.
Sie sieht sich nämlich als verklärt, erfüllt mit dem übersinnlichen
Lichte, oder vielmehr als das reine, schwerelose leichte Licht selbst,
als einen gewordenen oder vielmehr seienden Gott, der jetzt hervorstrahle,
aber dann verdunkelt werde, wenn das Licht wieder
seine Schwere erhält.[825]

Warum bleibt aber die Seele nicht auf dieser hohen Stufe
stehen? Weil sie noch nicht ganz aus dem Irdischen heraus gegangen
ist. Doch ist auch ihr zuweilen ein ununterbrochenes Anschauen
vergönnt, wenn sie gar keine Störungen mehr von dem
Körper erhält. Nicht das Subjekt der Anschauung, sondern das
andere ist es, was stört; denn das Anschauende ist bei dem Anschauen
ganz unthätig, Denken und Schließen ruhen. Das Anschauen
und das Anschauende sind nicht mehr Vernunft, sondern
stehen vor und über der Vernunft wie das Angeschaute selbst.
Schaut sich die Seele so an, so wird sie inne werden, daß sie mit
dem Angeschauten eins und völlig einfach geworden ist. Denn
das Objekt und Subjekt sind jetzt nicht mehr zwei, auch unterscheidet
sich die Seele nicht; die Seele ist auch nicht mehr sie selbst,
sondern sie wird das, was sie angeschaut; sie geht in das Objekt
über, sowie ein Punkt in Berührung mit einem Punkte ein Punkt
ist und nicht zwei, sondern nur in der Getrenntheit als zweiter
existiert. Darum ist auch dieser Zustand etwas Unbegreifliches.
Denn wie soll man dem Andern das Angeschaute als etwas Verschiedenes
verständlich machen, da es, als man es anschaute, nicht
verschieden, sondern mit dem Subjekt identisch war.[826] – Insofern
nun die Seele in inniger Vereinigung das Eine angeschaut hat,
trägt sie selbst das Bild des Einen in sich, wenn sie wieder zu sich
selbst kommt. Sie war aber auch selbst das Eine und fand nicht
die geringste Differenz in Beziehung auf sich und andere Dinge.
Denn in ihr war keine Bewegung, kein Gefühl, keine Begierde nach
etwas anderem, indem sie in diesem Zustand der Erhöhung war,
auch kein Denken und kein Begreifen. Sie war nicht mehr sie
selbst, wenn man so sagen darf, sondern aus sich gerissen, entzückt,
in einem bewegungslosen Zustande, in ihrem eigenen Wesen ruhend,
zu nichts sich hinneigend, sondern völlig ruhend und gleichsam die
Ruhe selbst; nicht mehr selbst etwas von dem Schönen, sondern
das Schöne schon übersteigend, auch schon über die Fülle der
Tugenden hinaus, sowie einer, der in das Allerheiligste eingegangen
und die Statuen des Tempels hinter sich gelassen hat,
welche dann, wenn er wieder herauskommt, die ersten Anschauungen
sind, die sich in ihm wiederum darstellen. Dieses sind der Ordnung
nach die zweiten Anschauungen nach der ersten innigen Anschauung
und Vereinigung, deren Gegenstand kein Bild ist. Doch
vielleicht ist dieses nicht einmal Anschauung, sondern eine andere
Art des Sehens, ein Heraustreten aus sich selbst, eine Vereinfachung
und Erhöhung seiner selbst, ein Ringen nach Berührung und Ruhe.
Indem aber die Seele aus sich selbst herausgeht, geht sie nicht
etwa in das Nichtreale; aber in der entgegengesetzten Richtung
kommt sie nicht in etwas anderes, sondern in sich selbst, und ist nur
in sich selbst; sie ist gewissermaßen nicht mehr Wesenheit, sondern
noch über die Wesenheit erhaben.[827]


Dies sind – soweit sie sich aus den ziemlich zusammenhanglosen
Enneaden zusammenstellen lassen – die Grundzüge von
Plotins Philosophie. Im nächsten Kapitel werden wir uns zu den
späteren Neuplatonikern wenden, deren Leben sowie deren Lehren
und Beobachtungen vom höchsten Interesse sind angesichts der
neuerdings wiederum begonnenen Erforschung des übersinnlichen
Seelenlebens.



Zweites Kapitel.

Porphyrius, Jamblichus, Proklus, Sosipatra.

Der bedeutendste unter den Schülern des Plotin war der im
Jahre 233 n. Chr. zu Batanea in Syrien geborene Malchus
Porphyrius, welcher bis zu seinem dreißigsten Lebensjahre in
der Rhetorik, Grammatik und neuplatonischen Philosophie von
Longinus unterrichtet wurde. Als er 263 nach Rom kam, begann
er mit Plotin einen Streit über die Ideeenlehre des Plato, wurde
aber von Plotins Schüler Amelios widerlegt und zu einem der
eifrigsten Anhänger seines früheren Gegners gemacht. Nachdem
Porphyrius sechs Jahre als Schüler Plotins zu Rom gelebt hatte,
ging er, weil ein Anfall tiefer Melancholie einen Ortswechsel für
ihn wünschenswert machte, nach Sizilien, wo er bis zu dem 270
erfolgten Tode des Plotins blieb. Hierauf kehrte er nach Rom
zurück und verweilte daselbst bis zu seinem Ende im Jahre 304 n. Chr.

Das äußere Leben Porphyrius verlief noch ereignisloser als
das des Plotin; er rühmt sich auch, nur ein einziges Mal im 68.
Lebensjahre der Vereinigung mit Gott gewürdigt worden zu sein,
während seinem Lehrer diese glückliche Ekstase (welche wir uns
ähnlich wie die der Yogis und Fakire zu denken haben) viermal
widerfahren sei.[828]

Schriftstellerisch wirkte Porphyrius durch die Herausgabe der
plotinischen Enneaden; durch eine kurze Aufstellung der Hauptlehrsätze
der neuplatonischen Schule, seine Sentenzen; durch seine bekannte
Schrift über die Enthaltung vom Tierfleisch; endlich durch
seine Biographie des Plotin und den berühmten Brief an den
Priester Anebo.

Das Hauptbestreben des Porphyrius ist der sittlichen Übung
zugekehrt, welche uns von den leidenden Stimmungen der Seele
befreien soll; diese betrachtet er als die schrecklichsten und gottlosesten
Tyrannen, von welchen wir uns selbst mit Verlust unseres ganzen
Körpers losmachen sollen. Mithin ist auch bei Porphyrius die Askese
der Weg zur Vollendung der höchsten menschlichen Aufgabe. Er sagt
darüber[829]: Die eingekörperte Seele ist einem Reisenden ähnlich, der
sich lange unter fremden Völkern aufgehalten und nicht nur seine
vaterländischen Sitten verlernt, sondern auch ausländische angenommen
hat. Wenn dieser in seine Heimat zurückkehren und von
seinen Freunden und Verwandten gütig aufgenommen werden will,
so bemüht er sich, alles Fremde, welches sich ihm während seiner
Entfernung angehängt hat, abzulegen, um seine ehemalige Art zu
denken und zu leben wieder zu erhalten. Auf eben diese Weise
muß die in den Körper verbannte Seele, wenn sie sich zu ihrem
himmlischen Vaterland erheben will, alles ausziehen, was sie von
sterblicher Natur an sich genommen hat und was die Ursache ihrer
Verweisung oder ihres Herabsinkens in die Materie geworden ist.
Sie muß sich bemühen, nicht nur die äußere gröbere Decke, sondern
auch die innern Hüllen, in welche sie gekleidet ist[830],
allmählich auszutrocknen und abzuwerfen, damit sie leicht und gleichsam
nackt in die ewige Wohnung der Seligkeit eingehen kann.

Es giebt zwei giftige Zauberquellen, aus welchen der Mensch
eine gänzliche Vergessenheit seines ehemaligen und gegenwärtigen
Zustandes und seiner wahren Bestimmung trinkt, nämlich sinnlicher
Schmerz und sinnliche Lust. Durch beide, vorzüglich aber durch
letztere und die aus ihnen entspringenden Begierden und Leidenschaften,
wird die Seele gleichsam verkörpert und wie durch eben
so viele Hefte oder Nägel an den Leib geschmiedet; auch das aus
der Luft gewebte Vehikel der Seele wird durch sie gemästet
und schwerer gemacht. Man muß daher alles vermeiden,
wodurch Sinnlichkeit gereizt wird, weil da, wo Sinnlichkeit herrscht,
die lautere Vernunft und der reine Verstand absterben. Man muß
also nie zum bloßen Vergnügen, sondern nur zur äußersten Notdurft
essen und trinken, weil überflüssige und besonders tierische
Nahrung die Seele fester an die Materie bindet und von der
Gottheit wie den göttlichen Dingen abzieht. – Als ein Priester
der Gottheit suche sich der Weise in ihrem großen Tempel, der
Welt, vor aller Befleckung zu bewahren und vergehe sich nie so weit,
daß er, der sich so oft dem Vater des Lebens naht, selbst ein Grab
toter Körper werde. Er friste daher sein leibliches Leben allein
durch den Genuß der reinen Geschenke, welche ihm die mütterliche
Erde darbietet. Noch ähnlicher würden wir Gott werden, wenn
wir auch die Pflanzen schonen könnten und ihrer Nahrung nicht
bedürften.

Ebenso wie vor dem Fleisch scheuten sich die Neuplatoniker
vor dem Wein und vor dem Geschlechtsgenuß, weshalb auch die
meisten unvermählt blieben. Nur Porphyrius hatte zu Rom eine
gewisse Marcella, die Witwe eines seiner Freunde geheiratet, aber
wie sein Biograph Eunapius bemerkt, „nicht um seines eigenen
Vergnügens willen, oder um Kinder zu zeugen, sondern um den
Kindern seines verstorbenen Freundes eine anständige Erziehung
zu geben“. Daß derartige, wenn auch ursprünglich edeln Motiven
entstammende, so doch alle Lebensverhältnisse auf den Kopf stellende
Bestrebungen im lebenslustigen klassischen Altertum nicht viel Freunde
fanden, liegt auf der Hand; daß aber eine solche Hyperaskese ebenso
wie das der gleichen Zeit entstammende christliche Mönchswesen
überhaupt Boden fassen konnte, ist psychologisch nur als Reaktion
gegen den wüsten Taumel der Kaiserzeit zu erklären.

In den Sentenzen, worin Porphyrius die Lehre seiner
Schule zusammenfaßt, hebt er ganz besonders den Unterschied zwischen
dem Unkörperlichen und Körperlichen hervor. Das Unkörperliche
beherrscht das Körperliche und ist daher, obgleich nicht im Raum,
so doch seiner Kraft nach überall gegenwärtig; das körperliche Sein
kann dasselbe nicht hindern, den Körpern gegenwärtig zu sein,
welchen es will. Daher hat auch die Seele das Vermögen, überallhin
ihre Kraft auszustrecken; sie ist von unendlicher Kraft, und
ein jeder Teil derselben, wenn er von Vermischung mit der Materie
rein ist, vermag alles und ist überall gegenwärtig. – Die Dinge
wirken nicht nur durch Berührung in der Nähe, sondern auch in
der Entfernung, sofern sie eine Seele haben, welche als Unkörperliches
vom Körper nicht eingeschlossen sein kann wie das Wild
vom Tiergarten oder eine Flüssigkeit von einem Schlauche. –
Wegen der wesentlichen Einheit und Identität mit dem höchsten
kann die Seele durch ihre ins Unendliche gehende Thätigkeit alles
bewirken, alles erfinden. Daher vermag selbst eine individuelle
Seele alles, wenn sie vom Körper gereinigt wird.[831]

Porphyrius blieb wie Plotin noch bei der Entgegensetzung des
Körpers und der Seele stehen, und kam daher auch nicht dazu,
über die Möglichkeit eines Astralleibes eingehendere Spekulationen
anzustellen. Berücksichtigen wir aber die beiden obigen Stellen
und bedenken wir auch, daß Porphyrius von einem πνευμα oder
Luftkörper spricht, an welchen die Seele der Dämonen gebunden
ist, so wird es wahrscheinlich, daß auch ihm schon die Idee eines
Astralleibes dunkel vorschwebte, die dann von den spätern Neuplatonikern
weiter ausgebildet wurde.

Seine Dämonologie entwickelt Porphyrius in seiner Schrift
De Abstinentia.[832] Er teilt die Dämonen in menschenfreundliche,
gute, und menschenfeindliche, böse. Beide sind mit einem feinen
geistigen aber veränderlichen und vergänglichen Körper bekleidet
und unterscheiden sich noch dadurch, daß die guten Dämonen stets
Meister ihres Körpers bleiben, während die bösen von ihm beherrscht
werden. Erstere sind als die Beschützer von Menschen,
Tieren und Gewächsen, als Regierer der Jahreszeiten, die Lehrer
nützlicher Künste und Beschäftigungen, als Verkünder der Zukunft
und Geber aller irdischen Güter zu verehren; die letzteren hingegen
sind die Ursache aller Unfälle, welche den Menschen und
Tieren begegnen. Sie verursachen Erdbeben, Überschwemmungen,
Seuchen, Hungersnot und suchen die Menschen zu überreden, daß
alle diese Übel von den guten aber erzürnten Göttern herrühren.
Sie entzünden im Menschen alle unmäßigen gehässigen Begierden
und Leidenschaften, reizen ihn zu Ausschweifungen, Aufruhr und
Krieg und verführen ihn zu Tieropfern, von deren fetten Dämpfen
sie sich mästen. Darum muß sich auch ein weiser Mann vor dem
Schlachten und Opfern empfindender Geschöpfe hüten, damit er
nicht böse Dämonen herbeilocke und an sich ziehe.

Bei der Betrachtung dieser in kurzen Zügen dargestellten
Dämonologie würde man versucht sein zu glauben, daß Porphyrius
ein jedes ins Gebiet des Transscendentalen gehörende Phänomen
für eine Äußerung der Thätigkeit guter oder böser Dämonen ansähe;
und doch regt er mit einer schon von Jamblichus gerügten
Inkonsequenz in seinem Brief an Anebo Spekulationen ganz entgegengesetzter
Art an und sucht – wovon wir schon oben einen
Beweis hatten – die Ursache aller „mystischen“ Erscheinungen in
einer fernwirkenden und fernsehenden Kraft der Seele. Der Brief an
Anebo kann als erster schüchterner Versuch einer Psychophysik gelten.[833]

Porphyrius richtet diesen Brief an den Phthapriester Anebo, und
verlangt von diesem Auskunft über eine große Menge zweifelhafter,
die griechische Theologie betreffender Fragen, welche in der Mehrzahl
nur noch historisches Interesse besitzen und Teilnahme für die
kühne Skepsis des Verfassers erregen. Vor allen Dingen erregt
dem Porphyrius die Behauptung Bedenken, daß sich die mächtigen
Götter und Dämonen durch Magie zwingen lassen sollten, den
Menschen zu manchmal recht nichtigen und sündigen Diensten zu
stehen. Er sagt: „Mich bringt vorzüglich das in Verlegenheit,
wie die Götter und Geister, welche als mächtigere Wesen herbeigerufen
werden, sich doch wie schwächere befehlen lassen. – Sind
die Götter von allen Leiden frei, so sind ihre Anrufungen, Beschwörungen &c.
eitel und vergebens; noch mehr aber die theurgischen
Mittel, durch die man sie zwingt. Was keinem Leiden (Affiziertwerden)
unterworfen ist, kann auch nicht gezwungen werden. Wie
vieles geschieht nun nicht in den theurgischen Zeremonien, was die
Götter und Dämonen als leidend darstellt?“

Am wichtigsten sind die Auslassungen des Porphyrius über
die Divination, welche ihm – ganz im Gegensatz zu seinem Zeitalter –
durchaus keine Thätigkeitsäußerung der Götter und Dämonen,
sondern des Menschengeistes zu sein scheint. „Das räumliche
und zeitliche Fernsehen, Mantik, kann aus ganz natürlichen
Ursachen geschehen, denn weil die ganze Natur in Wechselwirkung
steht, so braucht nur der innere Funke geweckt zu werden, um die
Teile den Ganzen zu überschauen. Dies ist eine natürliche Eigenschaft
des Menschen, welche sich unter gewissen Umständen entwickelt.“

„Was geschieht in der Mantik? Oft stellen wir uns im
Schlafe durch Träume das Künftige vor, ohne daß wir in einer
Ekstase sind, denn der Körper liegt ruhig; aber gleichwohl begreifen
wir das Künftige nicht so wie im wachen Zustande.“

„Viele sehen das Künftige durch Begeisterung und göttliche
Eingebung voraus; sie wachen zwar, und ihre Sinne sind thätig,
aber sie begreifen sich selbst nicht oder wenigstens nicht so wie in
einem wachen Zustande.“ (Ekstase.)

„Von denen, welche außer sich sind, werden einige begeistert,
wenn sie Zymbeln, Pauken oder gewisse Lieder hören, wie die
Korybanten, die in die Mysterien des Bacchus Sabazius und der
Göttermutter Eingeweihten; andere, wenn sie ein gewisses Wasser
trinken, wie die Priester des Apollo Klarius zu Kolophon; andere,
wenn sie über den Öffnungen gewisser Höhlen sitzen, wie die delphischen
Priesterinnen; andere durch die Dünste, welche aus dem
Wasser aufsteigen, wie die Priesterinnen des Branchidischen Orakels;
andere, wenn sie auf Charakteren stehen, wie diejenigen, welche
Eingebungen erhalten. Andere sind ihrer selbst im übrigen bewußt,
aber ihre Phantasie ist begeistert, wobei bald die Finsternis, bald
gewisse Getränke, bald gewisse Wortformeln und Umstände mitwirken.
Einige werden an einem verschlossenen, andere an einem
freien oder von der Sonne beschienenen Ort begeistert. Einige
verschaffen sich durch die Eingeweide der Opfertiere, andere durch
Vögel, andere durch die Kenntnis des Himmels den Blick in die
Zukunft.“

„Ich frage also: wie und wodurch wird die Mantik bewirkt?
Alle Wahrsager[834] behaupten, ein Vorherwissen des Künftigen sei
uns durch Götter oder Dämonen möglich, und es könne kein
Wesen das Künftige wissen, wenn es nicht Urheber desselben sei.
Dann wundert mich aber, wie sich die göttliche Natur zum Dienst
der Menschen herablassen kann, daß es auch Wahrsager durch das
Mehl giebt?“

„In Rücksicht auf die Ursachen der Mantik ist es ein Problem,
ob Gott oder ein Engel[835] oder Dämon oder wer sonst bei den
Erscheinungen, Wahrsagungen und allen religiösen Handlungen
gegenwärtig ist, durch uns selbst, durch die zwingende Kraft der
Anrufungen oder des Citierens herbeigezogen wird.“

„Ist es nicht vielleicht die Seele, welche dieses voraussagt und
sich vorstellt, wie einige sagen, so daß es Veränderungen der Seele
sind, welche durch kleine Funken erweckt werden?“

„Vielleicht ist die Wahrsagung ein gemischter Vorgang, welcher
zum Teil durch unsere Seele, zum Teil von außen durch Eingebung
bestimmt ist.“

„Ob nicht die Seele durch solche Bewegungen und Funken
das Vermögen, das Künftige sich vorzustellen, in sich erzeugt? Ob
nicht das aus der Materie, vorzüglich der Tierwelt, in uns Aufgenommene
durch seine inneren Kräfte Dämonengebilde darstellt
und konstituiert?“

„Daß ein gewisser Zustand der Seele Ursache der Mantik ist,
erhellt daraus, daß die Sinne gebunden und unterdrückt sind, daß
gewisse Dünste und Dämpfe und die Citationsformeln gebraucht
werden, daß nicht alle Menschen, sondern nur zartere und jüngere
zur Mantik am tauglichsten sind.“

„Daß eine gewisse Verrückung des Verstandes die Ursache der
Mantik ist, beweist der Wahnsinn und die Verrücktheit in Krankheiten,
das Fasten, die durch Ergießung gewisser Säfte im Körper
oder durch krankhafte Bewegungen des Körpers entstandenen Einbildungen.
Der Mittelzustand beweist es, wo man nicht recht bei
sich und auch nicht recht außer sich ist, endlich die durch Magie
künstlich hervorgebrachten Vorstellungen.“[836]

„Die Natur, die Kunst, die natürliche Verbindung der Teile
des Universum, daß sie gleichsam ein großes Tier ausmachen, bietet
gewisse Vorhersagungen künftiger Begebenheiten und ihrer Folge
dar. Es giebt Körper, welche so beschaffen sind, daß der eine die
Vorstellung einer künftigen auf einen andern Körper sich beziehenden
Begebenheit erweckt.“

Dies ist der Inhalt des Briefes an Anebo, soweit er für uns
von Wichtigkeit ist. Im folgenden verbreitet sich der Verfasser
über jetzt unwesentliche mythologisch-theurgische Spitzfindigkeiten,
deren Wiederholung zwecklos wäre; jedoch wollen wir nicht unterlassen
zu erwähnen, daß die Neuplatoniker, wie die Spiritisten von
der strikten Observanz, Esprits menteurs kannten, wie folgende
Stelle des anebontischen Briefes beweist: „Einige behaupten, außer
uns sei eine Gattung von Wesen, welche unsere Wünsche erhören
und von betrüglicher Natur sind, alle Gestalten und Formen annehmen,
die Rolle der Götter, Dämonen und abgeschiedener Seelen spielen
und dadurch alle scheinbaren Güter und Übel hervorbringen können.“

Diese Lehre griff auch Jamblichus auf und bildete sie in
seinem berühmten Werk De mysteriis Aegyptiorum weiter aus.

Vom äußeren Leben des Jamblichus wissen wir trotz der
ziemlich ausführlichen Biographie des Eunapius sehr wenig und
zwar nur, daß er aus Chalkis in Cölesyrien gebürtig war, im
Orient viele Schüler um sich versammelte und im Jahre 333 starb.
Er stand bei seinen Zeitgenossen, welche ihn nur den „göttlichen“
nennen, wegen seiner Wunder in hohen Ehren. So soll er beim
Beten nach der Erzählung des Eunapius sich über zehn Ellen
hoch in die Luft erhoben haben, wobei er in einem goldfarbenen
Lichte erglänzte. In den heißen Bädern zu Gadara soll er vor
den Augen seiner Schüler aus Wasserdampf die Knabengestalten
des Eros und Anteros haben entstehen lassen, welche sich dann an
ihn, wie an ihren Vater schmiegten und wieder zerflossen. (Wenn
diese Erzählung einen historischen Hintergrund hat, was sich wegen
Mangels genauerer Nachrichten nicht entscheiden läßt, so hätten
wir in ihr vielleicht „Materialisation“ zu sehen.)[837] Endlich aber soll
Jamblichus fernsehend gewesen sein und seinen Schülern, als er
an einem Sommerabend mit ihnen nach der Stadt zurückkehrte,
(nach welcher sagt Eunapius nicht) gesagt haben, daß der Weg
durch eine auf demselben zu Grabe getragene Leiche verunreinigt
worden sei, was sich nachher bestätigte. – Das ist alles, was
man vom Leben Jamblichus weiß.[838]

In seiner Schrift De mysteriis Aegyptiorum sucht derselbe
alle von Porphyrius im Briefe an Anebo gestellten Fragen im Namen
des Priesters Abammon zu beantworten. Er verteidigt alle Gebräuche
der Magie im allgemeinen wie der Theurgie im besonderen
als Mittel zu der über allen Verstand gehenden Anschauung des
Höchsten, und läßt die ganze ägyptisch-griechisch-römisch-hebräische
Götter-, Dämonen- und Engelwelt vor unsern erstaunten Augen
Revue passieren.

Wenn Porphyrius behauptete, die Götter würden durch den
Gehorsam gegen die magische Einwirkung des Theurgen in einen
leidenden Zustand versetzt, so macht ihm Jamblichus den Vorwurf,
daß er dabei einen Unterschied zwischen dem Leidenden und dem
Leidenlosen mache, welcher auf die höhern Wesen nicht passe. Die
Lehre von der mystisch-theurgischen Vereinigung mit dem absolut
Guten dehnt er so aus, daß daraus auch die „Henosis“ mit allen
höhern Wesen folgt, für deren Dasein kein Beweis erbracht zu
werden brauche, weil wir dasselbe eben unmittelbar durch die Vereinigung
erfahren.[839] Die Götter sind nicht nur im Himmel, sondern
überall, teilen sich also auch dem Theurgen mit und belehren ihn
über ihr Wesen und ihre Verehrung. Auf diese göttliche Mitteilung,
welche Hermes den Priestern machte, werden alle Mysterien
mit ihrer geheimen Bedeutung zurückgeführt.[840] Darauf beruht
auch der heilige Enthusiasmus, in welchem der Mensch nicht mehr
das tierische, nicht mehr das menschliche, sondern ein höheres Dasein
lebt, wie Jamblichus an Beispielen zeigt, welche beweisen, daß er
die Abänderung der organischen Gesetze sehr gut kennt, welche
magisch-mediumistische Zustände im Gefolge haben. Er spricht[841]
von den vom „göttlichen Hauch Berührten“, welche vom Feuer
weder Brandwunden noch Schmerzempfindung erleiden; welche es
nicht fühlen, wenn sie durch Schwerter, Beile, Lanzen und Messer
verwundet werden; die ohne Schaden zu nehmen ins Feuer fallen
oder – wie der Priester bei den castabalischen Festen – auf wunderbare
Weise über Flüsse schwimmen. Im (folgenden) 5. Kapitel
schildert Jamblichus noch einige fein beobachtete Merkmale der
Ekstase: „Einige von den Begeisterten werden am ganzen Leibe
bewegt, einige an gewissen Gliedern, andere hingegen bleiben völlig
in Ruhe, zuweilen vernahmen sie eine wohlgeordnete Musik, einen
Tanz oder harmonischen Gesang, zuweilen das Gegenteil; zuweilen
scheint ihr Körper in die Höhe zu wachsen, zuweilen in die Breite,
zuweilen scheint er in der Luft zu schweben. Zuweilen vernehmen
sie eine wohlklingende Stimme und wiederum durch Zwischenräume
oder Stillschweigen getrennte Töne und vieles andere.“[842]

Die Vereinigung mit dem Göttlichen beruht wesentlich darauf,
daß die vom Körper abgetrennte Seele leidenfrei ist. Selbst wenn
sie in den Körper hinabsteigt, leidet sie nicht, noch auch ihre Gedanken,
welche Ideeen, d. h. geistige Wesenheiten sind. In ihnen
sind wir mit den Göttern vereinigt. Die innige Vereinigung aber
zwischen der menschlichen Seele und Gott vermag kein Gedanke
auszudrücken. Der, welcher dieses göttliche Werk vollzieht, ist nicht
verschieden von dem, auf welchen er es richtet, von der Gottheit,
es ist kein Unterschied vorhanden von dem Rufenden und dem Gerufenen,
dem Befehlenden und dem Ausführer der Befehle, zwischen
dem Höheren und Geringeren.[843]

In dieser Weise spricht sich Jamblichus ganz übereinstimmend
mit den indischen Mystikern aus. Es heben sich auf diese Art
alle Zweifel des Porphyrius über die Macht, welche die Theurgen
über die Götter ausüben würden. Die Götter werden nicht zu
uns herabgerufen, sondern wir heben uns durch Askese, Gebet,
Betrachtung und Anrufung zu ihnen empor. Die alles zusammenhaltende
Liebe verbindet uns mit ihnen.[844]

„Wenn die Seele sich mit den Göttern zu vereinigen strebt,
so erhält sie die Macht und Fähigkeit alles zu erkennen, was war
und was sein wird, sie durchschaut alle Zeiten, betrachtet alles in
ihnen Geschehende und ordnet es in gebührender Weise; sie empfängt
die Macht zu heilen und zu verbessern. Kranke Körper
heilt sie und richtet es zum Guten, wenn die Menschen Unordnungen
und Fehler begehen. Sie erfindet Künste, spricht Recht
und erfindet Gesetze. So werden im Tempel des Aeskulap durch
göttliche Träume Heilmittel offenbart. – Das ganze Heer Alexanders
wäre zu Grunde gegangen, wenn nicht nächtlicherweile Dionysius
erschienen wäre und Heilmittel gegen das schwere Übel gezeigt hätte.“[845]

Wie man sieht, kannte Jamblichus den Somnambulismus in
seinem ganzen Umfang und legte besonders Wert auf dessen heilend
wirkende Äußerungen, auf den „Traum als Arzt“, wie sie du Prel
kurz und treffend bezeichnet.

Alle Mantik ist eine Gabe der Gottheit, und die menschliche
Seele besitzt an sich keine intuitiven Fähigkeiten, sondern nur die
Gabe, sich mit der Gottheit vereinigen zu können und dann in und
mit ihr das Geschehende zu erschauen. Es giebt aber auch eine
trügerische Pseudomantik, bei welcher die Idole trügerische Bilder
in Spiegeln hervorrufen. Diese Idole sind Schattenbilder, welche
auf wunderbare Weise (fabrica prodigiosa) durch den Lauf des
Himmels und nicht durch die menschliche Seele, welche tierische
Materie in sich aufgenommen hat, geschaffen werden. Jamblichus
bestreitet hierin die obige Annahme des Porphyrius, die menschliche
Seele sei göttlicher Natur und könne nur Wahres und Gutes
schaffen; auch nähren sich die Idole nicht vom Dampf der Materie,
sondern werden durch Räucherungen vertrieben.[846]

Jamblichus war der erste Neuplatoniker, bei welchem sich die
sichere Spur von der Annahme eines Astralleibes findet. Er schreibt
diesem auch die Vermittelung des divinatorischen Vermögens zu,
indem er von der künstlich bewirkten Mantik spricht. Er sagt[847]:
„Diese ganze so vielgestaltige Gattung der Mantik kann man –
wie irgendwo gethan – mit dem Begriff Erleuchtung bezeichnen,
denn sie erfüllt mit göttlichem Licht das ätherische und glänzende
Vehikel (αὐγοειδὲς ὄχημα), welches die Seele umgiebt.“ Hier
finden wir auch zum erstenmale den Körper der Seele als eine
Art Licht bezeichnet, ein Gedanke, welcher, wie wir bald sehen
werden, von den späteren Neuplatonikern weiter ausgebildet wurde.



Die bis in den modernen Spiritismus hinein spukende Lehre
der Truggeister wurde zuerst von Jamblichus († 333), aufgenommen,
welcher die Einmischung der Truggeister von theurgischen
Kunstfehlern abhängig macht, indem er in seiner den Brief an
Anebo beantwortenden Schrift De mysteriis Aegyptiorum sagt[848]:

„Götter, Engel und gute Dämonen erscheinen nur unter angenommenen
wahren Bildern; denn so wesentlich das Licht mit
der Sonne vereinigt ist, so wesentlich ist mit ihnen Wahrheit, Güte
und Vollkommenheit verbunden. Die bösen Dämonen bedienen
sich aber öfter falscher Bilder, um in höherem Rang zu erscheinen
und die Theurgen zu täuschen. – Wenn etwas in der theurgischen
Kunst versehen worden und anstatt der verlangten wahren Erscheinungen
falsche zum Vorschein kommen, so nehmen in diesem
Fall die untern und unvollkommenen Geister leicht die Gestalt der
höhern an. So entstehen oft eine Menge großer und gefährlicher
Irrtümer beim Citieren der Geister. Wer solchen falschen Erscheinungen
traut, wird in Irrtümer und Täuschungen gestürzt
und von der wahren Erkenntnis Gottes abgeführt. Denn warum
erscheinen sie? Etwa um denen, die sie citieren, einen Vorteil zu
gewähren? Nein, sondern um sie zu hintergehen und ihnen zu
schaden, denn aus einer Lüge kann kein Nutzen erwartet werden.
Die göttliche Natur, als die ewige Quelle des Seins und der
Wahrheit, läßt in kein anderes Objekt ein täuschendes Bild von
sich übergehen.“[849]



Im übrigen ist die Schrift des Jamblichus De mysteriis
Aegyptiorum nur eine Beantwortung der von Porphyrius in
seinem Brief an Anebo aufgeworfenen Zweifelsfragen, worin
die Theurgie nicht als Ausfluß philosophischer Spekulation, sondern
als Erfahrungswissenschaft, welche die „drastische Vereinigung“ mit
Gott und der Geisterwelt hervorbringt und direktes Erkennen im
Gefolge hat, dargestellt wird:

„Es giebt eine reale, innige, wirksame Vereinigung mit Gott
und der gesamten ihm unterworfenen oder von ihm ausfließenden
Geisterwelt der Untergottheiten, Dämonen, Engel, Heroen und
Seelen, welche durch keine Vernunfterkenntnis erlangt werden kann,
sondern allein durch gewisse geheimnisvolle theurgische Handlungen,
Ceremonien und Worte, die eben deshalb, weil diese Wirkungen
auf keiner Vernunfterkenntnis beruhen, Symbole und Synthemata
(also magische Charaktere &c.) genannt werden, deren Kenntnis
und Anwendung durch die Theurgie den Priestern allein als Vorrecht
zukommt, ein göttliches Geschenk und Offenbarung ist und
deshalb den Menschen weiter aufwärts führt als alle Erkenntnis
durch Vernunft und Philosophie.“[850]

Die Götter bilden die höchste und die menschlichen Seelen die
niedrigste Stufe in der Geisterhierarchie des Jamblichus; die Mittelstufe
nehmen die Dämonen ein.

Die Dämonen sind von den Göttern abhängig und ihrer
Natur nach viel geringer und unvollkommener; sie sind Diener der
Götter und Vollstrecker ihres Willens. Sie haben einen weiten
Wirkungskreis und stellen das Unsichtbare und Unaussprechliche
der Götter in Worten und Werken dar, gestalten das Formlose
in Formen und offenbaren in Begriffen das alle Begriffe Übersteigende.
Sie empfangen alles Gute, dessen sie teilhaftig oder
ihrer Natur nach fähig sind, von den Göttern und teilen es wieder
den unter ihnen stehenden Geschlechtern der Dinge mit. Somit
erfüllen die Dämonen samt den Heroen den Zwischenraum zwischen
den Göttern und Menschen und verbinden sie miteinander.[851]



Die verschiedenen Geisterwelten offenbaren sich dem Menschen,
welcher im Besitz der wahren Praxis der rechten Theurgie ist, und
ihre Erscheinungen sind ihrem Rang nach verschieden.[852] – Sie
entsprechen dem Wesen, den Kräften und Wirkungen der verschiedenen
Götter- und Geisterarten, wonach sich die Art und
Weise richtet, wie sie durch Beschwörungen sichtbar werden,
Wirkungen äußern und die ihnen angemessenen Gestalten, sowie die
ihnen eigentümlichen Unterscheidungsmerkmale erblicken lassen.

Die Mitteilung dieser charakteristischen Kennzeichen der verschiedenen
Geisterklassen ist nun das Prachtstück der theurgischen
Weisheit des Jamblichus.

Die Erscheinungen der Götter sind in ihrer Art homogen,
die der Dämonen mannigfaltig, die der Engel einartiger als die
der Dämonen, jedoch unvollkommener als die der Götter. Die Erscheinungen
der Erzengel kommen denen der Götter am nächsten.
Die Erscheinungen der Fürsten der Elemente unter dem Mond
sind zwar mannigfaltig, aber doch einer gewissen Bestimmtheit und
Ordnung nicht entbehrend; die Erscheinungen der Fürsten der
Materie jedoch sind mannigfaltiger als jene; die der Seelen sind
die mannigfaltigsten.

Die Erscheinungen der Götter bestrahlen das Gesicht mit
einem wohlthätigen Licht; die der Erzengel sind zugleich kraftvoll
und mild, lieblich die der Engel, furchtbar die der Dämonen,
milder die der Heroen. Die Erscheinungen der Fürsten der Elemente
betäuben, die der Fürsten der Materie sind widrig und öfter
den sie Schauenden gefährlich[853]; die Erscheinungen der Seelen
sind denen der Heroen ähnlich, aber schwächer.

Die Götter zeigen in ihren Erscheinungen eine gewisse Stetigkeit
und Ordnung, die Erzengel dabei noch eine gewisse Kraft,
die Engel Anmut und Ruhe mit einiger Beweglichkeit vereinigt;
die Dämonen zeigen stürmische Bewegung und Unordnung, die
Weltfürsten (Fürsten der Elemente) eine in sich ruhende Stätigkeit,
die Fürsten der Materie Tumult, die der Heroen Nachgiebigkeit
gegen die Bewegung, während die der Seelen noch beweglicher sind.



Die Erscheinungen der Götter sind zuweilen so groß, daß sie
Sonne und Mond verhüllen, und bei ihrem Herabsteigen ruht die
Erde nicht mehr fest. Wenn die Erzengel erscheinen, so werden
einige Teile der Welt bewegt, und ein Licht geht als Vorläufer
vor ihnen her. Kleiner und beschränkter ist die die Engel begleitende
Lichterscheinung, noch kleiner stufenweise die der Fürsten der Welt
und der Materie, der Heroen, der Seelen.

Die Bilder der Weltfürsten sind unermeßlich groß, die der
Fürsten der Materie prahlerisch und aufgeblasen; die Bilder der
Seelen sind ungleich groß, jedoch kleiner als die der Heroen. Überhaupt
richtet sich die Größe und Beschaffenheit der Erscheinungen
stets nach der Größe der Kräfte oder Gewalten, welche sie repräsentieren.
An den Erscheinungen der Götter zeigen sich die Bilder
der Wahrheit deutlich, glänzend und bestimmt ausgeprägt. Die
Bilder der Erzengel sind wahr und erhaben. Die Engel behalten
zwar immer die bestimmte Gestalt, welcher jedoch vollständige Bestimmtheit
mangelt. Die Bilder der Dämonen sind undeutlich und
noch unbestimmter die der Heroen. Die Bilder der Weltfürsten
sind deutlich, die der Fürsten der Materie dunkel und verworren,
beide aber gebieterisch. Die Bilder der Seelen sind schattenartig.[854]

In den Göttererscheinungen liegt die Kraft, die Seele vollkommen
zu reinigen. Die Erzengel erheben die Seelen, die Engel
lösen sie von den Banden der Materie, die Dämonen ziehen sie
in das Naturgetriebe herab, die Heroen verwickeln sie in Sorgen
und zeitliche Dinge, die Weltfürsten verhelfen ihr zur Herrschaft über
die weltlichen und die Elementarfürsten zu der über die materiellen
Dinge.[855] Die erscheinenden Seelen streben zur Erzeugung und
Fortbildung (also Reincarnation).

Die Götter besitzen die Kraft, die Materie auf einmal zu
verzehren; die Erzengel, solche nach und nach aufzuzehren; die
Engel, von derselben loszumachen und die Menschen davon abzuziehen;
die Dämonen, sie täuschend auszuschmücken; die Heroen,
ihr das rechte Maß anzupassen; die Weltfürsten zeigen sie in ihrer
Erhabenheit; die Fürsten der Materie sind ganz mit Materie erfüllt.
Die reinen Seelen kommen von aller Materie rein und die
unreinen als von Materie erfüllt zur Anschauung.[856]

Die Gegenwart der Götter schenkt unserm Körper Gesundheit,
der Seele Tugend, der Vernunft Reinheit, höhere Kräfte, göttliche
Liebe, überschwängliche Freude; sie stellt das, was nicht Körper
ist, den Augen der Seele durch die Augen des Körpers dar, als
wäre es Körper. Die Erscheinungen der Erzengel gewähren dasselbe,
jedoch nicht jedesmal und nicht Allen, ebenso nicht Allen in
gleichem Grade. Weiter geben sie intellektuelle Betrachtung und
ausdauernde Kraft. – Die Erscheinung der Engel ist von beschränkter
Wirkung, denn die Kraft, womit sie erscheinen, steht noch
weiter von dem vollkommenen Licht ab, welches alle Kraft in sich
erhält. Jedoch gewährt sie uns Weisheit, Forschungstrieb, Tugend,
Ordnung und Ebenmaß. Die Erscheinung der Dämonen beschwert
den Körper, plagt ihn mit Krankheiten, zieht die Seele in die
Natur herab, reißt sie nicht vom Körper und der ihm anhängenden
Sinnlichkeit los und befreit nicht von den Banden des Fatum. –
Die Erscheinung der Heroen erweckt zu einzelnen großen und edlen
Thaten. Die Weltfürsten geben bei ihrem Erscheinen die Güter
der Welt[857] und die glänzenden Auszeichnungen dieses Lebens; die
Fürsten der Materie dagegen materielle und irdische Güter, Schätze,
Geld usw.[858] – Das Anschauen der reinen und in die Ordnung
der Engel aufgenommenen Seelen ist für den Geist erhebend und
heilsam, es erweckt die heilige Hoffnung und schenkt Alles, wonach
diese strebt. Die Erscheinung der unreinen Seele dagegen zieht
zum Vergänglichen herab, verdirbt die Kräfte der Hoffnung und
erfüllt mit Leidenschaften, welche an den Körper fesseln.[859]

Das Gefolge der Geisterhierarchie richtet sich bei den Erscheinungen
nach dem Rang und der Würde der erscheinenden
Geister. Die Götter erscheinen in der Umgebung der Götter und
Erzengel; die Erzengel in der Begleitung von Engeln, welche
ihnen als Vorläufer, Diener und Trabanten beigegeben sind. Die
guten Dämonen stellen uns die weltlichen Güter dar, mit denen
sie uns begaben; die bösen und rächenden Dämonen jedoch die
verschiedenen Arten der Übel und Strafen. Außerdem werden sie
noch von einem Gewimmel wilder, grauenerregender, schädlicher
und blutsaugender Tiere umgeben.[860]

Das Licht, welches die Götter bei ihren Erscheinungen umfließt,
ist so fein, daß die Theurgen bei der Anschauung dieses
göttlichen Feuers gewöhnlich in Ohnmacht fallen. Auch die Erzengel
strahlen ein so feines Licht aus, daß es dem dasselbe Einatmenden
beschwerlich fällt. Die Engel dagegen teilen der Luft
keine beschwerlichen Eigenschaften mehr mit. Bei der Erscheinung
der Dämonen wird die Luft nicht verändert, auch begleitet sie nur
so viel Licht, als nötig ist, ihr Bild zur Darstellung zu bringen.
Bei der Erscheinung der Heroen werden zuweilen einzelne Landstriche
erschüttert, jedoch wird die Luft nicht dünner und für den
Theurgen nicht atembar. Die Erscheinung der Weltfürsten umschwärmt
auf eine dem Theurgen fast unerträgliche Weise ein Gewühl
von weltlichen und irdischen Bildern, ohne daß jedoch die
Luft eine merkliche Veränderung erlitte. Bei der Erscheinung der
Seelen ist die sie umfließende sichtbare Luft mit ihnen verwandt
und nimmt, indem sie sich an sie schmiegt, gleichsam ihre Umrisse
an, weshalb sie denn auch luft- und schattenartig erscheinen.[861]

Dies ist der Kern des theurgisch-dämonologischen Systems von
Jamblichus, in welchem alle späteren Systeme bis auf Allan Kardecs
„Echelle spirite“ vorhanden sind. Ist bei den älteren
Theurgen das Streben nach der mystischen Henosis vorherrschend, so
tritt bei Jamblichus der eigentliche Geisterverkehr lebhaft hervor,
und auch der Verkehr mit den bösen Dämonen wird eingehend
besprochen, welcher von jetzt an in aller späteren Theurgie der
vorherrschende bleibt.


Der bedeutendste Neuplatoniker der spätern Zeit ist der von
lykischen Eltern zu Byzanz 412 geborene Proklus, welcher zu
Alexandria und später zu Athen durch den jüngern Plutarch
und Syrianos eine gründliche Erziehung genoß. Sein Leben war
ganz der neuplatonischen Lehre gewidmet, und nach dem Tode des
Syrianos war er dessen Nachfolger und die Hauptstütze seiner
Schule. Er zeichnete sich durch große schriftstellerische Thätigkeit
auf dem Gebiete der heidnischen Theologie und durch strenge
Askese aus. Er nahm bis zu seinem 485 erfolgten Tode monatlich
mehrmals reinigende Bäder im Meer, fastete am letzten Tage der
Monate und feierte die Zeit des Neumondes aufs prächtigste.
Auch beobachtete Proklus genau die heiligen Tage der Ägypter,
sang orphische und chaldäische Hymnen und diente den Göttern
aller Völker, denn er pflegte zu sagen, der Philosoph solle nicht
allein ein Verehrer der Götter seiner Stadt oder einiger Völker,
sondern ein Priester der ganzen Welt sein.

Infolge seiner Frömmigkeit gelangte Proklus zur Anschauung
allerdings nicht des Einen Höchsten, aber doch der Athene, des
Apollo, des Asklepios, der Hekate und der platonischen Ideeen.
Er hatte zahlreiche vorbedeutende, oft in Gedichten sich kundgebende
Träume, in deren einem ihm offenbart wurde, daß er zur hermetischen
Kette der Philosophen gehöre und in früherer Incarnation
der Pythagoräer Nikomachos gewesen sei. Sein Gebet war heilkräftig
und soll sowohl einen wohlthätigen Regen haben herbeiziehen,
wie auch schädliche Erdbeben abwenden können.

Darum genoß auch Proklus bei seinen Anhängern hohe Verehrung.
Ein hoher Staatsbeamter mit Namen Rufinus wohnte
einstmals einer Vorlesung des Philosophen bei und sah dessen
Haupt von göttlichem Lichte umstrahlt. Sobald der Meister aufhörte
zu reden, fiel Rufinus vor ihm wie vor einem Gotte nieder
und beteuerte mit heiligem Eide sein gehabtes Gesicht.

Da jedoch die Gesetze der christlichen Kaiser gegen die Ausübung
der heidnischen Religionen sehr streng waren, so war Proklus
genötigt, seine Lehren in geheimer abendlicher Versammlung vorzutragen
und mußte sogar einmal eine Zeit lang aus Athen flüchten.
– So berichtet sein Schüler Marinos in der Vita Procli.

Von der Philosophie des Proklus können uns nur einige psychologische
Spekulationen interessieren. Er denkt sich ähnlich den
indischen Philosophen der Vedantalehre, die Seele mit feinern und
gröbern Hüllen umgeben, welche göttliche, von der ersten unveränderlichen
Ursache herrührende, unveränderliche Körper sind, die
immer dieselbe Gestalt und Größe haben, obgleich sie durch Zusatz
oder Ausscheidung von anderen Körpern veränderlich erscheinen. –
Er führt keinen Grund an, weshalb die Seele mit solchen Hüllen
umgeben sei, und macht auch weiter keinen praktischen Gebrauch
von dieser Annahme außer um gewisse sichtbare Erscheinungen der
Seele (die Doppelgänger?) und die Notwendigkeit der Reincarnation
zu erklären.

Proklus spricht nur an einigen Stellen seines Alcibiades von
der Reincarnation auf eine beiläufige Weise; wahrscheinlich gehörte
die Lehre von der Reincarnation zu den esoterisch vorgetragenen.
Er sagt: „Wie würde die Seele fehlen und sündigen
und sich wieder zum Göttlichen erheben können, wenn nicht sie und
ihre Vernunft und die Freiheit ihres Willens an der Vermischung
mit den Leiden teil hätten, wenn sie nicht im Zeitlichen wäre und
die materiellen Kleider umnähme und wieder ablegte nach gewissen
Perioden der Zeit.“[862] Je mehr sich die Seele von den äußeren
Hüllen befreit hat, desto höher steigt sie.[863]

Beiläufig verdient noch erwähnt zu werden, daß Proklus die
Dämonen in fünf Klassen teilte, welche der schon genannte Psellus
noch um eine vermehrte; außerdem machte Proklus einen Geschlechtsunterschied
bei den Dämonen, wobei sich wieder orientalischer Einfluß
geltend macht.

Kurze Erwähnung müssen wir noch der „allsehenden“ Sosipatra,
der Gattin des sonst unbedeutenden Neuplatonikers
Eustathius schenken, welche in der zweiten Hälfte des vierten
Jahrhunderts lebte.

Eustathius wählte Sosipatra zu seiner Gattin, ward
aber, wie Eunap sich ausdrückt, durch deren unbeschreibliche Weisheit
so sehr in Schatten gestellt, daß er an ihrer Seite nicht als
ein Denker und Philosoph, sondern als ein äußerst unbedeutender
Mann erschien. Ihr Vaterland war Asien, die Gegend um Ephesus,
welche den Fluß Kayfar bewässerte. Als kleines Kind schon veredelte
sie gleichsam alles um sich her durch ihre ausnehmende
Schönheit und Schamhaftigkeit, und ihr Vater, der sehr reich war,
that alles, was er vermochte, ihr die beste Erziehung zu geben.[864]

„Da kamen“, heißt es nun am eben angeführten Orte wörtlich
weiter, „in ihrem fünften Jahre zwei in Pelz gekleidete und große
Taschen tragende Greise auf eines der Landgüter ihres Vaters,
und überredeten den Verwalter desselben, ihnen die Besorgung des
Weinbergs allein zu überlassen.“ Der überaus reichliche Ertrag
erweckte den Gedanken bei ihm, es müsse ein Wunder und eine
Gottheit dabei im Spiele sein. Der Vater der Sosipatra ehrte die
beiden Fremden durch eine treffliche Mahlzeit, und bezeigte seine
Unzufriedenheit über die übrigen Arbeiter, daß sie nicht eben so
viel Fleiß auf die ihnen obliegenden Zweige der Landwirtschaft
gewendet hätten. Hierauf nahmen die Fremdlinge, welche durch
die Gestalt und das liebenswürdige Benehmen der beim Mahle
anwesenden Sosipatra bezaubert waren, das Wort. „Die übrigen
Geheimnisse und Schätze verborgener Weisheit“, sagten sie, „behalten
wir für uns. Das alles, was du soeben von uns als eine empfangene
Wohlthat, oder als Probe von unserer Geschicklichkeit so
sehr rühmtest, ist nur eine Kleinigkeit und ein geringes Kinderspiel
im Vergleich mit dem, was wir sonst noch vermögen. Willst du,
daß wir dir für die Ehre, welche du uns erzeigest, und für die
Geschenke, welche wir von dir empfangen haben, ein Gegengeschenk
machen, nicht mit vergänglichen Gütern, sondern mit etwas Höherem,
das über dich und dein Leben hinausgeht, und bis an den Himmel
und die Sterne reichet, so übergieb uns, als den wahren Eltern
und Erziehern, fünf Jahre lang diese Sosipatra. Du sollst und
darfst dich aber diese ganze Zeit hindurch nicht um sie bekümmern,
noch jenes Landgut auch nur mit einem Fuße betreten. Alsdann
wird nach Verlauf dieser Zeit deine Tochter nicht allein ein hochgebildetes
weibliches und menschliches Wesen sein, sondern du wirst
unfehlbar in ihr auch noch etwas Anderes und Höheres ahnen.
Hast du nun guten Mut und Vertrauen zu uns, so nimm unseren
Vorschlag willig an, bist du aber mißtrauisch, so wollen wir –
nichts gesagt haben.“

„Stillschweigend und bestürzt übergab ihnen der Vater hierauf
seine Tochter. Dann rief er seinen Verwalter und befahl ihm,
den Fremdlingen alles zu reichen, was sie nur immer verlangen
würden, und sich um nichts weiter zu bekümmern, machte sich als
ein Flüchtiger noch vor Anbruch des Tages auf, und verließ die
Tochter und das Landgut. Die Männer, es mögen nun Heroen
oder Dämonen, oder noch höhere Geister gewesen
sein, nahmen das Mädchen und weiheten es ein – in welche
Mysterien? und Wozu? das vermochte niemand, auch der
Allerneugierigste nicht, jemals zu erforschen.“

„Als nun die festgesetzte Zeit herum war, kam der Vater auf
das Landgut. Er kannte seine Tochter nicht mehr, so außerordentlich
hatte sie sich in Absicht auf Größe, Wuchs und äußerliche
Schönheit verändert. Auch sie erkannte ihren Vater kaum mehr.
Er fiel vor ihr nieder auf seine Kniee, so sehr glaubte er ein
anderes Wesen vor sich zu sehen. Jetzt erschienen auch die beiden
Lehrer. Du kannst, sagten sie, deine Tochter alles fragen, was du
immer willst. Ach! Vater, fiel Sosipatra ihnen in die Rede, frage
mich doch etwas, frage mich doch, wie dir's auf dem Wege gegangen
ist. Sie erzählte ihm darauf alle Vorfälle, Reden, Besorgnisse,
Drohungen u. s. f., kurz alles, was auf der Reise vorgekommen
war, so genau, als wenn sie selbst mit in dem Wagen
gesessen hätte.“

„Der Vater war ganz außer sich vor Erstaunen, und glaubte
fest, seine Tochter sei – eine Göttin. Er fiel vor den
Männern nieder und bat, sie möchten doch sagen, wer sie wären
(damit er sie auf gehörige Weise verehren könne). Nach langem
Zögern, denn so gefiel es vielleicht der Gottheit, sagten sie endlich,
aber nur durch dunkle Andeutungen und mit niedergeschlagenem
Gesicht, sie wären nicht ganz uneingeweiht in die chaldäische Weisheit.
Hierauf fiel er abermals auf seine Kniee und bat, sie möchten
doch geruhen, die Herren von dem Gute zu sein, und seine Tochter
bei sich zu behalten, um derselben ihre Bildung noch länger angedeihen
zu lassen, und sie noch vollkommener einzuweihen. Sie
nickten mit dem Kopfe, sagten es aber nicht mit Worten zu. Der
Vater glaubte indessen, ihr Versprechen erhalten zu haben, und
war darüber so froh und vergnügt, als wäre ihm ein Orakelspruch
zu teil geworden. Was er aber aus der ganzen Sache machen
sollte, das wußte er durchaus nicht. Mit Begeisterung pries er
den Homer, daß er ein großes und herrliches Geheimnis ausgesprochen
habe in den Worten:


Die Götter wandern in mancherlei Gestalten,


Reisenden aus fremden Ländern ähnlich, umher.“





„Denn auch er glaubte von Göttern in Gestalt von Fremdlingen
einen Besuch erhalten zu haben. Voll von diesen Gedanken
schlief er vergnügt ein. Die Greise aber führten nach der Mahlzeit
das Mädchen auf ihr Zimmer, übergaben ihr sorgfältig das
Gewand, in welchem sie eingeweiht worden war, nebst noch
einigen andern Sachen, ließen ihr ein Kästchen versiegeln und
thaten noch einige Bücher hinzu. Sosipatra freute sich ungemein
darüber, und liebte überhaupt die fremden Männer wie ihren
eigenen Vater.“

„Am folgenden Tage morgens frühe, als die Thüren geöffnet
wurden, und jedermann an seine Arbeit ging, gingen auch die zwei
Greise, wie gewöhnlich aus, das Mädchen aber lief zu dem Vater
mit der fröhlichen Nachricht, und ließ das Kästchen und die Bücher
zu ihm tragen. Der Vater erstaunte über die kostbaren Schätze,
welche er fand, und ließ die Männer rufen. Aber sie waren
nirgends zu finden. Was ist das? sagte er zur Tochter. Nachsinnend
eine Weile, erwiderte diese: Ach, jetzt verstehe ich, was
sie mir sagten, als sie mir dies Alles mit Thränen in den Augen
übergaben. Betrachte dieses öfters, sagten sie, wir werden bald
eine Reise auf das westliche Meer machen, und alsdann sofort
wieder zurückkehren.“

„Alles dieses beweist offenbar, daß die Fremdlinge Geister oder
höhere Wesen waren. Der Vater nahm diese eingeweihte und
divinatorische Tochter zu sich, ließ sie ganz nach ihrem Willen leben,
und bekümmerte sich um ihr Thun und Lassen weiter nicht im Geringsten;
nur war er mit ihrem stillen Wesen nicht ganz zufrieden.
Als sie das reifere Alter erreicht hatte, wußte sie, ohne andere
Lehrer gehabt zu haben, die Schriften der Dichter, Philosophen
und Redner alle auswendig, und was andere mit großer Anstrengung
und vielem Schweiße kaum mittelmäßig erlernen und
begreifen, darüber wußte sie sich so leicht und gewandt auszudrücken,
als ob es nur ganz unbedeutende Aufgaben wären. Die Fremdlinge
aber kehrten niemals wieder zurück“ usw.[865]



Drittes Kapitel.

Hierokles und sein Kommentar zu den goldenen Sprüchen des Pythagoras. – Die letzten Neuplatoniker.

Durch die Litteratur des Occultismus zieht sich eine Reihe
von Schriften, in welchen die mystische Entwickelung des Menschengeistes
esoterisch dargestellt und systematisch gelehrt wird. Da es
nun unsere Aufgabe ist, das Feld der Mystik in seinem ganzen
Umfang zu durchstreifen, so dürfte es vielleicht am Platze sein, diese
heute meist vergessenen Schriften aus dem Staube der Jahrhunderte
und Jahrtausende hervorzuziehen und der theoretischen wie der
praktischen Forschung zugänglich zu machen; vielleicht erregt dieses
Unternehmen um so mehr das Interesse der Beteiligten, als die
neuere hierher gehörige Litteratur, wie sie z. B. von Kerening
vertreten wird, kaum etwas Besseres aufzuweisen hat.

In erster Reihe sind die sogenannten goldenen Sprüche des
Pythagoras hierher zu rechnen, welche, wenn auch vielleicht nicht
in ihrer Gesamtheit von Pythagoras selbst herstammend, doch ganz
zweifelsohne geistiges Eigentum der alten und neuen pythagoräischen
Schule waren. Sie lehren die mystische Entwickelung des Geistes
und hier treffen alle Kennzeichen zusammen, mit denen Cornelius
Agrippa die letztere charakterisiert, indem er sagt[866]: „Dieser (höhere)
Einfluß wird uns aber nur dann zu teil, wenn wir uns von den
die Seele niederdrückenden Hindernissen, von den fleischlichen und
irdischen Beschäftigungen und von jeder von außen kommenden
Aufregung frei machen. Wie ein triefendes und unreines Auge
die allzustark leuchtenden Gegenstände nicht anschauen kann, so wird
auch der das Göttliche nicht fassen können, der die Reinigung der
Seele vernachlässigt. Man muß aber schritt- und gleichsam stufenweise
zu dieser Reinheit des Herzens gelangen, denn nicht jeder
Neueingeweihte wird sogleich den vollen Glanz dieser Mysterien
fassen, sondern die Seele ist allmählich daran zu gewöhnen, bis in
uns die Kraft des Verstandes sich entfaltet, und dieser, dem göttlichen
Lichte zugekehrt, sich mit ihm vereinigt. Wenn nun die
menschliche Seele gehörig gereinigt und geheiligt ist, so tritt sie von
allen störenden Einflüssen ungehindert in freier Bewegung hervor,
erhebt sich nach oben, erkennt das Göttliche und unterrichtet sich
sogar selbst, wenn sie gleich den Unterricht anderswoher zu erhalten
scheint. Sie bedarf alsdann weder einer Erinnerung noch Belehrung,
sondern durch ihren Geist, welcher das Haupt und der
Lenker der Seele ist, ahmt sie von selbst die Engel nach und erreicht
nicht erst allmählich, nicht in einer bestimmten Zeit, sondern in einem
Augenblicke das, was sie wünscht.“

In den ersten vierundfünfzig Strophen der goldenen Sprüche
wird nun diese „stufenweise Reinigung des Herzens“ gelehrt,
während in den letzten zweiunddreißig die durch Selbstzucht erreichte
geistige Macht und Freiheit des Adepten geschildert wird. – Unser
moralisch-mystisches Lehrgedicht hat nach den etwas modernisierten
Übersetzungen von Schultheß[867] folgenden Wortlaut:


„Die unsterblichen Götter, wie das Gesetz ihren Rang zeigt,


Ehre zuvorderst, und heilig sei dir der Eid. Den erhab'nen


Helden des Äthers zunächst, dann auch der Erde Dämonen


Gieb nach Gesetz und heiligem Brauch ihre Ehre. Die Eltern


Halte in Ehren zumeist, dann auch Verwandte des Blutes.    5.


Unter den andern erwirb durch Tugend jeden Rechtschaff'nen


Dir zum Freunde, und sei empfänglich für gütige Reden,


Nützliche Thaten zumal; um kleiner Vergehungen willen


Zürne nicht mit dem Freund; so lange du kannst, übe Nachsicht;


Ist ja das Können so oft Nachbar des Müssens. Behalte    10.


Dieses nun wohl und gewöhne durch fleißige Übung dich dazu,


Daß du die Lüste des Gaumens, Neigung und Trieb zu dem Schlafe,


Daß du die Wollust und Zorn beherrschen männiglich könnest.


Thu' nichts Schändlich's allein, noch auch im Beisein von andern;


Scham vor dir selbst soll dich strenger als alles bewahren.    15.


Sei du gerecht gegen alle in Worten sowohl als in Thaten,


Und erlaube dir nie der Vernunft dich blöde zu entäußern,


Sondern halte im Aug', daß gemeinsam den Menschen der Tod ist.


Laß' nicht nur den Gewinn, laß auch Verlust dir gefallen.


Was für Leiden die Menschen nach göttlicher Schickung bedrücken,    20.


Trage du sanft deine Last und hadere nicht mit dem Himmel.


Hilf dir so gut als du kannst, das fordert die Pflicht; und bedenke,


Daß das Schicksal dem Guten nicht allzuviel Leiden verhänge,


Wirst du Reden verschiedene, gute und schlimme vernehmen,


Haß' und bewundere von ihnen keine, und mußt du zuweilen    25.


Thorheit, Unvernunft hören, so übe Geduld. Eine Regel


Geb' ich dir jetzt, und die sollst du zu allen Zeiten befolgen:


Niemand müsse dich weder durch Worte noch Thaten bewegen,


Etwas zu reden, zu thun, das deinem Besten zuwider;


Handle nicht ohne Bedacht, um thöricht nimmer zu handeln,    30.


Elend ein Mann, der redet und handelt ohn' Überlegung.


Setze nur das in das Werk, was nun und nimmer dich reu'n kann.


Schreite zu keiner That, wo Kenntnis gänzlich dir mangelt.


Laß dich von deinen Pflichten erst gründlich belehren, dann wirst du


Freudig, zufriedengestellt, in Ruhe dein Leben vollbringen.    35.


Auch die Gesundheit des Leibes sollst unbesorgt du nicht lassen.


Halte nur Maß in Trunk, in Speise und Übung des Leibes.


Meide, was Schaden gebiert, das wird dir das richtige Maß sein.


Reinlich, jedoch ohne Pracht, gewöhn' dich zu leben. Vermeide


Alles was Neid weckt, mit Fleiß, und laß unnötigen Aufwand    40.


Denen, die wirkliches Gut nicht kennen, doch fern auch sei von dir


Kargheit. Das Beste in allen ist rechtes Maß stets gewesen.


Thu' nichts, was Schaden dir bringt, und denke, noch ehe du handelst.


Eher darfst du auch nicht dem Auge zu schlafen gestatten,


Bis du der Thaten des Tages dreifach dir Rechnung gegeben:    45.


Wo übertrat ich das Maß? Was ward gebührend verrichtet?


Was unterlassen, was Pflicht von mir erheischen hätt' müssen?


Laß' dieser Musterung nichts vom Ersten bis Letzten entgehen;


Straf dich begangenen Fehl's und freu' dich bewiesener Tugend.


Siehe, hierin sollst du üben, und dieses sollst du studieren,    50.


Das ist, was von Herzen zu lieben dir ist geboten,


Diese Dinge, sie führen zum Pfad' der göttlichen Tugend,


Bei dem göttlichen Mann schwör ich's, der unserer Seele


In der Tetrade den Quell der ew'gen Natur hat gewiesen!


Aber du schreite zum Werk mit flehender Bitt' an die Götter,    55.


Daß du vollenden es magst. Bist du jetzt mächtig geworden


Jener menschlichen Tugend, so soll dir die Kenntnis dann werden


Von der Geister System und auch der unsterblichen Götter,


Sterblichen Menschengeschlechts auch; wie weit sich erstrecken die Kräfte


Jedes Geschlechtes und was zu Einem sie alle verbinde.    60.


Weiter die Kenntnis, wie die Natur nach ewigen Rechten


Bleibt stets selber ihr gleich. Dann hoffest du niemals,


Was zu hoffen nicht ist; dann bleibt dir nichts mehr verborgen.


Kenntnis erlangst du, erkorenes Übel plage die Menschen,


Plage die Thoren, die wahr es nicht nehmen, die hören nicht wollen,    65.


Wie sie das Gut in der Nähe hätten. Nur wenige wissen,


Sich von den Übeln zu lösen: Ein trauriges Schicksal,


Daß sie gedankenlos sind; sie rollen wie wirbelnde Walzen


Dahin, dorthin, bedrängt von Kummer und Plagen ohn' Ende.


Denn das merken sie nicht, daß der Streit, der schlimme Gefährte,    70.


Anvertraut ihnen von Kind an, ihr Schaden ist, daß sie


Ihn nicht reizen, dagegen durch Nachsicht entgehen ihm sollten.


Vater Zeus, o du würdest vom Übel sie alle erlösen,


Wenn du allen zeigtest den Dämon, der sie bewohnet.


Sei nur getrost, denn die Sterblichen sind auch von Gottes Geschlechte;    75.


Alles wird die Natur, die heilige Mutter sie lehren.


Bist du nun auch der getreuen Lehrerin fleißiger Schüler,


Wird es dir meine Gebote zu halten an Kräften nicht fehlen,


Heilen wirst du alsdann die Seel' und von Elend erretten.


Aber enthalte dich auch verbotener Speisen, entscheide    80.


Nach den Gesetzen der Läut'rung wie auch der Befreiung der Seele,


Was ihr schadet und nützt, und lasse das nie unerwogen.


Laß der Vernunft als dem besten Fuhrmann die Zügel in Händen.


Scheidest du früh oder spät aus diesem, dem sterblichen Leibe,


Dann wirst du froh in den reinen Äther dich singend erheben,    85.


Vom Tod auf ewig befreit bist du unsterblicher Gott dann!“





Diese pythagoräischen Verse wurden von dem Neuplatoniker
Hierokles ausführlich kommentiert. Derselbe wurde 410 geboren,
war ein Schüler des Plutarch von Athen, lehrte zu Alexandria
und starb um das Jahr 476. Von seinem Leben ist so gut wie
nichts bekannt, und nur Suidas überliefert uns einen einzigen Zug
aus seinem Leben, welcher jedoch unsern Philosophen in stoischer
Größe erscheinen läßt: Auf einer Reise nach Byzanz wurde er in
dieser Stadt von der Regierung (vermutlich wegen Streitigkeiten
mit christlichen Priestern) zur Geißelung verurteilt, welche auf das
strengste an ihm vollzogen wurde. Als nun ein Gerichtsbeamter
voll Wohlgefallen der Exekution zusah, fing Hierokles eine Hand
voll seines den Riemen der Peitschenhiebe entströmenden Blutes
auf und warf es demselben mit homerischen Worten ins Gesicht:
„Nimm, Cyklop, und trink eins; auf Menschenfleisch ist der Wein gut.“

Der Erfolg dieser That war, daß Hierokles sofort aus Byzanz
verbannt wurde und nach Alexandria zurückkehrte, wo er unter
dem Beifall seiner Schüler ungehindert wie früher Philosophie
weiter lehrte.

Wenden wir uns zu dem Kommentar des Hierokles. Nach
ihm besteht die Philosophie in der Reinigung und der Vervollkommnung
des menschlichen Lebens; in der Reinigung von der
Sinnlichkeit und dem materiellen Leibe, in der Vervollkommnung
des unsterblichen Menschen zur Gottheit, wodurch der Mensch der
wahren Glückseligkeit teilhaftig wird. Auf den Weg zur Vergöttlichung
führen den Philosophen gewisse kurzgefaßte Grundsätze
oder Kunstregeln, unter denen die pythagoräischen Verse den ersten
Rang einnahmen, weil sie sowohl die Grundbegriffe der thätigen
als der beschaulichen Philosophie enthalten und den Menschen –
nach den Worten des „Timäus“ – in seinen ursprünglichen Zustand
zurückversetzen.

Die Gebote der thätigen Tugend werden zuerst genannt, weil
Trägheit und Sinnlichkeit überwunden sein müssen, bevor sich der
Mensch mit den höheren göttlichen Tugenden bekannt machen kann;
denn ebensowenig als ein unreines Auge den Glanz der Sonne
erträgt, ebensowenig vermag eine Seele ohne Besitz praktischer
Tugend ihren Blick auf den Glanz der Wahrheit zu richten.

Die thätige (politische) Tugend wird die menschliche genannt,
die Befolgung ihrer Gebote führt uns auf den Weg der beschaulichen
göttlichen Tugend und Philosophie (V. 50–54). Man muß
also zunächst Mensch werden, um sich zum Gott entwickeln zu können;
zu dem ersten machen uns die thätigen, und zum letzteren – vom
Leichteren zum Schwereren emporsteigend – die beschaulichen
Tugenden.

Die Vorschriften der thätigen Tugend sind so vielfach und
reden in so hohem Grade für sich selbst, daß wir den zu ihnen
gehörigen langen Kommentar bis zu den Versen 36–38 übergehen
können, worin Pflege der Gesundheit und Mäßigkeit empfohlen
wird, um den Körper zu einem brauchbaren Instrument der Weisheit
zu machen. Hierokles sagt: „Damit dann sein (des Philosophen)
Leib ein Instrument der Weisheit abgeben möge, wird er denselben
durchaus also nähren und gewöhnen, daß dabei vorzüglich für die
Seele, zunächst aber und um ihretwillen für den Leib gesorgt sei.
Denn er wird niemals den Leib, die Maschine, in größeren Ehren
halten als die Seele, welche dieselbe braucht. Er wird aber eben
darum die Maschine durchaus nicht vernachlässigen, weil die Seele
sie braucht, sondern er wird in der rechten Ordnung für die Gesundheit
des Leibes, mit Rücksicht auf die Seele, deren Werkzeug
er ist, Sorge tragen. Er wird sich deshalb nicht aller Speisen
ohne Unterschied bedienen, sondern nur solcher, die erlaubt sind zu
essen[868]; denn es giebt Speisen, die nicht erlaubt sind zu essen, weil
sie den Leib beschweren und den Geist der Seele, mit dem
sie in engerem Bande steht, in gröbere Leidenschaften
hinschleppen.“

Unter diesem Geist der Seele verstehen die Neuplatoniker einen
inneren, mit der vernünftigen Seele in engerem Zusammenhang
als der äußere Zellenleib stehenden geistigen oder ätherischen Leib,
welcher Glanzleib oder der geistige Wagen der Seele genannt wird.
Nach neuplatonischer Ansicht verliert der Astralleib seinen Glanz
und seine Leichtigkeit, wenn er zu salzige oder zu fette Speisen genießt;
durch diesen Genuß wird der Glanzleib getrübt, und der
Wagen, auf welchem die Seele zur Gottheit emporfahren soll, versagt
seinen Dienst. – Zum Verständnis der durch gesperrten Druck
hervorgehobenen Stelle des Hierokles diene die Anmerkung, daß
Pythagoras und Plato nach Diogenes Laërtius die Seele in zwei
Teile teilten, in einen vernünftigen – λόγον – und einen unvernünftigen
Teil – ἄλογον – welch letzterer wieder in den zornigen
– θυμικόν – und begierigen – ἐπιθυμικόν – zerfiel und sich
also mit obigem „Geist der Seele“ deckt.

Derartige Speisen wird also der Philosoph meiden und hinsichtlich
der erlaubten Jahreszeit, Land, Alter und Gesundheit berücksichtigen,
sowie auch bedenken, „ob er ein Anfänger im philosophischen
Leben sei, oder schon die Höhe desselben erstiegen habe;
er wird also durch Maßhalten allen Schaden vermeiden und alle
Vorteile für die nach Vollkommenheit strebende Seele zu erringen
suchen.“ „Denn wenn sie (auf ihrem glänzenden Wagen) zur Vernunft
hinauffährt, muß es um sie her von Leidenschaften ganz
windstille sein, ihre untern Triebe müssen sich in der besten Ordnung
und tiefsten Unterthänigkeit befinden, damit die höheren Seelenkräfte
in ihren Betrachtungen ungestört bleiben.“

Die Verse 50–55 stellen den Jünger auf die Grenze zwischen
der praktischen und theoretischen Tugend, zwischen den niedern Zustand
eines Menschen und den höheren eines Gottes. Daß aber die
theoretische Wahrheit zu diesem hohen Ziele führe, bezeugen die Verse
ausdrücklich, mit welchen unser Dichter dieses Lehrgedicht beschließt:


„Scheidest du früh oder spät aus diesem sterblichen Leibe,


Dann wirst du froh in den reinen Äther dich singend erheben,


Vom Tod auf ewig befreit, bist du unsterblicher Gott dann!“






Diese Dinge führen auf den Weg zur göttlichen Tugend, sie
„werden dich Gott ähnlich machen vermittelst der wissenschaftlichen
Erkenntnis der Dinge, den die Erforschung der Ursachen der
wirklichen Dinge führt, weil die ersten Ursachen in der Weisheit
und Kraft des Schöpfergottes liegen, zum höchsten Gipfel der
Gotteserkenntnis, welche die Ähnlichkeit mit Gott mit sich bringt.“

Der Verfasser verheißt den in praktischer und theoretischer
Tugend Geübten nicht nur die Kenntnis aller von der Tetrade
geschaffenen Wesen, sondern auch ihrer unterscheidenden und gemeinsamen
Merkmale und sagt: „Eine wissenschaftliche Kenntnis aber
von diesen Wesen gelingt denen, welche die praktische Tugend mit
theoretischer Wahrheit ausschmücken und ihre menschliche Rechtschaffenheit
zu göttlicher Tugend erhöhen; denn dadurch erlangt
man Ähnlichkeit mit Gott, wenn man die Dinge kennt, wie sie ihr
Dasein und ihren Rang von Gott selbst erhalten haben. Weil
aber die körperliche Natur diese sichtbare Welt ausmacht und der
Herrschaft der vernünftigen Wesen untergeordnet ist, so kündigt
unser Lehrer in den folgenden Versen (61–64) an, daß man in
der gehörigen Ordnung nun auch zu dem Gut der physiologischen
Wissenschaft gelangen werde.“

Die höheren Regionen der Welt sind mit Gestirnen geziert
und mit reinen Intelligenzen bevölkert, die Erde aber ist mit Leben
und Empfindung besitzenden Tieren und Pflanzen besetzt. Zwischen
jene Intelligenzen und diese bloßen Lebewesen ist der Mensch als
Amphibium, als das letzte Wesen der obern und das erste Wesen
der untern Klassen gesetzt. Bald pflegt er Umgang mit den Unsterblichen
und tritt durch die Rückkehr zur Vernunft (νοῦς) wieder
in seinen ursprünglichen Stand ein; bald gesellt er sich zu den
sterblichen Wesen, läßt die göttlichen Gesetze außer acht und sinkt
von der ihm zukommenden Würde herab. Weil er der untersten
Klasse der denkenden Wesen angehört, so besitzt er von Natur aus
das Vermögen nicht, zu jeder Zeit und stets gleich vernünftig zu
denken, und steht deshalb an Rang unter höheren Intelligenzen,
denen er sich jedoch zu assimilieren vermag, obschon er „von Natur
ist und bleibt ein niedrigeres Wesen als die unsterblichen Götter
und Helden des Äthers“.

Gerade infolge seiner Doppelstellung aber vermag der Mensch
die Stufenfolge der Klassen der denkenden Wesen zu erkennen und
wahrzunehmen, daß die Natur überall sich selber gleich bleibt, daß
dem so sei „nach ewigen Rechten, nach dem göttlichen Ideal, weil
ihnen (allen Geschöpfen) Gott diese und keine andere Wirklichkeit
gegeben hat, weil er alles, seien es körperliche oder unkörperliche
Wesen, nach den Maßregeln seines Planes angeordnet hat“.

Aus der Kenntnis der körperlichen und unkörperlichen Schöpfung
erwächst dem Weisen der Gewinn, daß er nichts Eitles hofft und
daß ihm nichts verborgen bleibt.

Wer nun aber zur Erkenntnis der Doppelnatur des Menschen,
die ihn hinauf und hinab zieht, gelangt ist, der versteht, „wie selbst
erwähltes Übel die Menschen plage, daß sie aus eigenem Entschluß
elend und mühselig sind“; denn sie lassen sich sowohl durch einen
jähen Trieb in das körperliche Leben herabziehen, als auch im
körperlichen Leben in Leidenschaften verstricken, die sie an die Erde
binden, während sie sich doch zeitig von ihr loslösen könnten; sie
nehmen das Gute nicht wahr und wollen sich auch nicht belehren
lassen. Diejenigen aber, denen es ernst ist, Gutes zu lernen oder
zu entdecken, die sich von dem Übel frei zu machen wissen, diese
werden der Plagen des irdischen Lebens los und ledig und „wandern
hinüber in den reinen Äther“.

Die Thoren gleichen Walzen, die bergab rollen und überall
auf Hindernisse stoßen; sie geraten durch ihre erdwärts treibenden
Handlungen in tausend Übel und wissen sich weder zu raten noch
zu helfen, weil sie stets grundsatzlos handeln. Es giebt keinen
Zufall des menschlichen Lebens, der dem Thoren nicht Anlaß zum
Bösen werde, weil das Laster sein selbstgewähltes Teil ist, und er
weder auf das göttliche Licht schauen, noch auch von den wahren
Gütern hören will. Unsere Erlösung wird aber sicher erfolgen,
wenn wir zur Selbsterkenntnis gelangen und einsehen lernen, daß
ein göttliches Wesen in uns wohne. Diese Befreiung von allen
Übeln ist jedoch denen möglich, welche sich mit der Betrachtung der
wahren Güter befassen und von der Philosophie, „der heiligen
Mutter“, in der Befolgung ihrer Pflichten unterweisen lassen.

Das vernünftige Geisteswesen ist – nach neuplatonischer Anschauung
– ursprünglich mit einem (Astral-) Leib vereinigt geschaffen
worden und zwar derart, daß es weder der Leib selbst,
noch ohne Leib ist, sondern an sich zwar etwas Unkörperliches ist,
daß er aber doch ein Körper mit seinem ganzen Wesen und zu
seiner Beschaffenheit gehört. Höhere Intelligenzen und Menschen,
beide sind Wesen, die aus einer vernünftigen Seele und einem anerschaffenen
Lichtleibe bestehen.

Zur Vervollkommnung der Seele dienen Wahrheit und Tugend,
zur Reinigung unseres Glanzleibes hingegen die Fortschaffung jeder
Befleckung, welche wir uns durch die Gemeinschaft mit der Materie
zugezogen haben; ferner der Gebrauch heiliger Reinigungsmittel
und endlich die von Gott uns eingepflanzte Stärke, die uns zum
Rückflug von hinnen den Schwung giebt. Darüber belehren uns
die Verse 80–83, welche uns alle überflüssige Verunreinigung durch
die Materie untersagen und uns den Gebrauch der mystischen Reinigung
und der uns eingepflanzten Stärke zur Befreiung der Seele empfehlen.
Diese Reinigung erstreckt sich auf Speise und Trank, ja auf die
ganze Pflege unseres sterblichen Leibes, innerhalb dessen unser Glanzleib
wohnt, dem äußern seelenlosen Körper Leben einhaucht und
ihn zur Übereinstimmung mit ihm selbst heranbildet: „Der immaterielle
Leib ist ein lebendiges Wesen und die wirkende Ursache
des Lebens, welches der materielle Leib besitzt und wodurch unser
sterbliches Tier seine Vollständigkeit erreicht, das aus dem sinnlichen
Leben und dem materiellen Leib zusammengesetzt ist, ein Schattenbild
des Menschen, der aus einem vernünftigen Wesen und einem
immateriellen Leibe besteht.“

Die mystische Reinigung bedient sich körperlicher Mittel, um
den sein eigenes Leben besitzenden „Glanzleib“ zu heilen und anzutreiben,
daß er sich von der Materie scheide und seinen Rückflug
in den Himmelsäther, dorthin nehme, wo er früher glücklich war.
Alle Ceremonien dieser Reinigung, wenn mit Ernst ausgeübt wird,
sind in den Gesetzen der Tugend und Wahrheit gegründet. Dabei
ist die Hauptsache, daß der Mensch sich allmählich gewöhnt, irdische
Dinge zu missen und sich mit immateriellen zu beschäftigen, wenn
er sich von den Befleckungen reinigt, die er sich durch sein Leben
im materiellen Körper so zahlreich zuzog. Durch diese Bemühungen
lebt er gewissermaßen wieder auf und kommt wieder zu sich.



Viertes Kapitel.

Synesios, der letzte Neuplatoniker, sein Leben und seine Lehren.

Von

L. Kuhlenbeck.

Den Kiesewetterschen Darstellungen der neuplatonischen Philosophie
schließe ich hier eine Studie über den einzigen und letzten
Neuplatoniker an, der als Repräsentant des völligen Verfalls der
griechischen Philosophie dennoch seiner Persönlichkeit wegen
meine Teilnahme in Anspruch nimmt. Diese Teilnahme gilt freilich in
erster Linie einer Frauengestalt, die das tragische Ende des Hellenismus
überhaupt, in einer die Poesie und Kunst mehr als die Wissenschaft
herausfordernden Weise gewissermaßen symbolisch abschloß,
der Hypatia. Nicht nur die platonische Philosophie, das ganze
geistig sinnliche Hellas hatte sich in dieser Frauengestalt von gleich
vollendeter Schönheit des Leibes und der Seele individualisiert,
wie um sich der Welt noch einmal vor dem Scheiden in sichtbarer
Verkörperung zu zeigen.


„Bewundernd blick' ich auf zu dir und deinem Wort,


Wie zu der Jungfrau Sternbild, das am Himmel prangt;


Denn all dein Thun und Denken strebet himmelwärts,


Hypatia, du edle, süßer Rede Born,


Gelehrter Bildung unbefleckter Stern!“





So besingt sie der Epigrammatist Palladas, und dem Grade nach
bleibt kaum einer ihrer gelehrten Zeitgenossen hinter solchem Lobe
zurück. Dieser Abendstern hellenischer Geisteskultur aber, diese
jungfräuliche Philosophin, wurde auf Anstiften des christlichen
Patriarchen Cyrillus zu Alexandria von christlichen Mönchen im
März des Jahres 415 in eine christliche Kirche geschleift und daselbst
zerfleischt und zerrissen, wie eine Hindin von einer Meute
ausgehungerter Steppenwölfe, – und selbst von ihrem geistigen
Wesen, von ihren Schriften ist kein Jota vor dem Spürsinn kirchlicher
Gedankenpolizei auf die Nachwelt gerettet.

Wenn man indeß die Meisterin nach einem ihrer begeistertsten
Schüler beurteilen darf, so verdient schon um deswillen das Leben
und das in seinen der Nachwelt erhaltenen Schriften sich mitteilende
Denken eines Mannes unser wärmstes Interesse, der auch
als Bischof derselben Kirche und in demselben Patriarchat, dessen
Oberhirt der Anstifter ihrer Ermordung war, nicht müde wurde,
sich zu rühmen, „ihres Geistes einen Hauch verspürt zu haben“.
Wir dürfen uns glücklich schätzen, wenn wenigstens durch einen
solchen Planeten einige reflektierte Strahlen ihrer sonst in ewige
Nacht versunkenen Geistessonne noch zu uns gelangen. Dieser
Schüler ist Synesios.



Zwischen der großen Syrte und der an der Westgrenze Ägyptens
beginnenden lybischen Wüste erhebt sich das Plateau von Barka,
landschaftlich der schönste Teil des nördlichen Afrika. Im Altertum
hieß es Cyrenaica oder Pentapolis, Cyrenaica nach der Hauptstadt
Cyrene, Pentapolis, weil einschließlich Cyrene fünf große
Städte, nämlich außer der genannten Berenice, Ptolemais, Arsinoe,
und Apollonia, sämtlich Kolonieen dorischer Griechen, hier eine
bundesstaatliche Gemeinschaft darstellten. Die höchste Blüte geistigen
Lebens und materiellen Wohlstandes scheint die Pentapolis um die
Mitte des 5. Jahrhunderts v. Chr. erreicht zu haben, als die ursprüngliche
Königsherrschaft durch eine demokratische Republik beseitigt
ward; doch besingt noch Pindar ihre zahlreichen Sieger bei
den olympischen Spielen, und der Geograph Eratosthenes, der
Dichter Kallimachus, die Philosophen Aristipp, Karneades und Antipater
verbürgten durch ihre Werke eine nicht nur blutsverwandtschaftliche,
sondern auch geistige Ebenbürtigkeit ihres lybischen
Vaterlandes mit dem übrigen Hellas. Seine politische Unabhängigkeit
wahrte der Fünf-Städtebund, wenn auch allmählich seine ökonomische
Bedeutung von der alles überwuchernden Handelsmacht
Karthagos überflügelt und selbst erdrückt wurde, bis zum Tode des
großen Alexander, in dessen Universal-Monarchie er aus panhellenistischer
Begeisterung freiwillig eintrat. Darnach aber geriet er
unter die Gewalt des Ptolemäus von Ägypten, und dieser brachte
mit Ansiedlung einer Menge Juden, denen er leider noch dazu
volle bürgerliche Gleichberechtigung mit den Hellenen verlieh, so zu
sagen, den Schwamm ins Holz. Jeder Historiker und auch die
Gegenwart weiß, was solche Gleichberechtigung der Juden
innerhalb eines nationalen Organismus bedeutet; auf dem künstlich
geschaffenen Nährboden vermehrten sich die Juden in kurzer Zeit
unglaublich und nutzten die bürgerliche Gleichberechtigung zur Aussaugung
der Volkskräfte noch weit gründlicher aus, als das römische
Reich, dem Cyrenaica etwa von 66 v. Chr. als Provinz einverleibt
war, seine Herrschaft. Dazu kam ihr gerade in jenen Zeiten besonders
hochflutender Religionsfanatismus, der in der Pentapolis
unter der Regierung Trajans ihren angeborenen Menschenhaß
zu einem Messias-Putsch fortriß, welcher in der Scheußlichkeit
gipfelte, in einer einzigen Verschwörungsnacht mehr als 200 000
Griechen meuchlerisch abzuschlachten. Freilich suchte der Kaiser
diese Greuelthaten gebührend zu strafen; die dadurch nur noch mehr
geschürten Rassenkämpfe beschleunigten aber wiederum die völlige
Verarmung und Entvölkerung des Landes.

Bei der Teilung des römischen Reichs durch Theodosius ward
die Cyrenaica der oströmischen Hälfte, also dem Arcadius, zugewiesen.
Fünfzehn Jahre vor diesem Ereignis, etwa um 370, war Synesios
in Cyrene als Sohn eines Decurio von hocharistokratisch-dorischer
Herkunft, – sein Stammbaum führte bis auf Herakles zurück, –
geboren. Die Geburts- und Bildungs-Aristokratie der Griechen
und Römer widerstand am längsten dem schließlich gewaltsam
aufdringlichen Bekehrungseifer des Christentums, und so bekannte
sich auch die Familie des Synesios, den grausamen, aber
gerade ihrer Grausamkeit wegen zur Zeit noch undurchführbaren Intoleranzerlassen
eines Constantin und Theodosius trotzend, noch zum Glauben
an die Götter ihrer Ahnen. Bei der Nähe Alexandrias ist nichts
begreiflicher, als daß Synesios wie auch sein Bruder Euoptius,
sobald sie das Jünglingsalter erreicht hatten, von ihrem Vater
nach dem dortigen Musensitz gesandt wurden, um von den schönen
Lippen einer Hypatia, zu deren Füßen sich die Elite der heidnischen
Jugend aus allen Provinzen des Weltreichs versammelte, die letzte
und glänzendste Vertheidigung ihrer zum Tode verurteilten hellenischen
Weltanschauung zu vernehmen. Vermutlich erst der Tod
seines Vaters hat ihn in die Heimat zurückberufen. Den kaum
30jährigen betrauten nun seine Mitbürger mit der ebenso ehrenvollen
wie schwierigen Aufgabe, als Wortführer einer Landesabordnung
dem Kaiser in Konstantinopel einen goldenen Huldigungskranz
zu überreichen und dabei, die Hauptsache, eine Erleichterung
der nachgerade dem verarmten Vaterlande unerschwinglich gewordenen
Abgaben zu erbitten.

Drei Jahre hat Synesios in Konstantinopel geweilt, bevor es
ihm gelang, überhaupt erst eine Audienz beim Kaiser zu erwirken
und endlich seine Aufgabe zu erfüllen. In diesem Zeitraum hatte
er allzu reichliche Gelegenheit gehabt, aus unmittelbarer Nähe jene
Mumie des Cäsarismus zu studieren, zu vernehmen, wie der vermorschte
Bau des nunmehr halbierten Weltreichs bereits in allen
Fugen seinem Ruin entgegen stöhnte, und ein naiver Ideologe,
glaubt sich der Schüler einer Hypatia berufen, den Versuch zu wagen,
nochmals einen Funken antiker Heldengesinnung und Staatsweisheit,
„und wär's auch eine Feuerflocke Wahrheit nur, in des Despoten Seele
kühn zu werfen“, welcher, wie er wähnte, den Kaiser bestimmen möchte,
den Staat zu reorganisieren und das längst besiegelte Schicksal abzuwenden.

So hielt er dann bei der Überreichung des goldenen Kranzes
seine denkwürdige Rede „über die Herrscherpflichten“, mit Bezug
auf welche er sich mit Recht rühmt, daß auch in den Zeiten des
freien Griechenlands vor einem Königsthron kaum jemals eine
freimütigere Rede gesprochen sei. „Die Philosophie verlangt durch
ihn Gehör und will nützen mit ihren ernsten, alle Schmeichelei verschmähenden
Worten, die sogar das Recht des Tadels für sich in
Anspruch nehmen.“ – Wie weit der Redner das Recht des Tadels
zu üben wagt, mag aus seiner Schilderung des byzantinischen Hoflebens
entnommen werden: „Die Könige ergeben sich einem schlaffen,
unwürdigen Genußleben, ihre gewöhnliche Umgebung besteht aus
Spaßmachern, Zwergen und Verschnittenen, die allein freien Zutritt
haben, deren fades Geschwätz ihren Geist wie in einem Nebel gefangen
hält, ihn der ernsteren Rede entfremdet und gegen die Verständigen
im Volke mit Mißtrauen erfüllt. Dazu kommt die übertriebene
Pracht in der äußeren Kleidung der Könige. Sie gehen
einher in Purpur und Gold, mit kostbaren Steinen und Perlen über
und über besäet, so daß sie einem buntschimmernden Pfau gleichen, ja
sie verschmähen es sogar, ihren Fuß auf den bloßen Boden zu setzen,
und lassen ihn mit Goldsand bestreuen, den ganze Schiffsladungen
aus fernen Landen herbeiführen müssen. Sie führen in ihren
Gemächern ein Leben wie die Eidechsen, die mit Mühe einmal
an die Sonne hervorkommen, um nur nicht von den Menschen
als Mensch erkannt zu werden. Und doch sind sie jetzt viel
schlechter daran, als damals, wo sie an der Spitze der Heere
sich im staubigen Felde bewegten, verbrannt von der Sonne, in
schmuckloser Kleidung.“ Er fordert den Kaiser auf, sowohl sich
selbst als auch das Volk wiederum an die Waffen sich zu gewöhnen:
„Ehe man duldet, daß die Scythen hier in Waffen gehen,
müßte man Männer vom lieben Ackerbau entbieten, um für denselben
zu kämpfen, und so viele ausheben, daß man auch den
Philosophen aus seiner Studirstube, den Handwerker aus seiner
Werkstatt aufstehen heißt, den Kaufmann aus seinem Laden; und
die Drohnenschar des Volkes, das in allzulanger Muße sein Leben
im Theater hinbringt, wollen wir überreden, auch einmal ernst zu
werden, bevor sie vom Lachen zum Weinen gelangen; denn weder die
Rücksicht auf schlechte noch bessere Leute darf uns ein Hindernis sein,
daß die Kraft (ῥάμη) den Römern (ῥωμαῖοις) wieder zu eigen
werde.“

Bei all ihrer inhaltlichen und formellen Vortrefflichkeit kann
diese Marquis-Posa-Rede des Synesios uns nur komisch berühren; –
wenn schon ein Plato einen Herrscher von Syrakus Jahre lang
vergeblich unterrichtete, wie mochte dieser neuplatonische Epigone
sich vermessen, durch eine Predigt einen Arcadius zu Größerem aufzufordern,
als Julian vermocht hatte, ihn bestimmen zu wollen,
diesen Staats-Kadaver in eine platonische Republik umzuschaffen!
Es ist in der That schon bewundernswert, daß diese Rede dem
Kaiser so zu sagen zum einen Ohr hinein und zum andern hinausging,
ohne den verwegenen Sprecher zu gefährden, ja sogar ohne
auch nur sein diplomatisches Anliegen zu vereiteln. Der geforderte
Steuererlaß wurde nämlich bewilligt. Übrigens hat Synesios auch
gar bald an seinem Beruf, staatsphilosophische Ideale am byzantinischen
Hofe zu verwirklichen, verzweifelt. Als nicht nur der Einfluß
des Konsul Aurelian, seines Gönners, durch gegnerische Kabalen,
bei denen sogar ein leiblicher Bruder eben dieses Aurelian und die
Kaiserin Eudoxia die Haupt-Intriguanten waren, und durch die
damit in geheimen Einverständnissen stehende Militär-Revolution
des Gothen Gainas erschüttert wurde, sondern als auch, gleichsam
mitempfindend mit den politischen Ereignissen, in Konstantinopel ein
Erdbeben den Boden unter den Füßen wanken machte, da schüttelte
er den Goldsandstaub von seinen Schuhen und verließ zu Schiff
das Babylon am goldenen Horne.

In sein Vaterland zurückgekehrt, veröffentlichte er zunächst eine
Schrift, welche nur als geistige Frucht seiner byzantinischen Erlebnisse
zu verstehen ist. Sie betitelt sich: „Die Ägypter, oder über
die Vorsehung“ und vereint die Erörterung schwieriger philosophischer
Probleme wie Vorsehung und Weltregierung, Dasein und Ursprung
des bösen mit einer allegorischen Darstellung der Zeitbegebenheiten.
Das Skelett bildet die in euhemeristischer Auffassung dargestellte
Mythe von Osiris und Typhon. Beide Brüder sind Söhne eines
ägyptischen Königs. Ihre Seelen aber entstammen entgegengesetzten
Quellen. Osiris entstammt dem Lichtreich und hat sich nur incarnirt,
um anderen im Erdenthal ringenden Seelen behilflich zu
sein, den Aufgang zum Reiche des Lichts zu finden. Aber Typhons
Seele entstammt jenen niederen Regionen des Seins, „wo Neid
und Zorn und die Scharen der anderen Keren auf dem Unheilgefild
in Dunkel und Finsternis schweifen.“ (Verse des Empedocles.)

Der König erkannte bald die verschiedene Gemütsart seiner Söhne
und ließ deshalb noch vor seinem Tode, um etwaigen Ansprüchen
des Typhon vorzubeugen, den Osiris durch freie Volkswahl als
seinen Nachfolger betätigen. Bei dieser Wahl waren alle Götter zugegen
und von den Göttern selbst und seinem eigenen Vater empfing
jetzt Osiris den Rat, seinen verderbliche Anschläge brütenden Bruder
unschädlich zu machen, da er sonst eine unzeitige Bruderliebe werde
schwer zu bedauern haben. Osiris jedoch wies solchen Ratschlag
mit Entrüstung von sich und meinte, die Vorsehung der Götter
werde ihm auch gegen etwaige böse Pläne seines Bruders in Zukunft
zur Seite stehen.



„Hierin irrst du“, entgegnete sein Vater, „denn der göttliche
Teil der Welt ist mit anderem beschäftigt, indem er größtenteils
der ersten ihm einwohnenden Kraft gemäß wirkt und im reinen
Anschauen der intelligiblen Schönheit lebt; – nur zu bestimmten
Zeiten senden sie einige der Ihrigen herab, um den Anstoß zu einer
guten Bewegung im Staatsleben zu geben.“ – – – „Und deshalb
können gute Seelen nur spärlich hier sichtbar werden, denn ihre
Seligkeit besteht in etwas anderem. Das Genießen im Anblick der
ersten Welt ist seliger, als das Ordnen der Schlechteren; denn dies
ist Abwendung, jenes ist Hinwendung. Du bist ja wohl eingeweiht
in das heilige Geheimnis, wonach die Seele über zwei Augenpaare
verfügt, von denen das untere sich schließen muß, wenn das obere
sieht, und wenn dieses sich schließt, die Reihe des Sichöffnens an
jenes kömmt.[869] Dies, glaube mir, ist eigentlich ein Sinnbild der
beschaulichen und praktischen Thätigkeit, indem die mittleren Wesen
abwechselnd beides verrichten, die vollkommenen aber mehr dem
besseren zugewandt bleiben und mit dem schlechteren nur in Berührung
kommen, soweit es nötig ist.“ – – – „Und du, eine
göttliche Seele unter Dämonen, die als erdgeborene natürlich feindlich
gesinnt sind, wenn einer fremde Gesetze in ihrem Gebiet beobachtet,
du mußt bedenken, von wannen du bist und daß du hier in der
Welt einen Dienst erfüllst. Du mußt selber kämpfen, nicht nur
gegen andere, sondern der schwerste Kampf ist mit dem unvernünftigen
Teil der Seele; denn die Dämonen suchen vor allem die
Begierden und Regungen des Zorns mit den zugehörigen Lastern
zu entflammen, indem sie den Seelen durch die ihnen verwandten
Teile sich nahen, welche auf natürliche Weise ihre Anwesenheit
empfinden, sich regen und von ihnen Kräfte empfangen, durch die
sie sich der Vernunft entziehen, bis sie die ganze Seele beherrschen.
Dies ist der größte Kampf.“ – – – „Und von oben herab schauen
die Götter diesem schönen Kampfe zu, in welchem du siegen wirst.
Möchte es auch in dem zweiten Kampfe der Fall sein. Doch ich
fürchte, du hast diese besiegt und wirst in jenem überwältigt werden.
Denn wenn die Dämonen an dem ersten Kampfe verzweifeln, dann
rüsten sie sich mit aller Macht zum zweiten Kampf, um das himmlische
Reis auf Erden, das die Götter fremden Zweigen aufgepfropft
haben, umzuhauen und als nicht zu ihnen gehörig von der
Erde zu vertilgen. Denn sie schämen sich der ersten Niederlage
und wenn sie im Innern nicht zum Ziele kommen, versuchen sie
nun von außen heranzukommen mit Krieg und Aufruhr und was
sonst den Körper beschädigt.“ – – – „Du aber darfst den Göttern
nicht weiter lästig werden, da du dich mit deinen eigenen Mitteln
erhalten kannst. Für sie geziemt es sich nicht immer aus ihrer
eigentlichen Sphäre herauszutreten, und deine Gebote würden
sündhaft sein, wolltest du sie dadurch nötigen, vor der bestimmten
Zeit wieder herabzukommen, um für das irdische zu sorgen. –
Deshalb dürfen die Menschen über ihre selbstgewählten Leiden nicht
unwillig werden, sie dürfen den Göttern keinen Vorwurf machen,
daß sich ihre Vorsehung nicht um sie kümmert. Denn die Vorsehung
verlangt, daß sie auch ihre eigenen Kräfte anwenden. Die
Vorsehung gleicht nicht der Mutter eines neugeborenen Kindes, die
sich bemühen muß, das abzuwehren, was ihm zustoßen und schädlich
sein könnte, weil es noch unvollkommen und hilflos ist, sondern sie
gleicht einer Mutter, die ihr Kind aufgezogen und ausgerüstet hat
und es nun auffordert, seine Kräfte zu gebrauchen und das Übel
von sich abzuhalten.“ Nach solchen Worten verschwand der Vater
mit den Göttern. Osiris begann nun seine Regierung, mußte aber
schließlich einer offenen Empörung Typhons weichen, kaum, daß er
noch das nackte Leben in die Verbannung rettete.

Es würde mich hier zu weit führen, wollte ich nun noch die
Herrschaft Typhons und den weiteren Verlauf dieses philosophischen
Romanes auch nur in gedrängtem Auszuge wiedergeben, zumal
dies keinen Sinn haben könnte ohne gleichzeitiges Eingehen auf
die mannigfaltigen, für uns natürlich oft sehr schwer zu deutenden
zeitgeschichtlichen Anspielungen. Nur soviel mag hier bemerkt werden,
daß unter Osiris vermutlich auf den vorhin genannten Aurelian,
unter Typhon aber auf dessen leiblichen, ihm feindlich gesinnten
Bruder angespielt wird. Durch eine die Schrift abschließende Betrachtung
über die Wiederkehr derselben oder analoger Ereignisse
im Kreislauf der Zeiten wird die allegorische zeitgeschichtliche Tendenz
der Erzählung noch deutlich gekennzeichnet.

Nach seiner Rückkehr fand Synesios zunächst für das von ihm
selber über jede praktische Thätigkeit geschätzte rein beschauliche
Leben wenig Zeit und Ruhe; der Steuererlaß allein konnte einem
Lande wenig nützen, das durch die elende Militär-Verwaltung
des verfallenden Reichs den Raubzügen der afrikanischen Nomadenstämme
völlig preisgegeben war. Vor allem beunruhigte der
kriegerische Stamm der Maceten das von regulären Streitkräften
völlig entblößte Land. Unser Philosoph widmete sich nun mit allem
Heroismus seiner angestammten Heraklidennatur der Verteidigung
und selbständigen Reorganisation seines Vaterlandes, er bildete aus
Bauern und selbst Sklaven eine Art Landsturm und bestand, ein
wackerer Reiter, manches blutige Treffen mit den streifenden Beduinenscharen.
Aus diesen kriegerischen Tagen datiert sein folgender
Brief an Hypatia:

„Wenn der Verstorbenen man auch vergißt in des Hades Behausung,
so werde ich dagegen auch dort meiner lieben Hypatia
gedenken, ich, der ich jetzt von den Leiden meines Vaterlandes umringt
seiner überdrüssig bin, weil ich täglich feindliche Waffen sehe,
Menschen hingeschlachtet wie Opfervieh, und eine von der Verwesung
der Leichen verpestete Luft einatme, und selbst erwarten
muß, daß es mir ebenso geht; denn wer kann noch froher Hoffnung
sein, wenn sogar die uns umgebende Luft so schaudervoll ist,
verdunkelt vom Schatten der leichenfressenden Vögel; – und dennoch
hänge ich mit Liebe an meiner Heimat. Was soll ich auch machen,
als geborener Lybier, wenn ich die nicht unrühmlichen Gräber
meiner Vorfahren vor Augen habe? doch deinetwegen, glaube ich
fest, könnte ich mein Vaterland verlassen, und sobald ich dazu Zeit
gewinne, auswandern.“ – Allmählich verzogen sich die Kriegsstürme
etwas vor der mannhaften Führung der neugebildeten Landwehr,
und Synesios kaufte sich sogar ein Landgut in unmittelbarer
Nähe der feindlichen Grenze. Er führte ein Weib heim und lebte
Jahre lang einer zwischen Jagd, Ackerbau und Philosophie geteilten,
nur von vereinzelten Fehden mit jenem Wüstenvolk gestörten
Muße. Jetzt schrieb er auch sein verloren gegangenes Werk über
die Jagd. Den in dieser ländlichen Zurückgezogenheit freilich zu
entbehrenden persönlichen Verkehr mit gebildeten Freunden ersetzte
er durch einen ausgebreiteten regen Briefwechsel. Die 154 uns
erhaltenen Briefe des Synesios sind ein wertvoller Schatz der hellenistischen
Litteratur und ihr Verfasser muß für einen der geistvollsten
Briefsteller aller Zeiten gelten; jeder seiner Briefe, so
natürlich und naiv er der Feder entflossen zu sein scheint, ist doch
ein kleines Kunstwerk, dessen Lesen auch heute noch einen inhaltlich
und formell begründeten Reiz gewährt. Sieben dieser Briefe sind
an Hypatia gerichtet, die meisten übrigen an seinen Freund Herculian
oder seinen Bruder Euoptius, mit welchen beiden ihn das Bewußtsein
verbindet, den Trank der Weisheit aus der lautersten
Quelle geschöpft zu haben. Aus einem an Euoptius, der in Phykus,
der Hafenstadt von Cyrene, wohnte, gerichteten Briefe, in welchem
er denselben einladet zur Erholung nach seinem Landgut zu kommen,
entnehme ich folgende idyllische Schilderung dieses Tuskulums:
„Was ist es auch besonderes, sich im Ufersand auszustrecken, der
einzige Zeitvertreib, den Ihr habt! Denn wohin wollt Ihr Euch
sonst wenden? Wie schön ist es hier dagegen, sich unter den Schatten
eines Baumes zu begeben! Und wenn es einem nicht mehr behagt,
dann kann man Baum mit Baum, ja einen ganzen Hain mit einem
anderen vertauschen. Wie schön ist es hier, das vorbeifließende
Flüßchen zu durchschreiten! Wie lieblich, wenn der Zephyr sanft
die Zweige bewegt! Welche Mannigfaltigkeit im Gesange der
Vögel, in der Färbung der Blumen, in dem Strauch- und Buschwerk
der Wiese, alles duftet in Wohlgerüchen, es sind die Säfte
eines gesunden Bodens. Und die Grotte der Nymphen vermag
ich nicht zu preisen, dazu bedarf es eines Theokrit.“ Weiter schildert
er seinen Umgang mit dem naiv biederen Landvolk, das sich von
den großen Seeschiffen keine Vorstellung machen kann, das einen
Kaiser nur vom Steuerzahlen kennt, „von denen einige noch glauben,
es herrsche der Atride Agamemnon, der einst nach Troja zog“,
und das sich am abendlichen Herdfeuer mit Vorliebe vom schlauen
Odysseus erzählt, „als habe er den Cyklopen erst kürzlich geblendet
und sich vom Widder aus der Höhle schleppen lassen.“ In dieser
Muße fand er auch Zeit und Stimmung, eine sophistische Abhandlung
„Das Lob der Kahlheit“ zu schreiben, eine von attischem Witz
sprühende Trostschrift für alle, denen „eigener Mondschein vom
Haupte zu leuchten beginnt“. Seine Sophistik gipfelt darin, die
Kahlköpfigkeit ein göttliches Prädikat zu nennen: „Kahlköpfige
können als gottähnlich bezeichnet werden, und wenn man von einem
Mondchen spricht bei beginnender Glatze, so könnte man einen vollkommenen
Kahlkopf ebenso gut eine Sonne nennen, denn er strahlt
in vollkommenem Kreise fortwährend dem Himmel entgegen, und
dieser Glanz ist entschieden etwas den Göttern verwandtes. Warum
auch sonst trüge der katholische Priester seine Rasur?“

Die wichtigsten seiner damals verfaßten Schriften sind der Dion
und die Abhandlung über die Träume. Beide Schriften hat er
vor der Veröffentlichung der Hypatia zur Prüfung vorgelegt. Das
Begleitschreiben, mit welchem er sie der geliebten Lehrerin einsandte,
giebt eine persönliche Begründung ihrer Abfassung, und da ich dieses
zur Einleitung einer besonderen Besprechung der Abhandlung über
die Träume voraussenden werde, darf hier auch bezüglich des Dion
einstweilen die Bemerkung genügen, daß diese Schrift einem Sohne
gewidmet ist, dessen Geburt Synesios damals auf Grund eines
Traumes erst erwartete. Da wir wissen, daß ihm im Jahre 404
bei Belagerung seines Landhauses durch die Maceten ein Sohn
geboren wurde, dürfen wir ihre Abfassung vielleicht in das Jahr
403 zurückverlegen. Sie enthält in der Einkleidung eines Essay's
über den Stoiker Dio Chrysostomus, (lebte zur Zeit Trajans,)
einem Lieblings-Autor des Synesios, welcher seiner allgemeinen
Bildung und schönen Darstellung wegen von vielen nicht unter die
Philosophen, sondern unter die Sophisten gerechnet wurde, eine
maßvolle Polemik gegen das Christentum vom ästhetisch-kulturfreundlichen
Standpunkt aus und eine Verteidigungsrede für die
Musen gegen ihre Verächter.

Doch bald riß den Philosophen wieder der Strom des praktischen
Lebens in seine Fluten und Wirbel. Zunächst verstärkten
sich aufs neue die kriegerischen Einfälle der Maceten, denen sich
nun gar der weit gefährlichere Stamm der Isaurier anschloß, und
Synesios ward genötigt, die Feder und den Bogen mit schwereren
Waffen zu vertauschen, ja er mußte seinen Landsitz an der Grenze
dauernd preisgeben, ohne daß wir mit Sicherheit wüßten, ob er
jetzt seinen Wohnsitz nach der Stadt Cyrene oder nach Ptolemais
verlegt habe.



Aber eine vollständige Wendung seines Lebenslaufes trat alsbald
mit einem Ereignis ein, welches, wie wir aus seinen Briefen
ersehen, sein Lebensglück dauernd vernichtete. Auf das Jahr 409
hatte ihm sein Traum-Orakel den Tod prophezeit. Dieses Orakel
verwirklichte sich in anderer Weise, als er gedacht.

Es geschah in diesem Jahre, daß man ihn, den kriegstüchtigen
Herakliden, den Liebhaber der Jagd, den freimütigen Philosophen,
den begeisterten Anhänger der Hypatia und Anwalt des klassischen
Heidentums, trotz allen Widerstrebens zum katholischen Bischof
preßte, fast wie der ihm auch sonst nicht ganz unähnliche Ritter
Götz von Berlichingen von aufständischen Bauern zu ihrem Anführer
gepreßt sein soll.

Um die Möglichkeit dieser Wendung nur einigermaßen verständlich
zu machen, ist daran zu erinnern, daß in jenen Zeiten des
staatlichen Verfalles, wenn irgendwo, so besonders in einer solchen,
vor dem Beginn der rings anflutenden Völkerwanderung militärisch
entblößten Provinz des römischen Reiches, wie Cyrenaica, die
Bischofswürde von größerer politischer als kirchlicher Bedeutung
war. Jene Präfekten, die der ohnmächtige kaiserliche Absolutismus
über die Provinzen stellte, waren in der Regel eben mächtig genug,
das ihnen verliehene Amt zu schamloser Selbstbereicherung und
Erpressung zu mißbrauchen, und standen nicht selten gar in hochverräterischen
Beziehungen zu feindlichen Barbarenhäuptlingen.
Die überwiegend bereits christliche Bevölkerung suchte und fand
ihren einzigen Schutz und Zusammenhang innerhalb der so gewaltig
erstarkten kirchlichen Gemeinschaft; die Kirche war ihr forum und
comitium; noch lag die Wahl des Bischofs, wenn auch oberpriesterlicher
Bestätigung bedürfend, bei den Gemeinden.

Die Pentapolis aber bedurfte in jenen Zeiten dringend eines
Mannes, der einerseits einem gewaltthätigen Ungeheuer, dem Präfekten
Andronicus, und andererseits den räuberischen Grenznachbarn
streitbar entgegenträte; auch fand man ja noch im Mittelalter
keinen Anstoß daran, daß ein Bischof nicht nur den Krummstab
und die Monstranz zu halten, sondern auch unter Umständen
Schwert und Schild zu führen verstehe. Der wackerste Mann, ein
wahrer ἀνὴρ καλὸς κἀγαϑός, in der ganzen Provinz war Synesios,
und Synesios war ein Patriot. So hatten ihn dann seine
Mitbürger, welche, „sehend, wie viel Unrecht geschieht, indem sie
Recht suchen, und wie viel Unheil durch wütende Menschen angerichtet
wird“, einen Hauptmann suchten, der das Volk in Ordnung
halte, aufgefaßt.

Dies und eine diplomatische Connivenz des Patriarchen zu
Alexandria mag das Rätsel lösen. Es ist sicher, daß Synesios an
einem und demselben Tage die Taufe und Ordination erhalten
hat. Eine Conjectural-Biographie, wie sie der Theologe Neander
und Dr. Volkmann in ihren Schriften über die allmähliche innerliche
Bekehrung des Philosophen auf hundert Druckseiten entwickeln,
dürfte sich ganz einfach durch einen ausführlichen Brief des Neugetauften
an seinen Bruder Euoptius erledigen, aus welchem ich
nur folgende allgemein interessante Stelle hervorhebe. Nachdem
er zuvor seine wesentlichsten Abweichungen von der christlichen
Dogmatik, den Glauben an die Ewigkeit der Welt und die Unerschaffenheit,
Präexistenz der Seele, betont hat, schreibt er: „Die
priesterliche Stellung also kann ich nur übernehmen, indem ich zu
Hause philosophiere, äußerlich aber mich den Mythen anbequeme,
so daß ich zwar nicht ausdrücklich lehre, aber auch nichts an der
Lehre ändere und es bei der vorhandenen Lehre bewenden lasse.
Denn was haben Volk und Philosophie mit einander zu schaffen?“ –
„Wie das Auge nur zu seinem Nachteile der vollen Einwirkung
des Lichts ausgesetzt wird, und wie für Leute mit kranken Augen
die Dunkelheit nützlicher ist, so mag auch der Irrtum für das Volk
von Nutzen sein.(?) Verlangen sie aber, daß ich mich selbst in
diesem Sinne ändern soll, daß der Priester die Vorstellungen des
Volks teilen müsse, so erkläre ich, daß ich in Betreff der Dogmen
keinen falschen Schein auf mich laden mag. Die Wahrheit ist Gott
verwandt, dem gegenüber ich in allen Stücken ohne Schuld sein
will. In diesem einen Punkte will ich keine falsche Rolle spielen.
Denn, da ich ein Freund des Sports bin, von Kindheit an hat
man mir meine leidenschaftliche Vorliebe für Waffen und Pferde
vorgeworfen, so wird es mich betrüben, – ja, wie wird mir zu
Mute sein, wenn ich meine liebsten Hunde ohne Jagd sehe, meinen
Bogen von Würmern zerfressen, – aber ich werde es ertragen,
wenn Gott es mir auferlegt, – meine Überzeugungen aber werde
ich nicht verleugnen und zwischen meiner Zunge und meinem Denken
soll kein Widerspruch sein.“ Zum Schluß heißt es dann: „Sorge
dafür, daß mein Brief in die Kanzlei kommt und jenem mitgeteilt
wird!“ Mit der Kanzlei kann nur die Kanzlei des Patriarchen
gemeint sein.

Der Patriarch also scheint diesen esoterischen Vorbehalt zugelassen
zu haben: Synesios wurde als Bischof und zwar als Metropolit,
der erste von 15 Bischöfen in der Pentapolis bestätigt.

Unmöglich konnte jedoch dieser unvermittelte Übergang vom
heidnischen Philosophen zum christlich-katholischen Bischof ohne
schwerere äußerliche und innerliche Konflikte und tragischere Folgen
bleiben, als den in jenem Briefe so schmerzlich betonten Verzicht
auf die Freuden der Jagd. Zwar den rein politischen Erwartungen
seiner Mitbürger suchte er in uneigennützigster Pflichttreue genug
zu thun. Jenem Präfekten Andronicus, der, wie das Exkommunikationsdekret
sagt, „zur härtesten Plage der Pentapolis geworden
war, härter als Erdbeben, Heuschrecken, Pest, Feuer und Krieg, indem
er sich begierig auf das stürzte, was sie übrig gelassen hatten,
und zuerst ganz unerhörte Arten von Marterwerkzeugen in das
Land eingeführt hatte, Werkzeuge zum Zerfleischen der Finger und
Füße, ja des ganzen Leibes, mit denen er alle Glieder seiner
Schlachtopfer auf das grausamste verrenkte und verstümmelte“,
diesem Tyrannen konnte er jetzt mit der ganzen Machtfülle seines
hohen Kirchenamts entgegentreten. Er belegte ihn mit dem Interdict.
Als der Bösewicht hierdurch gebrochen und gedemütigt nun
seinerseits bei Synesios um Schutz gegen allzu harte Verfolger bat,
vergaß er jedoch nicht, in wahrhaft christlicher Feindesliebe, sein
Unglück zu erleichtern, und legte sogar eine Fürbitte beim Patriarchen
ein. Ward es ihm somit auch leicht, die christliche Moral
in vorbildlicher Reinheit zu üben, so fiel es ihm doch um so schwerer,
sich in die christlichen Dogmen und priesterlichen Formen zu schicken,
vor allem sich in seinen amtlichen Äußerungen die geforderte priesterliche
Salbung zu geben und sich des Kanzeltons zu bedienen.

„Wenn ich euch nichts von allem zu sagen habe, was ihr sonst
zu hören gewohnt seid, so müßt ihr es mir zu gute halten und
vielmehr euch selbst anklagen, daß ihr einem in der heiligen Schrift
unbewanderten Manne vor solchen, die derselben kundig sind, den
Vorzug gegeben habt“, schreibt er an seine Amtsgenossen. Auch
trug er, als einst ein Priester durch Errichtung einer Kapelle und
Mißbrauch der Kirchenweihe einen strategisch zur Landesverteidigung
unentbehrlichen Punkt in seinen Besitz gebracht hatte, kein
Bedenken, gegen die abergläubische Scheu seiner Amtsbrüder, welche
glaubten diese Weihe trotz ihrer gemeinschädlichen und rechtswidrigen
Entstehung respektieren zu müssen, mit folgenden Worten zu eifern:
„Man muß den Aberglauben von der Frömmigkeit unterscheiden.
Er ist ein Laster, das mit der Maske einer Tugend auftritt, aber
von der Philosophie als die dritte Form der Gottlosigkeit längst
erkannt ist. Heilig ist, was gerecht und gut ist. Vor der bloßen
Einweihung kann ich keine ehrfurchtsvolle Scheu empfinden.“

Ernstere innere Konflikte mit seiner Überzeugung scheinen doch
nicht ausgeblieben zu sein; die Taufe hatte, wie denn auch Luther
sagt: „Wasser thut's freilich nicht“, den alten Heiden nicht ertränkt.
Nur so wird der Wunsch erklärlich, den er in einem seiner Briefe
ausdrückt, daß er doch in jenem Jahre lieber wirklich gestorben
wäre, wie sein Traum es verheißen, als Bischof geworden.

Ein begeisterter Verehrer Hypatias blieb er bis zuletzt. Dagegen
scheint allerdings das Interesse der letzteren für ihn seit
seinem Übertritt zum Christentum erkaltet zu sein, wie er sich dann
als Bischof in seinen Briefen überhaupt beklagt, daß seine alten
Freunde ihn verlassen haben, obgleich er derselbe geblieben sei.
Dies und harte Familienschicksale – er verlor seine Gattin und
sämtliche Kinder – brachen ihn geistig und körperlich. Recht
deutlich spiegelt sein letzter Brief an Hypatia diesen Zustand. „Vom
Krankenlager aus datiere ich diesen Brief an dich und wünsche,
daß du ihn gesund empfangen mögest, du meine Mutter, meine
Schwester und Lehrerin, und durch dies alles meine Wohlthäterin,
der Inbegriff alles dessen, was es für mich ehrwürdiges giebt.
Meine körperliche Schwäche rührt von meinem Seelenleiden her.
Die Erinnerung an den Verlust meiner Kinder reibt mich allmählich
auf. Nur so lange hätte Synesios am Leben bleiben sollen, wie
er frei war von den Leiden des Lebens. Die sind nun auf einmal
wie ein aufgehaltener Strom über mich hereingebrochen, und die
Annehmlichkeit meines Lebens ist umgeschlagen. O, daß doch mein
Leben oder die Erinnerung an das Grab meiner Kinder ein Ende
nähme! Bleib du nur gesund und empfiehl mich deinen glücklichen
Freunden, vom Vater Theon und dem Bruder Anastasios ab der
Reihe nach, und wenn einer dazu getreten ist, der dir lieb ist. Ich
muß es ihm Dank wissen, daß er dir lieb ist. Grüße auch ihn,
wie meinen liebsten Freund. Wenn du dir noch etwas aus meinen
Angelegenheiten machst, so thust du wohl daran! Wo nicht, – so
mache auch ich mir nichts daraus.“

Wir kennen nicht das genaue Datum seines Todes und wissen
daher auch nicht, ob das grauenvolle Ende seiner geliebten Hypatia
noch zu seinen Ohren gekommen. Wenn, – so wird es nach dem
so schmerzlich beklagten Verlust seiner Söhne gewiß der härteste
Schlag gewesen sein, der sein Herz getroffen.



Welche Kontraste vereinigt doch diese Periode der Geschichte!
Dieselbe Zeit, welche diesen männlichen, kriegsgeübten Philosophen,
der neben dem Schwert von Eisen doch auch das Schwert des
Geistes zu führen verstanden, zum Bischof machte, ja dasselbe Patriarchat,
das diese Bischofswahl trotz des offenen esoterischen Vorbehaltes
gegen wesentliche Glaubenssätze betätigte, ließ dessen
Lehrerin, Hypatia, ein Weib, in Stücke zerreißen! Oder welch'
ein Weib muß jene gewesen sein, die nicht nur einen solchen Schüler
gebildet hat, sondern auch solchen Hasses und solchen Martyriums
gewürdigt worden ist!

In seiner bischöflichen Lebensperiode hat Synesios, wenn wir
von den Briefen absehen, prosaische Schriften nicht mehr verfaßt.
Wohl aber stammen aus dieser Zeit seine Hymnen, die ihn zwar
keineswegs als bedeutenden Dichter, doch als einen gefühlsinnigen
Mystiker kennzeichnen.

In den sog. „Geschichten der Philosophie“ wird Synesios
meistens nicht mit gezählt. Auch bieten seine Schriften nach denjenigen
eines Plotinos und Jamblichos, deren Werke uns größtenteils
erhalten sind, kein erhebliches wissenschaftliches Interesse, da
sie der philosophischen Originalität und Tiefe entbehren. Litterarisch
jedoch müssen sie als einige der besten Erzeugnisse des spätesten
Hellenismus gelten. Derjenige aber, der nicht nur in den Systemen
der Schulen, sondern auch in Thaten und Gesinnungen Philosophie
zu würdigen weiß, wird in seiner Geschichte der Philosophie auch
einem Synesios einen Platz vergönnen. In ihm lebte eine schöne
Seele im Sinne platonischer Philosophie, und sein vorwiegendster
Charakterzug ist ein durchaus liebenswürdiger Heroismus.



Insbesondere die Schrift über die Träume.


„Denn es sind zwo Pforten der nichtigen Traumgebilde:


Diese von Elfenbeine gebaut und jene von Horne.


Die nun gehn aus der Pforte geschnittenen Elfenbeines,


Solche täuschen den Geist durch wahrheitlose Verkündigung;


Aber die aus des Hornes geglätteter Pforte herausgehn,


Wirklichkeit deuten sie an, wenn der Sterblichen einer sie schaut.“





Unter den uns erhaltenen Schriften des Synesios verdient
neben dem philosophischen Roman „Dion“ seine Abhandlung „über
die Träume“ am meisten Beachtung.

Aus der letzteren ersehen wir, daß merkwürdigerweise Synesios,
diese entschieden auf praktische Unternehmungen angelegte Natur,
der seinem eigenen Geständnis nach den Harnisch dem Bischofsmantel,
das Roß dem Schreibstuhl und die Lanze der Feder vorzog,
ein „Träumer“ gewesen ist, der das „Träumen“ systematisch
betrieb und darüber Buch führte. Und es ist nur zu bedauern,
daß das Traumtagebuch dieses interessanten Mannes sich nicht als
Supplement seiner Abhandlung über die Träume auf die Nachwelt
gerettet hat.

Synesios widmet seine Schrift über die Träume zugleich
mit dem ungefähr gleichzeitig vollendeten Essay über Dio seiner
geliebten und verehrten Lehrerin Hypatia. Vor der Veröffentlichung
übersandte er sie derselben zur Begutachtung mit einem ausführlichen
Briefe, aus dem ich, er ist uns ganz erhalten, – folgendes
hier der Wiedergabe für wert achten möchte: „Ich habe in diesem
Jahre zwei Bücher fertig bekommen, zu dem einen durch Gott, zu
dem andern durch die Schmähung der Menschen veranlaßt. Denn
sowohl unter den Leuten, die den weißen Mantel tragen, als unter
denen, welche in der schwarzen Kutte einhergehen, haben mich
einige eines Vergehens gegen die Philosophie beschuldigt, weil ich
auf Schönheit im Ausdruck und auf Rhythmus achte, auf die rhetorischen
Figuren, und etwas über Homer sagen will. Als ob ein
Freund der Weisheit ein Feind der Rede sein müßte, und sich nur
mit den göttlichen Dingen befassen dürfte. Sie selbst befassen sich
freilich nur mit der beschaulichen Betrachtung des Intelligiblen. –
Sie erklären, ich sei nur zu litterarischen Spielereien befähigt, und
sind zu diesem ungünstigen Urteil veranlaßt worden, seitdem
meine Schrift über die Jagd, ich weiß nicht wie, in die Öffentlichkeit
gelangt ist und bei einigen jungen Leuten, die auf korrekte,
geschmackvolle Darstellung etwas geben, großen Beifall gefunden
hat, ebenso wie einige sorgfältig gearbeitete Gedichte. – Unter
diesen Gegnern sind die einen, deren Frechheit in ihrer Unwissenheit
ihren Grund hat, sofort bei der Hand, über Gott zu reden.
Kommt man mit ihnen zusammen, so bekommt man von ihnen
allerlei verkehrte Syllogismen zu hören, und auch, wenn man kein
Verlangen darnach hat, so überschütten sie einen doch mit ihren
Reden, wobei sie, wie ich glaube, ihre ganz besonderen Interessen
verfolgen; aus ihrer Zahl werden nämlich in den Städten die Schulmeister
und Priester genommen. Du kennst wohl diesen oberflächlichen
Menschenschlag, der ein wirkliches wissenschaftliches Streben
scheel ansieht. Sie möchten mich gern zu ihrem Schüler haben
und versichern, sie würden mich dann in kurzer Zeit zu einem ausgezeichneten
Theologen machen, der Tag und Nacht in einem fort
zu reden vermöchte.

Die anderen haben zwar mehr Einsicht, sind aber noch viel
erbärmlichere Sophisten, als diese. Du weißt, daß manche Leute,
die sich in den Schulen völlig ausgegeben haben, oder durch irgend
sonst einen Einfall dazu veranlaßt wurden, im Mittag ihres Lebens
als Philosophen aufzutreten, – sich einen gewaltigen Anstrich zu
geben wissen. Wie ist doch ihre Augenbraue hoch emporgezogen.
Die Hand stützt das bärtige Kinn, und der ehrwürdige Ausdruck
ihres Gesichts übertrifft die Bildnisse des Xenocrates. – Diese
Leute betrachten es als einen gegen sie gerichteten Angriff, wenn
einer, der für einen Philosophen gilt, auch zu reden versteht. Denn
nur so lange können sie ihre angenommene Rolle behaupten, solange
man glaubt, daß sie innerlich voller Weisheit stecken.



Beide Klassen von Leuten haben mir also vorgeworfen, daß
ich mich mit wertlosen Dingen beschäftige, die einen, weil ich nicht
dasselbe schwatze, wie sie, die andern, weil ich meinen Mund nicht
verschlossen halte und mir keinen Ochsen auf die Zunge gelegt
habe, wie es im Sprichwort heißt. Gegen sie habe ich den Dion
verfaßt und bin dem Reden der einen und dem Schweigen der
andern entgegengetreten. Die andere Schrift (über die Träume)
habe ich auf Gottes Veranlassung geschrieben und Gott hat sie gut
geheißen. Sie ist ein Denkmal meiner Dankbarkeit gegen das Vermögen
der Phantasie? Ich habe in ihr Untersuchungen über den
ganzen vorstellenden Teil der Seele angestellt und einige andere
Punkte behandelt, mit denen sich bis jetzt die Philosophie der
Hellenen noch nicht befaßt hat. Doch wozu bedarf es weiterer
Worte über dieselbe? Die ganze Schrift ist in einer Nacht ausgearbeitet
oder vielmehr in dem übrigen Teile einer Nacht, die
mir ein Traumbild gebracht hatte, daß ich sie eben schreiben sollte.
An einigen Stellen, etwa zwei oder dreimal, bin ich gleichsam ein
anderer gewesen, zugleich mit dem Anwesenden mein eigener Zuhörer.
Und jetzt, so oft ich an die Schrift herantrete, wird mir
ganz wunderbar zu Mute, und es umtönt mich, wie der Dichter
sagt, eine Art göttlicher Stimme. Ob dies nun eine Empfindung
ist, die ich allein dabei habe, oder ob sie auch bei einem anderen
Leser sich einstellt, das sollst du mir gleichfalls mitteilen; denn du
sollst sie zuerst unter den Hellenen nach mir lesen. Ich schicke dir
also diese beiden bis jetzt unveröffentlichten Schriften.“



Da beide Schriften veröffentlicht wurden, dürfen wir vielleicht
annehmen, daß Hypatia sie als in ihrem Geiste geschrieben genehmigt
und gut geheißen hat. Die Abhandlung über die Träume
geht aus von einer Betrachtung des Wesens und der Arten magischer
Divination überhaupt (1). Die verschiedensten Mittel lassen sich
benutzen, um die Zukunft zu erschließen. Der Astrologe glaubt sie
aus den Sternen, der Opferpriester aus den Eingeweiden der
Tiere, der Augur aus dem Fluge der Vögel, der Chiromantiker
aus den Linien der Handfläche, und mancher andere aus allerlei
zufälligen Vorfällen (omina) entziffern zu können (2). Die Divination
oder wenigstens der Wunsch, eine solche Kunst zu üben, ist
ein unvertilgbares Merkmal der Menschennatur, gerade dadurch
unterscheiden sich die Menschen von den in dumpfem Genuß des
Augenblicks aufgehenden Tieren, indem sie sich so der reinen, Zeit
und Ewigkeit überschauenden Intelligenz der Götter zu nähern
suchen (3). An und für sich muß die Möglichkeit der Divination
und jeder einzelnen ihrer gedachten Arten aus dem Monismus des
Weltalls erhellen. Die Welt ist ein Organismus, in dem alles
mit allem, räumlich und zeitlich in ursächlichem und sympathischen
Zusammenhang steht. Nun empfindet ja auch innerhalb des menschlichen
Sonder-Organismus, wenn irgend eines seiner Glieder
erkrankt, z. B. ein Finger, oftmals ein von diesem sehr entfernter
Körperteil, z. B. die Hüfte einen sympathischen Schmerz (4). Das
berühmte Wort des Archimedes: „Gieb mir einen Punkt außerhalb
der Welt, wenn ich auf sie wirken soll“, gilt nicht für die Magie
und Divination. Die Seele muß passiv mitleiden, muß innerhalb
des Ganzen stehen, um magische Einflüsse zu wirken oder zu empfinden.
Dagegen von den reinen Göttern, den erhabensten Intelligenzen,
die sich überhalb dieser Erscheinungswelt befinden, gilt
eher das homerische Wort vom Zeus:


„Fern weilt er, ihn kümmert durchaus nichts,


Und er achtet nicht d'rauf –“





Ein kaiserliches Gesetz verbietet freilich, die auf äußerlichen
Mitteln beruhende Magie und Divination auch nur zu besprechen.
Doch ist die vollkommenste Art der Divination eine innerliche, subjektive,
nämlich die Divination des Traumes (6). Die Fähigkeit
dieser Prophetie schlummert in jedermanns Seele. Während nämlich
der vernünftige Geist (νοῦς) die Formen des Seins enthält,
schließt die Seele (ψυχή) die Formen des Werdens ein. Der
Geist ist ein ewig seiendes, die Seele ein ewig werdendes Wesen.
Die Seele nun enthält zwar sämtliche Formen des Werdens, die
meisten jedoch in zeitlich latenter Weise; nur die jedesmal zuträglichen
läßt sie dem Bewußtsein erscheinen. Der Spiegel aber, in
dem sich die Bilder, welche ihren Sitz in der Seele haben, zeigen,
heißt Phantasie. Ebenso wie wir von der organisierenden Thätigkeit
der unbewußten Vernunft in uns nur soweit ein Bewußtsein
haben, als letztere uns freiwillig davon mitzuteilen für gut befindet,
erhalten wir auch von den Vorstellungen, Bildern, die in
der „ersten“ Seele vorhanden sind, Kenntnis nur, soviel und soweit
die Phantasie, welche ihre Bilder von dort empfängt, solche uns
widerspiegelt. Die Phantasie ist eine das Gebiet der Natur berührende,
niedere, vermittelnde Form des Seelenwesens. Die Phantasie
ist eigentlich die Sinnlichkeit selber. Wir können Farben sehen,
Töne hören, überhaupt alle sinnlichen Empfindungen haben, auch
wenn die dafür geschaffenen körperlichen Organe unthätig sind.
Das wenigstens beweist der Traum. Die Phantasie also ist sowohl
das Organ, das für den wachenden Organismus dessen Verkehr
mit der Außenwelt vermittelt, als auch das eigentliche Traumorgan,
und sofern letzteres der Körperorgane nicht bedarf, können
wir durch sie in direkten Verkehr mit der körperlosen Geisterwelt
treten. So ist denn auch schon manch' einer unwissend eingeschlafen
und hat, im Traume von den Musen belehrt, wissenschaftliche
Probleme gelöst oder poetische Leistungen zu Tage gebracht, deren
er vorhin nicht fähig erschien, weshalb auch schon ein sibyllinischer
Spruch behauptet:


„Lehrbares Wissen zu finden im Lichte des Tagesbewußtseins


Ward dem einen verliehen, doch mancher findet auch schlafend


Mühelos köstliche Früchte, beschenkt von der Gnade des Traumgotts.“





Wie alle einzelnen Sinne, so muß auch die seelische Grundlage
der Sinnlichkeit überhaupt, die Phantasie in verschiedenen
Graden der Gesundheit und Stärke vorhanden sein. Sie kann zu
gröberer Stofflichkeit und Dunkelheit herabsinken, sie kann aber auch
gereinigt und geläutert werden. Im ersteren Fall wird sie nur
trübe und ungewisse, im letzteren klare und bestimmte Abbilder
zeigen. Die Phantasie ist eigentlich der Seelenleib, der Wagen,
welcher die Seele aufwärts oder abwärts fährt, oder auch das
Fittichpaar, welches die Seele trägt. Die tugendhafte Seele wird
leicht und schwebt mit den Schwingen ihrer geläuterten Phantasie
aufwärts, indes die sündhafte, deren Phantasie von unreinen stofflichen
Bildern beschwert ist, tiefer sinkt (9). Schlimmer ist es für
sie, wenn sie dieses Sinken gar nicht einmal mehr empfindet. Glücklich
sind noch diejenigen Seelen zu schätzen, denen der dumpfe Schmerz
der Reue und Gewissensqual einen Stachel zur Umkehr nach oben,
eine Erinnerung an die verlassene Heimat und Heimweh schafft.
Denn nicht im Sterben, beim Austritt aus diesem Erdenleben,
trinkt nach des Synesios Ansicht die Seele aus dem Lethestrom die
Vergessenheit ihres Vorlebens, sondern umgekehrt bei der Geburt,
bei dem Eintritt in dieses niedere Dasein, trinkt sie das Vergessen
ihrer göttlichen Herkunft und ihrer Bestimmung aus dem Becher
der Sinnlichkeit. Freigeboren verkauft sie sich auf bestimmte Zeit
in die Sklaverei, wehe ihr, wenn sie nun, vielleicht gefesselt von
der Schönheit eines Mitsklaven, ihrer angeborenen Freiheit ganz
vergißt, und um bei jener zu bleiben, auch nach Ablauf der gesetzten
Frist es vorzieht, als Sklavin bei dem gemeinschaftlichen Herrn zu
bleiben. Dagegen haben die Arbeiten des Herakles und ähnliche
Heroensagen keine andere esoterische Bedeutung, als das Bemühen
der edleren, ihres Ursprungs instinktiv eingedenken Seele, die
Knechtschaft durch ehrliche Arbeit abzuverdienen.

Die Seele dagegen, welche zum reineren Ursprung zurückkehrt,
führt auch die Phantasie, die sich Synesios zugleich als Astralleib
oder Ätherleib zu denken scheint, mit aufwärts. Daß die seelische Leiblichkeit,
die Phantasie-Gestalt der Seele selber bestimmt sei, des
göttlichen Daseins teilhaftig zu werden, findet seinen Ausdruck auch
in den Versen der Sibylle:


„Laß nicht den Mächten der Tiefe zur Beute die Blume des Stoffes,


Hoch in den Strahlen des Lichts soll die ätherische blühn!“





Die Blume des Stoffes ist eben nichts anderes, als die Gestalt
der Seele, ihr Phantasie- oder Ätherleib, welcher unsterblich
ist, wie die Seele selbst (11).

Mit den Schwingen der Phantasie vermag die Seele den
ganzen unendlichen Raum zu durchschweben, indem sie mit den
Örtern die Zustände und Lebensbedingungen und Lebensgewohnheiten
wechselt und umgekehrt. Wenn sie aber ihren ursprünglichen
Adel und ihre völlige Unschuld wieder zurückerlangt, wird sie das
Gefäß der reinen Wahrheit, die auch die vollendete Schönheit ist,
rein, licht und unvergänglich. Göttlich, wie sie alsdann wieder ist,
braucht sie nur zu wollen, um die Zukunft zu erkennen. Sinkt sie
dagegen in die tieferen Regionen, so wird sie umhüllt mit Finsternis,
Unwissenheit, Irrtum und Lüge, und wird immer unfähiger, die
Dinge zu unterscheiden (12).



Das beste Mittel nun, die Phantasie zu läutern und ihre
Schwingen zu kräftigen, ist ein spekulatives Leben. Wahre Philosophie
verfeinert die Seele und nähert sie Gott nach dem Gesetze
fortschreitender Entwicklung und zunehmender Anziehungskraft und
Wahlverwandtschaft; eine solche Seele tritt in immer unmittelbareren
Verkehr mit Gott. Wessen Einbildungskraft rein und gut geregelt
ist, der erhält sowohl wachend wie träumend nur getreue Abbilder
der Dinge, und wessen Phantasie nur getreue Abbilder der Dinge
zumal im Traume erhält, der kann zugleich ruhig sein über den
Zustand und das Los seiner Seele, er ist der Gottheit näher (13).

Im Vorstehenden ist die philosophische Bedeutung der Träume
gegeben. Die Träume sind aber auch für das praktische Leben
vom größten Wert. Denn wer wahre Träume haben will, muß
ein nüchternes und keusches Leben führen, wer sein Bett zu einem
delphischen Dreifuß machen will, muß sich hüten, es zum Zeugen
nächtlicher Ausschweifungen zu machen, er bereite seinen Schlaf
durch Gebete vor (14).

Auch macht der Verkehr der Seele mit Gott im Traum die
Seele mit nichten ungeschickter für das irdische praktische Leben,
umgekehrt wird die Seele von der Höhe aus weit besser alles überschauen,
was darunten ist, als wenn sie selber stets nur am Boden
klebt. Darum wünscht Synesios die Kunst der Traumdivination
vor allem seinen Kindern zu hinterlassen, sie werden dann niemals
nötig haben, die weite und beschwerliche Reise nach Delphi zu machen,
sie brauchen nur den Schlaf so aufzusuchen, wie die keusche Penelope,
von der Homer (Odyssee XVII, 48) sagt:


„Und nachdem sie die Waschung vollbracht und ein reines Gewand auch


Angezogen zur Nacht, rief zuvor im Gebet sie Athena.“





Während Hierophanten und Magier sich unter dem Vorwande
äußerlicher Mittel, deren sie dazu bedürfen, für ihre Weissagungen
oft schwere Summen bezahlen lassen, bedarf man zur Traum-Divination
keines ägyptischen Vogels, keines Knochens aus Iberien,
keiner Pflanze aus Kreta noch auch irgend einer Rarität vom
tiefsten Meeresgrunde, man bedarf überhaupt keines Talismans,
man legt sich schlafen, – das ist alles; im übrigen ist man sein
eigenes Werkzeug. Auch kennt die Gottheit, die sich im Traum
der reinen Seele offenbart, keine Unterschiede des Standes und
Reichtums. Und, was das beste ist, kein Tyrann hat je daran
gedacht, das Träumen innerhalb seines Staates zu verbieten und
mit Strafe zu belegen (15).

Der Unglückliche wird durch Träume getröstet und erquickt,
und faßt neue Hoffnungen, selbst der Gefesselte im Kerker, im
Traume fühlt er sich seiner Bande entledigt und genießt eine unbeschränkte
Freiheit (16). Die Träume sind entweder unmittelbare
Wahrträume, – solche haben schon manchem Denker ein Problem
gelöst, das er wachend zu denken sich vergeblich bemüht hatte.
Auch Synesios selbst hat solchen Träumen vieles zu verdanken gehabt;
besonders während seines dreijährigen Aufenthalts in Konstantinopel
haben sie ihm viel genützt, indem sie ihm die Ränke
und Intriguen der Gegner seiner diplomatischen Mission enthüllten;
aber selbst in seiner Lieblingsbeschäftigung, der Jagd, haben sie sich
ihm häufig dienstbar erwiesen, indem sie ihm die Fährten und Schlupfwinkel
des Wildes entdeckten, ihm auch besondere Mittel und Wege
zeigten, dasselbe zu finden und zu stellen.

Die meisten Träume sind jedoch symbolischer Natur und erfordern
eine besondere Kunst, die Kunst der Traumdeutung. Diese
Kunst ist nur durch eigene Erfahrung und Beobachtung zu finden (19).
Wie wir einen bevorstehenden Wechsel der Witterung aus gewissen
Anzeichen folgern können, so können wir aus bestimmten Symbolen
des Traumlebens bevorstehende Ereignisse entnehmen. Wir brauchen
einen Feldherrn oder König nicht selber zu sehen, um seine Ankunft
zu erfahren; Vorreiter eilen ihm voraus und kündigen sie an;
ebenso werfen bedeutende Ereignisse ihre Schatten voraus. Auch
der Schiffer entnimmt ja aus bestimmten Anzeichen, künstlichen oder
natürlichen Merkzeichen des Fahrwassers die Nähe eines Hafens
oder einer gefährlichen Stelle (20, 21).

Diese Traumsymbolik ist aber durchaus individueller Natur,
auf allgemeine Traumregeln ist kein Verlaß. „Es giebt Menschen,
die sich kleine Bibliotheken über Traumdeutung anschaffen. Ich
für mein Teil lache über alle diese Abhandlungen und halte sie
für völlig wertlos. Die Phantasie der Menschen ist nicht einmal
so gleichartig wie der Bau und die Physiognomie ihrer Leiber,
welche immerhin noch den Gegenstand einer allgemein wissenschaftlichen
Beobachtung bilden kann. Wenn eine Phemonoe oder ein
Melampus oder sonst ein Wahrsager allgemeine Regeln der Traumdeutung
aufzustellen wagt, möchte ich fragen, ob denn etwa auf
konvexe oder konkave Linsen, oder Spiegel aus verschiedenem Stoffe
die Gegenstände auf gleiche Weise widerspiegeln. Da jeder von
uns seine ganz besondere Sinnesart hat, ist es unmöglich, daß dieselbe
Traumvision für alle dieselbe Bedeutung habe.“ (22, 23).

Um sich nun eine individuell gültige Traumsymbolik zu verschaffen,
soll man ein Tagebuch führen, in das man alle Erlebnisse
verzeichnet, die nach irgend einem Traumbilde sich ereignen. Ein
solches Tagebuch wird nicht nur ein unmittelbares und psychologisches
Interesse erhalten, es wird auch sonst von praktischem
Nutzen sein, uns in der Selbsterkenntnis fördern und selbst zur
stilistischen Bildung und zur Unterstützung unseres Gedächtnisses
dienlich sein können (24). Synesios berichtet nun, daß er ein solches
Traumtagebuch seit langen Jahren mit größter Genauigkeit und
nicht ohne häufigen praktischen Nutzen geführt habe.



Dies der wesentliche Inhalt der Abhandlung des Synesios
über die Träume. Wenn ich dieselben hier für mitteilungswert
halte, so liegt der Grund nicht nur in dem rein geschichtlichen
Interesse, daß wir in ihr die einzige auf uns gekommene Schrift
der neuplatonischen Philosophie besitzen, welche sich ex professo
mit diesem Gegenstande, wenigstens mit seiner psychologischen Deduktion
befaßt. Denn das gelehrte Werk des Artemidorus, Oneirocriticon,
enthält zwar eine umfassende Sammlung der antiken Ansichten
über die Traumsymbolik, vertieft sich aber nicht in die psychologische
Ursache der Traumbildung und vertritt keine besondere
philosophische Lehrmeinung. Es ist nicht ohne Interesse zu bemerken,
daß Synesios in seiner Auffassung der Phantasie als des Traumorgans
und als eines zugleich gestaltenden Grundvermögens der
Seele dieselbe Ansicht vertritt, welche erst kürzlich der jüngere Fichte
in seiner heutzutage viel zu wenig gewürdigten Anthropologie und
Psychologie mit großem Aufwande deutscher Gelehrtengründlichkeit
und empirischer Beobachtung zu begründen versucht hat. Auch
Fichte (vergl. dessen Psychologie, Kap. III ff., ferner dessen Seelenfrage,
pag. 108ff.) kennzeichnet die Phantasie als die eigentliche
zugleich vorstellende und gestaltende Triebkraft der Seele, sie ist
ihm, ebenso wie dem Synesios, der eigentliche Urleib oder „Ätherleib“
des Menschen. Als solche bethätigt sie sich (1) in der vorbewußten
Leibesgestaltung und Mimik.

Daß sie zugleich in hohem Grade der Sympathie unterliegt,
erklärt sich durch die Ansteckung der Phantasiethätigkeit, durch den
seelischen Rapport zwischen Mutter und Kind, auch der unleugbare
Einfluß, den das Phantasieleben der Mutter auf die Leibesgestaltung
des Kindes ausübt (Versehen, Ähnlichkeit und Vererbung). Andererseits
aber rechtfertigt sich durch ihren individuellen Charakter
auch wiederum die aller Vererbung zum Trotz so oft auffallende
besondere Individualität der Gestaltung.

2) Sodann bethätigt sie sich als unwillkürliche, aber doch die
Bewußtseinsschwelle häufig überschreitende traumbildende Triebkraft.

Ihre Darstellungsform ist, abgesehen von den hellsehenden
Wahrträumen, die der Symbolik; die Leibesform ist nichts als ein
Symbol der Seele.

3) Ihre höchste Leistungsfähigkeit erreicht sie in der bewußten
ästhetischen Bildungskraft des Dichters und Künstlers.

Man vergleiche ferner „die Symbolik des Traumes“ von
Fr. G. H. v. Schubert. Leipzig (Brockhaus), 1840.



Fünftes Kapitel.

Die Gnostiker und Manichäer.

Die Persönlichkeit des Synesios bildete in gewissem Sinne ein
Bindeglied zwischen heidnischer Philosophie und dem Christentum.
Es wäre aber irrig, anzunehmen, daß Synesios eine Ausnahme
mit seiner eigentümlichen Mischung antik-heidnischer Philosophie und
christlicher Theologie gebildet habe. Im Gegenteil ist diese Spezies
von Heiden-Christen so alt wie die Geschichte der christlichen Kirche,
welche in den ersten Jahrhunderten geradezu eine ihrer bedenklichsten
Gefahren in dieser Verwirrung gesehen hat. Allgemein pflegt man
die philosophisch-heidnische Verunstaltung christlicher Gedanken als
Gnosticismus zu bezeichnen. Man bezeichnete Christen, welche
γνωσις = Erkenntnis, nicht bloß πιστις = Glauben wollten, als
Gnostiker. Wahrscheinlich wird schon im neuen Testament davor
gewarnt; das Evangelium Johannis wird nur unter diesem Gesichtspunkt
ganz verständlich. In den Pastoralbriefen finden sich
zahlreiche Stellen, die darauf hinweisen. Die Hauptquellen des
Gnosticismus sind: Irenaeus, Widerlegung des fälschlich sich
so nennenden Gnosticismus; ferner die sog. philosophumena
Originis. Letztere Schrift ist wahrscheinlich verfaßt von einem Schüler
des Irenäus, namens Hyppolitus.

Die occultistisch-philosophischen Gedanken des Gnosticismus
sind folgende: Er nimmt den Begriff vom Menschen, wie ihn das
Christentum voraussetzt, an; der Mensch als moralisch-religiöses
Wesen stammt von Gott und ist Gottes Ebenbild. Gott ist Güte
und Geist. Wenn aber Gott Güte und Geist ist, woher kommt
die Materie und das Böse? Haben sie irgendwelchen Zusammenhang
mit Gott? Nein; sie können nicht von Gott sein. Denn die
Wirkung muß der Ursache ähnlich sein. Das Böse und die Materie
sind aber Gott entgegengesetzt, das Böse dem Guten, die Materie
dem Geist. Woher sind sie denn? Nach der einen Richtung ist die
Materie von Ewigkeit her, und die Materie ist zugleich der Grund
der Unvollkommenheit.

Andere Gnostiker geben eine andere Antwort; sie knüpfen an
die Emanationsvorstellung an: nach ihr gehen von Gott Geister
hervor und aus den Geistern wieder andere u. s. w. Jede folgende
Emanation ist aber geringer, als die vorhergehende, wie ja auch
das Licht, je mehr es sich vom Mittelpunkte entfernt, desto schwächer
wird. Die Grenze der Emanation ist die Materie. Durch diese
Lehre vermied man die Schöpfung aus Nichts. Diese ist der denkenden
Menschheit von jeher ein harter Gedanke gewesen, da er
keine Analogie hat. – Eine andere Frage war: Wie kommt der
Geist in die Materie? Denn diese ist ja nicht von Gott oder doch
unendlich entfernt von Gott. – Antwort: Er kommt auf die Erde
durch eine sittliche That, er kommt darauf durch einen Abfall, er
ist ein Fremdling auf der Erde. Zur Erlösung der gefallenen
Geister erscheint dann Christus, er, ein reiner Geist, kommt aus
Erbarmen hernieder, er bringt die wahre Gotteserkenntnis; diese
macht selig, und diese allein.

Die Moral der Gnostiker war meist sehr streng, strenger, als
die Kirche verlangte. Sie war Askese, unbedingte Entfernung von
der Materie und allen sinnlichen Genüssen. Denn die Verstrickung
in der Materie war es ja, die den edlen Geist des Menschen hemmt
und fern hält von Gott. Nach den Gnostikern ist der Gott der
Juden nicht der höchste. Er hat ja die Welt erschaffen, diese
Materie. Ferner ist der Gott der Juden ja der Gott des Zornes.
Der wahre Gott ist der Gott der Liebe. – Damit verbunden war
der Doketismus, die Lehre, daß Christus nur einen Scheinleib gehabt
und nur zum Scheine gelitten habe und gekreuzigt sei. Denn
als reiner Geist dürfte er sich mit der Materie nicht beflecken.

Die Darstellung der Gnostiker war mythologischer Art, wüst
und für uns ungenießbar, ähnlich der des Juden Philo. Aber für
die damalige Geschmacklosigkeit der philosophastrischen Schriftstellerei
fiel das nicht auf; auch der Neuplatonismus kleidet sich ja mit
Vorliebe in ein mythologisches Gewand.



Die Namen der Gnostiker aufzuzählen, lohnt sich nicht der
Mühe. Einer der berühmtesten war Valentin, der um 140 n. Chr.
in Rom lehrte.

Nächst diesem war der bedeutendste Mani, der Stifter der
Manichäersekte. Mani stammte aus Persien, er lebte und
lehrte gegen Ende des 3. Jahrhunderts. Sein Dualismus beruht
auf demselben Gedanken, wie der Zarathustras, dessen Lehre er
mit dem Christentum zu verschmelzen suchte.

Der Kirchenvater Augustin ist zehn Jahre lang Manichäer
gewesen.



Neuntes Buch.

Der Occultismus der Kelten und Germanen.



Erste Abteilung.

Die Kelten.

Erstes Kapitel.

Die Druiden.

Wir bringen Kelten und Germanen unter einem „Buche“
zusammen, weil beide Rassen innerhalb der arischen Gesammtrasse sich
nicht nur räumlich, sondern auch verwandtschaftlich besonders
nahe gestanden haben. Die Kelten werden uns von den alten
Schriftstellern als hochgewachsene Menschen mit blauen Augen und
blondem oder rötlichem Haar geschildert. Menschen von kampflustiger,
ritterlicher Gesinnung, aber deren unbändige Leidenschaftlichkeit
und Rivalitätssucht, wie besonders Cäsars Kommentarien
beweisen, zum Untergang ihrer staatlichen Bildungen und somit zuletzt
zum Untergang der Art und Sprache führte, so daß das Keltenblut
jetzt nur noch als allerdings erheblicher Mischbestandteil im
Franzosen und Briten von Bedeutung ist.

Abgesehen von einzelnen seltsamen Absplitterungen, z. B. den
Galatern in Kleinasien, nahmen die Kelten oder Galler, wie sie
selbst sich nannten, – jetzt hat sich das Stammwort nur noch in
den „Gäler“ erhalten, – zur Zeit, wo die erste historische Kunde von
ihnen auftritt, etwa das Gebiet des heutigen Frankreich, Nordspanien,
Nord-Italien und Britannien und Irland ein.

Offenbar standen sie, ebenso wie die vielfach auch gar zu
barbarisch aufgefaßten Germanen, deren höhere Gesittung schon
Justus Möser nachgewiesen hat, auf einer nicht unverächtlichen
Zivilisationsstufe. Das beweist schon ihr Äußeres. Ihre Kleidung
bestand aus bunten wollenen Leibröcken, über die sie einen Gürtel
von Gold oder Silber trugen, aus langen Hosen und kurzem Flausmantel;
goldene Bänder zierten die Handwurzeln und den Arm,
goldene Ringe die Finger und Ketten von gleichem Metall den Hals.
Mannshohe Lederschilde mit bunten Malereien, eherne Helme mit
wappenmäßigen Zierraten, eiserne Panzer, oft aus Draht geflochten,
lange starke Schwerter, an eisernen Ketten an der Seite getragen,
und Stoßlanzen ihre Waffen. Sie waren berühmt wegen ihrer Geschicklichkeit
in der Herstellung von Glaswaren, auch als Goldschmiede
und Münzmeister.

Das Religionssystem der Kelten würde gewiß, da es eine
besonders hochentwickelte Geheimlehre dieser hocharistokratisch
angelegten Rasse war, vom occultistischen Gesichtspunkte aus unser
Interesse ganz besonders in Anspruch nehmen, wenn wir nur mehr
glaubwürdige Berichte über seine Einzelheiten besäßen. So aber
liegt die Gefahr nahe, den sog. Neo-Druidismus, der von einigen
modernen wälischen Schriftstellern erfunden ist, kritiklos mit der alten
Geheimlehre der Kelten zu verwechseln.

Wir werden uns daher zunächst lieber mit einer zwar allgemeinen,
aber zuverlässig getreuen Skizzierung ihres Systems begnügen.

Die echten Kelten zerfielen in die beiden Stände der Druiden
und Krieger. Das gemeine Volk, auch seinem Äußeren nach teilweise
als von anderem Aussehen geschildert, – schwarzhaarig, kleiner
gebaut, – bestand wohl größtenteils aus der autochthonen unterworfenen
Rasse.

Während der Krieger-Adel sich ausschließlich der Waffenübung
und der Jagd widmete, waren die Druiden im Besitz aller religiösen
und profanen Wissenschaften, Priester, Rechtsgelehrte, Naturforscher
und Philosophen in einer Person. Dies erinnert auffällig
an das indische Verhältnis der Braminenkaste zur Kriegerkaste der
Kschatriyas.

Der Name „Druiden“ wird meistens, aber mit Unwahrscheinlichkeit,
von dem griechischen δρυς = Eiche hergeleitet, da die
keltischen Heiligtümer mit Vorliebe in Eichenhainen angelegt seien;
wahrscheinlicher stammt er vom keltischen Dryw, wälisch Derwydd,
in Wallis heute noch das Wort für einen „weisen Mann“.



Die Druiden scheinen zwar meistens verheiratet gewesen zu sein
und einzeln unter ihren Mitbürgern gewohnt zu haben, obwohl andererseits
auch klösterliche Vereinigungen erwähnt werden[870], jedenfalls
aber standen sie in strenger Ordenszucht. Sie trugen eine besondere
Ordenstracht; kurzes Haupthaar, den Bart aber lang. Die höheren
Grade trugen golddurchwirkte Kleider, goldene Halsketten, Armspangen.
Ihre Insignien waren ein weißer Stab, Slatan drui eachd oder
Zauberstab genannt; ferner die Druidenknöpfe, deren Verschiedenheit
vielleicht mit der Höhe des Grades zusammenhing, und das
in Gold gefaßte Schlangenei, vermutlich die Auszeichnung des
höchsten Grades.

In einzelnen uns bewahrten Darstellungen trägt der Druide
auch das Bild des gehörnten Mondes, wie er sechs Tage nach
dem Neumonde erscheint, in der Hand, oder ein Füllhorn mit
darüberschwebendem Monde. In allen Abbildungen erblickt man
aber auf den Schuhen des Druiden das sog. Pentalpha, nämlich
zwei sich durchkreuzende Dreiecke:


Pentalpha


Jeder freie und edle Jüngling konnte in den Druidenorden
aufgenommen werden. Der Unterricht wurde durchweg nur mündlich
erteilt, weil man den Gebrauch der Schrift, den man selbstverständlich
sehr wohl kannte, bei dem Charakter der Geheimlehre,
der durch die Schrift bedroht ward, für unerlaubt und schädlich
hielt. Auch meinte man, daß nur durch das lebendige Wort, nicht
durch den toten Buchstaben sich das Heilige tief und unvertilgbar
dem Geiste einpräge. Durch den Gebrauch der Schrift würde auch
das Gedächtnis geschwächt und eine oberflächliche Buchgelehrsamkeit
gezüchtet. Sofern die Druiden sich der Schrift bedienten, benutzten
sie die griechischen Schriftzeichen, die ja auch auf dem Pentalpha erscheinen.
Außerdem bedienten sie sich der Runen- oder Stabschrift.
– Die Unterrichtsplätze waren abgelegene Wälder und Höhlen,
und der Unterricht selbst dauert zwanzig Jahre. Ihr Wissen muß
in manchen Richtungen von großer Tiefe gewesen sein; so spricht
sich z. B. Quintus Cicero, der bekannte Unterfeldherr Cäsars und
Bruder des Redners, indem er sich seines vertrauten Umgangs mit
dem Druiden Divitiacus rühmt, voll Bewunderung darüber aus.
Da indeß ihre Wissenschaft Geheimlehre war, ist uns wenig Zuverlässiges
darüber erhalten. Aus Macrob. Sat. I, 21 läßt sich
schließen, daß sie die Kugelgestalt der Erde gelehrt haben.

Astronomie war eine ihrer Hauptwissenschaften; Cäsar sagt,
daß sie über die Größe und Gestalt der Erde Untersuchungen anstellten.
Sie zählten die Zeit nicht nach Tagen, sondern nach Nächten,
was sich in der englischen Sprache (fortnight) noch erhalten hat.
Nach Diodor, der uns mitteilt, daß sie in Übereinstimmung mit dem
Jahre des Meton, den Mondcyklus auf 19 Jahre berechnet haben
und sich eingehend mit den Erhöhungen der Mondkugel beschäftigen,
möchte man annehmen, daß ihnen schon der Gebrauch vergrößernder
Linsen zur Fernsicht bekannt gewesen. Richter bei Ersch und Gruber
S. 490 möchte die sog. Druidenknöpfe, aus Krystall oder Glas
geschliffene Linsen, die man bis zu 1½ Zoll Durchmesser findet,
damit in Zusammenhang bringen.

Nach Strabon (IV, 4) nahmen sie an, die Welt sei aus Nichts
entstanden, sie sei unvergänglich, aber Feuer und Wasser werde
dereinst alles überwältigen.

Dies sowie das symbolische Schlangenei, ein Sinnbild der Welt,
erinnert sowohl an den indischen wie an den ägyptischen Occultismus.

Besondere Achtung genoß ihre ärztliche Kenntnis.

Unter den mannigfachen Heilkräutern, deren Entdeckung ihnen
Plinius (H. N. VIII, 41. XXV. XXV. XXX. XXXII.) zuschreibt,
nahm die Mistel[871] die erste Stelle ein.

„Unbekannt mit der Natur der Schmarotzerpflanzen“, meint
Richter a. a. O., „mußte es ihnen als ein Wunder erscheinen, daß
dieselbe nicht auf dem Boden, wie alle anderen Pflanzen, sondern
auf Bäumen wuchs und hier ohne Samen erzeugt zu sein schien.“
„Vorzüglich gesucht war die auf Eichen wachsende Mistel. Denn
die Eiche war im gallischen Glauben der heiligste Baum, Eichenlaub
ward bei jedem Gottesdienste gebraucht; in Eichenwäldern
wohnten die Druiden, unter Eichen hielten sie ihre Gerichtsstätte.
Was aus ihr hervorkam, war ein Zeichen göttlicher Gnade, und
da überdies die Mistel selten auf Eichen gefunden wird, so galt
eine solche umsomehr als göttliches Geschenk. Sie wurde mit großer
Feierlichkeit abgenommen und zwar am sechsten Tage nach dem
Neumonde; unter dem Baume wurde zuerst ein Opfer und ein
Mahl bereitet und nach dem Schmause ein zum ersten Male unter
das Joch gekommenes Rinderpaar herbeigeführt. Dann stieg der
Druide im weißen Gewande auf den Baum, schnitt die Mistel mit
einer goldenen Sichel ab und ließ sie in einem weißen Manteltuche
auffangen. Nun wurden die Rinder geschlachtet und die Götter
angerufen, daß sie denen, welchen sie diese Gabe erteilt, dieselbe
zum Heile gedeihen lassen möchten. Die Mistel wurde teils allein,
teils mit anderen Stoffen gemischt gebraucht, so wohl äußerlich als
innerlich. Man wandte sie gegen Geschwulst, Verhärtung, Kröpfe,
Geschwüre, und Klauenfäule an; sie reinigte das Rindvieh und
machte es fett, sie war ein Mittel gegen alle Gifte, und war sie
im Neumonde gesammelt und zwar ohne Gebrauch des Messers
und ohne daß sie die Erde berührte, so half sie gegen die fallende
Sucht. Sie machte sogar alle Tiere und die Weiber fruchtbar,
wenn sie dieselbe bei sich trugen. Daher hieß sie in der Sprache
der Druiden die Alles Heilende.“



Die Druiden sollen ihre Lehrsätze immer in Triaden, d. h.
in drei miteinander verbundenen Sätzen geordnet haben.

Bezüglich der Seele soll die druidische Triade in folgenden
drei Sätzen bestanden haben: 1. die Seele ist unsterblich; 2. sie
wandert nach dem Tode in andere Körper; 3. nach einem bestimmten
Zeitraum von Jahren wird sie wieder leben und wiedergeboren
werden.


Richter meint, daß dieser bestimmte Zeitraum dem Ortschilong
oder Geburtswechsel im Buddhismus entspreche, nach dessen Vollendung
die gereinigte Seele wieder in den göttlichen Schooß zurückkehrt.
Jedenfalls fiel den Römern die außerordentliche Festigkeit
des Glaubens der Gallier an Fortdauer nach dem Tode auf; die
Druiden lehrten vor allem, so berichten sie, daß man den Tod nicht
zu scheuen habe, da die Seele nicht sterben könne. Daher müsse
der Mensch im Kampfe mit den Feinden nicht feig sich zurückziehen,
sondern mutig und tapfer streiten. Mit den Toten verbrannte oder
begrub man alles, was ihm im Leben lieb gewesen war, Tiere,
Sklaven, Klienten. Auch Angehörige folgten ihm freiwillig auf
den Scheiterhaufen, um in der anderen Welt wieder mit ihm zu
leben. Vergl. Caesar de bello Gallico, VI, 18. Pomp. Mel.
III, 2. Man gab den Toten sogar Briefe mit an verstorbene
Freunde, und wenn geborgtes Geld vom Schuldner bei seinem
Leben nicht wieder bezahlt werden konnte, so nahm man gar eine
Anweisung auf das Jenseits an, in der Überzeugung, daß ihr der
Schuldner dort wenigstens gerecht werden werde. Diod. Sic. V, 28.
Valer. Maximus II, 6.

Die Druiden im weiteren Sinn zerfielen in drei Abteilungen:
1. die Druiden im engeren Sinn, die eigentlichen Priester, 2. die
Barden, heilige Sänger, 3. die Vates oder Seher.

An der Spitze des ganzen Ordens stand ein Oberdruide, Hoherpriester,
Coibhi oder Coibhi Druidh. Dieser regierte unumschränkt
und lebenslänglich, wurde aber gewählt, wie es scheint, gewöhnlich
durch allgemeinen Zuruf, Akklamation, eine Wahlart, die ja auch
jetzt noch bei der Papstwahl zulässig ist und hier als besonders heilig
erscheint, da man annimmt, daß sie auf Veranlassung des heiligen
Geistes stattfindet. – Waren die Stimmen geteilt, so entschied die
Mehrzahl oder das Los, oder auch gar der bei den Kelten beliebte
Zweikampf.

Der Oberdruide wählte zur Besorgung der weltlichen Angelegenheiten
den Vergobret. Dieses keltische Wort = feargobreith
ist nach Möbius zusammengesetzt aus fear = vir, go = ad, breith,
bread, brawd = judicium, so daß es nach dieser Ableitung einen
Richter bedeutet. Noch bis zur französischen Revolution führte
der Maire von Autun den Titel Verg oder Vierg. Um sich ein
würdigeres Aussehen zu geben, sollen die Vergobreten ihren Bart
mit Goldstaub gepudert haben.

Die gallischen Druiden wurden unter der späteren Zeit der
römischen Herrschaft Professoren, wodurch ein hauptsächlicher Teil
ihres früheren Amtes, der Unterricht ihnen blieb. Sie bildeten in denselben
Städten, die früher ihre heiligen Örter waren, Lehrerkollegien,
die an Stelle der früheren Druidenklöster traten. Noch zu Ausonius
Zeiten hatten manche gallische Professoren ihre Abstammung nicht
vergessen; darum nannten sie sich romanisiert nach jenen Gottheiten,
deren Tempel ihre Vorfahren zu besorgen gehabt, z. B. Apollinaris,
Delphidius, Phoebicius, Namen, die anzeigen, daß solche Männer
aus Priestergeschlechtern stammen, die dem gallischen Apollo-Belen
ergeben waren. Vergl. Ausonius, professores IV, v. 7.



Zweites Kapitel.

Gottesdienst und Geheimlehre der Druiden.

Ein häßlicher Makel, der an dem Gottesdienst der sonst anscheinend
geistig so hoch stehenden Druiden klebt, ist die Vorliebe
für Menschenopfer.

„Das ganze gallische Volk“, schreibt Cäsar, „ist außerordentlich
dem Opferdienst ergeben. Darum schlachten oder geloben diejenigen,
die in schweren Krankheiten liegen oder in Schlachten und
Gefahren sich befinden, Menschen zu Opfern, welche die Druiden
verrichten. Denn sie glauben, daß der Geist der unsterblichen Götter
nicht anders befriedigt und versöhnt werden könne, als wenn für
das Leben des einen Menschen das des andern hingegeben würde.
Sie haben daher auch Staatsopfer dieser Art. Bei einigen gallischen
Völkern giebt es Bilder von ungeheurer Größe, deren Gliedmaßen
mit Weiden geflochten sind und mit lebendigen Menschen angefüllt
werden, die dann durch Verbrennung des hölzernen Bildes getötet
werden. Sie glauben, daß die Todesstrafe der auf der That ergriffenen
Diebe, Räuber und Verbrecher überhaupt den Göttern
angenehm sei, aber, wenn sie dergleichen Leute nicht haben, so geht
es auch an die Unschuldigen.“ Caesar, de bello Gallico VI, c. 16.

Die Staatsopfer wurden nach Diodor Sic. V, 31. 32. zum
Zweck der Erforschung der Zukunft dargebracht; man hieb dem
Opfer mit einem Schwert in die Herzgrube und ließ ihn fallen,
aus dem Fall, den krampfhaften Zuckungen der Glieder und der
Blutung glaubte man die Zukunft erschließen zu können.

Die Hauptgottheit, die in der exoterischen Druidenreligion
verehrt wurde, nennt Cäsar Merkur. Der gallische Name scheint
Teutates gewesen zu sein.

Die römische Bezeichnung desselben als Merkur wird begreiflich,
wenn wir erfahren, daß Teutates Seelenführer war.

Die Seelenlehre aber, insbesondere die Lehre von der Seelenwanderung
bildete die Hauptsache im keltischen Volksglauben.



Nach dem Vordersatz der über Teutates berichteten druidischen
Triade war er der allgemeine oder Weltgeist, nach dem Mittelsatz
Seelenführer und nach dem Schlußsatze das Getriebe der lebendigen
Welt.

Die zweite Gottheit war Esus oder Hesus, romanisiert
Mars. Die Triade über ihn lautet: 1. Vor der Schlacht wird
ihm meistens die Kriegsbeute gelobt; 2. nach derselben die gefangenen
Tiere geopfert; 3. das Übrige (Waffen und Geräte) auf Einen Ort
zusammengetragen.

Die dritte allgemeine Gottheit hieß Taranis (vom keltischen
Taran, der Donner), von den Römern als Jupiter gedeutet.

Nächst dieser Trias, die meistens auf die Ober-, Mittel- und
Unterwelt bezogen wird, war der von Cäsar als Apollo bezeichnete
Belin, Belen oder Abelio der wichtigste. Orakelwesen und
Heilkunst war seine Hauptfunktion. Eine Mondgöttin, Belisana,
scheint der egyptischen Isis oder der Minerva ähnlich gedacht zu sein.

Eine große Rolle im keltischen Volksglauben spielten die Geister
und Gespenster, besonders eine Art von Incubi, gallisch Dusii genannt,
ein Wort, das noch im englischen Duce oder Dewce, Teufel,
nachklingt. Die Gallier gaben ihnen eine Gestalt wie den Frauen und
glaubten, sie beschliefen die Frauen unter der Gestalt ihrer Liebhaber.

Schon zu Cäsars Zeit war der Hauptsitz des Druidentums
England; ganz besonders heilig war ihm die Insel Mona.[872] Hier,
und abgesehen von Man, in Wales haben sich auch die meisten
Denkmäler des keltischen Glaubens erhalten; und zwar nicht nur
die berühmten Steindenkmäler; auch das Bardentum hat sich
wenigstens in Wales unter oberflächlicher christlicher Gewandung
bis weit in die christliche Ära hinein erhalten und es soll nach den
Nachrichten von W. Owen und Williams (vergl. Mona, S. 468)
das Druidentum in dieser Form sogar bis auf unsere Zeit fortgesetzt
worden sein (Neo-Druidism). Es soll nämlich gegen Ende
des 13. Jahrhunderts von alten Anhängern der druidischen Geheimlehren
des sog. bardischen Kollegium in Glamorgan gestiftet
sein. Owen freilich bemerkt dazu, es sei zwar Thatsache, daß die
wälischen Barden nicht ausgerottet worden und insbesondere, daß
sich neue Gesellschaften, die an das alte Bardentum der Druiden
anknüpften, im dreizehnten Jahrhundert gebildet haben, daß jedoch
der Stuhl von Glamorgan sich weit überschätzt und kein alt-druidisches
Bardentum mehr bewahrt habe.[873]

Doch mag dem sein, wie ihm wolle, so verdanken wir wenigstens
dem wälischen Bardentum die Rettung uralter keltischer Litteraturstücke,
unter denen eine Art keltischer Edda, The Myvyrian,
archaeology of Wales, collected out of ancient manuscripts,
London 1801–1807, an der Spitze steht.

Und aus dieser Litteratur lassen sich Rückschlüsse auf einige
Teile druidischer Geheimlehren machen. Fast alle der uns erhaltenen
Bardenlieder sind Triaden, d. h. ihr Inhalt ist in drei Teilen geordnet.
Eine der interessantesten mythologischen Triaden ist die
von Hu gadarn, dem mächtigen Hu.

Hu (sprich Hy) war ein Führer, der der Tyrannei widerstrebte
und daher das Volk von Defrobani, aus dem Lande ewiger Feindschaft,
nach Wales brachte. Er lehrte das Volk den Ackerbau und
war einer von den drei großen Werkmeistern, weil er sein Volk in
gesellschaftliche Ordnung brachte. Er bestimmte als einer von den
drei Meistern des Gesanges die Dichtkunst zur Bewahrerin der
Wissenschaft. Mit seinen Buckelochsen (Yehain Banaweg) verrichtete
Hu eine der drei großen Heldenthaten, er ließ nämlich den
Avanc (Biber) aus dem Llyn Llion (der Wasserflut) herausziehen,
wodurch die Überschwemmung der Erde aufhörte.

Nach Owen heißt Defrobani Sommerland und soll darunter,
weil die Triaden den Zusatz haben „wo nun Konstantinopel steht“,
die heutige Krim(?) verstanden werden. Andere wollen Hu, da
von einer Überschwemmung die Rede ist, mit der Sintflut in Verbindung
bringen. Mone legt dem Mythus eine tiefere Bedeutung
zu Grunde: Nicht eine Flut-, sondern eine Schöpfungssage
ist im Hu gadarn aufbewahrt. Wasser ist der Anfang aller Dinge,
der Biber (Avanc) ein heimatliches Wassertier Bild für die Ursache
des Wassers; so lange er in demselben lebt, nimmt er nicht ab,
nur der starke Hu war imstande, ihn mit seinen drei Ochsen herauszuziehen,
wodurch die Flut sank und die Welt erschaffen ward. Er
hat also die Natur der Schöpfungsstoffe geteilt in Festes und
Flüssiges, wofür der Biber, der mit dem Leibe dem Lande, mit
dem Schwanze dem Wasser angehört, ein zutreffendes Bild bietet.
Die Welt erhebt sich auch bei den Kelten, wie bei den Germanen
im Frühjahr; denn der Stier (Buckelochse) ist das Sternbild des
Frühlings; er trieb den Biber heraus, d. h. er brachte den Kern
der Welt zur Krystallisation. Nach Erschaffung der Welt, d. h.
nach der Teilung der Weltkräfte ordnet sie der weise Hu; der
Stier, der die Welt erschaffen half, wird nun von seinem Herrn
zur Jahresordnung bestimmt; er bringt das Jahr, zieht den Pflug
wie der Biber und ruft dadurch Heil und Segen aus der Erde,
wie einst aus dem Wasser hervor. Die Ordnung der Welt ist die
Harmonie der Sphären, das himmlische Saitenspiel, darum Hu auch
der Erfinder des Gesanges, und dieser soll ein Sinnbild des Einklangs
der Welt sein. Auch Staat und Gesellschaft sind Anstalten
des mächtigen Hu; denn sie sind Folgen der Weltordnung, und seine
Feindschaft gegen die Tyrannei, d. h. gegen die über ihre Grenzen
getretenen Kräfte, hängt damit zusammen. Darum ist er auch der
Eroberung feind, denn sie schreitet über Maß und Ordnung, und
sein Volk soll in Gerechtigkeit und Frieden leben.

„Hu“, singt der Barde Jolo Goch, „ist der Herr, der bereitwillige
Beschützer, der König und Geber des Weines und Ruhmes,
Kaiser über Land und Meere und des Leben alles dessen, was in
der Welt ist. Er ist der größte, der Herr über uns, wie wir
redlich glauben, und der Gott des Geheimnisses. Licht ist sein Weg
und Rad, ein Teil desselben Sonnenscheins sein Wagen, groß ist er
in Land und Meeren, der größte, den ich sehen werde, größer als
die Welten.“

Darnach war Hu die Gotteinheit der britischen Kelten. Im
Tode heißt er Aeddon; dieser Name erinnert an Adonai und Adonis;
sein Tod ist eine bloße Verwandlung, keine Zerstörung. Es gab
Mysterien vom Tode des Hu, ähnlich den griechisch-thrakischen
Mysterien vom Tode des Zagreus-Dionys.

In Verbindung mit diesem Mysterium stand die Geschichte des
Taliesin. Taliesin bezeichnet eine ganze druidische Priesterschaft,
deren Orden sich „vom Kessel der Ceridwen“ nannte.



Ceridwen war nach dieser Geschichte ein zauberkräftiges
Weib, das um seinen Sohn, einen ungestalten Menschen, schöner
zu machen, einen Zauberkessel bereitete. Aber Gwion, der Sohn
der Gevreang, störte sie in diesem Beginnen. Eines Tages,
während Ceridwen Kräuter suchte und mit sich selber murmelte,
begab es sich, daß drei Tropfen des kräftigen Wassers (aus dem
Kessel) flogen und auf den Finger Gwions niederfielen, sie brannten
ihn und er steckte den Finger in den Mund. Wie diese köstlichen
Tropfen seine Lippen berührten, so waren seinem Blick alle Ereignisse
der Zukunft geöffnet und er sah klar ein, daß seine größte
Sorge sein mußte, sich vor der List Ceridwens zu bewahren, deren
Kenntnis so groß war. Er floh heimwärts mit der größten Furcht.
Der Kessel teilte sich in zwei Hälften; denn alles Wasser darin,
außer den drei kräftigen Tropfen, war giftig, so daß es die Rosse
des Gwyddno Garanhir vergiftete, die aus der Rinne tranken, worein
sich der Kessel von selbst entleert hatte. (Darum hieß nachher dieser
Ablauf das Gift der Rosse des Gwyddno.) In dem Augenblicke
kam Ceridwen herein und sah, daß ihre ganze Jahresarbeit verloren
sei, sie nahm einen Rührstock und schlug dem blinden Morda
so aufs Haupt, daß eines seiner Augen auf seine Wange fiel.
„Du hast mich ungerecht verunstaltet“, rief Morda, „du siehst ja,
daß ich unschuldig bin, dein Verlust ist nicht durch meinen Fehler
verursacht.“ „Wahrlich, sprach Ceridwen, Gwion der Kleine war
es, der mich beraubte.“ Sogleich verfolgte sie ihn, aber Gwion
sah sie aus der Ferne, verwandelte sich in einen Hasen und verdoppelte
seine Schnelligkeit; allein Ceridwen wurde sogleich eine
Jagdhündin, zwang ihn umzuwenden und jagte ihn gegen einen
Fluß. Er lief hinein und wurde ein Fisch, aber seine schlaue Feindin
ein Otterweibchen und verfolgte ihn im Wasser, so daß er genötigt
ward, Vogelgestalt anzunehmen und sich in die Luft zu erheben.
Aber dies Element gab ihm keinen Zufluchtsort, denn das Weib
ward ein flinker Falk, kam ihm nach und wollte ihn erfassen.
Zitternd vor Todesfurcht sah er grad einen Haufen glatten Weizen
auf einer Tenne, er ließ sich mitten hineinfallen und ward ein
Weizenkorn. Ceridwen aber nahm die Gestalt einer schwarzen
Henne mit hohem Kamm, flog zum Weizen herab, scharrte ihn
auseinander, erkannte das Korn und verschlang es. Und,
wie die Geschichte weiter sagt, sie ward schwanger von ihm neun
Monate, und als sie von ihm entbunden wurde, so fand sie ein
so liebliches Kind an ihm, daß sie keinen Gedanken mehr hatte,
es umzubringen. Sie setzte ihn daher in ein Boot, bedeckt mit
einem Fell, und auf Anstiften ihres Mannes warf sie das Schifflein
ins Meer am 29. April. Um diese Zeit stand das Fischwehr des
Gwyddno zwischen Dyve und Aberystwyth bei seinem eigenen Schlosse.
Es war herkömmlich, in diesem Wehre jedes Jahr am ersten Mai
Fische von hundert Pfund Wert zu fangen. Gwyddno hatte einen
einzigen Sohn, Elphin, den unglücklichsten und ärmsten Jüngling.
Dies war ein großes Herzeleid für seinen Vater, welcher nach
und nach glaubte, daß er zur Unglücksstunde geboren sei. Die
Ratgeber überredeten indeß den Vater, seinen Sohn diesmal die
Reuse ziehen zu lassen, gleichsam zur Probe, ob denn irgend einmal
ein gutes Schicksal seiner warte, und er doch etwas bekäme,
um in der Welt aufzutreten. Am nächsten Tage, es war der erste
Mai, untersuchte Elphin die Reuse und fand nichts, doch als er
wegging, sah er das Boot bedeckt mit dem Fell auf dem Pfade
des Dammes ruhen. Einer der Fischer sagte zu ihm: „So ganz
und gar unglücklich bist du noch nicht gewesen, als du diese Nacht
geworden, aber nun hast du die Kraft der Reuse zerstört, worin
man am ersten Mai jedesmal hundert Pfund Wert fing.“ „Wie
so?“ sprach Elphin, „das Boot mag leicht den Wert von hundert
Pfund enthalten.“ Das Fell ward aufgehoben, und der Öffner
erblickte den Vorderkopf eines Kindes, und sagte zu Elphin: „sieh
die strahlende Stirne!“ „Strahlenstirne (Taliesin) sei denn sein
Namen!“ erwiderte der Fürst, der das Kind in seine Arme nahm
und es seines eigenen Unglücks wegen bemitleidete. Er setzte es
hinter sich auf sein Roß, als wenn es im bequemsten Stuhl säße.
Gleich darauf dichtete das Kind ein Lied zum Trost und Lobe des
Elphin, und zu gleicher Zeit weissagte es ihm seinen künftigen
Ruhm. (Die Tröstung war das erste Lied, das Taliesin sang, um
den Elphin zu erheitern, der über sein Mißgeschick beim Reusenzug
sich grämte, noch mehr, weil er dachte, daß die Welt das Mißlingen
und Unglück ihm allein zuschieben würde.)

Elphin brachte das Kind in die Burg und zeigte es seinem
Vater, der es fragte: ob es ein menschliches Wesen oder ein Geist
sei? Hierauf antwortete es in folgendem Liede. „Ich bin Elphin's
erster Hausbarde und meine Urheimat ist das Land der
Cherubim; der himmlische Johannes nannte mich Herddin, zuletzt
jeder König Taliesin. Ich war neun volle Monate im Leibe der
Mutter Ceridwen, vorher war ich der kleine Gwion, jetzt bin ich
Taliesin. Mit meinem Herren war ich in der höheren Welt, als
Lucifer fiel in die höllische Tiefe. Ich trug vor Alexander ein
Banner; ich kenne die Namen der Sterne von Nord nach Süd;
ich war im Kreise des Gwdion (Gwydion), im Tetragrammaton;
ich begleitete den Hean in die Tiefe des Thales Ebron; ich war
in Canaan, als Absalon erschlagen ward; ich war im Hofe von
Don, ehe Gwdion geboren wurde, ein Geselle des Heli und Henoch;
ich war beim Kreuzverdammungsurteil des gnadenreichen Gottessohnes;
ich war Oberaufseher beim Werke vom Nimrods Thurm;
ich war die dreifache Umwälzung im Kreise des Arianod; ich war
in der Arche mit Noah und Alpha; ich sah die Zerstörung von
Sodoma und Gomorra. Ich war in Afrika, ehe Rom erbauet ward,
ich kam hierher zu den Überresten von Troja (d. h. nach Britannien).
Ich war mit meinem Herrn in der Eselskrippe; ich stärkte den
Moses durch des Jordans Fluß; ich war am Firmament mit Maria
Magdalena. Ich wurde mit Geist begabt vom Kessel der Ceridwen;
ich war ein Harfenbarde zu Teon (oder Lleon) in Lochlyn. Ich
litt Hunger für den Sohn der Jungfrau. Ich war im weißen
Berge (dem Tower in London) im Hofe des Cynvelyn in Ketten
und Banden Jahr und Tag. Ich wohnte im Königreich der
Dreieinigkeit. Es ist unbekannt, ob mein Leib Fleisch oder Fisch.
Ich war ein Lehrer der ganzen Welt und bleibe bis zum jüngsten
Tag im Angesicht der Erde. Ich saß auf dem erschütterten Stuhl
zu Caer Sidin, der beständig sich umdrehte zwischen drei Elementen;
ist es nicht ein Weltwunder, daß er nicht einen Glanz zurückstrahlt?“
Gwyddno, erstaunt über des Knaben Entwickelung, begehrte einen
anderen Gesang und bekam zur Antwort: „Wasser hat die Eigenschaft,
daß es Segen bringt; es ist nützlich, recht an Gott zu denken;
es ist gut, inbrünstig zu Gott zu beten, weil die Gnaden, die von
ihm ausgehen, nicht gehindert werden können. Dreimal bin ich
geboren; ich weiß, wie man nachzudenken hat; es ist traurig, daß
die Menschen nicht kommen, all die Wissenschaften der Welt zu
suchen, die in meiner Brust gesammelt sind, denn ich kenne alles,
das gewesen, und alles, das sein wird.“



Diese Geschichte des Taliesin ist einmal der Stufengang des
Lehrlings bis zur höchsten Weihe, sodann die Geschichte des geheimen
Ordens vom Kessel der Ceridwen und endlich die Naturgeschichte
selbst. Gwyddno ist offenbar der höchste Einweiher in
das Mysterium der Ceridwen.

Die Wasserfahrt war demnach ein Abbild der Fahrt des Hu
und des Taliesin, die dritte Geburt, die jeder Eingeweihte erfahren
mußte, wie der Meister des Ordens Taliesin. Der zweiten Geburt
gingen manche schwere Prüfungen voraus, und von der ersten
oder natürlichen Geburt bis zur zweiten war der Mensch als ungestaltet
und schwarz angesehen, nach seinem Vorbilde, dem Avayddu,
bis ihm nach jahrelangem Unterricht die drei Lebenstropfen zu
Teil wurden, bis der Durst nach Wissenschaft bei ihm eintrat.
Dagegen Ceridwen ist Wrach, oder Hexe, eine Furie, sie ist die
Materie, die gewaltsam ihr Teil vom erwachten Geiste zurückfordert,
sie ist der Tod, und ihr Kessel oder Schiff die Erde, worin
der Mensch begraben wird. Sie ist die Mutter Natur, die das
hilflose und ungeistige Kind (Avayddu) zur Schönheit, d. h. zur
Geistigkeit entwickelt, dieser Entwickelung Bild ist der jahrelang
kochende Kessel, aber der erwachte Geist entflieht der Materie, er
kennt ihre Nachstellungen und entkommt ihr. Gwion ist dieser
erwachte Geist, und heißt nicht mit Unrecht der kleine, nämlich der
Jüngling, der in die Schule der Druiden geht. Seine Verwandlungen
sind eben so viele Läuterungen, bis er als reines Weizenkorn
von der schwarzen Henne, von der Mutter Erde aufgenommen
wird. Nun ist er leiblich tot, bei seiner ersten Wiedergeburt tritt
er in einen höheren Grad geistiger Wirksamkeit ein. Die erste
Wiedergeburt geschah durch feierliches Hervortreten aus dem
Cromlech, der etwa bildlich der Kamm der schwarzen Henne war.
Die dritte Geburt des Lehrlings war an das Wiederaufleben der
Erde, an den ersten Mai geknüpft, also durch die Frühlingsnachtgleiche
bedingt. Wie tief diese Mysterien gegründet und wie viel
umfassend ihre Lehren gewesen, zeigt nicht nur die Menge der
dabei beteiligten Wesen, sondern auch deren weitgreifende Verwandtschaft
durch die ganze Sage, und muß jeden zu dem Geständnis
nötigen, daß von dem großen Lehrgebäude des Kesselordens
uns nur wenig erklärlich und verständlich geblieben.



Diese Beispiele aus dem reichhaltigen Inhalt der keltischen
Bardendichtungen mögen genügen, um das Urteil Mones zu verstehen,
der seine Mitteilungen daraus mit den Sätzen schließt:

„Es ist eine weite Aussicht, die sich uns eröffnet, eine vielgestaltige
Welt, an deren Thoren wir stehen, ein heiliger Tempelkreis,
in den wir treten. Wir müssen mit reinem Herzen, das nicht
auf Schlechtigkeit ausgeht, mit gelehrigem Geiste, dem nicht Hochmut
und Vorurteil das höhere Licht verschlossen, kommen, wie
Arthur und Cri, die in das Heiligtum aufgenommen wurden. Unglauben,
wie er auch durch Unverständigkeit beschönigt wird, zerstört
ebenso die Einsicht in das geistige Leben der Vorwelt, als der
Glauben ohne Gründlichkeit, der, wenn er in der Nacht des Altertums
einige Lichter erblickt, nun frohlockend meint, es bedürfe nur
seiner Ansicht und Einbildung, um aus den zerstreuten und von
ferne gesehenen Lichtern der Mitwelt einen Tag hinzuzaubern, wie
er im Altertum gewesen. Bewahre sich vor beidem, wem es um die
Sache ernst ist! Man braucht in sie weder Liebe noch Haß hineinzutragen,
da Ein Ergebnis, das nicht mehr bestritten
und bezweifelt werden kann, mehr als hinreichend
ist, uns gerecht im Urteil zu machen, dieses nämlich,
daß mit dem nordeuropäischen Heidentum, vorzüglich
mit dem deutschen und keltischen, eine große
Menge und Tiefe der Wissenschaften der Vorwelt
verloren gegangen ist.“



Zweite Abteilung.

Der Occultismus der Germanen.

Unsere Aufgabe, den Occultismus der Germanen darzustellen,
würde eine sehr komplizierte sein, wenn wir uns dabei genau an
die Entwicklungsgeschichte der germanischen Mythologie
halten und die Vorstellungen und Bezeichnungen der einzelnen germanischen
Stämme getrennt halten wollten.

Die kritische Forschung ist in dieser Richtung noch keineswegs
zu allgemein anerkannten Ergebnissen gelangt.

Unsere Quellen über die vorchristliche Zeit sind äußerst dürftig.
Erst die nordische Forschung, insbesondere die durch die Edda
angeregte, hat uns reichhaltigeren Stoff gebracht. Über diese aber
äußert sich wohl mit Recht Golther, Götterglaube und Göttersagen
der Germanen, S. 1, dahin: „Gerade diejenige Götterlehre,
welche im Aufbau abgerundet und vollkommen, von erhabenen Gedanken
erfüllt, von sittlicher Anschauung getragen erscheint, die
norwegisch-isländische, die auch den Deutschen und überhaupt einmal
allen Germanen angehört haben sollte, gilt jetzt vielmehr als
eine eigentümliche Neuschöpfung der Nordleute, als der letzte krönende
Abschluß einer Entwicklung, an deren Anfang eine
irrige Ansicht sie gestellt hatte.“ Dennoch ziehen wir es vor,
unseren Lesern diesen Abschluß der Entwicklung zu bieten, anstatt
ihn mit zweifelhaften Hypothesen darüber zu behelligen, wie viel
von dem hier Gebotenen zur Zeit Cäsars, oder zur Zeit der Völkerwanderung
bei dem oder jenem Zweige der germanischen Völkerfamilie
schon ausgebildet gewesen sein mag. Denn jedenfalls ist
im Keime mehr oder weniger Alles, was uns die Edda in vollendeter
poetischer Ausgestaltung bietet, bei den Germanen gemeinsames
Stammgut gewesen.



Erstes Kapitel.

Die Weltschöpfung der Edda. Yggdrasil.

Die germanische Mythologie verleugnet ihren uralten arischen
Ursprung nirgends, es finden sich sogar Anklänge an die altindische
Weltanschauung, die größte Verwandtschaft aber bezeugt sie zu den
Glaubenslehren der Perser. Denn der Dualismus eines bösen und
guten Weltprinzips, ewiger Kampf zwischen Licht und Finsternis
kennzeichnet die germanische Weltauffassung nicht minder wie die
persische; nur daß sich in der Ausprägung derselben im Einzelnen
überall ein besserer, heroischer und poetischer Typus bewährt,
dem man auch anmerkt, daß frühzeitige Auswanderung in die nordischen
Breiten Europas ihn vor der unreinen Infektion mit dem schlechten
Asiatismus bewahrte, der die Perser als Magismus entnervt hat.

Als einheitliches Weltprinzip waltet auch über dem Dualismus
Allvater, der für die Ewigkeit den Sieg des Guten verbürgt,
wenngleich er, ähnlich dem persischen Urgeist Zaruana akarana
sich aus der zeitlichen Schöpfung zurückzieht und diese Welt
dem Kampf der unteren, selber vergänglichen Götter überläßt.

Lassen wir den Skalden (der Edda) die Schöpfung schildern:
Abgrund (Ginnungagap) war, und war nicht Tag und war nicht
Nacht, und der Abgrund war gähnende Kluft, ohne Anfang und
ohne Ende. Allvater, der Ungeschaffene, Unangeschaute, wohnte
in der Tiefe und sann, und was er sann, das ward.

Da entstand nordwärts im Unermeßlichen, wo Finsternis ist
und Eiseskälte, Niflheim (Nebelheim) und südwärts Muspelheim
(Glutheim), feurig glühend von unendlichen Gluten. In
Niflheim that sich auf der Brunnen Hwergelmir, der brausende
Kessel, und daraus ergossen zwölf Höllenflüsse (Eliwagar) ihre eiskalten
Wogen. – Das flüssige Element ist der Urstoff
der Welt. – Aber die wilden Wasser erstarrten bald in der
grimmigen Kälte zu Eis, und die Schollen rollten übereinander
und hinunter in die unermeßliche Kluft und weiter südwärts gen
Muspelheim. Über ihnen brausten, die Eisberge aufwühlend Sturmwetter
von Niflheim her; doch strahlte wohlthätige Wärme von
Glutheim herüber in Ginnungagap, und wie die wallenden Schollen
davon erweicht wurden, da belebte sich, was vorher ohne Leben
war, und es entstand ein Ungeheuer, ein roher und ungeschlachter
Riese; Ymir nannten ihn die Alten, d. h. den Tosenden; er war
zweigeschlechtig, entsetzlich dem Anblick. Er schuf aus eigener Kraft
andere Ungetüme, die ihm glichen, die Hrimthursen oder Frostriesen
(Eisriesen, Reifriesen).


„Unter des Reifriesen Arm,


Rühmt die Sage,


Wuchsen Mann und Magd;


Des Joten Fuß mit dem Fuß erzeugte


Den sechshäuptigen Sohn.“





Ungeheure und ungefüge Naturgewalten herrschten
in der Urzeit der Welt.

Zugleich mit Ymir war aus dem schmelzenden Eise eine große
Kuh entstanden, Audhumla (die Milchreiche). Aus ihren Eutern
rannen vier Milchströme, Nahrung spendend dem schrecklichen Ymir
und den Hrimthursen. (Er ist die allnährende Natur.) Sie
fand nicht andere Weide als an dem Salze der Eisfelsen, die sie
leckte. Darauf erschienen von ihrem Lecken am ersten Tage Haupthaar,
am zweiten das Haupt, am dritten das ganze Menschengebild.
Es war Buri oder Bör (der Geborene), die erste geschaffene,
geistige, vollkommene Gestalt, welche sich nun
mit der rohen Naturkraft vermählt und den Geist ordnend und
regierend hervortreten läßt. Er erzeugt nämlich mit der Hrimthursentochter
Bestla drei Söhne: Odin (Geist, beseelende Lebenskraft),
Wile (Verstand und Willen), We (Empfindung und Gefühl).

Sofort entbrennt zwischen diesen Söhnen des Bör und dem
Ymir ein Kampf; Ymir wird erschlagen und in seinem Blute ertrinken
alle anderen Hrimthursen, bis auf einen, Bergelmir, der
sich mit seiner Familie (wie Noah) auf einem Boote rettet und
Stammvater der Jötunen wird, eines Riesengeschlechts, das im
fernen Osten haust.

Die neuen Alleinherrscher, Börs Söhne, die sich Asen nannten,
d. h. Stützen und Pfeiler der Welt, schufen nun nach Allvaters
Willen, aus Ymirs Fleische die Erde, aus dem Blute die See,
aus den Gebeinen die Berge, aus dem krausen Haare die Bäume.
Die Hirnschale wölbten sie hoch empor zum Himmelsgewölbe, unter
dem als Gehirn das Gewölke schwimmt. Dann bauten die Asen
aus des Riesen Brauen Midgard (das Reich der Mitte) zur Wohnung
den Menschenkindern, die noch ungeboren im Schoße der Zeit
schliefen, wie es im Grimnismal der älteren Edda heißt.

Denn noch herrschte die Allmutter Nacht, eines Riesen Tochter
und dunkel wie das Riesengeschlecht. Flammende Funken von
Muspelheim sprühten irr und wirr durcheinander; denn die Sonne
wußte nicht ihren Sitz, noch der Mond seinen Malweg, noch die Sterne
ihre Stätte. Die Asen wandelten die Lichtfunken in Sterne und
festigten sie am Himmelsbogen, die dunkle Nacht aber hob Allvater
zum Himmel empor und gab ihr das Roß Hrimfaxi (Reifmähne),
von dessen Gebiß reichlich Tau in die Thäler rinnt, damit es
ihren dunklen Wagen ziehe, wenn sie über das Weltall fahrend den
duldenden Wesen Schlummer bringt. Ihrem dritten Gatten Dallinger
(Dämmerung), der von Asen stammte, gebar sie den glänzenden Tag.

Zu dieser Zeit wuchsen auf in der Halle des Vaters, der
Mundilföri (Achsenschwinger) zwei liebliche Kinder, Sol (Sonne)
und Mani (Mond). Als sie zur Jugendblüte heranreiften wunderte
sich alle Welt über ihre Schönheit, und der Vater in seinem Stolze
verglich sie mit den seligen Göttern. Aber die Asen, dem Übermute
zürnend, nahmen die blühenden Geschwister von der Erde weg,
damit sie am Himmel in schönerem Glanze leuchten möchten. Also
fährt Sol im Sonnenwagen, den die Asen von Muspels sprühenden
Funken erbauten. Zwei edle Hengste, Armaker (Frühwach) und
Alswider (Allgeschwind), ziehen ihren feurigen Wagen, dessen Gluten
der Schild Swalin (Kühlung) dämpft, damit nicht vor der Zeit
Himmel und Erde in Flammen vergehen, denn


„Berge und Brandung verbrannten gewiß


Vor der glühenden Gottheit der Sonne,


Fiel er davor herunter.“


(Grimnismal der Edda.)





So folgt die schöne Sol dem lichten Tage, wenn er, Liebesworte
mit ihr tauschend, durch die Wogen des Himmels eilt.
Skinfaxi (Lichtmähne), das edle Roß, zieht des Gebieters goldenen
Wagen in raschem Fluge dahin und seine Mähne erleuchtet Luft
und Erde.

Der dunklen Nacht folgt Mani mit dem Mondwagen. Als
er nun einstmals über ein ödes Waldland hinfuhr, sah er zwei
Kinder, Bil (die Schwindende, der abnehmende Mond) und Hyuki
(der Belebte, der zunehmende Mond). Sie trugen schwere Wassereimer
und schienen ganz erschöpft. Doch schleppten sie die Last
mühsam fort, weil ihr harter Vater sie noch in später Nacht zur
Arbeit zwang. Mitleidig umfing sie Mani mit seinen Strahlen
und nahm sie zu sich in seinen himmlischen Wagen, wo man sie
noch von der Erde aus sehen kann.

Sol und Mani dürfen in ihrem Fluge nicht weilen; denn der
grimmige Wolf Sköll verfolgt sie durch die Himmelsräume, bis
sie sich am Abend in die Fluten des Meeres birgt, und der entsetzliche
Hati jagt dem Meere nach. Wenn die Wölfe der ersehnten
Beute nahe kommen, so erblassen die leuchtenden Himmelsbewohner
und verlieren ihren Schein, das nennen unkundige Menschen Sonnen-
oder Mondfinsternis. Den schrecklichen Hati gebar und mästet
mit andern Wölfen seiner Art ein Riesenweib, das weit östlich in
Jarwider sitzt und Göttern und Menschen ein Grauen ist. Von
ihrer Brut ist Managarm (Mondhund) der furchtbarste, der einst
am Ende der Tage den Mond würgt und die Säle der Himmlischen
mit Blut bespritzt, wie es in der dunklen Orakelsprache der
Völnspa heißt:


„Östlich saß die Alte im Eibengebüsch


Und füttert dort Fenrirs Geschlecht,


Von ihnen allen wird eins das schlimmste:


Des Mondes Mörder übermenschlicher Gestalt.




Ihn mästet das Mark gefällter Männer,


Der Seligen Saal besudelt das Blut.


Der Sonne Schein dunkelt im kommenden Sommer,


Alle Wetter wüten: wißt ihr, was das bedeutet?“






Linde Lüfte bringt säuselnd Swasuder (Sanft-Süd) holdselig
von Angesicht; sein Sohn ist der blumenbekränzte Sommer. Doch
folgt ihm bald der grimmige Riese Windswaler, mit dem Winter,
seinem Erzeugten. Die ziehen fort und fort nacheinander durch
alle Zeiten, bis die Götter vergehen. Auch sitzt am Ende des
Himmels der ungeheure Riese Hräswelger (Leichenschwelger) im
Adlerkleid und schlägt die Schwingen, davon der Sturmwind über
die Völker der Erde tost.


„Hräswelg' nennt sich, der an Himmels Ende sitzt


Im Adlerkleid ein Jötun.


Mit seinen Fittichen facht er den Wind,


Über alle Völker.“


(Edda, Vasthrudnismal.)





Wir sehen, daß die Sonne früher auch bei den Germanen
als männliches Wesen personifiziert wurde; indeß erscheint an Stelle
Sols schon frühzeitig die weibliche Sunna.



Allvater, fährt die Sage fort, wohnte in der Tiefe und
sann, und was er sann, das ward. Da erstand, unberührt von
der Faust dieser Gewalt, die Esche Yggdrasil, der Baum der Welten,
der Zeiten und des Lebens. Ihre Zweige breitet sie aus bis in
den Himmel, ihr Wipfel überschattet Walhalla, die Halle der seligen
Helden. Drei mächtige Wurzeln nähren und tragen den Stamm;
die eine reicht gen Niflheim; unter ihr herrscht über das Reich
der Schatten die bleiche finstere Hel, und da sprudelt der urweltliche
Brunnen Hwergelmir, in dessen Tiefen die Geheimnisse
der vorweltlichen Dinge verborgen ruhen, die weder Menschen
noch Götter noch Riesen zu ergründen vermögen. Die andere
Wurzel zieht gen Jötenheim, wo Mimirs Born quillt, in dem
die Kunde von der Urwelt, von der Entstehung, dem Werden der
Dinge sich birgt. Da sitzt Mimir (Erinnerung), der weise Jote,
und trinkt alle Tage von der Flut, die er mit Walhallas Pfande
schöpft. Denn er selbst, Odin, der sinnende Ase, kam einstmals zu
dem Wächter des Brunnens, einen Trunk begehrend, und Mimir
verlangte und erhielt dafür ein Auge des nach urweltlicher Weisheit
spähenden Gottes zum Pfand. Die dritte Wurzel breitet sich
gen Midgard aus, der Stätte der sterblichen Menschen.



Daselbst quillt und wallt das Wasser des Urd-Borns, der
die Geheimnisse des Entstehens und Vergehens der irdischen
Dinge umschließt. Wenn die Völker und ihre Herrscher die Tiefen
ergründen und den plaudernden Fluten lauschen wollten, würden
sie mit verjüngter Kraft zu neuen Thaten schreiten. Auch ziehen
in dem Brunnen zwei silberne Schwäne ihre Kreise; die sind still
und stumm, wie die Vergangenheit, die nicht gehört, wie die Zukunft,
die nicht beachtet wird.

Dem Urd-Born entstiegen, sitzen am Ufer ernst und schweigend
die drei Nornen: Urd (Vergangenheit), Werdandi (Gegenwart)
und Skuld (Zukunft). „Sie spinnen und weben der Neugeborenen
Fäden, härene und seidene und etliche von Gold, einen aber gen
Norden, der unzerreißbar, unentrinnbar des Lebens Leid bedeutet
und den Niedergang zur Hel.“



Der Mythus vom Weltbaum ist unverkennbar uralten arischen
Ursprungs. Er erinnert an Platons Weltachse, Republik X. 619.
Vgl. S. 582 oben. Offenbar haben wir hier den indischen Lingam,
dessen sinnbildliche Darstellung sich noch in der berühmten Irminsäule,
dem Heiligtum der Sachsen, das Karl der Große zerstörte,
wiederfindet.

„Der Todesgöttin sind die Schicksalsschwestern verwandt. In
grauer Urzeit geboren, wurden sie von Joten aufgepflegt, bis sie
ans Licht des Tages traten und nun, am Urd-Born sitzend, den
Wechsel der Zeit verkündigen. Sie begießen den Lebensbaum mit
dem heiligen Wasser der Quelle, daß er nicht der Fäulnis erliege;
aber sie wissen und verkündigen es auch, wie alles Leben dem
Untergang sich zuneigt, dem auch die seligen Götter nicht entrinnen
können.“ – „An den Blättern der Weltesche zehrt der Hirsch
Eikthyrner, gleichwie das umrollende Jahr an der Dauer der
Welt und der endlosen Zeit; vier andere Hirsche, Dain und Dwalin,
Dumaier und Durnthor, nähren sich von den Knospen und Sprossen,
wie die Jahreszeiten Stunden und Tage verzehren und sie doch
nicht mindern. Von Helheim herab aber bäumt sich der Drache
Nidhöggr und unzähliges Gewürm, die Wurzel benagend.“





„Können wir nichts thun, um den Lebensbaum zu schützen?“
fragten einst Odin die anderen Asen.

„Gegen den großen Hirsch und die übrigen genügt die Arbeit
der Nornen“, antwortete Jener, „denn was die Schwäche der
Weltlenker und das beständige Schwinden der erschaffenen Wesen
dem Werke des Geistes schadet, das wird durch das Walten der
Weltgeschichte ersetzt. Aber das Grundübel ist unheilbar; dem
Werke klebt der vergängliche Stoff an. Zwar nur eine Wurzel
des Baumes steht in Niflheim, allein, wenn es Nidhöggr erst gelungen
ist, diese zu untergraben, so werden andere, geistige Feinde den
Stamm leicht zum Wanken bringen. Gegen sie, welche bald hereinbrechen
werden, habe ich einen treuen Wächter auf die Spitze des
Baumes gestellt. Ihr seht dort meinen Adler horsten und zwischen
seinen Augen sitzt ein Falke. So schaut er ohne Unterlaß mit
doppelter Sehkraft aus. Damit er nie einschlummere, läuft jenes
Eichhörnchen beständig am Stamme auf und ab.“

Sonderbarer Weise findet man auch im deutschen Aberglauben
eine hohe Bedeutung des Tannenwipfels und eine Beziehung des
Eichbaumes auf denselben. In dem „sympathetischen Mischmasch“
(1715, S. 82) und in den 138 Geheimnissen (Frankfurt und Leipzig
1726) heißt es, der höchste Tannenzapfen am Baum mache schußfrei
und, wenn ein Eichhörnchen davon es esse, könne es auf keine
Weise getroffen werden. Daher trage man auch solche Zapfen
im Kriege bei sich, um schußfest zu werden. (W. Menzel, vorchristl.
Unsterblichkeitslehre S. 71.)

„Nidhöggr“, fährt Odin fort, „läßt dem Wächter keine Ruhe:
denn der Lindwurm ist grimmig, daß durch die Wachsamkeit des
Adlers seinem dereinstigen Verbündeten und dadurch auch ihm das
Werk erschwert wird. Wilde Lästerungen stößt er deswegen unaufhörlich
gegen die Asen aus; das Eichhörnchen hinterbringt sie
dem Adler, der ihm kräftige Drohungen zurückschickt. Der Zorn
über die frevle Zerstörungswut hält das Auge des Geistes wach
gegen die nahende Versuchung; dieser Zorn wird aber nur unterhalten,
wenn schnelle Gedanken beständig zwischen Himmel und
Erde hin und her eilen und Himmlisches und Irdisches gegen
einander halten. Was der Adler nicht erschaut, das werden mir
meine beiden Raben künden. Sie heißen Hugin, d. h. der Gedanke
und Mimir, d. h. Erinnerung. Täglich sollen sie um die
Welt fliegen und mir alles melden, was vorgeht. Gegen unsere
zukünftigen Feinde bin ich gerüstet; bisher beherrschte Liebe die
Welt; von nun an muß Furcht hinzukommen. Yggr, d. h. Schrecken,
wird bald mein Name sein, und der Baum, der mich getragen,
heiße Baum des Schreckens: Yggr drasil.“



Zweites Kapitel.

Der Götterhimmel der Germanen.

Die Edda (Wöluspa) schildert uns 12 Weltteile oder Himmelsfesten,
die vermutlich den 12 Sternbildern des Tierkreises entsprechen.
1) Midgard, die Erde, ist schon genannt. Auf und über der Erde
ist 2) Wanaheim, der Wohnplatz eines jüngeren Göttergeschlechts,
in denen sich die Natur der Asen vermischte mit der Natur der
Jötunen. Wahn war ihr Wesen, d. h. unbewußtes Schauen und
Sinnen. Man erklärt sie vielfach für die Götter des Gemüts, der
sinnlichen Triebe, einzelne halten sie auch für die Götter der Wasserwelt,
unter deren Herrschaft das Meer und die Flüsse standen.
Unter der Erde ist 3) Schwarzelfenheim, der Aufenthalt der
von Loki geschaffenen Zwerge. Durch dieses gelangt man zum
Totenreich, 4) Helheim, welches von 5) Niflheim begrenzt
wird. Südwärts liegt das erwähnte 6) Muspelheim, wo
Surtur mit dem Flammenschwert herrscht und Muspels Söhne
wohnen. Über Midgard im sonnenhellen Raum liegt 7) Lichtelfenheim,
der Aufenthalt der Lichtelfen, Zwerge, die sich von
den Erdzwergen durch ihre lichte Hautfarbe unterscheiden und die
Gefilde Asgards schmücken und für die Asen arbeiten, wie die
Erdzwerge für Widar und Hödur. Über diesem aber wölbt sich
8) Asgard, die Burg der Asen, von Gold und glänzendem Gestein
erglänzend und in ewigem Frühling grünend. Dieses trennt
ein breiter Strom von 9) Jötunheim, dem Aufenthalt der
zauberkundigen Joten. Daneben werden noch genannt 10) Glidskialf,
der Hochsitz Odins, 11) Gladsheim (Glanzheim), der
Hof Odins, der auch Walhall umschließt, und 12) Himmelsburg,
wo Heimdal wohnt, der Wächter der Götter.



Der höchste der Asen, der Göttervater, der nächst dem ungeschaffenen
Allvater die von ihm geschaffene Welt während ihrer
ganzen Dauer regiert, ist Odin, von Wolfgang Menzel treffend
als eine Personifikation der Zeit und zugleich des absoluten freien
Willens charakterisiert, ein Gott, der an sich weder gut noch böse,
doch im Verlaufe der Zeitlichkeit mancherlei Unrecht verübt und
schließlich nicht ohne Schuld den Untergang dieser Welt herbeiführen
muß. Odin ist der deutsche Wodan, der Himmelsgott,
gewöhnlich einäugig gedacht; denn der Himmel hat nur ein
Auge, die Sonne; ein breiter Hut beschattet seine Stirn, die Wolke,
sein Mantel ist blau mit goldenen Sternen bestickt.

Die Römer (Cäsar und Tacitus) identifizierten ihn mit
Merkur; denn sie berichten, Merkur sei der höchste Gott der Germanen.
Dies wird nur erklärlich, wenn man bedenkt, daß bei den
Römern Merkur als Totenführer gilt. Ein Führer der Seelen
war aber auch Odin-Wodan; denn die Seele dachte man sich als
ein luftartiges Wesen. Nach dem Tode führt Odin sie in sein
luftiges Reich. – In dieser Eigenschaft als Luftgeist und Führer
abgeschiedener Seelen hat Wodan sich am längsten in der deutschen
Volkssage erhalten. Es ist der im Sturm jagende Wode, der wilde
Jäger, der in lokalen Sagen noch jetzt als Hackelbaraud, Rodensteiner
erscheint und das Gespensterheer über die Wälder dahin führt.

Während aber in den späteren vom Christentum beeinflußten
Sagen die Seelenführung Odins einen unheimlichen Charakter
angenommen hat, war sie im Heidentum vor allem eine Führung
der heldenhaften Seelen. Odin ist der große Heerführer. „Gieb
uns den Sieg, Heervater“, flehten betend und opfernd die Fürsten
der Vandalen zu Wodan.

In Odins Himmelsburg war ja auch Walhalla, eine ungeheuere
große Totenhalle, in die alle Könige, Helden und zur
Waffenehre berechtigten freien Männer nach ihrem Tode aufgenommen
wurden, als die sog. Einherier (Genossen des Heeres,
Waffenbrüder). Sie werden an der Tafel, an der Odin allein
Wein trinkt, sie aber Bier, von den schönen Walkyren (Totenwählerinnen,
Wunschmädchen) bedient, ziehen dann auch abwechselnd
hinaus auf die Ebene Ida, um männliche Spiele zu treiben und
miteinander zu kämpfen, weil ihnen schon im Leben Kampf immer
das liebste gewesen. – Außer der Walhalla gab es nach der Edda
noch andere Himmel, einen der Frauen, der Jungfrauen und einen
sehr großen für das gemeine Volk. Nach Walhall gelangten nur
Helden und diese auch nur, wenn sie im Kampfe gefallen waren
oder sich auf dem Sterbebette wenigstens noch mit einer Lanze
verwundet hatten.

Derselbe Odin, der Führer der Helden, ist nur bezeichnend
für die germanische Schätzung der Dichtkunst – „es soll der
Dichter mit dem König (Helden) gehen“, – noch der Gott der
Dichtkunst, und wieder bezeichnend für das Volk der Dichter und
Denker, der Gott der Weisheit. Eigentümlich ist die Erzählung
der Edda vom Dichtertrank, in dessen Besitz Odin sich mit
Unrecht und Arglist zu setzen wußte. Die Asen und Vanen, d. h.
vielleicht die sittlichen und physischen Mächte, hatten sich zu Anfang
bekämpft. Es wurde aber zuletzt Frieden geschlossen, und dies
geschah, indem beide Teile in ein Gefäß spuckten. Dieses Friedenszeichen
schufen die Asen nachher in einen Mann um, namens
Quasir, der so weise war, daß er auf alle Fragen, die man an ihn
richtete, Antwort zu geben wußte. Quasir fuhr nun weit im Lande
umher, die Menschen zu unterrichten und überall rühmte man seine
Weisheit und seinen Verstand, so daß sein Ruhm sich weithin verbreitete.
Einstmals kam er zu zwei Zwergen, namens Fialar und
Galar; diese waren neidisch auf seinen Ruhm, und töteten ihn
deshalb. Sein Blut ließen sie in zwei Fässer rinnen, die Son und
Boden hießen, und in einem Kessel, den sie Odrärer nannten. In
dieses Blut mischten sie Honig, und daraus entstand ein herrlicher
Met, welcher die Eigenschaft hatte, daß er die, welche davon
tranken, zu Dichtern und weisen Männern machte.

Dieser Zaubertrank kam schließlich in den Besitz des Riesen
Suttang, der ihn in einem Felsen, namens Huitberg verbarg. Er
selbst kostete nicht einmal davon, denn er war zu geizig dazu. Seine
Tochter, die schöne Gunlödi, stellte er als Wächterin
bei dem Met und verbot ihr streng, davon etwas zu genießen.
Davon hat die Dichtkunst auch die Namen: Quasirs Blut, Zwergtrank,
Odreers oder Bodens oder Sons Naß, Huitbergs Met
oder Naß.


Odin hatte von diesem wunderbaren Getränk gehört, und
obschon er selbst die Gabe der Dichtkunst und die Weisheit in
einem hohen Grade besaß, wollte er doch von diesem Met kosten,
um noch weiser zu werden.

Er machte sich daher auf den Weg nach dem Riesenlande,
und zwar ohne alle Begleitung, und kam an einen Ort, an dem
neun Riesen das Heu abmäheten. Obgleich der mächtigste Gott,
getrauete er sich doch nicht, die neun Riesen zu bekämpfen, und
suchte daher durch List ihrer Herr zu werden.

Er fragte sie nämlich, ob er ihnen mit seinem kostbaren Wetzsteine
die Sensen wetzen solle, und die Riesen willigten ein. Odin
nahm darauf einen Wetzstein aus der Tasche, und machte die
Sensen darauf so scharf, daß die Riesen darüber sehr erfreut waren;
aber nun wollten sie auch den Wetzstein haben. Odin sagte, wer
ihn kaufen wolle, solle geben, was billig sei. Jeder sagte darauf,
daß er ihn kaufen wolle, und sie gerieten darüber in Streit. Da
warf Odin den Stein in die Luft, und nun griffen alle darnach,
und sie kamen derart ins Handgemenge, daß sie sich mit ihrem
Eisen töteten.

Odin setzte nun seinen Weg fort und kam des Abends zu
einem Riesen, namens Bangi, einem Bruder Suttangs; er hatte
hier wieder eine andere Gestalt angenommen und nannte sich
Bölwerk.

Bangi, der den Götterfürsten nicht erkannte, nahm ihn sehr
gut auf, und erzählte ihm, auf welche Weise er neun seiner Knechte
verloren habe, und wie er nun nicht wisse, woher er Arbeiter
nehmen solle. Da erbot sich Bölwerk, bei ihm zu bleiben während
des ganzen Sommers, und ebensoviel zu arbeiten, als die neun
Knechte gearbeitet hatten; doch sollte ihm Bangi zum Lohne dafür
am Ende des Sommers einen Trunk aus Suttangs Met verschaffen.
Bangi antwortete, daß er nicht Herr über den Met sei,
versprach ihm jedoch, mit ihm zu seinem Bruder zu gehen und
diesen darum zu bitten, denn einen so tüchtigen Arbeiter wollte er
nicht so leicht wieder ziehen lassen.

Während des Sommers arbeitete Bölwerk für neun; als aber
der Winter herankam, verlangte er seinen Lohn. Beide begaben
sich nun zu Suttang; Bangi erzählte seinem Bruder, was Bölwerk
für ihn gethan und was er ihm versprochen hatte, und bat ihn
nun um einen Trunk von dem Dichtermet, aber Suttang schlug
die Bitte geradezu ab, und sagte, daß niemand von seinem Met
kosten solle.

Darauf sagte dann Bölwerk zu Bangi, daß sie es nun durch
List versuchen müßten, um den Met zu bekommen, und Bangi war
damit zufrieden.

Beide machten sich nun auf den Weg zu dem Felsen, in
welchem der Dichtertrank eingeschlossen war. Als sie dort angekommen
waren, zog Bölwerk einen Bohrer hervor, der Rati genannt
war, und gebot Bangi, mit diesem scharfen Bohrer den
Felsen zu durchbohren. Bangi that es, und nach einiger Zeit sagte
er, der Fels sei nun durchbohrt. Aber Bölwerk blies in das gebohrte
Loch, und da ihm die Spähne ins Gesicht flogen, merkte
er, daß ihn Bangi betrügen wolle. Er verlangte daher, daß Bangi
den Felsen vollständig durchbohren solle, und er mußte es thun.
Als Bölwerk nun wieder hineinblies, flogen die Spähne ins Innere
des Felsens. Schnell verwandelte sich nun Bölwerk in eine Schlange,
und kroch durch das Loch. Bangi stieß ihm den Bohrer nach,
aber ohne ihn zu treffen.

Als Bölwerk nun in dem Felsen angekommen war, nahm er
eine Gestalt an, in welcher er der Gunlödi so außerordentlich gefiel,
daß sie ihm nichts verweigern konnte. Während dreier Tage
und dreier Nächte blieb er in dem Felsen. Beim ersten Trank
leerte er den Kessel Odrärer, beim zweiten das Faß Boden und
beim dritten das Faß Son. Hierauf verwandelte er sich in einen
Adler, flog eiligst davon, und ließ die betrogene Gunlödi in Verzweiflung
zurück.

Unterdeß hatte Suttang Kunde erhalten von dem, was geschehen
war. Schnell verwandelte er sich ebenfalls in einen Adler,
und flog ihm nach. Die Asen sahen Odin schon in weiter Ferne;
sie bemerkten aber auch, daß Suttang ihn verfolgte, und daß Odin
durch den in reichlichem Maße genossenen Met schwerfällig geworden.
Sie setzten deshalb schnell Gefäße in den Hof, in welche
Odin, als er den Asgard erreichte, den Met ausspie. So gelangte
Odin zu dem Dichtermet. Odin gab davon den Asen und allen
guten Dichtern. Dies ist der Ursprung von dem, was wir Dichtkunst,
Odins Fang oder Fund, oder der Asen Gabe und Trank nennen.



So weit die Erzählung in der jüngeren Edda. In der Havamal
wird dieselbe Mythe wenn auch nicht so vollständig erzählt,
aber weit schöner ausgeschmückt:


„Sobald es tagte,


Gingen die Riesen


In die erhabene


Halle hinein,


Und jeder fragte


Und forschte den Bölwerk,


Ob die Mäher mit ihm


Gekommen seien.




Lange hielt ich,


Was ich versprach,


Und vollendet die Arbeit


So gut als einer,


Daß nichts gebrach.


Darauf sucht er Suttang


Zu überlisten


Beim fröhlichen Mahl,


Allein er mußte noch


Gunlödens Thränen kosten.




Gunlöde reichte


Im goldenen Keller


Mir einen Trunk


Des kostbaren Mets dar,


Aber mit Schmerzen


Vergalt ich ihn


Ihrem heiligen Herzen


Ihrem züchtigen Sinn.




Über Flüsse mußt' ich schwimmen,


Über Felsen mußt' ich gehen;


Oben und unten


Hab' ich der Riesen


Wege gefunden,


Und setzte da meinen


Kopf auf's Spiel.




Nun hab' ich zum Dank


Den teuren Trank.


Ihn werden die Weisen


Ein Kleinod heißen.


Aus ihm entsprang


Lied und Gesang


Im Himmel und auf Erden.




Niemals würd' ich


Den Riesenhöhlen


Entkommen sein,


Hätt' ich nicht Gunlöde,


Das gute Mädchen,


Umarmt und geliebkost.“







Ähnlich raubt nach indischen Mythen der Gott Indra den
im Wolkenberge gefesselten Met und bringt ihn in Falkengestalt
zu den Sterblichen.

„Ich weiß“, so spricht in einer der rätselhaftesten und
tiefsinnigsten Dichtungen der Edda Odin, „daß ich hing am Baume
der Welt neun lange Nächte, vom Speer verwundet, den Odin
geweiht, ich selber mir selbst. Am Baume hing ich, des Wurzel
keiner kennt. Man bot mir nicht Brot noch Trank. Da, in die
Tiefe spähend, empfing ich Runen und sank vom Baume nieder.
Vom Ahn, dem Urriesen, lernt' ich der Lieder neun, und trinkend
den Mut aus Odrörers Born, gewann ich Gestalt und Bildung
und begann zu denken. Wort aus dem Wort verlieh mir das
Wort; Werk aus dem Werk verlieh mir das Werk. – Runen
sollst Du finden, o Menschenkind, Ratstäbe, mächtige Stäbe, die
Götter schufen, und die der allwaltende Herrscher eingeschnitten hat.
Er schnitt sie ein zur Richtschnur den Völkern, dann entwich er von
wannen er wiederkehrt.“ – Dieser Mythus wird von Mannhardt
folgendermaßen gedeutet: „Der sinnende Gottesgeist, – Odin, –
schwebt am Weltbaum außerweltlich über der zeitlich-materiellen
Welt. Er blickt nieder in die Tiefen der Schöpfung und sucht Runen,
d. h. die Eigenart, die Wesenheit der Dinge zu erforschen. Er
leidet Pein: vom Speer verwundet, ohne Brot und Trank neun
lange Nächte. Denn jede Geburt bringt Schmerz und bedarf der
Zeit, um zu reifen. Wie er die Runen erkennt und erfaßt, sinkt
er herab, er sich selbst zum Opfer bringend. Der Geist taucht in
die unbeseelte Materie, wird innerweltlich, wächst und gedeiht im
endlosen Leben durch das Leben, Wort aus dem Wort und Werk
aus dem Werk. Er durchdringt und beherrscht die Welt, da er
aller Dinge eigenste Art erkannt hat. Er beherrscht sie durch
Lieder, welche die Runen lebendig, zauberkräftig machen; denn
neun Hauptlieder hat er von dem urweltlichen Riesen erlernt und
hat von Gunlöds Wundermet getrunken. Es ist die Sprache des
Gesanges, die, wie in der hellenischen Orpheussage nicht bloß
das menschliche Gemüt, sondern sogar leblose, unbeseelte Dinge
belebt.“ – Der runenkundige Gott ist zugleich der Zauberkundige.
Eins der ältesten altdeutschen Sprachdenkmale ist jener
Zauberspruch:


phol unde uuôdan – Phol (Balder) und Wodan


uuorum zi holza; – fuhren ins Holz.


dô uuart demo balders uolon – da ward des Balders Fohlen


zin uuoz birenkit: – sein Fuß verrenket;


thu biguolen sinthgunt – da besprach ihn Sintgunt


Sunnâ, erâ suister – und Sonne, ihre Schwester;


thu biguolen uuôdan – Da besprach ihn Wodan,


sô he uuola conda: – Wie er wohl konnte;


sôse bînrenki – So die Beinrenkung,


sôse bluotrenki – So die Blutrenkung.


sôse lidirenki. – So die Gliederrenkung.


bên zi bêna – Bein zu Beine,


bluot zi bluoda – Blut zu Blute,


lid zi geliden – Glied zu Gliedern,


sôse gelîmida sên. – Als ob sie geleimet seien!







Sogar zu Mimirs Born war Odin hinabgestiegen, um den
Grund aller Dinge zu erfahren. Heimlich fuhr er dahin und begehrte
einen Trunk aus Mimirs Born. Aber der Riese verlangte
dafür ein Auge des Gottes. So groß war dessen Durst nach Erkenntnis,
daß er das eine Auge dafür gab. Mimir hatte vordem
wohl Kunde von den ältesten Zeiten gehabt; allein die Einsicht
in das Geschehende hatte ihm gefehlt; von nun ab benutzte er das
Auge Odins als Trinkhorn, und aus des Geistes Auge trank
er Einsicht vom Quell des Gedächtnisses. – Odin aber
kehrte grübelnd und sinnend zurück. Vieles war ihm klar geworden;
doch sah er ein, daß niemand Allvaters Ratschlüsse aus der Natur
endlicher Wesen erschließen kann, und wenn er die Schöpfung bis
zum ersten Keimpunkt zurückverfolgt. Als die Asen ihn fragten,
wodurch er sein Auge verloren, zeigte er auf die großen Lichter,
welche Tag und Nacht erhellen, und „Wißt ihr“, fragte er sie,
„warum nur eine Sonne und ein Mond an meinem Himmel
steht? Seht, ihr Ebenbild schaut euch aus dem Gewässer entgegen.
Ein Auge des Himmels wacht über der Welt; das
andere ist versenkt in das Meer der Zeiten, in den
Urstoff der Dinge.“

Ein tieferer Sinn dieses Mythus vom einen Auge Odins,
dessen anderes er bei Mimir zum Pfande ließ, scheint mir durch
die spekulative Hypothese vom transscendentalen Ich gegeben zu
sein, die wir bereits bei Plato und Aristoteles berührten, die Kant
und endlich du Prel in der Lehre vom Doppel-Ich, dessen eine
Hälfte im Transscendenten liegt, modernisiert hat. (Vergl. S. 832
und 613 oben.)

Nächst Odin-Wodan nehmen Thor und Loki die bedeutendste
Stelle im germanischen Götterhimmel ein.

Thor, Thunaras, ahd. Donar, ist ebenfalls Himmelsherrscher,
aber eine von dem höheren umfassenden Begriffe Odins abgespaltene
Rolle, nämlich als Herr des Gewitters. Nach ihm trägt
der Donnerstag noch heute seinen Namen. Auf einem von Böcken
gezogenen Wagen fuhr er durch die Wolken dahin, der einschlagende
Blitz war sein Geschoß, gedacht als steinerner Wurfhammer. Sein
Charakter vereint Kampflust und Gutmütigkeit; letztere läßt ihn
oftmals das Opfer von Trug und Lug werden. Ihm galt vor
allem das Gebet und der Kriegsgesang der Germanen beim Auszug
in die Schlacht.

Nach Mone (S. 404) ist Thor „das Übergewicht der allgemeinen
organischen Lebenskraft über die unorganische Materie oder
mit anderen Worten der kämpfende Sonnenheld“. Letzteres würde
uns begreiflich machen, warum die Römer in ihm nicht nur ihren
Jupiter tonans, sondern mehrfach auch ihren Herkules wiederzuerkennen
glaubten.

Er war ein Sohn Odins und der Erde, was ganz physikalisch
durch die aus der Erde aufsteigenden Gewitterwolken gedeutet
werden könnte. Er versinnbildlicht auch die Fruchtbarkeit,
als zeugendes Prinzip; denn die blonde Sif, die Ernte ist sein Weib,
nämlich im Sommer; im Winter heißt sein Weib Jarasaxa (Eisenschwert
oder Pflugschar). Kraft ist seine hervorstechendste Eigenschaft.
Thrudheimr (Kraftwald) ist der Name seines Wohnsitzes,
er wandert gern mit einem Tragkorb auf dem Rücken zu Fuß
einher, ißt und trinkt unmäßig, ist leidenschaftlich, und wenn er
zürnt, schnaubt er in seinen roten Bart, daß es wie Donner durch
die Wolken schallt.

Er ist der Hauptfeind des Riesengeschlechts. Als er einst schlief,
– im Winter ist seine Kraft abwesend –, stahl ihm der Riese
Thrymr, der Starke, seinen Hammer (Mjöllnir) und verbarg ihn
tief in der Erde. Er wollte durch Vorenthaltung des Hammers
sich die Göttin Freyja zur Frau erpressen. Auf Heimdallrs Rat
legte nun Thor Freyjas Gewand an und nahm den listigen Loki,
der sich als Magd verkleidet hatte, mit ins Thursenland, das
Thrymr beherrschte. Von Thrymr sehnsuchtsvoll empfangen, fiel
er diesem auf durch unmäßiges Trinken und Essen, einen ganzen
Ochsen aß er und acht Lachse und alle Kuchen, die den Weibern
bestimmt waren. Da hob Thrymr seinen Schleier und prallte
entsetzt zurück, da er Thors furchtbar funkelnde Augen erblickte.
Doch gebot er, den Hammer zu bringen um die Braut zu weihen.

Da lacht dem verkleideten Thor das Herz, als er seinen Hammer
wiedersieht; er ergreift ihn, erschlägt den Riesenfürsten und zerschmettert
das ganze Geschlecht.

Mone findet in dieser Sage eine Anspielung auf die Idee
der Wiedergeburt: „da Heimdallr die Seelen zur Wiedergeburt
der Frau (Freyja) überliefert, so muß Thor selbst eine Frau werden,
wenn er (der Winterschlaf ist der Tod) wiedergeboren sein, d. h.
zu seinem Hammer gelangen will.“ Einfacher und natürlicher
scheint es mir, darin nichts anderes als das Erwachen des Frühlings
zu finden.



„Noch schläft die Mutter Erde,


Träumend vom Auferstehn;


Da ruft ein mächtig Werde


Der Gott; es muß gescheh'n.


Er spaltet mit dem Hammer


Des Eises starres Thor.


Da tritt sie aus der Kammer,


Bräutlich geschmückt hervor.“







Loki, der Endiger, von riesischer Abkunft, ist der Anstifter
jeglichen Unheils bei Göttern und Menschen, scheinbar zunächst
ein treuer Gefährte der anderen Asen, schön wie Lucifer, hat er
im Anfang der Zeiten mit Odin Blutsbrüderschaft getrunken.
Doch weil er vom Herzen eines bösen Weibes getrunken, ist er
schwanger geworden und hat die Ungeheuer, den Fenriswolf, die
Midgardschlange und die Totengöttin Hel geboren. Er selbst pflegt
sich unter den verschiedensten Verwandlungen zu zeigen, ein Geist,
der stets dem Widerspruch und der Verneinung dient. Er heißt
auch Loptr (Luft) und Lodorr (Hitze); Funkenspiel und zitternde
Luftbewegung bringt heute noch nordischer Volksglaube mit Lokis
Namen in Verbindung. Loki ist das Feuer, das der Sturm aus
dem Holze entfacht. Denn seine Eltern heißen Farbauti, der gefährlich
Schlagende und Nal, Nadel am Nadelbaum.

Loki ist es, der bekanntlich den Balder, diese reinste Lichtgestalt
unter den Asen, den guten Gott durch den blinden Hödur
töten läßt, wie es die jüngere Edda 49 schildert: Balder, der
Gute, hatte schwere Träume, sein Leben sei in Gefahr. Da hielten
die Asen Rat, um ihn zu schützen, und Frigg, seine Mutter, nahm
Eide von allen Elementen, Steinen, Pflanzen, Tieren, Krankheiten
und Giften, daß sie Balder verschonen sollten. Die Asen stellten
darauf den Balder in die Mitte, warfen und schlugen nach ihm
mit allen möglichen Werkzeugen und konnten ihn nicht verletzen.
Loki aber, der die Gestalt eines alten Weibes angenommen hatte,
lockte der Frigg das Geheimnis ab, ob ihrem Sohn doch vielleicht
etwas schaden könne. Unvorsichtig vertraute ihm Frigg, von einer
Mistel allein, die auf einem gewissen Baum wachse, habe sie keinen
Eid genommen, da dieselbe ihr zu jung vorgekommen sei. Da
pflückte Loki die Mistel ab und gab sie dem Hödur, der ein Bruder
des Balder und von großer Stärke, aber blind war. Als nun alle
Asen schon versucht hatten, den Balder zu verletzen, sollte es auch
der blinde Hödur versuchen; kaum aber berührte er ihn mit der
Mistel, so fiel der schöne Bruder tot zu Boden. Seine Leiche wurde
von den Asen in ein großes Schiff gebracht und verbrannt. –
Die Götter entsandten Hermordr, einen anderen Bruder Balders,
nach Hel, der Totengöttin, um den Gestorbenen aus ihrer Macht
zurückzulösen. Hel knüpfte die Auslösung an die Bedingung, daß
alle Wesen, lebende und tote, um Balder weinen. Das thaten sie
auch mit Ausnahme des Riesenweibes Tök, einer Vermummung
Lokis, und somit konnte Balder nicht wieder zur Welt kommen.



Die Deutung dieses Mythus bietet viele Schwierigkeiten. Im
allgemeinen kann Uhlands Erklärung, Sagenforschungen I, 144ff.
als die natürlichste gelten, der Balder als das Licht und den Sommer,
den blinden Hödur als die Nacht und den Winter, Balders Tod
als die Schwächung der Sonne in der Sonnenmitte, Nanna als
die Pflanzenwelt, die mit dem Sommer stirbt, deutet. Aber unerklärlich
steht die in der Druidenlehre so wichtige Mistel da. –
Nach Professor Kauffmann und Professor Golther haben wir es
nur mit einer erst spät zur Göttersage umgewandelten Heldensage
zu thun, die ursprünglicher und echter bei Grammaticus überliefert
ist, wo Balder, ein Held, mit Kriegsmacht in das Land des Gevarus
eindringt, um sich Nanna, seine Geliebte zu erkämpfen. Er
fällt hier durch das Schwert Hothers, welches Mistilteinn heißt.
Dies Wort sei später als Mistelzweig mißverstanden.

Indeß erscheint mir diese Hypothese schon anticipatorisch bei
W. Menzel, vorchristl. Unsterblichkeitslehre widerlegt zu sein. Wahrscheinlich
ist doch, daß der esoterische Kern der Mythe ähnlich wie
derjenige des Osiris- und Zagreus-Dionysios-Mysteriums die Wiedergeburt
und die Wiederbringung aller Dinge betrifft. – Die Asen
wollten den Loki für seine Frevel sofort töten. Aber Odin, der
schon vorher den Tod Balders bei seinem Ritt nach Niflheim erkundet
hatte, hindert die Ermordung Lokis. Er weiß, daß alles
sich nach dem Schicksal erfüllen muß, daß Loki dereinst diese Welt
zerstören wird, daß aber in der darnach erstehenden neuen Welt
Balder herrschen soll. Loki ward nun, wie sein Sohn, der Fenriswolf,
gebunden mit einem Geisterbande. So lange diese Bande
nicht reißen, so lange besteht die Welt. Nach dem nordischen
Glauben sind wir aber schon im sechsten Alter der Welt, eine Idee,
die im ganzen Mittelalter Volksglaube war, wonach sieben Weltalter
einander folgen sollen. Wenn Loki oder der Teufel wieder
los wird, dann kommt das Ende der Welt.

Erwähnung verdient unter den männlichen Asen neben Hoenir,
Uller, Bragi, dem Skaldengott, Aegir, der die Ruhe des
Meeres personificiert. In Aegirs durch Frieden geheiligter Halle
sind die Götter gern zu Gast und zechen; statt des erleuchtenden
Feuers dient hier strahlendes Gold. Im Leuchten des windstillen
Meeres mochte man, meint Uhland, den Glanz des versunkenen
Goldes spielen sehen. Erwähnung verdient sodann noch Freyr,
welcher die Sehnsucht des Mannes nach dem Weibe darstellt. Er
wirbt lange vergeblich um Gerdur, deren Wesen am besten als
weibliche Schamhaftigkeit bezeichnet wird, bis er schließlich mit Hilfe
magischer Mittel, die sein Diener Skirnir anwendet, sie überwindet.
Endlich ist noch Heimdallr zu erwähnen, eine nordische Form
des deutschen Ziu, der über die Welt leuchtende. Auf den Himmelsbergen
am Regenbogen, der als Brücke Himmel und Erde verbindet,
ist sein Wohnsitz. Er hütet diese Brücke, daß diese bösen Riesen
von der Erde nicht hinaufsteigen, um den Himmel zu stürmen.
Wie Loki das zerstörende, ist Heimdallr das erhaltende Prinzip.
Nach W. Menzel vertritt er innerhalb der Zeitlichkeit die Beziehung
zur Ewigkeit, die Fortdauer, das Leben der Menschheit
überhaupt. Deshalb wird er auch unter dem Namen Rigr als
Vater des Menschengeschlechts gedacht.



Unter den weiblichen Gottheiten steht als Urgöttin, als die
große Lebensmutter, an der Spitze Frigg, das Weib Odin-Wodans,
von der der Freitag (dies Veneris) seinen Namen hat.
Sie ist die Göttin der Liebe und des Kindersegens. Als
jüngere Schöpfung der isländischen Dichtung (nach Golther) steht
ihr Freyja zur Seite, die vielfach mit ihr verwechselt wird. Freyja
ist das weibliche Seitenstück zu Freyr. Ihr Mann war Odr, ihr
Saal heißt Saßrymnir, sie fährt aus mit zwei Katzen, nimmt huldvoll
die Bitten der Menschen auf und ist eine Freundin der Liebeslieder.
Odr ist die stürmische und feurige Begierde (dem Wort nach die
Wut, der Sache nach die Geilheit), Freyja aber die Wollust, Venus
libitina. Der gemeinsame Kinder, eine Tochter, heißt Hnoß (Genuß).
Um den kostbaren Halsschmuck Brisingamen zu erwerben, gab sie
sich dem Volk der Zwerge preis (Venus pandemos). Dagegen
haßt sie die Riesen, die eben so sehr nach ihr begehren, aber von
Loki durch ein Wolkenbild getäuscht werden. Wie Venus (libitina)
ist sie auch eine Todesgöttin, welche die Gestorbenen mit Odin
teilt, und weil sehr viele den Tod der Wollust sterben, d. h. die
Lust genießen, so heißt ihre Wohnung Fólkwángar (Volksaufnahme).
Freyja selbst dagegen kann gar nicht sterben; es heißt vielmehr, sie
wird alle Götter überleben.

W. Menzel erklärt sie daher als die Sonne, welche nach dem
Weltende wieder scheinen soll, also in Ewigkeit fortdauert, wenn
Odin mit allen Asen längst todt sind. Sie heißt auch Mardöll,
Gefen (Hingebung), Hörn (Hure). Durch den durch ihre Buhlerei
mit den Zwergen erworbenen Halsschmuck fesselte sie ihren Gatten
ganz an sich, bis er einmal erfuhr, um welchen Preis sie denselben
erlangt hatte, worauf er sie entrüstet verließ. Als sie erwachte,
fand sie ihn nicht mehr, aber auch ihr Halsschmuck war verschwunden
und im tiefsten Jammer suchte sie nun den entflohenen Gatten alle
Länder durchirrend. Die Thränen, die sie weinte, wurden Perlen
und Gold. Endlich nach langen Jahren fand sie den Gatten
wieder, er gab ihr den Schmuck zurück und nahm sie wieder zu
sich, weil er in der ganzen Welt keine Schönere gefunden. Als
umherirrende Bertha erkennt man sie in den deutschen Sagen
wieder.

Als Frühlingssonne wird Freyja zur Ostara, die wir am besten
durch F. Dahns schöne Verse charakterisieren:


„Es kam der Hirt vom Anger und sprach: Der Lenz ist da;


Ich sah sie in den Wolken, die Göttin Ostara;


Ich sah das Reh, das falbe, der Göttin rasch Gespann,


Ich hörte, wie die Schwalbe den Botenruf begann.


Es brach das Eis im Strome, es knosp't der Schlehdornstrauch;


So grüßt die hohe Göttin, grüßt sie nach altem Brauch!




Da zieh'n sie mit den Gaben zum Hain und zum Altar,


Die Mädchen und die Knaben, der Lenz von diesem Jahr;


Das Mädchen, das noch niemals im Reigentanz sich schwang


Und doch vom Knabenspiele schon fernt ein scheuer Drang.


Der Knabe, der noch niemals den Speer im Kampfe schwang


Und dem der Glanz der Schönheit doch schon zum Herzen drang.


Sie spenden gold'nen Honig und Milch im Weiheguß


Und fassen und umfangen sich in dem ersten Kuß;


Und durch den Wald, den stillen, frohlockt es: Sie ist da!


Wir grüßen Dich mit Freuden, o Göttin Ostara!“







Prof. Kaufmann freilich (deutsche Mythologie S. 106) behauptet,
daß von einer Göttin Ostara in der Überlieferung des
Altertums eine Spur nicht zu finden sei.

Dagegen berichtet uns die Edda von Iduna, der „vorwissenden
Göttin“, daß sie von der Esche Yggdrasil, die sie mit
ihrem heiligen Wasser zu bethauen pflegte, herabgesunken sei.


„Schwer verträgt sie


Dies Niedersinken,


Unter des Laubbaums


Stamm gebannt,


Nicht behagt es ihr


Bei Nörvis Tochter (der Nacht)


So lange gewöhnt


An heitere Wohnung.“





Auch Iduna ist nichts anderes, als die immer wiederkehrende
(id = wieder) Sonne. Nachdem die Asen vergebens alle Mühe
erschöpft haben, Iduna zum Himmel zurückzurufen, sagt die Edda
(im Rabenzauber) weiter, will Odin die Asen nicht schlafen lassen,
sondern versammelt sie noch in der Nacht zu neuer Beratung. Aber
Nörvi, der Vater der Nacht, schlägt mit dorniger Rute (dem Schlafdorn)
die Völker ringsumher, und auch die Asen nicken unwillkürlich
ein, selbst der Wächter Heimdallr wird schlaftrunken. Am
Morgen aber geht die Sonne prächtig am Himmel auf, die Nacht
entflieht und froh und erfrischt steigt Heimdallr wieder zu den
Himmelsbergen.

Iduna verwahrt wunderbare Äpfel, von denen die Götter
essen, um sich ewig jung zu erhalten. Einst hatte mit Lokis Hilfe
der mächtige Riese Thiassi Iduna nebst ihren Äpfeln geraubt. Da
fingen die Götter sämtlich zu altern an und zwangen Loki, um
jeden Preis die Iduna mit ihren Äpfeln zurückzubringen. Er
unternahm es, indem er als Falke in Thiassis Wohnung flog, Iduna
in eine Nuß verwandelte und sie in seinen Klauen forttrug. Zwar
verfolgte ihn der Riese Thiassi, als Adler, die Götter aber hielten
ihn durch ein Feuer auf, worin er verbrannte. Uhland deutet
diesen Mythus, indem er unter Thiassi, der alles kleben d. h. gefrieren
macht, den Winter, unter Iduna und ihren Äpfeln die
Vegetationskraft, das Naturleben versteht, welches im Winter verschwindet,
und unter dem Falken den heiteren Frühlingshimmel,
unter der Nuß den Keim der wiederverjüngten Pflanzenwelt. Darum
liebt man es noch heute, den Tannenbaum am Weihnachtsfest, der
winterlichen Sonnenwende, mit vergoldeten Nüssen zu schmücken.

Die Äpfel erinnern an die von Herakles den Hesperiden geraubten
Äpfel, die Athene wieder in den Garten derselben zurückversetzt.
Auch Athene ist das ewige, jungfräuliche Licht der Sonne,
und W. Menzel (vorchristl. Unsterblichkeitslehre S. 99) glaubt sogar
auf den Gleichklang der Namen Iduna, Athene aufmerksam machen
zu sollen.



Drittes Kapitel.

Götterdämmerung und Wiedergeburt.

Die eigenartigste Idee der altgermanischen Glaubenslehre ist
die Götterdämmerung oder Ragnarök (der letzte Weltbrand).

Gemeinsame Überzeugung aller deutschen Völker war, daß
Welt, Völker und Menschen dereinst im Feuer untergehen werden,
um einer neuen besseren Weltschöpfung Platz zu machen.

Dieser Glaube an einen Weltuntergang findet sich freilich
auch bei andern Rassen, aber der germanische Weltuntergangsglaube
hat einen heroischen Charakter. Unsere Vorfahren
meinten nämlich nicht, sie würden wie Schafe im Stalle verbrennen,
sondern mitten im Brande wollten sie noch kämpfen.

„Nun lese mit Bedacht der Nibelungen Not“, schreibt Mone,
a. a. O. S. 447, „wenn man schaudert über einen nicht durch
Zufall, sondern durch Freiheit herbeigeführten Untergang, so muß
man erstaunen über die Unerschütterlichkeit der Heldenseelen, die
der Edelmut ihres Feindes bis zu Thränen rührt, die aber vor
keinem Tode, vor keiner Qual zittern, die durch Not wohl bis zur
Gräßlichkeit getrieben werden, daß sie das Blut der gefallenen
Feinde trinken; die aber, weit entfernt sich der Feigheit und Verzweiflung
zu überlassen, lachend den Tod verhöhnen, und bis auf
den letzten Hauch ihren Mut bewahren. Ist je eine Religion
geeignet, allem Schicksal Trotz zu bieten, ist je der
Satz der Freiheit zu einer durchdringenden und großartigen
Überzeugung geworden, so ist es im deutschen
Glauben geschehen, wo die Welt aus Gottes
Freiheit hervorgegangen und darum durch ihre
eigene Freiheit zertrümmert wird. Kein europäisches
Volk, selbst die Griechen und Römer nicht, haben
einen Volksglauben von dieser Größe aufzuweisen.“

Der Anfang des Endes wird der Fimbulwinter sein, da fällt
Schnee von allen Seiten, große Kälte, scharfe Winde, kein Blick
der Sonne, so folgen drei Winter nacheinander. Dann folgen drei
Jahre voll Krieg, die Menschen bringen sich untereinander um,
der Bruder schont des Bruders, der Vater des Sohnes nicht.


„Brüder werden streiten


Und einander morden;


Verwandte werden durch


Das Blutbad sich trennen.


Es wird hart in der Welt!


Der Ehebruch waltet


Im Zeitalter der Beile,


Der Schwerter,


Wo Schilde krachen.


Es kommt die Windzeit,


Die Wolfszeit,


Ehe die Welt vergeht.


Kein Mann wird sein,


Der das andere schaut.“





Dann verbrennt die Weltesche Yggdrasil, die große Achse,
die Erde und Himmel zusammenhält.

Doch lassen wir die Edda selber reden:

„Hrymr fährt von Osten, vor sich hält er den Schild, Hormungandr
wälzet sich mit Riesenzorn, die Wogen schlägt die Schlange,
der Adler schreit und zerreißt die Leichen, Naglfar wird los.
Dies Schiff fährt von Osten, kommen werden Muspells Leute auf
das Meer, und Loki steuert. Der Thorheit Kinder fahren alle mit
Fenrir und ihn begleitet auf der Fahrt Bifrosts Bruder. Surtur
fährt von Süden mit schweifender Flamme, die Sonne scheint vom
Schwerte der Schlachtgötter; die Erde bebt und alle Gebirge,
ausgerissen werden die Bäume, die Felsenberge zerklüpften, alle
Fesseln und Bande brechen und reißen, das Meer strömt auf das
Land, die Riesenweiber stürzen zusammen, Menschen betreten den
Höllenweg und der Himmel zerspaltet. Wie dann mit den Asen,
wie dann mit den Alfen? Die ganze Riesenwelt erschallt, die
Asen sitzen im Gericht, die wegweisen Zwerge stöhnen vor den
Steinthüren. Wisset ihr etwas mehr? Mit gaffendem Rachen
kommt Fenrir, der Oberkiefer steht am Himmel an, der untere auf
der Erde, Feuer brennen ihm aus Augen und Nase, die Midgardschlange
bläst so viel Gift aus, daß alle Luft und See verpestet
wird, sie ist ein grausenhafter Anblick und steht dem Wolfe zur
Seite. Muspells Söhne reiten über Bifröst, Surtur voran, um
ihn brennendes Feuer, worauf die Brücke zerbricht. Sie kommen
auf das Feld Vigride, da erscheinen auch Fenrir, Midgardzormr,
Loki mit allem Gesinde der Held und Hrymr mit allen Hrimthursen.

Die Asen ziehen ihr Kriegskleid an und alle Einherier und
reiten hinaus auf das Schlachtfeld, Odin voran mit dem goldenen
Helm, der schönen Brünne und dem Zauberspieß Gungmirs. Ihm
zur Seite ziehen Thor und Freyr, keiner kann aber dem andern
helfen, weil jeder die letzte Kraft gegen seinen eigenen Feind anstrengen
muß. Odin kämpft mit Fenrir lang und hart, Thor mit
der Erdschlange, die er mit seinem Hammer erschlägt; aber neun
Fuß davon fällt er selbst todt nieder vom Gifte, das sie gegen ihn
ausgeblasen. Freyr steht gegen den Surtur, aber da er sein gutes
Schwert weggegeben, so fällt er nach furchtbarem Streite, Tyr
gegen den Hund Garmr und der Kampf mit diesem Ungeheuer
endet mit dem Tode beider. Fenrir verschlingt den Odin lebendig,
aber der gewaltige Sohn Sigföders, Widar tritt mit seinem Schuh
dem Ungetüm in den Unterkiefer, zerreißt ihm den Rachen, stößt
ihm sein Schwert ins Herz und rächet so seinen Vater Odin.
Zuletzt fallen Heimdallr und Loki im Zweikampf, Surtur verbrennt
dann die ganze Welt, die Sonne wird schwarz, die Erde sinkt ins
Meer, vom Himmel fallen die heiteren Sterne, Rauch wallt auf
vom Feuer, die hohe Flamme fliegt bis zum Himmel.“



Nach diesem Weltuntergang wird Allvater einen neuen
Himmel und eine neue Erde schaffen.

Die tiefe esoterische Idee, welche auch der Mythe vom Weltbrande
zu Grunde liegt, ist die der Wiedergeburt.


„Wenn Himmel und Erde“, fährt die Edda fort, „und alle
Welt verbrannt ist, wenn alle Götter, alle Einherier und alles
Menschengeschlecht tot, so wird jeder Mensch in einer der (neuen)
Welten leben alle Zeiten hindurch. Denn es giebt manche guten
und manche bösen Stätten; da sind drei Säle, der des Sindri-Geschlechtes
steht nordwärts von rotem Golde gemacht, der andere
ist ein Biersaal der Riesen, steht auf Okolnir und heißt Brimir;
in diesen Sälen werden die guten und gerechten Menschen wohnen.
Fern von der Sonne steht der dritte Saal am Leichenstrand
(Naströnd), die Thüre gen Norden gekehrt. Gifttropfen fallen zum
Fenster hinein, geflochten ist der Saal von Schlangenrücken, die
Köpfe aber stehen einwärts und blasen Gift aus, sodaß Giftströme
durch den Saal fließen, Mörder und solche, die eines anderen Braut
ins Ohr raunen. Da saugt der Nidhöggr hingegangene Leichen
aus und zerreißt der Wolf die Menschen.“



Sindri entspricht dem Urdaborn und ist mit Gold gedeckt zur
Anspielung auf das leuchtende Muspelheim; Brimir ist ein Trinksaal
der Riesen zur Erinnerung an Ymirs Entstehung und entspricht
dem Mimirs Born und Ginnungagap; der Schlangensaal weist
auf die Schlangen im Hvergelmir und Niflheim zurück. Zur
Erklärung schreibt Mone (a. a. O. S. 468): In der Schöpfung
ist Bewußtlosigkeit der erschaffenen Wesen, im Leben entwickelt sich
das Bewußtsein, darum ist es ein beständiger Streit zwischen
Wahrheit und Wahn, der Weltbrand ist die Vollendung des Bewußtseins.
Da die Lebenspflicht Kampf, und dieser, wie oben
gezeigt, sowohl leiblich als geistig ist, so tritt mit dem Bewußtsein
die Überzeugung von Verdienst und Schuld und die Notwendigkeit
von Lohn und Strafe ein, die drei Säle der Wiedergeburt sind
also die Orte des Lohnes, des Zwischenzustandes oder der Vorbereitung
zum Lohne, und der Strafe (im Christentum Himmel,
Fegfeuer, Hölle), Gedanken, die natürlich bei den drei Brunnen
des Lebens noch nicht vorkommen konnten. Aus den obigen
Worten der Edda erhellt, daß die guten Menschen in den Sindri,
die gerechten in den Brimir, die sündhaften in den Schlangensaal
kommen. Umsonst wird dieser Unterschied nicht sein, in ihm liegen
folgende Gedanken. Die Güte ist die wahre Tugend, die allein
belohnt wird, die ihr Vorbild am Balder hat, der darum ausdrücklich
der Gute genannt ist. Sie besteht in dem durch sittlichen
Kampf errungenen thätigen Willen zur Tugend, die Gerechtigkeit
aber erwirbt durch den Kampf mit dem Bösen kein größeres sittliches
Eigentum, sondern bewahret nur ihren Besitz, wer sich aber
feig vom Bösen überwinden läßt, der ist ein Sünder und verspielt
sein sittliches Vermögen an den Teufel. Derselbe Gedanke ist
im Evangelium durch die Knechte und ihre Talente bezeichnet.
Auf drei Sünden wird der Nachdruck gelegt, auf Meineid, Mord,
Ehebruch, dieser ist zwar ein Zusatz, aber so gültig wie die Quelle.
Die drei Sünden heben die Grundlagen des Lebens, Wahrheit,
Persönlichkeit und Fortpflanzung auf; da die Strafe im Aussaugen
und Zerreißen der Leichen besteht, so heißt dies mit anderen Worten,
die Sünder verlieren in der anderen Welt ihre Selbständigkeit oder
Persönlichkeit, ihr Körperliches wird aufgelöst und in die allgemeine
Materie zurückgeworfen, ihre Seele ist dadurch in der Wanderung
gehemmt, weil ihr Leib, statt vollkommen zu werden, wieder in
seine Urstoffe aufgelöst wird. Solche Seelen irren deswegen als
Gespenster umher, bis ihre Strafzeit vorüber und sie wieder einen
Leib finden. Die Gespenster sind also eine mikrokosmische Folgerung
aus dem Weltbrande und der Wiedergeburt. Von den Guten
heißt es nie, daß ihr Körper in jener Welt zerstört würde, im
Gegenteil haben schon die Einherier einen so vollkommenen Leib,
daß er durch Wunden nicht getötet wird, und die Gerechten trinken
in voller Gesundheit Bier im Saale Brimir, während Nidhöggr
Leichen aussaugt, denen die Seele entflohen (nair framgeingnir,
Vol. 45). Man kann hieraus die Stufen der Seelenwanderung
erkennen: wer nach seinem Tode Einherier wird, kommt nach dem
Weltbrand in den Sindri, wen die Hel verwahrte, der gelangt in
den Brimir, wo Bier getrunken wird wie in Walhall. Also kommen
die Gerechten erst nach dem Weltbrand auf jene Stufe, auf der
die Einherier schon vor demselben standen; die Verbrecher aber,
die nach dem Tode an den Leichenstrand gelangen, gehen nach
dem Weltbrand in den Schlangensaal und müssen die irdische Laufbahn
und Prüfung von vorn wieder anfangen. Hieraus folgt,
daß die Guten nicht mehr auf die Erde zurückkommen, wohl aber
die Gerechten und Bösen, daß also die Welt notwendig immer
schlechter wird und die Vorzeit besser war, was beides noch jetzt
vielfach deutscher Volksglauben ist. Es scheint ein altgermanischer
Glaubenssatz gewesen zu sein, daß jeder Gerechte und Verbrecher
wiedergeboren werde, bis die Welt untergehe, welcher Sünder sich
bis dahin nicht gebessert hätte, der würde in den Schlangensaal kommen.
Dies bestärkt auch eine Stelle im Havamal, wo nur zwei Dinge,
der gute Ruf (die Tugend) und der Urteilsspruch über den Toten
als unsterblich angeführt werden:


„Mäßige Weisheit wahre der Mann,


Er werde nicht allzu weise:


Wer, was er weiß, auch gründlich weiß,


Hat's immer leicht im Leben.


Mangelt dem Manne Gemüt und Verstand,


Bespaßt und verspottet er alles.


Wissen soll er und weiß es nicht,


Daß selber nicht frei er von Fehlern.


Ein Thor nur wähnt, man ward ihm Freund,


Wenn ein Mensch nach dem Munde ihm redet.


Doch fehlen ihm Fürsprecher vor Gericht,


Dann merkt er, daß Mancher ihn täuschte.


Zum Thoren verschwatz sich, wer Schweigen verlernt


In lautem losen Gerede.


Die Zunge, die ohne Zügel rennt,


Redet sich oft ins Unglück.


Früh wache, wer wenig Werkleute hat,


Um selbst nach dem Rechten zu sehen,


Manches versäumt, wer den Morgen verschläft;


Hurtig ist halb gewonnen.


Fettling hatte volle Hürden,


Und die Kinder kaun an den Fingern,


Reichtum, der falsche Freund verschwand


So schnell, wie ein Wink der Wimpern.


Gütig Gemüt und munterer Geist


Hat leichtes, sorgloses Leben.


Der Ängstliche kommt zu keinem Genuß


Und kargt auch scheu mit Geschenken.


Die Gabe braucht nicht groß zu sein,


Oft kauft man Dank mit der kleinsten;


Ein Stückchen Brot und Becher der Rest,


Gewann mir schon manchen Gesellen.




Trau nicht zu viel der Frühsaat im Feld,


Trau nicht zu viel dem Frühwitz beim Kind,


Die Saat braucht Zeit, Erziehung das Kind,


Unsichere Dinge dünken sie sonst.


Trau nicht des Mädchens traulichem Wort,


Trau nicht des Weibes traulichem Wort,


Ihr Herz ward geschaffen auf schwingendem Rad,


Wankelmuts Wohnung ist weibliche Brust.




Es stirbt das Vieh, es stirbt der Freund,


Dann soll man selber sterben.


Doch nimmer stirbt der Nachruhm dem,


Der schönen sich geschaffen.


Es stirbt das Vieh, es stirbt der Freund,


Dann soll man selber sterben;


Eines nur weiß ich, das nimmer stirbt;


Das Urteil über den Toten.“





Den ferneren Verlauf der Wiedergeburt erzählen die Urkunden
mit vieler Bedeutsamkeit: „Auf steigt die Erde zum zweitenmal,
herrlich grün aus dem Meere, Wasserfälle stürzen, Adler fliegt
darüber, fängt Fische an Felsen. Sich versammeln die Asen auf
dem Idafelde, urteilen über den mächtigen Staub, erinnern sich
an die Machtbeschlüsse und an Fimbultyrs alte Runen. Da werden
die Asen die wunderbaren goldenen Tafeln im Grase finden, die
in den Urtagen die Geschlechter hatten, der Volksheer der Götter
und Fjölnirs Kind. Ungesäet werden die Ackerfrüchte wachsen,
alles Übel vergehen, Balder kommen und bewohnen mit Hödur
Hropters Siegessaal und das Heiligtum der Seelengötter. Da
kann Hönir sein Loos wählen und es bewohnen die Söhne zweier
Brüder das weite Windheim. Schöner als die Sonne ist ein Saal
mit Gold gedeckt am hohen Gimli, darin werden gute Seelen
wohnen und durch die Tage der Zeiten Seligkeit genießen. Da
kommt der Reiche zum Göttergerichte, der Starke von oben, der
alles regiert, versöhnet die Gerichte, schlichtet die Streite, setzet
Wehrgelt, wie es sein soll. Fliegend kommt der dunkle Drache,
die glänzende Natter der Tiefe von den Nithafelsen, Nidhöggr
trägt in den Flügeln die Leichen und fliegt über den Grund.“

Nach der jüngeren Edda treten Vidar und Vali zuerst nach
dem Weltbrand auf, unversehrt und unbeschädigt von Surturs
Flamme bewohnen sie den Idawall, wo vordem Asgard gewesen.
Darauf kommen Thors Söhne Möthi und Magni mit dem Mjöllnir,
sodann Balder und Hödur von der Hel, alle setzen sich zusammen,
erzählen einander, erinnern sich an ihre Runen und reden von den
Geschichten, die vorher waren, vom Midgardzorne und Fenriswolf.
Da finden sie im Grase die Goldtafeln, welche die Asen gehabt.
Zwei Menschen, Lif und Lifthrasir, bleiben verborgen im Hügel
des Hoddmimir und nähren sich vom Morgenthau, von ihnen
kommt das künftige Menschengeschlecht. Auch die Sonne gebiert
eine Tochter vor ihrem Untergang, welche die Laufbahn der Mutter
einnimmt. Drei Gesellschaften der Jungfrauen des Mavgthrasir
schweifen über das Land, sie sind allein Schutzgeister derer, die in
der Welt sind, obschon sie bei den Joten erzogen werden. Von
den alten Göttern bleibt nur Njördr übrig, er kommt aber nicht
zu den Göttersöhnen auf das Idafeld, sondern kehrt nach Wanaheim
zurück. Auch der zweite Himmel Andlängr und der dritte
Vidblainn, den die Lichtelfen bewohnen, bleibt von Surturs Flamme
unversehrt. Da die guten Menschen in den Saal Gimli kommen
und dieser am südlichen Ende des untersten oder ersten Himmels
steht, so muß man ihn wohl als das Thor und den Eingang zu
den höheren Himmeln ansehen.

Bei der ersten Geburt der Planetenwelt waren alle Kräfte vereinigt,
daher keine Erinnerung, so wird jeder auf diese Welt geboren,
er weiß nicht, wie und wo er vorher gewesen. Aber die Einheit
der Kräfte bleibt in jedem Menschen ungetrennt (als das Weltganze
Ymir getötet wurde), darum blieb die Selbständigkeit und
Persönlichkeit. Die Stoffe, die zur Wiedergeburt kommen, sind also
nicht eine Masse von Kräften, sondern Persönlichkeiten. Bei der
Wiedergeburt bleibt daher die Erinnerung des vorigen Zustandes,
darum heißt es, die Asen, die übrig bleiben, hätten Urteil und
Erinnerung über die Vergangenheit, jenes bezieht sich auf den
mächtigen Weltbaum, die Materie, welche verurteilt, d. h. aufs
neue einer höheren Schöpferkraft in der verjüngten Erde gebeugt
wird, dieses geht auf die Krafturstoffe, die Schöpfung selbst, welche
durch die Zauberei, die Runen Fimbultyrs (Odins) hervorgebracht
wurde (moldthinur, megin dómar, rúnar Vol. 60). Die wundersamen
Spieltafeln, welche sie finden, sind das Gegenstück zu dem
Spiel der Asen am Anfang der Welt, aber jetzt kommen keine
Riesenmägde mehr, welche die Asen verderben, denn die Tafeln
sind schon selbst von Gold, und die Asen bekommen dadurch keinen
Mangel mehr. Darum werden auch nicht mehr Zwerge geschaffen,
die der Fruchtbarkeit des Bodens vorstehen und die Saat herauftreiben,
sondern es heißt sogleich weiter, daß die Früchte ungesäet
wachsen, darum verschwindet auch alles Böse, denn Müh' und
Sorge und Kampf haben aufgehört. Darum kommt auch Balder
und Hödur wieder, die den irdischen Tod ausgehalten, der Erde
sich zum Opfer gebracht, darum jetzt auch das Heiligtum der
Seelengötter bewohnen, wo kein Tod mehr ist. Von den alten
Göttern bleibt niemand übrig als Odins Söhne und Enkel, in
ihnen ist er wiedergeboren, darum ist ihr Überleben im Grunde
auch das seinige. Weil er durch seinen Schöpferdrang ganz in die
Materie versunken, so ist er auch dem Untergang ausgesetzt und
nur seine reinen Emanationen Balder die Güte, Vidar die Ewigkeit,
Vali die Seele, Havdr die Besserung überleben ihn.

Der Welttod ist ein Zurückgehen in einen dem ersten Chaos
ähnlichen Zustand, die Wiedergeburt eine höhere Schöpfung.



Zehntes Buch.

Der Occultismus der barbarischen Völker.



Nach der von Kiesewetter zu Grunde gelegten Disposition
sollte das X. Buch seines Occultismus des Altertums über
den Occultismus der barbarischen Völker handeln. Dem Wunsche
des Herrn Verlegers, die Disposition des verstorbenen Gelehrten
zu respektieren und auch dieses X. Buch mit einem der im Prospekt
angekündigten Überschrift entsprechenden Inhalt zu versehen, stemmte
sich bei mir zunächst das Bedenken entgegen, daß ja doch als
„barbarische“ Völker im Sinne des Altertums die Mehrzahl
der bereits von Kiesewetter im I. Bande und von mir im II. Bande
behandelten Nationen zu gelten haben. Zweifellos galt dem
Griechen und Römer der Babylonier, Chaldäer, Assyrer, Meder,
Perser, Inder, Ägypter und Hebräer (I. Band) und mehr noch der
im II. Bande von mir behandelte Kelte und Germane als Barbar.
Ursprünglich bedeutete Barbar ja wohl nichts anderes als Fremdling.
Dieser Begriff hat sich dann allmählich mit dem der Unkultur
verknüpft. Will man nun den eben genannten Nationen
des Altertums einen gewissen Grad von Kultur nicht absprechen
und sie als primitive Kulturvölker gelten lassen, so kann man allerdings
von ihnen noch eine zweite Klasse von Völkern selbstverständlich
auch im Altertum unterscheiden, die dann als „barbarische“
im prägnanten Sinne bezeichnet werden könnten; allein es ist dabei
zu beachten, daß dann dieser Begriff doch ein recht relativer und
unsicherer ist. Es scheint noch das Beste, ihn mit demjenigen der
„Naturvölker“ zu identifizieren. Will man dies, so hat es aber
eigentlich keinen Sinn, die Naturvölker des Altertums, von denen
wir fast gar nichts wissen, besonders zu behandeln.



Der „Occultismus der Naturvölker“ überhaupt würde nun
eine kulturwissenschaftlich gewiß dankbare und interessante Aufgabe
darstellen, aber eine solche, die im Rahmen einer Unterabteilung
eines Werkes, wie es im „Occultismus des Altertums“ vorliegt,
unmöglich ihren entsprechenden Raum finden kann.

Aus diesem Grunde darf und muß ich mich wohl begnügen,
hier mit einigen Notizen, wie sie uns in der wenig reichhaltigen
und unsicheren alten Litteratur über die den Griechen und Römern
bekannten Naturvölker des Altertums, abgesehen von den schon
behandelten, offenbar bereits einen gewissen Kulturgrad aufweisenden,
geboten werden, aufzuwarten.

Auf dem Niveau des Naturvolkes haben wir uns augenscheinlich
vor allem die Skythen zu denken, von denen uns Herodot
wohl die ältesten fabelhaften Berichte bringt.

Nach Müllenhoff, deutsche Altertumskunde III, S. 30ff. waren
die Skythen Slawen: „Da die Slawen erst nach dem Anfang
unserer Zeitrechnung als Ostnachbarn der Germanen genannt
werden, so scheint es möglich, daß die Skythen oder Sarmaten, oder
wenn beide Völker eines Stammes, daß beide ihre Ahnen und
Vorfahren die West- und Ostslawen waren.“

Nach Ansicht anderer Forscher waren es Mongolen. Dies
erscheint mir wahrscheinlicher, obwohl die Frage wissenschaftlich
genau schwer zu entscheiden ist. Sie werden uns nämlich, Männer wie
Weiber, die im Äußeren kaum zu unterscheiden waren, als dicke,
schlaffe, aufgedunsene Gestalten geschildert, von braungelber Farbe.
Ihre Kleidung, Winter und Sommer dieselbe, bestand aus weiten
Hosen, Gürteln oder Wehrgehenken und spitzigen oft bis auf die
Schultern herabhängenden Mützen. Offenbar ist die von Herodot
geschilderte Kopfbedeckung dieselbe, die jetzt noch bei den Baschkiren
und Kirgisen üblich ist. Ihre Nahrung war höchst einfach und
bestand aus den Fleisch ihres Herdenviehs, auch der Pferde, das
noch jetzt bei Kalmücken und Baschkiren als Leckerbissen gilt, und
vor allem aus Stutenmilch, aus der sie auch Butter und Käse
bereiteten, wie noch jetzt jene Steppenvölker. Wenn Herodot erzählt,
daß sie dem Weingenuß sehr ergeben waren, so kann dies
nur das aus Stutenmilch bereitete berauschende Getränk gewesen sein,
jener Milchbranntwein, der noch jetzt bei den Kalmücken beliebt
ist. – Sie bauten unter anderem mit Vorliebe Hanf, dessen sie sich
zu den bei ihnen üblichen Schwitzbädern bedienten.

„Städte und Festungen haben die Skythen nicht, ihre wandernden
Wohnungen befinden sich vielmehr auf kleinen vier- oder
sechsrädrigen mit zwei oder drei Paar Ochsen bespannten und mit
Filz bezogenen Wagen“ (Herodot IV, 46), also eine treue Schilderung
der heutigen Kibitken der nomadischen Steppenvölker, in welchen
Weiber und Kinder den ganzen Tag über hocken, während die
Männer zu Pferde umherschweifen.

Nach Herodot I, 215 lebten sie monogamisch, und nur die
Könige hatten noch Nebenweiber; nach Hippokrates, I, 1, p. 560
aber lebten sie polygamisch, sofern sie sich der Sklavinnen als Nebenweiber
bedienten, übrigens war nach Hippokrates teils wegen des
beständigen Reitens der Männer und der sitzenden Lebensweise der
Frauen, teils wegen der ganzen Körperkonstitution überhaupt, ihr
Fortpflanzungstrieb sowohl als ihre Zeugungskraft sehr gering.

Ihre Verfassung war monarchisch; und zwar herrschte über
sämtliche Skythen ein König; doch scheinen unter demselben auch
Unter-Könige über die einzelnen Stämme geherrscht zu haben.

Die Religion der Skythen war ein primitiver Polytheismus.
Herodot nennt uns folgende Götternamen: Παπαῖος (Papa = Zeus),
Θαμιμασάδας (= Poseidon), dem bloß die königlichen Mythen
opfern, Ὀιτόσυρος (= Apollo), Αρτιμπασα (= Afrodite), Ταβιτί
(= Hestia), und Ἀπία (= Gäla) und bemerkt, daß sie außerdem
noch den Ares und Herakles, am meisten aber unter allen die Vesta
und nächst ihr den Zeus und die Erde verehrt hätten, während
nach anderen Angaben der Kultus des Ares (dessen skythischen
Namen er nicht nennt) der verbreitetste war. Diesem brachten sie
unter dem Symbol eines auf einem ungeheuer großen Gerüste von
Reisig aufgestellten eisernen Schwertes feierliche Opfer, und zwar
mit Vorliebe Menschenopfer. Von besonderen Priestern ist nirgends
die Rede. Dagegen spielen Wahrsager eine wichtige Rolle.
Diese, die augenscheinlich den heutigen Schamanen entsprechen,
beschreibt Herodot IV, 6. 7. 68 wie folgt: „Wahrsager haben die
Skythen viele, die wahrsagen aus einer Menge Weidenruten auf
folgende Art: sie bringen große Bündel Ruten herbei, die legen
sie auf die Erde und machen sie auseinander und legen jede Rute
besonders und nun weissagen sie. Und indem sie also sprechen,
wickeln sie die Ruten wieder zusammen und legen sie wieder auf
einen Haufen, eine nach der anderen. Das ist ihre Weissagung
von ihren Vätern her; die Enareer aber, die Mannweiber, wollen
ihre Wahrsagung von der Aphrodite haben. Sie wahrsagen aber
aus Lindenrinde. Die Rinde nämlich schneidet er in drei Stücke
und flicht sie sich durch die Finger und wickelt sie wieder ab, und dann
sagt er seinen Spruch. Wenn aber der König der Skythen krank
wird, so läßt er drei der angesehensten von allen Wahrsagern zu
sich rufen, die ihm auf die beschriebene Art wahrsagen. Und sie
sagen gewöhnlich immer, der und der, und dabei nennen sie dann
einen Bürger, der bei des Königs Hausgöttern einen falschen Schwur
gethan hätte. Es ist aber allgemeiner Brauch bei den Skythen,
bei des Königs Hausgöttern zu schwören, wenn sie einen recht
hohen Schwur thun wollen. Alsobald wird der, den sie des Meineides
geziehen, ergriffen und vorgeführt, und wenn er ankommt,
sagen ihm die Wahrsager auf den Kopf, es wäre offenbar aus der
Wahrsagung, daß er einen falschen Schwur gethan bei des Königs
Hausgöttern, und deswegen wäre der König krank und beklagte
sich bitterlich. Der aber leugnet und sagt, er habe nicht falsch
geschworen. Und wenn dieser leugnet, so läßt der König ein Paar
andere Weissager holen, und wenn nun auch diese, nachdem sie
in die Wahrsagung gesehen, ihn des Meineides verurteilen, so
schneiden sie jenem gleich den Kopf ab, und seine Güter teilen die
ersten Wahrsager unter sich. Wenn aber die dazu berufenen Wahrsager
ihn freisprechen, so müssen andere Wahrsager kommen, und
immer wieder andere. Wenn nun die meisten Stimmen den Menschen
freisprechen, so trifft jene ersten Wahrsager selber das Todesurteil.
Man bringt dieselben nun auf folgende Art zu Tode: Sie packen
einen Wagen voll Reisig und spannen Ochsen davor und binden
den Wahrsagern die Füße und binden ihnen die Hände auf den
Rücken und knebeln ihnen den Mund zu und stecken sie mitten in
das Reisig. Dann zünden sie dasselbe an und machen die Ochsen
wild und jagen sie von dannen. Viele von den Ochsen nun verbrennen
mit den Wahrsagern, viele aber kommen mit einer Versengung
davon, wenn die Deichsel verbrannt ist. Auf diese Art
verbrennen sie auch aus anderen Gründen die Wahrsager und
nennen sie Lügenwahrsager. Die aber der König umbringen läßt,
deren Söhne werden auch nicht verschont, sondern das, was männlich
ist, tötet er; den Weibern aber thut er nichts zu Leide.“



Offenbar haben wir hier dieselbe Rolle, welche noch heute
bei den afrikanischen Negern der Fetischpriester spielt. Diejenigen,
die neuerdings den Gebrauch sog. Medien, hypnotisierter oder somnambuler
angeblicher hellsehender Individuen oder auch nur des
Hypnotismus zur Erzwingung von Geständnissen im Dienste der
Polizei und Kriminalrechtspflege vorgeschlagen haben, ahnen schwerlich,
zu welchen primitiven Brutalitäten des sog. Gottesurteils sie damit
die Rechtspflege zurückführen würden.

Aus dem Volke der Skythen hat die griechische Litteratur zwei
Namen die Unsterblichkeit gesichert, weil ihre Träger nach Griechenland
kamen und dort durch den Kontrast ihrer Naturwüchsigkeit
mit der griechischen Kultur Aufsehen erregten, Toxaris und
Anacharsis. Beide sollen zur Zeit Solons nach Athen gekommen
sein. Toxaris ist durch ein Gespräch Lukians, das jedoch wohl
mehr den bloßen Namen zur Etikette eigener witziger Einfälle gebraucht,
verewigt. Geschichtlicher erscheint die Persönlichkeit des
Anacharsis, der sogar zu der Ehre gelangte, den sog. sieben Weisen
beigezählt zu werden.

Anacharsis war der Sohn des Skythenkönigs Gaurus und
einer griechischen Mutter, von letzterer mit der griechischen Sprache
bekannt gemacht, verließ er sein Vaterland, das am schwarzen Meere
lag, und begab sich (589 v. Chr.) nach Athen. Hier soll ihn sein
Landsmann Toxaris mit Solon bekannt gemacht haben, und die
Reinheit seiner Sitten, sein Scharfsinn, seine Wißbegierde soll ihn
so beliebt gemacht haben, daß er das athenische Bürgerrecht erlangte.
Ja, er soll sogar in die eleusinischen Mysterien eingeweiht
worden sein. Nach Herodots Erzählung kam er nach seiner Rückkehr
ins Vaterland durch die Hand seines eigenen Bruders Saulius,
der inzwischen König geworden war, ums Leben, weil er durch
seine Neigung zu den Mysterien Mißfallen erregte.

Unter den naiven Aussprüchen, durch die er in Athen Aufsehen
erregte, sind folgende bemerkenswert: Solons Gesetze nannte er
Spinnweben, worin die Schwachen sich fingen, die aber die Starken
leicht zerrissen. Über die Einrichtung, wichtige Angelegenheiten von
den Prytanen untersuchen zu lassen, ehe sie an die Volksversammlung
gebracht würden, bemerkte er, daß demnach die Klugen beratschlagten
und die Dummen entschieden. „Der Weinstock“, sagte
er, „trägt dreierlei Trauben, die Trunkenheit, die Wollust und die
Reue.“ Als ihm jemand seine Herkunft aus Skythien vorwarf,
erwiderte er: „Du hast Recht, mir gereicht mein Vaterland, Du
aber gereichst Deinem Vaterlande zur Schande.“ Die Abbildungen,
die sich von ihm auf alten Kunstdenkmälern finden, tragen die Inschrift:
Linguam, ventrem, veretrum, contine.[874]



Bekanntlich bildet seine Figur den Gegenstand der geistvollen
voyage d'Anacharsis von J. J. Barthélémy, welche 1788 erschien
und zu den beliebtesten Schriften gegen Ende des vorigen
Jahrhunderts zählte.



Ausdrücklich unterscheidet Herodot von den Skythen, welche
der Perserkönig Darius bekriegte, die ebenfalls nomadischen
Massageten, im Kampf gegen welche Kyros fiel.

Wahrscheinlich waren dies die Vorfahren der Turkomannen;
ihr Gebiet lag zwischen dem Aralsee und dem Kaspischen Meere.

Über die Religion derselben berichtet er nur, daß sie die Sonne
anbeteten, der sie mit Vorliebe Pferde opferten, „weil man dem
schnellsten Gott das schnellste Geschöpf darbringen müsse“.

Anscheinend lebte dieses Volk noch zur Zeit des Herodot im
Zustande des sog. Mutterrechts. Denn es herrschte bei ihnen als
Königin ein Weib, zur Zeit des Kyros die Tomyris, die des gefallenen
Kyros Kopf in einen Schlauch mit Menschenblut tauchen
ließ mit den Worten: „Nun sättige dich endlich in Menschenblut.“

„Ein jeglicher“, schreibt Herodot, „freit ein Weib, aber doch
sind die Weiber Gemeingut. Denn was die Hellenen von den
Skythen erzählen, das thun nicht die Skythen, sondern die Massageten.
Nämlich, wenn ein Massaget Lust hat zu einer Frau, so
hängt er seinen Köcher an den Wagen und beschläft sie ohne alle
Scham.“

Sehr zweifelhaft ist die Rassenqualität der Geten.

Man hat diese vielfach mit dem germanischen Volke der Gothen
identifiziert; allein Müllenhoff (a. a. O. S. 125ff.) hat wohl ausreichend
nachgewiesen, daß die Gründe dafür nicht stichhaltig sind,
daß vielmehr ihre Verwandtschaft mit den Slawen, wenn auch
allenfalls nicht streng erweislich, doch wahrscheinlicher ist. Die
Geten waren eine thrakische Völkerschaft auf der Nordseite des
Haemus bis zur Donau und werden zuerst von Herodot (IV, 93–96)
erwähnt. Herodot kennzeichnet sie als die sich für unsterblich
haltenden – τοὺς ἀϑανατίζοντας – und dieses Epitheton wurde
später fast zu einem Beinamen für sie. „Sie meinen“, sagt Herodot,
„daß sie nicht sterben, sondern mit dem Tode zum Gott (δαίμων)
Zamolxis kommen; einige von ihnen halten diesen für Gebeleizis.
Alle fünf Jahre senden sie einen Boten, den sie durch das Los
erwählen, an den Zamolxis ab und tragen ihm ihr jedesmaliges
Anliegen auf. Dies machen sie so: Einige stellen sich mit drei
Speeren hin, andere fassen den Abzusendenden, nachdem er seinen
Auftrag erhalten, an Händen und Füßen und werfen ihn in die
Höhe auf die Lanzen; stirbt er, so scheint der Gott gnädig zu sein;
stirbt er nicht, so schelten sie den Boten einen schlechten Mann und
senden einen Andern ab.“ Dieselben Thraker, setzt Herodot noch
hinzu, schießen mit Pfeilen gegen Donner und Blitz, hierauf gegen
den Himmel und drohen dem Gott (Zeus), indem sie glauben, es
gebe keinen andern, als den ihrigen. – Die Griechen am Hellespont
und Pontus hatten von Zamolxis schon ein halbes Märchen ausgebildet:
er sei in Wahrheit ein Sklave des Pythagoras auf Samos
gewesen, habe nach seiner Freilassung viele Schätze erworben und
zurückgekehrt in sein Vaterland seine rohen Landsleute mit den Annehmlichkeiten
des griechischen Lebens bekannt gemacht. Aber indem
er einen Saal gebaut und die vornehmsten des Landes darin
bewirtete, habe er sie zugleich belehrt, daß sie und ihre Nachkommen
nicht stürben, sondern dereinst an einen Ort kämen, wo sie in Ewigkeit
sein und alles Gute haben würden. Um sie davon zu überzeugen,
hätte er sich drei Jahre lang in einem unterirdischen Gemache
verborgen gehalten, während welcher Zeit die Thraker ihn
wie einen Verstorbenen vermißt und betrauert, dann aber sei er
im vierten Jahre wieder zum Vorschein gekommen. „Ich will“,
sagt Herodot 4, 96, „dagegen gerade nicht ungläubig sein, aber auch
nicht zu sehr daran glauben; ich meine, daß Zalmoxis um viele
Jahre früher war als Pythagoras. Ich lasse es aber gut sein,
ob er ein Mensch war oder ob er ein bei den Geten einheimischer
Gott ist.“ Daß diese Erzählung abgesehen von den Elementen
des getischen Volksglaubens, die sie aufnahm, im wesentlichen eine
Erfindung der Griechen ist, liegt auf der Hand, es müßte denn
Zamolxis die Fremden in das Geheimnis eingeweiht haben, das
seine Landsleute überführen und täuschen sollte. War der Kern
der getischen Religion ein eigentümlicher Unsterblichkeitsglaube, so
lag für die Griechen der Gedanke an Pythagoras, den Unsterblichkeits- und
Metempsychosenlehrer, nahe, und die Vermittelung konnte
dann nicht natürlicher als durch einen thrakischen Sklaven geschehen
sein. Den Gott aber mochte man um so eher als Menschen auffassen,
weil offenbar ihre Glaubenssätze bei den Geten selbst für
seine Lehren und Satzungen galten. Platon im Charmides p. 157
läßt den aus dem Heerlager vor Potidaea zu Anfang des peloponnesischen
Krieges heimkehrenden Sokrates sagen, er habe dort
im Heere von einem der thrakischen Ärzte des Zamolxis – so
lautet der Name bei allen spätern – die ja, wie man sage, sogar
unsterblich machen könnten, einen Krankheitssegen kennen gelernt.
Es sagte dieser Thraker, daß die hellenischen Ärzte Recht hätten,
wenn sie behaupteten, ein Glied könne, ohne daß man zugleich
den ganzen Körper in Behandlung nehme, nicht
geheilt werden. „Aber Zamolxis, unser König, der ein Gott ist,
sprach er, sagt, daß wie man die Augen nicht ohne den Kopf und den
Kopf nicht ohne den Leib zu heilen anfangen muß, so auch nicht den
Leib ohne die Seele; denn alles gehe von der Seele aus, Gutes und
Böses; die Segen aber und Lieder, mit denen man die Seele behandeln
müsse, das seien gute Lehren.“ Und weiterhin p. 158 heißt es noch
„wenn Du nüchtern und mäßig bist, so bedarf es weder der Segen
des Zamolxis noch der des hyperboreischen Abaris.“ Mag die
Anekdote wahr oder erst von Plato erfunden sein, so setzt sie die
Vorstellung von einem Lehrmeister Zamolxis voraus. Bei Diodor
1, 94, dessen Quelle hier aller Wahrscheinlichkeit nach die Aegyptiaca
des Hecataeus von Abdera (um 320) waren, stehen daher
auch Zamolxis und die κοινή Ἑστία, die gemeine Herdgöttin, bei
den sogenannten Geten, die unsterblich machen, neben Zoroaster,
Moses und ähnlichen Nomotheten. Mnaseas von Patrae (um 200)
sagte, daß die Geten den Kronos, d. h. den Herrscher im goldenen
Zeitalter und über die Inseln der Seligen (D. A. 1, 63f.) verehrten
und ihn Zamolxis nannten, Müller T. H. G. 3, p. 153, vgl.
Diog. Laert. 8, 1; Hesych. s. v. Zamolxis, ferner Strabo p. 297f.
Endlich finden wir aus einer unbekannten Quelle eine Relation,
die zwar in Betreff des Pythagoras mit der Erzählung der pontischen
Griechen bei Herodot übereinstimmt, ja sogar die Reisen des
Zamolxis bis Ägypten ausdehnt, im übrigen aber selbständig und
offenbar aus unmittelbarer Kunde den Bericht Herodots ergänzt.
Es wird erzählt, ein Gete namens Zamolxis habe dem Pythagoras
als Knecht gedient und von ihm einiges von der Himmelskunde
erlernt, anderes von den Ägyptern, bis zu welchen er streifte. Nach
Hause zurückgekehrt, sei er von den Fürsten und dem Volke hoch
geehrt, da er ihnen die Vorzeichen vorhersagte; zuletzt habe er den
König beredet, ihn zum Genossen seiner Herrschaft anzunehmen als
einen, der den Willen der Götter zu verkündigen im Stande sei.
Anfangs sei er nur zum Priester des am meisten bei ihnen geehrten
Gottes bestellt, darnach selbst Gott genannt worden. Er habe sich
in einer allen andern unzugänglichen Höhlenfeste angesiedelt und
dort gelebt, wenig in Verkehr mit der Außenwelt, nur mit dem
Könige und seinen Dienern. Der König aber habe mit ihm zusammengehalten,
weil er gesehen, daß die Leute ihm viel besser
als früher gehorchten, seit er seine Befehle nach dem Rate der
Götter erteilte. („Diese Sitte dauerte fort sogar bis auf unsere
Zeit, indem sich immer einer fand, der dem Könige als Rat zur
Seite stand und bei den Geten Gott hieß.“) Auch der Berg wurde
heilig gehalten und so benannt; er heißt aber κωγαίονον, wie der
vorbeifließende Fluß. Es ist schon von Mannert (alte Geogr. 2. 203)
und Uckert (Skythien S. 602) bemerkt, daß diese Stelle – etwa
bis auf den eingeklammerten Satz, der mindestens eine Modifikation
von Strabos Hand erfahren hat – auf die alten Geten am Haemus,
nicht aber wie Strabo meint auf Daken zu beziehen ist. Sieht
man von der pragmatisierenden, euhemeristischen Auffassung ab, –
denn diese bleibt, auch wenn man mit Herodot die Frage, ob Zamolxis
ein Gott oder ein Mensch gewesen, unentschieden läßt, was
bei dem Stande der Überlieferung in der That das Rätlichste scheint,
sie sieht so aus als wenn Zamolxis dem höhern Gott Gebeleizis
nur substituiert, nicht eine Hypostase in mythologischem Sinne von
ihm ist, – so ergiebt sich die Thatsache, daß wie für die Thraker
südlich von Haemus bei den Bessern oder freien Thrakern ein
Heiligtum und Orakel des Dionisos (Herod. 7, 111, vgl. Thuc.
2, 96, Plin. 4. § 40, Strabo p. 318, 331 fr. 48, Sueton
Aug. 94, Dio 51, 25), so bei den Geten auf der Nordseite des
Gebirges und für die zu ihnen gehörenden Völkerschaften ein ähnliches
des Zamolxis bestand. Antonius Diogenes (bei Phot. cod.
166 p. 110 Bekk.) erzählte, daß Astraeus, ein Genosse des Zamolxis,
zu diesem, als er schon bei den Geten für einen Gott galt, mit
zwei andern gereist sei und daß diese Orakel über ihr Geschick erhalten
hätten, daß Astraeus aber beim Zamolxis zurückgeblieben
und von den Geten hochgeehrt sei. Der Name Astraeus soll wohl
die Stern- und Himmelskunde des Gottes andeuten, die bei Strabo
ihm zugeschrieben wird. Ähnlich bezieht sich auf eine andere Seite
seines Wesens wohl die Hestia, die wie wir sahen bei Diodor neben
ihm steht; Suidas s. v. nennt sogar eine Göttin Zamolxis.

Daß ihm ein vollständiger Kultus zu teil wurde, erhellt nicht
nur aus dem, was Herodot mitteilt, sondern auch aus einer Stelle
in der vit. Pythagor. des Porphyrius § 14, 15, die sich offenbar
noch auf echte alte Überlieferungen stützt, es wird hier nämlich
ganz der herrschenden Auffassung des Zamolxis als eines Nomotheten
gemäß die ganze Einrichtung des Kultus auf ihn selbst
zurückgeführt. Pythagoras hatte einen Sklaven, den er aus Thrake
gekauft, Zamolxis mit Namen; denn ihm war bei seiner Geburt
ein Bärenfell übergeworfen, die Thraker aber nennen ein Fell
ζαλμός. Pythagoras hatte ihn lieb und unterwies ihn in der Lehre
von den himmlischen Dingen – τὴν μετέωρον ϑεωρίαν –, auch
in allem was das Opferwesen und sonst den Götterdienst angeht.
Einige aber sagen, daß er auch Thales geheißen habe. Als Herakles
verehren ihn die Barbaren. Dionysiphanes (ein unbekannter
Schriftsteller) gibt an, er sei zwar des Pythagoras Knecht gewesen,
aber Räubern in die Hände gefallen und stigmatisiert habe er sein
Angesicht verbunden wegen der Male; einige sagen, daß der Name
Zamolxis bedeute fremder Mann. Wie es sich auch mit diesen
Deutungen verhalten mag – die durch ζαλμός – (sanskr. tscharma,
griech. δερμα?) rechtfertigt jedesfalls die herodoteische Namenform
Ζαλμόξις –, so giebt Hesychius s. v. noch an, daß nicht nur ein
Name für Kronos, sondern auch für einen Tanz und für ein Lied
oder einen Gesang gewesen, was ebenfalls auf den Kultus hinweist
und sich nur aus den Anrufungen des Gottes bei den ihm
zu Ehren angestellten Tänzen und Gesängen erklärt. Was sonst
noch bei Lucian, Julian, den Kirchenvätern und andern über Zamolxis
vorkommt, ist ohne Wert, da es kaum etwas Neues und Eigentümliches
bietet, was nicht auf eine mißverständliche oder ungenaue
Auffassung der Angaben Herodots sich zurückführen ließe. Man
findet die Stellen sowie die Ansichten und Meinungen der neueren
sehr vollständig nachgewiesen in der Dissertation de Zamolxide
von Athan. Serg. Rhonsopoulus (Gottingae 1852).

Nächst dem Zamolxisdienste soll den Griechen an den Geten
besonders ihre Vielweiberei und Unmäßigkeit in der Geschlechtsliebe
aufgefallen sein. Hecataeus von Milet soll dafür der erste
Zeuge sein, indem er (fr. 144) das homerische Kabesos (II, 13, 363)
auf die gleichnamige Stadt jenseits des thrakischen Haemus deutete,
doch S. Meineke zu Steph. Byz. 344. 15. Herodot 5, 5. 6 und
Heraklides Ponticus (Polit. 28), beides vollgültige Zeugen (vgl.
Xenoph. Anab. 7, 2, 38), schildern aber die Vielweiberei und
was damit zusammenhängt als allgemein thrakische Sitte und der
Komiker Menander bei Strab. p. 297 läßt seinen getischen Sklaven
auch nur als Thraker sprechen:


„Die Thraker alle, doch wir Geten zu allermeist,


(Denn ich selbst berühme mich von dort entstammt zu sein),


Wir sind nicht sehr enthaltsam!


Denn unter uns heiratet keiner unter zehn,


Elf Frauen, auch zwölf und noch mehr. Wer erst vier


Oder fünf genommen hat und stirbt, der heißt bei uns


Zu Land ein ehelos armer, unbeweibter Mann.“









Noch viel zweifelhafter und dunkler ist alles, was die Alten
von noch höher nach Norden belegenen Erdstrichen und den dort
wohnhaften Völkern, den Kimmeriern und vor allem von den
Hyperboräern zu berichten wissen. Vielleicht kann man als
Hyperboräer die Bewohner Skandinaviens gelten lassen. Ein Hyperboräer
soll der mythische Abaris gewesen sein, der angeblich
etwa um das Jahr 570 v. Chr. (Lobeck) nach Griechenland kam,
wie erzählt wird, durch eine ihm von Apollo gegebene Offenbarung
veranlaßt. Er soll mit Pythagoras bekannt geworden sein. „Als
Abaris von den Hyperboräern, unerfahren in der hellenischen Bildung
und Sprache schon in Jahren vorgerückt ankam, so führte ihn Pythagoras
nicht durch mannigfache Betrachtungen in seine Geheimwissenschaft
ein, sondern statt des Stillschweigens und des so lange
Zeit nötigen Zuhörens und der übrigen Prüfungen machte er ihn
schnell durch ein abgekürztes Verfahren zum Anhören seiner Lehrsätze
geschickt und lehrte ihn die Schrift über die Natur und die
andere über die Götter in aller Kürze verstehen.“ (Jamblichus,
de vita Pythagor. § 136.) Abaris erregte nicht nur durch seine
fremde Kleidung, sondern mehr noch durch seine „occultistischen“
Gaben großes Aufsehen in Griechenland. Er zog, wie Epimenides,
wahrsagend und Orakel sprechend umher, trat als Sühner auf,
befreite Sparta von einer Pest und heilte viele Krankheiten durch
seine Zaubergesänge. Ja, es wird berichtet, daß er auf einem
von Apollo empfangenen Pfeile die Luft durchflog, überhaupt ein
Luftwandler (ἀιϑροβάτης) war.

Toland vermutet daher, er sei ein Druide gewesen, und die
Hyperboräer seien auf den Hebriden zu suchen. Dagegen möchte
Creuzer (Symbolik II, Anhang) ihn zu einer bloßen Personifikation
der aus den Kaukasusländern hergekommenen Schrift verflüchtigen.
Der Pfeil soll die „Rune“ sein, der Pfeilfahrer Abaris = Runa,
Seher, Schreiber. Dazu bemerkt mit Recht Guigniaut in seiner
französischen Übersetzung des Creuzerschen Buchs: Nous ne nous
dissimulons pas que cette interpretation du mythe d'Abaris
est singulièrement hasardée.



Mehr ethnographisch und kulturhistorisch als occultistisch
interessant sind die Mitteilungen der Alten, insbesondere Herodots
über andere jenseits des den Griechen bekannten orbis terrarum
wohnhaften Naturvölker, so z. B. die Taurer, die wegen ihrer
Menschenopfer gefürchtet waren, die Agathyrsen, die „üppigsten
Menschen; mit ihren Weibern begatten sie sich alle gemeinschaftlich,
damit sie aller Brüder sind und als Blutsverwandte weder Neid
noch Feindschaft wider einander hegen.“ (Herodot I, 104.) Auch die
Neurer werden als gefürchtete Zauberer genannt; „denn die Skythen
erzählten von ihnen, daß in jedem Jahre ein Neurer ein Wolf
wird auf wenige Tage und dann nimmt er wiederum seine alte
Gestalt an. Ich glaube dies zwar nicht, aber sie sagen es nichts
destoweniger und schwören darauf.“ (Herodot I, 105.)


Fußnoten:

[1] F. Lenormant: Die Geheimwissenschaften Asiens. Jena 1878. S. 23.


[2] II. 30.


[3] Western Asia Inscriptions. IV. 33. Z. 36–48.


[4] Speziellen Nachweis gab ich in meinem Faustbuch, S. 153ff.


[5] Der Höllengöttin.


[6] Diese Vorstellung kommt bekanntlich auch im Hexenwesen vor.


[7] dito.


[8] Vgl. Jesaias 13, 21.


[9] Die Krankheit wurde von den A. zuweilen als persönliches Wesen
gedacht.


[10] Punkte bedeuten Verstümmelungen des Urtextes.


[11] Eas Gemahlin.


[12] Vgl. den die Ägypter behandelnden Abschnitt.


[13] Western Asia Inscriptions. IV. 16. 2.


[14] Beiname Eas.


[15] Western Asia Inscriptions. IV. 6. Col. 5.


[16] I. 181.


[17] Western Asia Inscriptions. IV. 3. Col. 2. Z. 3–26.


[18] Demnach wurde die magische Heilkunde auch von Frauen ausgeübt.


[19] D. h. man magnetisierte die Kameelshaut wie heute zu Tage Papier
oder Watte.


[20] Auch hier begegnen wir einer Transplantation der Krankheit in die
Elemente.


[21] Jes. 34. 13, 14.


[22] Nergal.


[23] dito.


[24] um-uruk.


[25] Tiamat.


[26] Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose.


[27] II. 30.


[28] Western Asia Inscriptions. IV. 56. Col. 1.


[29] Western Asia Inscriptions. IV. 56. Col. 2.


[30] Also die Zauberei mit den ausgeschnittenen Fußstapfen wie im
Mittelalter.


[31] Nestelknüpfen.


[32] Slane: Prolegomènes d'Ibn Chaldûn. T. I. p. 177.


[33] Vgl. in meinen Geheimwissenschaften S. 636ff. die von Paracelsus
und Carrichter geschilderten Hexenkünste.


[34] Western Asia Inscriptions. IV. 7.


[35] Vgl. Dantes: Lasciate ogni speranza voich'entrate.


[36] D. h. die Sonne während ihrer nächtlichen Wanderung.


[37] Der Feruer entspricht also ungefähr dem transscendentalen Subjekt
du Prels.


[38] II. 30.


[39] Sanch. 42. Ed. Orelli.


[40] Saturn entsprach schwarz, Jupiter blau, Mars roth, der Sonne gelb,
Venus grün, Mercur grau oder bunt und dem Mond weiß.


[41] Origenes contra Celsum. VI. S. 646.


[42] Western Asia Inscriptions. III. 52. 3.


[43] II. 29.


[44] De Divinatione. I. 41.


[45] Prediger Salomonis. X. 20.


[46] Hesekiel. XXI. 26.


[47] Deuteron. 18. 11.


[48] Cicero: De Divinatione. I. 43. II. 35.


[49] Loc. cit. 41.


[50] Loc. cit. I. 33.


[51] Loc. cit. II. 23.


[52] Levit. XIX. 26.


[53] Jerem. X. 2.


[54] Hist. nat. II. 70. 81. II. 20. 18. 43. 52. 17.


[55] Johannes Lydus: De ostentis. 21. S. 86. Ed. Kase.


[56] Lenormant: Choix de textes cunéiformes. Bd. IV.


[57] Plinius: Hist. nat. 52. 53.


[58] Müller: Die Etrusker. Bd. II. S. 162–178.


[59] Plinius: Loc. cit.


[60] II. 30.


[61] De operatione Daemonum.


[62] Also ähnlich wie die spiritistischen Klopflaute.


[63] Psellus: De operatione Daemonum.


[64] Richt. IX. 37.


[65] II. Sam. V. 25.


[66] Richt. IV. 5.


[67] Macrob. Saturn. II. 16.


[68] Apud. Phot. Bibl. cod. 94. Ed. Becker.


[69] De re rustica. III. 17. 4.


[70] Cicero: De Divinatione. II. 46.


[71] Western Asia Inscriptions. III. 562.


[72] In meinem Faustbuch und den Geheimwissenschaften. 


[73] Ant. Jud. IV. 14. 2.


[74] Herodot I. 132.


[75] Inschrift von Behistan. Taf. I. § 10–14.


[76] I. 131. III. 16.


[77] Damascius: De principiis. 125.


[78] De Is. et Osir. Ed. Reiske. S. 369.


[79] VII. 114.


[80] I. 103. 120. VII. 19.


[81] De vit. philos. prooem. 6.


[82] Plinius: Hist. nat. XXX. 2.


[83] Loc. cit. XXX. 5.


[84] Nach Kleukers Zendavesta. Th. III.


[85] Vgl. die biblische „Wurzel Jesse“, ferner 4 Mos. 24. 17 und zahlreiche
Parallelen aus der Geburtsgeschichte Christi.


[86] Symbol der Mondsichel. Auch in der jüdischen Geheimlehre ist Michael
der Erzengel des Mondes.


[87] Vgl. Jes. 7, 14.; Ev. Matth. 1, 20–23.; Luc. 1, 31ff.


[88] Vgl. die Offenbarung Johannis.


[89] Duzakh ist der Aufenthaltsort der Verdammten und Dews. Doch
wird am Ende der Welt Ahuramazdâ den Duzakh vernichten. Vendid. Farg.
XIX. II. No. XVIII.


[90] Vgl. das oben über die Wahrsagung aus Neugeborenen Mitgeteilte.


[91] Izeschné, Ha. 42.


[92] Vendid. Farg. 19.


[93] Kurzweg „Teufel“.


[94] Also in Wirklichkeit vielleicht der Oberste der medischen Magier.


[95] Man bemerke die Parallele zu Herodes.


[96] Jupiter.


[97] Venus.


[98] Der zweite Amschaspand.


[99] Wahrscheinlich Darius Sohn des Hystaspes.


[100] Zerduscht-nameh. Kap. 14.


[101] Nach der Tradition wurde Zoroaster 77 Jahre alt. Kleuker setzt seine
Geburt in das Jahr 589.


[102] Ich kürze hier Kleukers weitläufige Darstellung der Tradition ab.
Beim Übergang über den Araxes verrichtete Zoroaster ein ähnliches Wunder
wie Moses, indem er nämlich seine Anhänger trockenen Fußes durch den
Fluß führte.


[103] Dieses Fest wurde während der fünf letzten Tage des Jahres gefeiert.


[104] Zoroasters Vetter.


[105] Der zweite Monat des Jahres.


[106] Der fünfzehnte Tag.


[107] Das kaspische Meer.


[108] Zerduscht-nameh. Kap. 21.


[109] Vendid. Farg. 19.


[110] Zerduscht-nameh. Kap. 22. Die Amschaspands entsprechen den
Planetengöttern und Erzengeln.


[111] A. a. O., Kap. 25.


[112] A. a. O., Kap. 59.


[113] Nach Bahman-Jescht bat Zoroaster Ahuramazdâ zweimal um Unsterblichkeit.


[114] Zerduscht-nameh. Kap. 60 u. 61.


[115] Nach der Tradition Djemschid, der sich am Schluß seiner Regierung
wollte anbeten lassen.


[116] Zerduscht-nameh. Kap. 25. Vgl. die Versuchungsgeschichte Christi.


[117] Zerduscht-nameh. Kap. 25.


[118] Berühmter Destur-Mobed (gelehrter Priester). Gewissermaßen eine
Reincarnation Zoroasters; eine Art neuer Buddha.


[119] Zerduscht-nameh. Kap. 28.


[120] Vgl. die später zu erwähnende kabbalistische Lehre von der Schachi nach.


[121] Diese Engelämter gingen in die jüdische Geheimlehre über. Nach
der Kabbala herrscht Hariel über die nützlichen Tiere. Vgl. Berith Menucha.
Fol. 37a.


[122] Ized des Feuers; bei den Juden Jehuel. Ber. Men. loc. cit.


[123] Destur=Gelehrter, Mobed=Priester, Herbed=Initiierter.


[124] Feuertempel.


[125] Ized der Metalle; bei den Juden Azazel. Vgl. Buch Henoch.


[126] Ized der Reinheit; den Juden unbekannt.


[127] Ized des Wassers; bei den Juden Michael. Ber. Men. l. c.


[128] Ized der Gewächse; bei den Juden Alpiel. Ber. Men. l. c.


[129] Vgl. Ev. Matth. 28, 19.


[130] Der heilige aus 72 kameelhaarenen Fäden bestehende Gürtel der
Parsen.


[131] Oberster der Ized, mit Silik-mulu-khi, dem Demiurgos, Logos usw. usw.
vergleichbar. Herr des Lichtes und der Sonne, Geber alles Guten usw.


[132] Contra Celsum. Lib. VI.


[133] Die betr. Stelle steht: Vendidad, I. Fargard, und lautet: „Der elfte
Ort und die Stadt des Überflusses, die ich, der ich Ahuramazdâ bin, schuf,
war Heetomeante, die Stadt der Verständigen und Glücklichen. Aber der
totschwangere Angrômainyus brachte daselbst Magie in Gang, die häßliche
Kunst. Sie macht allerlei Blendschein und giebt alles. Sie scheint groß,
aber wenn sie sich auch mit der höchsten Gewalt aufstellt, so kommt sie doch
vom Urgrunde des Bösen, vom Vater alles Unglücks. Weit ist sie von dem
Großen, von dem der Gutes thut.“


[134] Nach Kleuker im Jahre 549 v. Chr.


[135] Zerduscht-nameh. Kap. 37. Vgl. Lucas 2, 46 usw.


[136] Ahuramazdâ heißt auch der 1., 8., 15. und 23. Tag jeden Monats.


[137] Aufenthaltsort der Dews und Verdammten; Hölle.


[138] Nach Abu Djafar soll Gustaspes ursprünglich dem Sabäismus gehuldigt
haben.


[139] Fünfzig Pfund.


[140] Also die mediumistischen Erscheinungen der Feuerfestigkeit und des
forcirten Pflanzenwachstums.


[141] Die persischen Zauberer bedienten sich also derselben Stoffe wie
die Hexen des Mittelalters.


[142] dito.


[143] Zoroaster verlangt also wie Christus als Vorbedingung Glauben.


[144] Wir begegnen hier also Spuren der Physiognomik.


[145] Vermutlich um der Seelenwanderung zu entgehen.


[146] Ized der Krieger.


[147] Keim der guten Werke.


[148] An dieser Stelle ist vermutlich unter den verschiedenen Arten des
Feuers auch das Feuer Burzin verstanden, welches im Bun-Dehesch (siehe
nächsten Abschnitt) als ganz besonders heilig bezeichnet wird. Es wird vom
Blitz entzündet und das „Feuer der Feldarbeiter“ genannt, weil es von diesen
ganz besonders verehrt wird. Gustaspes errichtete ihm ein Dadgah (Heiligtum)
auf dem Berge Revan in Khorasan.


[149] D. h. der Anhänger der protomedischen Religion.


[150] Im Zoroastrismus ist das Himmlische das Vorbild des Irdischen.


[151] Die ebene Oberfläche des Wassers ist Sinnbild des Eben- und Gleichmaßes,
des Maßhaltens.


[152] Verschiedene Arten von Feuer, welche durch Sonnenbrand, den Blitz
und das Aneinanderreiben von Hölzern entzündet und besonders verehrt wurden.


[153] dito.


[154] dito.


[155] Nicht mit Kaschmir zu verwechseln.


[156] Zoroaster stand der Annahme nach in den dreißiger Jahren.


[157] Abteilung, Kapitel, des Zendavesta.


[158] Vermutlich eine Art Yogis.


[159] Aban Jescht, Kap. 26 u. 27.


[160] Kl. Ravaets, Fol. 63.


[161] Über den Ursprung der Lehre von Zrvâna-akarana s. oben S. 70.


[162] Man vergleiche damit du Prels Abhandlung über den Genius des
Sokrates.



[163] Der Sirius, welcher als Stier mit goldenen Hörnern gedacht wird.


[164] Niedere Höllengeister, Dämonen.


[165] α-Orionis.


[166] Wie die sieben Amschaspands mit den Planeten zusammenhängen, so
die 28 Izeds vermutlich mit den 28 Mondstationen. S. meine Geheimwissenschaften
S. 288.


[167] Erhabener mythischer Berg. – Das Gebirge Elburs.


[168] Der Adam Kadmon der Kabbalisten.


[169] Auch nach der Kabbala ist Adam anfangs Androgyn.


[170] Den Wechsel der Jahreszeiten feiernde Feste.


[171] Vgl. das oben über die Maskim Gesagte.


[172] Hier ist also das Prinzip des Karma bereits ausgesprochen.


[173] Also Scheol, Hades &c.


[174] Hier haben wir den Ursprung der „Auferstehung des Fleisches“.


[175] Honover.


[176] Geogr. L. I. 15.


[177] Die Parsen sagen: „Wenn der Mensch geboren wird, so stellt sich
Angrômainyus seiner Seele dar wie Meschia, dem Stammvater des Menschengeschlechts
und spricht wie zu diesem: Ich bin Herr und Schöpfer der Natur!
Das glaubt die Seele und wird verunreinigt.“


[178] Ein Mund und Kinn verhüllender Schleier.


[179] In seiner Anlage uralt und mutmaßlich von Zoroaster herrührend.


[180] Dieser Gedanke ging bekanntlich in das Christentum über.


[181] In der Kabbala wohnt Jehovah in der Lichtwelt Aziluth auf dem
Funkenthron.


[182] Mondstationen.


[183] Beiname des Angrômainyus.


[184] Tageszeit von Mittag bis drei Uhr Nachmittag.


[185] Gebete.


[186] Der erste Monat des Jahres.


[187] Der ideale Urmensch. Nach dem Bun-Dehesch befand sich bei dessen
Schöpfung die Sonne im Lamm, Mercur und Venus in den Fischen, der
Mond im Stier, Saturn in der Wage, Jupiter im Krebs und Mars im
Steinbock.


[188] Zwei Dews.


[189] Wasser des Lebens.


[190] Dew des Todes.


[191] Der Widder


[192] Es sind die sechs aufsteigenden und sechs absteigenden Zeichen des
Tierkreises gemeint.


[193] Der Umkreis der Erde wird in sieben Keschwars geteilt. Der Satz
heißt also, daß jeder Stern einen halben Tag über der Erde ist.


[194] Schalttage.


[195] Die neunte Mondstation (12°51' bis 25°43' ♋).


[196] Es handelt sich vermutlich um das Rückläufigwerden eines Planeten.


[197] Der Leben und Segen spendende Ized der Bäume.


[198] Der Ized des Wassers.


[199] Vielleicht Venus zur Zeit des größten Glanzes, wo sie zuweilen bei
Tag sichtbar ist.


[200] Also die Sintflut.


[201] Der Okeanos.


[202] Der den Regen hemmende Dew.


[203] Dew, Helfer des Apevesch.


[204] Ized, Helfer Taschters.


[205] Beiname von Apevesch.


[206] Entsprechend dem biblischen Baum des Lebens.


[207] Ich übergehe die sich hier anschließende mystische Geographie des
Bun-Dehesch.


[208] Rhabarber.


[209] Ein Flächenraum von etwa 55 000 Quadratfuß. Das Paradies.


[210] Vermutlich Antilope.


[211] Auch die Neuplatoniker suchten sich bei ihren theurgischen Operationen
durch den mystischen Einfluß gewisser Tiere gegen böse Geister zu schützen.


[212] Es sind die Geschlechtsteile gemeint.


[213] Der isolierte Ort, wohin sich Frauen und Mädchen während der
Menstruation begeben.


[214] Ein toter Körper, ein Stück davon.


[215] Der Glaube, daß der Blick menstruierender Frauen Flüssigkeiten verunreinige,
Wein umschlagen, Spiegel erblinden und Rasiermesser abstumpfen
lasse, war noch sehr lange verbreitet. Vgl. Agrippa von Nettesheim: Occulta
Philosophia, Lib. I, cap. 42.


[216] Unreinheiten, Auswurfstoffe.


[217] Gebet.


[218] Gurzscher, Comet. Ich brauche wohl kaum auf die Merkwürdigkeit
dieser Stelle hinzuweisen.


[219] Opfer.


[220] Niederer Diener des Kultus.


[221] dito.


[222] Das Band, mit welchem das heilige Bareçma zusammengebunden ist.


[223] Ich bemerke, daß man bis in die neueste Zeit Magismus &c. und
Mazdeismus ineinander warf.


[224] Proklos: Theologia Platonis II. cap. 29.


[225] Ich brauche wohl kaum zu sagen, daß von diesen Anschauungen der
ganze Gebrauch der Formeln, Beschwörungen und Charaktere in der Theurgie
abhängt.


[226] Man sieht also, daß die Karmalehre keineswegs buddhistisch ist.


[227] Die Orakel sind bei Psellos meist in gebundener Rede abgefaßt.


[228] Man denke an die zehn Sephiroth der Kabbala.


[229] Also der Astralkörper.


[230] Diese angeblich spiritistisch-theosophische Lehre ist also in Wahrheit
uralt.


[231] Gewöhnlich in folgender lateinischer Fassung: Ergo ex finibus terrae
prosiliunt canes terrestres, nunquam verum corpus mortali homini monstrantes.


[232] Die Aphorismen scheinen demnach, wie auch nach dem Kommentar
zum vorigen Aphorismus zu schließen, zum Gebrauch bei den Mysterien bestimmt
gewesen zu sein.


[233] Zrvâna-akarana.


[234] Die Feruer.


[235] Wir haben also wieder den Gegensatz zwischen Feruer und Seelen.


[236] Ahuramazdâ wurde bei den Gnostikern und Neuplatonikern zum
Demiurgos.


[237] Die Henosis, die mystische Vereinigung mit Gott.


[238] Es ist wohl der Feruer gemeint.


[239] Der Satz bezieht sich wohl auf gewisse Gefahren, welche die Ekstase
im Gefolge hat.


[240] D. h. der zu erkennende Gegenstand ist außerhalb des Geistes.


[241] Nämlich Gott selbst.


[242] III. 11.


[243] Eusebius: Praep. Ev. 6. 10.


[244] Asiatic Researches. VII. 279. VIII. 396. 494.


[245] Upanishad, bei Carey Sansc. Gramm. p. 903.


[246] Colebrooke: As. Res. VIII. 431.


[247] A. a. O. S. 405.


[248] Lacroce: Indisches Christentum. S. 613.


[249] A. a. O. S. 603.


[250] Parabodh. Chandrod in Rhodes' „Hindus“ II. S. 350.


[251] Bhartrihari in Roger „Offene Thür“ S. 492.


[252] A. a. O.


[253] As. Res. VIII. 421.


[254] A. a. O. 402.


[255] Philosophum. Tom. I. p. 904.


[256] Pag. 94.


[257] As. Res. VIII. p. 404. 440.


[258] Upnekh. I. 25. 213. II. 172. 251.


[259] II. 77. 2.


[260] I. 8–13.


[261] Markandeya puran, cap. 43.


[262] II. 75. 13ff.


[263] Manus Gesetz 12, 25.


[264] Goldene Sprüche des Pythagoras, V. 85 u. 86.


[265] 2. 22.


[266] Diodorus Siculus I. 22.


[267] Jahrgang 1891.


[268] M. Huc: Souvenir d'un voyage dans la Tartaric, le Thibet et la Chine.
Paris 1853, p. 321–325.


[269] Dies möchte ich stark bezweifeln. Carl Kiesewetter.


[270] Ausführlich steht der Bericht in meinen Geheimwissenschaften,
S. 567ff.


[271] Voyage en Asie. Paris 1867.


[272] Geographische und ethnographische Bilder. Jena 1875. S. 406.


[273] S. später den Abschnitt über Apollonius von Tyana.


[274] Vgl. Psychische Studien, Jahrgang 1875, S. 300ff.


[275] De myster. Aegypt. ed. Gale. pag. 173.


[276] Geschichte der Medizin. Bd. I. S. 72.


[277] De vita Pythagorae.


[278] Odyssee, IV. 218–232.


[279] Lib. I.


[280] XVI. 801.


[281] Hist. Lib. IV, cap. 8.


[282] Nach Sueton war keine Hoffnung, daß die Sehkraft wieder hergestellt
werden könnte.


[283] Hist. nat. III. 46.


[284] Nach Herodot (Lib. III) war der Apis schwarz, hatte auf der Stirne
einen viereckigen weißen Flecken, auf dem Rücken das Bild eines Adlers,
eine knopfartige Drüse am Hals und zweifarbige Haare am Schweif.


[285] Man pflegte den Apis auch über den Ausgang von Krankheiten zu
befragen.


[286] Nach den Arbeiten des Herrn Franz Lambert in der Sphinx.
Bd. V. u. IV.


[287] Sitzungsbericht der Königl. Bayr. Akademie der Wissenschaften d. d.
6. Februar 1875.


[288] Payni ist der zehnte Monat des ägyptischen Jahres und beginnt mit
dem 26. Mai des julianischen Kalenders. Die Jahreszahl bezieht sich auf die
Regierung des Pharao.


[289] Chonsu, ursprünglich Mondgott, ist ebenfalls ein Heilgott der Ägypter.


[290] Der mit dem 26. April des julianischen Kalenders beginnende neunte
Monat des ägyptischen Jahres.


[291] Vermutlich ein oberer Grad der Chonsupriester.


[292] dito.


[293] Der Priester wird euphemistisch Gott genannt.


[294] Wir haben hier also das bekannte dämonische Sprechen der Besessenen.


[295] Der sechste mit dem 26. Januar jul. Kal. beginnende ägyptische
Monat.


[296] Sphinx, Bd. V. S. 6.


[297] Über Hermes Trismegistos und die hermetische Litteratur s. den betr.
Abschnitt. Über die Astrologie der Ägypter vgl. meine Geheimwissenschaften.


[298] Jamblichus: De mysteriis Aegypt.


[299] Vgl. dessen Characterismi plantarum graduum XII signorum Zodiaci
Characterismos et membra hominis comparati. – Der Leibarzt Kaiser Maximilians II.,
B. Carrichter, gab dieses Buch als von ihm verfaßt unter dem
Titel Botanica astralis heraus.


[300] Nach unserm Kalender.


[301] Man betrachtete diese als pflanzliche Gebilde. Ich erinnere an die
Entenmuschel, welche bekanntlich auf Bäumen wachsen sollte.


[302] Ich zitiere nach Ath. Kirchers Oedipus Aegyptiacus. Tom. III. Syntagma
de Medicina Hieroglyphica.


[303] Vgl. Sphinx. Bd. IV. Heft 23.


[304] Nach den in der Kabbala denudata gesammelten Werken,
Frank-Jellineks Kabbala usw.


[305] Vgl. Paracelsus: Das Buch von den Nymphen usw. Kap. 1.


[306] Etz Chajim. Fol. 248.


[307] Emek ha Melech. Fol. 85.


[308] „Die Schedim wohnen in der Luft, in den oberen, inneren Kreisen der
Elemente. Sie wissen das Zukünftige durch die Vorsteher der Gestirne, wissen
aber nur um die nahe Zukunft. Weil sie einen feinen geistigen Leib haben,
so ist ihre Nahrung ebenso fein. Ihre Speisen und Getränke bestehen in
dem Geruch des Feuers und der Feuchtigkeit des Wassers. Dies ist das
Wesen des Rauchwerkes, welches man ihnen räuchert, denn dieses ist ihre Speise.
Sie genießen davon, verbinden sich dann mit den Menschen und machen ihnen
die Zukunft bekannt. Die Stufe dieser Ruchim ist: Manche bestehen aus
Feuer allein, andere aus Feuer und Luft, andere aus Feuer, Luft und Wasser,
und andere, welche außer den drei Elementen noch aus feiner Erde zusammengesetzt
sind. Nach der Feinheit ihres Leibes richtet sich der Grad ihres
Geistigen.“ (Nischmath Chajim, Fol. 118.) – „Die Engel oder Seelen der Verstorbenen,
wenn sie sich herunterlassen wollen in die Welt, dann nehmen sie
an etwas aus den vier Elementen, etwas nach Art des Körpers, so daß sie
den Anwesenden erscheinen als Mensch oder als ein anderes Geschöpf und
in solchen Gestalten zeigen sie sich den Propheten sowie anderen Menschen
und selbst den Bösen, wie die Männer von Sodom die Engel gesehen. Dies
ist das Geheimnis des Gewandes. – Daher haben die Zauberer und die
Totenbefrager nötig Rauchwerk und Dünste, damit sie die Luft bereiten,
daß sich in ihr ausfunkeln die Dinge, die sich in der Luft herablassen. Deshalb
erscheinen die Toten oft in ihrer Gestalt dem Menschen selbst im Wachen.“
(Raibad zum Sepher Jezirah, Fol. 7.) – „So ist die Ordnung der bösen Seite.
Man ordnet für sie einen Tisch mit Speisen und Getränken und Zauberwerken,
und macht Rauch vor dem Tisch. Dann versammeln sich alle unreinen
Ruchim und machen bekannt, was die Zauberer wünschen.“ (Sohar Balak,
Fol. 192.) – Ein Hauptmaterialisationsmittel war das Blut, weshalb
auch der zauberische Gebrauch des „Essens beim Blut“ geübt wurde.


[309] „Die obersten hängen in der Luft, die untersten sind diejenigen, welche
die Menschen verspotten und ihnen Bedrängnisse im Traum machen. Sie sind
so frech wie der Hund. (Dieser Ausdruck findet sich bei Paracelsus, de occulta
philosophia wörtlich wieder.) Es giebt eine höhere Stufe über ihnen, welche
den Menschen Dinge bekannt machen, die teils wahr, teils unwahr sind;
und alles, was wahr ist, geht doch nur auf die nächste Zeit.“ (Sohar Waiikra,
Fol. 25.)


[310] Also Hauskobolde, Heimchen, Wichtel usw.


[311] Es sind die S'hirim der Bibel, welche Luther mit Feldteufel übersetzt.
Vgl. 3. Mos. 17, 7 und Jes. 15, 21.


[312] Vgl. Sohar Chaja Sarah. Fol. 125.


[313] Bchai. Fol. 95.


[314] Von den unsichtbaren Werken. Lib. III. und Scenen aus dem
Geisterreiche. II. 1.


[315] Sohar Bereschith. Fol. 35.



[316] Sepher ha Chajim. Fol. 230.


[317] Sanhedrin. Fol. 68.


[318] Nischmath Chajim. Fol. 122.


[319] Maireheth Elahuth. Fol. 42.


[320] Tractat Aboth. Abschn. 5.


[321] Sohar Tithro. Fol. 78.


[322] Sohar Emor. Fol. 76.


[323] Sohar Balak. Fol. 193.


[324] 2 Timoth. 3, 8.


[325] 4 Mos. 22.


[326] Dieses Affiziertwerden des Menschen ist zwar ein immerwährendes,
das jedoch nicht stets zum Bewußtsein kommt.


[327] Vgl. Jes. 46, 10 und Daniel 2, 27–30.


[328] Nischmath Chajim. Fol. 122 u. 132.


[329] Tract. Pesachim. Fol. 91.


[330] Nischmath Chajim. Fol. 132. Etz Chajim. Fol. 248.


[331] 5 Moses 18, 10. More Nebuchim 3. Hosea 4, 12.


[332] Hesekiel 21, 26. Nischm. Chaj. Fol. 126.


[333] Nischmath Chajim a. a. O.


[334] Sohar Ci Thise. Fol. 191.


[335] Tract. Sanhedrin. Fol. 66. Hilch. Abodah sarah 6, 14.


[336] A. a. O. 6, 10.


[337] More Nebuchim. Th. 3, Abschn. 29.


[338] P'kudai. Fol. 237.


[339] Hilch. Abodah sarah 6, 10.


[340] Midrasch Tanchumah. Fol. 29.


[341] Hilch. Abodah sarah 6, 1.


[342] Ben Dior. Anm. z. Sepher Jezirah. Fol. 5. Nischm. Chaj. Fol. 1.


[343] K'bod Melech. Fol. 230. Der Habal de Garmin ist für die Auferstehung
dasselbe organisierende Prinzip, welches der Elementarnephesch für
den lebenden ist.


[344] Vgl. Jung-Stillings Theorie der Geisterkunde § 209 und Eckartshausens
bekanntes Rauchwerk.


[345] 1. Sam. 28, 15.


[346] Es sind die Teravhim gemeint.


[347] Hilch. Abodah sarah 6, 1.


[348] Nischm. Chaj. Fol. 133.


[349] Vorher würde eigentlich die Bibel zu behandeln sein. Wegen Überfülle
des Stoffes werde ich dies in einem besonderen Buch: Der Occultismus
in der heiligen Schrift thun.


[350] Tractat Hagiga.


[351] Tractat Hagiga 12a.


[352] Dieselben erlauben vor dem vierzigsten Jahr weder die Lektüre des
Sohar, noch eines anderen kabbalistischen Buches.


[353] Psalm 116, 15.


[354] Sprüche 25, 16.


[355] Tract. Hagiga 14b.


[356] Das Wort Acher (אחר) heißt wörtlich: ein Anderer, ein anderer Mensch.


[357] Frank leitet Metatron von μετὰ ϑρόνον ab, allein Metatron ist offenbar
der parsische Mithra.


[358] Bab. Talmud. Tract. Berachoth.


[359] S. den Philo behandelnden Abschnitt.


[360] Daniel 12, 3.


[361] Nämlich Nephesch.


[362] Es ist die die Ekliptik im „Drachenkopf“ und „Drachenschwanz“
schneidende Mondbahn gemeint.


[363] Mantuae, 1562. Fol.


[364] Also ein Buch von ziemlich neuem Ursprung.


[365] Es ist Maimonides gemeint.


[366] Die beiden ersten Drucke des Sohar erschienen 1559 zu Cremona und
Mantua.


[367] Talmud Babyl. tract. sabbat. M. und Fol. 34.


[368] Mant. Ausgabe. Tl. III. Fol. 26 u. 29.


[369] A. a. O. Fol. 153.


[370] Sohar. Tl. I. Fol. 113.


[371] A. a. O. Tl. III. Fol. 10.


[372] Morin: Exercitationes biblicae. Lib. II. Ex. 9. cap. 5.


[373] Glaube und Meinung. Tl. I. Kap. 4.


[374] Sohar. Tl. II. Fol. 42 u. 43.


[375] Hiob. 28. V. 20 u. 23.


[376] Glauben und Wissen. Tl. III. Kap. 2.


[377] A. a. O. Kap. 7.


[378] Hieron. ad Marcell. Ep. 136. Tom. III. Opp. omn.


[379] Tl. II. Fol. 99.


[380] Commentatio devi, quam graeca philosophia in theologiam tam Muhammedanorum,
tam Iudaeorum exercuerit. Part. I. Hamburg 1835. 4°.


[381] De ortu Cabbalae. Part. II. Hamburg 1837.


[382] Es ist schwer, bei folgender Stelle des h. Paulus nicht an die Kabbala
zu denken: Auch nicht Acht hätten auf die Fabeln und der Geschlechte
Register, die kein Ende haben, und bringen Fragen auf, mehr denn Besserung
zu Gott im Glauben (1. Thim. 1. 4.)


[383] Mant. Ausg. Tl. III. Fol. 296.


[384] Tl. III. Fol. 153.


[385] Kap. 3. V. 19.


[386] De coelo. Lib. II. cap. 13.


[387] Opp. Lib. III. cap. 24.


[388] De civitate Dei. Lib. XVI. cap. 9.


[389] Aboda Zarah. cap. 3.


[390] Eine sehr gewagte Behauptung Franks. C. K.


[391] Talm. Babyl. Tract. Chulin. cap. III.


[392] Schalscheleth hakabbalah. Fol. 24.


[393] Cuzary. Discors. 4. § 25.


[394] Jezirah, Kap. 1. Prop. 4.


[395] Jezirah, Kap. 1. Prop. 3.


[396] Propos. 5.


[397] Kap. 1, Propos. 6.


[398] Kap. III. Propos. 3.


[399] Kap. 4. Propos. 1. 2. 3.


[400] Kap. 5. Propos. 1 u. 2.


[401] Kap. 6. Propos. 3.


[402] Kap. 6. Propos. 2.


[403] Kap. 6. Propos. 2.


[404] Sohar, Tl. III. Fol. 152.


[405] A. a. O. Fol. 149.


[406] Homil. 7 in Levit.


[407] περὶ ἄρχῶν. Lib. IV.


[408] Homil. 5 in Levit.


[409] Habak. III. 1.


[410] Sohar. Tl. III. Fol. 128.


[411] So heißen die Adepten der Kabbala.


[412] Jesaias 40. 25.


[413] Deuteron. 4. 15.


[414] Hiob 14, 11.


[415] Sohar, Tl. II. Fol. 42 u. 43.


[416] Sohar, Tl. I. Fol. 105.


[417] Sohar, Tl. III. Fol. 288.


[418] Idra Rabba. Fol. 114.


[419] Idra Rabba. Fol. 144.


[420] Idra Suta. Fol. 288.


[421] Sohar, Tl. III, Fol. 11.


[422] Pirke, Aboth. V. 1.


[423] Sohar, Tl. I, Fol. 2.


[424] Sohar, Tl. III, Fol. 288.


[425] Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften. §§ 86 u. 87.


[426] Sohar, Tl. III, Fol. 292.


[427] Sohar, Tl. III, Fol. 291.


[428] A. a. O.


[429] A. a. O.


[430] Sohar, Tl. III, Fol. 291.


[431] Sohar, Tl. III, Fol. 288.


[432] Sohar. A. a. O.


[433] Sohar, Tl. I, Fol. 246.


[434] Sohar, Tl. III, Fol. 65.


[435] Sohar, Tl. III, Fol. 296.


[436] A. a. O.


[437] Sohar, Tl. I, Fol. 51.


[438] Idra Suta, am Schluß.


[439] Sohar, Tl. III, Fol. 10.


[440] Sohar, Tl. III, Fol. 7.


[441] Pardes Rimonim. Fol. 60–64.


[442] Sohar, Tl. I, Fol. 60–70.


[443] Vgl. Pardes Rimonim. Fol. 34–39.


[444] Pardes Rimonim. Fol. 42. u. 43.


[445] Idra Rabba. Tl. III, Fol. 148.


[446] Idra Suta. Fol. 292.


[447] Idra Rabba. Fol. 135.


[448] Buch des Geheimnisses. Kap. 1.


[449] Idra Rabba. Fol. 135.


[450] Idra Rabba. Fol. 142.


[451] Sohar, Tl. I, Fol. 20.


[452] Sohar. Fol. 246.


[453] Kommentar des Abraham ben Daud zum Sepher Jezirah. Pag. 65.


[454] Sohar, Tl. II, Fol. 100.


[455] Sohar. A. a. O.


[456] Sohar, Tl. II, Fol. 218.


[457] Sohar, Tl. I, Fol. 21.


[458] Sohar, Tl. I, Fol. 205.


[459] Sein mystischer Name ist Samael (סמאל). Von ihm wird in der
Zukunft die erste Hälfte, welche Gift bedeutet, wegfallen; die zweite Hälfte
hingegen ist allen Engelnaturen gemein. Dieselbe Idee wird auch noch in
einer andern Weise ausgedrückt: Nachdem durch kabbalistische Berechnung
dargethan worden ist, daß der Name Gottes alle Himmelsgegenden mit Ausnahme
des Nordens umfaßt, welcher den Dämonen als Strafort überwiesen
ist, wird gesagt, daß man am Ende der Tage auch diese Gegend im göttlichen
Namen finden wird. Die Hölle wird verschwinden und es wird weder Strafe,
noch Leiden, noch Schuldige mehr geben. Das Leben wird ein endloser Sabbath
sein. Vgl. Pardes Rimonim, Fol. 10, Emek Hamelech, Kap. 1.


[460] Sohar, Tl. III, Fol. 61.


[461] Sohar, Tl. II, Fol. 20.


[462] Sohar, Tl. II, Fol. 20.


[463] Sohar, Tl. II, Fol. 74.


[464] Sohar, Tl. II, Fol. 76.


[465] Sohar, Tl. II, Fol. 75.


[466] A. a. O. Fol. 73–75.


[467] A. a. O. Fol. 73.


[468] Sohar, Tl. III, Fol. 68.


[469] Talmud. babyl. Tract. Sanhedrin. cap. 11.


[470] Sohar, Tl. I, Fol. 42.


[471] Sohar, Tl. I, Fol. 42ff.


[472] Tikunim-Tikun. 15. Fol. 36.


[473] Vgl. Sohar, Tl. II, Fol. 255–259.


[474] Sohar, Tl. I, Fol. 35.


[475] Sie wird im Talmud Lilith genannt.


[476] Ethica.


[477] Prediger Sal., Kap. III, V. 19.



[478] Talm. Bab. Tract. Berachoth 17.


[479] Talm. Bab. Tract. der Väter. Kap. 3.


[480] Sohar, Tl. III, Fol. 48.


[481] Sohar, Tl. II, Fol. 70.


[482] Sohar, Tl. II, Fol. 76a.


[483] Sohar, Tl. I, Fol. 191.


[484] A. a. O.


[485] Sohar, Tl. II, Fol. 142.


[486] Sohar, Tl. III, Fol. 107.


[487] Sohar, Tl. I, Sect. לרלר.


[488] Deuteron. 14. 1.


[489] Sohar, Tl. I, Fol. 245.


[490] Sohar, Tl. I, Fol. 55.


[491] Sohar, Tl. I, Fol. 98.


[492] Sohar, Tl. II, Fol. 96.


[493] Sohar, Tl. III, Fol. 61.


[494] Sohar, Tl. I, Fol. 23.


[495] Sohar, Tl. III, Fol. 61.


[496] Sohar, Tl. II, Fol. 99.


[497] Sohar, Tl. II, Fol. 99.


[498] Sohar, Tl. II, Fol. 208.


[499] Sohar, Tl. II, Fol. 216.


[500] Sohar, Tl. I, Fol. 66.


[501] Sohar, Tl. II, Fol. 94.


[502] Sohar, Tl. I, Fol. 168.


[503] Sohar, Tl. I, Fol. 48.


[504] Sohar, Tl. I, Fol. 145.


[505] Sohar, Tl. III, Fol. 85.


[506] Sohar, Tl. I, Fol. 52.


[507] Ich gebe diese kleine Sammlung von Aphorismen als Wurzel so
manches „modernen“ Glaubens.


[508] Zeller, Philosophie der Griechen I. 169.


[509] Philosophie der Griechen I. 175.


[510] Aristoteles, Metaphys. XII. 2.


[511] Geschichte der Philosophie I. 41.


[512] Vergl. Curtesius, principi III, cap. 55–89.


[513] Dühring, Geschichte der Philosophie S. 23.


[514] Eudemus bei Theo (bezw. Dercyllides) Astronom. S. 324.


[515] Dühring, Geschichte der Philosophie S. 24.


[516] Fr. 18. b. Stob. Floril. 3, 84.


[517] Theophrast, De sensu 1.


[518] Fr. 22.


[519] Diog. IX. I. πολυμαϑὶη νόον οὺ φύει. Procl. in Tim. p. 31.


[520] Fr. 73, 66, 67.


[521] Fr. 55. Lucian V. auct. 14. Die Ähnlichkeit einzelner dieser Sätze
mit oft wiederholten Ausführungen Giordano Brunos ist auffallend. Man
vergl. meine Lichtstrahlen aus Bruno's Werken. S. 1–3, S. 77, „bloß zu
leben, ihr Lebenszweck, Des Weges Ziel der Weg“ u. s. w.


[522] Fr. 12. Clemens Strom. V. 591. ἀπιστίη γάρ διαφυγγάνει μὴ γιγνώσκεσδαι.


[523] Plato Theät. 160. Kratylus, ein Lehrer Platos überbot diesen Satz
seines Lehrers Heraclit durch die Behauptung, man könne nicht einmal einmal
in denselben Fluß steigen, ein Extrem, dessen Konsequenz Aristoteles
verspottet, wenn er sagt, Kratylus habe zuletzt nichts mehr sagen zu dürfen
geglaubt, sondern nur den Finger bewegt.


[524] Vgl. Dühring, Geschichte der Philosophie. S. 28.


[525] Fr. 39.


[526] Plato, Theät. 152.


[527] Vergl. Zeller, Philosophie der Griechen I. S. 536.


[528] Fr. 25.


[529] Lassalle, Die Philosophie Heracleitos des Dunklen I. 361.


[530] Plut. Is. et Os. 48.


[531] Plut. Is. et Os. C. 45.


παλίντονος γὰρ ἁρμονίη κόσμου


ὅκωσπερ λύρης καὶ τόξου καϑ' Ἡράκλειτον.






[532] Fr. 41.


[533] Diogenes L. IX. 18.


[534] Vgl. Zeller, Philos. der Griechen I. 555. Ueberweg, Geschichte der
Philosophie I. S. 48.


[535] Vgl. J. R. Mayer „Beiträge zur Dynamik des Himmels.“ (Mechanik
der Wärme 159.) Auch Giordano Bruno, Vom Unendlichen, dem All und
zahllosen Welten, übers. von Kuhlenbeck und meine Anmerkung dazu S. 91.


[536] Stob. Ekl. I. 264.


[537] Stob. Florileg. 5, 120.


[538] Stob. Ekl. I. 906.


[539] Fr. 52b.


[540] Plat. facies lunae 1. 28.


[541] Diog. IX. 7.


[542] Sext. Emp. Pyrrh. Hypotyp. III, 230.


[543] Fr. 57. Stob. Floril. 104, 23. ἦϑος ἀνϑρώπῳ δαίμων.


[544] Fr. 70. Fr. 9. Zeller, a. a. O. S. 592.


[545] Cic. Tusc. V. 36, 105.


[546] Diog. Laert. IX. 6.


[547] Etymolog. m in βίος u. Eustath. ad Iliad. I. p. 31. Deutsch ist das
Wortspiel nicht wiederzugeben.


[548] Augustin de civit. Dei VI, 5.


[549] W. Menzel, die vorchristliche Unsterblichkeitslehre II. 40.


[550] Diogenes Laert. VIII. 6.


[551] Apulejus, Florid. II. 15.


[552] Zeller, Philosophie der Griechen I. S. 26.


[553] W. Menzel, die vorchristliche Unsterblichkeitslehre I. 94.


[554] Metaphysik. I. 5.


[555] Zeller, Philosophie der Griechen I. 322.


[556] Aristoteles, De coelo II. 13. Vgl. auch meine Vorrede zu Giordano
Brunos Dialoge vom Unendlichen, dem All und den Welten. S. III. Berlin
1893. (Lüstenöder.)


[557] Diogenes Laert. VIII. 36.


[558] Aristoteles de anima. I. 2.


[559] Bruno, degli eroici furori. I. 16.


[560] Simplicius, zur Physik des Aristoteles 173a.


[561] Vergl. Creuzer, Symbolik I. 144. Wenn angenommen wird, Plato
und die älteren Platoniker, Plotinus inbegriffen, hätten eine willkürliche Seelenwanderung
(Metensomatose) gelehrt, so hat Plotinus jedenfalls in seinen
späteren Jahren sich sehr skeptisch und mit großer Zurückhaltung darüber geäußert,
d. h. zu einer Zeit, wo er in den Geist von Platos Werken am tiefsten eingedrungen
war. Eben deswegen und wegen der Incongruenz einer solchen
Lehre mit einem Geiste, wie Plato war, möchte ich auch bezweifeln, daß er
wenigstens als gereifter Philosoph im Ernste so etwas behauptet habe.


[562] Diogenes L. VIII. 19 u. 20.


[563] Die Quellen siehe bei Zeller, Philosophie der Griechen I. 265 not. 3.


[564] Krit. Geschichte der Philosophie, S. 19.


[565] Fülleborn, Fragmente aus den Gedichten des Xenophanes und Parmenides,
Beiträge zur Geschichte der Philosophie. Jena 1795.


[566] Fr. 14.


[567] Fr. 1.


οὖλος ὁρᾶ, οὖλος δὲ νοεῖ, οὖλος δὲ τ'ἀκούει.






[568] Fr. 7.


πάντα ϑεοῖς ἀνέϑηκεν Ὁμήρος ϑ' Ἡσιοδίστε


ὅσσα παῤ ἄνϑρωποισιν ὀνείδεα καὶ ψόγος ἔστι.






[569] Vgl. Fiorentino, Bernardino Telesio ossia studi storici su l'idea della natura.


[570] Vgl. Ueberweg, Geschichte der Philosophie I. § 20.


[571] Sphinx, VI. 33 (1888).


[572] Dühring, a. a. O. S. 37.


[573] Diogenes L. VIII. 63–67.


[574] Diog. Laert. VIII. 60.


[575] Boethius de music. cap. 1.


[576] Diese Goëtie wurde, wie Kiesewetter bereits im I. Bande S. 73 bemerkt
hatte, zur Zeit der Perserkriege durch die Magie des Persers Osthanes
abgelöst.


[577] Aristotel. de anima II. 6.


[578] Aristotel. de anima II. 6.


[579] Geschichte der Philosophie a. a. O.


[580] Vgl. Zeller, Philosophie der Griechen I, S. 667.


[581] Noacks Jahrbücher für spekulative Philosophie II, 2.


[582] Cicero, Tusc. I. 16. 38. Diese Annahme gründete sich wohl nur
darauf, daß man keine ältern Schriften, als die des Pherekydes kannte, die
diese Lehre enthielten. Vergl. Zeller, a. a. O. I. 56.


[583] Diogenes Laert. I. 10.


[584] Vgl. Ebstein, Einige Bemerkungen über die sog. Nona. (Berliner
Medizinische Wochenschrift 1891, Nr. 41.) Charcot, Leçons de mardi à la
Salpetrière. Paris 1889. p. 63ff. Löwenfeld, Über hysterische Schlafzustände
(Archiv für Psychiatrie XXII.)


[585] Plato de Legibus I. 642. Cicero, de Dio. I. 18. Aristoteles, Rhetor. III. 17.


[586] Plato de republ. II. p. 364.


[587] De principiis 383.


[588] Die hier, nach der Weise der hesiodischen Theogonie eine geschlechtliche
Syzygie bilden, die Luft (griechisch Ὁ ἀήρ) ist der männliche, die Nacht
das weibliche Urwesen.


[589] Thucydid. I. c. 4.


[590] Die vorchristliche Unsterblichkeitslehre. S. 62.


[591] Vgl. Plutarch, Pelopidas, cap. 10.


[592] Creuzer, Symbolik. S. 497.


[593] Somnium Scipionis I, 12.


[594] Lucretius.


[595] Von κυκᾷν d. h. eine Mischung, die durch Schütteln entstanden. Er
ist teils Medizin, teils Zaubermittel, κῦφι bei den egyptischen Mysterien. Bildlich
nennen die Philosophen das kosmische Ineinander der Elemente bisweilen
Kykeon, so Heraclit b. Lucian, vit. auct. § 15. Vgl. Preller, Demeter und
Persephone. S. 98.


[596] Man enthielt sich von Geflügel, Fischen und Bohnen, der Granaten
und Äpfel. Vgl. du Prel, Mystik der alten Griechen, S. 104, der hier einen
Zusammenhang mit „Mediumität“ vermuten möchte.


[597] Nach Preller ist Jambe nichts als eine Personifikation des Jambus
in der Bedeutung des Spottgedichts.


[598] Preller, a. a. O. S. 138. not. 22. Näheres siehe später!


[599] Besonders verstand man es auch, energische Lichteffekte durch Wechsel
von Licht und Finsternis zu erzielen.


[600] Fragm. 116.


[601] Orphica No. 40.


[602] Ganz richtig ist diese Worterklärung nicht; Gesetzgeberin würde
eigentlich Thesmothetes heißen. φορος bezieht sich auf das Tragen der
Satzungen im körperlichen Sinne; die Weiber trugen nämlich die „Gesetze“
der Ceres und ihre Symbole in Prozession herum.


[603] „Nicht Liebe überhaupt erregte und förderte Ceres, gleich der Afrodite
nur die treue Turteltaube war ihr angenehm; nur die Liebe des ehelichen
Paares erfreute sich ihrer Segnungen. Diese beziehen sich dann auf dieselben
Stufen weiblicher Passivität, welche Demeter selbst, freilich nur gleichsam, doch
alljährlich zu ertragen hat. Denn Säen und Pflügen schien den Griechen
ein Schwängern der Erde zu sein; die Göttin Erde selbst schien um die
Saatzeit den Keim neuer Pflanzung in brünstiger Liebe aufzunehmen (ad conceptum
impetus terrae Plin. N. H. 18.) Preller, Demeter S. 354.“


[604] Preller, a. a. O. S. 339.


[605] Nach Mommsens Heortologie sollen heute noch Badegewohnheiten
der Mohammedanerinnen an die Gebräuche der Thesmophorien erinnern;
unter allerhand Neckereien und Scherzen fahren die Türkinnen ans Meer,
nehmen Speisen und Getränke mit und ergötzen sich nach dem Bade in ausgelassenster
Weise.


[606] κτείς bedeutet wörtlich zunächst Kamm, dann eine Muschelart (Kamm-Muschel).
Diese letztere Bedeutung führt dann weiter: Vgl. Hofmann v.
Hofmannswaldau, die Schooß der Geliebten:


„Man sagt, die Venus sei ihr Wesen zu verstellen


Nicht nach gemeiner Art, vielmehr aus Meereswellen


In einer Muschel Helm empfangen und gezeugt,


Wo sie des Meeres Schaum gewieget und gesäugt.


Wer glaubet dieses nicht, der Venus' Thun erwäget?


Weil aber eine Schooß der Muschel Bildniß träget,


Glaub ich, daß Venus zwar, was sie ans Licht gebracht,


Hernach zu einer Schooß der ganzen Welt gemacht;


Daß, als die Herrscherin ihr Muschelschiff verlassen,


Sie, aller Menschen Herz in diesen Schrein zu fassen,


Die Muschel in den Schooß der Weiber eingeschränkt


Und sich durchgehends selbst zur Wohnung nachgesenkt!“






[607] Preller, a. a. O. 346.


[608] Die Vierfaltigkeit, die Urgottheit.


[609] Des Urgeistes.


[610] Des unendlichen Raumes.


[611] Die Weltkugel.


[612] Der Urgottheit.


[613] Aristoteles de coelo IV, 203. 8b. 35.


[614] Ring oder Rolle, wodurch Spindel oder Spule umschwingen.


[615] Die berühmte Harmonie der Sphären.


[616] Der Sänger Orpheus wurde von Mänaden zerrissen, angeblich weil
er nicht stark genug gewesen, den Tod für Eurydike zu ertragen; Plato,
Symp. 7, oder weil er die erotische Liebe bei den Thrakern eingeführt. In
Wahrheit ist dieser Tod eine Nachbildung der Sage von der Zerreißung des
Zagreus (siehe S. 492ff. 535 oben!), dessen Priester Orpheus ist.


[617] Thamyras, wie Orpheus, ein thrakischer (mystischer) Dichter, der
nach der Sage sich in einen Wettstreit mit den Musen einließ und besiegt
seiner Laute und des Augenlichts beraubt wurde. Vgl. Ovid. amores III.
VII. 62.



[618] Der bekannte Lethe-Strom.


[619] M. E. zeigt sich hier schlagend, wie der Unsterblichkeitsglaube lediglich
aus dem Gefühl der Wertschätzung hervorgeht. Ein zwingender Beweis
der Unsterblichkeit läßt sich nicht führen; ebensowenig freilich auch ein Gegenbeweis.
Gewöhnlich wird letzterer in dem mephistophelischen Satze gefunden:
„Alles, was entsteht, ist wert, daß es zu Grunde geht“; und daher das Bestreben
so vieler Metaphysiker, die Seele zu den unentstandenen Urelementen
des Seins zu rechnen. Jener Satz von der Vergänglichkeit alles Entstandenen
kann sich auch nur auf eine empirische Induktion berufen, deren Beweiskraft
keineswegs zwingend ist. Vgl. meine Anmerkung zu Brunos Dialog vom
Unendlichen. Nr. 35. S. 9 u. 97.


[620] Rein germanisch sind nur die Niedersachsen, Westfalen und Friesen
im Nordwesten, und die Tyroler bezw. Oberbaiern im Süden.


[621] Ptolemäus schätzte den Gesamtumfang der aristotelischen Werke auf
1000 Bände.


[622] Metaph. III. 4.


[623] A. Vinet, sur le Jocelyn de M. de Lamartine in Essais de philosophie
morale, Paris 1837, p. 271, 275.


[624] Vergl. Schloßmann, a. a. O. S. 13.


[625] Alex. Aphrodis. de anima.


[626] Pindar, bei Bergk fragm. 108.


[627] αἴῶνος εἴδωλον.


[628]



E fescina il canestro, che adopriamo


A'raccor queste gemme dolci e fine,


Fescinaia è la ninfa, ch'io tant 'amo,


Et le rime, ch'io canto Fescennine.


(Tansillo, vendemmiatore.)




[629] In Süditalien werden bekanntlich die Reben nicht an kleinen Pfählen,
sondern hoch von Baum zu Baum auf den Feldern gezogen.


[630] Vgl. S. 634 oben.


[631] Sors von serere reihen. Es waren wahrscheinlich an einer Schnur
gereihte Holztäfelchen, die geworfen verschiedenartige Figuren bildeten; was
an die Runen erinnert.


[632] von fatum = schicksalredend = fari.


[633] lituus bedeutete zunächst die gekrümmte Kriegstrompete.


[634] Plinius, H. N. XVI, 20.


[635] Plutarch, Romulus c. 20.


[636] Antiq. jud. Lib. XVIII. cap. VIII.


[637] Daß daran nichts Wahres ist, bedarf wohl kaum einer Bemerkung,
wenngleich der Halbtheologe B. Bauer sich zu dem Versuch verstiegen hat,
das Christentum als Ableger des Alexandrinertums erklären zu wollen. Die
beste Abfertigung dieser Gelehrtenhypothese findet man bei Dühring, Ersatz
der Religion, S. 18. – L. K.


[638] De Cherubim II. 24.


[639] Vgl. De sacrificiis Abelis et Cain. II. 73. Vita Abrahami. V. 234–240.
De nominum mutatione IV. 426 etc.


[640] De Cherubim II. 30–36.


[641] V. 260–270.


[642] Also das bekannte platonische Bild.


[643] De somniis. V. 34.


[644] Die Philosophie im Fortgang der Weltgeschichte.


[645] De nominum mutatione. IV. 332.


[646] De somniis. Lib. I. V. 34–36.


[647] De opificio mundi. 4.


[648] De confusione linguarum 340.


[649] De somniis 576.


[650] Nach meiner Ansicht hat das Christentum, als eine wesentlich praktische
Geistesrevolution nicht nur gegen eine bestimmte Richtung, sondern
gegen das Schriftgelehrtentum überhaupt, nichts mit einer rein theoretischen
Aneignung griechischer Philosopheme durch einen jüdischen saft- und kraftlosen
Gelehrten zu thun; erst die Gnostiker und Manichäer traten in Beziehung zu diesen
alexandrinischen Exsudaten. – L. K.


[651] Leg. alleg. I. 46. II. 93. De sacrificio Abel et Kain.


[652] De profugis. IV. 268.


[653] De migratione Abrahami III, 424.


[654] Ebendas. III, 440.


[655] Vergl. De confus. ling. 271. De profugis 359. De Abraham 287.
De somniis 455. De Gigant. 222–224.


[656] Hinter dem „bekanntlich“ sowie überhaupt hinter diesem Satze darf
nüchterne Geschichtsforschung getrost ein Fragezeichen setzen. – L. K.


[657] De opificio mundi 33.


[658] De eo quod detur 170. De somniis I, 170.


[659] De eo quod detur 170, 172. De somniis 578.


[660] De eo quod detur 170, 172. De somniis 578.


[661] De confus. ling. 342. De somniis I, 16. sagt Philo noch: „Von den
vier Theilen, (Philo rechnet die von ihm gemachten Unterabtheilungen nicht als
selbständige Theile) aus welchen der Mensch besteht, sind drei, nämlich der Leib,
die Sinne und die Rede, begreiflich; der vierte aber, der Geist, ist nicht begreiflich.
Was ist er seinem Wesen nach? Geist, Blut oder gar Leib? Leib
ist er nicht, sondern unkörperlich, ist er aber Grenze, Gestalt, Zahl, Thätigkeit,
Harmonie oder etwas Ähnliches? Und kommt er bei der Geburt schon
ausgebildet in uns hinein, oder wird die Feuernatur in uns, wie Eisen in der
Schmiede durch kaltes Wasser – zur festen Masse? weshalb auch ψυχὴ von
ψύχος abgeleitet sein dürfte. Und weiter: erlischt er, wenn wir sterben und
geht mit dem Leib zu Grunde, oder überlebt er ihn, oder ist er gar unvergänglich?“
– So schwankend sich auch Philo in diesen Worten ausspricht,
so leuchtet doch die Meinung durch, daß der Geist ein Theil des göttlichen
Äthers oder in diesen gekleidet sei.


[662] Quod deterior. potior. incid. soleat II, 196, 198.


[663] De opificio mundi 33.


[664] Loco cit. 31.


[665] Vgl. Paracelsus De natura rerum: „Denn wer kann wissen, was
gut ist, ohne zu wissen, was böse ist.“


[666] De allegor. III, 80.


[667] De allegor. III, 71.


[668] De allegor. 68.


[669] De allegor. I, 59. De profugis 459.


[670] De Decalogo 754.


[671] Quis rerum divin. heres sit IV, 118.


[672] De allegor. 52–54.


[673] Quod Deus sit immutabilis II, 408.


[674] Leg. allegor. 142.


[675] De nobilitate II, 437. Vgl. auch den freimaurerischen Mythus vom
salomonischen Tempelbau.


[676] De opificio mundi I, 92.


[677] De opificio mundi I, 92.


[678] Loco cit. I, 100. Vgl. auch folgende Stelle aus Poiret Göttliche
Haushaltung, Frankfurt und Leipzig, 1714. 8°. III, 314: „Uranfänglich
vermochte der Mensch durch Geberde und Wort in der Kraft seiner Imagination
und seines Willens die gesammte Körperwelt zu beherrschen. Sowie
wir jetzt unsere Glieder bewegen können, wenn wir wollen, indem aus uns
verborgene Kräfte in sie fließen, welche dieselben in Bewegung setzen, ebenso
konnte der Mensch durch verborgene geistige Ausflüsse der Körperwelt befehlen,
nämlich denjenigen Gegenständen, welche in seiner Nähe oder ihm
gegenwärtig waren. – Ebenso konnte der Mensch die sichtbare Welt auch
durch seine Stimme allein beherrschen. Es war blos eine Erneuerung dieser
ursprünglichen Natur des Menschen, wenn die Heiligen der alten Zeiten in
Übereinstimmung mit ihrer Willens- und Imaginationskraft so große Dinge
durch die Macht der Stimme oder des Wortes verrichteten, wenn z. B. Noah
die Thiere zu sich in die Arche rief, Josua der Sonne und Moses dem rothen
Meer befahl. Der Mensch hat die Sprache ursprünglich nicht zu dem Zweck
allein erhalten, um seines Gleichen durch sie seine Gedanken mitzutheilen,
denn das konnte er ursprünglich durch eine verborgene Wirkung oder durch
das alleinige Verlangen bewerkstelligen, einem andern seine Gedanken kund
zu thun.“


[679] Loco cit. I, 100.


[680] Loco cit. I, 98.


[681] De opificio mundi I, 102.


[682] Loco cit. 108.


[683] De opificio mundi 104, 108.


[684] Loco cit. I, 114.


[685] Loco cit. I, 116.


[686] Dieser Satz ist natürlich nicht im darwinistischen, sondern im ethischen
Sinn zu verstehen.


[687] De opificia mundi I, 98. „Συγκέκριτα γὰρ ἐκ τῶν αὐτῶν, γῆς, καὶ δατος, καὶ ἀέρος, καὶ πυρὸς.“ Das Feuer zielt wohl auf den ätherischen Astralkörper, da im Altertum der Äther als Feuer gedacht wurde.


[688] Loco cit. I, 100.


[689] De sacrif. Abel 149.


[690] Philo legt hier die klimatischen Jahre der Astrologie zu Grund,
nämlich das 7., 14., 21., 28., 35., &c.


[691] Quis rerum divin. heres sit 522, 523.


[692] De migrat. Abrah. III, 470.


[693] Quis rerum divin. heres sit 522, 523.


[694] De Cherubim II, 56.


[695] Philo nennt hier nach Pythagoras nur Grammatik, Rhetorik und
Musik. Er hätte statt dessen sagen sollen: occulte Schulung.


[696] Man vergleiche mit diesen Personifikationen der Gottheit die christliche
Dreieinigkeit. Die Sophia ist die weibliche Potenz der Gottheit, Maria vergleichbar.
– Über obige Stelle s. De somniis 587.


[697] De gigantibus 364.


[698] De profugis 562.


[699] Quis rerum divin. heres sit I, 501.


[700] De Mose III, 155.


[701] Quis rer. divin. heres sit 522. De somniis 588, 590.


[702] De somniis I, 74.


[703] De nominum mutatione 356.


[704] De nominum mutatione 358.


[705] De somniis V, 68.


[706] Odyssee XI, 303.


[707] De somniis V, 56.


[708] De nominum mutatione IV, 334.


[709] De profugis IV, 264.


[710] De migrat. Abrah. III, 410.


[711] Quis rerum divin. heres sit IV, 30.


[712] Leg. alleg. I, 268.


[713] Genes. XXIV, 7.


[714] Genes. XXIV, 63.


[715] Exod. IX, 29.


[716] Leg. allegor. I, 154.


[717] De ebrietate III, 238.


[718] Porphyrius berichtet z. B. von Plotinos, daß dieser während sechs
Jahren nur viermal zur Anschauung gelangte.


[719] De nominum mutatione IV, 332.


[720] De praemiis et poenis II, 413.


[721] De Dekalogo II. 198.


[722] De allegor. III, 76. Die Stelle scheint sich auf Präexistenz zu beziehen.


[723] De gigantibus II, 382.


[724] De profugis 466.


[725] De sacrific. Abel.


[726] De Cherubim 108.


[727] De congr. pagan. 432.


[728] De praemiis et poenis 921.


[729] De Cherubim 124.


[730] De confusione linguarum 331.


[731] De somniis 586.


[732] Hier kennzeichnet sich Philos Hebräerhochmut. – L. K.


[733] De vita contemplativa II, 473. Ed. Mangey.


[734] De vita contemplativa II, 474.


[735] Also als somnambule Seher.


[736] Also ein zoroastrischer Gedanke.


[737] De vita contemplativa II, 475ff. γνῶσις τῶν ϑείων καὶ ουρανίων.


[738] Josephus: De bello Jud. II, cap. 8. Philo: Quod omnis probus
liber sit II, 458.


[739] Loco cit.


[740] Josephus: Antiq. Jud. Lib. XVIII, 1. Philo: Loco cit. 457.


[741] Josephus: Antiq. Jud. Lib. II, cap. 8, § 7.


[742] Loco cit. § 8.


[743] Philo: Quod omnis probus liber 459.


[744] Philo: Quod omnis probus liber 459.


[745] Josephus: Antiq. Jud. Lib. II, cap. 8, § 7.


[746] Loco cit. § 11.


[747] Quod omnis probus liber II, 458.


[748] Loco cit. § 6.


[749] De vita contemplativa II, 471.


[750] Loco cit.


[751] Φιλαλήϑης λόγος. Vgl. Opp. Philostr. ed Gotofr. Olear. Lips. 1709.
Vol. I., p. 428 sq.


[752] Contra Celsum VI, 48.


[753] Apollonius von Tyana. Nach dem Griechischen des Philostratus.
Rudolst. 1885. S. 5.


[754] Vita Apollonii. Lib. I, 1. 3.


[755] Ap. v. T. und Christus. Tüb. 1832. S. 215.


[756] A. a. O. S. 386.


[757] Vita Apoll. Lib. I, 2, 4–6.


[758] Vita Apollon. Lib. I, 3, 8.


[759] Lib. I, 3, 9, 10, 12.


[760] Lib. I, 3, 14, 15.


[761] Lib. I, 4, 16–18.


[762] Lib. I, 5, 19.


[763] Lib. I, 5, 23. Vgl. auch Herodot VI, 13, 119.



[764] Lib. I, 6, 23–37.


[765] Lib. III, 10, 15.


[766] Lib. III, 10, 16, 17.


[767] De myster. Aeg. II, cap. 7.


[768] Lib. III, 10, 34.


[769] A. a. O. 38.


[770] Lib. III, 10, 39.


[771] A. a. O. 44.


[772] Lib. III, 11, 58.


[773] Lib. IV, 12, 16.


[774] Lib. IV, 12, 20.


[775] A. a. O. 21.


[776] Ähnliche Vorfälle teilt auch Frommann: De Fascinatione. Norimb.
1675. 4°. mit.


[777] Lib. IV, 12, 34.


[778] A. a. O. 13, 43.


[779] A. a. O. 44.


[780] Lib. IV, 15, 11.


[781] A. a. O. 13.


[782] Lib. V, 16, 24.


[783] Lib. VI, 17, 11.


[784] A. a. O. 13.


[785] A. a. O. 27.


[786] Lib. VI, 18, 32.


[787] Lib. VII, 19, 9, 10.


[788] A. a. O. 20, 38.


[789] Lib. VIII, 21, 5.


[790] Lib. VIII, 23, 12.


[791] Ap. Gesch. 5, 19. 12, 7.


[792] Lib. VIII, 23, 19.


[793] A. a. O. 23, 26, 27.


[794] Hist. eccl. VI, 19.


[795] Die Gedankenübertragung ist in solchem Falle stets von der Willensthätigkeit
des Übertragenden abhängig. Ist also der Wille des Übertragenden
ein böser, bleibt der übertragene Gedanke an der Schwelle des Bewußtseins
stehen und setzt er sich nur in körperliche Empfindung um, so wird eine derartige
psychische Operation stets irgendwelche Krankheitserscheinungen im
Gefolge haben, die um so greller sich geltend machen, je schwächer die Seelenkräfte
des Objekts und je stärker die des Operierenden sind. Dies zugegeben,
kann der Fall gedacht werden, daß A auf B in dieser Weise nachteilig einwirkt,
so lange die Empfindung bei B nicht zum Bewußtsein gekommen ist;
wenn dies aber geschehen ist und B eine stärkere psychische Kraft besitzt als
A, so wird B auf gleiche Weise reziprok wirken können, denn wie Paracelsus
schon eben so naiv als richtig sagt: „der stärkere Geist überwindet den
schwächeren, der stärkere wehrt sich besser und macht sich den schwächern
unterthan.“ Auf diese einfache Formel läßt sich die ganze heilende wie
schadende Magie, das Maleficium, der böse Blick, das Beschreien und endlich
der Heilmagnetismus zurückführen. Darin begründet sich auch die alte Erfahrung,
daß Frauen, Kinder, Tiere &c., bei denen der Wille und überhaupt
die psychischen Kräfte wenig oder gar nicht zur Entwickelung gelangten, als
der „Bezauberung“ ganz besonders unterworfen gelten.


[796] Vielleicht auch nur Experimentalpsychologen.


[797] Enn. V. Lib. V. cap. 7.


[798] Enn. V. Lib. I, cap. 7. Lib. II, cap. 1.


[799] Enn. IV. Lib. III, cap. 17.


[800] Enn. V. Lib. I, cap. 4.


[801] Enn. III. Lib. II, cap. 1.


[802] Enn. V. Lib. IX, cap. 9. VI. Lib. VII, cap. 12.


[803] Enn. II. Lib. IV, cap. 4.


[804] Enn. III. Lib. V, cap. 3. V. Lib. I. cap. 6 u. 10. Lib. II, cap. 1.


[805] Enn. V. Lib. I, cap. 6.


[806] Enn. V. Lib. I, cap. 7.


[807] Enn. V. Lib. VI, cap. 4.


[808] Plotinos opusc. Stob. Eclog. Phys. pag. 113.


[809] Enn. VI. Lib. II, cap. 22.


[810] Loc. cit., cap. 3.


[811] Enn. VI. Lib. VII, cap. 14.


[812] Enn. III. Lib. VIII, cap. 2.


[813] Loc. cit., cap. 2.


[814] Enn. VI. Lib. IV, cap. 2.


[815] Enn. IV. Lib. VIII, cap. 3.


[816] Enn. VI. Lib. VII, cap. 9.


[817] Sollte man nicht meinen, Plotin habe in seiner mystischen Ausdrucksweise
den Kampf ums Dasein und die Vererbungstheorie antizipiert?


[818] Loco cit.


[819] Enn. IV. Lib. IV, cap. 60.


[820] Enn. IV. Lib. VIII, cap. 8. Lib. VIII. cap. 4.


[821] Enn. I. Lib. I, cap. 12.


[822] Enn. V. Lib. III, cap. 13 u. 14.


[823] Loco cit.


[824] Enn. VI. Lib. IX. cap. 7.


[825] Loco cit.


[826] Enn. VI. Lib. IX, cap. 10.


[827] Enn. V. Lib. II, cap. 1.


[828] Porphyrius: Vita Plotini 18.


[829] De abstinentia I, 30. I, 59. II, 45, 53.


[830] Diese und die im Folgenden hervorgehobene Stelle sind die einzigen
Spuren von der Lehre eines Seelenkörpers bei Porphyrius.


[831] Sentenz 2, 3, 38, 39. Stobaeus: Eclog. phys. Th. II, pag. 822.


[832] II, cap. 57 bis zum Schluß.


[833] Dieser Satz Kiesewetters läßt auf einen sonderbaren Begriff desselben
von „Psychophysik“ schließen. – L. K.


[834] Vates.


[835] Die Neuplatoniker haben auch die persisch-jüdische Vorstellung guter
Dämonen als Engel und Erzengel in ihre Pneumatologie aufgenommen.


[836] Offenbar kannte Porphyrius die Erscheinungen des Hypnotismus
und Mesmerismus.


[837] Wohl eher mit einer Hallucination. – L. K.


[838] Wie mir scheint mehr als genug. – L. K.


[839] De myst. Aegypt. Sect. I, cap. 5.


[840] De myst. Aegypt. Sect. I, cap. 3.


[841] Loco cit. S. I, c. I, 21.


[842] Sect. III, cap. 4. Nichts seltenes in Irrenhäusern. – L. K.


[843] De myst. Aegypt. I, 10. III, 3.


[844] Loc. cit. I, 12, 13, 15. V, 23.


[845] Loco cit. III, 3.


[846] Loco cit. III, 22, 28, 29.


[847] Sect. III, cap. 14.


[848] Sect. II, cap. 10.


[849] Die Theorie der Truggeister finden wir bereits bei Paulus vor,
welcher (2. Cor. 11, 14) vom Satan spricht, der sich in einen Engel des Lichts
verstellt. Augustin sagt in der Civitas Dei, B. XIX, cap. 9: „Es ist gewiß,
daß jene Philosophen, welche die Götter zu ihren Vertrauten zu haben
glaubten, unter böse Geister geraten waren, von denen sie betrogen wurden.“ –
Psellus sagt in seiner Schrift De operatione Daemonum: „Ante adventum
boni spiritus frequens Daemonum coetus affluet et varii generis variaeque
formae spectra daemonica praecurrant et appareant, ab omnibus partibus elementorum
excitata, partim ac omnibus lunaris cursus portionibus composita etc.
imo cum laetitia et gratia quadam blanditiae saepius occurentia, speciem bonitatis
Initiato praebent.“ Reuchlin (De verbo mirificio. Lib. II, cap. 1.) fürchtet
nichts mehr als diesen Betrug der Geister, und Luther sagt in seinen Tischreden,
er wisse nicht, ob er dem lieben Gott dafür danken solle, wenn er ihm
einen Engel ins Haus schickte, denn er würde sich kaum des Gedankens enthalten
können, ob es nicht vielleicht der Teufel sei, und so erzählte er denn
auch bei dieser Gelegenheit einige diesbezügliche erbauliche Anekdoten.


[850] De myst. Aegypt. Sect. I, cap. 21.


[851] Loco cit., Sect. I, cap. 21.


[852] L. c. Sect. I, cap. 9.


[853] Die Fürsten der Materie bei Jamblichus gleichen völlig den 7 höllischen
Großfürsten des Höllenzwangs.


[854] Aus vorstehendem „Kaff“ wird es, wenn Leute wie Jamblichus auch
mit zu den „Philosophen“ gezählt werden, wohl verständlich, wie verächtlich
auch dieses Wort werden konnte. Tiefer konnte die griechische Philosophie
wohl nicht sinken. – L. K.


[855] Ganz wie im Höllenzwang.


[856] De myst. Aegypt. Sect. II, cap. 3–5.


[857] De myst. Aegypt. Sect. II, cap. 6 u. 9.


[858] Sect. II, cap. 7. Ganz wie im Höllenzwang.


[859] Die gleiche Idee herrscht noch im modernen Spiritismus.


[860] Wie im Höllenzwang.


[861] De myst. Aegypt. Sect. II, cap. 8.


[862] In Alcib. p. 76.


[863] L. cit. 89.


[864] Edit. Commel. Paris 1596. P. 56, 59.


[865] Diese Probe der vollständigen Paralyse des Neuplatonismus dürfte
genügen. – L. K.


[866] Occult. Phil. Lib. III, cap. 53.


[867] Zürich, 1776. 8°.


[868] Im pythagoräischen Sinn.


[869] Wir haben hier also wieder einen eigenartigen Vergleich für die
Doppelnatur des Menschen, die Lehre von einem transcendenten und empirischen
Ich, wie sie schon den alten Mysterien nicht unbekannt gewesen zu
sein scheint, dann bei Plato, Aristoteles und neuerdings bei Kant und du Prel
sich vertreten findet. Vergl. S. 558ff., S. 613ff. oben.


[870] Ammian XV, 9.


[871] Viscum L. album, spielt noch jetzt als mistle-toe bei der Weihnachtsfeier
in England eine Rolle.


[872] Das heutige Anglesey.


[873] Wer sich für den sog. Neo-Druidismus, der zur Zeit wie eine Abart
des Freimaurerwesens erscheint, des Näheren interessiert, sei auf den
Aufsatz von Paulo „Enthüllungen aus den Druiden-Logen“ in der
Kritik, Wochenschau des öffentlichen Lebens (Berlin) III. Jahrgang Nr. 65.
(25. I. 1896) S. 153–160 aufmerksam gemacht.


[874] Übe Enthaltsamkeit mit Zunge, Magen und –!





Anmerkungen zur Transkription:

Die Rechtschreibung des Originaltextes wurde beibehalten, offensichtliche
Druckfehler wurden korrigiert. Sofern unterschiedliche Schreibweisen, wie
„Ägypten“ und „Egypten“, „sämmtlich“ und „sämtlich“, mehrfach vorkamen, wurden jeweils beide Schreibweisen beibehalten.

In einigen Fällen wurde die gleiche Fußnotennummer auf einer Buchseite
mehrfach verwendet, um auf dieselbe Fußnote zu verweisen. In diesen Fällen
sind die wiederholten Fußnoten hier mit „dito“ bezeichnet.

Für die Fußnoten 98, 497 und 595 gab es auf den betreffenden Buchseiten
keinen Hinweis; in diesen Fällen habe ich die Hinweise an den Stellen
eingefügt, die mir als die wahrscheinlichsten erschienen.

Im Buch war der Inhalt der Seiten 917 und 918 vertauscht, dies wurde berichtigt.

Außer der Korrektur offensichtlicher Druckfehler wurden folgende Änderungen vorgenommen:


	S. 25: „British museum“ wurde geändert in „British Museum“

	S. 27: „wird der dem reuevollen Bekenntnis“ wurde geändert in „wird dem reuevollen Bekenntnis“

	S. 30: „die bezaubernde Person“ wurde geändert in „die zu bezaubernde Person“

	S. 34: „anhörend betrachtet“ wurde geändert in „angehörend betrachtet“

	S. 44: „durch seine oberste Emanation der Schöpfung der Welt“ wurde geändert in „durch seine oberste Emanation die Schöpfung der Welt“

	S. 45: „man reichte deshalb“ wurde geändert in „man reihte deshalb“

	S. 48: „Rohr des Schicksals, der Offenbarung der Enthüllung“ wurde geändert in „Rohr des Schicksals, der Offenbarung, der Enthüllung“

	S. 51: „Der griechischen Tradition zufolge Delphos“ wurde geändert in „Der griechischen Tradition zufolge soll Delphos“

	S. 58: „galt als besonders ominös“ wurde geändert in „galten als besonders ominös“

	S. 63: „sondern auch daraus entnehmen“ wurde geändert in „sondern auch daraus zu entnehmen“

	S. 76: „das Lichthorn in seiner einen Hand ist es ein Sinnbild“ wurde geändert in „das Lichthorn in seiner einen Hand ist ein Sinnbild“

	S. 82: „um die Dews und Magier durch das Lesen des Zendavesta in die Flucht getrieben wurden“ wurde geändert in „und die Dews und Magier durch das Lesen des Zendavesta in die Flucht getrieben würden“

	S. 83: „davon bereit sein“ wurde geändert in „davon befreit sein“

	S. 84: „so fürchtet er doch nicht“ wurde geändert in „so fürchtet er doch nichts“

	S. 108: „die aus dem Quell der Weisheit Orients“ wurde geändert in „die aus dem Quell der Weisheit des Orients“

	S. 110: „als unter besondere Ized stehend gedacht“ wurde geändert in „als unter besonderen Izeds stehend gedacht“

	S. 111: „von Arduisur kommen alle Wasser unter den Himmel“ wurde geändert in „von Arduisur kommen alle Wasser unter dem Himmel“

	S. 125: „jedes Glied der lebendigen“ wurde geändert in „jedes Glied der lebendigen Gemeinde“

	S. 129: „das Reich des Angrômainyus zu zerstören“ wurde geändert in „das Reich des Angrômainyus zerstören“

	S. 132: „umgänglich notwendig“ wurde geändert in „unumgänglich notwendig“

	S. 133: „Tempel zur Feuerverzehrung“ wurde geändert in „Tempel zur Feuerverehrung“

	S. 142: „und mochte sie im Augenblick verdorren“ wurde geändert in „und machte sie im Augenblick verdorren“

	S. 143: „daß er lerne sich vor dem Argen schützen.“ wurde geändert in „daß er lerne sich vor dem Argen zu schützen?“

	S. 147: „aus und über der Erde mit allem“ wurde geändert in „aus und über der Erde alle Berge mit allem“

	S. 148: „welchen Taschter über aber“ wurde geändert in „welchen Taschter über“

	S. 150: „wie gesagt, wird in Hinsicht“ wurde geändert in „wie gesagt wird in Hinsicht“

	S. 156: „drei andere drei Jahrtausende“ wurde geändert in „drei andere Jahrtausende“

	S. 163: „dem Titel herausgab“ wurde geändert in „unter dem Titel herausgab“

	S. 164: „woher komme“ wurde geändert in „woher sie komme“

	S. 169: „Kleides eingeführt ist“ wurde geändert in „Kleides eingeführt sind“

	S. 192: „allwissend und einig“ wurde geändert in „allwissend und einzig“

	S. 194: „Brahma habe ich“ wurde geändert in „Brahma habe sich“

	S. 211: „daß anstatt der menschlichen Zwillinge“ wurde geändert in „daß sich anstatt der menschlichen Zwillinge“

	S. 220: „magnetisiert durch“ wurde geändert in „magnetisiert man durch“

	S. 239: „durch dieselbe Prozedur wie am folgenden Tage“ wurde geändert in „durch dieselbe Prozedur wie am vorigen Tage“

	S. 242: „an diesen gekrümmten Ufern“ wurde geändert in „an dessen gekrümmten Ufern“

	S. 253: „diese Macht der Erhebung verlange“ wurde geändert in „diese Macht der Erhebung erlange“

	S. 254: „Als er nach einer halben Stunde“ wurde geändert in „Als nach einer halben Stunde“

	S. 257: „von diesem unvergänglichen Körper“ wurde geändert in „von diesem vergänglichen Körper“

	S. 269: „sprachen hin und her meinten“ wurde geändert in „sprachen hin und her und meinten“

	S. 273: „Ravesu-masotep en Ra“ wurde geändert in „Vesu-ma-Ra sotep-en-Ra“

	S. 297: „sorgfältig geheim geheim geheim gehalten“ wurde geändert in „sorgfältig geheim gehalten“

	S. 316: „Die schauernde Naturmagie“ wurde geändert in „Die schauende Naturmagie“

	S. 335: „in der umfangreichsten“ wurde geändert in „in der umfangreichsten Weise“

	S. 352: „daß die Schriften des Plotinus“ wurde geändert in „daß sie die Schriften des Plotinus“

	S. 370: „der jede etwas Unendliches repräsentiert“ wurde geändert in „deren jede etwas Unendliches repräsentiert“

	S. 390: „nach denen die Autorität“ wurde geändert in „auf denen die Autorität“

	S. 397: „sehen wir den letzten dieser Attribute“ wurde geändert in „sehen wir in den letzten dieser Attribute“

	S. 398: „Über den Sinn dieser Allegorien“ wurde geändert in „Über den Sinn dieser Allegorie“

	S. 409: „Dieser erhabene Glaube“ wurde geändert in „Diesen erhabenen Glauben“

	S. 436: „das wiewohl das Körperliche nichts sieht, dennoch die N'schama, so daß Massel ist“ wurde geändert in „daß wiewohl das Körperliche nichts sieht, dennoch die N'schama, so das Massel ist“

	S. 467: „was diese bewege, gesucht?“ wurde geändert in „was diese bewege, gesucht.“

	S. 476: „abgeleitet haben“ wurde geändert in „abgeleitet zu haben“

	S. 480: „letzteres aber“ wurde geändert in „letztere aber“

	S. 550: „Parag. und Paralipomen.“ wurde geändert in „Parerg. und Paralipomen.“

	S. 575: „das ewig und veränderlich Seiende“ wurde geändert in „das ewig und unveränderlich Seiende“

	S. 594: „daß er bei seinem Entweichen“ wurde geändert in „daß es bei seinem Entweichen“

	S. 602: „nicht nur nicht in der Lage“ wurde geändert in „nicht nur in der Lage“

	S. 660: „vor allem durch Gebote“ wurde geändert in „vor allem durch Gebete“

	S. 661: „als wenn hin und wieder“ wurde geändert in „als wenn man hin und wieder“

	S. 671: „beim Festmahle das Dis“ wurde geändert in „beim Festmahle des Dis“

	S. 697: „sein Geschlecht abgeben sollen“ wurde geändert in „sein Geschlecht angeben sollen“

	S. 700: „da er die Wahrheit nicht zu erkennen begann“ wurde geändert in „da er die Wahrheit zu erkennen begann“

	S. 737: „so mag er doch nur“ wurde geändert in „so vermag er doch nur“

	S. 739: „der sterblichen abgestorben zu sein glauben“ wurde geändert in „der sterblichen Hülle abgestorben zu sein glauben“

	S. 741: „in ihr innerstes Heiligtum versengt“ wurde geändert in „in ihr innerstes Heiligtum versenkt“

	S. 741: „einem tieferen Sinne unterlagen“ wurde geändert in „einen tieferen Sinn unterlegen“

	S. 805: „Herren und Seelen“ wurde geändert in „Heroen und Seelen“

	S. 809: „Streben nach mystischen Henosis“ wurde geändert in „Streben nach der mystischen Henosis“

	S. 817: „Nachtbar des Müssens“ wurde geändert in „Nachbar des Müssens“

	S. 828: „gerade ihrer Grausamkeit zur Zeit“ wurde geändert in „gerade ihrer Grausamkeit wegen zur Zeit“

	S. 853: „Woher sind denn?“ wurde geändert in „Woher sind sie denn?“

	S. 860: „ist uns wenig Zuversichtliches“ wurde geändert in „ist uns wenig Zuverlässiges“








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER OCCULTISMUS DES ALTERTUMS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6311691990676833149_43078-cover.png
Der Occultismus des Altertums

Karl Kiesewetter





