
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Œuvres Complètes de Chamfort (Tome 3)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Œuvres Complètes de Chamfort (Tome 3)


Author: Sébastien-Roch-Nicolas Chamfort


Editor: P. R. Auguis



Release date: August 18, 2013 [eBook #43501]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Mireille Harmelin, Hélène de Mink, Keith J

        Adams and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France (BnF/Gallica) at http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ŒUVRES COMPLÈTES DE CHAMFORT (TOME 3) ***





Note sur la transcription: Les erreurs clairement introduites par le typographe ont été corrigées.
L'orthographe d'origine a été conservée et n'a pas été harmonisée.
Les numéros des pages blanches n'ont pas été repris.


La page de couverture, créée expressément pour cette version
électronique, a été placée dans le domaine public.



 1
 2


ŒUVRES

COMPLÈTES

DE CHAMFORT.



TOME TROISIÈME.

 3

DE L'IMPRIMERIE DE DAVID,

RUE DU FAUBOURG POISSONNIÈRE, No 1.



 4


ŒUVRES

COMPLÈTES

DE CHAMFORT,

RECUEILLIES ET PUBLIÉES, AVEC UNE NOTICE HISTORIQUE

SUR LA VIE ET LES ÉCRITS DE L'AUTEUR,

Par P. R. AUGUIS.

TOME TROISIÈME


logo


PARIS,

CHEZ CHAUMEROT JEUNE, LIBRAIRE,

PALAIS-ROYAL, GALERIES DE BOIS, No 189.



1824.






ŒUVRES

COMPLÈTES

DE CHAMFORT.



MÉLANGES

DE LITTÉRATURE ET D'HISTOIRE.




Sur l'ouvrage intitulé, Considérations sur l'Esprit et les Mœurs,
par Sénac de Meilhan. — 1789.

Ce n'est pas une petite entreprise que de vouloir
peindre avec vérité l'Esprit et les Mœurs de ses
contemporains. Celui qui l'essaie doit être bien
pénétré du sentiment de ses forces; car il ne peut
se dissimuler ni les difficultés qui l'attendent, ni
les talens des rivaux qui l'ont précédé dans la
carrière. Montaigne, La Rochefoucauld et La
Bruyère sont les premiers de nos écrivains moralistes,
et peut-être aussi ceux qui ont le mieux
connu le cœur humain. Duclos a tenté de suivre
leurs traces; mais pour avoir trop voulu se montrer

penseur et piquant dans son style, il n'est
souvent que minutieux et recherché; et au lieu
d'approfondir les objets, il n'en parcourt que les
superficies. Montesquieu, qui aimait à cacher son
génie sous un air de frivolité, a esquissé, dans sa
manière rapide et vraie, les mœurs et les ridicules
qui le frappaient, et il a toujours mêlé la plaisanterie
à des vues grandes et à des maximes pleines
de sagesse. Voltaire, en étendant son empire sur
tout ce qui est du ressort de la philosophie comme
de la littérature, a, dans ses romans, presque égalé
ce que Montesquieu a écrit de plus ingénieux sur
la morale et sur les mœurs; et l'auteur de Gilblas,
celui de Mariamne, Vauvenargues, et enfin J.-J.
Rousseau, se sont ouvert chacun des routes différentes,
et ils sont pourtant allés vers le même
but.

On sera peut-être étonné de n'avoir pas déjà lu
parmi ces noms illustres le nom de Molière; et je
conviens qu'en parlant des peintres du cœur humain,
j'aurais dû le citer le premier, si le genre
plus difficile dans lequel il a triomphé, n'obligeait
pas de lui réserver toujours une place unique.

Molière ne s'est pas contenté d'esquisser des
portraits sur le papier, d'indiquer des caractères,
de proférer des maximes, d'après les aperçus de
la société. Il a fait bien plus, il a créé des personnages;
et, après les avoir chargés des vices ou des
ridicules qu'il voulait peindre, il a forcé ses modèles
à se reconnaître dans ces images fantastiques

et vraies, et souvent à se corriger. Voilà
pourquoi Molière est autant au-dessus des simples
moralistes, qu'un grand peintre d'histoire peut
être au dessus d'un peintre de portraits. Pourvu
qu'on soit observateur éclairé et historien exact,
on va bien rendre un caractère qu'on a sous les
yeux; mais on ne peut composer une bonne comédie
ou un excellent roman, sans être doué de
beaucoup de génie, ce qui n'empêche pourtant
pas qu'on n'atteigne très-difficilement à la supériorité
dans tous les genres, et que La Bruyère ne
soit un grand écrivain.

C'est précisément La Bruyère qu'a voulu imiter
l'auteur des nouvelles Considérations sur l'Esprit
et les Mœurs; et nous espérons que nos lecteurs
seront à même de juger, d'après le compte que
nous allons rendre de cet ouvrage, s'il n'est pas
souvent digne de son modèle.

Nous allons mettre le plus d'ordre possible
dans l'extrait d'un ouvrage qui, par son plan, est
peu susceptible d'analyse.

L'auteur des nouvelles Considérations observe
d'abord l'esprit sous ses différens rapports: dans
les affaires, dans le monde, dans la conversation,
dans sa marche générale. Il remarque l'influence
des passions sur l'esprit; mais il n'appuie peut-être
pas assez sur ce ressort puissant, que d'autres
philosophes ont regardé comme le premier et
peut-être le seul mobile de l'esprit.

Il passe ensuite à ce qu'on nomme simplement

le bon sens; il traite de la cour, des courtisans et
de notre politesse. Il compare deux de nos plus
grands monarques, Henri IV et Louis XIV. Il défend
le système de Montesquieu contre Voltaire;
il trace un tableau abrégé du gouvernement républicain,
et du gouvernement monarchique; il
parle de la guerre, de la vanité, de l'amour-propre,
de la naissance, du caractère, du bonheur,
de l'ennui, de l'amitié, des femmes, de la galanterie,
de l'amour, de l'éducation, de la bonne
compagnie, de l'avarice, de l'opulence, des avantages
de la médiocrité, et enfin de la supériorité
des anciens sur les modernes. Il a d'ailleurs eu
soin d'entremêler tous ces objets d'une foule de
caractères finement tracés, de réflexions ingénieuses,
et d'anecdotes piquantes.

Nous allons essayer de le suivre dans quelques-uns
de ces objets, et de présenter un résultat clair
de ses idées, en prenant la liberté de le combattre
toutes les fois que nous ne serons pas de son avis,
mais en rendant toujours justice à la finesse de
ses vues.

L'auteur observe d'abord, avec raison, que l'esprit
est un mot vague, dont on se sert trop légèrement,
et qu'il faudrait inventer des termes pour
en désigner toutes les parties. Il donne alors une
définition de l'esprit: «L'esprit, dit-il, est la connaissance
des causes, des rapports et des effets.
L'esprit de profondeur remonte aux causes; celui
d'étendue embrasse les rapports; celui de

finesse consiste à juger promptement des effets.
L'esprit est l'aptitude à penser, et la pensée elle-même.»
Dans tout cela, l'auteur nous paraît
manquer d'exactitude et de clarté. L'esprit de
profondeur et d'étendue est vraisemblablement
le même; et l'esprit de finesse ne consiste pas à
juger promptement, parce qu'on peut avoir un
esprit très-fin et très-lent.

D'ailleurs, on voit que cette définition rentre
dans celle de l'esprit et du jugement par Locke.
«L'esprit, dit Locke, consiste à distinguer en
quoi les objets qui diffèrent se ressemblent, et le
jugement en quoi les objets qui se ressemblent
diffèrent.» Mais le philosophe anglais, ordinairement
si juste et si précis, se trouve ici précis
sans être juste; car l'esprit qui distingue en quoi
les objets qui diffèrent se ressemblent, ne fait pas
d'autre opération que celui qui distingue en quoi
les objets qui se ressemblent diffèrent.

«L'homme qui pense le plus, qui détermine le
plus à penser, possède au plus haut degré le
don de l'esprit. Combien d'auteurs, examinés
dans ce rapport, perdraient leur réputation! Il
y a plus de pensées dans telle page de Montaigne,
de La Bruyère, de Montesquieu, que dans
un poème entier.»

Tout le commencement de ce paragraphe est
excellent; mais on ne sait pas pourquoi l'auteur
l'a terminé par un sarcasme contre la poésie, et
de quel poème il a voulu parler. Si c'est d'un mauvais

poème, il a raison; mais on pourrait lui répondre,
avec non moins de justice, qu'il y a plus
de pensées dans telle page de Lucrèce, des Géorgiques,
de l'Essai sur l'Homme, des discours de
Voltaire, etc., que dans plusieurs volumes de
prose; et qu'en faudrait-il conclure? Si l'auteur
n'aime point la poésie, nous en sommes bien
fâchés; c'est un plaisir qu'il a de moins, et il est
digne de l'aimer. Montesquieu avait affiché un
grand dégoût pour ce bel art, après avoir long-temps
essayé en vain de faire des vers.

C'est ici qu'on trouve une juste appréciation
des talens de Duclos, qu'on a long-temps mis à
côté de Montesquieu, de Buffon et de J.-J. Rousseau,
dans quelques sociétés à la mode.

«Le peintre de quelques portraits a été au-dessous
du médiocre, quand il a tenté d'être
peintre d'histoire. Duclos traçait les mœurs, les
ridicules, les vices, les fausses vertus des gens
avec lesquels il soupait, et il n'avait pas soupé
avec Louis XI.»

L'auteur, après avoir parlé de l'éloquence en
homme éloquent, cite les moyens que les passions
prêtent à l'homme. «La passion embellissait Le
Kain. On oubliait sa taille ignoble, ses traits
grossiers; il s'élevait, s'ennoblissait. Le Kain disparaissait,
et son âme donnait à son extérieur la
noblesse, la fierté d'un héros. C'est en songeant
au pouvoir créateur des passions, qu'une femme,
à qui l'on témoignait de la surprise de l'amant

qu'elle avait choisi, dit pour toute réponse:
Vous a-t-il aimé?»

Nous l'avons déjà dit, l'auteur était fait pour
donner plus d'étendue à ses réflexions sur le pouvoir
des passions, que M. Helvétius et M. de Vauvenargues
seuls ont considérées philosophiquement
dans les rapports qu'elles ont avec l'esprit et
dont dépendent si souvent les talens, le bonheur,
et la destinée entière de l'homme.

L'article du bon sens est traité avec briéveté
et bien, dans le livre que nous analysons.

«Le bon sens est une faible lumière qui éclaire
un horizon borné, et qui suffit pour conduire
sûrement celui qui n'étend pas plus loin sa
vue.»

Après avoir parlé des réputations usurpées, et
relevé quelques mauvais jugements de La Bruyère
sur Ronsard, Malherbe, Théophile, Balzac et Voiture,
l'auteur continue à poursuivre l'esprit dans
une marche plus certaine que celle dont nous
avons parlé tout à l'heure, et il dit: «L'esprit au
seizième siècle, consistait dans l'érudition. Il
semble que le génie s'essayait pour parvenir au
point de la maturité. Le bel esprit a succédé.
Les grands talens se manifestent ensuite, et leur
éclat s'est soutenu près d'un siècle entier. L'état
d'épuisement qui suit de grands efforts, semble
caractériser l'époque actuelle. Les littérateurs
ont remplacé les hommes de génie; on
raisonne sur les ouvrages du siècle précédent;

on assigne les rangs; on écrit beaucoup sur l'art
d'écrire. Beaucoup d'auteurs sont en état de donner
des leçons, bien peu de présenter des modèles.
Les principes du goût sont familiers, et
l'habitude de juger a aiguisé le discernement
général. Il y a plus de juges éclairés, plus d'amateurs
instruits, et moins d'hommes d'un
grand talent. Quand on est jeune, on produit;
mais quand la vieillesse appesantit les esprits,
on ne fait plus que raisonner sur le passé. Tels
sont les âges de la vie, et telle semble avoir été
la marche des trois siècles. L'époque actuelle
présente l'image de la vieillesse. L'impuissance,
l'admiration du passé, l'amour de soi-même, qui
est l'effet de l'âge et de l'insensibilité d'un cœur
desséché, et enfin l'attachement à l'argent, semblent
donner le caractère sexagénaire du siècle.»

Il faut avouer que, si ces observations ne sont
pas entièrement neuves, elles ont du moins l'art
d'être bien présentées.

Tout ce que l'auteur dit de la cour et des courtisans
a le même mérite. S'il se rencontre quelquefois
avec La Bruyère, ou quelques autres écrivains
qui ont parlé de la cour et des courtisans,
il remporte l'avantage de ne leur être point inférieur,
et d'ajouter heureusement à leurs idées.
Voyez comme il s'exprime sur les séductions qui
environnent les princes.

«Sénèque a dit que le plus beau spectacle de
la divinité était de voir l'homme vertueux aux

prises avec l'infortune. Un autre spectacle non
moins beau, c'est de voir un roi vertueux luttant
contre les séductions qu'on s'efforce de multiplier
autour de lui, fermant ses oreilles à la
voix de la flatterie, et dissipant les nuages qu'on
élève sans cesse autour de la vérité.»

Les bornes de ce journal ne nous permettent
pas de rapporter ici le parallèle que fait l'auteur
d'Henri IV et de Louis XIV; qu'il nous suffise de
dire que ce parallèle est à l'avantage de Louis XIV.

Nous avouons avec l'auteur qu'Henri IV dut en
partie ses grandes qualités à la rudesse de son éducation
et à ses malheurs. Nous convenons même
qu'il a eu beaucoup de faiblesses, et nous n'essaierons
pas de le justifier d'avoir laissé mourir Biron
sur un échafaud: mais s'il n'a pas été un prince
parfait, en a-t-il moins droit d'être compté au
rang des grands hommes, et surtout au rang des
bons rois? Ne fut-il pas général habile, brave soldat,
ami sensible, amant généreux, époux indulgent
et père tendre? N'a-t-il pas fait à son peuple
tout le bien qu'il a pu lui faire, et ne travaillait-il
pas sans relâche à le rendre heureux?

Loin de nous la coupable envie d'obscurcir la
gloire de Louis XIV; mais, de quelque éclat dont
elle brille encore, elle ne peut nous éblouir assez
pour nous faire préférer ce prince à son aïeul.
Il était né, sans doute, avec une grande âme; il
a déployé sur le trône des vertus éclatantes. Mais
n'a-t-il pas trop écouté la flatterie, l'orgueil et la

vengeance? Peut-on justifier l'ordre de submerger
la Hollande? l'embrâsement du Palatinat? les dragonades
des Cévènes? et tant de guerres qui ont
dévasté et écrasé la France?

Le roi qui désire le plus le bonheur de ses sujets,
est le plus grand des rois. D'après cela
qu'on juge entre Henri IV et Louis XIV.

L'auteur parle très-bien du caractère, qui se
modifie toujours d'après nos penchans, ou plutôt
qui n'en est que le résultat; aussi il remarque
qu'en étudiant le caractère ou les penchans d'un
homme, on pourrait assigner presque avec certitude
sa conduite dans une circonstance donnée.

«Le bonheur et le plaisir, dit-il, sont deux
manières d'être affecté, qui n'ont rien de commun...
Tout homme peut éprouver des plaisirs
vifs; mais peut-être que l'âme et le cœur rendent
seuls capables de goûter le bonheur; et dès-lors
tous ceux qui ne sont pas doués d'une sensibilité
vive ne peuvent y prétendre».

Cette conséquence est-elle bien vraie? et n'est-ce
pas, au contraire, cette vive sensibilité qui
nous rend trop difficiles sur le bonheur?

Voici qui est plus exact. «Il est des jours heureux;
il n'est point de vie heureuse; ce serait
un songe enchanteur sans réveil.

«La manière de sentir constitue le bonheur
bien plus que les avantages qu'on possède»;
et c'est ce que l'auteur démontre par des raisonnemens
et des exemples.


«Un homme sur la roue, que son confesseur
exhortait à la patience, lui répondit: «Mon père,
il y a long-temps que je ne me suis trouvé dans
une situation d'esprit aussi tranquille.»

«Un homme fort riche dans ce siècle, à portée,
par sa fortune, de se procurer tous les plaisirs,
jouissant d'une santé florissante, doué des avantages
extérieurs, est mort de douleur de n'être
pas gentilhomme».

Le bonheur des grands et des gens riches dépend
presque toujours d'eux-mêmes; celui de la
multitude dépend de ceux qui la gouvernent.
Dans cette classe d'hommes, le bonheur consiste
à ne pas souffrir; et c'est aux législateurs à remplir
cet objet, aussi l'auteur leur adresse cette
sage exhortation:

«O vous, bergers de grands troupeaux d'hommes,
rois, souverains, dont l'âme sensible se
plaît dans le contentement des autres, détournez
les yeux de votre cour, si vous voulez donner
l'essor à vos nobles sentimens! Vous ne
pouvez rendre heureux le petit nombre de courtisans
qui vous environnent. Une soif inaltérable
d'or, de grandeurs, d'éclat, les domine.
Abaissez vos regards vers une multitude à qui
vous pouvez accorder un bien-être sensible et
durable, et qui passera jusqu'à la seconde génération».

Après avoir parlé du bonheur, l'auteur parle
de la durée du temps et de l'ennui, et il prouve

que les religieux s'ennuient beaucoup moins que
les gens du monde, parce que toutes les heures
de leur journée sont variées par diverses occupations
qui les remplissent; de même le peuple
est encore moins susceptible de connaître l'ennui
qu'aucune autre classe de la société, puisque,
comme l'a si bien observé M. de Voltaire:


Le travail fut toujours le père du plaisir.





L'amitié, l'amour, et tout ce qui concerne
l'esprit et le caractère des femmes, tiennent
beaucoup de place dans cet ouvrage. L'auteur
semble penser qu'il n'y a pas d'amitié réelle;
mais il n'applique ses réflexions qu'aux temps modernes
et aux sociétés dans lesquelles il vit; il
avoue lui-même que l'homme est capable d'une véritable
amitié; ce qui se démontre invinciblement
par une connaissance approfondie du cœur humain
et de l'influence des gouvernemens; et nous,
nous osons avancer qu'on en pourrait citer beaucoup
d'exemples récens, pour opposer à l'égoïsme
et à la perversité de nos mœurs.

Il traite aussi l'amour comme un sentiment
presque toujours factice et un commerce de perfidie;
et il ne fait pas plus de grâce aux femmes,
dont il relève cruellement tous les torts et tous
les défauts.

«La femme chez les sauvages est une bête
de somme, dans l'Orient un meuble, et chez
les Européens un enfant gâté.


»La vanité fait plus succomber de femmes,
que le goût, le penchant et les sens...

»Combien la femme qu'on croyait la plus réservée,
fait d'étranges révélations à son amant,
lorsqu'elle s'est abandonnée! combien de fois
elle a été au moment de succomber! que d'entreprises
qui l'ont profanée! que de savoir elle
a sur les plus petits mystères de l'amour! elle
connaît jusqu'à la langue de la débauche!

»L'amour-propre domine en général dans le
sentiment des femmes, et les sens dans l'attachement
des hommes...

»On débite beaucoup d'histoires fausses sur les
femmes; mais elles ne sont qu'une foible compensation
des véritables qu'on ignore». Cette
phrase ressemble à la réflexion malveillante d'un
autre écrivain, qui n'a jamais épargné les femmes.
Mézerai dit, en parlant de quelques aventures
amoureuses: «De ces choses-là, on en conte toujours
plus qu'il n'y en a, et il y en a toujours plus
qu'on n'en sait.

»Ce qui choque le plus une femme dans la
témérité des hommes, c'est l'idée que leurs entreprises
sont déterminées par l'opinion de la
facilité. Mais si la passion peut en être l'excuse,
il n'est point de hardiesse qu'une femme ne
pardonne en secret.»

Ces traits, et une infinité d'autres à peu près
pareils, forment le caractère que l'auteur attribue
aux femmes. Mais sans prétendre nous établir ici

les réparateurs des torts faits à ce sexe aimable,
qui se défend assez lui-même par ses charmes
contre des vérités fâcheuses et des outrages impuissans,
nous avouons que l'auteur n'a pas assez
fait valoir les compensations dont la nature a
doué les femmes pour balancer leurs défauts.
D'ailleurs, en les considérant, il ne les prend que
dans une classe particulière de la société et au milieu
de Paris, où la corruption des mœurs a tout
changé. Mais ses portraits conviendraient-ils à des
femmes que l'éducation, les exemples et le luxe
n'auraient pas, en quelque sorte, dénaturées? conviennent-ils
même à toutes nos Françaises? n'est-il
donc plus parmi nous des épouses fidèles, des
mères respectables, des citoyennes vertueuses, des
femmes enfin qui, suivant la belle expression d'un
auteur moderne, ne donnent à leurs maris, pour
garant de leur vertu, que leur vertu même? Oui,
sans doute, il y en a; et si nous avions besoin
d'en citer des exemples, nous en trouverions aisément,
même dans le rang élevé, qu'on a eu
principalement en vue dans les nouvelles Considérations.

L'opposition qui se trouve des mœurs des
jeunes gens des deux sexes qui entrent dans le
monde, avec l'éducation qu'il ont reçue, est ici
très-justement observée: mais en cela, l'auteur
s'est contenté de remarquer les effets, sans essayer
de remonter aux causes. Il serait pourtant
utile de savoir si c'est l'éducation qui enfante les

mauvaises mœurs, ou si ce sont les mauvaises
mœurs qui détruisent tout-à-coup le pouvoir de
l'éducation, et, quoi qu'il en soit, nous croyons
qu'un changement dans l'éducation nationale, est
plus important que jamais. Un philosophe moderne
a répandu des lumières sur l'éducation physique
et particulière, dont la génération présente
sent déjà les avantages; mais comme il n'a point
parlé de l'éducation publique, nous espérons
qu'il sera dignement suppléé par un écrivain qui,
quoique jeune encore, s'est long-temps occupé
de cet intéressant objet, et nous sommes bien
certains que l'amitié n'égare point notre opinion.
Il nous reste à relever un sentiment qu'on trouve
dans les nouvelles Considérations, et qui nous
semble erroné: on y soutient que le meilleur
roman est toujours nuisible aux mœurs. Nous
sommes d'un avis contraire. Nous croyons que
Télémaque, Mariamne, Grandisson, le Vicaire de
Wakefield, et une foule d'autres ouvrages du
même genre, sont propres à nous donner l'amour
de la vertu, et à nous faire tenir en garde
contre les séductions du vice.

Ici se retrouve encore le parallèle tant de fois
tracé des anciens et des modernes; et il faut avouer
qu'il l'est d'une manière judicieuse et nouvelle.
L'auteur, en rendant hommage à la supériorité
de nos grands hommes, reconnaît la prééminence
de ceux de l'antiquité, prééminence qu'ils ont due
et au climat et à la sagesse de leurs institutions, et

qui les rendra à jamais l'admiration et les modèles
des peuples qui auront le vrai goût des arts.

L'analyse que nous venons de faire est exacte;
nous n'avons point relevé quelques phrases qui
nous semblent peu élégantes, quelques comparaisons
trop recherchées; mais nous avons combattu
les idées qui nous ont paru les plus fausses.
Nous devons ajouter que les bornes qui nous
sont prescrites ici, ne nous ont pas permis d'indiquer
tout ce qui nous a plu dans l'ouvrage que
nous annonçons, et qu'il paraît bien rarement
des livres qui décèlent autant d'esprit dans leur
auteur et qui soient aussi dignes de l'estime publique.
Heureusement il n'est plus très-rare, mais
il est toujours très-beau que des hommes chargés
de grandes places d'administration, instruisent
par leurs écrits les peuples au bonheur desquels
ils travaillent.



Sur l'ouvrage intitulé, Motifs essentiels de détermination pour les
Classes privilégiées. — 1789.

C'est un recueil de différens morceaux détachés
d'un grand ouvrage dont la première livraison,
au moment d'être donnée au public, avait
été mise à la Bastille, et n'en est sortie que le
13 juillet, avec d'autres prisonniers de la même
espèce, et de toute espèce. Plusieurs de ces morceaux

pouvaient alors être d'un intérêt qu'ils
n'ont plus à présent que la révolution est à peu
près consommée, et que l'égoïsme même ordonne
d'être citoyen. Réflexion juste et qui pourra, nous
l'espérons du moins, opérer plus d'une conversion,
et attirer des amis à la cause publique. L'auteur
a voulu prendre date, et atteste ses amis que
plusieurs de ces morceaux ont été écrits dès
l'année 1775. La multitude d'ouvrages sortis
presque en même temps de tous les porte-feuilles,
prouve à quel point la révolution était préparée
et presque faite d'avance dans tous les esprits.
Ce ne sera pas un médiocre sujet d'étonnement
pour la postérité, de voir la constance et la continuité
des efforts multipliés contre une révolution
commandée par l'opinion générale, dans un
pays où jadis l'Université fut redoutable, et où
presque de nos jours la Sorbonne fut une puissance.

Le fragment que nous recommandons le plus à
nos lecteurs, est celui qui a pour titre: Remontrances
essentielles à la Noblesse française, où l'auteur,
cherche à la consoler de l'impossibilité que
la France, lorsqu'elle a des têtes, soit encore gouvernée
comme lorsqu'elle n'avait que des casques. Il
est encore plus difficile de la gouverner de la
même façon, depuis que les casques sont sur
toutes les têtes. Mais l'auteur ne pouvait prévoir
un événement postérieur à la publication de son
recueil.





Sur l'ouvrage intitulé, Situation politique de la France, et ses
rapports actuels avec toutes les puissances de l'Europe; par M. de
Peyssonnel, ancien Consul-général. — 1790.

Cette production est l'ouvrage d'un homme
de mérite, connu et distingué depuis long-temps
dans la carrière des négociations. La première
partie a pour objet de relever toutes les fausses
vues qui ont fait conclure le traité de Versailles
en 1756, et offre le tableau de toutes les fautes
que le ministère français a commises depuis cette
époque jusqu'à nos jours. Un volume a suffi pour
cette partie de l'ouvrage.

La seconde, beaucoup moins considérable, est
pourtant la plus intéressante et la plus utile. C'est
le tableau général des rapports actuels de toutes
les puissances européennes avec la France. L'auteur
la met, pour ainsi dire, en regard avec chacune
de ces puissances, grandes ou petites. Et
c'est ici qu'on voit toute l'étendue des connaissances
de M. de Peyssonnel en politique positive.
Le mérite de son livre, considéré sous ce point
de vue, sera toujours incontestable. Mais il paraîtra
d'un moindre prix à ceux qui mettent
moins d'importance aux idées de grand rôle à
jouer dans l'Europe, de prépondérance politique,
à ceux qui de peuple à peuple ne croient pas aux
ennemis naturels, aux secrets les plus profonds
des cabinets, etc. Ceux qui se permettent de manquer

de respect pour la vieillesse de ces idées,
disent qu'elles ont fait leur temps, qu'on s'en est
fort mal trouvé, et qu'il importe à l'humanité
qu'elles cèdent la place à d'autres. Ils disent que
la prétendue gloire d'un maître n'est pas la gloire
d'une nation, que celle de la nation même n'est
pas son bonheur; que les peuples ne sont pas faits
pour orner les gazettes, mais seulement pour être
heureux; que les secrets du cabinet ne sont importans
que dans les intrigues des ministres
trompant leur maître pour leur intérêt personnel,
engageant par leurs intrigues des guerres sanglantes
terminées par des traités captieux qui
recèlent le germe d'une guerre nouvelle; qu'il y a
des mystères politiques lorsqu'on est gouverné
dans les ténèbres, et qu'il y en a fort peu lorsqu'on
se gouverne au grand jour; enfin, ils prétendent
que la politique elle-même dédaignera la plupart
de ses anciennes maximes, axiomes de la sottise
et de la pusillanimité. Ils allèguent, à l'appui de
leur opinion, le dernier traité de paix entre le
grand Frédéric et l'empereur, le traité entre
l'Amérique et la France, où la politique plus libre,
plus ouverte, plus généreuse, a parlé un langage
qui eût fort étonné les négociateurs du dernier
siècle.

Telles sont les idées des novateurs, fort contraires
à celles des vieillards du pays. Mais celles-ci
s'en vont, et les autres arrivent. Entre deux
armées, dont l'une diminue tous les jours par

la désertion, et dont l'autre s'accroît des recrues,
il n'est pas difficile de deviner à qui doit
demeurer la victoire. On sait ce que le grand Frédéric
pensait de la vieille politique d'Europe.
M. de Peyssonnel attribue une grande partie de
ses succès à la connaissance qu'il avait des secrets
les plus profonds de notre cabinet. Mais le premier
secret de notre cabinet était que le ministère,
toujours occupé d'intrigues et de futilités,
ne prendrait jamais que de mauvaises mesures;
qu'on n'opposerait au plus grand guerrier du
siècle que des généraux ineptes; ou que, si on lui
en opposait d'habiles, on ne manquerait pas de
les rappeler bien vîte après une première victoire.
Avec cette connaissance qu'il avait comme toute
l'Europe, avec ses troupes, son trésor et son
génie, il pouvait s'embarrasser fort peu de notre
cabinet, et en rire à son aise, comme il s'en donne
le passe-temps dans tout le cours de sa correspondance.

Malgré ces observations, qui supposent seulement
des principes politiques différens de ceux
de M. de Peyssonnel, il n'est pas moins vrai que
son livre peut et doit être utile, même dans les
circonstances actuelles, où de grands changemens
dans les idées relatives à l'ordre social vont en
amener d'aussi grands dans les rapports politiques
de la plupart des puissances.

Ce second volume est terminé par un Mémoire,
où l'on développe les avantages que le pacte de

famille peut procurer à la France ou à l'Espagne,
pour le rétablissement de la marine et du commerce
maritime. C'est encore, ici qu'on peut
trouver de l'instruction, et l'auteur est sur son
terrain. Mais ses principes spéculatifs seront encore
exposés à de terribles attaques. La philosophie
qui, vers ces derniers temps, s'est mêlée de
tout, précisément parce qu'elle était exclue de tout,
s'est avisée de se mêler aussi de politique financière.
Elle a combattu et détruit plusieurs des
opinions qui servent de base aux raisonnemens de
M de Peyssonnel. Les opérations qu'il conseille
aux gouvernemens de France et d'Espagne, pour
la réduction de l'intérêt légal de l'argent, paraîtront
aux novateurs une suite de préjugés de l'ancienne
routine. Ils soutiennent que toute manœuvre
pour diminuer l'intérêt de l'argent est
absurde, puisque l'intérêt (supposé de 5) tombe
de lui-même à 4, quand il y a 5 à prêter, comme
il monte nécessairement à 6, quand, au lieu de 6,
il n'y a que 5 à prêter, ou qu'il se trouve un
sixième de plus d'entreprises à faire.

Ils ne lui passeront pas non plus l'idée qu'une
banqueroute nationale en Angleterre est inévitable;
ils seront mécontens de lui voir approuver «un des
plus ingénieux écrivains de la Grande-Bretagne,
qui pensait qu'une banqueroute de fonds publics
était devenue non seulement nécessaire, mais
juste en Angleterre.» D'abord ils lui demanderont
comment ce qui est ailleurs une suprême injustice,

devient juste en Angleterre; ils demanderont
si les Anglais ont été contens de l'idée qu'on
voulait donner de leur justice nationale. Mais en
abandonnant cette question à laquelle il serait
difficile de répondre, nos novateurs se vantent
d'avoir prouvé que l'idée d'une banqueroute nationale
est un monstre en politique, et que cette
crainte n'est qu'une chimère. Ils prouvent par des
chiffres (car enfin ils savent aussi compter), ils
prouvent qu'en Angleterre, depuis 1690 jusqu'à
nos jours, le montant du revenu territorial, le
prix des denrées, celui des marchandises, le salaire
des journées, la dette publique, l'impôt, les
exportations et la richesse nationale s'étant accrus
dans une proportion exacte et respective, les anciens
rapports entre toutes les parties de la société
se trouvent les mêmes qu'avant la dette et
les taxes qui doivent en payer l'intérêt. Il résulte,
selon eux, que la banqueroute des fonds publics
en Angleterre est un fantôme qui a trop long-temps
effrayé les Anglais eux-mêmes. Mais il paraît
qu'ils commencent à revenir de leur peur. Il reste
à expliquer, dans ce système, comment a pu s'opérer
cette merveille du niveau établi et maintenu
entre la dette publique et les taxes qui en paient
l'intérêt. Elle s'est opérée d'elle-même, par l'effet
nécessaire de la liberté, dans un pays où nulle
classe d'hommes ne pouvant être opprimée par
un autre, où un intérêt peut se défendre contre
les agressions d'un autre intérêt, le prix des journées

du travailleur s'est augmenté dans la proportion
nécessaire pour payer les taxes. Voilà,
disent-ils, tout le miracle; et ils concluent que
la liberté produira en France le même prodige
qu'en Angleterre: il faut convenir qu'il y a eu
dans le monde des novateurs plus fâcheux et des
spéculateurs moins consolans.



Sur l'ouvrage intitulé, Vœux d'un Solitaire, pour servir de suite aux
Études de la Nature; par Jacques-Bernardin-Henri de Saint-Pierre. — 1790.

Cet ouvrage, commencé à l'époque de la convocation
des états-généraux, n'a pu paraître qu'au
mois de septembre dernier, et déjà une partie des
questions sur lesquelles M. de Saint-Pierre donnait
son avis, étaient décidées par l'assemblée
nationale, conformément ou contradictoirement
à l'opinion de l'auteur. Cette production n'avait
donc plus, même à sa naissance, la sorte d'intérêt
qui a fait rechercher alors la plupart des écrits où
ces questions étaient discutées. Mais nul ouvrage
ne pouvait se passer plus aisément de cette faveur
passagère des circonstances. Le talent et le génie
sont l'à propos de tous les temps, et l'un et l'autre
brillent dans l'écrit que nous annonçons. Il est
vrai qu'on retrouve, dans les Vœux d'un Solitaire,

plusieurs des idées que l'auteur avait déjà répandues
dans ses Études de la Nature. Mais la variété
des aspects sous lesquels il les reproduit, le surcroît
des preuves, soit en raisonnement, soit en
exemples, dont ils les fortifie encore, le sentiment
dont il anime les nouveaux développemens
qu'il leur donne, tout atteste la plénitude de sa
conviction, l'abondance de ses pensées, la richesse
de son talent, et surtout ce vif et profond désir
du bonheur des hommes, seul mobile digne d'un
talent si rare et si précieux.

Il est inutile d'en dire davantage sur un ouvrage
qu'on peut considérer comme le cinquième volume
des Études de la Nature. Il serait trop long d'en
relever les beautés; et il semblerait fastidieux de
combattre quelques opinions de l'auteur, déjà
peut-être abandonnées par lui-même depuis la
publication de son livre, et que, par le fait, la
nation a laissées bien loin derrière elle.



Sur l'ouvrage intitulé, Voyage de M. le Vaillant dans l'intérieur de
l'Afrique par le Cap de Bonne-Espérance, dans les années 1780,
1781, 1782, 1783, 1784 et 1785.—2 Vol. in-8o. — 1790.

Le voyage que nous annonçons est un de ces ouvrages
qui ne peuvent se ressentir de l'indifférence
plus ou moins passagère du public, pour

tout ce qui est étranger aux grands objets dont s'occupe
la nation; il trouvera des lecteurs, et les intéressera
aujourd'hui comme il eût fait dans les temps
les plus paisibles, et lorsqu'on était uniquement
occupé de sciences et de littérature. Un voyage
dans l'intérieur de l'Afrique éveille d'abord la curiosité;
et l'auteur de celui-ci ne tarde pas à faire
naître un intérêt qu'il soutient jusqu'à la fin de
son ouvrage. On sait que la navigation, qui de
nos jours a découvert plusieurs côtes de ce vaste
continent, n'a pu nous dévoiler l'intérieur de ces
immenses régions où tout est nouveau pour nous,
terres, plantes, hommes, oiseaux, poissons, animaux
de toute espèce. On peut lui appliquer ce
que M. le Vaillant dit de l'Amérique méridionale:
«c'est le foyer où la nature travaille ses exceptions
aux règles qu'on croit lui connaître.» L'Afrique
lui parut le Pérou des naturalistes: il en a
fait le sien; il s'y est enrichi, et nous fait partager
sa richesse; il sait même la faire aimer par
l'intelligence avec laquelle il en dispose, par le
goût qui règne dans la distribution de son ouvrage.
Il sait peindre, animer, varier ses tableaux:
il parle tour-à-tour à la raison, au sentiment, à
l'imagination. Nous entendons dire que son livre
n'est pas assez savant. Le reproche peut être
fondé; car il est certain que le livre n'est point ennuyeux,
condition requise, en plus d'un genre,
pour être réputé profond. C'est à M. le Vaillant
à confondre cette critique; et il paraît qu'il s'y

disposait d'avance, puisque, dans son premier
voyage, qui sera bientôt suivi d'un second, il annonce une
ornithologie, et une histoire des animaux
quadrupèdes de cette contrée, qu'il va bientôt
donner au public. Revenons à celui qu'il nous
donne en ce moment.

L'auteur part du Texel avec des lettres de recommandation
pour M. Boers, ancien fiscal du
Cap de Bonne-Espérance. Après quelques accidens
de mer, que l'auteur décrit en physicien, et une
fâcheuse rencontre plaisamment contée, il arrive
au Cap au moment de la rupture entre la France
et l'Angleterre. Il fait une description succincte
de la ville du Cap et des environs, des productions
naturelles, arbres, plantes, etc. Quoique son objet
ne soit pas d'insister sur l'état civil et politique
de la colonie, il relève en passant quelques abus
absurdes ou intolérables, soufferts ou même protégés
par l'administration. Il en prévoit les effets
nécessaires, et donne à la compagnie hollandaise
d'excellens avis, dont elle ne profita pas; car, en
dépit des conseils et des prédictions, la puissance
marche aveuglément jusqu'à l'instant où elle se
précipite.

L'auteur part du Cap pour aller visiter la baie
de Saldanha, pour chasser, pour faire connaissance,
dit-il, avec des bêtes féroces, et préluder
aux combats qu'il devait leur livrer dans le continent.
Son coup d'essai fut heureux; le premier
tigre qu'il détruisit, se trouva monstrueux. «Je le

mesurais des regards, dit-il, et me croyais tout
au moins un Thésée». Tout allait bien; la collection
d'animaux, d'oiseaux, d'insectes, s'accroissait
tous les jours; mais ces richesses étaient déposées
sur un vaisseau qui se trouvait à la rade. Il
serait trop long d'exposer les raisons politiques
qui, aux approches de la flotte anglaise, obligèrent
le capitaine de faire sauter en l'air son
vaisseau. Qu'on se figure la position d'un homme
que la passion des voyages, des sciences, des découvertes
arrache à sa patrie, aux regrets de sa
femme, de ses enfans, envoyé au-delà des mers
chercher des dangers de toute espèce, et qui voit
en un instant ses collections, sa fortune, ses projets,
ses espérances, gagner, dit-il, la moyenne
région et s'y résoudre en fumée. Ce n'est pas tout,
il fallait fuir les vainqueurs, et gagner le Cap. C'est
ce qu'il fit avec le désespoir dans le cœur; mais
il avait un ami. M. de Boers, ne le voyant point
revenir avec les autres fugitifs, s'en inquiéta et le
fit chercher dans l'asile où il s'était retiré en attendant
des secours d'Europe. «Monsieur, lui dit
tranquillement M. Boers, vous n'oublierez pas
que vous m'êtes recommandé. Revenez à vos projets;
c'est à moi de pourvoir aux détails. Acceptez,
je le veux.—J'acceptai, dit l'auteur, l'offre de
cette ame généreuse; un refus l'aurait trop blessée.»
On conçoit de quelle espèce furent les apprêts
du voyage. Deux grands chariots, dont l'un chargé
de tout ce qui convenait à un naturaliste; l'autre

de provisions, instrumens, outils, fusils, pistolets,
poudre, plomb, balles de plusieurs calibres, biscuit,
thé, café, sucre, plusieurs barils d'eau-de-vie
et force tabac pour les Hottentots, quincailleries,
verroteries, colliers, bracelets, pour faire,
dit-il, suivant l'occasion, des échanges ou des
amis. Son train était composé de trente bœufs,
trois chevaux de chasse, neuf chiens, et cinq Hottentots.
Le nombre de ces derniers monta depuis
jusqu'à quarante. Il part; et dès le lendemain, il
s'arrête, le soir, au pied des hautes montagnes
qui bornent la Hollande hottentote au pied du
Cap. «Ce fut alors, dit-il, qu'entièrement livré à
moi-même, et n'attendant de secours que de mon
bras, je rentrai, pour ainsi dire, dans l'état primitif
de l'homme, et respirai pour la première
fois l'air pur et délicieux de la liberté.»

Il poursuit sa route dans les déserts, dans les
forêts, évitant autant qu'il lui est possible les habitations,
et s'avance dans le pays des Anteniquois,
hommes de miel. On sent qu'ici nous devons
abandonner tous les détails; et que si l'Afrique
est le pays des merveilles, un extrait, un
journal même n'en sont pas la place. Il est impossible
de suivre l'auteur dans ses chasses, ou plutôt
dans ses guerres avec les bêtes féroces: buffles,
jacals, hyènes, panthères, lions, éléphans, hippopotames,
etc. La dissection des vaincus était le
prix de la victoire, toujours achetée par de grandes
fatigues, et qui souvent pensa coûter plus

cher: incroyable effet de l'amour des sciences.
«J'avais trouvé dans les bois, dit M. le Vaillant, un
vieux arbre mort dont le tronc était creux; c'est
là que, malgré les pluies continuelles, je passais
presque toutes mes journées à guetter les petits
oiseaux et le gibier qui se présentaient: j'y étais
du moins à l'abri de la pluie, et me nourrissais
d'espérance. De cette niche sacrée, j'abattais impunément
tout ce qui se montrait devant moi.
Ainsi, l'étude de la nature l'emportait sur les premiers
besoins: je mourais de faim, et songeais à
des collections.»

C'est dans l'ouvrage même qu'il faut lire la description
du genre de vie qu'il menait dans son
séjour à Pampoen-Kraal, partagé entre les plaisirs
de ses diverses chasses, de ses études, sous
le plus beau ciel, dans la société de ses animaux
domestiques et de ses fidèles Hottentots, qu'il
traitait en amis, qu'il représente, non comme des
animaux abrutis et dégoûtans, mais comme des
hommes simples, grossiers, bons et sensibles,
encore chers à son souvenir. Ce sentiment se reproduit
en plusieurs endroits de son livre, avec
un intérêt nouveau. Les momens passés à Pampoen-Kraal,
il les appelle les seuls momens de sa
vie où il ait connu tout le prix de l'existence. «Je
ne sais quel attrait puissant, dit-il, me ramène
sans cesse à ces paisibles habitudes de mon âme;
je me vois encore au milieu de mon camp, entouré
de mon monde et de mes animaux. Une

plante, une fleur, un éclat de rocher, çà et là
placés, rien n'échappe à ma mémoire; et ce spectacle,
toujours plus touchant, m'amuse et me
suit par tout.» Voilà ce qui paraîtra sans doute inconcevable
à ceux qui ne connaissent ni le charme
d'une indépendance absolue, ni la passion des
découvertes, ni le plaisir inexprimable que la nature
attache aux grands développemens de nos
facultés morales et intellectuelles.

M. le Vaillant, après avoir enrichi sa collection
d'un grand nombre d'oiseaux, de quadrupèdes,
de plantes, etc., etc. quitte le pays des Anteniquois,
et prend sa route vers l'Augekloof: c'est
une vallée longue et marécageuse, entourée de
montagnes escarpées et arides, que le voyageur
ne put franchir qu'avec des peines inexprimables.
Il ne savait si la route qu'il avait prise le conduirait
vers des hordes hottentotes ou vers des Caffres.
Ces Caffres, que l'auteur visita depuis, étaient
l'objet de la terreur universelle. Il s'en faut bien
que l'auteur les ait trouvés tels qu'on les lui avait
représentés dans la colonie. Le gouvernement du
Cap, qui ne peut contenir dans l'ordre et dans
l'obéissance les colons éloignés, ignore ou feint
d'ignorer les excès monstrueux dont ils se sont rendus
coupables pour reculer les limites de leurs
possessions aux dépens des peuplades voisines.
De là, parmi elles, cette haine pour les blancs,
qui n'est qu'une juste horreur pour leurs cruautés;
et de là, parmi les blancs, l'atrocité des calomnies

par lesquelles ils cherchent à flétrir des
hommes simples et innocens, dont ils ont provoqué
les vengeances. Cette vérité affligeante, que
M. le Vaillant prouve par des exemples et par des
faits, semble lui avoir inspiré une sorte de passion
pour les sauvages, et une profonde aversion
pour les blancs, et en général pour la civilisation:
sentiment qui paraît toujours un peu bizarre,
que le vulgaire appelle misantropie, et qui n'est,
au contraire, qu'un amour trop ardent de l'humanité,
et une violente indignation contre les
crimes, qui, dans l'ordre social, font le malheur
des hommes. «Partout où les sauvages, dit M. le
Vaillant, sont absolument séparés des blancs, et
vivent isolés, leurs mœurs sont douces; elles s'altèrent
et se corrompent à mesure qu'ils les approchent.
Il est bien rare que les Hottentots qui
vivent avec eux, ne deviennent des monstres.
Lorsqu'au bord du Cap, je me suis trouvé parmi
des nations très-éloignées, quand je voyais des
hordes entières m'entourer avec les signes de la
surprise, de la curiosité la plus enfantine, m'approcher
avec confiance, passer la main sur ma
barbe, mes cheveux, mon visage; je n'ai rien à
craindre de ces gens, me disais-je tout bas, c'est
pour la première fois qu'ils envisagent un blanc.»
Juvénal n'a rien de plus fort que ce dernier trait;
mais il se trouve malheureusement trop justifié
dans le voyage de M. le Vaillant, par le contraste
des mœurs sauvages et des mœurs européennes.


L'auteur, toujours menacé de ces Caffres si
redoutables, et prenant contre eux toutes les
précautions de la prudence, s'avance dans le
pays, où on le suit avec intérêt, à travers les
dangers de ses chasses aux éléphans, aux bubales,
aux gazelles, dont il décrit plusieurs espèces encore
inconnues. Les productions naturelles, les
différens paysages, les sites pittoresques, agréables
ou terribles, les phénomènes d'une nature
nouvelle pour la plupart de ses lecteurs, se reproduisent
sous les pinceaux de Teniers ou de
Berghem. Dans cette variété d'objets, presque
tous intéressans, nous ne pouvons nous arrêter
qu'à celui qui l'est davantage et le plus généralement
à l'homme, aux différentes hordes sauvages
qu'a visitées M. le Vaillant et qui paraissent avoir
été si mal observées avant lui. On connaît les contes
ridicules de Kolbe, répétés par tous les voyageurs,
et qui ont répandu en Europe des idées si
absurdes sur les Hottentots. Quelques-unes sont
accréditées par M. Sparmann lui-même, qui publia
dans ces dernières années un voyage d'Afrique.
M. le Vaillant rend justice à ce savant suédois,
et ne le récuse point sur les choses qu'il a vues
de ses propres yeux. Mais il lui reproche d'avoir
donné une confiance aveugle aux erreurs ou aux
mensonges des colons, la plupart pleins de préjugés
ou de mauvaise foi. C'est une chose bien
remarquable, que de voir la plupart des voyageurs
modernes en opposition avec les voyageurs

précédens, qui peignent sous des couleurs
odieuses le sauvage, l'homme de la nature, que
d'autres ont vu depuis sous un aspect plus favorable.
Bacon disait qu'il fallait recommencer l'entendement
humain, entreprise assez pénible après
tant de siècles perdus. Il ne serait pas impossible
qu'il fallût de même recommencer les observations,
première base des idées de quelques
philosophes sur la nature humaine, qu'ils représentent
comme mauvaise, et faite pour toujours
l'être. Le voyage de M. le Vaillant la fait aimer dans
sa simplicité la plus grossière. Il rapporte différens
traits des Hottentots, qui justifient ses fréquens
souvenirs et les retours de sa sensibilité vers
ce peuple doux et bon. «Il semble, dit-il, qu'on
se soit plu à le calomnier de toutes les manières.»
On a dit et répété qu'une mère qui accouche de
deux enfans à la fois, en fait périr un sur le
champ; d'abord ce fait est rare, et révolte ces
nations. Cette question même a indigné plusieurs
de ces sauvages, et ce crime n'a été commis que
dans le cas où la mère, craignant de voir périr
ses deux jumeaux, s'est vue forcée d'en sacrifier
un.—Autre calomnie: en cas de mort de la mère,
dit M. Sparmann, il est d'usage d'enterrer vivant
avec elle son enfant à la mamelle. C'est ce qui
m'a, dit-il, été certifié par des colons. On sait le
cas que M. le Vaillant fait de ce témoignage; mais
en le supposant vrai, il en conclut que la mère
étant morte d'une fièvre épidémique, comme le

dit M. Sparmann, les Hottentots alarmés, ont pu
s'éloigner du cadavre et de l'enfant; car la peur
de la contagion les oblige souvent d'abandonner
jusqu'à leurs troupeaux, leur seule richesse. S'ils
abandonnent leurs vieillards et leurs malades, ce
n'est que lorsqu'un ennemi vainqueur les oblige
à prendre précipitamment la fuite: c'est ce qui
pourrait arriver en Europe. La famine est encore
une des calamités contre laquelle ils ne connaissent
pas d'autre expédient. «Mais, comme l'observe
l'auteur, les calamités publiques, pour des peuples
qui n'ont pas la première des combinaisons de nos
arts, et nul moyen de s'y soustraire, si ce n'est
la plus prompte fuite, ne peuvent être la règle
avec laquelle il faut les juger.» Mais l'accusation
contre laquelle il s'élève avec plus de force, c'est
celle de ne connaître, dans leurs amours, ni les
différences de l'âge, ni cette horreur invincible
qui sépare les êtres rapprochés par le sang. Il se
révolte contre des soupçons infâmes. «Oui, dit-il,
toute une famille habite une même hutte; oui,
le père se couche avec sa fille, le frère avec
sa sœur, la mère avec son fils; mais au retour
de l'aurore, chacun se lève avec un cœur pur.
J'ose attester que, s'il est un coin de la terre où la
décence dans la conduite et dans les mœurs soit
encore honorée, il faut aller chercher son temple
au fond des déserts.» M. Sparmann avoue lui-même
que les sauvages ont plus de modestie que
de voile; et M. le Vaillant ajoute qu'il n'a trouvé

partout que circonspection et retenue chez les
femmes, et même chez les hommes. Partout où il
a trouvé des mœurs différentes, il ne les a jamais
vues que comme un effet de la communication
que ces hordes avaient eue avec les blancs.

Ces peuples n'ont aucune des superstitions que
Kolbe leur attribue. L'auteur ne leur a même
connu aucune idée religieuse. Ce que quelques
voyageurs ont appelé un culte envers la lune, n'est
qu'une espèce de danse nocturne, qui ne suppose
aucune idolâtrie à l'égard de cet astre. La
cérémonie nauséabonde du mariage des Hottentots,
les arrosemens d'urine répandue sur les
deux époux: sottises de Kolbe, rêves d'un voyageur
sédentaire, qui recueillait des bruits populaires
dans les tavernes du Cap. Il est vrai pourtant
que la semicastration a lieu dans quelques
peuplades, ainsi que la cérémonie de couper une
phalange des doigts de la main ou du pied, sans
qu'on puisse savoir d'où vient cette absurde coutume.
A l'égard du fameux tablier des Hottentotes,
c'est une bizarrerie qui se trouve quelquefois
chez une certaine horde; mais elle est l'effet
d'un caprice absurde, et d'une mode qui s'est
efforcée de faire violence à la nature.

Telle est la légèreté avec laquelle on a observé
ce peuple, qu'on a prêté aux femmes hottentotes
les coutumes les plus bizarres: celle, par
exemple, de s'entourer les bras et les jambes
d'intestins d'animaux, en guise de bracelets; et

il est vrai que ce qu'on a pris pour des intestins
d'animaux, sont des tissus de jonc dont elles
forment leurs nattes ou des peaux de bœufs
coupées et arrondies à coup de maillet; préservatif
indispensable contre la piqûre des ronces,
des épines, et la morsure des serpens. L'auteur
convient pourtant que l'habitude de voir des Hottentotes,
n'a jamais pu le familiariser avec l'usage
de se peindre la figure de mille façons différentes,
et de se parfumer avec de la poudre de boughou,
dont l'odorat d'un Européen n'est pas agréablement
frappé. Enfin, M. le Vaillant ne laisse rien
à désirer sur le détail des mœurs de ce singulier
peuple, remarquable entre les sauvages même
par l'étonnante vivacité de quelques-uns de ses
sens, par des habitudes qui le caractérisent fortement,
par la faculté qu'il a de se commander
en quelque sorte le sommeil au défaut de nourriture,
de suppléer aux alimens qui lui manquent
en se resserrant l'estomac avec des courroies, de
se gorger de la chair et de la graisse des animaux,
et de vivre ensuite plusieurs jours avec quelques
sauterelles; heureux quand ils trouvent quelques
rayons de miel qui leur sont montrés par un
oiseau que les naturalistes ont nommé indicateur,
et pour lequel ces sauvages ont, par cette raison,
le plus profond respect!

Tous ces détails sur les Hottentots sont terminés
par quelques réflexions sur leur langue. M. le
Vaillant s'est donné la peine de l'apprendre, et la

venge du principal reproche qui lui a été fait. «Elle
ne ressemble, dit-il, ni aux gloussemens des
dindons, ni aux cris d'une pie, ni aux huées d'un
chat-huant. Elle n'est pas si rebutante qu'elle le paraît
d'abord. Sa grande difficulté consiste dans les
différens clapemens qui précèdent chaque mot.»
L'auteur caractérise chacun de ses clapemens, et finit
par donner un court vocabulaire de cet idiome.

Nous avons laissé notre voyageur dans l'incertitude
de la route qu'il tenait, et ignorant si les
premières hordes qu'il rencontrerait seraient
caffres ou hottentotes. Ce doute fut levé par l'arrivée
imprévue d'une troupe de Gonaquois. C'est
une race mixte, qui tient également du Caffre et
du Hottentot. Ils sont d'une taille supérieure à ce
dernier. Ce sont à peu près les mêmes mœurs
pour le fond, mais dégagées des vices que les
Hottentots tiennent de leur voisinage de la colonie,
de leur soumission à des chefs vendus au
gouvernement du Cap; chefs qui, pour l'honneur
de porter un hausse-col, sur lequel est écrit le
mot captien, deviennent les esclaves du gouverneur,
et les tyrans, ainsi que les espions de leurs
sujets abâtardis et dégradés.

Les Gonaquois sont une peuplade libre et
brave, n'estimant rien que son indépendance,
et dont toutes les habitudes offrent le caractère
de la franchise, de la confiance et de la philantropie.
Qu'on se représente la surprise de l'auteur,
lorsqu'à son réveil il se trouva entouré,

dans son camp, de cette troupe nouvellement arrivée.
Leur chef s'approcha pour lui faire son
compliment. Derrière lui, marchaient les femmes
dans toute leur parure, luisantes et bien boughouées,
c'est à dire, saupoudrées d'une poussière
rouge, nommée boughou. Elles lui offrirent chacune
leur présent; une donna des œufs d'autruche,
l'autre un jeune agneau, d'autres du lait
contenu dans des paniers d'osier, d'une texture
assez serrée pour servir même à porter de l'eau.
On devine bien que le voyageur ne demeura pas
en reste. L'eau-de-vie, le tabac, les briquets,
l'amadou pour les hommes, les bijoux, les colliers,
la verroterie pour les femmes, tout fut prodigué
à ses nouveaux hôtes. Ici l'auteur se complaît
à peindre tous les charmes de sa société
gonaquoise. Une jeune fille, qu'il nomme Narina
(fleur), en était l'ornement, et devint bientôt
sa compagne; «car, dit-il, dans les déserts de
l'Afrique, il ne faut pas même oser pour être heureux.»
Nous n'élevons aucuns doutes sur les perfections
de Narina; mais, au risque de redoubler
l'aversion que M. le Vaillant montre pour les vers
en plusieurs endroits de son ouvrage, nous lui
citerons ceux-ci:


Le plus triste vaisseau fut longs-temps son séjour.

Il touche le rivage, à l'instant tout l'invite;

      Et pour Lisis, dans ce beau jour,

La première Philis des hameaux d'alentour

      Est la sultane favorite,

      Et le miracle de l'amour.






On peut passer à M. le Vaillant quelques ornemens
superflus dans ce morceau sur les Gonaquois, un
des plus agréables de l'ouvrage. Le chef de la
peuplade qui était venu le visiter, ne comptait
pas quatre cents sujets; et c'était pourtant une
des plus considérables de la nation, qui ne rassemblait
pas trois mille têtes sur une étendue de
trente à quarante lieues. La bonne réception
qu'il avait faite à ses hôtes, ayant été pour lui
une excellente recommandation auprès des
autres peuplades, le voyageur résolut de rendre
au chef de celle-ci sa visite, et de poursuivre sa
route. Il fallut se séparer; et la belle Narina se
retira un peu triste avec sa mère, l'une riche de
verroterie, et l'autre d'un miroir. Il la suivit peu
de temps après, et on devine comme il fut reçu
de la horde entière. C'est ici que M. le Vaillant distingue
les nuances différentielles du Gonaquois et
du Hottentot, toutes à l'avantage du premier.
Il fut mené par le chef dans la hutte des vieillards
qui ne pouvaient sortir pour le voir. Il les trouva
tous gardés par des enfans de huit à dix ans,
chargés de leur donner la nourriture, et tous
les soins qu'exige la caducité. Il remarqua avec
surprise que cette caducité n'était accompagnée
d'aucune des maladies qui en sont chez nous
l'apanage ordinaire; et ce qui l'étonna encore
plus, ce fut de voir que leurs cheveux n'avaient
point blanchi, et qu'à peine apercevait-on à
leur extrémité une légère nuance grisâtre. On

s'attend bien à voir paraître Narina: aussi revient-elle,
toujours tendre, aimable et point boughouée.
Toutes les huttes formant l'habitation de
ce chef, au nombre à peu près de quarante, bâties
sur un espace de six cents pieds carrés, formaient
plusieurs demi-cercles; elles étaient liées
l'une à l'autre par de petits parcs particuliers.
C'est là que chaque famille enferme, pendant le
jour, les veaux et les agneaux qu'ils ne laissent
jamais suivre leurs mères.

Ils vivent de lait, du produit de leurs chasses,
et de temps en temps ils égorgent un mouton;
ils ne comptent plus les jours au-delà des doigts
de leur main; ils désignent les époques par quelque
fait remarquable, une épizootie, une émigration,
un éléphant tué, etc; ils indiquent les instans
du jour par le cours du soleil: le soleil était
ici, il était là. Quand ils sont malades, ils ont recours
à quelques plantes médicinales, ou à l'usage
des ligatures. Ils placent leurs morts dans une fosse
couverte de pierres, qui les défendent très-mal
contre les jakals et les hyènes.

M. le Vaillant n'oubliait pas chez ses amis les
Gonaquois, le projet de visiter les Caffres et de se
faire par lui-même une idée de leurs mœurs. Il les
croyait fort différentes du tableau qu'on lui en
avait fait. Il avait député un de ses plus intelligens
et plus fidèles Hottentots, vers le chef d'une de
ces hordes. Et quoique cet émissaire n'eût pu
joindre ce chef qui se trouvait absent, il parvint

à remplir à peu près l'objet de sa commission. Cet
envoyé avait donné de son maître une très-bonne
idée, en disant qu'il n'était pas colon.

Il serait trop long de détailler les motifs qui
déterminèrent la visite d'une de ces hordes. Il fut
prévenu par elle, comme il l'avait été par les Gonaquois.
Son envoyé les précéda et vint annoncer
leur arrivée. Plus prudens, moins insoucians que
les Hottentots, ils amenaient de grands troupeaux
de bœufs. Les Hottentots de sa suite, accoutumés
à craindre les Caffres, qui ne voient en
eux que des espions de la colonie, s'effrayèrent à
leur approche. M. le Vaillant les rassura et les contint.
Il reçut ses hôtes comme les précédens, c'est-à-dire,
en amis. Il marqua, à quelque distance de
son camp, l'endroit où il voulait qu'ils logeassent;
et bientôt il s'établit une confiance loyale
et vraie entre les deux troupes. Mais il leur fit
sentir que, par sa position, il ne pouvait contribuer
à les venger du colon leur ennemi, ni même
leur donner ou leur vendre ses instrumens de fer
qu'ils convoitaient beaucoup, et qui devinrent l'objet
de leur plus grande attention. Ce fut ainsi qu'il
eut occasion d'observer leurs mœurs simples ou
plutôt grossières, comme celles des Hottentots,
mais un peu moins éloignées de toute civilisation.
On ne peut qu'admirer leur patience, quand on
songe qu'avec un bloc de granit qui leur tient lieu
d'enclume, et un autre qui leur sert de marteau
ils sont parvenus à faire des pièces aussi bien finies

que si la main du plus habile armurier y avait
passé. L'admiration du voyageur pour leurs chefs-d'œuvres
en ce genre les flattait infiniment, car il
y a de l'amour-propre chez les Caffres; et M. le
Vaillant exprime, d'une manière pittoresque, l'énergie
de ce sentiment dans la personne d'un jeune
Caffre dont il admirait l'adresse à lancer la zagaie.
«Les témoignages d'admiration qu'excitait parmi
nous, dit-il, notre jeune chasseur, agrandissaient
son regard, et développaient les muscles de son visage.
Il mesurait ma taille, se rangeait à mes côtés;
il semblait me dire: toi, moi.»

Quoique M. le Vaillant tirât de ses hôtes plusieurs
éclaircissemens sur la Caffrerie, il n'était pas
moins dominé du désir de pénétrer dans l'intérieur
du pays. Il trouva une violente opposition dans ses
Hottentots. Elle redoubla après le départ des
Caffres. Mais impatient de satisfaire sa curiosité,
et s'étant assuré de quelques-uns des plus fidèles,
il se résolut à partir avec cinq d'entre eux, n'exigeant
des autres, qui d'ailleurs avaient beaucoup
d'attachement pour lui, d'autre preuve de fidélité
que de l'attendre et de garder son camp qu'il laissait
sous la surveillance du plus âgé d'entre eux,
pour lequel ils avaient beaucoup de respect. Il
partit donc; et après une marche dirigée vers le
canton qu'habitaient ceux qui étaient venus le voir
dans son camp, il arriva, et fut fort étonné de
trouver leurs cabanes abandonnées, et, comme
il dit, un empire désert dont il prit possession.

Cette horde avait fui devant une nation voisine,
nommée les Tamboukis. Il prit le parti de revenir
sur ses pas. Il revint à son camp, et
eut le plaisir de se revoir environné de sa
nombreuse famille, qui lui était restée fidèle
dans son absence.

Ce fut là qu'il rédigea le journal de ses observations
sur le pays des Caffres.

Leur taille est plus haute que celle des Hottentots
et des Gonaquois. Ils paraissent plus robustes,
plus fiers, plus hardis; un nez pas trop
épaté, un grand front, de grands yeux, leur donnent
un air ouvert et spirituel; et en faisant grâce
à la couleur de la peau, il est telle femme caffre
qui peut passer pour plus jolie qu'une européenne.
Elle ne portent aucune espèce de parure;
leurs occupations journalières sont de fabriquer
de la poterie. Les cabanes des Caffres sont
plus spacieuses et plus régulières. Ils sont nomades;
mais ils s'entendent à la culture.

Une industrie mieux caractérisée, et quelques
arts de nécessité première, un peu de culture, et
quelques dogmes religieux, annoncent dans le
Caffre une nation plus civilisée que celle du Sud;
cependant ils n'ont point de culte, point de prêtres;
mais en revanche ils ont des sorciers,
que la plus grande partie révère et craint beaucoup.
Ils pratiquent la circoncision, ce qui semble
indiquer, ou qu'ils doivent leur origine à d'anciens
peuples dont ils ont dégénéré, ou qu'ils

l'ont simplement imitée de voisins dont ils ne se
souviennent plus.

Leurs danses, leurs instrumens, leurs armes
sont les mêmes à peu près que chez les Hottentots.
La polygamie est en usage chez eux; seulement
ils ne dansent qu'à leur premier mariage.
Ils sont gouvernés par un roi qui nomme des
chefs aux différentes hordes très-éloignées les unes
des autres. Lorsqu'il veut leur communiquer
des avis intéressans pour la nation, il les fait
venir et leur donne ses ordres, c'est-à-dire des
nouvelles dont les chefs profitent pour le bien
des hordes particulières. C'est son fils aîné, qui
lui succède, et au défaut de fils, celui de sa sœur:
coutume singulière qu'on retrouve chez plusieurs
nations sauvages.

Notre voyageur, fatigué de ses courses, prend
enfin la résolution de retourner au Cap; mais la
curiosité l'emportant encore sur le sentiment de
ses fatigues, lui fait prendre une route différente,
réputée presque impraticable dans le pays même,
et dangereuse par les incursions des Bossismans
et des Basters. Les Bossismans (hommes des bois)
ne sont point une race particulière, mais un mélange
d'hommes de toutes les nations, à qui les
mêmes besoins et les mêmes habitudes donnent
un caractère commun de ruse, de force et de
férocité. Les Basters sont une race métive de nègres
et de femmes hottentotes ou de femmes hottentotes
et de blancs. Les blancs se trouvent ici presque

aussi maltraités, dans la comparaison avec les nègres,
qu'ils l'ont été plus haut dans leur comparaison
avec les sauvages; le Baster blanc étant doué
de toutes les mauvaises qualités possibles, et le
Baster noir étant remarquable au contraire par tous
les avantages opposés. M. le Vaillant reproche au
gouvernement de ne point chercher à tirer parti
de cette dernière espèce de Basters, qui peut un
jour devenir très-redoutable à la colonie.

Enfin, après avoir étendu et enrichi sa collection,
au point d'en avoir beaucoup accru les difficultés
de son retour, il revient au Cap, et est
rendu en bonne santé à l'impatience de ses amis,
et surtout du vertueux M. Boers, à qui son livre
est dédié.

Peu de voyages se font lire avec autant de
plaisir. C'est qu'au mérite d'avoir rassemblé un
grand nombre d'observations, l'auteur a joint l'attention
de ne négliger aucun détail capable d'attacher
ou de plaire: on lui reprochera même de
s'en être trop occupé. Il est certain qu'il tire parti
de tout, de ses moindres personnages, de tous
ses animaux, et surtout de son singe. Mais il faut
considérer que c'est principalement dans un ouvrage
de cette espèce, qu'il est permis de s'arrêter
sur les rapports nés de la société habituelle entre
l'homme et les animaux, sur ce commerce d'utilité
mutuelle entre la raison de l'un et l'instinct
des autres; rapports qui, montrant par-tout l'intelligence
auprès de la bonté, remplissent l'âme

de sentimens affectueux, l'appellent à de hautes
pensées et justifient ce que dit M. le Vaillant, que
l'histoire naturelle agrandit tout et que sa morale
s'étend plus loin qu'on ne pense.

On reprochera encore à l'auteur une sorte d'affectation
à louer les sauvages et à critiquer certains
inconvéniens inséparables de toute société civile.
On le soupçonnera de n'être pas aussi sauvage
qu'il veut le paraître, et de ne pas ignorer que
les peuples policés ne haïssent pas les sarcasmes
lancés contre leurs institutions et leurs établissemens
publics. Et en effet, s'ils ne goûtaient
point les satires contre leurs philosophes, leurs
poètes, leur orateurs, on peut dire qu'il manquerait
quelque chose à la civilisation. En ce genre,
M. le Vaillant contribue de son mieux à ses progrès,
comme à ceux de l'histoire naturelle.

P. S. Il manque à ce voyage une carte générale du
pays des Hottentots et des Caffres. M. le Vaillant
la publiera en même temps que son second voyage,
qui ne tardera pas à paraître. Cette carte sera divisée
en quatre grandes feuilles que l'on pourra
faire relier dans l'ouvrage, ou coller ensemble,
si on aime mieux. Elle pourra servir aussi aux
voyages de MM. Sparmann et Paterson, ainsi qu'à
celui du colonel Gordon, qu'on imprime maintenant
en Angleterre. Ces voyageurs n'ont levé des
cartes de leur route que par estime. Mais M. le Vaillant
a pris les soins les plus scrupuleux pour que
ses observations fussent d'une grande justesse. Cette

carte générale faite avec le plus grand soin, utile
à l'intelligence de quatre voyageurs si distingués,
paraîtra d'ici au mois d'avril. Elle est l'ouvrage de
M. de la Borde, qui a porté dans l'étude de la
géographie, le zèle et l'activité d'un travail, infatigable,
depuis qu'une circonstance intéressante lui
a fait un devoir de cette étude, qui l'occupe maintenant
tout entier.



Sur le Réveil d'Epiménide à Paris, comédie en un acte, en vers,
par M. de Flins, représentée sur le théâtre de la Nation par les
comédiens français ordinaires du Roi, le Ier janvier 1790.

On est bien aise qu'un sujet aussi sérieux que
la révolution ait produit un ouvrage si agréable,
au milieu de tant de brochures, où l'esprit de parti
ennuie tous ceux qu'il n'égare pas, comme le mauvais
vin déplaît à tous ceux qui n'ont pas envie de
s'enivrer. Nous avons l'obligation de cet ingénieux
vaudeville, qui a ramené au théâtre la gaîté française,
à M. de Flins, jeune auteur de beaucoup
d'esprit et de talent, qui s'était déjà égayé du ton
des honnêtes gens, sur les discordes politiques,
dans un très-joli badinage, intitulé Voyages de
l'Opinion, où, tout en riant, il a fait voir qu'il
savait écrire en poète, et penser en homme judicieux
et en bon citoyen. Sa petite pièce d'Épiménide

a eu beaucoup de succès, et le méritait par
une foule de détails charmans dont elle est ornée.
Elle est versifiée avec facilité, avec élégance, avec
goût. La plaisanterie en est fine et délicate, ce qui
n'empêche pas que de temps en temps l'auteur ne
sache placer à propos des vers marqués au coin
de la poésie, tels que ceux-ci:


Ainsi donc a péri cette pompe orgueilleuse

D'un Roi qui, dévoré de chagrin et d'ennui,

Mit toujours sa grandeur entre son peuple et lui.





Je ne crois pas que toute cette pompe doive
périr entièrement. Il ne faut pas qu'elle soit repoussante;
mais elle est nécessaire à la dignité de
la couronne et à celle de la nation; et la pompe du
trône peut très-bien se concilier avec la popularité
du prince.

On ne peut pas caractériser mieux, et en moins
de mots, ce qu'était le peuple français avant la
révolution, que dans ces vers que dit Epiménide:


Que j'aurai de plaisir à vivre dans Paris

    Parmi ce peuple respectable,

    Qui n'était que le plus aimable,

    Lorsqu'il était le plus soumis!









Sur une brochure ayant pour titre: Pétition des Juifs établis en
France, adressée à l'Assemblée Nationale le 28 janvier 1790, sur
l'ajournement du 24 décembre 1789. — 1790.

Cette pétition est l'ouvrage de M. Godard, jeune
avocat aussi distingué par ses talens que par son
patriotisme.

Son objet est de démontrer que les Juifs sont
des hommes, et que, participant aux charges de
la société, ils doivent participer à ses avantages.
Des philosophes, des hommes de génie, se sont
vus obligés à faire des livres pour prouver cela;
et il le fallait bien, puisque les gouvernemens n'en
voulaient rien croire, et qu'on écrit encore pour
prouver le contraire. L'avocat des Juifs n'a pu que
répéter, quant aux principes, ce qui avait été dit
par M. de Dohm et par M. le comte de Mirabeau.
Mais il s'attache de plus à montrer que toutes les
convenances de la politique et de l'intérêt s'accordent
avec toutes les idées de justice, pour appeler
les Juifs établis en France à la qualité de citoyens.
Il prend ensuite la peine de réfuter l'une
après l'autre, toutes les absurdités qu'on a produites
comme des objections, et surtout celle qui
naît de l'avilissement où plusieurs d'entre eux sont
plongés. Mais on sait que la meilleure manière de
rendre les hommes vils, c'est de les avilir; comme
le plus sûr moyen de les rendre méchans, c'est de
les opprimer. Il faut convenir qu'on n'a rien négligé

pour opérer ce double effet. M. Godard présente
le tableau des injustices, des vexations, des
cruautés de presque tous les gouvernemens à leur
égard; et comme ce tableau fait frémir, on oublie
un moment que M. Godard écrit pour les Juifs,
et on croirait qu'il écrit contre les gouvernemens.

Un des argumens employés dernièrement contre
les Juifs, c'est qu'en Pologne ils font labourer la
terre par des esclaves chrétiens. Mais en Pologne,
les paysans sont à la fois chrétiens et esclaves. Il
est tout simple que le Juif propriétaire fasse travailler
ses esclaves sans s'informer de leur croyance.
Voudrait-on qu'il les gênât sur ce point, qu'il les
obligeât à faire abjuration, ou qu'il leur permît
de ne pas travailler? Il est vrai que pour fortifier
cet argument, on ajoute que pendant le travail
des esclaves, les maîtres pèsent leurs ducats et
rognent les monnaies. D'abord, l'opération des
monnaies rognées est tout au plus le crime de
quelques individus; et quant à l'autre accusation,
il n'y a pas plus de mal à peser son argent qu'à
le compter. Ces embellissemens oratoires étaient
donc pour le moins inutiles: Ornari res ipsa negat.

On va jusques à calomnier leur religion mère
de la nôtre, et leur morale pure comme celle de
toutes les religions. L'auteur expose les dogmes
et les maximes des Hébreux; toutes sont également
irréprochables; et l'une de ces maximes est
de respecter leurs instituteurs autant que leurs
pères.


Leur loi défend de prêter à intérêt à leurs frères,
et leur ordonne de ne pas les traiter comme des
étrangers. Il y a, dans la langue hébraïque, comme
dans toutes les langues des peuples civilisés, deux
mots, dont l'un exprime l'idée d'intérêt, l'autre
celle d'usure. Le texte hébreu porte le premier.
Mais le traducteur latin l'a rendu par le second,
fenerabis; et voilà une malheureuse nation calomniée
en Europe pendant dix siècles, par la méprise
d'un interprète et pour une équivoque de langue.
On en conclut l'ordre, ou du moins la permission
d'exercer l'usure à l'égard des étrangers; et le précepte
d'une bienveillance fraternelle envers celui
qui ne leur est pas lié par le sang, devient le
germe d'une des calomnies les plus atroces dont
on puisse flétrir un peuple et la mémoire d'un
législateur, objet du respect des Chrétiens.

C'est dans l'ouvrage même qu'il faut lire la réponse
à l'objection prise du danger de voir l'Alsace
envahie par les Juifs de la province.

Croirait-on que, de nos jours, on a osé dire
que l'admission des Juifs à la qualité de citoyen
manifesterait une sorte d'opposition à la volonté
de Dieu même, qui a déclaré que les Juifs seraient
toujours malheureux? Comme il est visible qu'il
faut des malheureux à ceux qui font cette objection,
M. Godard, par un ménagement oratoire,
commence par les tranquilliser à cet égard, et
par assurer leur plaisir. Il leur fait observer que les
Juifs seront toujours malheureux de n'être pas

réunis en nation, et de ne point habiter la ville
de Jérusalem. Ensuite il se livre à l'indignation
qu'excite un pareil raisonnement. Pour nous, il
nous suffira d'observer les diverses formes qu'à
différentes époques le fanatisme donne à ses anciens
argumens. Un siècle plutôt, il eût dit que
c'était un devoir sacré, le plus sacré de tous, de
servir la vengeance divine déclarée contre les Juifs.
Aujourd'hui, on ne peut plus donner à ce bel argument
tous les développemens dont il est susceptible;
nous sommes dans un temps fâcheux, où,
parmi les suppôts du fanatisme, les plus habiles
avertissent les autres, et disent: «Nous avons renoncé
à tel argument, nous ne disons plus cela.»
Que faire? on ne peut plus se servir de Dieu pour
faire le mal, on essaie seulement de s'en servir
pour empêcher le bien. Il n'est plus question d'aider
Dieu, il suffit de ne point le contrarier, et de
le laisser faire. C'est un progrès marqué; encore
un pas, et le nom sacré de Dieu ne sera plus employé
qu'à faire du bien aux hommes. C'est alors
qu'il n'y aura plus d'athées sur la terre. C'est le
mal, fait au nom de l'être suprême, qui fut dans
tous les temps la source la plus féconde de l'athéisme
et de l'irréligion.





Sur les quatre premiers volumes des Mémoires du Maréchal de
Richelieu.

C'est un de ces livres à qui l'empressement
public assure un débit rapide et prompt. Ici le
succès du libraire devance celui de l'auteur, et la
curiosité cherche à se satisfaire avant que le goût
ait besoin de prononcer sur le mérite de l'ouvrage.
C'est ce qu'on éprouve en lisant les Mémoires
du maréchal de Richelieu. La singularité de
son caractère et de sa destinée, ses succès en différens
genres, son courage, l'agrément de son
esprit, l'éclat de ses galanteries dans un temps où
cette sorte de célébrité conduisait quelquefois à
des succès d'une espèce plus importante; la réputation
que lui donna, dès sa jeunesse, sa liaison
avec le poète le plus célèbre de son siècle, qui le
chanta sur tous les tons; ses ambassades, sa conduite
à Fontenoi, à Gênes; la prise de Minorque,
la capitulation de Closter Seven; la longue vie d'un
homme qui à vu Louis XIV, et le dauphin, fils de
Louis XVI, c'est-à-dire, une succession de sept rois
ou princes héréditaires; ses trois mariages sous
trois différens règnes; la faveur, et quelquefois la
familiarité de Louis XV; le rôle qu'il joua dans les
affaires publiques et privées, étrangères et intérieures,
dans les négociations et dans les intrigues;
ses places, ses emplois; la moisson de faits curieux,
d'anecdotes intéressantes que promettaient ses

liaisons et ses correspondances avec un grand
nombre d'hommes célèbres: voilà ce qui aurait fait
rechercher les Mémoires du maréchal de Richelieu,
indépendamment des circonstances actuelles. Mais
on sent combien ces circonstances ajoutent d'intérêt
à leur lecture, par les idées que font naître
des changemens survenus comme tout à coup dans
les opinions et dans les mœurs: contraste toujours
frappant, qui donne lieu à des réflexions de plus
d'un genre.

Parmi les singularités que présente le caractère
du maréchal de Richelieu, on peut compter pour
une des plus remarquables, la franchise hardie
de se confesser au public et à la postérité: ce
sont ses propres expressions. Il a lui même voulu
que le rédacteur de ses Mémoires parlât de lui
avec sincérité, et qu'il usât de la liberté qu'on se
permettrait à Londres cent ans après les événemens.
C'est ainsi qu'il en use lui-même; car, à
l'exemple de tous ceux qui publient leurs confessions,
il fait en même temps celle des autres,
surtout celle des femmes, dont il a conservé très-exactement
les lettres et les billets, quelques-uns
même sans les ouvrir. C'est un plaisir qu'il réservait
à son historien: trait de caractère qui, de
plus, représente assez bien les mœurs de la jeunesse,
au temps où ces billets furent écrits.

Autre bizarrerie non moins étrange: les Mémoires
de Richelieu se trouvent écrits sur les
maximes les plus contraires au despotisme. Il est

probable que le maréchal, déjà très-vieux, après
avoir choisi son historien sans s'informer de ses
opinions politiques, après lui avoir ouvert sa bibliothéque,
après avoir donné ordre à son secrétaire
de lui communiquer tous ses porte-feuilles
et ses manuscrits, se contenta d'entendre les premiers
chapitres de son histoire; que, l'âge ayant
ensuite affaibli sa raison et ne lui laissant vers
la fin que des intervalles lucides, le rédacteur,
délivré de toute surveillance et entièrement à
son aise, s'est cru le droit d'écrire selon ses principes
particuliers, plutôt que d'après ceux du maréchal,
quoiqu'il le fasse parler à la première
personne, conformément à l'intention de M. de
Richelieu.

Nous ne chercherons point, à cet égard, des
éclaircissemens qui ne peuvent être donnés que
par des personnes instruites de ces détails, et
intéressées à les publier. Le public veut des faits,
des anecdotes, de l'amusement, de l'instruction;
il en trouve dans ces Mémoires rédigés à la hâte,
et trop négligemment écrits. Il lui importe peu de
savoir comment ils lui viennent; il pardonnera
même au rédacteur de faire parler le maréchal de
Richelieu comme M. Turgot, quelquefois même
comme Algernon Sydney. C'est au moins une inconvenance,
un défaut de goût: Notandi sunt
tibi mores. Venons à l'ouvrage même.

Le maréchal de Richelieu, nommé d'abord le
duc de Fronsac, ne sut jamais le jour de sa naissance;

mais il fut ondoyé à Versailles, le 13
mars 1696. Sa mère le mit au monde, après cinq
mois de grossesse seulement. Il lutta quelque
temps contre la mort, et fut enveloppé et conservé
dans une boîte de coton. Il fut présenté à la
cour, en 1710, et traité avec une bonté remarquable
par Louis XIV, qui aimait, comme de raison,
le nom de Richelieu. Madame de Maintenon
qui avait d'anciennes liaisons avec toute sa famille,
l'appelait son cher fils. Les grâces de son
âge et de sa personne, la vivacité de son esprit,
quelques saillies heureuses, des réponses hardies
le firent bientôt distinguer, et le mirent à la
mode dans une cour qui se souvenait d'avoir été
galante.

Le jeune Fronsac égaya les tristes plaisirs que
la dévotion du monarque y permettait. Bientôt de
bonnes raisons engagèrent sa famille à le marier.
On parlait des préférences marquées que lui donnait
madame la duchesse de Bourgogne; ces enfantillages
(comme on les appelait à la cour) furent
mal interprétés; et la jolie créature, l'aimable
poupée (c'est ainsi qu'on nommait le duc de
Fronsac), fut mis à la Bastille: on y avait, sous ce
règne, été mis pour moins. Il fait de cette prison
une peinture qu'il croyait effrayante; mais depuis
sa mort nous avons eu mieux, et l'intérieur de la
Bastille est plus connu. J'eus, dit-il, tout le temps
de maudire les services que mon grand-oncle avait
rendus au despotisme: réflexion qu'il eut lieu de

renouveller dans la suite, puisqu'il y fut mis trois
fois.

Il eût été à désirer, pour le bonheur des peuples,
qu'il s'en fût souvenu, dans ses gouvernemens
pour s'y interdire l'usage des lettres de
cachet et des actes arbitraires; mais trop d'hommes
ont maudit les abus de l'autorité jusqu'au moment
qui les en a rendus les dépositaires, et leur a donné
les moyens d'en abuser à leur tour.

Après une assez longue détention, on lui envoya
à la Bastille sa femme, fille du marquis de
Noailles, nièce du cardinal. Elle fut reçue avec la
vénération due à l'envoyée du plus grand roi du
monde; mais elle retourna à la cour comme elle
en était sortie. Louis XIV voulait régner sur les
sentimens de ses sujets, comme il s'efforçait de régner
sur leurs opinions; et le séjour du duc de
Fronsac à la Bastille se trouva prolongé. Mais enfin
il obtint sa délivrance, grâce aux cris des
femmes de Paris et de la cour, surtout, dit-il,
de celles qui savaient, par expérience, quel devait
être dans ma prison mon plus grand supplice.

Il partit de la Bastille pour aller à l'armée de
Flandre, où le maréchal de Villars le prit pour
son aide-de-camp. On sent combien le jeune Fronsac
fut agréable au général, dont il a reproduit
plus d'une fois les manières libres et hardies, la
vivacité brillante et une certaine audace fanfaronne.
M. de Richelieu raconte un trait qui montre
combien ce général savait, malgré son âge,

se prêter aux goûts de la jeunesse française. Il y
avait, dans Marchiennes qu'il assiégeait, une Italienne
d'un beauté rare et célèbre. Le maréchal
jugea cette conquête digne d'exciter l'émulation
des assiégeans, et de doubler le zèle de ses aides-de-camp
et des jeunes colonels pour le service:
c'est en effet à quoi il réussit. Cette idée du maréchal
de Villars pouvait effaroucher la dévotion
d'une vieille cour où l'on se faisait une peine d'employer
Catinat, parce qu'il oubliait quelquefois
la messe; mais Villars courut le risque de déplaire:
le salut de l'état passe avant tout. Au surplus,
Marchiennes fut prise sans qu'il arrivât
d'accident à la belle Italienne qui s'était sauvée
la veille. Ce fut un grand chagrin chez les vainqueurs.
On connaît tous les succès de cette campagne
qui sauva l'état; mais il est remarquable
que la cour fut quelque temps sans en vouloir
sentir l'importance: tous les récits qui venaient
de l'armée s'appelaient des forfanteries de Villars.
C'est ce dont le duc de Fronsac fut témoin; car
ce fut lui qui fut chargé de porter ces agréables
nouvelles à Fontainebleau: c'était reparaître à la
cour d'une manière brillante. Depuis sa sortie de
la Bastille, il n'avait point été admis à voir le
roi et à le remercier suivant l'usage; il se montrait
devant lui, après avoir réparé quelques
fautes de jeunesse par une belle conduite à l'armée,
blessé et le bras en écharpe.

Il retourna ensuite à l'armée; il raconte la suite

des événemens jusqu'à la signature du traité de
Rastadt; et, revenant sur ce qui s'était passé à
Gertruydemberg, il assure que, de toutes les humiliations
que Louis XIV y reçut, une de celles
qu'il ressentit le plus douloureusement, ce fut la
publication d'un Mémoire que les ennemis répandirent
en France avec profusion. Dans ce
Mémoire, les alliés invitaient les Français à demander
leurs anciens états-généraux; ils disaient
que l'orgueil et l'ambition du roi étaient les seules
causes des guerres de son règne (en quoi certes
ils avaient raison); et que, pour s'assurer d'une
paix durable, il fallait ne point poser les armes
que les états-généraux ne fussent assemblés. Croirait-on
que, malgré l'emprisonnement, l'exil, la
fuite ou les supplices de deux millions de Français,
ce Mémoire ne fit aucune espèce d'effet en
France? Cependant Louis en conçut un vrai chagrin,
et prit soin d'y faire répondre. C'est cette réponse
qu'il faut lire. On y trouve des raisons qu'on
a répétées de nos jours: quelques-unes qui ont
été réfutées, quelques autres que le mépris a
laissées sans réponse; enfin, il y en a qui n'ont
pas même osé se reproduire. L'oubli, quelquefois
même le dédain des gens en place pour l'observation
de ces menaces qui marquent si bien la
différence des diverses époques, est une des
grandes causes de leurs fautes et de leurs méprises.

Les Mémoires de M. de Richelieu contiennent

plusieurs de ces pièces vraiment curieuses. On
peut citer, entr'autres, une lettre du maréchal
de Villars au P. de La Chaise, écrite des Cévennes,
où le maréchal, alors si nécessaire en Allemagne,
faisait la guerre aux Camisards et à M. Cavalier.
On s'étonne (et c'est bien le moins) de voir
un général célèbre, faisant sa cour à un jésuite
par le détail militaire de ses exploits, où les roues
et les gibets ne sont point oubliés. Il fallait se
mettre en règle, et avoir pour soi la compagnie
de Jésus, qui était celle du maître. Au roi la liste
des conversions, au confesseur celle des supplices:
rien de mieux conçu; et tout était en règle
sous ce règne si vanté. Observons, sur ces complaisances
de Villars pour le jésuite La Chaise,
que cet art des ménagemens habiles s'appelait
alors bonne conduite, et tenait à une science
long-temps respectée, connue sous le nom de
science du courtisan. Elle baisse un peu; mais les
rois ne perdent pas autant qu'on voudrait le leur
persuader.

Le rédacteur des Mémoires de Richelieu consacre
quelques chapitres à peindre l'intérieur de
la cour, dans les quinze ou vingt dernières années
de ce règne. Les Mémoires de Saint-Simon,
récemment publiés, du moins par extraits, avaient
déjà fait connaître cet intérieur. Ceux de Richelieu
ajoutent plusieurs traits à cette peinture. A la
vérité, ce ne sont que des anecdotes; mais elles
sont souvent liées à de grands événemens, à de

grands intérêts, à des noms célèbres ou imposans.
C'est en vain que la philosophie semble dédaigner
les details anecdotiques, ou du moins réclame
contre le plaisir qu'elle trouve à s'y arrêter. Un
intérêt involontaire nous attache malgré nous à
ces contrastes de la grandeur des choses et de
la petitesse des personnes, du bonheur apparent
et du malheur réel. Tant de moyens de gloire
véritable réduits en vanité de cour, tant de sources
de vrais plaisirs ne produisant que des amusemens
futiles, et quelquefois des amertumes
douloureuses: voilà les idées qui, plus puissantes,
quoiqu'on en dise, que cette malignité
humaine si souvent rebattue, ramènent les regards
sur les faiblesses des cours. Le philosophe
et l'homme du peuple trouvent presque également
à penser, du moins à sentir, en voyant
un dauphin de France, âgé de quarante ans,
honoré de quelques succès à la guerre, élève de
Bossuet et de Montauzier, né avec d'heureuses
dispositions mais d'un caractère faible, conduit
par degrés et retenu dans une sorte d'anéantissement
à la cour; un fils du roi de
France, père d'un roi d'Espagne, n'osant prétendre
à la plus petite grâce pour lui ni pour les
autres; et découragé par le sévère despotisme du
roi, passant des journées entières, appuyé sur ses
coudes, se bouchant les oreilles, les yeux fixés
sur une table nue, ou assis sur une chaise, frappant
ses pieds du bout d'une canne pendant toute

une après-dînée; enfin mourant à Meudon, presque
oublié de la cour, abandonné de ses officiers,
enseveli même sans le cérémonial de son
rang, et recouvert, après sa mort, du poèle banal
qui servait aux paysans du village.

En lisant le rédacteur des Mémoires de Richelieu,
ce n'est pas Tacite qu'on lit; mais les yeux
s'arrêtent fréquemment sur des personnages et
sur des objets qui semblent appeler ses pinceaux.
Un vieux despote, couvert long-temps d'une
gloire mensongère, maintenant éclipsée, payée
des larmes et du sang de ses peuples; triste, languissant
entre sa favorite et son confesseur, qui
l'applaudissent d'expier les égaremens de sa jeunesse,
en tourmentant la conscience de ses sujets;
environné de ses enfans naturels, qui font de
lui le jouet de leurs intrigues et l'instrument de
leur ambition; haïssant presque dans son fils légitime
son héritier nécessaire; aimant trop peu
son petit-fils, dans lequel il ne voit qu'un élève
de Fénélon, un prince qui pense que les rois
sont faits pour les peuples, et non les peuples
pour les rois, espèce de blasphême alors; détestant
sa capitale, qui feint d'ignorer une grande
maladie de son roi, tandis qu'elle a regardé celle
du dauphin comme une calamité publique; accablé
d'ennuis dans une cour où l'on amuse son orgueil
par des suppositions absurdes, par la réception
d'un prétendu ambassadeur de Perse,
aventurier portugais, payé par les jésuites pour

jouer cette comédie, et instruit par eux pour se
charger du rôle: les mêmes honneurs de l'ambassade
publique accordés au général des minimes,
à celui des capucins arrivés de Rome sous prétexte
de visiter leur ordre, mais en effet mandés
par la favorite, pour occuper le désœuvrement
du roi; enfin la mort du despote, livré pendant
trois jours aux soins de quelques domestiques
subalternes, abandonné de son confesseur qui
vient intriguer à Paris pour la régence, de sa
femme qui s'enfuit à Saint-Cyr et qu'il rappelle
d'autorité; la capitale célébrant sa joie par des
fêtes, des fanfares, des bals établis de Paris jusqu'au
lieu de la sépulture, où le convoi arrive à
travers champs, et par des routes inconnues,
pour échapper à l'indignation d'un peuple qui
mêle à des applaudissemens d'allégresse le nom de
mauvais roi. Mauvais roi! quel mot dans la bouche
d'un peuple alors si connu par son amour pour
ses monarques, si pressé de les aimer, pour me
servir d'un mot cité par le maréchal de Richelieu
lui-même! Qu'on ne s'étonne plus si Louis XIV
n'a point conservé dans le langage ordinaire, le
nom de grand que lui donna la flatterie, et qui
parut presque adopté par l'Europe un moment
séduite. Le peuple a protesté contre l'adulation
de la cour; le peuple, c'est-à-dire, le fond de la
nation si malheureuse sous ce règne, a triomphé
des panégyristes, des orateurs, des poètes, de tous
les dispensateurs de la gloire: lui seul dispose

des surnoms donnés aux rois; lui seul fait leur
renommée après leur mort, comme il fait leur
puissance pendant leur vie.

L'historien de Richelieu, ayant trouvé, dans la
bibliothèque du maréchal, un grand nombre de
manuscrits précieux et de pièces originales sur
le siècle de Louis XIV, a cédé à la tentation de
considérer ce prince comme roi. Il examine son
gouvernement dans le plus beau temps de sa
gloire, et alors cette gloire paraît un peu trop
achetée. Ici l'histoire, il faut l'avouer, ressemble en
quelque sorte à la satire. Mais les faits étant incontestables
comme ils le sont, que peuvent répondre
les panégyristes de Louis XIV? qu'opposeront-ils
à cette longue liste d'impôts, de vexations, de
violences, à ce tableau d'infortunes publiques et
particulières? Il serait trop long d'exposer comment
ce prince, ayant réuni dans sa personne
tous les pouvoirs publics, fit peser à la fois tout
son despotisme sur tous les corps de l'état et sur
tous les particuliers, divisant les uns, isolant les
autres, dominant surtout par la force, par la
ruse, par la corruption. Il serait curieux d'observer
comment, malgré l'emploi habituel de ces
moyens odieux, il parvint à inspirer une sorte
d'enthousiasme pour sa personne, et à faire de
sa gloire particulière la principale pensée, et en
quelque sorte la fin dernière de tout ce qui se fit
ou même s'écrivit sous son règne. On sait qu'il
était devenu une espèce de divinité. On lit parmi

cent traits qui en présentent la preuve; on lit,
dans une lettre de Racine écrite à madame de
Maintenon, ces propres termes: Dieu m'a fait la
grâce, madame, en quelque compagnie que je
me sois trouvé, de ne jamais rougir de l'évangile
ni du roi. Enfin l'idée que Louis XIV conçut de
lui-même, parut plus d'une fois s'accorder avec
celle de ses sujets. Il lui arriva de dire un jour au
cardinal, dont il approuvait la conduite, dans
une de ces querelles théologiques (ces tracasseries
s'appelaient alors les troubles de l'église):
M. le cardinal, j'ignore si Dieu vous tiendra
compte de la conduite que vous avez tenue; mais,
quant à moi, je vous assure que je ne l'oublierai
jamais.

On ne peut s'empêcher d'admirer la fatalité qui
préside aux destinées des nations, en voyant la
réunion des circonstances antérieures ou contemporaines,
qui préparèrent et servirent le despotisme
de ce prince; l'assemblage de ses qualités et
des ses défauts, de ses goûts, de ses habitudes,
de ses penchans assortis comme à dessein et mis
en accord pour le conduire à ce terme fatal. La
longueur de ce règne, pendant lequel s'affermirent
et s'enracinèrent tous les préjugés politiques
nuisibles à la société; où toutes les
institutions, tous les établissemens portèrent l'empreinte
d'une servitude plus ou moins ornée,
plus ou moins embellie; où l'esclavage public,
rehaussé par l'éclat du souverain, semblait s'énorgueillir

de jour en jour, à mesure qu'il devenait
un culte religieux et préludait à l'apothéose
du monarque; enfin, le résultat de cette illusion
affaiblie, mais non détruite, qui, vers les derniers
temps, laissait Louis XIV avec son orgueil et ses
chagrins, la France avec ses disgrâces, sa misère
et son avilissement, livrée à des arts agréables ou
à des goûts futiles, sans connaissance sur les principes
de la société ni du gouvernement, sur les
moyens de réparer ses maux et d'en prévenir la
renaissance; en un mot, abandonnée à tous les
hasards d'un avenir incertain, et aux caprices
d'un despotisme qu'elle avait déifié soixante ans
dans la personne du prince qui en avait le plus
long-temps et le plus constamment abusé.

Le rédacteur des Mémoires a très-bien senti
que cette peinture du siècle de Louis XIV, quoiqu'appuyée
de faits, révolterait les partisans du
système despotique; qu'ils vanteraient le bonheur
de la France, au moins dans l'époque des succès
du roi, n'imputant qu'aux malheurs de la guerre
de la succession les désastres qui accablèrent les
peuples. L'historien, pour forcer ses adversaires
dans leurs derniers retranchemens, prouve que
la France était dans la détresse aux temps les plus
marqués par la gloire du monarque [1], et dès

l'année 1671. Il pouvait même remonter plus
haut, puisque, dès l'année 1664, Louis XIV avait
fait banqueroute aux créanciers de l'état. C'est ce
qu'on voit par les vers de Boileau, imprimés l'année
suivante:


                    Plus pâle qu'un rentier

A l'aspect d'un arrêt qui retranche un quartier.





Ainsi, les conquêtes de Louis XIV furent précédées
par une violation de la foi publique, dont
rougissent maintenant les ministères les plus avilis.
Ainsi, le même poète, destiné à chanter ensuite
les victoires du roi, fournit la preuve et indique
la date d'une banqueroute odieuse, dont la honte
préludait à des victoires inutiles. On voit que
dès-lors la France avait plus besoin de guérir ses
blessures, que de conquérir la Franche-Comté
qu'il fallut rendre bientôt après, et d'envahir la
Hollande qu'on évacua presque aussitôt. Un autre
fait rapporté ailleurs par l'historien, montre (toujours
dans cette brillante époque) à quel point
la France était malheureuse, puisqu'un grand
nombre de terres étaient tout-à-fait abandonnées,
et que Colbert défendit par une loi expresse aux
propriétaires d'abandonner une terre, à moins
qu'ils ne renonçassent à toutes leurs autres possessions:
loi absurde et déshonorante pour la mémoire
de ce ministre, mais qu'on ne cite ici que
comme une preuve du triste état où la France
était déjà réduite.


Nous nous arrêterions à ces preuves de fait suffisantes
pour qui veut réfléchir, si quelques Mémoires
de Colbert, marginés par le roi, et formant
une espèce de correspondance entre Louis XIV et
son ministre, ne confirmaient ces tristes vérités,
et n'achevaient de mettre sous les yeux du lecteur
la situation réelle du royaume. C'est d'ailleurs,
comme on va le voir, un monument trop curieux
à plusieurs égards.

Dans le premier Mémoire, qui a pour objet la
réforme des finances, Colbert propose au roi quelques
diminutions sur les dépenses qu'il faisait
pour le château de Versailles; le roi répond: Vous
savez mon intention sur Versailles.

Colbert propose, par économie, de diminuer
le nombre des prisons royales, dont il démontre
d'ailleurs l'inutilité, les inconvéniens et les abus;
le roi répond: Je verrai cet article séparément;
mon autorité exige qu'on ne perde pas de vue ce
qui peut la maintenir.

Colbert voulait obtenir quelques retranchemens
sur les divertissemens de sa majesté. Il s'agit
de faire passer cet article; et, pour y parvenir,
il déclare qu'il a toujours devant les yeux cette
belle maxime (c'est ainsi qu'il la qualifie): qu'il
faut épargner cinq sous aux choses non nécessaires,
et jeter les millions quand il est question de la
gloire du roi. En mon particulier, ajoute-t-il, un
repas inutile de mille écus me fait une peine incroyable;
et lorsqu'il est question de millions d'or

pour la Pologne (il s'agissait de faire nommer roi
le prince de Conti), je vendrais tout mon bien,
j'engagerais ma femme, mes enfans, et j'irais à
pied toute ma vie, pour y fournir s'il était nécessaire.
Votre majesté excusera, s'il lui plaît, ce petit
transport. Le roi excusa sans doute le petit transport,
comme on put le voir par l'immensité de
la fortune que laissa Colbert. Mais c'étaient ces
petits transports qui valaient aux ministres des
gratifications énormes, des sommes considérables
aux mariages de leurs enfans, des grâces de toute
espèce. Voilà ce qui fournissait à Louvois (car il
avait aussi des petits transports) tous les moyens
de faire à son palais de Meudon des dépenses
royales, et le mettait dans le cas de dire à ses
amis: J'en suis au quatorzième million. Il faut remarquer
que les ministres étaient sûrs de n'être
jamais inquiétés, depuis que le roi s'était expliqué
sur le regret d'avoir poursuivi Fouquet; et de
plus ayant dit plus d'une fois: Il est juste que
ceux qui font bien mes affaires, fassent bien les
leurs. Ils se croyaient à l'abri de tout reproche par
ces mots, qui semblaient autoriser en quelque
sorte leurs déprédations. Revenons aux Mémoires
de Colbert.

Un de ces Mémoires passe en revue les dépenses
inutiles, la marche et le rassemblement des
armées dans les provinces, qui ruinent le royaume,
pour devenir un amusement de dames; l'état des
affaires prêt à tomber; la misère des campagnes,

où tout tombe dans la confusion, etc., etc. Ce Mémoire
resta sans réponse; mais on sait que, peu
de temps après, le roi répondit à des représentations
du même genre, dans une lettre datée de
Nanci, 1673: Je connais l' état de mes affaires, et
je vois ce qui est nécessaire. Je vous ordonne et
vous exécutez: c'est tout ce que je désire.

Une autre fois, il lui mande, toujours en 1673:
Ne croyez pas que mon amitié diminue; vos services
continuant, cela ne se peut: mais il faut me
les rendre comme je les désire, et croire que je
fais tout pour le mieux.

Dès ce temps, il y eut plus d'une fois des soulèvemens
pour de nouveaux impôts. Il y en eut
un surtout en Languedoc; Colbert en instruit le
roi. Le roi répond: Je sais ce qui s'est passé; j'ai
donné ordre que les troupes marchassent.

On sent que, dans cette correspondance, Colbert,
souvent maltraité, essayait d'appaiser son
maître, et la meilleure manière était de trouver
de l'argent; alors le roi changeait de ton et devenait
plus doux. Vous n'avez que faire, écrivait-il
un jour à son ministre, de me recommander votre
fils; je vous tiendrai parole et en prendrai un
très-grand soin. Il ne fera rien de mal à propos;
mais s'il le faisait, je ne le lui laisserais pas passer.

Ces citations suffisent pour montrer tout le caractère
de Louis XIV, et donner une idée précise
du ton établi entre le roi et son ministre. Il résulte
de cette correspondance, que Colbert voulait

avant tout, comme tout ministre, vivre et
mourir en place, ensuite faire le bien s'il l'avait
pu sans déplaire. Il n'est pas moins évident que
Louis XIV demandait à Colbert trois choses: souplesse,
argent, silence; et que ses bontés étaient à
ce prix; enfin, que l'égoïsme le plus complet,
armé du despotisme le plus absolu, c'est Louis XIV
et son règne. Il est certainement, de tous les rois,
celui qui a tenu plus immédiatement rassemblés
sous sa main tous les ressorts de sa puissance, et
a le plus déterminé leurs mouvemens au profit
de ses jouissances personnelles, de ses passions,
de son orgueil et de ses préjugés.

Après ces détails, dont la plupart n'étaient pas
ignorés de Voltaire, ou qu'il était à portée de
savoir aussitôt qu'il aurait voulu, on a quelque
peine à concevoir comment il a pu composer son
Siècle de Louis XIV dans un esprit et sur des principes
si peu favorables aux vrais intérêts de l'humanité.
Le grand nom de Louis XIV avait-il,
malgré le malheur de ses dernières années, subjugué
l'imagination naissante du jeune poète? et
cette illusion se prolongea-t-elle jusque dans l'âge
de sa maturité? Il est plus probable qu'ayant
déclaré la guerre au fanatisme religieux, il crut
avoir en lui un adversaire assez redoutable, et vit
trop de danger à combattre en même temps le
despotisme politique. Peut-être pensa-t-il aussi
qu'en traitant dramatiquement le personnage de
Louis XIV, et faisant de lui, comme d'un héros

de théâtre, l'objet d'une admiration constante et
d'un intérêt soutenu, cet intérêt tournerait au
profit de son ouvrage et en accroîtrait encore le
succès. Enfin, le mérite d'avoir protégé les beaux-arts
était pour Voltaire le premier mérite, et couvrait
à ses yeux une partie des fautes du monarque:
indulgence bien pardonnable dans un homme
aussi passionné pour les arts, seul besoin de son
âme, seul intérêt de sa vie, seule source de ses
plaisirs et de sa gloire. Ne voyons nous pas, en ce
moment même, d'excellens citoyens, d'ailleurs
zélés pour la révolution, mettre en balance avec
l'intérêt qu'ils y prennent, l'intérêt des beaux-arts,
et surtout de l'art dramatique, dont la ruine leur
paraît inévitable? Ce sont des gens disposés à se
rappeler Virgile et Racine, plutôt qu'Homère,
Sophocle, Ménandre, etc. Il serait bon de songer
à tout; et d'ailleurs il faudrait considérer qu'acheter
de belles tragédies, de bonnes comédies,
au prix de tous les maux qui suivent l'esclavage
civil et politique, c'est payer un peu cher sa place
au spectacle.

Il y a peu d'époques dans l'histoire d'une nation
où un intervalle de peu de jours ait produit,
dans les formes extérieures de la société,
d'aussi grands changemens qu'on en vit à la mort
de Louis XIV. Ces changemens ne se bornaient
pas aux rapports de politique extérieure, ni à
ceux des différens partis à la cour, ou dans l'intérieur
du royaume: c'est ce qui n'est pas rare au

commencement d'un règne, ou d'une nouvelle
administration; mais ici tout parut nouveau, tout
porta le caractère d'une révolution dans les principes,
dans les idées, dans les mœurs; tout fut
brusque, heurté dans un passage trop rapide à
des mœurs, à des opinions nouvelles: spectacle
qui se reproduit de nos jours, mais avec beaucoup
plus de violence, comme il devait arriver
lorsqu'après soixante-quinze ans, une autre révolution
dans les idées a produit enfin une révolution
politique, qui met en présence tous les
intérêts armés de toutes les passions, dans une
cause intéressante pour l'humanité entière. Les
changemens opérés à la mort de Louis XIV sont
loin d'offrir ce caractère imposant; mais la réunion
de tous les contrastes dut les rendre presque
aussi frappans pour les contemporains. Nous ne
chercherons point à rassembler ici tous ces contrastes;
ils sont trop connus, ainsi que les faits et
les événenemens devenus célèbres par leur singularité
bizarre, ridicule ou désastreuse: mais ce
qu'il importe de remarquer, c'est l'influence que
cette époque a exercée sur nos mœurs pendant
un si grand nombre d'années. Louis XIV avait
orné la galanterie de manière à pouvoir la faire
regarder comme une partie de son goût pour la
représentation. Le régent, doué d'un esprit brillant
et aimable, fit, de son esprit, l'ornement de
la plus extrême licence dont on ait eu l'idée depuis
les fêtes nocturnes d'Antoine, d'Octave ou d'Héliogabale.

Il sembla regarder la décence dans les
plaisirs comme une portion de cette hypocrisie
qu'il avait tant détestée dans la cour du feu roi.
Louis XIV avait paru respecter son propre despotisme,
dans les ménagemens qu'il avait pour ses
ministres, même pour leurs fautes et leurs erreurs,
qu'il essaya de voiler plus d'une fois. Le
régent se joua du mépris qu'il avait pour les siens,
et semblait les maintenir en place, pour jouir de
plus près et plus long-temps de leurs ridicules,
qu'il exposait plaisamment à la risée publique.
En couvrant de toutes les dignités de l'église et
de l'état Dubois, le plus vil des hommes, il sapait
à la fois les fondemens du double respect qui avait
environné le trône de Louis XIV; il faisait parvenir
jusqu'aux dernières classes de la société, le
profond mépris que méritent trop souvent les
organes de la religion et les dépositaires de l'autorité:
mépris qui, passant de la personne à la
place, remonte avec le temps jusqu'à la source
même de cette autorité. C'est ainsi que le despotisme
prépare de loin sa ruine par folie, par désœuvrement,
par gaîté, et se détruit lui-même
pour se désennuyer, se divertir, tuer le temps.

On ne peut, au reste, considérer toutes les
grandes et aimables qualités de ce prince, sans
gémir de l'inconcevable fatalité qui le soumit pour
jamais à l'ascendant de ce vil abbé Dubois: on
disait de son temps qu'il en avait été ensorcelé.
Ce fut un terrible maléfice que celui qui priva la

nation du fruit de tant de bonté naturelle, et
d'une réunion de talens si précieuse. Courage brillant,
intelligence prompte, aptitude à tout, esprit
étendu, goût pour tous les arts et pour toutes les
sciences; et, ce qu'on a moins remarqué, parce
qu'alors la nation avilie ne formait pas même un
vœu pour la liberté, ce prince, au milieu des
illusions de son rang, désirait la liberté publique:
il méprisait le gouvernement, non pas de Louis XIV,
mais le gouvernement français: il admirait celui
de l'Angleterre, où tout homme n'obéit qu'à la
loi, n'est jugé que par la loi: il citait à cette occasion
les noms de plusieurs princes qui, en France,
après avoir été les esclaves de l'autorité, en avaient
été les victimes: il rappelait avec complaisance
l'anecdote du prieur de Vendôme, qui, après
avoir enlevé à Charles II, roi d'Angleterre, une
maîtresse, femme de sa cour, lui en enleva une
autre à la ville, sans que Charles eût d'autres
moyens de se venger, que d'engager Louis XIV à
le délivrer de ce dangereux rival, en le rappelant
en France. On sait qu'il avait long-temps désiré
l'assemblée des états-généraux, et que même dans
sa régence il fut prêt à les convoquer. Ce ne fut
pas sans peine que Dubois réussit à le détourner
de ce dessein. On a réimprimé, l'année dernière [2],
le Mémoire curieux qu'il fit à cette occasion: c'est

un modèle d'impudence, comme son auteur.
Enfin, ce qui est un trait de caractère encore
plus remarquable, ce prince prit plus d'une fois
le parti du peuple contre ses ministres et ses
confidens les plus intimes. Qu'on juge de leur
surprise, lorsqu'au moment d'un tumulte populaire,
à la veille de la banqueroute de Law, il
repoussa le conseil violent de réprimer la sédition
par la force militaire. Le peuple a raison, dit le
prince, s'il se soulève: il est bien bon de souffrir
tant de choses. Il ajouta que, s'il était né dans la
classe du peuple, il eût voulu se distinguer en
prenant la défense des Français outragés par le
gouvernement; mais que dans la sienne, en cas
de révolte ou de guerre civile, il se mettrait à la
tête du peuple contre ses ministres, si le peuple
l'exigeait, pour sauver le roi.

Tel fut le prince à qui, de son temps, on trouvait
le plus de ressemblance avec Henri IV, mais
qui n'en fut pas moins funeste par l'inconcevable
faiblesse qui rendit inutiles toutes ses vertus. C'est
ce que la duchesse d'Orléans, sa mère, avait présagé,
dans un apologue ingénieux, où elle introduisait
plusieurs fées bienfaisantes, dotant son
fils d'un talent ou d'une grâce; tandis qu'une dernière
fée détruit malignement l'effet de tous ces
dons, par celui qu'elle leur ajoute, la facilité de
caractère. Ce mot de facilité, substitué à celui
de faiblesse par l'indulgence maternelle, devint
d'un usage universel parmi ses courtisans. On sent

par combien de raisons il devait réussir; et Voltaire
consacra, dans la Henriade, cette nuance
habilement saisie par les flatteurs, en disant de
lui: Qu'il était facile et non pas faible. Mais, dans
la vérité, quel prince fut plus faible que celui-ci?
Était-ce sur sa facilité ou sur sa faiblesse que comptait
l'abbé Dubois lorsque, après lui avoir arraché
sa nomination à l'archevêché de Cambrai, et voulant
que son sacre si scandaleux fût honoré de la
présence de son maître, il ordonnait à madame
de Parabère, maîtresse du régent, d'exiger du
prince qu'après avoir passé la nuit avec elle, il assistât
publiquement à la cérémonie, ce qu'elle
exécuta dans la crainte que ce prêtre ne la perdît
auprès de son amant, comme il l'en avait menacée?
Était-ce faiblesse ou facilité lorsque, après
la banqueroute de Law, montant en carosse pour
aller au parlement faire enregistrer un édit ordonnant
des recherches contre les financiers, il
dit à Nancré, capitaine de ses gardes-suisses, qui
resta confondu: Nancré, que dites-vous de ces ministres
qui font de moi un persécuteur? On peut
dire même qu'il le devint dans tous les sens,
puisque, sous l'administration du prince qui méprisait
le plus toute querelle religieuse, d'Argenson,
devenu ministre, remplit les prisons de
jansénistes, et fit même bâtir à Bicêtre trois cents
loges nouvelles pour les jansénistes du menu peuple.
On voit que la théologie était descendue bien
bas. C'est que Dubois, qui d'abord, par un intérêt

bien entendu pour la régence et pour lui-même,
avait rehaussé le jansénisme et le parlement,
aspira depuis au chapeau de cardinal, et
dans ce dessein, se fit auprès du saint-siége un
mérite de persécuter les jansénistes, et de faire
enregistrer la bulle. On ne cesse d'admirer l'absurde
intérêt que le régent prit à cette affaire,
et le ridicule chagrin que lui causa sa fille, l'abbesse
de Chelles, que d'abord il avait faite janséniste,
en lui donnant un directeur de ce parti,
mais qui resta fidèle à cette doctrine, lorsque Dubois
eut intérêt de persécuter le jansénisme. Cette
princesse, qui avec l'esprit de son père en avait
l'extrême vivacité, s'était tellement attachée à
cette secte, qu'elle était devenue la plus grande
théologienne du parti, et, déguisée en sœur converse,
avait confondu le cardinal de Bissy. Le
cardinal vaincu se mit en colère comme de raison,
eut recours à sa qualité de prince de l'église (titre
avec lequel on n'a jamais tort), et parla de mettre
en pénitence la sœur converse, qui à son tour se
fit connaître, et reçut (comme princesse) les excuses
du cardinal humilié et (qui pis est) du
théologien battu. Cette obstination de l'abbesse de
Chelles fut une vraie peine pour le duc d'Orléans;
et cette peine dura, car la princesse demeura toute
sa vie la patronne et la protectrice du parti janséniste.

Il paraît difficile d'écrire sérieusement l'histoire
de cette époque. Il faut savoir d'autant plus de gré

au rédacteur des Mémoires d'avoir très-bien développé,
dans ce mélange de tant d'intérêts divers
la cause de tous les événemens, les ressorts
de toutes les intrigues intérieures, et ceux de la
politique étrangère. On sent que nous ne pouvons
nous engager dans ce labyrinthe; et, si nos lecteurs
croyaient y perdre, nous adoucirions leurs
regrets, en appliquant à cette période de temps,
un mot du cardinal Alberoni au duc de Richelieu.
Il lui mandait, dans une lettre écrite pour l'engager
dans l'intrigue connue sous le nom de conspiration
de Cellamare: Il ne s'est rien fait de bien en
Europe depuis trente ans, et en France depuis un
siècle. La France continua encore quelques années
à mériter ce reproche. Bornons-nous donc, en
parlant de ces Mémoires, à ce qui intéresse plus
particulièrement le duc de Richelieu lui-même.
Aussi bien son histoire tient-elle à celle des
mœurs, c'est-à-dire, à la perfection que les mauvaises
mœurs reçurent alors en France.

On connaissait assez toute cette cour du régent;
mais on trouve ici quelques anecdotes nouvelles
ou du moins peu connues. Telle est, par exemple,
la manière dont on s'y prit pour rendre la duchesse
d'Orléans douairière, moins contraire au
système de Law: ce fut de la rendre favorable à
sa personne. Law était bel homme; et une princesse
de soixante-trois ans, de mœurs sévères
jusqu'alors, fut sensible à ses empressemens; c'est
une faiblesse ou une facilité qu'on pouvait remarquer,

même dans la cour de son fils. Le duc de
Richelieu en était, comme de raison, un des principaux
ornemens. Il brillait dans tous les fêtes,
dont plusieurs étaient nocturnes et connues alors
sous le nom d'orgies grecques, de fêtes d'Adam, etc.;
car l'histoire, la fable, la bible, tout fournissait
des sujets ou des allusions à leurs ordonnateurs:
on pourrait dire aussi à leurs ordonnatrices, car
les dames s'en mêlaient; entre autres la célèbre
madame de Tencin, sœur d'un prêtre convaincu
de faux et de simonie en plein barreau, au moment
où il levait la main pour faire un parjure,
et depuis devenu cardinal; religieuse sortie de son
cloître après un scandale odieux, intrigante, devenue
maîtresse avouée du cardinal Dubois,
long-temps arbitre des grâces, et qu'on a vue jouir
à Paris, jusques dans sa vieillesse, d'une grande
considération.

Comme le sens de ce dernier mot va sûrement
changer en assez peu d'années, il n'est pas mal de
déterminer la signification qu'il a conservée jusqu'à
ces derniers temps. D'abord, ce mot magique,
considération, ne développait guère son influence
que dans l'enceinte assez étroite d'un certain public,
d'un public choisi, comme on disait. La
personne considérée était, pour ce public, l'objet
d'une attention marquée, d'un intérêt apparent
et convenu. Il fallait la connaître, l'avoir vue, la
voir plus ou moins. On la citait plus ou moins
fréquemment, mais plus volontiers qu'une autre;

il n'était pas nécessaire de savoir pourquoi; le
demander eût été de mauvais goût: il était réglé
que cette existence n'appartenait de droit qu'à tel
rang, telle position, telles circonstances, etc.
C'était un privilége dont le brevet n'existait pas,
mais était admis comme reconnu valable entre les
initiés, les seuls intéressés à l'affaire. On eût ri
d'un étranger qui eût attaché à ce mot, considération,
les idées d'estime, de bienveillance. Seulement
elles n'étaient pas exclues: c'était beaucoup.
A la vérité, ces nuances n'étaient pas très-éclaircies
dans toutes les têtes; mais on s'entendait,
ou l'on croyait s'entendre, ce qui dans le
fond revenait à peu près au même: d'ailleurs, il
importait de ne pas trop simplifier cette belle
science, dont le mystère faisait le piquant. Cet
heureux temps n'est plus: la trace, et même le
souvenir de ces minuties enfantines vont disparaître
dans une évaluation plus juste des hommes
et des choses, presqu'impossible sous un gouvernement
despotique, où presque tous les esprits,
faute d'aliment solide, étaient réduits à se repaître
de ces illusions.

L'esprit français était parvenu à donner une
sorte d'agrément à de pareilles mœurs; mais on
sait qu'il avait fait en ce genre bien d'autres miracles.
Témoin les succès de ceux qui se qualifiaient
eux-mêmes les roués du régent, mot nouveau,
introduit alors dans la langue, ainsi que
celui de braque. Les courtisans du prince expliquaient

ce mot de roués en courtisans, gens qui
se feraient rouer pour lui. Le prince, plus heureux
dans son explication, mais un peu ingrat,
prétendait que ce mot voulait dire gens bons à
rouer. Cependant il se laissait gouverner par eux;
ils influaient sur les affaires. Le cardinal Dubois
les lâchait contre les honnêtes gens qu'il voulait
perdre; et Richelieu remarque positivement qu'ils
firent renvoyer du ministère le respectable et laborieux
duc de Noailles, lequel ne pouvait tenir,
dit-il, contre les soupers des roués, surtout ne donnant
point à dîner, faute alors très-essentielle de
la part d'un ministre. Plusieurs de ces roués étaient
des hommes pleins d'esprit et d'agrément, tels que
le jeune comte de Broglie, Nocé, leur chef, que
le prince appelait publiquement son beau-frère,
parce qu'ils avaient la même maîtresse. Mais le
plus singulier de ces messieurs était un marquis
de Canillac, dont Richelieu rapporte quelques
mots très-plaisans. C'était lui qui disait à Law:
«Je fais des billets et je ne les paie pas; c'est mon
système: vous me le volez, rendez-le moi.» Il mêlait
quelque sentiment de décence personnelle
aux complaisances qu'il avait pour le régent. On
l'appelait le lieutenant de police nocturne, quoiqu'à
vrai dire, d'après le récit de ces fêtes, on ne
voie pas ce que Canillac y empêchait; il n'en était
pas moins pour cette cour une espèce de Burrhus:
il ne devait pas être difficile d'y paraître tel; mais
les détails du rôle demandaient beaucoup d'esprit.


C'est dans cette société que le jeune duc de
Richelieu passait sa vie, enlevant au régent
quelques-unes de ses maîtresses, soit femmes de
théâtre, soit femmes de sa cour: cela était à peu
près égal, car elles vivaient ensemble; et la plus
honnête de toutes était une actrice, nommée
Émilie, qui, ayant demandé quinze mille francs
au prince, pour acheter une maison de campagne,
refusa le double de cette somme envoyé par le
prince; tandis que madame de Parabère partageait
avec Nocé la dépouille des gens de finance, inquiétés
par la chambre ardente. A tous ces plaisirs
se mêlaient, comme de raison, quelques duels de
temps en temps. Une tracasserie de société en
occasionna un entre le comte de Gacé et le duc de
Richelieu: celui-ci fut dangereusement blessé, et
de plus conduit à la Bastille. Pendant sa détention,
on instruisit son procès; mais, comme il convenait
à deux maisons considérables que le duel ne
fût pas prouvé, il ne le fut pas, et le duc de Richelieu
sortit de la Bastille.

Sa convalescence y avait été longue, quoique
l'amour vînt le consoler, ou plutôt parce que
l'amour venait le consoler. Madame de Charolois,
accompagnée de la princesse de Conti, ayant
gagné ses geoliers à prix d'argent, lui rendait
fréquemment des visites nocturnes. C'était le
sort du duc de Richelieu, d'être visité à la Bastille
par des princesses. Il y fut remis, quelque années
après, peur être entré dans la conspiration

de Cellamare; il y reçut encore la visite de cette
même mademoiselle de Charolois, et de mademoiselle
de Valois fille du régent. Ces deux
princesses, qui, en découvrant le secret de
leur rivalité, s'étaient portées à de violens
excès l'une contre l'autre, se réunirent pour
sauver leur amant. Mademoiselle de Charolois
offrit le sacrifice de sa passion à sa rivale, si
celle-ci parvenait à fléchir le régent. C'était un
combat de générosité qu'elles eurent le plaisir de
voir applaudir au théâtre, quelques années après,
dans la tragédie d'Inès, où Constance fait à Inès
le même sacrifice. Mais, par malheur, la situation
des personnages français était plus compliquée
que celle des personnages de la tragédie. Le père
de mademoiselle de Valois était aussi son amant,
et la négociation traîna en longueur. Elle réussit
pourtant, et le coupable recouvra sa liberté. Il
lui fallut voir le régent, être toisé, maltraité de
paroles, être appelé ingrat. L'ingrat se justifia de
son mieux. Il prétend avoir dit au prince que le
penchant des cœurs français était de s'attacher aux
descendans de leurs rois, plutôt qu'à leurs parens
collatéraux; que la France allait périr sous ses
indignes ministres; qu'on lui avait montré avec
évidence une prochaine tenue d'états-généraux, etc.
Mais, ce qui est remarquable, c'est la fin de son
discours. «Au reste, dit-il au régent, puisque le
patriotisme est devenu un crime, puisqu'une
soumission aveugle aux ministres, aux favorites,

aux favoris est devenue la seule qui conduise
aux récompenses, je vous jure que désormais vous
ne trouverez en moi qu'un dévoué serviteur.»
Il faut convenir que, dans l'ordre des choses où il
vivait, tout conduisait à cette belle morale; mais
on peut espérer qu'elle ne sera plus si nécessaire
pour parvenir aux récompenses et aux honneurs.

Il paraît que cette troisième détention du duc
de Richelieu à la Bastille laissa dans son âme un
souvenir profond, et surtout un vif ressentiment
contre le garde des sceaux d'Argenson, autrefois
lieutenant de police. Le ministre sollicita la commission
odieuse d'aller interroger le prisonnier,
quoiqu'il eût eu d'anciennes liaisons avec sa famille.
Il s'en acquitta d'une manière digne de son
ancien métier. Aussi le maréchal dit-il plaisamment
qu'il l'a recommandé à son historien. Mais
si l'histoire doit faire justice des hommes de cette
espèce, la philosophie doit observer que leur existence
suppose le dernier degré de corruption où
une société politique puisse parvenir. C'est l'idée
que présente le récit des moyens qui conduisirent
d'Argenson à la fortune. Établi dans la place
de lieutenant de police, qui n'était d'abord qu'une
charge du Châtelet, il voua au service de madame
de Maintenon une armée d'espions, dont le nombre
s'accroissait tous les jours. Il fit arrêter arbitrairement
tous les citoyens qui lui étaient suspects:
complaisant pour tout ce qui était accrédité, terrible
pour tout le reste; formidable au peuple, qui

l'appelait le damné; devinant comme par instinct
quels hommes pouvaient un jour servir son ambition;
et ayant, par cette sorte de pressentiment,
justifié le duc d'Orléans contre les soupçons du
roi; esclave des jésuites, persécuteur des jansénistes,
sans aimer, ni haïr les uns ni les autres;
vigilant, laborieux, et ne cherchant le délassement
de ses travaux que dans un libertinage obscur.
Un goût particulier lui faisait rechercher les religieuses,
et l'abbaye de Tresnel fut quelque temps
son sérail. Il consacrait à l'embellissement de cet
hospice les profits des confiscations qui lui appartenaient.
On peut juger le plaisir malin que le
duc de Richelieu reçut de cette découverte. Il était
aimé d'une religieuse, qui le fit entrer dans le
couvent, déguisé en femme, et le mit à portée de
connaître les fantaisies du garde des sceaux. Il en
instruisit le public après plus de soixante ans. Sans
doute il trouvait juste que, la police ayant su
tous nos secrets, nous sussions à notre tour les
secrets de la police.

Mais de toutes les confidences qu'il fait au public,
celle qui sera le mieux reçue sans comparaison,
c'est celle qui concerne le fameux masque de
fer. Il est enfin connu ce secret qui a excité une
curiosité si vive et si générale. C'était un prince,
frère jumeau de Louis XIV, né à huit heures et
demie du soir, huit heures après la naissance du
roi son frère. Ce fut une victime de la superstition.
La conduite qu'on tint à son égard, fournit

trop de réflexions pour qu'on s'en permette une
seule. Nous renvoyons aux Mémoires pour la
preuve et les détails de ce fait. Le duc de Richelieu
exigea que mademoiselle de Valois arrachât ce secret
à son père. La réputation du duc d'Orléans
aide les lecteurs à deviner quel prix le père obtint
de sa complaisance. C'est ce que la princesse explique
sans détour à son amant dans une lettre
en chiffre, qui n'a d'honnête que la précaution
du chiffre.

Après avoir révélé des secrets de cette importance,
on sent bien que c'est un parti pris, de la
part du maréchal, de ne ménager personne. Aussi
les curieux d'anecdotes trouveront-ils dans ses
Mémoires toute l'histoire galante ou scandaleuse
de ces temps, les portraits des princesses, leurs
aventures, celles des dames de leurs cours. C'est
Cléon vivant dans ces cours, et imprimant, livrant
au public son porte-feuille.


Vous verrez notre liste avec les caractères.





Quelquefois, à la vérité, les dates ne sont pas
précises; mais il y supplée par des à peu près, ou
des équivalens très-heureux. C'était dans le temps
que madame la princesse de.... aimait M.... et M....
Ce fut alors que Vauréal (évêque de Rennes)
m'enleva madame de Gontaut; et c'est dans cette
même année qu'il eut la maréchale et la marquise
de Villars.


Au reste, en nommant ainsi par leurs noms tant
de femmes et de princesses, il prétend n'avoir eu
d'autre dessein que de leur donner une leçon instructive:
«Les princesses doivent, dit-il, songer,
comme les rois, que ceux de leurs courtisans
qui paraissent le plus les adorer, se permettent
quelquefois de transmettre à la postérité le tableau
de leurs faiblesses.» C'est une intention
très-morale dont il faut savoir gré au maréchal
de Richelieu. Quant à lui personnellement, cette
crainte de l'histoire paraît l'avoir fort peu gêné.
Mais croira-t-on qu'elle ait quelquefois affligé le
régent dans les dernières années de sa vie? C'est
pourtant ce qui est certain: il songeait avec peine
que les détails de ses licencieuses folies seraient
transmis à la postérité. Il faut croire qu'il ne se
reprocha pas moins son gouvernement, qui ne fut
guères qu'une orgie d'une autre espèce; et surtout
que le principal objet, de ses remords fut cette
affreuse banqueroute, dont le souvenir a de nos
jours été présenté au peuple comme une menace
capable de réprimer l'ardeur des Français pour la
liberté, achetée trop cher, disait-on, par un semblable
désastre. Il eût été sans doute horrible;
mais la France avait souffert une fois ce fléau, sans
en être dédommagée par la conquête de la liberté
politique, et en restant soumise à ce même despotisme,
cause reproductive de cette calamité,
comme de toutes les autres. Revenons au maréchal
de Richelieu.


Ce fut vers ce temps qu'il partit pour son ambassade
de Vienne, dont il expose le secret et l'intention.
Mais nous ne nous mêlons pas des affaires
étrangères; et, laissant de côté la politique, nous
n'insistons que sur ce qui représente les mœurs
de ce temps; ce mélange de licence et de futilité,
revêtu de grâces et d'esprit, souvent de facilité
pour les affaires; mélange qu'on était convenu de
regarder comme la perfection du caractère français.
Il sera permis, sans doute, au caractère
français de s'élever un peu plus haut, et il est
vraisemblable que le maréchal de Richelieu aura
la gloire d'avoir été dans ce genre, comme d'Épernon
dans le sien, le dernier grand seigneur
français.

Le duc de Richelieu fut au courant des affaires
sous le ministère du duc de Bourbon comme sous
la régence, et à Vienne comme à Paris. On a vu par
la rivalité de mademoiselle de Charolois sœur
du duc de Bourbon, de mademoiselle de Valois
fille du régent, qu'il avait à peu près dans les deux
maisons les mêmes facilités de s'instruire; mais il
était le plus en liaison avec madame de Prie:
c'était en savoir autant que le prince ministre.
Le portrait qu'il fait de la marquise de Prie
prouve plus de respect pour la vérité que pour
la mémoire de cette dame: elle disposait de tout,
et vendait presque tout; intrigante, spirituelle
et libertine, elle gouvernait le prince, et elle-même
était gouvernée, quant aux affaires publiques,

par les quatre frères Paris. Le duc de
Richelieu raconte un trait qui montre à quelle
dangereuse illusion la bonne foi des princes est
exposée: ce prince était enfermé avec Dodun,
fantôme de contrôleur-général que les frères Paris
maintenaient en place, pour gouverner sous son
nom et ne répondre eux-mêmes de rien; la
marquise survient, endoctrinée par Duverney
(un des quatre frères) sur une affaire de finance
dont il devait être question dans cet entretien.
Elle se fait expliquer l'affaire, saisit très-bien le
point précis de la difficulté, et donne un bon
conseil, d'après la leçon de Duverney. Qu'on
juge de l'admiration de Dodun. Eh quoi, madame,
lui dit-il, le grand Colbert vous a donc transmis
son âme? Se peut-il qu'on ose insulter ainsi les
princes, en les traitant comme de vieux tuteurs de
comédie!

On sait comment, à peu près dans le même
temps, cette marquise de Prie ravit à la maison
du prince son amant, l'honneur de donner une
reine à la France. On cherchait parmi les jeunes
princesses de l'Europe une épouse pour le jeune
roi Louis XV. Mademoiselle de Vermandois,
sœur du duc de Bourbon, belle, spirituelle, vertueuse,
élevée loin de la corruption générale,
vivait dans un couvent à Tours. La marquise se
hâte de prendre les devans auprès de la princesse,
part pour s'assurer d'elle, et se fait introduire
sous un nom emprunté. Malheureusement le sien

était fort maltraité par le public, et elle put s'en
apercevoir par les réponses franches et naïves
de mademoiselle de Vermandois. Cette franchise
lui coûta le trône; la marquise sortit furieuse,
en laissant entendre ces mots: Va, tu ne seras
jamais reine de France. C'est en effet ce qui arriva.
Voilà donc une princesse, pleine de vertus et
d'agrémens, victime d'une intrigue subalterne et
du ressentiment d'une femme perdue. Tout n'était
pas agrément pour les princes dans cet ordre de
choses, dont la ruine excite des regrets si douloureux.
La marquise continua de braver l'indignation
publique, de lire avec dédain les chansons
faites contre elle, en disant: Voilà comme sont
les Français quand ils sont trop bien; de jeter au
feu les remontrances du parlement de Rennes
et de celui de Toulouse, sous prétexte qu'elles
étaient de mauvais ton, et qu'elles sentaient la
province: mot plaisant que le duc de Richelieu a
dû conserver.

Le fruit de toute cette conduite fut de faire renvoyer
M. le duc, qui soutint sa disgrâce avec dignité,
et qui, séparé de madame de Prie, parut
dans sa retraite rendu à sa bonté naturelle,
aussi estimé comme homme qu'il avait été blâmé
comme ministre.

Ce ne fut pas de lui sûrement que vint l'idée
du projet qui s'exécuta sous son ministère. On
donna un compte rendu où l'on supposait un
déficit qui n'existait pas, et qu'on imaginait pour

avoir le prétexte de mettre un nouvel impôt: c'était
un faux d'une espèce nouvelle. Nous sommes
devenus plus vrais, et la bonne foi de notre déficit
actuel est au-dessus de tout soupçon. Il faut
croire que l'âme de Colbert, transmise à madame
de Prie, fut innocente du mauvais conseil donné
au prince, puni, comme tant d'autres, du malheur
d'être mal environné.

La portion publiée des Mémoires de Richelieu
renferme les premières années du ministère du
cardinal de Fleuri. Nous regrettons de ne pouvoir,
par le rapprochement des faits, conduire
le lecteur aux idées que leur résultat présente;
le portrait du cardinal; l'intérieur de la cour;
les premiers développemens de la jeunesse du
roi; les querelles du ministère et du parlement;
l'embarras où se trouve le cardinal par un effet du
zèle et du courage de deux conseillers au parlement,
l'abbé Pucelles et Mengui; la chanson que,
dans sa détresse, il demande à M. de Maurepas;
le succès de cette chanson, où celui-ci fait dire
aux femmes de la halle:


Rendez-nous Pucelles, oh gai!

    Rendez-nous Pucelles;





trente séances silencieuses tenues de suite au parlement,
et levées sans avoir ouvert la bouche, par
un président qui prétendait avoir le droit d'empêcher
la discussion des affaires; le cardinal qui

renvoie de Versailles les députés, en disant qu'on
ne parle jamais d'affaires au roi; le profond étonnement
de ce cardinal, lorsqu'ils vont à Marly
porter leurs remontrances; le cri de sa surprise
et le mot qu'il répète au premier président: Ah,
monsieur, à Marly! à Marly! ô ciel! et pour parler
au roi! Joignez à ces belles choses le retour des
querelles religieuses, l'importance des prêtres
sulpiciens, substituée à celle des jésuites, réduits,
depuis leur chute, à faire des canonisations
pour se soutenir un peu dans le peuple; le
ridicule concile d'Embrun, présidé par le ridicule
cardinal de Tencin: toutes ces tracasseries, il faut
en convenir, forment l'histoire de cette époque.

Tel est donc l'abaissement où une nation peut
descendre! On l'a vue depuis descendre encore
plus bas; et son histoire avait, comme elle, grand
besoin d'être régénérée. Observons que, dans cet
intervalle de quelques années, cité comme très-heureux,
deux hommes disposaient de la plupart
des places dans l'église et dans l'état; l'un d'eux
était un abbé Pollet, qui, dans son parloir de
Saint-Nicolas-du-Chardonnet, recevait les sollicitations
de toute la cour et des dames les plus
titrées: Ce qui ne me surprenait pas, dit le maréchal
de Richelieu, parce que je les avois vus
baiser la main de Law et le suivre même dans sa
garde-robe. Le second était Barjac, valet de
chambre du cardinal. Ce Barjac était un singulier
personnage, et mériterait un long article à part.

Il disait familièrement: Nous avons donné aujourd'hui
telle place. Le maréchal de Villars est venu
nous voir; et quelquefois même, il parlait en son
nom, sans faire mention du cardinal. Les plus
grands seigneurs lui faisaient la cour; mais comme
il avait de l'esprit et du goût, il fallait y mettre
de la mesure. Il était, parmi les valets de chambre
des ministres, ce que Tibère était parmi les empereurs:
il voulait que l'adulation fût digne de lui;
que les courtisans, ses flatteurs, ne s'avilissent
qu'à sa guise; et les plus grands seigneurs y
étaient souvent fort embarrassés. Voilà de qui
tout dépendait. Heureusement, dit le maréchal,
Barjac était un honnête homme. Heureusement
est le terme propre; c'était bien fait alors de rendre
grâce au ciel de la probité d'un valet de chambre;
elle tenait lieu d'une bonne constitution, au
moins pendant le temps que le ministre restait en
place, en conservant le même valet de chambre.
Mais il était permis de souhaiter que le bonheur
d'une grande nation reposât sur une base plus
solide et plus durable.

Nous espérons que le rédacteur se hâtera de
nous donner la suite de ces Mémoires [3]; ce
que nous ne disons pas pour l'obliger de les
écrire à la hâte. Nous l'avons déjà blâmé d'avoir
donné lieu à ce reproche; c'est à quoi nous bornons

notre critique littéraire. On doit lui tenir
compte des principes dans lesquels il a rédigé ces
Mémoires, et du sentiment patriotique dont il
paraît animé presque partout. C'est un beau droit
à l'indulgence publique, assuré d'ailleurs plus
particulièrement au genre de l'histoire. On ne
doit pas rougir de dire avec le plus grand citoyen
et le plus grand écrivain de l'ancienne Rome:
Historia quoque modo scripta placet.



Sur une brochure ayant pour titre: Observations sur les Hôpitaux,
par M. Cabanis. — 1790.

On se rappelle le rapport de MM. les commissaires
de l'Académie des sciences, sur l'Hôtel-Dieu,
et l'effet que produit sur le public, le récit des
maux et des abus réunis dans ce vaste asile des
misères humaines. Le gouvernement parut dès-lors
déterminé à lui substituer quatre hôpitaux, situés
en différens quartiers de Paris, dont chacun
contiendrait seize cents lits. C'était sans doute une
réforme utile, et elle parut alors suffisante; mais
on cessera bientôt d'en avoir cette idée, lorsqu'on
aura lu la brochure que nous annonçons. L'auteur,
en rendant justice à l'excellent rapport qui
a donné lieu à une première réforme, fait sentir

tous les inconvéniens attachés à des hôpitaux qui
contiendraient seize cents malades; bientôt les
abus s'y cacheront dans la multitude des détails.
De plus, dans les grands hôpitaux, on est obligé
d'adopter des règles générales, sans quoi le service
serait impossible. Les alimens et les remèdes
se distribuent aux mêmes heures pour tout le
monde. Il y a des jours où l'on purge, des jours
où l'on ne purge pas. Dans les grands hôpitaux,
les plaies les plus simples deviennent graves, les
graves deviennent mortelles, et les plus grandes
opérations ne réussissent presque jamais; de ces
observations et de quantité d'autres, l'auteur conclut
qu'avant peu on verra qu'il faut renoncer
aux grands hôpitaux, et que bientôt il n'y en aura
plus que de petits. En vain ferait-on dans les hôpitaux
les changemens les plus utiles, si on n'en
diminue la grandeur. M. Cabanis souhaite qu'on
leur substitue des hospices de cent ou cent cinquante
lits. Il pense qu'avec cinquante mille écus
on peut se procurer un petit hôtel propre à contenir
ces cent cinquante lits, et tout ce qui est
nécessaire au service d'un nombre égal de malades:
or, avec ces six millions (la somme demandée
pour les quatre grands hôpitaux est de
six à huit millions), on aurait quarante hôpitaux
de la même grandeur, lesquels pris ensemble renfermeraient
six mille lits. En réduisant ainsi ces
hospices, il serait moins nécessaire de les transporter
hors des villes. Les hospices pourraient

rester au sein de Paris sans de grands inconvéniens
pour eux-mêmes ou pour le voisinage. Les
maisons qui environnent la Charité ne sont pas
plus malsaines que celles des quartiers les mieux
aérés.

Parmi les grands avantages que M. Cabanis
voit résulter de ces hospices, il faut compter pour
beaucoup les moyens nouveaux qu'ils offriraient
de contribuer aux progrès de la médecine. Quand
les médecins suivent les grands hôpitaux, quel
fruit peuvent-ils en tirer? Ce n'est point la nature
qu'ils y voient, encore moins la nature aidée par
un art bienfaisant; il n'en serait pas de même
dans ces hospices. Ici l'auteur montre la nécessité
des journaux d'hôpital; il indique les différentes
vues dans lesquelles ces journaux doivent être
composés, et les conditions auxquelles ils doivent
satisfaire. Le second vœu que M. Cabanis forme
pour le progrès de son art, c'est l'établissement
des écoles pratiques, regardées maintenant, dit-il,
et avec raison, par tous les gens sensés, comme
seules propres à réformer les études de la médecine.
Les médecins grecs et romains menaient
leurs disciples au lit des malades. Les universités
d'Edimbourg et de Vienne ont, l'une et l'autre,
un professeur de médecine clinique. C'est dans les
salles mêmes d'un hôpital, que se donnent les leçons.
Ce sont les différentes maladies qui leur
servent de texte. «C'est avec une telle institution,
poursuit M. Cabanis, qu'on aurait dans les

élèves des surveillans éclairés et sévères de la médecine
des hôpitaux, surveillans toujours prêts à
réclamer contre les faussetés ou les exagérations
des journaux; et les journaux eux-mêmes devant
servir de base à la réputation de celui dont ils
porteraient le nom, le forceraient à redoubler de
soins auprès de ses malades, à perfectionner sa
pratique, et à rendre son enseignement le plus
clair, le plus méthodique, pour multiplier le
nombre de ses disciples.»

Tel est le but principal de cet écrit rempli de
vues saines et d'idées utiles. Il nous serait plus
difficile de les recueillir, qu'il ne l'a été à M. Cabanis
de les répandre avec profusion. La forme
administrative à donner aux établissemens qu'il
propose, plusieurs questions relatives à cette administration,
tiennent à des principes que l'auteur
indique, ou établit avec cette briéveté rapide qui
décèle un homme supérieur à son ouvrage, plus
occupé du bien qu'il veut, que du talent qu'il ne
cherche pas à montrer, mais qu'il montre sans le
vouloir. Egalement versé dans la médecine et
dans plusieurs parties de l'économie politique,
M. Cabanis paraît avoir étudié l'homme sous tous
les rapports; et les considérations morales auxquelles
il ramène tout, par lesquelles il éclaire ou
décide la plupart des questions que présente son
sujet, jettent sur cet écrit un intérêt qu'on n'avait
pas droit d'en attendre. C'est ainsi qu'en parlant
des ateliers de charité, il fait sentir combien il

importe à la société entière de dépouiller l'aumône
des caractères qui la flétrissent, de créer,
comme il le dit, un nouveau systême de bienfaisance
générale, qui laisse subsister dans le pauvre
le respect que tout homme doit avoir pour lui-même,
sentiment qui sera partout le plus sûr
garant de la morale publique.

L'auteur qui, dans cet ouvrage, se montre l'ami
de tous ceux qui souffrent, ou comme malades
ou pauvres, étend sa pitié jusque sur une classe
trop négligée jusqu'à ces derniers temps. Il se
flatte que l'Assemblée nationale, ou d'après ses
ordres, les assemblées provinciales et municipales
chercheront aussi tous les moyens d'adoucir celui
des malfaiteurs et des infortunés qui gémissent
dans les prisons, en attendant que des lois sages,
l'influence d'un meilleur gouvernement et de
meilleures formes judiciaires, tant pour le civil
que pour le criminel, diminuent, autant qu'il est
possible, le nombre de ces malheureuses victimes
de la société. Il cite à ce sujet une belle expérience
récemment faite en Angleterre. D'après la
conviction que les prisonniers achèvent de se dépraver
dans la société les uns des autres, que non
seulement leur oisiveté tarit une source de production,
mais empêche qu'ils ne reviennent à la
vertu quand ils sont vraiment coupables, et les
corrompt à plaisir quand ils sont innocens ou n'ont
commis que des fautes légères, le comté d'Oxford
a fait construire des chambres isolées et sans communication

entre elles, où les prisonniers sont traités
humainement, bien vêtus, bien couchés, respirent
un air pur, ont des alimens sains. Là ils
exercent un métier quelconque; et garantis, par
ce moyen, de l'ennui de la solitude et des mauvais
effets de l'oisiveté, ils fournissent encore un bénéfice
supérieur aux frais de l'établissement. Le
bénéfice a été, l'année dernière, de cent guinées;
et ce qui, sans doute, est bien plus précieux,
quelques prisonniers ont mérité, par leur bonne
conduite, qu'on abrégeât le temps de leur captivité.
Ce sont aujourd'hui d'honnêtes gens, des artisans
utiles qu'on rendra à la chose publique. «Ainsi,
dit M. Cabanis, en remplissant des vues d'humanité,
de raison, de politique parcimonienne, on
est, d'un autre côté, parvenu à faire de vraies
infirmeries du crime; et l'on a découvert la méthode
curative au moyen de laquelle on pourra
le traiter désormais comme les autres espèces de
folie.»



Sur un ouvrage intitulé: Du Massacre de la Saint-Barthélemi, et de
l'influence des Étrangers en France durant la Ligue; discours historique,
avec les preuves et développemens, par Gabriel Brizard.

L'an premier de la liberté.

C'est la date que l'auteur donne à son livre;
mais il paraît que la liberté existait pour lui, quand

il composa son ouvrage. Le succès qu'il obtint
dans une assemblée de plus de six cents personnes
dut lui prouver, il y a plus de six ans, que le sentiment
de la liberté avait cessé d'être étranger aux
Français. Des circonstances particulières avaient
cependant engagé l'auteur à renfermer son ouvrage
dans son portefeuille. Son discours, alors
si applaudi, ne sera pas moins agréable à la lecture;
et les recherches historiques dont il est accompagné,
le rendront intéressant pour tous les
amateurs de l'histoire de France; les curieux d'anecdotes
en trouveront plusieurs très-piquantes
et peu connues. Cette partie du travail de M. l'abbé
Brizard est sans doute celle à laquelle il attache le
moins de prix, mais n'en est pas moins celle qui
fera le plus rechercher son livre. Au reste, l'ouvrage
et les remarques qui le suivent sont dirigées
vers le même but. L'auteur se propose de prouver
que la Saint-Barthélemi fut presque entièrement
le crime des étrangers, et que les Français en
furent les victimes beaucoup plus que les instrumens.
On savait assez que cette horrible détermination
avait été prise dans le conseil italien de
Catherine de Médicis, composé du chancelier
Birague (Milanais), d'Albert de Gondi, maréchal
de Retz (Florentin), du duc de Nevers (Gonzague),
et de quelques autres Italiens. On savait que les
principaux confidens de cette trame, ourdie pendant
près de dix-huit mois, étaient étrangers,
ainsi que la plupart de ceux qui ordonnèrent ou

dirigèrent les massacres; mais on n'avait point encore
montré à quel point tous les grades subalternes
avaient été envahis par ces mêmes étrangers,
Italiens, Lorrains, Espagnols, Piémontais,
etc. On peut dire que les Français seuls
étaient, en quelque sorte, devenus étrangers en
France. Ce fut en partie pour cette raison que cet
affreux complot trouva un si grand nombre d'exécuteurs
empressés ou dociles.

L'auteur, après avoir tracé rapidement toutes
les horreurs de la Saint-Barthélemi et rappelé les
noms de tous ces assassins étrangers, oppose à
cette liste celle des vertueux Français qui se signalèrent,
ou par un refus généreux d'obéir à des
ordres barbares, ou par une protection plus généreuse
encore accordée aux victimes de cette
cour monstrueuse. Les hommages des générations
suivantes avaient déjà consacré plusieurs de ces
noms connus, tels que ceux de Crillon, d'Orthe,
Montmorin-Sthaem, de Tende, Hennuyer, etc.
Mais recueillis avec plus de soins par M. l'abbé
Brizard, leur nombre est plus grand qu'on ne le
croit d'ordinaire. Il est vrai que c'étaient de simples
citoyens, des bourgeois; et jusqu'à ces derniers
temps, plusieurs de nos historiens, en répétant
les noms de Parchappe, Grollot, Blancher, etc.
auraient cru déroger à la dignité de l'histoire. Il
semble qu'aux yeux de ces écrivains, l'entrée de
l'histoire doit être gardée, comme celle des cours,
par le génie de l'étiquette, et qu'un accès trop facile

n'y doit pas être permis aux vertus plébéïennes.
On ignorait presque entièrement plusieurs
de ces noms vulgaires, que M. l'abbé Brizard
ressuscite; et cependant Henri IV les connaissait,
les citait souvent avec un attendrissement visible.
Il se plaisait à rappeler les services qu'il avait reçus
de ces modestes citoyens, les sacrifices qu'ils
lui avaient faits; et quelques-uns d'entre eux étant
morts depuis, victimes de leur zèle pour sa cause,
il n'en parlait que les larmes aux yeux. Il les appelait
les martyrs d'état, liant ainsi l'idée de
leur mort à celle de la reconnaissance que leur
devait la patrie, et que lui-même conservait pour
leur mémoire.

On sait qu'après la cour italienne de Médicis,
les princes de la maison de Guise furent près de
cinquante ans le plus grand fléau de la France.
M. l'abbé Brizard fait le portrait de chacun de ces
princes, et les caractérise par leurs traits les plus
distincts. Ce fut une fatalité bien étrange et bien
funeste à la France, que la réunion des talens partagés
entre tous ces princes, le grand nombre de
leurs enfans, doués à peu près des mêmes avantages,
la beauté, l'esprit, les agrémens; l'inquiète
activité des princesses de cette maison, dont plusieurs
sont encore célèbres de nos jours. A l'exemple
de Médicis, il remplirent de leurs alliés, de
leurs amis, c'est-à-dire de Lorrains et d'Allemans,
toutes les places dont ils purent disposer.
L'auteur donne sur chacun de ces princes et de

ces princesses des détails très-curieux. On avait
fait alors un livre intitulé: la France italienne.
Le titre eût été plus conforme à la vérité historique,
s'il eût été: la France italienne et lorraine.
On a peine à concevoir qu'elle ait pu résister
à cette double invasion, qui se perpétua plus
de cinquante années par le versement continuel
des Italiens, qui, recrutant sans cesse la foule de
leurs compatriotes, venaient envahir ce beau
royaume. Il est de fait qu'ils étaient presque parvenus
à exclure les Français de toutes les grandes
dignités, et des plus petites fonctions lucratives,
depuis le grade de maréchal de France, jusqu'au
plus petit commandant de place, jusqu'au
plus petit grade de l'armée, depuis le cardinalat
jusqu'au plus petit bénéfice, depuis la première
place de surintendant jusqu'au plus mince emploi
de financier. C'est ainsi que la nation, pendant
un demi-siècle, porta la peine de l'inconcevable
faiblesse et de l'aveuglement de Henri II, qui,
partagé entre Diane de Poitiers sa maîtresse et
Catherine de Médicis sa femme, immole à l'une
les princes de sa maison, en couvrant de tous les
honneurs les Guises qu'elle protégeait; à l'autre
sa nation entière, en l'abandonnant en quelque
sorte aux Italiens, qui, concourant avec les Lorrains
pour la ruiner, la corrompirent encore d'avantage:
ce furent eux qui y apportèrent l'usage
des poignards, des stilets, des poisons, les jeux de
hasard, l'espionnage, l'astrologie judiciaire, les

bouffons, les charlatans, toutes les modes qui
dépravent les mœurs, et jusqu'à celles qui dépravent
le corps, puisque ce fut Catherine de
Médicis qui introduisit en France l'usage des baleines
qui emprisonnent la taille.

L'auteur, toujours fidèle à son dessein de venger
l'honneur national, passe en revue les écrivains
qui secondèrent les vues de cette cour, qui
s'avilirent jusqu'à justifier cette suite de meurtres,
ou qui depuis servirent l'Espagne contre Henri IV
et la maison de Bourbon. Il prouve, par le fait,
que la plupart de ces misérables étaient sujets des
princes lorrains, ou Piémontais, Écossais, Irlandais,
Italiens. Il leur oppose la liste des écrivains
qui détestaient ces horreurs, et qui consacrèrent
leurs veilles à la défense des droits de la maison
de Bourbon. Dans cette liste se trouvent les noms
de presque tous les gens de lettres estimés alors,
et qui le sont encore de nos jours, tels que les
Pithou, du Moulin, Sainte-Marthe, Savaron, Pasquier,
Bodin, Duvair, Rapin, Le Roi, Passerat,
les auteurs de la satire Menippée, etc., sans compter
Amyot et Montaigne, les plus illustres de tous,
qui, dans des ouvrages étrangers aux affaires
publiques, eurent occasion de montrer leur attachement
pour le jeune roi de Navarre.

Après avoir prouvé qu'à la cour, dans le reste
de la France, dans l'épée, dans la robe, dans l'église,
dans les lettres, les plus fameux coupables,
soit pour le projet, soit pour l'exécution de ce

crime, étaient des étrangers, il restait à justifier
les classes inférieures et cette multitude de Français
égarés, qui se rendirent complices et instrumens
de leur fureur. C'est ce que fait M. l'abbé
Brizard, en rappelant au souvenir de ses lecteurs
tous les moyens dont on se servit pour aveugler
ce peuple et l'enivrer de fanatisme. Les écoles,
les chaires, les confessionnaux étaient aux ordres
des ennemis de la nation, et retentissaient depuis
long-temps des maximes les plus affreuses. Plusieurs
de ces écrivains odieux dont nous avons
parlé, étaient en même temps prédicateurs, et
ordonnaient le meurtre au nom de l'évangile.
Ainsi, ces étrangers étaient les vrais coupables, et
l'ignorance du peuple était la première cause de
ses égaremens. Sa misère, qui ajoutait à sa férocité,
était, ainsi que son fanatisme, l'ouvrage de
ses corrupteurs et de ses tyrans; et la nation,
gouvernée, trompée, dépouillée par toutes ces
hordes étrangères, mit le comble à ses maux, en
se rendant complice des fureurs dont ils devinrent
eux-mêmes les victimes. Eh! comment le peuple,
enlacé de toutes parts, eût-il pu échapper à tant
de piéges réunis, à la profonde scélératesse de
Médicis, à trois règnes oppresseurs des machiavélistes
dirigés par elle, à l'estime et à l'avidité
de ses Italiens, à l'adresse et à l'ambition des
Guises, et à l'or et aux intrigues de l'Espagne, à
l'ascendant de Rome, de cette foule de moines,
de théologiens, de prêcheurs, de légats, de cardinaux,

à toute cette milice des papes, habituée à
manier les armes de la superstition? Voilà ce qui
prépara, entretint, perpétua si long-temps cette
rage fanatique; voilà ce qui fit renouveler, pendant
vingt ans, les actions de grâces à l'être suprême,
et les processions par lesquelles les Français
le remercièrent d'avoir réussi à massacrer
cent mille de leurs frères.

Un des chapitres les plus curieux est celui où
l'auteur passe en revue les ambitieux tonsurés
(ce sont ses termes), qui ont trahi la France pour
faire leur cour à Rome, obtenir le chapeau de
cardinal, ou par reconnaissance de l'avoir obtenu.
La liste est longue; cependant l'auteur perd courage,
et termine sa liste au règne de Henri IV: il
pouvait la prolonger.

Un autre chapitre, à qui les circonstances actuelles
attachent par malheur un nouvel intérêt,
est celui des vice-légats d'Avignon: «C'est, dit-il
en parlant de cette ville, c'est dans cet atmosphère
de fanatisme que s'échauffaient toutes les
têtes méridionales de la France». Si la Provence,
le Languedoc, le Dauphiné, Lyon même, se sont
plus ressentis des fureurs de la ligue, c'est l'effet
du voisinage du vice-légat et de la cour d'Avignon:
c'étaient le centre des intrigues, l'arsenal où se
forgeaient les armes et les chaînes du Dauphiné,
du Lyonnais, de la Provence et du Languedoc;
c'était l'entrepôt des indulgences et des brefs incendiaires.
C'est là que Charles IX et Henri III

avaient été prendre le goût des processions ridicules,
des confréries de pénitens, de ces indécentes
mascarades qu'ils transportèrent à leur
cour. Telle est donc l'origine de ces pieuses farces
qui ont entretenu jusqu'à nos jours, dans les provinces
méridionales, un fanatisme presque éteint
dans le reste du royaume, et dont les dernières
étincelles viennent d'alarmer un instant ceux qui,
trop vivement frappés des maux causés par la superstition,
ne la croient jamais assez morte. M. l'abbé
Brizard observe que nos rois eussent épargné
bien des malheurs à leurs sujets, et peut-être à
eux-mêmes bien des inquiétudes, s'ils se fussent
remis en possession d'Avignon et de son territoire,
comme ils le pouvaient, pour la modique somme
de quatre vingt mille florins d'or, pour laquelle
cette ville avait été engagée au pape.

Nous ne pousserons pas plus loin l'extrait d'un
livre dont le principal mérite est de rassembler
sous les yeux du lecteur un grand nombre de faits
détachés, historiques, anecdotiques, accompagnés
de réflexions saines et judicieuses. Cet ouvrage
ne saurait manquer d'ajouter à l'opinion qu'on
avait du talent de M. l'abbé Brizard, déjà connu
par plusieurs productions estimables, et notamment
par celle qui a pour titre: De l'amour de
Henri IV pour les lettres.





Sur un ouvrage intitulé: Despotisme des Ministres de France, ou
Exposition des principes et moyens employés par l'aristocratie pour
mettre la France dans les fers. — 1790.

Chacun de ces deux titres semblait promettre
un ouvrage intéressant, et la seule raison de se
défier de cet augure était peut-être la longueur
de l'ouvrage même.

D'après le premier titre: Despotisme des Ministres
de France, on pouvait croire que l'auteur
allait développer les moyens par lesquels les ministres
avaient assuré, étendu, affermi l'autorité
royale. On pouvait de plus se flatter que, considérant
les ministres sous un autre point de vue,
l'auteur allait montrer comment ils étaient parvenus
à faire, de cette autorité, l'instrument de
leur ambition personnelle, de leurs vues particulières,
de leurs caprices, et enfin le jouet de leurs
subalternes, quelquefois même de leurs derniers
sous-ordres. Le développement de leurs ruses et
de leurs manœuvres eût fourni quelques pages
à Tacite; et, à son défaut, Suétone eût attaché
la curiosité par le récit d'un grand nombre d'anecdotes
fort agréables et fort divertissantes. On
sait qu'en ce genre les hommes instruits, ou
(comme on dit) les gens au fait peuvent fournir
d'excellens Mémoires.

Le second titre: Exposition des principes et

moyens employés par l'aristocratie pour mettre la
France aux fers, paraît encore plus heureux, et
promettait davantage. L'auteur pouvait réduire
en résultats très-piquans la partie la plus essentielle
de l'Histoire de France. On eût été fort aise
de voir comment, après les premiers coups portés
à l'aristocratie féodale, l'esprit aristocratique,
contre lequel les rois avaient appelé le secours
du peuple, parvint à tourner contre les peuples
l'autorité des rois; comment se prépara le traité
tacite entre le trône et l'aristocratie: traité par
lequel il semblait que les grands et le clergé se
fussent engagés à promettre au roi la soumission
du peuple, à condition de recueillir seuls tous les
avantages de l'union politique; traité qui a subsisté
dans sa teneur jusqu'au moment où le
peuple averti de sa force par ses lumières, a
réclamé ses droits, ou plutôt les a repris; car
autrement, qu'est-ce qu'une réclamation du
peuple?

Il ne serait pas moins curieux d'examiner comment
on avait su attacher à ce systême d'oppression
légale les intérêts de certains corps, ou des
hommes qui pouvaient exercer sur ces corps une
influence d'autorité ou d'opinion; comment, pour
appuyer ce systême anti-social, on avait su recruter
dans le peuple même la classe de ses oppresseurs,
par l'invention de l'annoblissement et
par tant d'autres moyens connus. Le fond de ces
idées n'est pas neuf, sans doute; mais il est aisé

de sentir ce que le talent peut encore en tirer.

C'est ce qu'on aurait tort de demander à l'auteur
de cet ouvrage. Nous avons cependant fait
entendre qu'il est curieux à certains égards. En
voici la preuve.

On est étonné de retrouver dans un livre récemment
sorti de la presse, des idées qui, depuis
long-temps ridicules aux yeux de tous les bons
esprits, font rire maintenant à-peu-près tout le
monde. Sans les faits dont la date atteste celle du
livre, on croirait qu'il fut écrit, il y a trente-cinq
ou quarante ans, à l'époque des disputes du jansénisme,
des querelles du ministère et du parlement.
On a le plaisir de voir prouver longuement
que les remontrances du parlement de Paris, de
Rennes ou de Toulouse, avaient raison contre
tels ou tels arrêts du Conseil. Et puis, là-dessus,
de grandes hardiesses contre les ministres, mais
de ces hardiesses parlementaires, qui sont aujourd'hui
si plaisantes; le tout appuyé par de grands
passages de Pasquier ou d'Omer Talon. N'oublions
pas une réfutation très-sérieuse des édits du
mois de mai 1788. Il paraît que l'auteur a surtout
conservé un vif ressentiment contre la cour
plénière. C'est une belle rancune. L'édit du timbre
de la même époque est aussi exposé à de grandes
critiques, qui probablement resteront triomphantes;
mais le chapitre où l'auteur paraît le plus fort,
c'est celui où il examine ce qui constitue l'essence
de l'enregistrement des lois. Nous espérons qu'à

cet égard les méprises de la postérité ne sauraient
être bien dangereuses, et que ce chapitre peut
impunément rester sans réfutation.

Nous avons dit un mot des hardiesses de l'auteur;
il faut parler de la sagesse qui les accompagne.
Voici le titre d'un chapitre particulier:
Notre histoire offre plus d'un exemple de rois
égarés par leurs courtisans.

On sent que les idées de politique, d'administration,
de finances doivent être à-peu-près de la
même force. Il suffira d'en donner pour preuve
l'approbation dont il honore l'invention des rentes
viagères.

Croirait-on que l'auteur, qui ne laisse percer
nul esprit d'innovation, ni même aucun esprit,
admet, ou plutôt établit avec force la nécessité
d'une réforme dans l'éducation publique? Rien
ne prouve mieux (soit dit en passant) à quel excès
cette éducation est absurde, puisqu'une réforme
a paru nécessaire à un écrivain de cette trempe.
Il trace son plan avec une facilité surprenante;
rien ne l'embarrasse: la raison en est simple. Les
maîtres, dit-il, sont tout trouvés. Ce sont messieurs
de la congrégation de l'Oratoire. Quant au
plan, on nous dispense vraisemblablement d'en
parler. Nous observerons seulement que, pour
donner lieu à l'exécution de ce plan, il eût fallu
que les parlemens triomphassent de la nation en
1789, comme ils avaient triomphé du roi en 1788:
arrangement qui n'a pas réussi; c'est dommage.


Ce qu'il y a de plus divertissant dans cette
étrange production, c'est la table des chapitres
de l'ouvrage. L'auteur y devient tout-à-coup une
espèce de Montesquieu par la singularité de ses
titres; et quelquefois les chapitres eux-mêmes sont
très-courts: nouvelle preuve de profondeur et de
génie. Il est vrai que plusieurs de ces titres ressemblent
à ceux de William Pikle ou de Tristram
Shandy. Maladresse; Changement de scène; Il est
plus facile d'accuser que de confondre; Fausses apparences.
Le style est quelquefois digne des idées
répandues dans le chapitre. Voici un de ces titres:
Dans la Législation.—La promptitude est une
fournaise, et l'uniformité une faux tranchante.

Mais de ces chapitres, le plus facétieux est intitulé:
Ce que doit faire un citoyen honnête homme
qui voit son roi dans l'erreur. Il n'est pas que, parmi
nos lecteurs, il ne se trouve des gens curieux,
comme nous l'avons été, de savoir quelle conduite
il faut tenir s'il arrivait un pareil malheur.
Le voici. Il faut alors dire au Souverain, avec Burlamaqui,
que les Rois qui prennent tout (apparemment
que l'auteur ne connaît que cette erreur-là
dans les Rois, car il ne parle d'aucune
autre), les Rois qui prennent tout, possèdent seuls
tout l'État; mais aussi l'État s'épuise d'hommes
et d'argent. Attendez une révolution. Cette puissance
monstrueuse ne saurait durer; au premier
coup qu'on lui porte, l'idole tombe, etc. Voilà ce
que disait Burlamaqui quand son roi était dans

l'erreur, au moins dans l'erreur de tout prendre.
Mais on oublie de nous apprendre si Burlamaqui
allait lui-même porter au roi ces grandes vérités,
ou s'il se contentait de les consigner dans ses livres
de droit politique; différence essentielle, au moins
quant à l'effet du moment.

Finissons, car on pourrait croire que nous
avons voulu nous égayer, ce qui serait bien naturel
après la lecture d'un pareil ouvrage, mais
ce qui serait très-blâmable en rendant compte
d'une production si volumineuse.

On revient malgré soi à la surprise que fait
naître la publication d'un tel ouvrage, dans un
moment tel que celui-ci. Elle prouve qu'il est des
hommes dont la raison ne peut être éclairée par
la raison publique. Mais une réflexion console;
c'est de voir que les absurdités reproduites si naïvement
par l'auteur, n'excitent plus guère que
cette espèce de rire produit par l'aspect d'une
mode surannée. Il n'y a pas long-temps que ces
idées osaient se montrer partout: et déjà elles
semblent se perdre dans un grand lointain, et
s'être reculées comme dans l'enfoncement d'un
siècle.





Sur un ouvrage intitulé: La Constitution vengée des inculpations des
ennemis de la Révolution; Discours prononcé par M. le maire
de Congis, curé de la paroisse, lors de la prestation du serment
civique. — 1790.

Parmi cette foule de harangues prononcées à
l'occasion du serment civique, le public a paru
distinguer, avec intérêt, ce petit discours qu'on
ne lit pas sans émotion: c'est la raison qui parle,
avec une simplicité touchante, le langage du vrai
christianisme; c'est l'âme de Fénélon se développant
avec sa candeur devant des âmes aussi simples,
mais moins éclairées que la sienne. Nul autre
ton ne pouvait convenir ni à l'orateur ni à l'auditoire.
Sans doute c'est ce genre d'éloquence
que Fénélon portait dans les modestes églises des
villages de son archevêché; car il ne dédaignait
pas d'y faire entendre sa voix. On sait même qu'il
se faisait un devoir de visiter les humbles chaumières
des habitans de la campagne, et de devenir
ainsi, en quelque sorte, membre du bas clergé,
expression qui peut-être lui paraissait étrange,
pour désigner un prêtre faisant son devoir.

Le mérite de ce discours s'est encore trouvé
rehaussé par des circonstances particulières; on
l'a mis en opposition avec les mandemens de
quelques évêques, avec les écrits de quelques
membres du haut clergé. On a été frappé, malgré

soi, du contraste remarquable entre la conduite
d'un pauvre et vertueux pasteur, et celle de ces
prêtres opulens, de ces apôtres millionnaires qui
cherchent, dans les cendres d'un fanatisme presque
éteint, les étincelles d'une guerre civile, pour
défendre, au nom de la religion, des richesses
qu'elle leur interdit. C'est aux environs de Paris
que ce discours a été prononcé: que n'a-t-il pu
l'être dans la principale église de Nîmes ou de
Montauban!

Après un exorde très-court, où l'orateur (on
osé à peine lui donner ce nom) expose les raisons
qui empêchent passagèrement de sentir les
avantages de la nouvelle constitution, il s'engage
(et c'est la division de son discours) à repousser
les deux grands reproches répétés par les ennemis
du bien public: «Ils savent, dit-il, que vous êtes
attachés à une religion qui a Dieu pour auteur,
et ils vous disent que la constitution nouvelle
lui porte de criminelles atteintes; ils savent
que vous êtes attachés à votre roi, et ils vous
disent que la nouvelle constitution en avilit la
dignité: odieuses imputations dont vous allez
comprendre toute la fausseté.»

Il établit que la nouvelle constitution, loin de
porter atteinte à la religion, emprunte d'elle tous
ses principes: égalité, indulgence, tolérance, humilité;
c'est la doctrine de Jésus-Christ, et l'orateur
le prouve par différens passages de l'évangile,
par l'exemple du sauveur communiquant avec

les pécheurs, avec le juif et le samaritain. L'égalité
surtout lui paraît le principe fondamental de la
religion chrétienne. C'est ce principe d'égalité,
inné chez les hommes, qui contribua le plus à
répandre les lumières du christianisme; et dans les
derniers siècles même, c'est ce qui le fit recevoir
avec tant d'ardeur au Japon, où le peuple gémissait
écrasé sous le joug aristocratique. L'orateur se
contente d'indiquer ici, d'un mot et avec sagesse,
ce qu'il ne devait pas développer davantage à ses
paroissiens. Les lecteurs plus instruits savent que
le christianisme, après avoir été près d'opérer,
en paraissant au Japon, une révolution politique,
après s'y être introduit en prêchant l'égalité, l'humilité,
fut banni de cet empire par l'orgueilleuse
démence d'un prêtre portugais, qui s'avisa de
disputer le pas à l'un des premiers officiers du
roi. Le peuple, qui d'abord avait saisi avec une
avidité inconcevable la nouvelle doctrine dont il
espérait la fin de ses peines et de son avilissement,
crut, en voyant ce ridicule orgueil, qu'on
l'avait trompé. Il prêta des desseins perfides à des
hommes dont la conduite était si opposée aux
principes de la religion qu'ils annonçaient. On
voit que saint François-Xavier avait prêché le
vrai christianisme, celui de l'évangile: et c'est
par là qu'il avait réussi. Mais ce succès ne se soutint
point, parce qu'ensuite on prêcha un christianisme
tout différent, celui de notre haut clergé;
distinction que les Japonais, peuple fort ignorant,

ne purent jamais comprendre, faute d'être au fait
de l'histoire ecclésiastique.

Le bon curé-maire passe au second reproche
fait à la constitution par ses ennemis. Il montre
que la constitution, loin d'avilir la majesté du
trône, la rehausse infiniment: et c'est ce qu'il
prouve par l'énumération de toutes les prérogatives
qu'elle lui donne et qu'elle consacre. Il n'a
pas de peine à faire sentir à ses auditeurs que tout
le mal qui se faisait au nom du roi, et à son
insu, sans être pour lui d'aucune utilité, sans lui
apporter aucune jouissance personnelle, n'a servi
trop long-temps qu'à dégrader ce nom si respectable,
aujourd'hui si chéri dans la personne de
notre vertueux souverain. Il donne ensuite à ces
hommes simples l'idée de la liberté véritable. Il
déplore les premiers effets de la licence, et les
félicite de n'avoir aucunement participé aux violences
commises autour d'eux. Il les remercie de
l'estime et de la confiance qu'ils lui ont montrées,
en le nommant chef de leur corps municipal. «Par
la nature, la religion et la loi, je suis votre égal,
votre frère: par la religion et la loi, je suis encore
votre père, puisque vos intérêts me sont
confiés sous ce double rapport; et je jure,
dans le temple de Dieu même, de remplir à
votre égard les devoirs que ce double rapport
m'impose.»

Il leur fait ensuite prêter le serment civique; et la
cérémonie achevée: «A présent, dit-il, vous êtes

Français.» Il finit par une invocation simple et touchante
à la divinité. A présent vous êtes Français, est
à la fois d'un mouvement noble et d'un sens profond.
On pourrait dire à ce vertueux curé, et à ceux qui
ont donné le même exemple: «A présent, vous
êtes de vrais chrétiens et de dignes apôtres d'une
religion que vous rendrez respectable.» Qu'on suppose,
en effet, que la religion n'eût jamais eu que
de pareils ministres, qui pourra nier qu'elle n'eût
été la bienfaitrice de la terre? Quel incrédule assez
froid, quel raisonneur assez dur eût tenté jamais
d'ébranler les fondemens d'une religion, qui ne
se fût manifestée que par des vertus et des bienfaits?
ou si l'on l'eût essayé, quel succès pouvait-on
attendre d'une pareille tentative? C'est sans
doute ce sentiment qu'exprimait un autre prêtre,
non moins vertueux, lorsqu'en apprenant le décret
de l'assemblée nationale sur les biens du
clergé, il dit pour toute expression de regret:
«J'aurai donc le plaisir de voir, avant ma mort,
la religion respectée!» Celui qui parlait ainsi est
pourtant jeune encore, pourvu non très-richement,
mais avantageusement de biens d'église,
dont il perdra sans doute une grande partie. Il
faut convenir qu'un tel prêtre, capable d'un si
noble désintéressement, paraît un peu plus convaincu
de la religion, et fait plus pour elle que
les défenseurs des propriétés ecclésiastiques.





Sur un ouvrage intitulé: Exposé de la Révolution de Liège en 1789,
et de la conduite qu'a tenue à ce sujet Sa Majesté le Roi de Prusse;
par M. de Dohm, conseiller intime de Sa Majesté, et son ministre-plénipotentiaire
pour le directoire de Clèves, au cercle du Bas-Rhin
et de la Westphalie; traduit de l'allemand par M. Reynier. — 1790.

On a vu un temps (et ce temps n'est pas très-éloigné)
où un écrit d'un conseiller-privé, commissaire
au directoire d'un cercle d'Allemagne,
sur les démêlés d'un peuple avec son prince, n'eût
intéressé en France qu'un petit nombre d'hommes
voués à la politique ou à la diplomatie, et quelques
amis de l'humanité. Il n'en est plus ainsi:
les circonstances ont attaché aux ouvrages de ce
genre un intérêt presque universel. La cause de
Liége est devenue celle de la liberté; et sous ce
seul rapport, l'écrit que nous annonçons eût
trouvé un grand nombre de lecteurs; mais cet intérêt
du sujet passe bientôt à l'ouvrage même par
la manière dont il est traité, par les réflexions
que l'auteur y a répandues, par le genre des questions
qu'il élève; questions qui, pour la plupart,
doivent probablement, avant peu d'années, s'agiter
sur de plus grands théâtres, et dont la solution
importe à l'humanité entière. L'ouvrage de M. de
Dohm doit, sous ce point de vue, intéresser principalement
les Français; il leur rappelle des souvenirs
récens et précieux; et en les ramenant sur

le passé, il tourne en même temps leurs yeux
vers un avenir qui a présenté quelque temps une
perspective effrayante. Les malheurs qui menacent
les Liégeois, séparés de leur prince, rendent
plus chère et plus respectable aux Français la conduite
du vertueux Louis XVI, uni à son peuple
pour prévenir des calamités nouvelles, et assurer
le bonheur des générations futures, sans le faire
acheter par des désastres à la génération présente.

C'est ce que n'a point fait le prince-évêque de
Liége, qui s'en est rapporté, dit-il, à l'avis unanime
de tous ses conseillers: mais le meilleur de
tous était son cœur, qui l'avait d'abord si bien
conduit, qui le fit d'abord aller au-devant des
vœux de son peuple, lui fit prendre le ton d'un
père, en engageant son clergé à satisfaire de justes
demandes, et à concourir au soulagement de la
classe la plus indigente de ses sujets. Tels sont
quelquefois les premiers mouvemens des princes,
jusqu'au moment où les conseillers arrivent; et
voilà pourquoi le peuple, que l'on dit si aveugle
et si juste, aime très-souvent les princes et presque
jamais les conseillers. Revenons à l'ouvrage
de M. de Dohm.

Ceux des lecteurs français qui ne connaissent
pas ses écrits, et l'esprit philantropique qui les
anime, s'étonneront peut-être de voir un publiciste
allemand, un ministre d'un roi absolu sortir
de la routine diplomatique, s'élever aux idées premières
de raison et de justice générale, préférer

le fond aux formes, et en appeler hardiment à
la véritable justice et à l'éternelle raison. Plusieurs
publicistes allemands, trop attachés aux
formes admises dans le corps germanique, eussent
voulu que le roi de Prusse se fût rendu l'exécuteur
aveugle du décret précipité de la chambre impériale,
et eût consommé la ruine des Liégeois dans
les meilleures formes de procès. Cette conduite
eût pu être approuvée par ceux qui placent avant
tout la justice d'empire; mais elle n'est ni la seule
ni la première; il en est une plus ancienne, encore
plus respectable: et c'est à cette justice que
le roi de Prusse en appelle par la voix d'un ministre
philosophe, digne de la réclamer en son
nom.

M. de Dohm commence par un exposé succinct
de la constitution de Liége, fondée sur des contrats
qui paraissent prouver, ainsi que plusieurs
monumens du moyen âge, que, dans ces siècles
appelés siècles d'ignorance, on connaissait les
droits de l'homme, sans en parler autant que de
nos jours. L'heureuse liberté civile dont jouissait
le pays, ne fut point troublée jusques sous la régence
du prince-évêque actuel. Bientôt s'élevèrent
des troubles qui n'ont pas une origine bien noble.
Il s'agissait du droit lucratif de donner, dans le
bourg célèbre de Spa, des bals et des jeux de
hasard. Cette querelle amena la question sur la
légalité des octrois de jeu, accordés par l'évêque
seul sans le concours des états. Le prince porta

la querelle au tribunal de la chambre impériale.
La cause prit de l'intérêt en se liant à
une question plus importante: Si le prince seul,
en matière de police, peut porter des édits;
ou s'il a besoin, pour ses édits, ainsi que pour
toute autre nouvelle modification de la liberté
du citoyen, du consentement des états. Cette querelle
importante est restée jusqu'à présent indécise
au tribunal de la chambre impériale, qui n'a
porté que des décisions provisoires. Les débats
continuèrent, et produisirent même des violences.
De cette querelle, il en sortit plusieurs autres, qui,
en d'autres temps, eussent été peu dangereuses.
Le rétablissement d'un impôt, désagréable au
peuple, acheva d'aigrir les esprits. Enfin, le renchérissement
du pain, effet d'un mal physique,
parut au peuple, déjà si indisposé, un tort du
gouvernement, un mal politique; et le prince
différant d'assembler les états plus d'une fois
promis, le peuple regarda les conseillers de son
chef comme les artisans de ses maux. Tel était
l'état des choses, lorsque la nouvelle de ce qui
s'était passé à Paris en juillet 1789, les frappa,
les enthousiasma et les porta à suivre l'exemple
d'un grand peuple qu'ils aiment, avec lequel ils
ont des liaisons naturelles, plus puissantes que
les liaisons accidentelles qu'ils ont avec les Allemands.

«Guidé par le sentiment le plus sûr, dit M. de
Dohm, le prince-évêque vint au devant des vœux

de son peuple. Il secourut la classe indigente; il
invita son clergé à supporter également les impôts
et à renoncer pour jamais, sans condition, sans
réserve, aux priviléges qui les en exemptaient.»
Si la conduite du chef fut magnanime, la manière
dont son peuple la reçut ne le fut pas moins;
mais il mêla cependant à l'expression, d'ailleurs
touchante, de sa reconnaissance, des vœux pour
un bien plus important que l'égalité dans la répartition
des impôts: le rétablissement de la liberté,
et l'abolition du réglement de 1684. «Qui
peut blâmer, poursuit M. de Dohm, ce vœu d'un
peuple noble, à qui l'on promet de terminer, et
qui en connaît la source toujours renaissante?» Il
faut savoir qu'avant 1684, les députés de la capitale
et de vingt-deux autres villes, qui ont, d'ancienne
date, séance et droit de suffrage à la diète
de l'état, étaient nommés par la bourgeoisie. Mais
l'évêque Maximilien-Henri, de la maison de Bavière,
qui réunissait l'électorat de Cologne, l'évêché
de Munster et d'Hildesheim, abusant de sa
puissance et de ses troupes étrangères, s'attribua
lui-même arbitrairement la nomination de la
moitié de la magistrature de la capitale, et sut se
procurer encore, sur le choix de l'autre moitié,
une telle influence, que la pluralité fut toujours
dévouée à l'évêque. Il en usa de même à l'égard
des autres villes, et dès-lors le tiers-état fut regardé
comme anéanti. Mais le sentiment de la
liberté subsistait dans les cœurs. Il osa se montrer,

et le vœu du peuple fut porté au prince-évêque,
qui donna par écrit son consentement à
tout ce que le bien de son peuple pourrait exiger.
Les Liégeois demandèrent la déposition de l'ancienne
magistrature. La déposition s'ensuivit, et
leurs places furent données à ceux qui, par leur
caractère et leur conduite publique, s'étaient acquis
la confiance de leurs concitoyens, et qui,
dans la cause de la liberté, avaient combattu pour
elle.

Le prince approuva tout. Il vint de son château
de Seraing à la ville, fut reçu avec la plus vive
allégresse, et confirma, par sa propre signature, les
nouvelles élections. Il témoigna aux nouveaux magistrats
sa confiance et sa considération: il les invita
à sa table avec des plénipotentiaires des cours
étrangères. Il procura même à tous les gens de sa
maison, des cocardes que le peuple portait en signe
de la liberté reconquise. Il renouvella expressément,
par une lettre adressée aux nouveaux magistrats,
la convocation déjà faite pour l'assemblée
des états. Tout le pays était pacifié par l'accord
d'un bon prince avec un bon peuple; mais cette
joie ne fut pas de longue durée. Le 27 août, on
apprit à Liége que le prince avait, la nuit dernière,
quitté son château de Seraing sans qu'on
sût où il était allé. Peu de temps après, il écrit
que, dans la crainte que les délibérations de la
prochaine assemblée ne fussent tumultueuses et
nuisibles à sa santé, il s'était déterminé à s'éloigner

pour quelque temps de la capitale: mais il
assure à la nation qu'il n'avait nullement le dessein
de solliciter des secours étrangers, ni de porter
aucune plainte, soit à sa majesté impériale,
soit à la diète, soit à tout autre tribunal de l'empire.
Il désavoue à la face de l'univers toutes celles
qui pourraient être portées en son nom. Il exhorte
la nation à travailler à la constitution qui doit
faire son bonheur. Il approuve expressément le
perfectionnement projeté, et proteste qu'il n'a pas
le moindre dessein de réclamer contre ce qui s'est
passé: il donne là-dessus solennellement sa parole
de prince.

Cette lettre appaisa la fermentation, mais sans
calmer les alarmes du peuple. Au milieu de ces
inquiétudes, on apprend à Liége que la chambre
impériale avait, de son propre mouvement, pris
connaissance de ce qui s'était passé, et qu'en qualité
de tribunal établi pour le maintien de la
paix publique, le 27 août, jour du départ du
prince-évêque, elle avait déféré au prince du
cercle du Bas-Rhin et de Westphalie, le prince-évêque
de Munster, le duc de Juliers et le duc de
Clèves, la commission de protéger puissamment,
à l'aide des troupes nécessaires à cet effet, aux
frais des rebelles liégeois, le prince-évêque, ainsi
que ses conseillers et ses sujets fidèles, contre
tout acte de violence; de rétablir, dans tout le
pays, mais principalement dans la capitale, la
tranquillité et la sûreté publique; de remettre la

forme du gouvernement dans l'état où elle avait
été avant la rébellion, d'enquêter contre les
moteurs, etc.

Telle est la teneur du décret de la chambre impériale.
M. de Dohm, qui montre en blâmant ce
décret, le plus grand respect, comme de raison,
pour le haut dicastère de l'empire, dit simplement:
«elle est dure cette teneur.» Il présente même
avec sagesse les motifs qui peuvent l'avoir dictée,
et justifie en quelque sorte son émission. On voit
que, par ménagement, l'auteur modère d'abord sa
force, qui bientôt n'en devient que plus puissante.
Il se contente d'indiquer le contraste de la conduite
de la chambre impériale en 1684 (lorsque
la liberté politique fut détruite à Liége, par l'évêque
Maximilien-Henri), avec la conduite de cette
même chambre en 1789, lorsque le peuple a reconquis
sa liberté. Mais la seule indication de ce
contraste, à quelles réflexions ne donne-t-elle pas
lieu? La chambre impériale entend-elle que la
paix publique n'est pas troublée, lorsque les
princes oppriment les peuples, mais seulement
lorsque les peuples réclament leurs droits? Le
corps germanique, qui se porte pour garant de
la liberté des peuples, comme des droits des souverains,
attend-il, dans une neutralité infidèle,
le succès de leur lutte trop souvent inégale, afin
de venir au secours du prince s'il a besoin de secours,
et d'accabler le peuple, si sa cause triomphe
ou paraît prête à triompher? Serait-ce là le

secret du corps germanique? Et ce secret qu'il
convenait de garder dans tous les temps, est-il
bon à révéler aujourd'hui? Pourquoi une oppression
de cent cinq ans (de 1684 à 1789) paraît-elle
à la chambre impériale plus respectable,
plus conforme à la constitution qu'une liberté de
deux cent quatre-vingt-quatre ans (depuis 1316
jusqu'à 1684)? Il paraît difficile de répondre de
nos jours à ces questions; et c'est pour cela que
ceux qui gouvernent, feraient plus sagement de
n'y pas donner lieu. M. de Dohm explique en partie
la précipitation de ce décret peu réfléchi, par
l'étonnement et la crainte que la révolution de
France répandit parmi les princes allemands.
Qu'on en juge par le rapprochement des dates.
L'événement arrivé à Liége (M. de Dohm est très-fâché
qu'on l'ait nommé révolution, et il prétend
que ce mot a jeté d'abord de la faveur sur la cause
des Liégeois), l'événement arrivé à Liége est du
18 août; et le 27 du même mois, la chambre impériale,
si connue par la lenteur de ses décisions,
rend son décret contre les Liégeois: décret qui à
chaque mot porte l'empreinte de la précipitation
avec laquelle il a été rendu, alléguant lui-même
pour motif, le bruit général, la notoriété publique,
parlant des désordres qu'on supposait dans Liége,
à l'instant même où tout y était dans la plus grande
tranquillité, par l'accord du chef et de son peuple.

C'est qu'on voyait tout à travers la crainte inquiétante
du mal français, c'est que la peur des révolutions

était la lunette colorante. Ce qu'il y eut
de plus remarquable, c'est que la chambre impériale
ait refusé d'admettre la déclaration judiciaire
du prince-évêque, donnée de son propre mouvement,
par laquelle il annonçait l'espoir de terminer
tous ses différens avec ses sujets par un
accommodement aimable. Prétendra-t-on que son
consentement avait été forcé? D'abord, il eût
fallu en donner une preuve, s'il en est qui puisse
prévaloir contre l'assertion du prince: il avait déclaré
qu'il était d'accord avec son peuple. La question
se réduit à savoir s'il était contraint lorsqu'il
remplissait le vœu de sa nation, ou s'il ne l'était
pas. Si un vœu manifesté vivement par un peuple
nombreux est contrainte, elle a eu lieu. Si la contrainte
exige des menaces en cas de refus, cette
contrainte n'a pas existé. Mais qui sait ce dont le
peuple eût été capable, si le prince eût refusé?
Personne ne le sait; et voilà pourquoi l'esprit de
parti a beau jeu d'imaginer ce qui était possible,
mais ce qui ne s'est pas réalisé. Ce qu'il y a de certain,
c'est que l'argument tiré de la contrainte
ne peut avoir de force ici dans le sens du droit civil.
Lorsqu'un particulier est porté par contrainte
ou par crainte, de renoncer à une possession quelconque,
il est en droit de recourir à la discussion
juridique de cette nullité. Mais ici ce n'était point
d'un particulier qu'il s'agissait: ce n'était point le
comte d'Hoensbroeck qui se dépouillait d'un droit
à lui appartenant: le prince de Liége déclarait

qu'il était d'accord avec son peuple sur la manière
de pourvoir à l'avenir au bien-être de ce
même peuple. Tous les droits du prince n'ont que
le bien-être du peuple pour but; et si l'on peut
appliquer ici l'idée de contrainte, ce ne peut être
que sous le rapport commun à tout traité de paix,
qui presque toujours est contrainte pour une des
parties contractantes, laquelle doit céder à la plus
puissante, et perdre quelques droits, quelques
provinces, pour conserver le tout. Qu'on parcoure
l'histoire; qu'on cherche les traités qui soient restés
libres de cette espèce de contrainte politique et
morale; et pourtant malheur à celui qui voudrait
troubler la tranquillité des peuples, laquelle repose
sur ces traités!

Dira-t-on que le prince préjudiciait aux droits
de ses successeurs? Mais ces droits ne datent que
du jour où les successeurs entrent en jouissance.
D'ailleurs, ce principe rendrait à jamais impossible
tout changement dans la constitution, tout
changement que le bien général peut exiger en
tout pays, et qu'à Liége le contrat fondamental
permet expressément, pourvu qu'il soit agréé
par le sens du pays. Ce sont les propres mots de
la loi; mots d'une signification plus étendue que
ceux de volonté générale, usités de nos jours,
mots qui indiquent de plus le perfectionnement
successif dont cette volonté est susceptible, et
l'influence progressive de la raison publique,
laquelle, avec le temps, doit passer tout entière

dans le gouvernement d'un peuple libre, dernier
terme du bonheur où la civilisation puisse
conduire les sociétés politiques.

Nous ne suivrons pas M. de Dohm dans le détail
de toutes les objections qu'il multiplie contre ce
décret de la chambre impériale, ni des événemens
qui en furent la suite. Nous observerons seulement
que, dans cette insurrection des Liégeois,
la chambre impériale, le prince-évêque et ses
partisans supposent toujours qu'il ne s'agit que
de réduire un douzième de la nation, qui entraîne
les onze-douzièmes restans, lesquels sont en opposition
avec ce prétendu douzième; aveuglement
qui paraît inconcevable à M. de Dohm, mais qui
n'étonnera pas les Français. N'avons-nous pas vu en
effet des hommes, d'ailleurs raisonnables et même
éclairés, prétendre, au commencement de 1789,
dans le mouvement général de tous les esprits,
que cette effervescence universelle n'était que
l'effet d'une cabale d'intrigans, une conjuration
d'avocats, une querelle de bazoche? En même
temps qu'on proposait de réduire ce douzième de
la nation liégeoise, on demandait contre lui la
force militaire de trois puissances, dont l'une
était le roi de Prusse, comme duc de Clèves. Le
roi, dont les troupes formaient les deux-tiers de
la petite armée qui marcha vers Liége, devenait
l'arbitre du sort des Liégeois. Il est certain qu'il
pouvait les exterminer (c'est à quoi devait conduire
l'exécution littérale du décret de Wetzlar);

car, dans l'effervescence des esprits à Liége, il n'est
pas douteux que si les Prussiens se fussent présentés
en ennemis, le peuple liégeois, courageux,
accoutumé aux armes, enthousiasmé de sa liberté
nouvelle, ne se fût porté à des extrémités justifiées
par le désespoir. Mais c'est ce qui ne pouvait
arriver, d'après la sage détermination que le
roi avait prise. Le décret de Wetzlar portait que
les forces militaires seraient employées à rétablir
l'ordre et la tranquillité publique. On sait ce que
veulent dire ces mots en style diplomatique. Il
plut au roi de leur donner un sens plus humain,
de purifier au lieu d'égorger, de se porter pour
médiateur entre le prince et ses sujets, et non de
sacrifier les sujets aux conseillers du prince. C'est
cette conduite qu'on blâme dans plusieurs cours
d'Allemagne; et c'est elle que M. de Dohm entreprend
de justifier. C'est ce qu'il fait par l'exposé
de toutes les circonstances qui ont nécessité des
mesures aussi sages qu'humaines. Il fait voir qu'en
s'attachant au fond plus qu'aux formes, en négligeant
les accessoires pour l'essentiel, en se conformant
aux idées premières de justice et de raison,
il avait en même temps satisfait à toutes les considérations
de la politique; qu'en épargnant le sang
en de pareilles circonstances, il avait servi l'Allemagne
et prévenu une alliance dangereuse entre
les Liégeois et les Brabançons, alliance qui eût fait
naître à Liége une double guerre civile, des Liégeois
avec eux-mêmes, et des Liégeois avec l'Allemagne

dont ils se seraient séparés. Tels sont les
maux qu'a prévenus le roi de Prusse, en se conduisant
comme il a fait, et en croyant que les formalités
étaient faites pour l'Empire et non l'Empire
pour les formalités. Il en appelle au tribunal
de l'opinion publique, tribunal dont les décisions
deviennent tous les jours plus prépondérantes, et
peut-être obtiendront une partie des effets que
l'abbé de Saint-Pierre attendait de sa diète européenne:
celle-ci ne sera pas aussi facile à tourner
en ridicule.

Il est inutile d'examiner si les intérêts personnels
du roi de Prusse n'ont point influé sur les
intentions bienfaisantes qui ont ramené, par des
voies douces, la tranquillité dans Liége; si, dans
la position où il était à l'égard de Joseph II, il
ne lui importait pas d'embarrasser la communication
de l'Autriche au Brabant, etc. Ce n'était point
à M. de Dohm à élever ces questions, encore moins
de se permettre tous les développemens qui les
eussent éclaircies; il suffit qu'il les ait indiquées.
Heureux les peuples, quand les intérêts politiques
des rois s'accordent avec les mesures que l'humanité
leur conseille! C'est le cas où se sont trouvés
les Liégeois, bonheur que précédemment n'avaient
point eu les Hollandais. Il faut aussi compter,
parmi les causes qui ont sauvé Liége, le choix
qu'avait fait le roi de Prusse d'un général humain
tel que le baron de Senff, et un ministre philosophe
tel que M. de Dohm. Sa conduite, exposée

dans son ouvrage, réfute suffisamment les reproches
personnels que lui ont faits les ennemis du
monarque dont il a secondé les intentions; et c'est
une justice qu'il se rend lui-même quand il se
flatte, comme il le fait avec raison, «d'avoir acquis
au roi magnanime dont il a eu le bonheur d'être
l'interprète, l'amour, la vénération des Liégeois
et de toutes les nations éclairées et sensibles;
conquête la plus digne de Frédéric-Guillaume
II». Un ministre du roi de Prusse a dû
se borner à dire la plus digne et non pas la seule.
Mais il souhaiterait sûrement au fond de son
cœur, que ce monarque voulût la regarder comme
la seule conquête digne de lui.



Sur un ouvrage intitulé: Véritable Origine des Biens ecclésiastiques:
Fragmens historiques et curieux, contenant les différentes voies par
lesquelles le Clergé séculier et régulier de France s'est enrichi; accompagnés
de Notes historiques et critiques; rédigés par M. Roset. — 1790.

Si cet ouvrage eût paru il y a quelques années,
ou même au commencement de l'année dernière,
il eût fait une sensation marquée. Le clergé, encore
possesseur, à cette époque, des immenses
richesses qu'on lui a tant reprochées, attirant
comme elles les regards de l'envie, était l'objet

d'une malveillance universelle, qui heureusement
paraît un peu calmée. Le tableau des moyens employés
par lui pour parvenir à cet excès d'opulence,
eût offert alors un attrait qui n'existe plus
pour le livre que nous annonçons. Il n'a plus, pour
se soutenir, que lui-même; et cependant il excitera
encore quelque curiosité. On aime à voir la
variété des symptômes par lesquels se manifeste
cette incurable maladie de l'espèce humaine, la
superstition. On aime à voir la diversité des
moyens, soit rusés, soit violens, par lesquels l'avarice,
la cupidité, l'ambition s'étaient emparées
de la terre, en promettant le ciel. Ce livre d'environ
400 pages, est composé de 45 chapitres,
dont chacun offre un assez grand nombre de ces
ruses. L'auteur paraît regretter de n'avoir pu entièrement
compléter son ouvrage: «Nous n'avons
point, dit-il modestement dans sa préface, la
témérité de présenter ces fragmens comme une
histoire entière des abus qui se sont introduits
dans la religion catholique, relativement à la puissance
et aux richesses de ses ministres. N'ayant
voulu parler uniquement que de ce qui s'est passé
dans ce royaume à cet égard, quelque liaison
que la plupart de nos faits pût avoir avec les
autres pays, et principalement avec la cour de
Rome, nous n'avons rapporté de cette cour que
ce qui était absolument indispensable pour l'éclaircissement
de plusieurs de ces mêmes faits.
Mais si quelque jour une plume sage, impartiale,

judicieuse....» Le rédacteur se trompe sans doute,
en imaginant qu'on reprenne jamais la plume,
pour retracer l'histoire de ces abus odieux. Les
prêtres, désormais rendus à la religion, aux vertus
qu'elle commande, aux devoirs qu'elle leur impose,
préservés des distractions que donne l'opulence,
n'exciteront plus ni cette jalousie secrète,
ni cette indignation publique, qui trouvaient
à se satisfaire dans la lecture des ouvrages
de cette espèce. La malignité humaine n'en enfantera
plus de nouveaux; mais parmi ceux qui
existent, celui-ci tiendra une place honorable,
comme un des moins incomplets. En le parcourant,
les chrétiens vraiment religieux s'applaudiront
du contraste qui existera bientôt entre les
prêtres des âges précédens et ceux dont la nouvelle
constitution nous garantit les vertus et le
désintéressement. Ce recueil alors ne les offensera
pas plus que ne ferait celui des tours d'adresse
employés par les prêtres d'Isis ou de Cybèle, si
on en trouvait le récit dans Macrobe, dans Aulu-Gelle
ou dans Apulée.





Sur l'Ouvrage qui a pour titre: Palladium de la Constitution politique,
ou Régénération morale de la France; question importante
proposée à l'examen des départemens, des districts, etc., et à la
décision de l'Assemblée nationale; par M. L. Rivière. — 1790.

Dans ce grand recensement de toutes les institutions
sociales, occasionné par une révolution
trop rapidement opérée; dans cette revue générale
de tous les établissemens publics et des corporations
de toute espèce, des abus, des inconvéniens
attachés à leur existence, on sent que l'université
de Paris ne pouvait être oubliée. Depuis
long-temps un cri général s'était élevé contre le
systême d'éducation, ou plutôt contre le plan
d'études établi dans ses écoles depuis plusieurs
siècles: ce cri redouble et se fait entendre de
toutes parts, au moment où l'excès de tous les
abus en fait par-tout chercher les remèdes. Le mot
que l'auteur cite de Saint-Augustin, vieil usage,
vieille erreur, mot très-philosophique, dont les
écrivains jansénistes du dernier siècle n'ont pas
fait assez d'honneur à leur patron, paraît aujourd'hui
une maxime devenue en peu de temps familière
à la nation. Elle ne sera nullement effrayée
de la proposition que lui fait M. Rivière. Il ne s'agit
de rien moins que d'effacer jusqu'aux vestiges
de ces ridicules établissemens appelés colléges: ces
derniers mots sont de J.-J. Rousseau; texte qui,
dans le temps où Rousseau écrivait, fit plus de sensation

que n'en ferait aujourd'hui le commentaire.
Ce commentaire n'est qu'une brochure de trente
pages, petite, si l'on veut, mais grande, par ce qu'elle
contient. Encore une fois, l'attaque est sérieuse:
et l'université a trouvé, dans M. Rivière, un adversaire
formidable. Il s'y prend très-bien, et voici
comme il procède. Il commence par établir (et
personne ne le nie) que l'étude du grec et du latin,
considérée comme base de l'enseignement
public, est absurde et nuisible. Il examine ensuite
si l'on ne peut étudier suffisamment ces deux langues
que dans les colléges. Il ne lui est pas difficile
de prouver le contraire, puisqu'on a des
grammaires, des méthodes, des livres, et des
maîtres particuliers, pour enseigner mieux et plus
promptement ces deux langues à ceux qui veulent
les apprendre. Enfin, en supposant à l'étude du
grec et du latin une utilité que M. Rivière leur
conteste, faut-il pour cela entretenir des établissemens
publics? Non sans doute; et, dans la rigueur
des principes, il n'est pas douteux que
M. Rivière a raison: mais il nous semble qu'il
pousse un peu loin cette rigueur; il nous semble
que ces deux langues se sont liées de trop près à
l'ensemble des connaissances humaines, aux progrès
de l'esprit humain, pour que les hommes
instruits, et même les philosophes, vissent avec
plaisir cette étude entièrement bannie de l'enseignement
public. Quant à l'inconvénient de faire
payer les frais de cet établissement par la nation,

on peut répondre qu'il est aisé de le lui rendre
très-peu couteux. Il faut même qu'il soit très-peu
couteux, si l'on veut qu'il soit utile.

Il suffirait d'abandonner aux professeurs un local
commode, en leur assurant des appointemens
très-médiocres. Qu'il leur soit permis ensuite de
recevoir de leurs écoliers le prix de leurs leçons;
et dès-lors la concurrence produira, entre les professeurs,
une émulation qu'on n'a cherché à faire
naître jusqu'ici que parmi leurs disciples. Dès ce
moment, la méthode d'enseigner se perfectionnera
de jour en jour; chaque maître fera les plus grands
efforts pour attirer à soi la foule des écoliers, en
augmentant sa fortune par sa célébrité, et sa célébrité
par sa fortune. C'est ce qui est arrivé à plusieurs
professeurs, en différentes universités de
Hollande et d'Allemagne; et, sans cette innovation,
il est difficile que la méthode d'enseignement public
pour ces deux langues fasse de grands progrès
parmi nous.

Ici M. Rivière nous accusera d'un reste de faiblesse
pour le grec et le latin, de leur supposer
quelque utilité à cause des vieux modèles que
quelques personnes désœuvrées prennent encore
plaisir à lire. Hélas! oui, nous sommes de ces
désœuvrés; et ces vieux modèles nous font encore
quelque plaisir: cependant nous triomphons
bien vite de cette faiblesse. Nous convenons avec
M. Rivière qu'il ne s'agit plus de faire des latinistes,
des prêtres et des moines, mais des Français,

des citoyens, des hommes libres; et nous
pensons qu'aucune de ces qualités n'est incompatible
avec le faible encouragement que la nation
pourrait donner à quelques chaires fondées pour
ces deux langues, dont les professeurs pourraient
n'être point à charge à l'état. On s'accoutumera
difficilement à regarder la langue latine comme
aussi inutile que le prétend M. Rivière. Indépendamment
des vieux modèles dont nous n'osons
plus parler, il faut considérer que la langue latine,
devenue depuis quatre siècles la langue
savante de l'Europe, a produit, presque jusqu'au
moment actuel, un grand nombre d'ouvrages
utiles, dont il serait fâcheux que la connaissance
restât concentrée entre un petit nombre de lecteurs;
et c'est ce qui arriverait peut-être si l'étude
de cette langue, bannie tout-à-fait de l'enseignement
public, était en quelque sorte désavouée par
la nation. Nous aurions bien aussi quelque petit
mot à dire en faveur du grec; mais la manière
dont l'auteur traite M. l'abbé Auger, nous ferme
la bouche, et prévient de notre part toute témérité [4].


On devine aisément que la question sur la préférence
de l'éducation publique et de l'éducation
privée, n'est pas même une question pour l'auteur.
Il préfère, sans balancer, l'éducation privée;
mais cette préférence, ou plutôt son aversion pour
les colléges et pour tout ce qui peut y ressembler,
ne l'entraîne-t-elle pas trop loin, lorsqu'il va jusqu'à
dire: «Mais pourquoi une éducation publique?»
C'est encore ici que la rigueur des principes ne
paraît pas applicable à nos circonstances actuelles.
Sans doute, chez une nation que son gouvernement
et toutes les institutions sociales des siècles
précédens n'auraient point avilie et corrompue,
chez un peuple où la multitude ne serait pas dès-long-temps

dégradée par tous les préjugés de l'ignorance
naturelle et de l'ignorance acquise, l'éducation
des enfans pourrait être livrée aux soins de
leur famille; mais, dans l'état où nous sommes,
l'idée de courir un pareil risque est entièrement
inadmissible; et combien même ne sommes-nous
pas éloignés de l'heureux moment où elle sera
praticable! Ce n'est pas trop du concours de la
puissance publique et de tous les esprits éclairés
pour hâter ce moment: notre révolution n'est pas,
comme quelques autres, un simple changement
plus ou moins subit dans le mode du gouvernement,
changement qui quelquefois n'influe que
d'une manière lente et peu sensible sur les idées
et les mœurs. Elle est, en partie, l'ouvrage des
idées nouvelles qui l'avaient secrètement préparée,
et qui ont formé la constitution. Il faut donc
qu'elles en deviennent le soutien, qu'elles triomphent
des idées anciennes qui la combattent, des
habitudes qui lui sont contraires; que nos erreurs
en morale, en politique, achèvent de se dissiper
au jour de la raison.

Jusque-là point de vrai calme, point de félicité
sociale: c'est le combat du bon et du mauvais
principe; et le bon principe, vainqueur,
sans jouir de sa victoire, ne peut être tout-à-fait
triomphant qu'en appelant à lui son invincible
auxiliaire, la génération naissante. M. Rivière ne
l'ignore pas, puisqu'il intitule son écrit Palladium
de la Constitution; mais alors on ne voit pas ce

qu'il prétend par cette exclamation: «à quoi bon
une éducation publique?» Ce n'est sans doute qu'un
mouvement d'humeur, puisqu'il paraît attendre
de l'Assemblée nationale un code d'éducation digne
des législateurs d'un grand empire. Ce sera probablement
un des bienfaits par lesquels l'Assemblée
nationale terminera cette première session;
mais ce ne sera pas l'un des moins importants.
Tous les bons citoyens désirent surtout,
comme M. Rivière, qu'on multiplie les petites
écoles dans les villes, bourgs et villages, en faveur
de ceux qui ne peuvent faire une certaine dépense
pour l'instruction de leurs enfans. Cette nombreuse
partie du peuple, jusqu'aujourd'hui si négligée,
se trouve encore dans un état d'ignorance
et d'abrutissement capable de retarder, pour elle-même,
les plus heureux effets d'une révolution
dont elle a seule profité, du moins jusqu'à ce
moment.

C'est à la fois le fruit de la misère où elle était
plongée, et du soin qu'on prenait d'écarter d'elle
toute instruction. Le gouvernement qui, par les
gênes mises à la presse, et en quelque sorte à la
pensée, n'a pu empêcher les lumières de se répandre
dans la classe mitoyenne, n'a eu que
trop de moyens de les tenir éloignées de la classe
indigente. C'est un des obstacles qu'il rencontrera
au retour de l'ordre, lorsque, plus éclairé lui-même,
il sera contraint de le désirer sincèrement;
car enfin ne fût-ce que par lassitude, il faudra

bien finir par là. S'il y a jamais eu une raison d'instruire
et d'éclairer le peuple, c'est à coup sûr
lorsqu'il est devenu le plus fort. Il est donc vrai
que les citoyens propres à remplir cette fonction
forment en ce moment une classe très-précieuse;
il en existe un grand nombre dans l'université, et
M. Rivière lui rend avec plaisir cette justice. Eux-mêmes
conviennent et s'affligent des abus de l'éducation
actuelle, abus devenus intolérables et qui
ne peuvent plus subsister: c'est ce qui a fait déserter
les colléges, dont trois suffiraient aujourd'hui
au nombre d'élèves répandus dans les dix colléges
de l'université. Rien n'annonce davantage une
institution qui tombe en ruines; et cette réflexion
doit diminuer les regrets de ceux qui craignent,
pour l'université, une destruction légale et définitive.
Les professeurs qui ont du mérite seront
aisément placés dans l'établissement de l'instruction
publique. «Les autres, dit M. Rivière, je les
mettrais au nombre des vieillards et des infirmes,
à qui on accorderait une pension alimentaire
proportionnée à leurs besoins et au temps
de leurs services.» L'université jouit, selon l'auteur,
de biens immenses; et le collége de Louis-le-Grand
possède lui seul un million de revenu.
Un million, c'est beaucoup; mais cette partie du
temporel ne nous regarde pas. C'est un article à
renvoyer au comité des finances, et de là, si l'on
veut, au comité d'aliénation.

Les autres établissemens littéraires, tels que le

collége royal et les trois académies de la capitale
n'éprouvent pas, de la part de l'auteur,
beaucoup plus d'indulgence. L'académie des sciences
est le moins maltraitée. »C'est, dit M. Rivière
la plus utile et la seule peut-être que l'on dût
conserver. C'est dommage qu'elle soit si nombreuse,
et que les vrais savans y soient en si
petit nombre. A la place de ceux qui sont-là,
sans qu'on sache pourquoi, ne conviendrait-il
pas de nommer quelques jurisconsultes et quelques
théologiens distingués?» Ce dernier vœu
nous a surpris. Des théologiens à l'académie des
sciences! et que veut-on qu'elle en fasse?

Même reproche à l'académie des belles-lettres
sur le trop grand nombre de ses fauteuils. Parmi
ceux qui les occupent, il y en a qui ne savent pas
lire. Le trait est fort, et nous le croyons exagéré.
L'auteur n'aime pas les honoraires.

A l'égard de l'académie française, M. Rivière paraît
un peu plus mesuré. Il voudrait seulement la
rendre encore plus utile, désir bien pardonnable et
qui n'a rien de désobligeant. Nous observerons
seulement que le moyen proposé par M. Rivière
pour rendre l'académie française encore plus utile,
est entièrement étranger à l'objet de son institution.
Ce n'est point là réformer, c'est détruire;
et c'est ce qui arrive presque toujours, quand on
veut faire dans les corps des changemens d'une
certaine importance: voilà pourquoi ces corps
répugnent à tous ces changemens, et semblent

avoir pris pour devise le mot d'un pape sur les
jésuites: Qu'ils soient comme ils sont, ou qu'ils ne
soient plus. M. Rivière voudrait que l'académie
française examinât les mœurs et les talens de tous
ceux qui prétendraient ériger des écoles, pensions,
ou pédagogies publiques de littérature,
d'histoire, de géographie, etc.; elle ne donnerait
le sceau de son approbation qu'à ceux qu'elle en
aurait reconnus dignes, etc. On demande ce
qu'une telle fonction a de commun avec les devoirs
académiques attachés, jusqu'à ce moment, à
cet honneur ou à cette récompense littéraire. N'y
a-t-il pas plusieurs membres de ce corps qui se feraient
une peine d'exercer une censure, laquelle
portant à la fois sur les talens et sur les mœurs,
ne serait pas sans inconvéniens pour ceux qui se
trouveraient contraints à l'exercer? Enfin, cette
assemblée d'examinateurs, de censeurs, pourquoi
s'appellerait-elle l'académie française? et puis que
deviendrait le dictionnaire?

Reste le collége royal, qui s'annonce pour
donner des leçons sur toutes les sciences, qui
enseigne si peu de chose, et où personne n'apprend
ce qu'on y enseigne. C'était-là une riche
matière; mais l'auteur réservait toutes ses forces
pour l'université; et le collége royal en est
quitte, au moins cette fois-ci, pour une petite
exclamation philosophique, mais expressive:
O quantum est in rebus inane! C'est tout ce qu'il
en dit: Brutus dormait.


Cet écrit, plein de vues saines et d'idées utiles,
paraît l'ouvrage d'un citoyen éclairé, vivement
animé de l'amour du bien public; mais ce sentiment
fait illusion à M. Rivière, lorsqu'il croit voir
la source de tous les abus dans l'abus qu'il attaque
avec tant de force. Il y aurait sans doute encore,
même après la destruction des colléges, un assez
grand nombre de raisonneurs sans raison, de
savans sans principes, d'écrivains sans style, etc.;
et s'il se trouve moins de prêtres sans vocation,
c'est qu'on leur a ôté les riches espérances qui
leur en tenaient lieu. Un systême d'éducation raisonnable,
approprié aux dispositions naturelles
des enfans et aux besoins de la société, diminuera
sensiblement les maux ou les inconvéniens
dont il se plaint. C'est tout ce qu'on peut prétendre,
et c'est bien assez pour hâter l'instant
d'une réforme.



Sur les Mémoires secrets de Robert, comte de Paradès, écrits par
lui-même au sortir de la Bastille, pour servir à l'Histoire de la
dernière guerre. — 1790.

Ce n'est point ici un de ces écrits pseudonymes,
où un auteur, souvent étranger aux affaires
et aux personnes, se joue de la crédulité
publique et la rançonne en satisfaisant sa propre

malignité. Ces Mémoires sont vraiment l'ouvrage
de celui dont ils portent le nom. On se rappelle la
brillante et rapide fortune du comte de Paradès
pendant la dernière guerre. On vit un jeune
homme, d'une naissance équivoque et incertaine,
entré au service à 25 ans, élevé en deux ans au
grade de colonel avec des pensions sur trois départemens,
paraître à la cour avec tout l'extérieur
de l'opulence, être présenté au roi, et prêt à
monter dans les carrosses de leurs majestés.
Mais tout cet éclat fut un beau songe, aussi court
qu'il avait été brillant; le réveil en fut très-fâcheux.

Cet homme singulier, que des talens, ou, si l'on
veut, des qualités peu communes, tirent de la
classe des aventuriers vulgaires, fut mis à la
Bastille. On le soupçonnait d'avoir, par un double
espionnage, servi l'Angleterre au moins aussi bien
que la France. Il paraît que ce soupçon était fort
injuste, puisque M. de Paradès fut relâché après
une détention de quatorze mois, quoiqu'il continuât
de réclamer une somme d'un demi-million
avancée, disait-il, au gouvernement. Il est
probable que les soupçons répandus contre lui
étaient l'ouvrage des inimitiés personnelles que,
malgré sa réserve, il s'était attirées: malheur inévitable
dans le rôle qu'il joue sur la flotte française,
et auprès de M. d'Orvilliers, dans la campagne
de 1779. Il ne put s'empêcher de montrer
un vif chagrin sur des fautes, sur des abus,

sur une insubordination, dont les effets si nuisibles
au bien général, devaient de plus faire
avorter ses vues particulières sur Plimouth, entreprise
à laquelle il attachait son honneur et
toutes ses espérances. Le crédit, qu'à son retour
il parut prendre auprès des ministres, dut alarmer
les coupables, et donner à l'envie un motif de plus
pour le perdre. La prétention de monter dans les
carrosses dut rallier à ses ennemis la vanité
blessée d'un grand nombre de courtisans. On répandit
des nuages sur sa naissance, en effet équivoque
et incertaine. C'était une grande affaire,
dans un temps où l'on mettait les noms à la
place des hommes, et les mots à la place des
choses. Il est très-possible qu'un jeune homme,
plein de ressources, dévoré d'ambition, mais probablement
léger de principes, s'étant donné pour
ce qu'il n'était pas, ait voulu tenter de justifier
sa prétention: mais il parut n'avoir aucune inquiétude
sur ses preuves, et sur le certificat de
M. Cherin. Par malheur, il fallut attendre. M. Cherin,
homme alors fort occupé, lui déclara qu'il
avait à faire plus de soixante généalogies, genre
de composition qui exigeait quelquefois un travail
fort long et fort pénible. La Bastille où M. de
Paradès fut envoyé quelques jours après, l'empêcha
de se mettre en règle pour M. Cherin. Quel
dommage pour ce jeune homme d'être entré dans
le monde un peu trop tôt! Un délai de quelques
années, et M. de Paradès ne trouvait plus

sur son chemin ces deux grands achopemens:
M. Cherin et la Bastille. Venons aux Mémoires.

C'est l'exposé d'un plan conçu avec autant d'habileté
que de hardiesse, et dont l'objet était de
mettre Plimouth entre les mains du roi de France.
C'est le détail de toutes les mesures qui pouvaient
conduire à ce but: intrigues, espionnages, corruption,
tous ces vils moyens, nécessaires dans
une entreprise de cette espèce, se trouvent un peu
rehaussés par l'intelligence, l'adresse, la présence
d'esprit, l'intrépidité de celui qui les emploie.
M. de Paradès, dans un premier voyage en Angleterre,
s'était procuré une connaissance exacte et
détaillée de toutes les forces anglaises, des places
maritimes, des ports, des rades, des vaisseaux,
des bâtimens, des citadelles, de l'état des fortifications,
etc. Toutes ces instructions, il les avait
rassemblées dans l'espace de peu de mois, avec l'ardeur
d'un jeune homme qui veut brusquer la fortune,
en risquant plus d'une fois sa vie. De retour
en France, il développe ses plans, ses idées, ses
projets à M. de Sartine, alors ministre de la marine;
le ministre les agrée, encourage M. de
Paradès, et le renvoie en Angleterre, avec des
ordres particuliers. Il y achète, sous son nom,
mais pour le compte du roi, un bâtiment anglais
propre pour la course, avec 75 hommes
d'équipage, et le capitaine à ses ordres. Cet arrangement,
qui seul coûta 30,000 francs par
mois, subsista pendant deux campagnes. Il se

ménagea de plus, et toujours à prix d'or, des intelligences
et des correspondances à Londres et
dans toutes les places maritimes: mais la meilleure
emplette que fit M. de Paradès fut celle d'un premier
secrétaire de l'amirauté, qui, pour la somme
de 150 louis par mois, s'engagea à lui faire remettre
copie de tous les ordres qu'on recevrait à
l'amirauté et qu'on y donnerait. Cet honnête
homme tint religieusement sa promesse tant qu'il
fut payé, c'est-à-dire, jusqu'à l'emprisonnement
de M. de Paradès.

Ces petites instructions devaient donner de
grands avantages au ministère français; mais on
n'en profita pas. C'est en vain que M. d'Orvilliers
était averti de tout ce qui se passait sur la flotte
ennemie et dans les ports anglais. L'amiral Keppel,
à la tête d'une escadre dans la Manche, ne couvrit
pas moins le départ de Byron pour l'Amérique.
On manqua la flotte de l'Inde, faute d'avoir
tenu la mer vingt-quatre heures de plus,
comme on le pouvait, puisqu'il fut vérifié dans le
port que nos vaisseaux pouvaient se réparer en mer
à peu près dans le même espace de temps. Cette
campagne ne fut utile qu'à M. de Paradès, qui développait,
pour sa fortune particulière, l'activité,
l'intelligence dont il donnait des preuves dans les
affaires publiques. Il revint en France, où on le
fit capitaine, et bientôt après colonel. De tous
les plans qu'il présenta au ministre à son retour,
ce fut son projet de surprendre Plimouth

qui fut le plus goûté, et c'est celui auquel on s'arrêta.

Nouveau voyage en Angleterre; et c'est dans ce
voyage que M. de Paradès achève de déployer tous
ses talens pour l'intrigue. On est confondu de sa
hardiesse, de son habileté à former des liaisons
dangereuses, à séduire, à corrompre. On n'est
pas moins étonné de la facilité qu'il y trouve,
même dans les classes où l'aisance, sinon la
richesse, devrait préserver de la corruption.

Cette scandaleuse facilité rappèle le projet de
cet empereur, qui voulait obliger, par édit, les
dames romaines de fermer leurs litières dans les
rues, pour les empêcher, disait-il, d'être subornées
par les passans. Il n'en coûta guère à M. de
Paradès que de passer avec de l'argent, pour multiplier
le nombre de ses amis, comme il les appèle.

Nous sommes tentés de croire, non seulement
en qualité de Français régénérés, mais en qualité
de Français tels quels, que la corruption, qui
chez nous n'est pas sans exemple, n'eût pas été,
dans la dernière guerre, si facile et si commune
en France; au surplus, ce n'est là qu'une conjecture.
Revenons à M. de Paradès. Assuré d'un grand
nombre d'amis en Angleterre, il revient à Versailles
et communique à M. de Sartine un nouveau
projet, celui de brûler la flotte anglaise à
Spithead.

Cette idée lui était venue en voyant avec quelle
facilité il avait pénétré au milieu de cette flotte, avec

son bâtiment anglais. Il ne s'agissait que de se faire
accompagner de deux brûlots, qu'on eût aisément
fait passer pour des bâtimens pris sur les Français; il
offre de commander un de ces deux brûlots, tandis
que son capitaine commandera l'autre. Ce projet
fut agréé par M. de Sartine, sans préjudice de
l'entreprise sur Plimouth. On prit des mesures
pour le succès de l'un et de l'autre. Qu'arriva-t-il?
tout avorta sans qu'il y eût de la faute, ni du ministre,
ni de M. de Paradès. Les hasards de la guerre
et de la mer, la foiblesse de M. d'Orvilliers qui,
malgré ses talens, était mal obéi, l'insubordination
des officiers de tout grade, la jalousie de
quelques-uns contre un officier de terre, à peine
âgé de vingt-six ans, la mauvaise foi, les faux
rapports qu'on se permit pour démentir ceux de
M. de Paradès et faire rejeter ses conseils et ses promesses;
voilà ce qui déconcerta ses projets et lui
fit perdre, comme au gouvernement, le fruit de
tant de soins, de peines et de dépenses.

Telle était cependant l'inébranlable fermeté de
cet homme singulier, qu'ayant perdu toute espérance
d'exécuter, avec l'aveu du ministre, son
entreprise sur Plimouth, il offrit de la tenter à
ses risques et fortunes. Il rassembla tous ses
moyens de crédit; et assuré de quatre millions,
il proposa au ministère de payer au roi trois
millions comptant, s'il voulait lui confier un vaisseau
de soixante-quatre, une frégate, deux bâtimens
de transport et deux mille hommes de

troupes. Il s'engageait à ce prix de remettre la
place au roi avec tout ce qu'elle contenait, ne
prétendant que le remboursement de ses avances,
et s'en rapportant du reste à la munificence de
sa majesté. Cette offre fut rejetée comme peu
digne du roi. M. de Paradès ne se rebuta pas; il
résolut de s'adresser à la cour d'Espagne. Il en
demanda la permission à M. de Sartine, qui remit
la réponse au lendemain: et cette réponse fut négative.
Malheureusement M. de Paradès en avait
parlé dans l'intervalle à M. d'Aranda, indiscrétion
étonnante de sa part; et quoiqu'il rende à M. d'Aranda
la justice de dire qu'il n'a pas été compromis
par ce ministre, il s'aperçut bientôt qu'il
était devenu suspect, et que ses démarches étaient
observées. Quelque temps après, il fut mis à la
Bastille, où il fut détenu quatre mois. Il paraît
qu'il y fut traité avec une rigueur assez gratuite;
c'est ce qu'il se contente d'indiquer du ton d'un
homme qui dédaigne de se plaindre; car ce n'est
point ici un aventurier ordinaire. Tous ceux qui
l'ont connu, disent que son caractère avait de
la grandeur. A l'emploi des moyens malhonnêtes
qu'exigeait habituellement la triste fonction qu'il
s'était imposée, il joignait souvent l'exercice d'une
bienfaisance simple et noble, quoique tranquille
et froide. Plus d'une fois, il a fait transporter en
France des hommes suspects qui le gênaient en
Angleterre, quoique ses confidens lui offrissent
de l'en défaire d'une manière moins contraire et

plus expéditive. Il sauva, racheta, ou fit évader
plus de trois cents matelots prisonniers, en soulagea
un plus grand nombre, et rendit des services
signalés à plusieurs officiers supérieurs.

Sa figure, douce et naïve comme celle d'un enfant,
servait de voile heureux à l'intrépidité de
son âme, aux combinaisons de son esprit et à
la force de son caractère. N'oublions pas un avantage
nécessaire dans son métier; il parlait plusieurs
langues avec une égale facilité: voilà une
réunion de talens et de qualités bien rare, et le
tout pour faire un espion et le conduire à sa
ruine. Il ne put jamais parvenir à se faire rembourser
de ce qu'il appelait ses avances: mais un
tel personnage ne pouvait long-temps manquer
de ressources. Avant sa détention à la Bastille, il
avait fait l'acquisition de l'île Massache, près Saint-Domingue.
C'est-là qu'il alla mourir, après y
avoir fait un établissement qui commençait à
prospérer.

Le style de ses Mémoires (adressés au roi) est
clair, naturel, facile; c'est celui d'un homme
d'esprit bien élevé, que les circonstances forcent
à prendre la plume; qui la prend, non pour faire
un livre, mais pour avoir cinq cents mille francs:
bonne raison d'être occupé des choses plus que
des mots, de re magis quam de verbo laboranti.
C'est le précepte de Quintilien, auquel M. de Paradès
ne songeait guère, mais qu'il a très-bien
rempli.





Sur une Brochure qui a pour titre: Lettre d'un Grand-Vicaire à un
Évêque, sur les Curés de campagne; par M. Sélis. — 1790.

Un écrivain célèbre, pour exprimer que les
habitans de la campagne forment le fond de l'humanité,
a dit énergiquement: les nations vivent
sous les chaumes. Ce mot seul suffirait pour faire
sentir de quelle importance sont les curés de
campagne; cette importance, reconnue même
sous le despotisme, doit l'être encore davantage
sous le régime de la liberté. Faits pour instruire
et consoler le peuple, que pouvaient-ils autrefois,
du moins la plupart? C'est beaucoup s'ils pouvaient
remplir la dernière de ces fonctions, parmi
des paroissiens dont ils partageaient la misère,
et quelquefois l'ignorance. A la vérité, un petit
nombre de ces curés jouissait d'une sorte d'opulence;
autre abus, qui, dans un mauvais ordre de
choses, entraînait des désordres d'un autre espèce.
C'est le contraste de ces désordres que M. Sélis
présente dans un cadre qui les rapproche d'une
manière naturelle, piquante et animée. Sobre de
morale directe, l'idée que l'auteur n'énonce pas,
naît du récit des faits, du choix des circonstances
réunies avec goût, avec esprit, et quelquefois
plaisamment. Une grande variété résulte naturellement
du cadre que M. Sélis a choisi. Le grand-vicaire
a voyagé dans toute la France; il a le choix

des abus. Au curé grossier, ignorant, quelquefois
profanateur par sa sottise, qui dit à ses paroissiens:
«Morbleu, vous ne voudriez-pas de Jésus-Christ
pour maître d'école;» il oppose le curé riche,
dont le presbytère est un petit palais, qui, recevant
des hôtes distingués et leur présentant des
mêts délicats dans des plats d'argent, fait valoir
l'attention polie qu'il a eue de n'inviter aucun de
ses confrères, tous pauvres diables, dit-il, assez
mal mis et peu présentables; le curé janséniste,
qui ne veut pas qu'on danse, et dont les paroissiens
s'enivrent, se battent les dimanches et se
haïssent toute la semaine; celui qui croit, comme
les paysans, que certaine statue de la vierge parle
dans l'occasion; celui qui explique à ces paysans
ce que c'est que le scotisme et le thomisme; celui
qui, pour se faire admirer au château, où il vient
du monde tous les étés, affecte dans ses sermons
les beaux gestes, et fait de l'esprit, dieu sait
comment; un autre qui, dans sa chaire, établit
en patois une conversation familière, entre lui et
ses auditeurs, sur leurs affaires, sur les siennes,
sur son ménage, sur sa gouvernante, etc. Voilà le
tableau des travers qu'offrait cette portion du ci-devant
bas-clergé, qui ne sera ni plus bas ni plus
haut. Sur chacun de ces travers, dont M. Sélis indique
la cause, on se dit, et c'est une réflexion
consolante: cela ne sera plus ainsi. Une de ces
causes, c'est le vice de l'éducation des séminaires.—Elle
changera; les évêques la soigneront davantage;

ils auront moins de distractions.—C'est le
défaut ou le peu des lumières des collateurs.—Il
n'y aura plus de collateurs que le peuple, qui
connaît ses besoins et ses amis.—C'est l'inertie et
l'abrutissement où la vie des curés de la campagne
les fait tomber trop souvent.—Cette vie ne sera
plus la même. A peine pouvaient-ils autrefois
consoler le peuple; ils pourront avant peu d'années
le consoler et l'instruire.

Les fêtes de rosière ne pouvaient guère trouver
grâce devant un homme aussi sensé que M. le
grand-vicaire. «La vertu qui entre en concours,
dit-il, n'est plus digne du prix; tout est péril lorsque
la vertu a un but humain, et que ce but c'est
la gloire. Il faut que la vertu agisse avec simplicité,
sans rien rechercher, sans rien attendre.»
L'auteur passe en revue les effets de cette institution,
mauvaise en morale, et provoquant plusieurs
vices, tels que la fausseté, la jalousie entre les
rivales; et dans les villages, les mauvais propos,
les calomnies, les parallèles, etc. A côté des traits
d'un pinceau ferme, succèdent quelques autres
du crayon de Calot; c'est la peinture de la fête du
château, de la rosière en cordon bleu, du repas
donné par le seigneur bienfaisant, de l'embarras
de la pauvre fille en présence des dames de la
ville, dont le ricannement la rend honteuse de sa
gloire. «Pour comble d'indécence, dit M. Sélis, on
a fait des pièces de théâtre et des romans sur les
rosières. Voilà bien notre nation!» J'arrête l'auteur

sur ce dernier mot. Sans doute il a voulu dire:
telle a été trop long-temps notre nation. Il ne veut
pas dire sans doute que notre nation est condamnée,
par son caractère, à une frivolité éternelle,
à une incurable futilité. Il sait trop que les
nations sont ce qu'elles doivent être, par leur gouvernement,
leurs institutions, leurs circonstances
antérieures; et que ce n'est pas une bonne manière
de corriger les hommes, que de vouloir leur
prouver qu'ils sont incorrigibles par leur nature:
c'est ce que les partisans du despotisme essayèrent
pourtant de nous persuader. «Français, vous
êtes frivoles, inconséquens et nés pour toujours
l'être. Ne vous mêlez point de vos affaires; mettez
dans nos mains le bout de vos chaînes; et puis,
riez, chantez, le reste nous regarde. Laissez-vous
conduire par nous qui sommes profonds et conséquens,
quoique Français.» Cette doctrine a prévalu
long-temps, mais elle ne réussira plus. Une sagacité
médiocre suffit pour prédire que, dans vingt
ans, ces mots: voilà bien notre nation! seront
pris dans un sens beaucoup plus favorable et plus
obligeant pour elle.

Ce petit écrit est terminé par le récit d'une
aventure intéressante et vraiment arrivée. Les
personnages sont trois curés, dont l'un était
mort depuis peu. Il est remplacé par le curé d'un
village, situé dans le même diocèse, mais à une
assez grande distance. Ce second curé, homme
vertueux, et chéri de ses paroissiens depuis vingt-deux

ans, ne se résout qu'avec peine à les quitter
pour un plus riche bénéfice; mais l'évêque l'ordonnait,
et même au nom de la religion. Il cède
la cure vacante à son vicaire, également plein de
vertus. Il part, et s'arrête en chemin chez un de
ses confrères qui lui donne à dîner. Il trouve à
table un prêtre pâle et languissant, qui raconte
d'une voix lugubre le danger qu'il avait couru,
ayant été cru mort, et enterré pendant une léthargie.
C'était le possesseur de la cure opulente
vers laquelle s'acheminait, malgré lui, le curé
voyageur. Ravi plus qu'affligé de ce hasard, qui
le rendait à ses anciens amis, à ses chers paroissiens,
il veut retourner sur ses pas pour être
vicaire dans le village dont il était curé. On le
retient, on l'empêche de partir. Le possesseur de
la riche cure renonce à ses droits, et prétend qu'il
les a laissés dans le tombeau. Le nouveau titulaire
retourne chez lui, et va embrasser son ancien
vicaire, qui veut lui rendre la cure. Nouveau
combat de générosité. L'affaire est portée devant
l'évêque qui, touché du désintéressement de ces
trois vertueux ecclésiastiques, donne un bon bénéfice
au vicaire déplacé, et laisse les deux curés
chacun à leurs places. Ces trois hommes sont encore
vivans.

Ce nouvel écrit ne peut que faire honneur à
M. Sélis, déjà connu par une bonne traduction
de Perse, et par plusieurs ouvrages agréables, où
l'on remarque plus d'une sorte d'esprit. C'est un

de ces professeurs qui associent à l'érudition un
excellent goût de littérature, ce qui n'est pas rare
dans l'université, et un esprit philosophique qui
n'y est pas assez commun.



Sur un ouvrage intitulé: Essai sur la Mendicité; par M. de
Montlinot. — 1790.

Sur une population de vingt-cinq millions d'hommes,
cinq millions de pauvres, de pauvres dans
toute la force du terme, c'est-à-dire mendians ou
prêts à mendier: c'est-là une de ces idées qui pénètrent
l'âme de tristesse et d'effroi, un de ces résultats
qui ont fait mettre en question si la société
est un bien. Oui, elle est un bien acheté par de
grands maux; et quand ces maux sont montés à
un tel excès, l'édifice social chancèle, et court
risque d'être renversé: c'est ce que nous voyons.
Un seul fait pareil, connu de l'administration
comme il l'était, devait annoncer aux hommes
éclairés une prochaine révolution dans l'état:
c'était une nation dans une nation; et le gouvernement
embarassé entre ces deux peuples, n'y
savait d'autre remède que de multiplier, en faveur
des propriétaires, les lois, les réglemens, les punitions
contre les hommes sans propriété. Enfin
ses embarras croissant de jour en jour, il sentit
qu'il fallait, pour contenir cette multitude de

mendians et pour en diminuer le nombre, se faire
un système et des principes. Il appela à son secours
des hommes instruits, accoutumés à réfléchir,
amis de l'humanité, tranchons le mot, des
philosophes; car, dans les dernières années, le gouvernement
avait entrevu que ces gens-là avaient
quelquefois du bon. On créa des bureaux où ils
furent admis, et il fallut bien convenir qu'on ne
laissait pas d'en tirer des lumières. Dans ce petit
nombre de citoyens utiles et respectables, il faut
placer M. de Montlinot, à qui l'on confia le dépôt
de mendicité de Soissons.

Les comptes qu'il rendit au gouvernement
d'année en année et qu'il publia, portent le caractère
d'un esprit étendu et d'une âme philantropique.
Le sentiment profond d'humanité qui lui
fit remplir ses devoirs avec une scrupuleuse exactitude,
bientôt les lui rendit chers, et lui fit aimer
les malheureux, devenus l'objet de ses soins. C'était
un médecin qui s'attachait à ses malades, et il
apprit à parler dignement du pauvre. Il ne vit
plus les mendians comme une vermine qui s'attache
à la richesse [5]. Il serait plus près de répondre
avec Rousseau, qu'il est naturel que les
enfans s'attachent à leurs pères. Mais il n'emprunte
de Rousseau que le sentiment qui a dicté cette réponse,
et quelquefois l'éloquence noble et touchante

qu'inspire ce sentiment. C'est le mérite
qu'on avait déjà remarqué dans les comptes rendus
des années précédentes, et qui est encore
plus remarquable dans celui de 1789, dont il est
ici question.

L'auteur fait d'abord sentir, et malheureusement
porte à l'évidence, que la société consomme
le pauvre comme une denrée; qu'elle fait elle-même
les mendians qu'elle punit; que tous les
arts, sans en excepter l'agriculture, dévorent en
moins de trente ans les machines vivantes dont ils
s'emparent ou qui végètent à leur solde; que tous
les hommes livrés aux travaux de la campagne,
ou occupés des métiers les plus nécessaires, contractent
des maladies habituelles avant l'âge de
cinquante ans. Ainsi, l'âge des besoins est pour
tous l'âge de la détresse. Voilà ce que n'ont pas
voulu voir ceux qui jusqu'à présent ont écrit sur
le peuple. Sur le peuple, c'est le mot qui échappe
à la plume de M. de Montlinot, et il signifie les
mendians. Hélas! jusqu'à présent, ce sont presque
des mots synonymes, dans un pays où tant de
milliers d'hommes meurent dans une mendicité
acquise par le travail, autre expression énergique
et affligeante de M. de Montlinot. Tel est l'excès de
la misère, et il serait encore plus grand, si le
remède n'était pas dans le mal même, si les dix-neuf
vingtièmes des gens sans propriétés, ne
mouraient pas avant le temps.... C'est le remède,
c'est là ce qui soulage l'administration d'un poids

qu'elle ne pourrait seulement pas soulever. Ecartons
ces idées; mais pardonnons à J.-J. Rousseau
ses déclamations contre l'état social. Il ne l'a vu
que d'un côté; c'est ce qui fait qu'on déclame;
mais il faut l'avouer, ce côté fait frémir, et ce
qu'il a d'affreux justifie la sensibilité qui s'en indigne
et s'en irrite avec violence. Ce qui n'indigne
guère moins, ce sont les reproches calomnieux
qu'on accumule sur le peuple. On l'accuse d'être
paresseux, adonné au vin, imprévoyant dans la
force de l'âge. Sur ce dernier reproche seulement,
écoutons M. de Montlinot: «Eh! quelle épargne peut
faire un ouvrier auquel on n'accorde qu'un modique
salaire pour le plus grand emploi de ses
facultés? Dans la loterie de la vie humaine, il
n'a que des chaînes de malheur à attendre;
défaut d'ouvrage, maladie, accidens, intempérie
des saisons, tout pèse sur lui. Sa reproduction
même, la plus grande consolation des êtres
vivans, devient un poids qui l'accable.

»Ah! si on voulait l'entendre, ne pourrait-il
pas dire au riche: Pendant que vous respiriez
un air frais, je coupais vos moissons, courbé
sur une terre brûlante; vous dormiez encore,
quand je devançais le jour pour vanner vos
grains; vous dormiez encore, quand je voiturais,
couvert de frimas, le produit de vos récoltes.
Né avec des organes faibles, vous prolongez
cependant votre existence au-delà du
terme; et moi, accablé de maux incurables

dans un âge peu avancé, qu'allez-vous m'offrir
après trente ans de travail? peut-être le
pain de l'aumône. Ah! malheureux, j'ai trop
vécu. Vous m'accusez d'imprévoyance, mais
en est-il un seul parmi vous qui, largement
stipendié par le gouvernement dans sa jeunesse,
puisse se passer de tout secours? Des
pensions, des grâces vous assurent une existence
douce; et en cessant de travailler, on vous
paye encore. Et moi, si ceux qui me connaissent
sont pauvres et me forcent d'aller mendier
au loin la subsistance d'un jour, on m'enferme
comme un homme dangereux; toutes
les bouches semblent répéter: Malheureux, tu
as trop vécu!»

Les autres reproches faits au pauvre, sont repoussés
par M. de Montlinot avec la même énergie
et la même sensibilité.

Des principes établis par l'auteur et des faits
qui appuyent ces principes, il résulte que la mendicité
est un effet nécessaire de l'état social; que
cet acte ne peut être ni un crime, ni un délit,
à moins qu'il ne soit uni à une action qui trouble
l'ordre public: alors il devient un objet de police.
Cependant il a presque toujours été puni
comme un délit; et M. de Montlinot cite vingt-huit
ou vingt-neuf lois publiées contre ce délit depuis
environ deux siècles. Telle était encore l'ignorance
de l'administration en 1777, que, dans l'ordonnance
alors promulguée, on fait dire au roi, «que

sa majesté n'a pu qu'être surprise qu'il pût encore
exister des mendians.» Comme si les secours
donnés à quarante mille pauvres dans les
divers hôpitaux du royaume, et, si l'on veut, à
un pareil nombre dans les ateliers de charité,
étaient une ressource suffisante; comme si l'administration
tenait dans ses mains les infirmités,
les malheurs publics et privés, la cause toujours
renaissante du luxe et de la misère, etc.

On ajoute, dans cette même ordonnance, «que
tous mendians de l'un et de l'autre sexe, vagabonds
ou domiciliés, seront obligés, dans le
délai de quinze jours, de prendre un état ou
emploi, métier ou profession, qui leur procure
les moyens de subsister sans demander l'aumône;»
comme si le gouvernement avait créé,
dans le moment, des travaux particuliers analogues
aux talens de chaque individu; comme si
on avait ouvert de nouveaux champs à la culture,
des ateliers dans tous les genres d'industrie; comme
si enfin un homme, à la volonté de l'administration,
pouvait être, dans le délai de quinze jours,
tisserand ou cordonnier.

Qu'arriva-t-il de cette loi? ce qui devait arriver:
c'est qu'après quelques rigueurs inutiles, elle
resta sans exécution. Un grand nombre de mendians
périrent ou furent secourus; un grand
nombre trouva des ressources dans la commisération
générale. «Le pauvre, dit M. Montlinot, a un
patrimoine distinct et connu; il ne peut faire un

pas sans marcher sur son terrain. Ne cherchons
pas à trop multiplier les administrations de charité;
laissons agir cette grande loi de la morale
universelle, qui nous pousse à secourir nos
semblables: ce n'est point une loi sèche qui
mesure ce qu'elle doit et ce qu'elle peut. A l'aspect
de la misère, elle n'a plus de limites; elle
fait verser sur le pauvre, et les secours qui soulagent,
et les consolations qui relèvent, et ce
doux espoir d'un avenir meilleur. Ah! si l'homme
puissant ne voyait plus autour de lui de malheureux,
si le pauvre n'aidait pas le pauvre,
si le prisonnier ne s'intéressait pas au sort de
son compagnon, la société ne serait plus un
bienfait. C'est donc de la sensibilité générale
qu'il faut attendre des secours; elle seule, toujours
agissante, saisit les objets qu'elle a sous
les yeux: elle se repaît de larmes et de douleurs;
et c'est dans ces enivrantes fonctions que
le cœur s'ouvre et savoure à longs traits cette
douce bienfaisance si connue des âmes sensibles.
C'est un adage reçu, qu'il n'y a pas de souffrance
où existe une femme; c'est dans leurs
cœurs qu'il faut aller chercher ces délicieuses
émotions, ce trésor inépuisable de tendresse,
qui, sanctifiée par la religion, ou légitimée par
le mariage, ou enfin anoblie par des sentimens
généreux, produit tant d'actes de charité.»

M. de Montlinot ne parle ainsi qu'après avoir fait
sentir l'insuffisance et les inconvéniens de tous

les établissemens publics, tels qu'hôpitaux, maisons
de charité, dépôts, bureaux d'aumônes, etc.
«L'abandon que nous paraissons faire, dit-il, du
mendiant ou du pauvre, est le plus grand moyen
de subsistance que nous puissions demander
à l'administration: c'est à l'importunité de
la misère, on ne peut trop le répéter, que l'on
doit les établissemens les plus utiles. Il ne faut
pas indiscrètement ôter toutes les épines, des
roses qui couronnent l'homme insouciant sur
le sort de ses semblables».

Après avoir montré l'injustice des lois contre la
mendicité acquise par le travail, et prouvé à l'administration
qu'elle s'épargnerait bien des peines
inutiles, si elle déclarait que la mendicité pure et
simple n'est pas un délit, M. de Montlinot cherche
quels doivent être les moyens de police contre
le mendiant-vagabond, éloigné du lieu qui l'a vu
naître et où il a travaillé; les moyens de distinguer
l'homme inquiétant, du malheureux coupable
d'avoir trop vécu; et il propose divers adoucissemens
dans la police, trop sévère dans l'ordre
actuel envers ce dernier. C'est ici qu'il faut déplorer
encore les maux inévitablement attachés à
l'existence sociale, lorsqu'on entend un philosophe
prononcer ces mots: «Il faut le dire, c'est
qu'en supposant qu'un homme dénué de tout
secours depuis un long terme, ne fût qu'un
homme malheureux, qu'il fût injuste de l'arrêter....
Eh bien! il faudrait commettre cette injustice

politique, et ne pas laisser sur les routes
celui qui n'ayant rien peut tout oser». C'est pour
cette classe d'infortunés que seraient faits les dépôts
auxquels on ôterait ce nom qui réveille trop
d'idées avilissantes, et qu'on appellerait maisons
de sûreté. Ces maisons n'emporteraient l'idée d'aucun
châtiment, mais seulement celle de simple
arrestation. De sages réglemens détermineraient
l'utilité qu'on pourroit tirer de cette classe malheureuse.
A l'égard des vagabonds, détenus jusqu'ici
dans les maisons connues sous le nom de
dépôt de mendicité, les lois prononceraient sur
leur sort, et remédieraient aux inconvéniens de
la police actuelle. En voici un exemple. Il a été envoyé,
de Saint-Denis à Soissons, depuis le 29 octobre
1788 jusqu'au 20 février 1789, cent quarante-un
mendians valides. Dans ce nombre, quarante-cinq
pouvaient être considérés comme repris en
tierce récidive. Plusieurs avaient déjà été arrêtés
quatre, cinq et six fois. Les frais de transport ont été
de 606 liv. Voilà donc 606 liv. dépensées pour faire
transporter quarante-cinq hommes, qui deux fois
ont été rejetés de leurs provinces comme inconnus
et sans ressource. Pourquoi produire à grands frais
un mouvement inutile? A cet abus et à tant d'autres
nés d'une police vicieuse, M. de Montlinot
propose un remède, le seul peut-être qui existe, la
translation; et c'est ici un des principaux objets de
son ouvrage. S'il existe un moyen de faire désirer
l'établissement que l'auteur propose, c'est la manière

dont il débute pour en faire sentir la nécessité,
c'est le tableau qu'il présente à ses lecteurs.
En voici quelques traits, qu'il est bon de remettre
sous les yeux des heureux du siècle, et de ceux qui
ne réfléchissent pas à quel prix on achète le bonheur
social.

«Vingt mille individus au moins désolent le
royaume par des déprédations de toute espèce.
Six ou sept mille au plus sont arrêtés ou punis.
La sûreté des routes coûte plus de quatre millions
par an. La somme volée chaque année en
France, peut être évaluée au moins à un million.
Il existe plus de soixante mille hommes
qui gémissent dans les prisons ou maisons de
force, ou qui végètent dans les hôpitaux. Il y a
plus de cinquante mille journaliers, qui, bâtards
ou rejetés par des parens pauvres, sont
sans autre asile que les cabarets. Il déserte à
peu près quatre mille hommes, par année, des
troupes de France. La plupart, manquant de
tout, sont obligés d'avoir une marche sourde
et des domiciles secrets. Il y a en France plus de
quatre millions d'individus dont la subsistance
n'est pas assurée pour un mois. Si l'on considère
en masse les dépenses du gouvernement,
les revenus des hôpitaux, des hôtels-dieu, et
les actes particuliers de bienfaisance, on peut
évaluer à plus de cinquante millions par an ce
qu'il en coûte pour prolonger l'existence de
ceux qui survivent à la servitude des arts, à

l'incontinence des corrupteurs, au régime des
hôpitaux, et aux châtimens de la loi. Que produit
cette dépense avec laquelle on fonderait
un royaume? A agiter l'administration, qui, sans
profit, tourmente l'homme sans propriété.»

On conviendra que ce préambule est tout-à-fait
propre à faire agréer le projet d'une colonie en
Afrique: et c'est l'idée à laquelle l'auteur s'arrête.
Les raisons politiques, géographiques, qui lui
font préférer l'île de Bulam à nos possessions voisines,
les moyens de fonder cette colonie aux
moindres frais possibles, les avantages qu'on
pourrait d'ailleurs en tirer, etc.; c'est ce qu'il faut
voir dans l'ouvrage même. Nous ne présenterons
que le résultat des idées de l'auteur. Des calculs
très-détaillés semblent prouver invinciblement
que le transport de sept cents hommes, les fournitures
de toute espèce, les frais de l'établissement,
et de tout ce qui est nécessaire pendant six
mois à la nourriture des colons, ne monteraient
qu'à la somme de 130,600 livres. En suivant cette
proportion de 130 mille par cent personnes, jusqu'à
dix ou vingt mille hommes exportés, on
sent combien il en couterait moins qu'il n'en
coûte pour le bonheur de ceux qui n'ont point
de propriétés, et pour la tranquillité de ceux qui
en possèdent. La grande objection contre ce projet,
c'est l'opinion où seraient les expatriés,
qu'on les envoie à une mort certaine; opinion née
des fautes du gouvernement, quand il s'est autrefois

chargé de fonder quelques établissemens nouveaux
à Cayenne et dans la Louisiane. Ce préjugé,
enraciné chez le peuple, serait sans doute un
grand obstacle dans les commencemens; mais
il céderait à la publicité des soins qu'on prendrait
pour assurer l'existence des nouveaux colons.

Le cours naturel des idées nous a empêchés
de nous arrêter sur une des meilleures vues de
M. Montlinot, le projet d'un établissement dans les
campagnes, en faveur des cultivateurs invalides.
On sait que les hôpitaux se sont cru en droit de
n'appliquer les actes de leur bienfaisance qu'aux
individus des villes où ils étaient établis, et que
le pain de l'hôpital est devenu le pain privilégié du
citadin. Les pauvres de la campagne se sont ainsi
trouvés abandonnés. «Voilà, dit M. le Montlinot,
les vrais pauvres de l'administration: mais il faut
les honorer, et non les avilir par l'aumône.» Les
bornes d'un extrait ne nous permettent pas d'entrer
dans le détail du plan qu'il propose de cet établissement,
pour les pauvres de la campagne,
qu'on nommerait cultivateurs invalides. L'exécution
du plan serait un véritable monument de
bienfaisance nationale, et prouverait que nous
savons honorer l'agriculture ailleurs que dans les
livres et les pièces de théâtre.

Ce projet d'un établissement pour les cultivateurs
invalides, ainsi que l'idée de la transportation
dont nous avons parlé plus haut, semblent
avoir été agréés par la section de l'Assemblée nationale

qui forme le comité de mendicité. Les
membres qui le composent, ont cherché à s'environner
des lumières de plusieurs hommes connus [6],
parmi lesquels il faut compter M. de
Montlinot. Il participe aussi aux éloges que méritent
le plan de travail et les trois premiers rapports
de ce comité [7]. Mais c'est ici qu'on voit ce
que peuvent les premiers efforts d'une société
de citoyens libres, qui se communiquent leurs
pensées. Il ne faut pas oublier que l'écrit de M. de
Montlinot, publié cette année, a été composé l'année
dernière. On s'aperçoit qu'il a connu la source
du mal, mais qu'il n'ose et ne peut la dire; il va
jusqu'où l'on pouvait alors. Il a senti, il a établi la
nécessité d'élever l'aumône à la qualité de bienfaisance
publique. Le comité va plus loin; il prononce
nettement que tout homme a droit à sa
subsistance; que l'assistance donnée au pauvre
n'est pas un simple bienfait, mais une dette de
l'état; que la misère du peuple est un tort du
gouvernement; enfin qu'il ne s'agit plus de faire

la charité aux pauvres, mais de faire valoir les
droits de l'homme pauvre sur la société, et ceux
de la société sur lui. De ce double rapport, le
comité a conclu qu'il fallait les considérer dans
la constitution; que le soin de veiller à leur subsistance
n'est pas, pour la constitution d'un empire,
un devoir moins sacré que celui de veiller
à la conservation des propriétés du riche. Il faut
donc rendre constitutionnelles les lois qui établissent
l'administration des secours donnés aux
pauvres. La classe indigente de la société étant
partie intégrante de la société, la législation qui
gouverne cette classe doit faire partie de la constitution:
c'était le seul moyen d'empêcher que
cette grande idée ne se réduisît à n'être qu'une
belle conception de l'esprit, sans application à un
empire qui jouit du bonheur d'avoir une constitution.
C'est la première fois que les législateurs
ont ainsi parlé aux hommes; et nombre de gens,
nous ne l'ignorons pas, en concluront qu'il ne
fallait pas leur parler ce langage. Il est à croire que
la postérité ne sera pas de leur sentiment.



Sur l'ouvrage intitulé: Prônes civiques, ou le Pasteur patriote;
par M. l'abbé Lamourette. — 1790.

L'écrit que nous annonçons a des droits à l'attention
publique; c'est l'ouvrage d'un théologien

ami des hommes, et d'un prêtre qui a de la religion.
Une production distinguée de M. l'abbé Lamourette
a déjà montré qu'il ne croyait pas la
perpétuité de la foi attachée à la perpétuité des
bénéfices. Il a pensé que la révolution, qui donnait
la liberté à la France, n'était pas moins favorable
à la renaissance de l'esprit religieux. Cette
conviction lui est commune avec tous les ecclésiastiques
vertueux, dont la piété est accompagnée
de lumières, et qui ne confondent pas avec
l'intérêt de la religion l'éclat mondain de la hiérarchie
sacerdotale; mais tous ne peuvent, comme
M. l'abbé Lamourette, servir la patrie par un talent
aussi rare et aussi précieux. Orateur, philosophe
et théologien, il ne sera désavoué que par les docteurs
en cette dernière science, ou plutôt en cette
dernière faculté, car sa théologie n'est point la
leur. Jusqu'à présent, la théologie avait pris constamment
le parti des gouvernans contre les gouvernés:
elle avait marqué du sceau de la religion
dont elle s'était saisie, tous les abus de la puissance;
elle s'était mise au service et aux ordres de
la politique, qui, depuis des siècles, n'était plus
elle-même que l'art de maintenir le gouvernement,
quelque vicieux qu'il pût être. M. l'abbé Lamourette
n'a pas cru que ce fût là l'emploi le plus chrétien
et la plus belle vocation de la théologie. Il
l'a consacrée au service de la religion. Il a vu, dans
le christianisme, la perfection de l'ordre; et dans
une constitution faite pour ramener l'ordre, il a vu

l'espérance de retour à la perfection morale et
chrétienne. Ainsi, tandis qu'un trop grand nombre
de prêtres, ou pervers, ou aveugles, ou hypocrites,
cherchent à tourner en fanatisme l'ignorance
d'un peuple qu'ils égarent, un vertueux
ecclésiastique donne un exemple qui ne sera pas
infructueux, en substituant l'esprit de l'évangile
à celui d'une théologie esclave du despotisme; et
cette distinction entre le christianisme et la théologie,
qu'on ne la regarde pas comme une de ces
subtilités nées de cet esprit irréligieux tant reproché
à notre siècle, de cet esprit philosophique,
pour parler le langage de nos adversaires. Voici ce
qu'imprimait, il y a plus de trente ans, un homme
de génie [8], qui, quoique philosophe, a le plus
hautement adhéré aux principaux dogmes du
christianisme; un métaphysicien célèbre qui a
tenté de prouver la résurrection des corps; enfin
à qui d'autres philosophes ont reproché de parler
trop fréquemment des anges, des chérubins, des
séraphins. «On rend un mauvais service à la religion,
quand on la tourne contre la philosophie;
elles sont faites pour s'unir: c'est contre la théologie
que la religion doit combattre; et alors
chaque combat que livrera la religion, sera une
victoire.»

C'est donc une victoire que M. l'abbé Lamourette

fait remporter à la religion sur la théologie, en
prouvant que la révolution est, de toutes les vicissitudes,
la plus propre à ramener tous les états de
la société à la pratique de la morale, et qu'elle
doit entièrement renouveler le règne du christianisme.
Nous n'insisterons pas sur les preuves philosophiques
de cette vérité: mais nous offrirons
à l'attention de nos lecteurs celles que l'orateur
tire de l'écriture sainte. Après avoir établi que
le dieu créateur de l'homme ne l'a pas marqué
d'un sublime caractère pour subir l'avilissement
de la servitude, après avoir tiré de ce principe
les conséquences qui en dérivent, M. l'abbé
Lamourette prouve, par les livres saints, que la
plénitude du pouvoir absolu entre les mains
des rois, est un renversement d'ordre caractérisé
dans l'écriture par les traits distinctifs
de la gentilité. C'est ce qu'indiquent ces mots si
fréquens, les rois des nations, que les écrivains
sacrés n'emploient jamais sans les rapporter à
une des misères de l'idolâtrie. Il cherche et trouve
ce même signe d'improbation dans ce fameux
discours du prophète Samuel, dont les prêtres
catholiques ont souvent fait un usage si coupable;
comme si ces mots: le roi vous ôtera
vos fils pour en faire ses serviteurs, etc., étaient le
titre qui consacre la puissance absolue des monarques;
comme si la menace des abus qu'entraîne
le despotisme, était la mesure de ses droits. Enfin
il rappèle les termes de l'écriture: le peuple saint

voulut ressembler aux infidèles, et s'écarta des
voies du Seigneur; paroles par lesquelles le passage
au régime despotique est marqué comme l'époque
d'une grande erreur, une méprise funeste qui
ne pouvait rendre les Israélites que plus misérables
et plus vicieux.

Les partisans de la royauté absolue appèlent
à son secours le précepte que Jésus-Christ fait à
tous les enfans de dieu d'obéir aux césars. «Quel
est, dit l'orateur, l'esprit de ce précepte? Sa
doctrine en ce point, mes frères, n'est que
l'application d'un principe que la nature et la
droite raison avaient de tout temps révélé aux
hommes; c'est que la résistance à l'oppression
ne peut être que l'ouvrage de quelques hommes;
et que tout effort pour détruire une fausse autorité,
ne doit procéder que du centre où réside
la véritable, c'est-à-dire, du corps des sociétés
et de la volonté des nations; c'est qu'il importe
au repos du monde qu'il subsiste une autorité,
quelle qu'elle soit, dans le sein des empires, et
que la pire de toutes est encore préférable au
désordre de l'anarchie et de la licence sans bornes;
c'est qu'enfin, dans le déclin des états, et
au milieu des calamités qu'entraînent après eux
l'orgueil des princes et l'esclavage des peuples,
l'insurrection ne commence à être légitime qu'au
moment où elle est un moindre malheur que
toutes les cruautés et tous les forfaits de la tyrannie.


«C'était dans le même esprit, qu'avant cette
grande révolution qui prépare votre bonheur,
et sous le despotisme de ces hommes hautains
et durs qui disposaient, à leur gré, de votre vie
et de votre liberté, nous vous exhortions dans
nos temples à la patience, à l'obéissance et à la
paix. Nous aurions été des pasteurs séditieux et
indignes du ministère auguste qui nous était confié,
si nous vous avions adressé un autre langage,
et que, devant le sanctuaire du dieu de la concorde
et de la charité, nous nous fussions établis les
détracteurs de votre gouvernement et de vos
lois. Nos discours sur ce point si important de
la morale chrétienne, étaient même d'autant
plus pressans et plus sincères qu'ils nous étaient
inspirés par notre amour et par notre tendre
vénération pour un roi, qui, au milieu de la
tyrannie que des ministres corrompus et superbes
exerçaient sur vous, fut constamment le plus
juste des princes et le meilleur des hommes.»

L'orateur passant ensuite au prétexte par lequel
les ennemis de la révolution couvrent leurs déclamations
insensées sur les dangers que court la
religion, prouve qu'au contraire c'en était fait
d'elle, si l'ancien gouvernement eût duré. Où existait-elle?
était-ce chez les oppresseurs? était-ce chez
les opprimés? Il met en contraste le luxe des uns,
la misère des autres, et considère, quant aux
mœurs et à la religion, le double effet de ces
deux fléaux. Nous regrettons de ne pouvoir transcrire

ce morceau en entier, où se développe tout
le talent oratoire de M. l'abbé Lamourette; mais il
nous faut absolument réserver une place pour un
autre morceau qui, avec le même avantage, a de
plus le mérite d'être plus piquant et plus neuf.
Nous espérons que c'est un signal de paix entre la
religion et la philosophie, qui ne doivent avoir
qu'un seul et même but, le bonheur de l'homme
et celui des sociétés politiques. Nous plaignons les
prêtres capables de calomnier la foi d'un respectable
ecclésiastique, qui a osé rendre justice aux
philosophes: c'est un désaveu aussi noble qu'éloquent
des motifs ridicules où malhonnêtes, qu'on
leur supposait dans les attaques qu'ils ont livrées
à la religion. Il faut entendre l'orateur lui-même:

«On croit d'ordinaire que les systèmes irréligieux
qui, depuis un demi-siècle, inondent la
cité et nos provinces, ne sont que le fruit des
efforts que le libertinage a de tout temps opposés
à l'importunité du remords et à la crainte de
l'avenir; mais l'intérêt du vice n'est que la cause
subalterne de l'impiété. L'incrédulité systématique
a sa première origine dans la haine que les
esprits réfléchis et sensés ont conçue contre une
théologie qui a consacré la tyrannie, qui a flatté
l'orgueil des dépositaires du pouvoir, qui a fait
une loi à tous les peuples de la terre de souffrir
la servitude, et ouvert l'enfer sous les pieds de
quiconque oserait dire à son frère: Soyons libres.

«Les écrivains qu'on appèle irréligieux, n'étaient

au fond que des philosophes politiques,
qui n'avaient d'autre but que de redresser notre
gouvernement sur les principes imprescriptibles
et inviolables de la vraie association. Plus ils
ressentaient d'indignation contre les iniquités et
les scandales du régime tyrannique qui asservissait
une nation si digne d'être libre et heureuse,
plus aussi ils devaient s'armer de toutes les
forces de la raison pour combattre tout enseignement
qui affermissait la puissance des despotes,
et entretenait le stupide aveuglement du
peuple. Si, aux premières époques des réclamations
de la philosophie, et lorsque les saines
lumières commencèrent d'éclairer l'horizon de
la France, les ministres de la religion se fussent
hâtés de régler leur enseignement sur l'esprit de
la liberté et de la démocratie évangélique; la
philosophie, au lieu de se tourner contre la foi,
en serait devenue le plus inébranlable appui: le
concert le plus touchant, et le plus redoutable
pour tous les oppresseurs, se serait établi entre
les oracles de l'aréopage et les prêtres du temple.
L'égide de la raison serait venue couvrir le signe
sacré du christianisme; et l'on aurait vu le
flambeau de l'intelligence humaine s'incliner
devant celui de la révélation, comme devant la
règle éternelle de toute justice et la source incorruptible
de toute sagesse. Mais les ministres
de l'évangile ont commencé par déclarer, du
haut de la tribune sainte, une guerre éternelle

à toute doctrine contraire à leurs intérêts ou à
leurs préjugés. Ils ont attaché une idée odieuse
à tout ce que le génie des grands hommes, qui
ont immortalisé notre siècle, a opposé de lumières
au torrent des erreurs humaines, à l'abus
de la religion et à l'ascendant des traditions
théologiques. Ils ont enseigné aux peuples que
les maîtres et les tyrans de la terre ne tenaient
leur puissance que du ciel, et que la seule idée
de lutter contre l'oppression, était un attentat
contre la divinité. Le sacerdoce, qui devait aux
hommes des exemples de douceur, de bonté et
d'humilité, devint intolérant, turbulent et persécuteur.
C'est lui qui a provoqué, contre les
défenseurs des droits du peuple, les rigueurs de
l'autorité; c'est lui qui a mille fois fait ouvrir les
portes d'airain et plonger dans les cachots des
hommes qui n'avaient que le tort d'avoir tenté
le rappel de la justice, et le retour à la raison.
Qu'est-il arrivé d'une conduite si injuste? ce qui
arrive toujours, lorsque la contradiction est
brusque et passionnée. Dès que les philosophes
ont vu les prêtres décidés à incorporer dans
l'essence de la religion les idées aristocratiques
de la théologie, ils ont cessé eux-mêmes de distinguer
l'évangile de la superstition. Plus affectés
du désir de délivrer le monde de ses fers,
que de la nécessité de respecter des vérités sacrées
et mystérieuses, ils ont attaqué tout le
corps d'une doctrine dont l'abus faisait la force

des tyrans. Ainsi, un cultivateur voit une plante
vicieuse qui enveloppe tout le tronc et qui s'est
enlacée dans tous les rameaux d'un arbre fertile
et salutaire; et après de vains efforts pour
la séparer de la substance où elle s'est insérée
et comme confondue, le cultivateur, oubliant de
quel prix est pour lui l'arbre qu'il se résout d'abattre,
s'arme pour la destruction du tout, et
renverse ce qui est bon pour anéantir ce qui
est mauvais.»

On ne peut nier que ce ne soit là l'histoire
exacte de la guerre entre la religion et la philosophie:
il est temps que la paix se fasse, et il est probable
que le présage de M. l'abbé Lamourette sera
accompli. «Jamais, dit-il, la religion ne fut haïe
pour ce qu'elle est; elle n'a été combattue que
pour ce qui n'est pas d'elle: on accusait la philosophie
d'avoir juré la ruine de la religion et
l'abolition du ministère évangélique, l'extinction
de tout sacerdoce et de tout culte; on prédisait
que, si jamais elle parvenait à s'emparer
de la force publique, on la verrait proscrire ouvertement
le christianisme. Vous avez vu, et
vous voyez encore aujourd'hui la force publique
à la disposition de la philosophie; et la philosophie,
loin de tourner sa puissance contre la
religion, l'emploie tout entière à la régénération
du christianisme et de son sacerdoce.» On voit
que M. l'abbé Lamourette n'a pas changé d'opinion
sur l'avantage que la religion tire de la réforme

opérée par la vente des biens de l'église. «Qu'elle
est donc heureuse, s'écrie-t-il, qu'elle assure un
grand triomphe à la religion, la nécessité qu'on
nous impose de renoncer à tout ce qui nous
fermait vos cœurs, et nous ôtait votre confiance!
etc.»

On voit par les morceaux cités de ces Prônes, que
le talent de M. l'abbé Lamourette est digne de seconder
ses intentions civiques et pieuses. On a
trouvé que son style est trop noble, trop soutenu,
trop élevé pour des prônes. Ce reproche
serait fondé, si ces discours devaient en effet être
prononcés dans un auditoire champêtre; mais ce
n'a point été l'intention de l'auteur; et plusieurs
ouvrages beaucoup plus simples, composés pour
cette classe encore si peu éclairée, n'en sont pas
entendus. Il faut commencer par instruire ceux
qui communiquent avec elle, et qui font passer
l'instruction. C'est ce qu'a fait M. l'abbé Lamourette;
il a voulu rappeler aux prêtres vraiment religieux
qui existent en France, le véritable esprit
de l'évangile dans ses rapports à l'union sociale
que la constitution vient de renouveler parmi
nous. C'est à eux de proportionner ensuite leurs
instructions à la portée de ceux qui les reçoivent.
Il a voulu surtout faire du christianisme un sentiment
actif et pratique; c'est le vœu de tout ce
qui existe d'hommes éclairés en Europe. Tous sentent
que la théologie est à la religion ce que la
chicane est à la justice; enfin que la religion est

faite pour l'homme, et non l'homme pour la religion;
et pour qu'on ne croie pas que c'est là une
idée purement philosophique, appartenant à l'esprit
qui domine de nos jours, citons encore ce
même philosophe, qui a si souvent combattu
l'incrédulité.

»Retenez ceci, dit M. Bonnet [9]; Dieu n'est
point l'objet direct de la religion, c'est l'homme;
la religion a été donnée à l'homme pour son
bonheur: toutes les facultés de l'homme ont
pour dernière fin la société; elle est l'état le plus
parfait de l'homme. La religion se rapporte donc
en dernier ressort à la société, comme le moyen
à sa fin. Des hommes qui seraient fâchés qu'on
ne leur crût pas une âme raisonnable, pensent
que la société est faite pour la religion; ils veulent
en conséquence que l'on sacrifie à la religion
des biens que Dieu avait destinés dans sa
sagesse au bonheur de la société. La montre
est-elle pour le ressort? le vaisseau est-il pour
les voiles?»





Sur la Collection abrégée des Voyages faits autour du monde, par
les différentes nations de l'Europe, depuis le premier jusqu'à
ce jour, rédigée par M. Bérenger. (1790.)

C'est un de ces recueils qu'il suffit de dénoncer
à la curiosité publique, et qui sont à la fois assurés
du débit et du succès. Celui-ci l'est à double titre,
par le mérite des ouvrages qu'il rassemble, et par
l'avantage de faire suite à différens Recueils de
Voyages admis dans toutes les bibliothèques. Cette
Collection n'a pour objet que des Voyages autour
du globe. Elle en contient vingt-six, depuis celui
de Magellaens, en 1519, jusqu'au troisième
voyage du capitaine Cook en 1776; espace d'environ
cent soixante ans. Parmi ceux qui tentèrent
cette grande entreprise, d'abord si prodigieuse,
on compte un Portugais, Magellaens; un Italien,
Gemelli-Careri; quatre Français, MM. le Gentil,
Bougainville, Pagès, Surville; sept Hollandais et
dix Anglais: entre les Hollandais, on distingue
Le Maire, fameux par la découverte du détroit qui
porte son nom; Noort, Rogewin, etc., navigateurs
célèbres, mais dont le nom est comme éclipsé
par celui des Anglais Drack, Cavendish, Dampier,
Anson, et surtout par celui de l'immortel Cook,
qui fit trois fois le tour du globe, et dont les
découvertes surpassèrent toutes celles de ses devanciers.
On voit que, jusqu'à présent, nul peuple
ne put, dans cette carrière, égaler la gloire des

Anglais; qu'ils sont suivis de loin par les Hollandais;
et qu'enfin à grande distance, un Français
osa, vers 1740, tenter une entreprise exécutée
par l'Anglais Drack en 1572, c'est-à-dire, depuis
plus de cent cinquante ans. C'est que l'activité des
Français était, à cet égard, comme enchaînée
par leur gouvernement, si peu favorable au progrès
des connaissances qu'exige l'art de la navigation.
La preuve que la position géographique des
deux empires, relativement à la mer, n'était
point la seule cause de cette prodigieuse infériorité
de la France à l'égard de l'Angleterre, c'est que
les Hollandais, dont les côtes sur l'Océan sont si
peu étendues en comparaison de celles de la France,
se montrèrent presque rivaux des Anglais dans
ces glorieuses entreprises. C'était le fruit de la
liberté, et pourtant d'une liberté trop combattue
et trop imparfaite. Les Français n'ont pas besoin
de cette réflexion pour sentir le prix du bien qu'ils
viennent de conquérir; mais il est doux de retrouver
partout les effets de cette liberté précieuse,
et de se convaincre, de plus en plus, qu'en tout
genre elle est la source des talens et des succès.

L'auteur de cette collection, M. Béranger, n'a
rien négligé de ce qui pouvait la rendre digne des
regards et de l'attention du public. Son abrégé,
fait avec précision et avec goût, a rejeté tous les
détails inutiles, trop souvent fastidieux dans les
relations des voyageurs; et s'il a supprimé les
détails nautiques utiles aux seuls marins, il a

conservé soigneusement tout ce qui peut intéresser
le philosophe, le naturaliste, l'homme de
goût, et tous ceux à qui cette collection est particulièrement
destinée.



Sur l'Histoire de la Sorbonne, dans laquelle on voit l'influence de
la Théologie sur l'ordre social; par M. l'abbé du Vernet (1790).

On peut remarquer, par les deux lignes ajoutées
au titre de l'ouvrage, que l'auteur a mesuré d'un
coup-d'œil toute l'étendue de son sujet. Il a senti
que l'histoire d'une corporation serait d'un intérêt
médiocre qui ne suffit plus au public. M. l'abbé
du Vernet ne pouvait écrire l'Histoire de la Sorbonne,
comme Crevier écrivit, il y a cinquante
ans, celle de l'Université; et la différence qui se
trouve entre les deux époques, se retrouve aussi
entre les deux auteurs. La distance est moins
grande entre l'Université et la Sorbonne. Ces deux
corps, souvent alliés et quelquefois ennemis, ont
jeté l'un et l'autre un grand éclat, ont joui même
d'une autorité très-grande, en des temps d'ignorance
et de superstition. Le règne de la Sorbonne
a duré plus long-temps; et cela devait être; c'est
que la superstition survit à l'ignorance, ou du
moins à l'ignorance grossière; c'est que les intérêts
de la Sorbonne, liés immédiatement à ceux du
clergé, devaient paraître unis à ceux de la religion;
c'est que les Français, en sortant de la barbarie,

s'attachèrent de préférence à la littérature d'agrément,
aux arts d'imagination, tandis que le despotisme
retenait dans l'enfance la raison des
peuples. Il est heureux pour l'humanité que le
despotisme n'ait pu soupçonner les rapports
secrets qui lient ensemble toutes les connaissances
humaines, conduisent de l'une à l'autre, développent
en tout sens la raison applicable à tout, et
finissent par éclairer d'une lumière égale toutes
les parties de l'entendement. Si ces rapports
eussent été saisis par les dépositaires du pouvoir,
il est probable que les arts d'agrément, au lieu
d'être encouragés, seraient devenus odieux aux
tyrans de toute espèce, comme l'a quelquefois été
la philosophie. Alors un sonnet ou un madrigal
eussent obtenu les honneurs de la persécution,
comme un système philosophique; et Voiture ou
Sarrasin auraient eu la destinée de Bayle et de
Descartes.

Mais nous voilà bien loin de la Sorbonne; pas
trop pourtant, puisqu'il s'agit de persécution, et
qu'en ce genre la Sorbonne a joué un assez beau
rôle. C'est ce qu'on verra dans l'ouvrage de M. du
Vernet. Les folies, les absurdités, les crimes nés
de cette fureur d'argumentation théologique, se
trouvent rassemblés sous ce titre Histoire de la
Sorbonne, à peu près comme on désigne tout un
canton par le nom de son chef-lieu. Cette manie
des subtilités scolastiques exista dans une antiquité
très-reculée. Ce fut la maladie des anciens

sophistes de la Grèce. Mais ici se présente une
singularité remarquable. Comment, dans la
Grèce libre et païenne, où la religion se mêlait à
toutes les institutions politiques, comment arriva-t-il
que les disputes des sophistes, sur tant d'objets
qui tenaient à tout, soient toujours ensevelies
dans l'enceinte des écoles, sans influer sur les
affaires publiques, sans occasionner aucun trouble,
sans se mêler aux intrigues de l'ambition? Et au
contraire, dans cette même Grèce soumise au despotisme,
sous l'empire d'une religion dont le fondateur
a dit mon royaume n'est pas de ce monde,
d'une religion dont la base est l'oubli ou le mépris
des choses terrestres, comment se fit-il que les querelles
des sophistes chrétiens aient pris si rapidement
une si redoutable importance, se soient associées
aux mouvemens de la puissance publique,
aient influé plus d'une fois sur le sort des
empereurs et de l'empire? Comment se forma
ce rapport nouveau, inconnu à toute l'antiquité,
entre les disputes des écoles, entre les
orages des cours, entre des vétilleurs et des ambitieux,
entre des araignées qui tissent leur toile ou
se dévorent dans un coin, et les aigles, ou si l'on
veut, les vautours qui se déchirent dans l'air?
L'explication est simple. Les sophistes chrétiens
étaient prêtres, du moins pour la plupart. Ce
furent eux qui, peu de temps après la naissance
du christianisme, le chargèrent de plusieurs dogmes
métaphysiques, étrangers à l'évangile, dogmes

par qui une religion de paix devient, en peu
d'années, une religion de guerre, dogmes par qui
les prêtres ramenèrent les chrétiens aux intérêts
terrestres dont J. C. avait voulu les détacher.
C'était précisément détruire l'esprit du christianisme:
mais c'était le détruire au profit des prêtres;
car le christianisme (semblable en ce point
à la royauté) n'a jamais eu de plus grands ennemis
que ses propres ministres. Mais ils voulaient
remédier au vice radical qu'ils trouvaient à l'évangile,
celui de borner aux biens d'en haut l'influence
ecclésiastique. Les biens d'en bas ayant
aussi leur valeur, quelle devait être en cette position
le chef-d'œuvre de l'habileté sacerdotale?
C'était de rendre temporelle la puissance spirituelle,
accordée par le sauveur aux pasteurs de
l'église. C'est à quoi l'on parvint en substituant
la théologie à la religion, en mettant sous la protection
de la foi certaines opinions métaphysiques,
transformées adroitement, par les prêtres,
en opinions religieuses. On sent combien l'art
des anciens sophistes devait être utile à cette opération.
Voilà ce qui, dans la Grèce chrétienne et
dans Alexandrie, ressuscita, entretint et accrut le
goût des subtilités scolastiques, inné chez les
Grecs, et alors animé de l'enthousiasme d'une
religion nouvelle. Tant que la puissance publique
ne s'en mêla point, le mal ne put être que local
et particulier. Mais Constantin et ses successeurs
ayant été contrains d'entrer dans ces méprisables

querelles, sous peine d'être soupçonnés d'indifférence
par la religion, elles prirent une importance
qui se répandit jusque sur les théologiens
et les rendit redoutables aux empereurs. Les
mêmes causes produisirent le même effet dans
l'Occident; et semblable à ces maladies qui, plus
terribles dans les climats où elles sont transplantées
que dans les pays où elles sont habituelles,
la théologie parut avoir réservé pour l'église latine,
plus ignorante et plus grossière, ses symptômes
les plus effrayans. Ce fut un des fruits apportés
d'Orient en Europe avec la lèpre, autre conquête
des Croisés. C'est vers ce temps que brillèrent
en France Abailard, Pierre Lombard, la
Porée, et leurs disciples, qui, d'après les Grecs modernes,
appliquèrent à la théologie chrétienne
les vétilleuses distinctions imaginées par les anciens
sophistes. Cette habitude d'escrime scolastique
fit naître, dans l'espace de peu d'années, un
grand nombre d'hérésies, dont les noms sont
ensevelis avec celui de leurs auteurs. La seule qui
ait conservé une triste célébrité, est celle des Albigeois,
qui entraîna la ruine d'un peuple, et fit
établir en Languedoc le tribunal de l'inquisition.
Il existait en France plusieurs de ces écoles plus
ou moins fameuses, lorsqu'un pauvre prêtre
champenois, nommé Sorbon, devint le fondateur,
d'une école qui les éclipsa toutes. Il obtint de
saint Louis, dont la tête était affaiblie par les
maladies et les fatigues de la guerre, un emplacement

rue Coupe-Gorge, où il rassembla des théologiens
qui prirent d'abord le titre de pauvres maîtres.
Ils y substituèrent bientôt celui de sages maîtres,
préférant, comme de raison, la sagesse à la
pauvreté. En peu de temps, cette sagesse de tous
valut à plusieurs de magnifiques surnoms; comme
ceux d'Angélique, de Séraphique, d'Invincible,
d'Incomparable. L'Université les reçut dans son
sein; et ce n'était pas un petit avantage. Le chef d'un
corps qui avait sous ses ordres trente mille écoliers
et qui de plus exerçait, fut-il laïque, le droit d'excommunier,
comme le pape et l'évêque de Paris; un
tel allié, si puissant et si redoutable, n'était pas à
dédaigner, et pouvait appuyer les décrets des
sages maîtres. Aussi, dès l'année 1330, se trouvèrent-ils
en état de condamner un souverain pontife.
Le pape avait eu le malheur de prêcher que
la vision des élus et les supplices des méchans
dans l'autre monde n'étaient qu'imparfaits. Des
supplices imparfaits! voilà de quoi mettre en colère
des théologiens du quatorzième siècle, grands
amis de la perfection des supplices.

Le scandale fut au comble parmi les maîtres en
divinité. C'est un autre nom qu'ils se donnaient,
pour varier. Ce dernier titre faisait merveille pour
le peuple, et annonçait qu'ils en savaient sur
dieu tout autant que le pape. C'était le célèbre
Jean XXII, alors dans la plus extrême vieillesse. Il
n'ignorait pas ce que peuvent les haines théologiques,
dont il avait pensé être la victime. Il déclara

qu'il n'avait proposé son opinion que par
manière de dispute. C'était la terminer; et certes
rien n'était plus sage. Ce qu'il y a de curieux,
c'est que le roi de France, Philippe de Valois,
apparemment très-versé dans les discussions métaphysiques,
mettant de l'amour-propre à l'honneur
d'avoir de meilleurs théologiens que le pape,
avait pris parti pour sa troupe contre la troupe
italienne du pontife. Philippe, en lui envoyant la
décision de ses docteurs, lui avait écrit: Nous
châtierons tous ceux qui pensent comme vous et
nous vous ferons ardre, si vous ne vous révoquez.
Pape ou sacristain, on ne se fait point ardre à 90
ans; et Jean XXII prit le parti de se révoquer, pour
mourir tranquille. C'était le bon temps de la
Sorbonne et de l'Université. On sait le rôle que
jouèrent ces deux corps pendant toutes les guerres
des Anglais, entre les factions d'Armagnac et
de Bourgogne, qui avaient chacune leurs soldats,
leurs théologiens et leurs bourreaux. Au milieu
de ces horreurs, la France avait osé, qui le croirait?
se soustraire un moment au joug pontifical.
Mais le clergé de ce temps était fait pour cette
servitude étrangère. L'usage que firent les évêques
du droit de conférer les bénéfices, révolta le
peuple et les grands. On aima mieux dépendre
d'un prêtre italien, que de voir passer les bénéfices
à des palefreniers et à des valets. La seconde
tentative ne fut pas plus heureuse; et la France
n'en tira d'autre avantage, que d'entendre publier

au son de trompe, qu'on ne reconnaissait plus de
pape. Le pontificat en fut quitte pour séduire un
certain nombre de magistrats et de théologiens,
ou pour gagner une des deux factions. Suivant
qu'une de ces factions était faible ou triomphante,
on prêchait ou on désavouait la doctrine de l'assassinat
des rois. La Sorbonne fournissait à tout. C'était
de son sein qu'était sorti le docteur Jean Petit,
cordelier, grand apôtre de cette doctrine, et
le docteur Gerson, qui obtint la condamnation de
Petit, et dix ans après fit exhumer son cadavre. On
sait qu'elle fut un des premiers corps, qui, après
la mort de Charles VI, reconnut pour roi de
France le roi d'Angleterre Henri IV.

C'est dans l'ouvrage même qu'il faut lire l'histoire
de Jeanne d'Arc, et particulièrement le détail
de son procès. L'indignation qu'excitent ses
ennemis et ses juges laïcs, tant étrangers que
français, n'approche pas de l'horreur qu'inspire
la basse et perfide férocité des prêtres, et surtout
des docteurs de Sorbonne. Il faut entendre M. du
Vernet lui-même.—«Le bûcher de Jeanne, dit-il,
n'était pas encore éteint, que plusieurs juges
laïcs désavouèrent cet attentat. «Nous sommes
tous perdus et déshonorés d'avoir brûlé une
femme innocente, s'écria l'un des assesseurs du
bailli de Rouen.» Le bourreau lui-même court se
jeter aux pieds d'un confesseur. Il demande pardon
à dieu, en versant un torrent de larmes.
Pendant ce temps, la Sorbonne rendait grâce

au ciel de la mort de Jeanne. L'Université prodiguait
les hymnes et les mauvais vers sur cet événement,
etc.» Laissons ces atrocités, et arrivons
au moment où l'imprimerie, introduite en France,
préparait de loin l'instruction qui devait adoucir
les mœurs. N'est-il pas remarquable que cette invention,
destinée à détruire un jour le despotisme
et la superstition dans une grande partie de la
terre, ait eu pour appuis, à sa naissance, qui?
Louis XI et deux docteurs de Sorbonne?

Ce fut dans l'enceinte de la Sorbonne que furent
établies les premières presses. Il fallut les
protéger contre la fureur des suppôts subalternes
de l'Université, parcheminiers, copistes, relieurs,
qui craignaient de mourir de faim. Il est vrai que
ces presses servirent comme elles pouvaient servir
alors. Elles imprimèrent des légendes, des livres
de dévotion, de sorcellerie, de démonographie.
Que faire? on débute comme on peut. On commence
par la Fleur des Saints, et on finit par le
Contrat Social. Le sort des peuples ne put donc
d'abord être amélioré d'une manière sensible.
Mais il faut considérer que la presse dut rester,
et resta en effet entre les mains de leurs tyrans;
et le bien qu'elle devait produire, se trouvait
ainsi reculé jusqu'aux générations suivantes. Cependant
on peut apercevoir à cette époque une
accélération de mouvement dans l'esprit humain,
qui se rapporte naturellement à cette cause, du
moins comme à la plus puissante et la plus active.

Ce fut alors qu'on osa attaquer et rejeter
la doctrine d'Aristote, qui régnait dans les écoles
depuis plusieurs siècles. Bientôt après, parut Ramus
qui, le premier, s'éleva contre le jargon scolastique,
contre l'argumentation théologique,
cultiva les sciences naturelles autant qu'on le pouvait
alors, brava la persécution, la pauvreté,
fut l'ami le plus courageux et le bienfaiteur de
ses disciples, fut appelé aux places et les refusa,
refusa sur-tout celle d'ambassadeur en Pologne,
où on voulait l'envoyer pour déterminer l'élection
du duc d'Anjou, et dit, en rejetant l'espoir
d'une grande fortune présentée à son ambition:
l'éloquence n'est pas mercenaire. C'est la honte de
la Sorbonne et de l'Université, d'avoir persécuté
un tel homme, pour avoir été d'une opinion contraire
à la leur sur la prononciation des mots quisquis
et quanquam. Ce ne serait pas assez connaître
l'esprit humain, de se moquer de ceux qui croiraient
que cette dernière querelle a pu, autant
que tout autre, être cause de l'assassinat de Ramus
dans la journée de la Saint-Barthélemi.

Il ne faut donc pas s'étonner si on retrouve dans
nos guerres de religion, et surtout dans celles de
la ligue, toutes les fureurs des siècles précédens.
C'était l'instant du combat entre l'ignorance absolue
et la raison naissante, mais égarée. La superstition
violemment attaquée, mais attaquée
par des ennemis superstitieux eux-mêmes, redoublait
d'efforts pour repousser ses adversaires. La

cour de Rome essayait de ressusciter les maximes
ultramontaines, sur le détrônement et sur l'assassinat
des rois. Le chancelier de L'Hospital avait eu
bien de la peine à obtenir la rétractation de la Sorbonne
sur une thèse de cette espèce; et quelques
historiens assurent que cette rétractation ne fut
prononcée que par le bedeau. Les papes purent
voir, et virent en effet par-là le parti qu'on pouvait
tirer de la Sorbonne. Aussi devint-elle naturellement
le berceau de la ligue. Là, dans la
chambre du docteur Bouchet, se forma le comité
secret d'où partirent toutes les décisions importantes,
où se fabriquèrent les décrets qui dégradèrent
Henri III, qui proscrivirent Henri IV. Là,
furent nommés et choisis les seize à qui l'on confiait
la surveillance sur les différens quartiers.
Là, se rendait le duc de Guise, qui ne dédaigna
pas même de paraître publiquement en Sorbonne.

Ce qui rendait tous ces docteurs si redoutables,
c'est que plusieurs étaient curés de
Paris. L'exécution du projet devenait l'intérêt
principal de ceux qui l'avaient conçu. C'est ainsi
que les destins de la France se balancèrent plusieurs
années entre le Vatican, l'Escurial et la
Sorbonne. Les thèses séditieuses ne cessèrent
même pas, après que Henri IV eut daigné se faire
absoudre à Rome. Le docteur Rose, condamné
à l'amende honorable, reçut son arrêt avec une
insolence qui montrait à la fois combien il avait

de partisans dans son corps, et combien ce corps
était encore puissant. Henri IV ne l'ignorait pas;
et c'est ce qui le justifie d'avoir refusé de prendre
un parti violent, soit contre le saint siége, soit
contre les jésuites, soit contre les docteurs les
plus séditieux et les plus coupables. Il connaissait
la faiblesse de Rome; il savait que le pape
s'était hâté de lui donner l'absolution, quand
sa sainteté avait cru que l'on songeait à s'en
passer; il pouvait laisser subsister l'arrêt qui
bannissait les jésuites du royaume; on le lui
conseillait; on lui parlait d'établir en France un
patriarche. Les refus du roi l'ont fait accuser
de faiblesse par plusieurs historiens: reproche
injuste! Henri IV jugeait l'esprit de la nation; il
voyait que le fanatisme la dominait encore; il savait
que le peuple est ennemi de la raison, jusqu'au
moment où il est assez éclairé pour en devenir
le défenseur; que la Sorbonne et les jésuites,
autrefois ennemis, s'étaient réconciliés; que les
jésuites, qualifiés par la Sorbonne, de bâtards, de
scélérats et d'infâmes, lorsqu'à peine institués,
ils ne pouvaient être coupables, avaient été déclarés
des hommes illustres et respectables depuis
qu'ils avaient prêché le régicide. Enfin, Henri IV
voyait que, pour un trop grand nombre de Français,
le pape et le christianisme était une seule
et même idée; qu'être chrétien apostolique et non
romain, paraissait alors impossible. Il n'osa risquer
une démarche aussi hasardeuse; et le poignard

d'un monstre prouva, pour le malheur des
peuples, que le roi ne s'était point trompé. Depuis
sa mort, ce même esprit parut plus d'une
fois subsister encore dans la Sorbonne; mais il ne
s'y manifesta plus avec la même audace. C'étaient
des symptômes équivoques, et qui n'étaient remarqués
que des connaisseurs. C'était le silence
gardé sur le livre de Mariana, sur d'autres ouvrages
où l'on célébrait Jacques Clément et d'autres
assassins des rois; tandis que ce même corps condamnait
la Sagesse de Charron, livre excellent,
que n'ont pu faire oublier tant de livres de morale
écrits depuis cent cinquante ans. En cette occasion,
le parlement fut très-supérieur à la Sorbonne,
grâce au président Jeannin, qui, secondé
de quelques hommes instruits et lettrés, sauva
cette flétrissure à la mémoire de Charron, ou
plutôt au parlement lui-même.

Dans cet amas d'atrocités absurdes qui composent
l'histoire de ce temps, parmi cette foule de
fanatiques, dont les portraits forment une galerie
odieuse, fatigante pour la vue, les yeux se
reposent avec plaisir sur l'image d'un homme
vertueux et d'un prêtre citoyen. M. l'abbé du Vernet
s'est plu et a dû se plaire à rappeler un nom
respectable et presque oublié. C'est celui de Richer,
docteur de Sorbonne, parvenu au syndicat perpétuel
par ses vertus, qui lui attirèrent une longue
persécution. Nous avons parlé des tentatives
de la cour de Rome, pour remettre les rois dans

sa dépendance, et accréditer de nouveau les anciennes
maximes pontificales: ses efforts redoublèrent
après la mort de Henri IV, sous le gouvernement
faible de Marie de Médicis. Un nouveau
nonce du pape, légat en France, les cardinaux de
Joyeuse et du Perron, un grand nombre d'archevêques
et d'évêques, les jésuites, une grande partie
du clergé séculier et régulier, s'étaient réunis
pour le succès d'une confédération, qui tendait à
faire du royaume de Louis XIII un pays d'obédience.
Un seul homme brisa cette trame si habilement
et si fortement ourdie; ce fut Richer. Il
eut l'adresse de faire renouveler à propos la condamnation
de cette doctrine perverse, d'empêcher
l'admission des jésuites dans l'université, de rallier
à lui tous les bons citoyens; enfin il composa un
petit livre intitulé de la Puissance ecclésiastique et
politique, ouvrage qui anéantissait les prétentions
ultramontaines. Richer devint dès-lors un objet
d'horreur pour le pape et pour les cardinaux français
dévoués au saint siége.

Croira-t-on que le pape osa mépriser assez la
cour de France, pour lui faire demander officiellement
qu'on lui livrât Richer, qu'il voulait faire
juger à Rome par l'inquisition? Croira-t-on qu'il
se tint à la cour plusieurs conseils pour agiter cette
question, et que plusieurs membres votèrent pour
cette indignité? N'est-ce pas une chose curieuse
de voir, au dix-septième siècle, un prêtre français,
du Perron, parvenu aux grandes dignités

de son pays par les grâces de la cour, aller, en
qualité de cardinal, demander à cette même cour
qu'on livrât à un prince étranger un citoyen vertueux,
un sujet fidèle, coupable d'avoir défendu
les droits de la royauté, les prérogatives de la
couronne et l'inviolabilité de la personne des rois?
Rien n'étonne après une telle insolence. Mais on
peut s'indigner de voir le pape hasarder l'enlèvement
de Richer. On s'indigne de voir cet enlèvement
près d'être effectué au milieu de Paris, par
d'Epernon, couvert lui-même des bienfaits de
Henri III et de Henri IV. Quel intérêt pouvait engager
ainsi un Français du premier rang à se déshonorer
par une telle bassesse? le chapeau de
cardinal promis à la Valette, fils du duc d'Epernon.
Le garde des sceaux, du Vair, magistrat jadis
intègre, fut prié de faire cesser cette persécution
à l'égard d'un citoyen qu'il estimait. Sa réponse
fut que Richer ne devait pas être plus sage que le
temps. Quel intérêt dictait cette lâche réponse?
l'espoir du chapeau qu'ambitionnait du Vair, déjà
évêque de Lisieux.

Voyons la suite, et continuons d'admirer les
effets du chapeau. Plusieurs années se passent, et
Richelieu parvient à la toute-puissance; Richelieu,
cet homme si haut, par qui l'autorité royale était
devenue arbitraire, et qui rapportait tout à la
splendeur du trône; eh bien! il se rend complice
de ceux qui veulent l'avilir; il s'engage à obtenir la
rétractation de Richer. Après avoir inutilement

employé la séduction, il a recours à la violence:
quel motif l'animait? toujours le chapeau. Cependant
Richelieu était déjà cardinal. Oui; mais il
avait la noble ambition d'habiller de rouge,
comme il l'était lui-même, un imbécille frère,
chartreux jadis, alors décloîtré, et devenu archevêque
de Lyon, par la grace de son aîné. C'est
pour cela qu'il faut faire sa cour au pape, dégrader
la couronne de son roi, faire inviter à dîner
chez le père Joseph un vieillard vertueux, défenseur
des droits du trône, le faire saisir au sortir
de table par des hommes armés, et lui arracher,
le poignard sur la gorge, une rétractation forcée,
faiblesse qui en peu de mois le conduisit au tombeau,
accablé de honte et de remords.


Voyez combien voilà de choses enchaînées

      Et par la barette amenées!




La Fontaine.





Observons que, dans cette infamie du père Joseph,
il y avait encore du chapeau pour le compte
du moine qui voulait être cardinal. Telles étaient
les causes secrètes, et alors ignorées, d'une trame
ourdie, au nom de la religion, par deux hommes,
dont l'un, après avoir le matin accepté la dédicace
d'un livre de dévotion, faisait agiter le soir, dans
sa maison de Ruel, une question de galanterie,
une thèse d'amour; et dont l'autre, capucin voluptueux,
dictait, au sein des délices du siècle, les

statuts d'un ordre religieux très-sévère (les Annonciades)
dont il était le fondateur. Il est instructif, il
est philosophique de se représenter ce cardinal et
ce moine, confidens et complices en intrigues, en
voluptés, en vengeances sacerdotales, en atrocités
ministérielles, causant familièrement à table
du supplice d'Urbain Grandier, de Marillac, et
tutti quanti, des charmes de Marion de Lorme,
de Ninon de Lenclos et tutte quante. Ces deux
prêtres trouvaient sans doute que tout allait le
mieux du monde, et surtout que les Français
d'alors étaient de fort bonnes gens.


Le temps n'est plus de semblables pratiques.





Voilà donc comme les rois étaient servis aux
temps qu'on voudrait leur faire regretter, et
qu'on leur représente comme la plus brillante
époque de leur puissance et de leur grandeur.

Ce qui surprend sans cesse dans la lecture de
cet ouvrage, c'est la protection et souvent la faveur
royale accordées à des monstres qui ont prêché
le détrônement, l'assassinat, l'empoisonnement
des rois. On en trouve vingt exemples depuis
Saint-Thomas-d'Aquin, fort attaché à ce dogme
du meurtre des rois, jusqu'au jésuite Moya, confesseur
d'Anne d'Autriche. Celui-ci établissait, dans
un opuscule théologique, qu'il était permis d'assassiner
ses ennemis en cachette, quand on ne
pouvait faire mieux. Et ce monstre en fut quitte

pour voir son livre condamné en Sorbonne; et il
continua de jouir de son crédit attaché à sa place,
de calomnier, auprès de la reine sa pénitente,
les honnêtes gens qui détestaient ces maximes,
et les écrivains qui les dévouaient à l'exécration
publique. C'est ainsi que le cardinal du Perron
allait perdre l'avocat-général Servin, en le représentant
comme un sacrilège qui voulait qu'on
violât le sacrement de la confession, dont le secret
fait la base. Servin, mandé à la cour, répondit
aux reproches de la reine, en montrant le Directoire
des inquisiteurs, de 1585, qui contient la
forme dont, à l'inquisition, on procède contre les
rois, et la manière secrète dont on peut leur ôter
la vie. La cour frémit en lisant ces horreurs, et
remercia Servin.

Cette conduite de la Sorbonne, sous le syndicat
de Richer, est le beau moment de cette
société; c'est une époque honorable pour elle.
Elle parut encore s'en souvenir en 1664, lorsqu'elle
condamna un livre de jésuite, qui établissait
encore ces maximes de suprématie pontificale.
Le jugement de la Sorbonne déplut au pape
Alexandre VII. Le pontife adressa à Louis XIV un
bref, où il lui demanda la suppression de ce décret.
Ce bref, jugé scandaleux, fut condamné par
le parlement; l'avocat-général Talon composa un
réquisitoire où il passait en revue les excès de
Rome, et donnait une liste des papes qui avaient
erré dans la morale et dans la foi. Louis XIV avait

alors vingt-six ans. Il aurait pu à cet âge apprendre
à se défier des bulles pontificales. Il aurait
dû se souvenir de celle-ci quarante ans après, lorsque
le saint siège lui dépêcha la bulle Unigenitus,
qui bouleversa son royaume, et à laquelle il ne
put jamais rien comprendre, comme il l'avoua
lui-même en mourant.

Nous n'irons pas plus loin, et nous laisserons
la Sorbonne dans sa gloire. Après des papes condamnés
ou protégés, après des rois détrônés,
dégradés, réintégrés, qu'est-ce, pour un corps si
célèbre, qu'est-ce que sa querelle avec Saint-Cyran,
avec Arnaud même? Qu'est-ce que la décision de
la Sorbonne sur les visions de Marie Agreda,
historienne de la sainte vierge, en huit gros volumes,
condamnée à Paris et canonisée à Rome?
Qu'est-ce que la tracasserie faite à la mémoire de
Descartes, au lieu d'une bonne persécution qu'il
aurait pu éprouver de son vivant, mais à laquelle
il sut échapper par ses amis et par sa volonté connue,
feinte ou simulée, de dédier à la Sorbonne
son livre intitulé les Méditations? Nous n'oserons
pas parler avec cette légèreté des querelles du
jansénisme. Elles ont occupé trop de grands
hommes; elles ont fait écrire trop de gros volumes
au célèbre Arnaud, homme de génie, né
pour éclairer son siècle bien plus que pour écrire,
comme il l'a fait victorieusement contre M. l'abbé
Picoté. On rit en songeant à la célébrité que ces
querelles donnèrent à de certains personnages;

c'est un amusement de voir quel respect ils s'attiraient
de la part de nos plus grands hommes.
Racine, couvert de gloire, et revenu aux illusions
du jansénisme, après avoir abjuré celles du
théâtre; Racine a écrit ces mots, l'illustre Tronson,
le grand Petitpied (c'étaient des docteurs de Sorbonne):
et l'année suivante, il composa Athalie.
Il y a place pour tout dans l'homme.

Ce serait supposer à nos lecteurs un goût excessif
pour le ridicule, que de leur offrir le résultat
des décisions de la Sorbonne, dans les procès
portés depuis cent ans à cet auguste tribunal;
nous n'en citerons qu'un exemple; la dispute des
récollets et des jésuites, au sujet des Hurons et
des Iroquois, incapables, selon les récollets, de
comprendre la transubstantiation, et selon la
partie adverse, très-capables de la bien concevoir,
si les récollets s'y fussent bien pris: question importante,
très-bien résolue par la Sorbonne, en
décidant que, pour être admis au baptême, il faut
au moins la connaissance implicite de ce qu'on
reçoit. Rien de plus clair: aussi tout le monde
fut-il content. Même sagacité, même force de
jugement dans la décision du procès des jésuites
et des dominicains sur la croyance religieuse des
Chinois; affaire qui ressortissait évidemment du
tribunal de la Sorbonne, et dont le succès dut
inquiéter beaucoup la cour de Pekin. Quant à la
bulle Unigenitus, on sait que cette bulle, admise
sous Louis XIV, rejetée sous la régence, fut admise

de nouveau sous Louis XV, à la satisfaction du
docteur Grand-Colas, qui se fit alors un nom
immortel. M. de Vernet s'est contenté de donner
un court précis de cette grande affaire, n'ignorant
pas que toutes ces merveilles forment une partie
essentielle de l'Histoire de France. On a dit que
l'Histoire d'Angleterre, dans un certain période,
devait être écrite par le bourreau. Ce même historien
aurait bien droit à composer aussi quelques
chapitres dans celle de France; mais il faut convenir
que, pour une grande moitié de cette histoire,
il pourrait remettre sa plume à Rabelais. Il
paraît que telle était l'opinion de Rabelais lui-même,
si l'on en juge par les allusions fréquentes aux
événemens dont il était le témoin. Mais son véritable
lot était l'Histoire de la Sorbonne; aussi
montre-t-il un grand respect pour les jugemens
de ce corps, et s'en rapporte-t-il à ses lumières
dans les affaires embarrassantes qui surviennent
à Pantagruel. M. l'abbé du Vernet, moins gai, sans
être moins philosophe que Rabelais, a mis heureusement
en valeur un grand nombre de ridicules
que son sujet lui présentait; mais, il paraît
quelquefois embarrassé de leur multitude, et
l'abondance des biens lui a peut-être nui vers la
fin de son ouvrage. C'est que l'ouvrage devenait
moins susceptible de variété; c'est que, depuis la
mort de Louis XIV, l'importance de la Sorbonne
a diminué par degrés, et a fini par disparaître.
On croit voir un fleuve qui, après des débordemens

et des ravages, finit par se perdre dans des
sables. En effet, dans l'espace d'environ quatre-vingts
ans, l'Histoire de la Sorbonne n'offre presque
rien de sérieux, si ce n'est le don fait par elle
à Louis XIV de toutes les propriétés de ses sujets.
Ceci passe la raillerie. Heureusement, le roi ne se
prévalut point de cette libéralité et se contenta
modestement de l'impôt du dixième: il croyait
même, avant la consultation, n'avoir pas le droit
d'y prétendre; mais la Sorbonne leva ses scrupules,
et fit pécher son maître en conscience.

Cet ouvrage, achevé il y a plus de quinze ans,
et qui fait beaucoup d'honneur au talent de
M. l'abbé du Vernet; cet ouvrage, encore utile à
présent, eût été d'une utilité beaucoup plus grande,
s'il eût paru au moment où il fut composé. Ainsi,
la persécution qui conduisait l'auteur à la Bastille,
lui a dérobé une partie de sa gloire, et sans doute
la plus précieuse à ses yeux, celle d'avancer la
victoire de la raison et la ruine des préjugés nuisibles
à la société. Il eût déterminé cette victoire
qu'il rend aujourd'hui plus complète. Il porte les
derniers coups à l'ennemi qu'il aurait alors terrassé.
Son livre est l'abrégé des annales du fanatisme,
du moins en France. C'est l'extrait mortuaire de
la théologie, rendu public à la renaissance du vrai
christianisme, de la liberté et des principes utiles
au bonheur des hommes.

Entraînés par les choses, nous nous sommes
peu occupés du style, quelquefois pénible et incorrect,

mais souvent vif, piquant et animé. Plusieurs
morceaux annoncent un élève et un heureux
imitateur de Voltaire, dont M. du Vernet a été
l'historien, après en avoir été l'ami [10].



Sur les Œuvres de Jean Law, contrôleur-général des finances sous
le Régent; contenant les principes sur le numéraire, le commerce,
le crédit et les banques, avec des notes. — 1791.

Les objets traités dans ce recueil deviennent
de jour en jour d'un intérêt plus général, et la
classe d'hommes qui s'en occupent devient aussi
plus nombreuse; cet ouvrage ne saurait donc
manquer d'être recherché par ceux qui se livrent
aux spéculations de ce genre. Il est difficile d'avoir
un meilleur maître que Jean Law. On convient
maintenant que cet homme, qui a ruiné la
France, était doué d'un génie à la fois très-profond
et très-étendu. Appliqué de bonne heure à
cette science déjà très-avancée en Angleterre par

les écrits de Locke, Davenant, Child, et plusieurs
autres, Law s'était montré l'élève et le rival de
ces hommes célèbres. Il avait été devancé en
France par cette réputation, et ce fut elle qui lui
donna d'abord accès auprès du régent. Il paraît
que les fautes qui perdirent le système, la banque
et l'auteur, étaient toutes contre ses principes, et
même contre sa volonté. Mais on sait qu'il ne fut
pas long-temps maître absolu, qu'il eut souvent
la main forcée, et qu'il fut entraîné par-delà ses
mesures; c'est ce qui ne surprendra pas dans une
cour telle que celle du régent, gouverné par
l'abbé Dubois.

Quoi qu'il en soit, son ouvrage sur le numéraire
et sur la banque d'Écosse, le principal de
ceux qui sont contenus dans ce volume, s'est
soutenu malgré la catastrophe du système, et a
conservé en Europe la célébrité qu'il obtint à sa
naissance. Il est regardé comme un livre classique.
Il s'en fit à Londres une édition nouvelle en 1751,
qui donna lieu à plusieurs traductions françaises.
La meilleure est insérée dans le livre de M. Forbonnais,
sur les finances. Celle qui se trouve dans
le recueil que nous annonçons, est accompagnée
de notes très-instructives.

Le reste du recueil est composé d'une suite de
mémoires et de lettres adressées au régent, prince
rempli, comme on sait, d'esprit et de pénétration;
mais qui, étranger à des spéculations si
nouvelles pour lui et même pour la nation entière,

avait besoin d'instruction. Il savait en demander.
Il proposait ses doutes à Law: celui-ci
les éclaircissait sur-le-champ. C'est donc dans cette
suite de lettres et de mémoires, que le lecteur
s'instruira comme le prince. On conçoit que Law
ne négligeait rien pour être entendu et rendre
l'instruction plus facile.

Elle le deviendra encore davantage pour le lecteur,
par le soin qu'a pris l'éditeur de mettre à la
tête du recueil un excellent discours préliminaire,
ouvrage d'une main habile et exercée, sur le crédit
et sur les banques. L'auteur s'est attaché à être
plus simple encore, plus élémentaire que Law lui-même.
On ne peut que lui applaudir de vouloir
bien descendre et se mettre à la portée du plus
grand nombre de ses lecteurs; tous n'ont pas la
perspicacité du régent; et la science dont on traite
ici, est trop peu avancée pour qu'on puisse négliger
d'en rendre les premiers élémens simples et faciles.
Il observe qu'à cet égard nous sommes à
cent ans des Anglais; et il en trouve la preuve
dans plusieurs préjugés encore subsistans parmi
nous, et détruits en Angleterre depuis plus d'un
siècle.

L'auteur de ce discours préliminaire paraît doué
de cet esprit philosophique, qui, en approfondissant
son sujet, indique rapidement des rapports
nouveaux avec d'autres objets qu'il ne peut ou
ne doit pas approfondir. Il sait ainsi jeter du jour
sur des questions intéressantes qu'il se contente

d'effleurer. C'est principalement dans les notes de
son discours préliminaire qu'on trouve plusieurs
de ces heureuses indications; nous voudrions pouvoir
en citer quelques exemples, mais la plupart
sont de nature à ne pouvoir être isolés. En voici
une qui peut l'être; et sa singularité, qui montre
le tour d'esprit de l'auteur, la rendra remarquable
et la fera lire avec plaisir.

On a dit et répété souvent que les succès à la
guerre appartiennent à celui qui a le dernier écu;
et l'on a eu raison. Mais il n'est pas clair qu'on ait
employé les écus le mieux possible. Par exemple:

«On entretient en France une armée qui coûte
cent millions par an; c'est deux milliards pour
vingt ans.

»Nous n'avons pas plus de cinq ans de guerre
chaque vingt ans; et cette guerre, en outre, nous
met en arrière d'un milliard au moins.

»Voilà donc trois milliards qu'il nous en coûte
pour guerroyer cinq ans. Quel en est le résultat?
car le succès définitif est incertain.

»Avec bien du bonheur, on peut espérer de
détruire cent cinquante mille ennemis par le
feu, le fer, l'eau, la faim, les fatigues, les maladies,
etc. Ainsi, la destruction directe ou indirecte
d'un soldat allemand, nous coûte vingt mille
livres, sans compter la perte sur notre population,
qui n'est réparée qu'au bout de vingt-cinq ans.

»Au lieu de cet attirail dispendieux, incommode
et dangereux d'une armée permanente, ne

vaudrait-il pas mieux en épargner les frais et
acheter l'armée ennemie, lorsque l'occasion s'en
présenterait? Le chevalier Guillaume Petit estimait
un homme 480 livres sterling. C'est la plus
forte évaluation, et ils ne sont pas tous aussi
chers, comme on sait. Mais enfin, il y aurait encore
moitié à gagner en finance, et tout en population;
car pour son argent, on aurait un
homme nouveau, au lieu que, dans le systême actuel,
on perd celui qu'on avait, sans profiter de
celui qu'on a détruit si dispendieusement.»

Cette idée rappelle un trait connu de la plupart
de ceux qui ont eu l'avantage de vivre avec le célèbre
Francklin. Il racontait, qu'à son dernier
voyage à Londres, et peu de temps avant la guerre,
il avait mandé à ses commettans: «Calculez en
conscience les sommes que peuvent vous coûter
la guerre, et envoyez-moi seulement la moitié
de ces sommes; je vous promets d'en acquérir
votre indépendance, en achetant tout le parlement
et le roi lui-même. Il est même vraisemblable
que, du surplus, je pourrai me faire de bonnes
rentes, si vous permettez que j'en dispose.» C'est
dommage que la proposition n'ait pas été acceptée.
Outre l'économie du sang humain, qu'il faudra
bien tôt ou tard compter pour quelque chose,
l'Angleterre et la France y eussent épargné cinq ou
six milliards, et le succès de cette négociation eût
fait prendre un tour nouveau à la politique européenne,
qui a grand besoin d'être un peu rajeunie.





Sur l'Ouvrage intitulé: Observations faites dans les Pyrénées, pour
servir de suite à des Observations sur les Alpes, insérées dans une
traduction des Lettres de W. Coxe, sur la Suisse. — 1791.

On se rappelle le succès mérité des lettres de
M. William Coxe sur la Suisse, et le succès non
moins grand des observations faites dans le même
pays par le traducteur, M. Ramond. Elles jetèrent
un nouvel intérêt sur un ouvrage déjà si intéressant
par lui-même. Les remarques ne furent pas moins
recherchées que le texte; elles ne lui furent inférieures
en rien, et parurent supérieures en beaucoup
de choses. Il faut tout dire, M. Coxe, quoique
très-riche, semble quelquefois l'être un peu
moins auprès de son opulent associé. M. Ramond
peint à grands traits la nature que M. Coxe se
contente de décrire ou de dessiner. L'un se borne
à vous communiquer ses pensées, et l'autre vous
prodigue, avec ses pensées, l'abondance des sentimens
qui les embellissent. L'un est un compagnon
aimable; mais l'autre devient un ami dont
on a peine à se séparer. A ce mérite de plaire et
d'intéresser toutes les classes de lecteurs, mérite
si rare et si décrié par les savans qui en sont dépourvus,
M. Ramond associait des connaissances
qui ont droit à leur estime et à leurs suffrages.
Il présentait des vues neuves sur les montagnes
et sur les glaciers; et l'on a plus d'une fois entendu

à M. de Buffon que la manière dont M. Ramond
avait présenté certains phénomenes des glaciers
des Alpes, avait apporté du changement dans la
manière dont il les considérait auparavant.

L'ouvrage que nous annonçons peut être considéré
comme la suite du premier, et le développement
des idées qui avaient si vivement frappé
M. de Buffon. Le système de l'auteur se montre
ici dans toute son étendue, comme son talent s'y
montre dans sa plénitude, et enrichi des connaissances
en tout genre, acquises pendant plusieurs
années, depuis la publication de son premier ouvrage.
C'est avec cet accroissement de connaissances
en physique et en histoire naturelle, qu'il
a voyagé dans la partie centrale et supérieure des
Pyrénées. M. Ramond est le seul jusqu'à présent
qui ait eu occasion de les comparer avec les Alpes.
«J'y ai voyagé, dit-il, comme dans celles-là, à pied,
seul, et me livrant sans réserve à leurs habitans.
Ainsi, me trouvant dans une condition pareille,
j'ai pu comparer ces monts entre eux, sous les
mêmes rapports et avec cette conformité de vues
qui résulte de la similitude des situations.»

»Dans ce voyage, je crois avoir vu des objets
qui n'avaient point été vus, ou n'avaient point été
décrits. J'ai rectifié quelques-unes de mes idées,
j'en ai généralisé d'autres; et j'ai trouvé, dans la
comparaison, des avantages et des plaisirs que je
voudrais faire partager. Cette esquisse de la partie
centrale des Alpes, rendra mon premier ouvrage

moins imparfait, de tout ce dont mes propres
idées sont moins imparfaites.»

L'auteur a soumis son ouvrage au jugement de
l'académie des sciences, qui ne s'est pas bornée à
une simple approbation. MM. de Dietrich et d'Arcet,
savans distingués par leurs connaissances en
physique, chimie, minéralogie, ont inséré, dans
leur rapport, un extrait dont il suffira de citer ici
quelques passages.

«Cet ouvrage est fait par un observateur, accoutumé
à peindre les grands objets de la nature, auquel
aucune science n'est étrangère, qui avait bien
étudié les Alpes, et qu'aucun péril n'a arrêté. La
chaleur et la vérité de ses descriptions, et la variété
de ses observations, inspirent aux lecteurs
de toutes les classes un intérêt qu'ils trouveront rarement
dans les ouvrages qui traitent de pareils
objets; il les amène par degrés, et sans le leur faire
pressentir, aux discussions les plus sérieuses et les
plus importantes; et des observations, qui d'abord
ne paraissent que locales et purement géographiques,
le conduisent à des résultats qui lui
appartiennent tout entiers.»

MM. de Dietrich et d'Arcet indiquent ici plusieurs
de ces résultats sur la disposition des végétaux,
au penchant des montagnes, disposition relative
à la température de leurs différentes zones; sur la
hauteur des différens monts, comparés entre eux
et avec ceux des Alpes; sur la formation des bassins
au point de réunion des torrens; sur le caractère

distinct de la roche qui forme chacun de ces
sommets; sur la différence de l'escarpement de
ces montagnes au midi et au nord; sur leur inflexion
plus rapide et plus brusque de côté de l'Espagne
que du côté de la France, etc.

«M. Ramond, poursuivent-ils, fixe l'état des
glaces des Pyrénées. A peine croyait-on, avant lui,
qu'il existât des glaciers dans ces montagnes; les
considérations qu'il présente sur l'étendue de ces
glaciers, comparés à celle des glaciers des Alpes,
forment une des parties les plus intéressantes de
l'ouvrage: elles nous ont paru absolument neuves.»

Tel est le témoignage rendu par MM. de Dietrich
et d'Arcet à l'ouvrage de M. Ramond, et que l'académie
a confirmé en le faisant imprimer sous son
privilège. Les examinateurs nommés par elle ont
cru devoir n'insister que sur les objets dont elle
était plus immédiatement juge; mais en faisant entendre
que cet ouvrage a droit d'intéresser les lecteurs
de toutes les classes, son jugement peut être
regardé comme une prédiction.

La richesse, la variété des descriptions de tout
genre suffirait presque pour le recommander au
grand nombre de ceux qui, dans leur lecture, ne
cherchent que l'amusement. La peinture des délicieuses
vallées de Campan, de Bagnères, celles
des environs de Tarbes, de Pau, des sites sauvages
ou terribles, quelquefois auprès d'un paysage enchanteur;
Gavarnie, sa cascade, son pont de neige,
ses vallées et ses précipices; le Marboré, et ses

glaciers; tant de phénomènes intéressans que les
montagnes offrent à chaque pas; quelle riche
moisson pour un homme observateur, poète et
peintre, également doué d'imagination et de sensibilité,
et chez qui toutes deux se réveillent l'une
par l'autre! Un seul morceau, parmi tant d'autres
que nous pourrions choisir, suffit pour donner
l'idée du talent de M. Ramond: c'est la peinture
des sensations qu'éprouve l'auteur au retour d'une
course à Gavarnie, au coucher du soleil.

«A chaque pas, je sentais changer la température.
Du haut du rocher à Gavarnie, j'avais passé
de l'hiver au printemps. De Gavarnie à Gedro,
je passai du printemps à l'été. Ici, j'éprouvais une
chaleur douce et calme. Les foins nouvellement
fauchés, exhalaient leur odeur champêtre. Les
plantes répandaient ce parfum que les rayons du
soleil avaient développé, et que sa présence ne dissipait
plus. Les tilleuls tout en fleurs embaumaient
l'atmosphère. La nuit tombait, et les étoiles perçaient,
successivement et par ordre de grandeur,
le ciel obscurci. Je quittai le torrent et le fracas de
ses flots, pour aller respirer encore l'air de la vallée
et son parfum délicieux. Je remontai lentement le
chemin que j'avais descendu, et je cherchais à me
rendre compte de la part qu'avait mon âme dans la
sensation douce et voluptueuse que j'éprouvais. Il y
a je ne sais quoi dans les parfums, qui réveille puissamment
le souvenir du passé. Rien ne rappelle à
ce point des lieux chéris, des situations regrettées,

de ces minutes dont le passage laisse d'aussi profondes
traces dans le cœur, qu'elles en laissent
peu dans la mémoire. L'odeur d'une violette rend
à l'âme la jouissance de plusieurs printemps. Je
ne sais de quels instans plus doux de ma vie le
tilleul en fleurs fut témoin; mais je sentais vivement
qu'il ébranlait des fibres depuis long-temps
tranquilles; qu'il excitait d'un profond sommeil
des réminiscences liées à de beaux jours. Je trouvais,
entre mon cœur et ma pensée, un voile qu'il
m'aurait été doux, peut être.... triste, peut-être....
de soulever. Je me plaisais dans cette rêverie
vague et voisine de la tristesse, qu'excitent les
images du passé; j'étendais sur la nature l'illusion
qu'elle avait fait naître, en lui alliant, par un
mouvement involontaire, le temps et les faits dont
elle suscitait la mémoire, je cessais d'être isolé
dans ces sauvages lieux: une secrète et indéfinissable
intelligence s'établissait entre eux et moi;
et seul sur les bords du torrent de Gedro, seul,
mais sous ce ciel qui voit s'écouler tous les âges
et qui enserre tous les climats, je me livrais avec
attendrissement à cette sécurité si douce, à ce profond
sentiment de co-existence qu'inspirent les
champs de la patrie. Invisible main qui répands
quelques doux momens dans la vie, comme ces
fleurs dans un désert, sois bénite pour ces
heures passagères, où l'esprit inquiet se repose,
où le cœur s'entend avec la nature, et jouit;
car jouir est à nous, êtres frêles et sensibles

que nous sommes, et connaître est à celui qui,
en livrant la terre à nos partages et l'univers à
nos disputes, étendit entre la création et nous,
entre nous et nous mêmes, la sainte obscurité
qui le couvre.»

Il nous semble que ces deux pages, écrites dans
les Pyrénées, pouvaient être datées du Valais,
et qu'elles ne dépareraient pas une lettre de Saint-Preux
à Julie. On voit que l'académie avait raison
de dire que l'ouvrage de M. Ramond inspirait aux
lecteurs de toutes les classes un intérêt qu'ils trouveraient
rarement dans les écrits de ce genre. On
retrouve, en vingt endroits de celui-ci, la délicate
et profonde sensibilité qui respire dans ce morceau;
mais il serait trop long de les indiquer, et
celui qu'on vient de lire, suffit pour donner l'idée
du coloris qui anime les tableaux qu'il trace de
la vie champêtre, des mœurs pastorales, etc. Celui
qui représente une famille de bergers espagnols,
passant du sol de leur patrie et du revers
de la montagne, sur la partie française des Pyrénées,
est digne du pinceau de Teniers. On peut
appliquer à ce tableau ce que M. Ramond dit de
la nature, qui, tous les ans, reproduit cette scène
patriarcale: «qu'il réunit la vénérable empreinte
de l'antiquité aux charmes d'une immortelle
jeunesse.»

Une autre source non moins féconde de l'intérêt
que M. Ramond a su répandre sur son ouvrage,
c'est la variété de ses connaissances en différentes

parties de l'économie sociale, autre étude qui
semble avoir partagé sa vie avec celle des sciences
naturelles: c'est ce dont les Lettres sur la Suisse
offraient déjà la preuve. Les Pyrénées ne pouvaient
lui fournir des occasions aussi fréquentes de montrer
et de communiquer cet autre genre d'instruction;
cependant il ne se trouve guère moins
dans ce dernier écrit, et il se trouve orné du
charme de cette sensibilité, aussi prompte à se réveiller
chez M. Ramond, par le désir du bonheur
des hommes, que par la contemplation des beautés
de la nature. C'est dans l'ouvrage même qu'il faut
lire ce que dit l'auteur sur les résultats de l'opposition
entre les limites naturelles et les limites politiques
de la France et de l'Espagne, en certaines
parties des Pyrénées; les diverses comparaisons
répandues dans l'ouvrage, entre le sort, les mœurs,
les habitudes des bergers des Pyrénées et celles
des habitans des Alpes; enfin le morceau sur les
influences politiques et morales des prohibitions,
à l'occasion de la mort d'un jeune homme tué sur
ces montagnes, dans une querelle de contrebandiers.

Des deux parties qui composent cet ouvrage,
l'une est principalement consacrée à des considérations
locales, géographiques, particulières aux
Pyrénées, ou communes aux Pyrénées et aux
Alpes. Dans la seconde, l'auteur se livre à des idées
plus générales. C'est ici qu'il développe tout son
systême sur les montagnes, sur la part qu'elles

prennent ensemble au dessein de notre continent,
enfin ses idées sur les montagnes primitives.
Il examine les deux principaux systêmes,
l'inondation du globe et son incandescence, le systême
de M. de Saussure et celui de M. de Buffon.

Mais le chapitre le plus brillant du livre,
celui qui montre le mieux l'étendue des connaissances
de M. Ramond, c'est celui qui termine
l'ouvrage, et dans lequel, considérant les Pyrénées
relativement aux mines, il passe en revue les
différens peuples qui en ont recueilli les produits;
il examine l'influence que ces différens
peuples, Phéniciens, Romains, Carthaginois, et
depuis les barbares du Nord, eurent sur les mœurs
des Espagnols et des indigènes habitans des Pyrénées.
Il semble s'être attaché à découvrir, parmi
tous ces mélanges, le peuple primitif, comme il
s'était attaché, dans les montagnes, à démêler la
roche primitive, le pur granit parmi les rocs secondaires.
Ce peuple primitif, et dont la race est restée
pure et sans mélange, c'est le peuple des Vaccées,
c'est-à-dire, les Biscayens et les Basques.
C'est ce qui paraît attesté par l'élégance et la vivacité
de l'Ibère et du Gaulois, conservées dans ces
montagnes, et modifiées dans le reste des Pyrénées
par la gravité du Romain, et la grossièreté
du barbare: dégradation qui se remarque, depuis
le centre de ces monts jusqu'à la Méditerranée,
dans des vallées habitées de tout temps par les
étrangers, et que l'on peut regarder comme le

grand chemin des peuples, tant barbares que civilisés,
qui se disputaient l'Espagne et les Gaules.

Telle est la cause que M. Ramond indique de
la dissemblance des peuples qui habitent actuellement
les Pyrénées, de l'appesantissement des uns
et de la vivacité des autres; il pense que les races
sont, dans l'histoire de l'homme, une donnée primitive;
et il s'est confirmé dans cette idée, en
voyant que, depuis quinze siècles, le même climat
n'a point rapproché des races différentes, que des
climats divers n'ont point séparé des races pareilles.
Même résultat dans l'Inde, où les principes,
soit religieux, soit civils, préviennent le mélange
des castes... L'Arabe, le Copte, le Grec, le Musulman
en sont de nouvelles preuves; et plus que
tout le reste, la nation juive, conservant dans
tout l'univers sa physionomie asiatique, et parlant
la plupart des langues avec les inflexions de
l'Arabe. Ainsi, de nos jours, des observations plus
exactes ont ôté aux climats l'influence exagérée
qu'on leur accordait au physique comme au moral;
et loin de lui accorder une influence capable
de déterminer la nature du gouvernement, on lui
refuse l'influence illimitée qu'on lui attribuait sur
les races et sur les hommes.





Sur la Vie privée du maréchal de Richelieu.

Ce livre qui, dans tous les temps, eût piqué la
curiosité, doit en ce moment la réveiller encore
davantage, et intéresser sous plus d'un aspect.
Il suffirait seul pour nous faire mesurer l'abîme
dont nous sortons. Il présente, dans la vie d'un
seul homme, le tableau de tous les abus, de tous
les vices moraux et politiques, qui, en conduisant
la nation au dernier terme du malheur et de
l'avilissement, l'ont placée dans l'alternative de
périr, ou de changer entièrement les bases de l'édifice
social. On a vu des hommes, affligés et même
consternés de la révolution, convenir, après la
lecture de ce livre, qu'elle était inévitable et
nécessaire. Un court précis de la vie de cet homme
singulier rendra cette opinion très plausible.

La vie de M. de Richelieu est comme partagée
en trois portions égales; la première, entièrement
livrée aux plaisirs, à la débauche, et même à tous
les genres de débauche; la seconde, partagée
entre l'ambition, les affaires et les plaisirs; la
troisième, marquée par tous les abus du pouvoir,
par le mépris de toutes les convenances, par les
vices les plus odieux et les intrigues les plus avilissantes.
Parcourons rapidement ces trois époques.

On a dit que le cardinal de Fleury avait commencé
sa fortune à soixante-treize ans, par être

roi de France. On peut dire que Richelieu, à
quatorze ans, pensa commencer sa carrière de
galanterie à peu près de même, c'est-à-dire, par
une princesse, héritière présomptive du trône.
On crut qu'il était distingué par la duchesse de
Bourgogne. On le crut: et cette opinion était presque,
aux yeux de Richelieu, l'équivalent de la
réalité. Il acquérait une célébrité précoce par
cette aventure un peu précoce elle-même, qui
lui valut d'être marié, et mis à la Bastille. L'éclat
même de la punition accréditait ce bruit, si
favorable à l'amour-propre du jeune homme. Il
convient lui-même qu'il prit soin de confirmer ce
soupçon. Sa grande excuse, outre la vanité, c'est
que cela ne pouvait nuire à la princesse qui était
morte; et il est vrai que les morts se laissent
calomnier tant qu'on veut. Richelieu se vit
tout-à-coup l'objet des complaisances de plusieurs
femmes de la cour; et le mot que lui dit
Louis XIV, à son retour de l'armée de Villars, lorsqu'il
vint annoncer la nouvelle de la victoire de
Denain; ce compliment flatteur, «Vous êtes destiné
à faire de grandes choses,» était un oracle qui le
recommandait à l'attention des dames. Mais, tant
que le roi vécut, ses galanteries furent décentes,
c'est-à-dire, ignorées. On ignora, par exemple,
une aventure avec une madame Michelin, aventure
dans laquelle Richelieu développa une atrocité
froide, monstrueuse à son âge: c'est ce fond de
barbarie que Richardson dit être dans le cœur

d'un vrai libertin, et qu'il a si bien exprimé dans
le caractère de Lovelace. Richelieu lui-même nous
a conservé tous les détails de cette horrible anecdote:
nous y reviendrons. Madame Michelin
n'était qu'une bourgeoise; qu'elle attende: il est
juste que les femmes présentées passent avant elle.
Honneur, par exemple, à madame de Guébriant,
qui, écrivant à Richelieu un billet daté du Palais-Royal,
lui indique un rendez-vous à la cour des
Cuisines: «Restez-y, lui répond le duc, et charmez-y
les marmitons pour lesquels vous êtes
faite. Adieu, mon ange.»

La cour du Palais-Royal n'était pas, comme on
voit, celle de Louis XIV: aussi ce billet est-il des
beaux jours de la régence, pour lesquels Richelieu
semblait né. Il serait impassible et inutile de
raconter ses succès en ce genre; car c'en était un,
comme on le voit par le mot même de succès, appliqué
à ses turpitudes. Nous renvoyons, sur
toute cette époque de la régence, aux précédens
Mémoires de Richelieu. On aurait pu croire qu'ils
ne laissent rien à désirer; mais la Vie privée contient
de nouveaux détails dont quelques-uns sont
assez piquans dans ce misérable genre; d'autres
vont au-delà même de ce qu'on imaginait. Nous
osons blâmer l'auteur de la vie privée de les avoir
recueillis; ils seraient mieux à leur place dans quelques-uns
de ces ouvrages dont la licence est annoncée
par leur titre même, et que la pudeur ou seulement
le bon goût rejettent avec dédain, en se

reprochant une indiscrète curiosité. L'auteur
remarque, d'après Richelieu lui-même, que lorsque
le récit de ces indignités parvenait jusqu'au
peuple, qui, alors connaissant peu les grands,
les respectait, il n'en voulait rien croire et
rejetait ces bruits comme absurdes ou calomnieux.
Rien de plus simple: il ne pouvait attacher
l'idée de plaisir à ces inconcevables folies, à ces
produits monstrueux d'une imagination dépravée.
La vérité perdait, à force d'invraisemblance,
son effet et ses droits: et le vice, protégé en quelque
sorte par son excès même, trouvait, dans
l'incrédulité publique, un asile contre le mépris
et l'horreur qu'il aurait inspirés.

Laissons donc là les amours de Richelieu avec
la duchesse de Berri, la princesse de Conti,
mademoiselle de Charolois, mesdames d'Averne,
de Tencin, Sabran, de Nèle, Villars, Mouchy, Villeroi,
Gontaut, Parabère, e tutte quante, etc; ses
duels, ses emprisonnemens, les visites des princesses
rivales, etc.; mais remarquons jusqu'où
l'air et la mode peuvent pousser le délire, et le
rendre en quelque sorte contagieux. Croirait-on
qu'à son dernier emprisonnement à la Bastille,
où il fut mis pour la conspiration de Cellamare,
toutes ces femmes que nous venons de nommer,
et beaucoup d'autres encore, prirent, pour promenade
journalière, les environs de la Bastille? C'est
là que se rendaient ses maîtresses délaissées, outragées
même par lui. Les voitures descendaient

depuis le bas des tours jusqu'à la porte Saint-Antoine,
pour recommencer à parcourir le même
espace jusqu'à la retraite du duc. Toutes ces
femmes le saluaient; et les gestes finirent par former
un langage. Le chapeau en l'air exprimait:
Je vous aime; et la réponse de la dame était de
lever la main hors de la voiture. Le nombre des
carosses était quelquefois si grand, qu'il obstruait
le passage de la porte Saint-Antoine, et y
occasionnait la foule. C'est un fait attesté par les
vieillards contemporains.

Ce qui n'est pas moins surprenant, ce qui a
fait dire à plusieurs de ses maîtresses qu'il avait
un charme pour se faire aimer, c'est que la plupart
de ces femmes lui sont restées constamment
attachées, quelques-unes même jusqu'à
leur mort. On connaît l'excès et la durée de la
passion de mademoiselle de Valois. Ce fut pour
elle, il est vrai, qu'il fit les choses les plus extraordinaires;
mais il les aimait encore plus qu'il
n'aimait ses maîtresses. Le duc de Modène, son
mari, et mari très jaloux, s'empressa de l'arracher
à la vie du Palais-Royal, et de la conduire dans
ses états; Richelieu part incognito pour l'Italie,
arrive à Modène, se présente à la princesse, suivi
d'un seul valet, déguisé, comme son maître, en
marchand de livres. Méconnu d'abord, reconnu
ensuite, tendrement défrayé de son voyage, et
surpris à une troisième entrevue par le prince
qui survint, il ose soutenir son personnage.

Heureusement le duc de Modène n'avait jamais
vu le rival dont il savait sa femme éprise; il lui
demande des nouvelles de France, du duc de
Richelieu, à qui le brocanteur se vante d'avoir
vendu de mauvais livres, et surtout beaucoup de
libelles contre le régent et l'abbé Dubois; excellent
commerce dont il s'est bien trouvé: c'est
une scène digne du Légataire. Richelieu eut
toujours un goût vif pour cette sorte de passe-temps;
et le hasard le servit souvent à souhait:
comme, par exemple, lorsque, déguisés en abbés,
lui et l'un de ses amis, pour aller voir au couvent
deux jeunes pensionnaires, dont il était
amoureux, il se vit sollicité d'abord et enfin
forcé, par l'absence du prédicateur ordinaire
du couvent, de prononcer un sermon à sa
place, quoiqu'il prétendît n'avoir pas les pouvoirs.
Il s'en tira très-bien, et fut fort applaudi; étonné,
dit-il en descendant de chaire, de n'avoir pas
débité plus d'extravagances. Le goût pour les
bizarreries le suivait jusques dans sa vieillesse,
et lui fit attacher du prix à séduire une jeune
dévote de Bordeaux, par l'entremise innocente
d'un gardien des capucins chargé, sans le savoir,
d'un billet doux pour sa pénitente. C'est ce qui
fait que cinquante années de la vie d'un duc et
pair, ambassadeur, gouverneur de province,
maréchal de France, présentent une foule de détails
dignes de figurer dans les aventures de
Mazulim, de Mizapouf, et ressemblent trop souvent

aux Six semaines du chevalier de Faublas [11].

Il semble que ce don de se faire aimer s'étendit
jusqu'à ses rivaux, à ceux qu'il trompait sans
cesse: témoin le régent qui se plaignait de lui
fréquemment, qui voyait Richelieu lui enlever ses
maîtresses, ses propres filles, toutes les femmes de
sa cour, même les filles de théâtre, et qui ne finissait
pas moins par l'admettre de nouveau dans sa
société intime et dans sa grande familiarité. Il n'y
a pas jusqu'à Dubois, qui ne devint pour lui moins
brutal que pour tout autre, et qui ne semblât
quelquefois même le rechercher, quoiqu'il eût
contre lui les mêmes sujets de plainte que le régent.
Ce prêtre indigne, las de trouver sans cesse
Richelieu sur son chemin, finit par lui demander
quartier, et le prier de lui laisser quelques femmes,
par grâce. Le duc promit; mais il n'était pas en
son pouvoir de tenir parole: aussi, bientôt après,
il fut pris sur le fait par l'abbé, qui entra en fureur,
invoqua la foi des traités; Richelieu prétendit
cause d'ignorance, et dit à l'abbé: «Pour prévenir
les méprises nouvelles, que ne me donnez-vous
votre liste? je la respecterai.» Dubois se mit
à rire, s'adoucit, et, malgré quelque reste d'humeur,
lui dit presque poliment: «Je ne veux
vous avoir pour confrère qu'à l'académie.»

Ils en étaient en effet tous les deux, et y étaient

aussi bien placés l'un que l'autre. Richelieu avait
déjà cet honneur, qui, comme on a vu, ne lui
était pas arrivé en dormant. Richelieu à l'académie
à l'âge de vingt-six ans, et vingt-trois ans
avant Voltaire, qui n'y fut admis qu'à cinquante
ans passés! C'est là un des ridicules les plus innocens
de l'ancien régime; mais telle était la convenance
d'alors. Cette réception faisait d'ailleurs
tant de plaisir à mesdames de Villars, de Villeroi,
à nombre d'autres, qu'il y aurait eu une malhonnêteté
gratuite à les en priver. Richelieu a imprimé
les lettres qui attestent la joie de ces dames
sur ce grand événement, et sur l'importance
qu'elles attachaient au titre d'académicien. Rien
ne montre mieux à quel point les futilités consacrées
par la mode peuvent tourner les têtes.
Qu'importait un honneur littéraire à un homme
qui ne savait pas orthographier! Lui-même nous
a laissé son discours de réception, transcrit de
sa main, et depuis imprimé figurativement
avec les fautes d'orthographe. Le discours, comme
on le devine, n'était pas l'ouvrage du nouvel académicien.
Tous ceux qui ont vu des lettres particulières
de M. de Richelieu, savent que cet
homme si brillant dans la société, écrivait comme
un de ces hommes si méprisés par lui, que des
circonstances ont privés des premiers élémens
de l'éducation.

Malgré cet inconvénient, M. de Richelieu ne
fut point embarrassé de sa harangue. Pour être

plus sûr de son fait, il en fit faire trois: l'une
par Campistron, l'autre par Fontenelle, et la troisième
par Destouches. De ces ouvrages réunis et
confondus par centons rapprochés, auxquels il
fit les changemens qu'il voulut, il composa un
tout qu'il copia lui-même: voilà son seul tort. Sa
harangue eut, comme de raison, le plus grand succès;
car M. de Richelieu avait le sentiment des
convenances. On conçoit que, non-seulement il
n'était pas obligé d'écrire comme un homme de
lettres, mais qu'il devait même s'en abstenir avec
soin: c'eût été une dérogeance, et Richelieu ne
pouvait pas faire une pareille faute. On connaît
cette phrase qui a duré jusqu'à nos jours: un
style d'homme de qualité, écrire en homme de
qualité; c'est-à-dire, bien, pas trop bien pourtant;
non comme un homme de lettres, qui doit
y regarder, qui tâche; mais en homme comme il
faut, qui fait bien tout, naturellement, cela
comme le reste, sans prétention; qui a de l'esprit
il est vrai, du talent même si l'on veut,
mais qui en serait dispensé, et dans le fond n'est
tenu à rien. C'est dommage que la révolution tarisse
la source de tous ces bons ridicules. Quelle
suppression! quelle réforme! Cela est fâcheux
pour les plaisans. Mais qu'y faire? il faut que
tout le monde y perde. Par bonheur, cette même
révolution, brisant les entraves de toutes ces
bienséances conventionnelles, délivre et met à
l'aise le génie et le talent des ci-devant privilégiés;

cela console. Revenons au véritable talent
de M. de Richelieu, celui de séduire les femmes.
Nous n'avons pas oublié notre promesse sur l'aventure
de madame Michelin.

C'était une jeune femme d'une beauté rare, du
maintien le plus modeste et le plus touchant,
pleine d'honnêteté, de religion, et jusqu'alors
très-attachée à ses devoirs. Par malheur, ses devoirs
n'étaient pas tous également agréables: son
mari était vieux, un bonhomme occupé de son
commerce; c'était un miroitier du faubourg
Saint-Antoine. Le duc de Fronsac (c'était alors
son nom) la vit et en devint amoureux. Il se déguise,
se présente chez le marchand comme pour
acheter des meubles, cherche à plaire à sa femme,
ne peut s'en faire écouter, s'aperçoit pourtant
qu'il plaît, et qu'il ne trouve d'obstacles à sa passion
que dans l'honnêteté de celle qui en est
l'objet. Il se résout à employer la ruse et la violence;
mais il manquait d'argent: son père vivait.
Que fait le jeune duc? il va chez une femme
de la cour, dont il est amoureux et aimé, et lui
emprunte l'argent dont il a besoin pour la tromper
elle-même. Il s'était déjà fait meubler un
appartement par le bonhomme Michelin, qui
n'était point surpris qu'un jeune homme eût un
asile à offrir à ses maîtresses. Mais il s'agissait de
conduire dans cet asile la femme du bonhomme.
Qu'elle y vint de son gré, c'est ce qui était impossible:
comment l'y conduire? Il suppose qu'une

certaine duchesse veut donner sa pratique à M. Michelin,
lui commander un ameublement; mais
pour cela on veut causer avec madame Michelin.
Cette duchesse était à la campagne. Un carrosse
devait venir chercher la femme du miroitier,
la vient chercher en effet, un jour qu'on avait
eu soin d'éloigner le mari. La voiture emmène la
femme dans une maison inconnue. Elle entre
dans un appartement où elle trouve le duc de
Fronsac. Surprise, effroi de la malheureuse femme.
Elle se défend contre ses entreprises; mais le duc
avait fait fermer toutes les portes. La victime succombe.
Le coupable était aimé: il obtint sa
grâce, et de plus un second rendez-vous, non
dans cette maison, mais chez madame Michelin
même. Là, toujours échauffant le cœur et les sens
d'une femme faible, mais honnête, et intéressante
même dans sa faute, chassant les remords par
l'amour, il parvient à obtenir, dans une nuit indiquée,
le partage du lit nuptial.

Quel était son but? Il avait aperçu une amie
de madame Michelin, logée dans la maison,
jeune et belle comme sa voisine, mais d'une
beauté différente. Il se reprochait de ne l'avoir
pas assez remarquée, d'avoir été injuste envers
elle. Le mal fut facilement réparé. Celle-ci,
n'ayant pour elle que sa figure, était une bourgeoise
vaniteuse et sotte, flattée d'attirer les
regards d'un duc, donnant l'idée d'une femme
née pour le vice, comme madame Michelin pour

la vertu. L'affaire ne traîna pas en longueur; mais
il fallait au duc de Fronsac quelque chose qui le
dédommageât de cette facilité, qui rendît l'aventure
piquante. Il imagina de choisir, pour le
rendez-vous donné à madame Renaud (c'est le
nom de cette femme), la même nuit obtenue avec
tant de peine, et qui devait appartenir à madame
Michelin; nuit dont l'espérance avoit été achetée
par des remords terribles, que redoublait l'idée,
effrayante pour une bourgeoise dévote, d'assoupir
une servante avec de l'opium. Qu'on juge de
sa surprise, lorsqu'avant deux heures du matin, le
duc de Fronsac, trompant sa maîtresse par une
fable, par un récit romanesque, sort de chez
elle, et est supposé sortir de la maison. Il monte
chez madame Renaud, et reste chez celle-ci jusqu'à
neuf heures du matin.

Mais, s'il aimait les scènes piquantes, il eut tout
sujet d'être content. Voilà madame Michelin qui,
probablement pour distraire sa douleur, ou pour
échapper un moment à ses remords, vient voir
son amie. C'est le duc de Fronsac qui s'offre à sa
vue. Elle ne revient pas de son étonnement: aucune
des deux femmes n'est confidente de l'autre.
Madame Renaud redoutait sa dévote amie, qu'elle
croyait inabordable. La dévote a peine à se croire
trompée, loin de se croire trahie; pour trahie, elle
ne l'était pas encore, puisque M. de Fronsac n'avait
rien dit à madame Renaud. Mais il n'était pas
homme à se priver du surcroît d'agrément que

jetait dans cette scène la révélation du mystère. Il
apprend à madame Renaud, trop humiliée, que
son amie a des raisons d'être indulgente; qu'une
nuit partagée entre deux rivales honnêtes ne
saurait les brouiller ni entr'elles, ni avec leur
amant. Madame Renaud reste confondue, en
apprenant l'emploi des deux premières heures
données à sa voisine. Celle-ci ne peut concevoir
l'étrange mortel dans les mains de qui elle est
tombée. La douleur de l'amour outragé, le dépit
de l'orgueil humilié devant une rivale étonnée et
indigne de l'être, le bouleversement de toutes les
idées, le mélange de toutes les passions, tout cela
formait un tableau ravissant pour un homme tel
que le duc de Fronsac. Cependant cette scène
avait encore besoin d'être égayée; et c'est pour
cela qu'il propose aux deux rivales de vivre de
bon accord, de former entre trois cœurs unis une
société vraiment douce et charmante; et là-dessus,
nombre d'exemples pris dans la société, tirés de
l'histoire tant profane que sacrée. Cette proposition,
qui ne paraissait pas effrayer infiniment
madame Renaud, confondait et accablait madame
Michelin; mais enfin il parvint à l'appaiser, à la
consoler; et, resté seul avec elle, il obtint encore
son pardon.

Ce n'est pas tout: toujours séduite, toujours,
entraînée, elle consent d'accepter un déjeûner
chez le duc de Fronsac. Cette fois, elle croit bien
être seule et n'avoir pas de rivale à craindre. Mais

Fronsac tenait à son plan, et voulait le réaliser.
Madame Renaud paraît: nouvelle peinture des
délices attachées à un sentiment commun à trois
belles âmes; et toujours redoublant le désordre
de leurs idées par son ton, sa vivacité, ses manières,
il oblige les deux femmes à tirer à la
première lettre à qui passerait la première du
salon dans un cabinet. L'une et l'autre, ayant eu
audience alternativement, s'en retournent, l'une
assez contente, l'autre la mort dans le cœur: on
devine assez que c'était la pauvre madame Michelin.
L'honnête bourgeoise, peu faite à ces mœurs,
et ne trouvant qu'une source de peines dans l'erreur
qui l'avait séduite, confuse, déchirée de
remords, avilie à ses propres yeux, devient triste,
languissante, malade: il crut qu'elle n'était qu'ennuyeuse.
Il avait dès lors arrangé tout son plan
d'égoïsme (nous verrons la théorie, il l'a
tracée lui-même: elle est curieuse). Il laissa là
madame Michelin. Elle voulut le voir, et lui
parla comme fit Clarisse à Lovelace, comme une
âme tendre et dévote qui, renonçant à la vie,
s'occupe avec effroi de l'avenir et du salut de ce
qu'elle aime. On juge comme elle fut reçue. Il alla
conter toute cette belle aventure à la duchesse
qui lui avait prêté l'argent pour les meubles
achetés chez le miroitier, et jouir de l'effet de
cette belle histoire sur une femme qu'il avait
aimée, et qu'il se plaisait à désoler de temps en
temps.


Cependant sa victime dépérissait, et mourut enfin;
ce qu'il apprit en rencontrant le mari en
deuil, qu'il fit monter dans sa voiture. Il convient
ou il prétend qu'il fut touché du récit de
cette mort: «Mais je savais déjà, disait-il, qu'il
n'est pas prudent de se concentrer dans sa douleur,
et j'allai chez la duchesse de.... où il ne fut
question que du voyage de la princesse de... (c'était
une de ses nouvelles maîtresses); et le plaisir
d'entendre parler d'elle me rendit bientôt ma
belle humeur.» Tel était M. de Richelieu à l'âge de
seize ans; et tel il se peint lui même. Mais ce qui
rend cette aventure encore plus odieuse, c'est
qu'on s'aperçoit que cette lâche et cruelle atrocité
prend sa source, non dans l'étourderie et dans la
frivolité de son âge, mais dans un mépris féroce
pour quiconque n'était pas de sa classe; sentiment
qui chez lui se reproduit sans cesse: et les gens de
notre sorte, et un amant tel que moi, et un rien de
nous autres charme ces femmes-là.

Mais que dire du passage suivant? C'est au
moment qu'il veut quitter la malheureuse qu'il a
séduite, et qu'il représente lui-même comme la
plus honnête personne qu'il ait connue: «Et
comme Mercure, poursuit-il, qui a pris la figure
de Sosie, et qui va ensuite se nétoyer dans l'Olympe
avec de l'ambroisie, je promis bien de me
décrasser de ces deux liaisons roturières auprès
de la céleste princesse de.....» Ce trait et cent
autres de même espèce, répandus dans ses

Mémoires, montrent à quel point cet orgueil
nobiliaire peut détruire l'humanité dans le cœur
de ceux qu'il a corrompus. Nous n'en citerons
qu'un seul exemple. Le lendemain de la bataille
d'Ettinghen, Richelieu fut chargé de faire
enlever les morts. On sait que la vue d'un champ
de bataille est affreuse le lendemain d'une action;
mais celui-là, surtout, faisait horreur: on en
jugera par un seul trait: M. de Richelieu vit les
corps des gens de son espèce, mêlés et confondus
sans ménagement avec ceux des simples soldats.
C'est ce mélange dont il fut le plus saisi. M. de
Richelieu avait raison: c'est là une des calamités
qui consternent profondément une âme noble.
N'est-ce pas en effet une chose indécente que
cette confusion des rangs parmi des gens tués la
veille, et chez qui on eût pu si aisément rétablir
l'ordre? n'est-ce pas une malhonnêteté grossière,
un manque d'éducation dans le général ennemi,
de n'avoir pas, immédiatement après sa victoire,
commandé le triage des cadavres, afin de séparer
du moins les espèces? Cet usage devrait être établi
par les lois de la guerre, et même par le droit des
gens. Grotius et Puffendorf sont impardonnables
de n'y avoir pas songé. Quant à l'assemblée nationale.....
n'en parlons pas. Elle a fait bien pis: elle a
confondu les espèces dans le genre, et même les
espèces vivantes, ce qui est un peu plus contrariant.

On serait tenté un moment de croire ces vaniteuses
sottises assez châtiées par le ridicule qui

les poursuit; mais, avec un peu d'attention, on
s'aperçoit bientôt qu'il fallait quelque chose de
plus. Encore un petit exemple, rien n'éclaircit
mieux les idées.

Un des gens de M. de Richelieu battit si fort
un homme, que le battu mourut quelques jours
après: c'est ce qu'on appelle vulgairement tuer.
La femme du défunt eut l'insolence de se plaindre:
«Je fus obligé, dit M. de Richelieu, d'écrire à
d'Argenson pour la faire taire.» On sait que faire
taire un homme du peuple, une femme du peuple,
c'était, en langage de police, menacer de
Bicêtre. On voit que le peuple a gagné à se faire
appeller la nation. Ceci, par parenthèse, explique
assez bien le plaisir qu'il trouve à se servir de ce
mot; et, sans justifier l'abus qu'en a fait quelquefois
son ignorance passagère, on peut dire
qu'il s'est trouvé assez mal du mot peuple, pour
vouloir lui en substituer un autre. Revenons au
mot de M. de Richelieu: Je fus obligé d'écrire à
d'Argenson.... Il a regret à la peine de se mettre à
son bureau, de prendre la plume pour exiger d'un
magistrat le silence des lois, c'est-à-dire, leur
violation, en arrêtant la poursuite d'un homicide!
Et que dire de la tranquille certitude qu'il a d'être
obéi par ce d'Argenson, auquel il commande une
honteuse prévarication, comme un hommage dû
à la grandeur? Sans doute il regrettait aussi de
prendre la plume, quand il fit mettre pour six
mois à Bicêtre un bourgeois de Paris, qui avait

cru reconnaître sa femme dans la personne de
madame de Charolois, conduite chez un commissaire;
quand il fit enfermer au Fort-l'Évêque un
de ses valets de chambre, pour avoir été préféré
à lui par une jolie ouvrière; quand il fit mettre
pour six mois à l'hôpital cette malheureuse, pour
la punir, disait-il, d'avoir un mauvais goût, et de
préférer un valet à un grand seigneur.

Il faut convenir que tous ces traits, et tant
d'autres effets immédiats d'une féroce arrogance,
trop commune en différentes classes autrefois
privilégiées, ont dû provoquer d'autres punitions
que celle du ridicule. C'est du souvenir de tant
d'outrages que sont nés les plus grands événemens
d'une révolution qui foule aux pieds ce stupide
orgueil, et qui absout un peu les Français de leur
longue patience. La destruction presque subite de
ce monstre, vil bâtard de la féodalité, rappelle un
fameux passage de Suétone [12] applicable à l'état
dont nous sortons. Les Français, ayant souffert
ces opprobres et ces horreurs pendant plusieurs
siècles, les firent enfin cesser en 1789.

Les désordres dans lesquels se plongeait la
jeunesse du duc de Richelieu, lui étaient communs
avec toute la jeune noblesse de France;
mais il avait surpassé tous ces rivaux dans cet

art, alors si célèbre, d'orner le vice, de le revêtir
de l'agrément des manières, de toutes les grâces de
l'esprit; de lui prêter la séduction d'une amusante
légèreté, qui tourne en passe-temps le mal qu'elle
fait et jouit du scandale qu'elle cause: talent fort
estimé des descendans de l'ancienne chevalerie,
et par lequel Richelieu était devenu l'objet de
l'émulation générale. Il pouvait se flatter d'être le
meilleur élève du fameux comte de Grammont,
ou plutôt d'Hamilton, son historien. Ce livre a
été long-temps, comme on sait, le bréviaire de la
jeune noblesse. C'est lui qui a le plus contribué
à fonder en France une école d'immoralité
prétendue agréable, et d'une perversité réputée
charmante. Réussir auprès des femmes fut d'abord
le premier mérite; les tromper fut le second; et,
comme tous les arts vont en se perfectionnant,
les livrer au déshonneur et à la dérision publique
devint la jouissance la plus délicieuse. C'est
ce qui paraît inconcevable; mais ce n'est pas
tout: le comte de Grammont étendit beaucoup
les bornes de l'art et les ressources du talent;
celui de friponner au jeu devint une gentillesse
parmi les adeptes ou les concurrens; et enfin la
science fut portée au comble par l'admission des
friponneries de toute espèce, et même de la filouterie.
C'était pousser un peu loin les droits de
l'honneur français; mais, d'un autre côté, c'était
lui faire d'illustres et de nombreux partisans;
c'était appeler à son secours tous les ennemis de

la morale moins complaisante, moins arbitraire,
et qui, par cette raison, a paru long-temps un
peu bourgeoise: grand défaut, devenu moins
choquant, depuis qu'au lieu de bourgeois la France
a des citoyens. On commence à s'apercevoir que
l'abolition des ordres lui a déjà fait prendre une
meilleure contenance, et l'on croit qu'avec le temps
elle pourra triompher de son fantastique adversaire,
l'honneur français, dont M. de Richelieu
était alors un des plus illustres représentans,
ayant affiché plus de cent femmes, et tué ou blessé
deux ou trois hommes. On l'a vu depuis, dans
sa vieillesse, tenir le sceptre de l'honneur, d'une
main odieuse, avilie aux yeux de la morale,
mais non pas aux yeux de cet honneur: observation
qui rend inutiles toutes celles qu'on pourrait
y ajouter.

Il était probable que ce seraient là les plus
grands exploits de M. de Richelieu, et que les succès
de cette espèce, ceux de la table et du jeu
composeraient toute sa gloire. Il n'en serait pas
moins parvenu à tout; c'était le privilége des
hommes de sa classe.

Mais M. de Richelieu joignait à ses vices quelques
qualités heureuses; et aux préjugés qui dégradaient
sa raison, comme celle de tant d'hommes
nés dans le même rang, il unissait un esprit fin,
une certaine sagacité indéfinissable, un tact
heureux et prompt qui, en toute affaire, lui faisait
saisir le point de la difficulté, et chercher les

moyens de la vaincre. Il savait ce qu'il voulait,
chose plus rare qu'on ne pense; et, malgré une
foule d'inconséquences dans les détails de sa vie
privée, il marchait toujours à son but. C'est ce
qu'avait démêlé Voltaire à travers les folies dont
il avait été témoin, et que lui-même avait partagées.
Richelieu, dès sa première jeunesse, avait
arrangé son plan d'égoïsme: ce qui suppose, à la
vérité, une âme froide et un esprit déjà pervers,
mais capable de réflexion. Ce plan s'étendit ensuite
avec les succès et avec les espérances qu'ils
font naître; mais il le rapporta toujours à un
même objet, à un calcul de bonheur tel que ses
idées et ses passions lui permettaient de le concevoir.
Rechercher tous les plaisirs, tirer de leur
publicité même une sorte de gloire et un moyen
de les multiplier, courir à la fortune par toutes
les voies qui étaient à son usage (et presque
toutes y étaient), se maintenir auprès du maître,
avoir une place à la cour et un gouvernement
où il pût faire tout ce qu'il voudrait: voilà les
idées qui l'occupaient dans le sein des plaisirs
même. A la vérité, telles sont à peu près celles des
courtisans qui se trouvent à portée de former de
pareils projets; mais nul n'avait, plus que Richelieu,
l'art de deviner et de ménager quiconque
pouvait le servir dans ses vues. Il dut même en
être occupé plus constamment, persuadé, d'après
une prédiction d'astrologue, qu'il remplirait la carrière
d'un siècle: il ne s'est trompé que de huit ans.


Ce fut immédiatement après la mort du régent,
que Richelieu commença de mêler les affaires aux
plaisirs. Le plaisir même préparait le succès des
affaires, ou du moins des intrigues qui le conduisaient
à s'en occuper utilement pour lui. A
cette époque, madame de Prie régnait, car
M. le duc était premier ministre. C'était peu de
s'être assuré de mademoiselle de Charolois, sa sœur
(s'assurer était le mot technique); il fallait encore
être sûr de madame de Prie: et Richelieu s'en assura
de la même manière. Il fit mieux encore, il se
laissa quitter. Un de ses principes (car il en avait
beaucoup de cette espèce) était de gagner de
primauté toutes les femmes; mais cette fois, il
jugea que le rôle d'un amant affligé, résigné,
philosophe indulgent, qui connaît l'inconstance
du cœur humain et qui la pardonne, convenait
merveilleusement au succès de son affaire. Il acquit
ainsi la confiance de la maîtresse de M. le
duc. Il la prit encore par un autre faible: il la servit
dans le projet de renvoyer l'infante, et de donner
une femme de son choix à Louis XV. Il proposait
une princesse de Saxe, et remit même un
Mémoire à madame de Prie sur ce sujet. C'était
une idée de madame de Gontaut, qui depuis peu
s'était attachée à M. de Richelieu. Ainsi les
femmes faisaient tout pour lui, et lui faisait tout
pour les femmes. Cet embarras de marier le roi
était la suite du renvoi de l'infante. On avait scandalisé
l'Europe, offensé le roi d'Espagne, indisposé

l'Empereur. On manquait à la mémoire de
Louis XIV, à la personne de Louis XV: mais ce désordre
arrangeait madame de Prie; et l'intérêt personnel
d'une vile intrigante, maîtresse du prince
ministre, s'appela politique, raison d'état, pendant
tout le ministère de M. le duc: c'est la règle. Une
chose remarquable, et qui prouve combien les événemens
peuvent, en politique, devenir favorables
aux plus mauvaises mesures, comme nuisibles aux
meilleures, c'est que ce renvoi de l'infante, ce refus
de lui substituer une princesse de Saxe, cette
étrange préférence donnée à la fille d'un roi détrôné,
ces fausses combinaisons valurent à la France,
par une suite de hasards impossibles à prévoir, la
possession de la Lorraine et du duché de Bar; avantages
très-supérieurs à ceux que pouvait apporter
l'infante d'Espagne ou la princesse de Saxe.

Dans l'inquiétude que causait cette célèbre
tracasserie, dont il pouvait résulter une guerre,
l'ambassade d'Allemagne devenait d'une extrême
importance. Richelieu osa présumer assez de son
esprit et de ses talens, pour la solliciter. Il trouva la
cour de Charles VI livrée à l'Espagne, prévenue de
la faiblesse de notre ministère, et disposée à développer
cet orgueil que le faible oppose à ceux qu'il
croit encore plus faibles que lui. Richelieu n'eut
d'abord que des dégoûts à essuyer. L'Empereur
lui refusa long-temps la permission de faire son
entrée: on répandait dans Vienne que, vu sa
jeunesse, il ne pouvait être qu'un espion. C'est ce

qui l'affligea le plus, attendu que ce rôle, dit-il,
n'appartient qu'à un homme du peuple. On ne
conçoit pas un pareil reproche à l'égard d'un ambassadeur
avoué par sa cour, qui certainement ne
va pas dans une cour étrangère pour espionner,
mais simplement pour épier, observer, surprendre
les secrets, ce qui est bien différent.

Le moment où Richelieu s'offensait d'être pris
pour un espion, était précisément celui où Voltaire,
son ami, faisait réciter au théâtre ces beaux
vers, dans Brutus:


L'ambassadeur d'un roi m'est toujours redoutable:

Ce n'est qu'un ennemi, sous un titre honorable,

Qui vient, rempli d'orgueil ou de dextérité,

Insulter ou trahir avec impunité.





Observons que celui qui débite ces vers est un
consul romain, Valérius surnommé Publicola, qui
cultive le peuple, qui s'est voué au peuple, homme
du peuple, si l'on veut, mais dans un sens fort
différent de celui que Richelieu attachait à ce mot.

Les obstacles mis à l'entrée de l'ambassadeur de
France étaient l'ouvrage du duc de Riperda, Hollandais,
ambassadeur d'Espagne. Richelieu résolut
de se débarrasser de cet adversaire, sans compromettre
de nouveau la cour de Versailles avec
celle de Madrid. Tel était et tel est encore l'état des
mœurs en Europe, que le talent de se battre en
duel n'est pas toujours étranger à celui des négociations
(quoique l'abbé de Mably n'en parle pas)

et peut contribuer à leur succès. Une insulte personnelle
faite à Riperda, et dont celui-ci négligea
de demander raison, dégrada l'ambassadeur d'Espagne,
et lui rendit le séjour de Vienne encore
plus désagréable qu'il ne l'avait été au duc de Richelieu.
Celui-ci obtint l'honneur de faire son
entrée: c'était l'honneur de se ruiner. Elle fut remarquable
par un faste sans exemple jusqu'alors;
mais Richelieu voulait éblouir, comme il voulait
que sa cour intimidât celle de Vienne, qui prenait
le ton d'une supériorité offensante. On continua de
prodiguer les dégoûts à l'ambassadeur de France.
L'Empereur, qui ne l'invitait ni aux bals ni aux
fêtes de la cour, le réservait pour les messes, les
vêpres, et tous les offices, qui étaient d'une longueur
insupportable à tout autre que sa majesté
impériale, laquelle était dévote. L'ambassadeur
tint bon contre l'ennui: courage qui lui fit
beaucoup d'honneur, et montra qu'il était propre
aux affaires. C'est ce que l'on ne croyait pas; mais
on en fut parfaitement sûr, lorsqu'on le vit travailler
douze ou quinze heures de suite, quelquefois
même passer les nuits à chiffrer. La patience
avec laquelle il supporta ce travail, il l'attribua
toute sa vie aux différentes stations qu'il avait faites
à la Bastille, où il lut avec fruit l'histoire, et principalement
celle de France. C'était le seul temps
de sa vie qu'il eût donné à l'étude, et il aimait à
rappeler l'obligation qu'il avait à cette forteresse.

La pénétration naturelle de Richelieu lui fit

apercevoir bien vite qu'on lui avait mal fait entamer
la négociation; et il vit mieux et plus juste
que tout le conseil de France: ce qui n'était pas
bien difficile. Le plus simple bon sens avertissait
que, dans le dessein d'appaiser Philippe V, il fallait
choisir pour médiateur, non pas le roi d'Angleterre
qui lui était suspect, mais l'Empereur
lui-même alors disposé en faveur du roi d'Espagne.
Croira-t-on qu'il fallut beaucoup de temps
et de soin à Richelieu pour convaincre de cette
vérité le duc de Bourbon et Morville, ministre
des affaires étrangères? On n'a indiqué, dans la
vie privée du maréchal, que le principal objet
de cette négociation. Les détails sont réservés
à sa vie publique, et contiendront vraisemblablement
un gros volume: c'est plus que la seconde
guerre punique dans Tite-Live; mais tout
devient important chez les modernes.

L'étonnement que causait à Paris et à Versailles
le genre de vie qu'il menait à Vienne, la
facilité avec laquelle il se prêtait à des mœurs
si nouvelles, lui firent donner le nom d'Alcibiade.
Il avait de plus avec le héros grec une autre
conformité: celle de se consoler de tout, comme lui,
dans le commerce des femmes. Mesdames de Badiani
et de Lichtenstein prirent pitié de ses tourmens
diplomatiques. L'une d'elles lui déclara
qu'elle estimait beaucoup le zèle qu'il avait pour
sa cour, et l'en récompensa en lui révélant les
secrets de la sienne.


L'intrigue de madame de Lichtenstein fut secrète,
celle de madame de Badiani publique.
C'était la maîtresse de prince Eugène. Il prit de
l'humeur; mais il était vieux; et, malgré sa haine
pour la cour de France, presque Français, il
pardonna. Richelieu avait mis ainsi sur la même
ligne à peu près Eugène et Villars. Les vainqueurs,
les vaincus, Français, étrangers, amis,
ennemis, Voltaire comme les autres, tout subit
le sort commun: Madame du Châtelet se reprocha
toujours cette faiblesse, du moins à ce qu'elle
prétend. Il paraît que Voltaire prit très-mal la
chose, et presqu'en bourgeois; c'est beaucoup
dire: au moins est-il vrai qu'il n'y mit pas une
grâce parfaite.

Tandis que l'ambassadeur, aidé de ces dames,
menait à bien sa négociation, M. le duc de Bourbon
fut renvoyé du ministère. Richelieu en fut
plus affligé que surpris. Il s'était, comme on dit,
tenu en mesure avec l'évêque de Fréjus; et, par
un heureux hasard, il se trouva en position de
servir utilement le nouveau ministre. Le suffrage
de l'Empereur était nécessaire au précepteur du
roi de France, qui sollicitait le chapeau de cardinal.
Cette partie de la négociation devint bientôt,
comme de raison, la plus importante: elle
réussit; le cordon bleu en fut la récompense. Il en
eût désiré quelqu'autre plus solide, «connaissant,
dit-il, des choses beaucoup meilleures que le cordon

bleu.» Cependant, comme il l'obtint trois
ans avant l'âge, sa vanité fut satisfaite; et ce cordon
lui tint lieu d'une récompense plus réelle. Il
quitta Vienne, et revint triomphant du séjour
de la dévotion à celui des plaisirs, pour lesquels
il avait une vocation plus marquée.

Richelieu, de retour à Paris, se rendit à tous
les goûts de sa jeunesse. Il redevint le héros de
toutes les aventures galantes. Il ne put plus faire
un pas à la cour, sans trouver quelqu'une de ses
maîtresses anciennes ou nouvelles. Ce fut alors
qu'il acheva de mériter la gloire qu'on lui a depuis
accordée, celle d'avoir perfectionné les mauvaises
mœurs. Les femmes de la ville furent aussi
l'objet de ses soins; et là, parmi les hommes, la
classe de ceux à qui leur fortune permettait de
vivre avec la classe supérieure, le prit pour modèle;
l'imitation descendit même dans les rangs
inférieurs, et y produisit de ridicules copies dignes
d'être jouées sur le théâtre, et qui en effet y ont
été jouées. Mais la représentation de ces ridicules
reproduits sur la scène, loin de les corriger, a
semblé quelque temps les multiplier dans le
monde et dans la société. C'est ce qui, plusieurs
années après, a fait dire à J.-J. Rousseau que le
théâtre renforçait les mœurs, au lieu de les réformer:
observation juste et profonde d'un phénomène
bizarre, qui ne peut avoir lieu que dans
une nation entièrement dégradée, où la dépravation

de tous a corrompu le jugement de tous; où,
par le renversement de toutes les idées naturelles,
et par l'oubli complet de toute morale, la peinture
du vice est prise naïvement pour son éloge;
enfin, où l'on accepte comme modèle présenté à
l'imagination ce qui est offert au mépris et à l'indignation
publiques.

S'il pouvait exister un spectacle plus affligeant
et plus odieux, ce serait de voir ce même peuple,
assemblé au théâtre, se réjouir et rire aux éclats
de sa propre dégradation, en applaudissant sur
la scène à des traits qui l'avilissent lui-même,
dans la personne d'un bourgeois ou d'une bourgeoise
insultés par un monsieur le comte ou une
madame la marquise, dont les insolences étaient
à coup sûr honorées de la faveur du parterre.
Des pièces entières roulent sur ce fond et sont
dirigées vers ce but méprisable. Certes, on peut
presque pardonner à ceux qui, méconnaissant
l'influence des lumières régénératrices des empires,
ont cru la révolution impossible, ou ont
pensé du moins qu'on ne pouvait long-temps tenir
soulevé hors de la fange un peuple qui semblait
s'y complaire et s'y enfoncer avec délices. Il est
à croire que, lorsque la génération actuelle aura
disparu et fait place à d'autres Français, à des
hommes vraiment dignes de la liberté, ces turpitudes
dramatiques, bannies du théâtre qui ne
pourra plus les supporter, mais conservées dans
les bibliothèques, comme tant de mauvais ouvrages,

accuseront la bassesse inconcevable qui
faisait de l'avilissement national le divertissement
de tous les jours. Revenons à M. de Richelieu.

Il avait perdu sa femme, mademoiselle de
Noailles, qu'il avait épousée malgré lui, et à laquelle
il était toujours resté étranger. Il se remaria,
ne consultant que son cœur et son orgueil:
c'était presque la même chose. Il épousa mademoiselle
de Guise, à laquelle il fut fidèle six mois,
ce qui parut une merveille. C'est à l'occasion
de ce mariage, que Voltaire fit sa jolie pièce:


Un prêtre, un oui, trois mots latins

A jamais fixent vos destins, etc.





Le public s'amusa beaucoup d'une saillie plaisante,
par laquelle Richelieu rappelait une aventure
de sa première femme. Madame de Richelieu,
première du nom, avait long-temps aimé son
mari passionnément; mais, constamment négligée,
même rebutée par lui, elle s'était enfin
consolée avec un écuyer; son mari l'avait su, et
avait tiré parti de cette connaissance pour s'amuser
quelquefois de l'embarras de sa femme;
c'eût été un travers d'en faire un autre usage.
La mort de madame de Richelieu le débarrassa
de cet écuyer auquel il ne pensait plus. Croirait-on
que cet homme, ayant eu connaissance du mariage
de M. de Richelieu, avant qu'il fût devenu
public, osa venir lui demander cette même place

d'écuyer auprès de sa seconde femme? «Quoi,
monsieur, lui dit le duc, encore cette fois! vous
êtes bien alerte. Non, monsieur, on n'a pas
besoin de vos services.» Cette légèreté, dans la
manière de considérer cet accident et d'y faire
allusion, fut généralement goûtée: c'était la perfection.

On approuva beaucoup aussi les ménagemens
qu'il eut pour sa seconde femme; elle était de la
maison de Lorraine, et parente de l'Empereur.
M. de Richelieu poussa l'attention pour elle jusqu'à
se gêner et à lui cacher ses infidélités et ses
intrigues. Il tint aussi une conduite excellente à
l'égard de madame de La Martelière, femme de
la ville, mais d'une beauté rare, à laquelle il continua
de rendre ses soins pendant une longue
maladie et jusqu'à sa mort. C'est ainsi qu'il en
usa encore, quelques années ensuite, avec madame
de La Popelinière, devenue si célèbre par
l'aventure de la cheminée tournante, et à laquelle
il fit une pension, ce qui n'étonne pas; mais qui
fut payée, ce qui est très-remarquable. Tous ces
procédés, toutes ces honnêtetés dont personne
ne chercha l'explication dans les principes de la
morale universelle, tiennent chez M. de Richelieu
à des convenances locales, à des détails de
mœurs qu'il est à propos d'éclaircir. M. de La
Martelière, M. de La Popelinière n'étaient point
des miroitiers du faubourg Saint-Antoine, comme
le mari de la pauvre madame Michelin: c'étaient

de bons fermiers généraux de la place Vendôme,
donnant d'excellens soupés aux gens de la cour,
et tous les deux parfaitement ridicules. Ils défrayaient
ainsi doublement leurs hôtes, et il eût
fallu de terribles raisons pour se brouiller avec
de pareils amis. Songeons que c'était le temps où
une femme connue, voulant se justifier du mauvais
choix d'un amant, a dit, dans un couplet
très-joli:


Je le pris sans scrupule,

Et je le fis exprès

  Pour voir de près

  Son ridicule.





Comment rompre avec M. de La Martelière,
qui avait mené M. de Richelieu chez sa femme
et chez une fille qu'il entretenait, se vantait et se
plaignait presque d'être adoré des deux, était
désolé de n'avoir point d'enfans ni de l'une ni de
l'autre, et à qui M. de Richelieu en promettait,
gageant même le double contre le simple? Il gagna,
et M. de la Martelière eut des enfans.

Quant à M. de la Popelinière, ce fut lui qui
se mit dans son tort, et qui rompit le premier,
ayant découvert la cheminée tournante par laquelle
M. de Richelieu entrait dans la chambre
de sa femme: il ne tenait qu'à lui de se taire. Ce
fut bien ce que lui dit le maréchal de Saxe, qui,
après avoir admiré l'invention de la cheminée,

blâmait seulement la préférence donnée à Richelieu,
et ajoutait plaisamment: Encore si c'était
moi! Ce dernier trait prouve que le héros avait
daigné descendre aux manières françaises. Voltaire
avait raison de dire, dans le poëme de Fontenoi:


C'est là ce fier Saxon qu'on croit né parmi nous.





C'est un éloge qu'on ne peut donner à M. de
La Popelinière, qui s'emporta, se couvrit de
ridicule, et mit sa femme hors de chez lui.
Madame de La Popelinière, ainsi chassée, perdue
et déshonorée plus qu'il n'était d'usage, il convenait,
il était décent que M. de Richelieu la traitât
bien, vu le monde où elle avait vécu, et où
n'avait pas vécu madame Michelin.

Rajeunissons M. de Richelieu, déjà vieux à
l'époque de la cheminée, et suivons les progrès
de sa fortune. Il avait poursuivi le cours de ses
prospérités. Sa bonne conduite à Philisbourg lui
avait valu le grade de brigadier des armées du
roi. Il avait tué en duel M. le prince de Lixen,
un allemand nommé M. de Penterieder: il avait
eu de plus, dans l'intervalle, beaucoup de femmes
et quelques filles. Le commandement de Languedoc
vint à vaquer, et il l'obtint. On ne peut
nier que sa conduite n'y ait été infiniment plus
honnête que partout ailleurs, surtout pendant la
vie de madame de Richelieu. Il mérite un grand

éloge pour la résistance qu'il opposa à M. de
Saint-Florentin, éternel persécuteur des protestans,
et qui voulait faire de M. de Richelieu un
instrument de persécution. C'est ce qu'il ne voulut
pas être. Il envoya même à Versailles un Mémoire
en leur faveur, rempli des principes de
la tolérance: c'est ainsi qu'on appelait alors le
simple bon sens et l'humanité. C'était le fruit de
sa liaison avec Voltaire, dont, à cet égard, il se
reconnaît le disciple. Ce Mémoire, et son indulgence
envers les protestans, ne furent pas
sans danger pour lui, et lui firent grand tort à la
cour; mais Richelieu jouissait d'une faveur trop
ancienne, trop personnelle, pour pouvoir être
perdu par une seule bonne action: un parvenu,
un intendant, un homme sans entours, à la bonne
heure. Le duc se soutint, il pouvait même se
compromettre encore davantage, et, en dépit de
M. de Saint-Florentin, risquer toutes les bonnes
actions qu'il aurait voulu, d'autant plus que madame
de Châteauroux, sa nièce, parvint, peu de
temps après, à la faveur déclarée du jeune monarque:
c'est ainsi qu'on s'exprimait alors. L'état
de maîtresse du roi n'était point encore une dignité:
on ne lui disait point: le poste où vous
êtes élevée; elle ne répondait pas: la place que
j'occupe. Ce langage est postérieur de quelques
années: il faut toujours remarquer le progrès
des mœurs.

On accusa M. de Richelieu d'avoir tramé cette

intrigue; mais il est certain qu'il n'y eut aucune
part: il ne l'apprit même que par la confidence
immédiate du roi. Ce n'est pas que cette accusation
lui fît beaucoup de peine, puisqu'il déclare
que cette complaisance est la moindre qu'on
puisse avoir pour son roi, et qu'il voit fort peu
de différence entre lui procurer une maîtresse ou
lui faire agréer un bijou. Ces dispositions, connues
du public, lui ont attiré long-temps après,
et vers l'année 1770, le reproche plus grave, selon
lui, d'avoir trempé dans une intrigue du
même genre, mais d'une espèce beaucoup moins
noble à ses yeux. Rien n'était plus contraire à ses
principes. Il pensait qu'un roi se devait à lui-même
de n'arrêter son choix, ou ses choix, que
sur des femmes présentées ou faites pour l'être.
C'était, selon lui, dégrader cette place que d'y
élever des personnes d'un rang inférieur; et les
femmes de la cour étaient de cet avis. A la vérité,
quand le maître avait failli à cette règle de convenance,
le devoir des courtisans était d'honorer
le choix du roi, et d'en tirer tout le parti possible.
C'est à quoi M. de Richelieu ne manqua jamais.
Il fit à toutes les maîtresses de Louis XV une
cour assidue; et même, dans sa vieillesse, on le
vit approuver le dernier goût du roi, et lui citer
les noms des princes, rois et empereurs qui avaient
choisi, dans les derniers rangs de la société, leurs
maîtresses et même leurs épouses. C'est ainsi qu'il
rajeunissait, dans ses récits amusans, l'érudition

historique qu'il avait acquise à la Bastille: Qualis
ab incepto!

M. de Richelieu, admis dans l'intimité du
roi et de madame de Châteauroux, devint,
comme de raison, le guide de sa nièce dans sa
périlleuse carrière. Il fut le confident de ses chagrins,
et ils étaient grands. Elle aimait le roi, qui
n'aimait que les plaisirs; elle le sentait, s'en affligeait;
elle voulait la gloire de son amant qui ne
voulait point de gloire; elle se désespérait de la
prodigieuse indifférence du roi sur toutes les affaires.
«Je ne pouvais pas croire, écrit-elle, ce
dont je suis témoin, et qui, tôt ou tard, si on n'y
remédie, occasionnera un grand bouleversement.»
Ce mot est remarquable. Madame de Tencin,
à la même époque, parlait aussi d'un renversement
total. Ainsi, dès l'année 1742, des femmes,
par le seul avantage de leur position, devançaient
de quinze ou vingt ans les pronostics,
qui depuis ont fait honneur à la sagacité de plusieurs
philosophes et de quelques hommes d'état.

Ce qui étonnait madame de Châteauroux, causera
sans doute la même surprise à la postérité.
On aura quelque peine à croire que, dans la
guerre de Bavière, le roi écrive de sa main,
le 23 janvier (la lettre existe): «Il y a des nouvelles
de Bavière du 13 (décembre précédent),
mais je ne les ai pas vues.» Il était resté trois
semaines, sans se faire rendre compte des nouvelles
de la Bavière.


Madame de Châteauroux, pour tirer le roi de
cette apathique indolence, souhaita qu'il parût à
la tête de ses armées. Ce désir avait quelque chose
de généreux; il tourna contre elle; mais il accrut
la célébrité et la gloire de son oncle, le duc de
Richelieu.

Distingué à l'affaire d'Ettinghen, où il n'eut
de chagrin que ce spectacle cruel dont nous avons
parlé (les corps morts des gens de son espèce confondus
impitoyablement avec ceux des soldats), il
était devenu premier gentilhomme de la chambre
et lieutenant général. Il se distingua encore sous
les yeux du roi, à la campagne de Flandre et à la
prise de Courtrai. Son assiduité auprès de lui pendant
sa maladie à Metz, l'obstination avec laquelle
il refusa de croire au danger réel de la maladie,
tout servit à l'affermir dans la faveur du roi.
Richelieu était sincère et vrai dans cette occasion:
il ne crut jamais au danger de cette maladie de
Metz, dont l'exagération lui parut l'ouvrage des
prêtres et des courtisans, ligués pour écarter d'un
prince faible et superstitieux madame de Châteauroux.
Pendant cette crise, elle se désolait, elle prévoyait
sa perte prochaine. Au retour du roi dans
la capitale, sa maîtresse, confondue dans la foule,
la mort dans le cœur, jouissait de l'allégresse publique.
Mais quelle jouissance! elle avait vu le roi
attendri de l'amour de son peuple. «Il paraissait
ému, écrit-elle, il est donc susceptible d'un sentiment
tendre!» Quel mot après trois ans de liaison!

Tenue à l'écart, et souhaitant d'être rappelée, elle
croit le roi arrêté par la crainte d'avouer ses torts
envers elle. «Il croit peut-être, dit-elle, avoir
trop de torts à effacer, et c'est ce qui l'empêche
de revenir: ah! il ne sait pas qu'ils sont tous
oubliés.»

Voilà la nature; c'est le sentiment et le langage
d'Ariane dans la pièce de ce nom:


Plus de ressentiment de ton crime passé;

Tu n'as qu'à dire un mot, ce crime est effacé:

C'en est fait, tu le vois, je n'ai plus de colère.





Rien de plus touchant; mais Ariane, en adressant
ces paroles à Thésée dans Naxos, n'avait à
prétendre, pour ses parens, ni commandement
d'armées, ni gouvernement de province. Voilà
pourquoi elle est encore plus intéressante que madame
de Châteauroux, qui néanmoins, vu le
temps, le lieu et la place, ne manquait pas d'une
certaine honnêteté. Mais elle-même, malgré son
zèle pour le bien de l'état, faisait faire des fautes
à son amant. Après la malheureuse affaire d'Ettinghen,
il écrit au duc de Richelieu: «Dites au maréchal
de Noailles (proche parent de madame
de Châteauroux) que je ne lui écris pas, mais
que je suis très-content de lui.» C'est ainsi qu'il
écrit au maréchal de Soubise après la bataille
de Rosbac; il fait plus, il lui donne le bâton de
maréchal de France. Voilà une de ces fautes que
le despotisme aurait dû à jamais s'interdire. On a

quelque peine à concevoir ces scandales authentiques,
prodigués gratuitement, sans prétexte et
sans objet. Trois puissances gouvernent les
hommes: le fer, l'or et l'opinion; et quand le despotisme
a lui-même détruit cette dernière, il ne
tarde pas à perdre les deux autres.

Nous rompons un peu trop souvent le fil des
événemens publics, et nous donnons trop d'attention
à la partie morale du dernier règne. Revenons
à M. de Richelieu qu'on trouve partout, et
jusqu'alors presque toujours brillant.

Il le fut surtout à Fontenoi; et, quoiqu'aient pu
dire ses ennemis, ainsi que ceux de Voltaire, qui
accusaient ce dernier d'immoler à son idole la
gloire du maréchal de Saxe, il paraît qu'on ne
peut lui refuser l'honneur du conseil qui détermina
le gain de la bataille. Cette idée d'entamer
avec du canon la colonne anglaise, paraît d'ailleurs
si simple, qu'on ne peut attribuer qu'à la maladie
du maréchal de Saxe l'oubli d'un pareil ordre.
Le courage de Richelieu, égal à sa présence d'esprit,
le précipita dans les premiers rangs de la
colonne éclaircie par le canon; et c'est là un des
beaux momens de sa vie.

Il est peut-être de tous les Français, celui qui
a rendu le plus saillant ce bizarre contraste du
courage d'un guerrier intrépide et des mœurs de
Tanzaï: Lawfeldt lui vit déployer la même bravoure
et la même intelligence. Sa réputation militaire
devint alors assez grande pour que les Génois,

à la mort du duc de Boufflers, désirassent de le
mettre à la tête des forces de la république soulevée
contre les Autrichiens. On ne peut nier que
sa conduite n'y ait été habile et vigoureuse. Elle
lui fit pardonner les folies qu'il fit pour Pelinetta
Brignolet, belle-sœur du doge, la seule femme
connue près de laquelle il n'ait pu réussir. Richelieu
avait alors cinquante ans; mais il ne voulait
point s'en apercevoir; et à Gênes même, plusieurs
femmes le lui firent oublier. Il avait eu le même
avantage dans son ambassade de Dresde, célèbre
autant que celle de Vienne par le faste qu'il y
déploya: c'était une de ses passions.

Il réparait, comme tant d'autres, par l'avarice,
les dommages qu'elle lui causait. La même cour
étrangère le vit abandonner à l'avidité du public
reçu dans son hôtel, de superbes décorations de
dessert, même son argenterie, et refuser à ses
valets de pied le remboursement de leurs frais
pour leurs habits de gala. On le vit depuis, dans
son gouvernement de Bordeaux, s'approprier
douze mille francs d'appointemens attachés à la
place de capitaine de ses gardes, payés par la
ville; et en détacher généreusement douze cents
livres, disant qu'à ce prix il aurait des capitaines
des gardes tant qu'il voudrait. Ce capitaine des
gardes était pourtant bon gentilhomme, considération
très-importante pour M. de Richelieu; mais
les principes s'affaiblissent quelquefois dans la
vieillesse. Nous ne parlons point de la réduction

proportionnelle faite sur les six mille livres payés
par la ville au secrétaire. Celui-ci n'était pas gentilhomme;
il n'y a rien à dire, si ce n'est que le
gentilhomme et le roturier furent ici confondus
sans ménagement, comme à la bataille d'Ettinghen.

Nous arrivons au moment où M. de Richelieu,
toujours jeune, brillant d'exploits guerriers et
d'aventures galantes, n'ayant été malheureux en
amour que dans la ville où il avait une statue, va
jeter encore un nouvel éclat, et accroître sa gloire
militaire.

Il avait été l'un des courtisans les plus empressés
de madame de Pompadour, qui avait succédé au
poste de madame de Châteauroux. Madame de
Pompadour, n'étant point de la classe des femmes
présentées, la manière de penser du duc ne lui
permettait point d'approuver ce choix, tant qu'il
n'était pas fait; mais, une fois fait et déclaré,
Richelieu se comportait comme s'il l'eût approuvé:
c'était son principe. Cette conduite avait singulièrement
flatté madame de Pompadour, et redoublé
pour Richelieu la bienveillance du monarque. Ce
début était bon; mais, par un caprice bizarre,
Richelieu ne persévéra point: il avait de l'orgueil,
et il désobligea cruellement madame de Pompadour.
Elle avait, de son mariage, une fille chérie;
et, voyant la cour à ses pieds, elle crut pouvoir
proposer au duc de Richelieu un projet de mariage
entre son fils et Alexandrine: c'était le nom de
cette jeune personne. Richelieu fit une de ces

réponses, qui, sans être précisément un refus
ou une offense, laissent de longs souvenirs à la
vanité mécontente. Il est probable qu'il s'en
repentit, et que, s'il eût prévu la mort de cette
jeune Alexandrine, il se fût épargné, par une
réponse plus obligeante, les désagrémens que lui
attira sa réplique.

Par malheur, ces petites tracasseries décidaient
quelquefois du sort d'une campagne et de la destinée
de l'état. Elles pensèrent, comme on verra,
faire échouer l'entreprise sur Minorque, et occasionnèrent
probablement les délais mis dans le
renvoi du courrier dépêché à Versailles, après
l'affaire de Closter-Seven, délais qui rendirent
inutiles à la France une avantageuse capitulation.
Il est affligeant de songer que toutes ces petites
intrigues soient une portion essentielle de l'histoire.
Quant à M. de Richelieu, il croyait que
c'était l'histoire toute entière, et pensait qu'elle
ne pouvait être écrite que par des hommes initiés
aux mystères du gouvernement: ministres, généraux,
courtisans. A la vérité, elle peut, selon
lui, être rédigée par un historien que choisirait
le roi; «car pourquoi (ce sont ses termes)
laisser à tout le monde le droit d'écrire l'histoire?»
M. de Richelieu avait ses raisons de préférer les
historiographes aux historiens. Cependant on peut
voir, par la manière dont il est traité dans les
Mémoires de Duclos, que personnellement il n'avait
pas plus à gagner avec les uns qu'avec les autres.


Quoi qu'il en soit, les uns et les autres doivent
convenir que M. de Richelieu développa, dans
l'entreprise sur Minorque, les talens et les ressources
d'un général. Il arrive à Toulon: rien n'est
prêt; il en est peu surpris: il connaissait la haine
des ministres secrètement appuyés par madame de
Pompadour. Il ne se rebute pas; il presse l'armement,
trouve des secours dans le zèle des Marseillais;
il s'embarque, arrive à Mahon, forme le
siége de la citadelle, veille à tout, et s'expose
comme un simple soldat. On se souviendra long-temps
de la manière dont il fit cesser dans son
camp l'habitude de s'enivrer. «Je déclare, dit-il,
que ceux d'entre vous qui s'enivreront désormais,
n'auront pas l'honneur de monter à l'assaut.»
C'était connaître les Français.

Pendant ce temps, qu'est-ce qui se passait à
Versailles? Ses ennemis, et surtout les ministres,
faisaient des vœux contre le succès du siége. On
répandait, avec la joie de la malignité triomphante,
les nouvelles fâcheuses, les bruits défavorables;
madame de Pompadour disait hautement
que Richelieu était rempli d'une présomption qui
méritait d'être châtiée, humiliée par un revers.
Pour le roi, il était indécis, et comme neutre
entre sa maîtresse et son général. Il trouvait sans
doute le châtiment un peu fort; mais il convenait
de la présomption. «Au surplus, ajoutait-il, si la
chose tourne mal, cela le regarde, il l'aura
voulu.» Par bonheur, la chose tourna bien.

Mahon fut pris: le roi, dans le fond, en fut fort
aise; madame de Pompadour se consola, fit du
conquérant son héros, l'appela son cher Minorquin,
composa des chansons pour lui, les lui
chanta; il les trouva charmantes: et tout se passa
le mieux du monde.

Tous ces détails sont attestés par les lettres de
la duchesse de Lauraguais, long-temps amie, et
alors maîtresse du duc de Richelieu (les soixante
ans n'y faisaient rien). Elle était sœur de madame
de Châteauroux, et terminait ce récit par ces
mots: «Ma sœur avait raison de dire quelquefois
qu'on serait tenté de voir tout comme un songe,
puisqu'il est impossible de remédier au mal
avec un maître qui se plaît à n'être rien.»

Des désastres, des scandales, des ridicules,
forment, comme on sait, l'histoire des campagnes
suivantes. Madame de Pompadour, malgré ses
chansons pour M. de Richelieu, paraissait ne pas
lui destiner de commandement; mais le duc,
exerçant sa fonction de premier gentilhomme de
la chambre, au commencement de l'année marquée
par le crime de Damiens, se trouva, par
sa place, le garde-malade, et en quelque sorte
le consolateur de son maître. Il sut, des premiers,
que la blessure du roi n'était pas dangereuse; et
sa sagacité, qui avait pressenti à Metz la chute de
madame de Châteauroux, immolée à l'intrigue
des prêtres et des ministres, lui fit deviner que
madame de Pompadour sortirait victorieuse d'une

épreuve à peu près pareille. Il lui rendit des soins,
quand d'autres avaient la maladresse de l'abandonner.
Il était juste qu'un commandement fût la
récompense de cette attention. La France avait
deux armées en Allemagne: l'une aux ordres de
M. de Soubise, intime ami de madame de Pompadour,
par conséquent inamovible; l'autre aux
ordres de M. d'Estrées, général estimé, mais qu'elle
n'aimait pas: ce fut donc celui-ci qu'il convenait
de dépouiller. L'un des ministres, M. de Puisieux,
son beau-père, le prévit, et lui écrivait: «Vous
êtes desservi; déjà même on vous donne un successeur.
Donnez la bataille; si vous la gagnez,
on vous regrettera; si vous la perdez, il n'en sera
ni plus ni moins.» Vingt ou trente mille Français
tués sans objet, étaient peu de chose pour M. de
Puisieux, quand son gendre était prêt de ne plus
commander. Le gendre profita du conseil, risqua
tout pour rien, livra la bataille et la gagna: succès
inutile, c'était le signal de son rappel.

M. de Richelieu, nommé son successeur, le
rencontra à Strasbourg, déjà traité, quoique loin
de la cour, en général disgracié, abandonné de
ses officiers généraux, et resté seul avec sa victoire
qui n'avait point réussi à Versailles. Le
nouveau général ne put s'empêcher de dire à
cette occasion: «C'est donc presque toujours aux
places que nous devons les hommages qu'on
nous rend!» A la nuance d'étonnement que
suppose cette réflexion, on ne reconnaît pas l'esprit

et l'expérience de M. de Richelieu; l'exemple
de l'abandon où étaient tombés les maréchaux
de Saxe et de Lowendal, devait l'avoir instruit
suffisamment. Il aurait dû être plus accoutumé
à ce spectacle, moins surpris, plus fait à la
fatigue.

Une anecdote particulière achève de montrer
l'accord et l'harmonie qui régnaient dans le conseil.
M. de Richelieu était déjà parti pour Strasbourg,
que M. de Belle-Isle, ministre de la guerre,
ignorait encore la nouvelle du commandement
donné à M. de Richelieu. Il traita d'imbécile celui
qui la lui apportait.

On connaît aujourd'hui tous les détails de cette
campagne brillante et inutile, terminée par la capitulation
de Closter-Seven. Il paraît certain que
la conduite militaire de M. de Richelieu ne mérite
que des éloges. Il paraît que l'infraction faite par
les ennemis à ce traité provisoire, ne doit être
imputée qu'aux délais coupables des ministres
français, qui en différèrent à dessein la ratification.
M. de Richelieu, toujours actif et vigilant
pour son compte, s'occupait même de M. de Soubise.
Il lui faisait passer de très-bons conseils,
et l'avertissait de prendre garde à lui. M. de Soubise
n'y prit point garde: c'était le roi de Prusse
qui s'était chargé de ce soin. Il l'avait dit formellement:
«Quant au petit Soubise, j'en fais mon affaire.»
Il tint parole, et la bataille de Rosbac
acheva d'annuller la convention de Closter-Seven,

déjà ébranlée par la négligence malintentionnée
du ministère français.

M. de Richelieu revint à Paris jouir d'une gloire
contestée, mais réelle. Il embellit son hôtel d'un
pavillon magnifique, à qui le mécontentement public
avait donné le nom de pavillon d'Hanovre, dénomination
adoptée par M. de Richelieu lui-même,
soit pour la faire tomber, soit pour la faire tourner
en son honneur, soit pour braver le public, plaisir
auquel il n'était pas indifférent. On supposait à
ses nouvelles richesses, qu'on exagérait sans doute,
une source malhonnête. Il avait, disait-on,
tiré du pays ennemi des contributions immenses;
et, selon d'autres bruits plus calomnieux probablement,
l'argent français entrait pour beaucoup
dans ce surcroît d'opulence. Ses amis répondaient
que le maréchal de Villars avait fait bien pis encore.
Sous l'ancien régime, les malheurs et les
scandales, soit publics, soit particuliers, avaient
à choisir entre ces deux réponses consolantes:
c'était bien pis autrefois, ou un jour ce sera bien
pis. M. de Richelieu savait les employer à propos
l'une et l'autre.

Nous ne nous étendrons pas sur les trente dernières
années de M. de Richelieu; elles sont trop
connues de la génération actuelle, composée en
partie de ses contemporains. Il sembla, dans sa
vieillesse, revenir entièrement aux mœurs de la
régence dont il ne s'était jamais beaucoup écarté.
Toujours plein de l'idée qu'il vivrait cent ans, il

avait souhaité, dans tous les temps de sa vie, de
se placer dans une position capable d'assurer
l'impunité à ses vices et à toutes ses fantaisies.
C'est à quoi un gouvernement de province était
merveilleusement propre. Une place dans le ministère
n'offrait cet avantage que passagèrement,
et de plus l'exposait à tous les orages de la cour:
aussi la refusa-t-il, à la grande surprise des courtisans,
dont l'égoïsme calculait autrement que le
sien. C'est après la mort du maréchal de Belle-Isle
que cette offre lui fut faite; mais il était trop
empressé d'aller prendre possession de son gouvernement
de Guienne, «où il pourrait faire tout ce
qu'il voudrait, et où personne n'oserait lui rien
dire, étant bien avec le maître:» ce sont ses
termes. C'est en effet à quoi se réduisait tout le
mystère, et M. de Richelieu l'avait très-bien saisi.
Il se rendit à Bordeaux après une maladie longue
et affligeante, mais utile et secourable: une lèpre
universelle qui renouvela toutes ses humeurs,
le rajeunit en quelque sorte et le régénéra pour
le vice. Il portait à Bordeaux la réputation que
devait avoir le vainqueur de Mahon, celle d'être
bien à la cour, non moins désirable en province,
enfin celle d'homme aimable, qualité qui relevait
toutes les autres. Aussi fut-il reçu comme un
triomphateur, au milieu des acclamations publiques,
et avec une sorte d'ivresse. Son désir et
son talent de plaire prolongèrent quelque temps
cette faveur publique; mais il se lassa bientôt

d'être aimé; et les vexations, les tyrannies de tout
genre le rendirent odieux à la ville et à toute la
province: licence effrénée, encouragemens donnés
aux mauvaises mœurs, aux jeux, défense de
port-d'armes, etc. Le mal était sans remède;
car M. de Richelieu était bien avec le maître. Il
venait souvent à la cour renouveler sa faveur, et
donner à son crédit la force nécessaire pour exercer
dans sa province un despotisme illimité, qui
s'accrut de jour en jour pendant le règne de
Louis XV.

Les querelles du gouverneur de Guienne avec
les divers membres du parlement de Bordeaux,
ou même avec le corps entier, ne pouvaient être
un grand démérite aux yeux du roi qui détestait
les parlemens. Richelieu était à cet égard son
confident le plus intime, comme on le voit par
les lettres de Louis XV au maréchal, imprimées
à la fin du troisième volume. Vindicatif comme
l'était M. de Richelieu, on sent quelle fut sa
joie d'être chargé de faire enregistrer l'édit de
suppression du parlement de Bordeaux. Louis XV
lui écrivait: «C'est le désir d'avoir la paix qui m'a
déterminé à détruire des corps orgueilleux qui
s'opposent depuis si long-temps à mes volontés.
J'ai trop à me plaindre de mes parlemens pour
revenir jamais sur leur sort. Je leur ferai voir
que je ne tiens mon pouvoir que de Dieu, que
je n'ai de compte à rendre qu'à lui, et que personne
ne doit s'opposer à ma volonté.» Telle

était, dès sa première jeunesse, la profonde conviction
du roi; et pouvait-on lui en faire un reproche?
On avait lié cette doctrine à toutes les
parties de son éducation, et on l'avait consacrée
par la religion même. Il écrivait, en 1753, au
sujet des querelles du parlement et du clergé:
«Je veux qu'on rende à Dieu ce qui est à Dieu,
et à César ce qui est à César; or, César ne tient
que de Dieu ce qui est à César; mais il ne le
lâchera à personne sur la terre française.»

La réponse qu'on pouvait faire au roi, et qu'il
fallait adresser aux courtisans et aux prêtres, est
celle d'Athalie à Josabet, après avoir entendu le
jeune Eliacin:


.... J'aime à voir comme vous l'instruisez;

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Sa mémoire est fidèle, et dans tout ce qu'il dit,

De vous et de Joad je reconnais l'esprit.





Louis XV avait un sentiment si intime de sa
puissance illimitée, qu'il n'attribue qu'à sa bonté
la clémence dont il usa envers les parlemens, et
qu'il les menace d'un successeur moins doux,
d'un maître plus sévère. Il ne pouvait prévoir que
son successeur se lasserait de voir son autorité
combattue par des corps orgueilleux, éternellement
compromise en de ridicules débats entre
des ministres intrigans et des cours de judicature;
et qu'il aimerait mieux se voir chéri par une
grande nation puissante et heureuse, que de régner

sur un peuple avili et infortuné, qui ne peut
apercevoir les vertus de son roi à travers les
crimes de ses ministres.

C'est dans cette correspondance très-curieuse
de Louis XV, qu'on trouve l'explication de la
constance que ce prince a portée dans la destruction
des parlemens. On en fut étonné; mais la
surprise redoubla en lisant ces étranges paroles
écrites en 1753, après avoir juré de déployer
contre les parlemens toute sa puissance royale:
«Je répandrai mon sang avec plaisir.» Cette même
lettre est terminée par ces mots: «Vous pouvez
faire usage de ceci. Je ne le signe pas, vous connaissez
assez mon écriture pour être sûr qu'elle
est de moi; mais je le ferais même avec grand
plaisir, s'il fallait, d'une autre couleur.»

C'est ainsi que parlait, dans cette seule occasion,
un prince qui, se tenant comme étranger aux affaires
publiques, laissait quelquefois manquer de
respect à son nom, et même contrarier ses goûts
personnels par ses propres ministres. On connaît
son mot: «Quand je vous disais qu'ils sont plus
maîtres que moi! Ils font des sottises; c'est leur
faute: pourquoi ne m'écoutent-ils pas?»

Cette faiblesse avait tellement enhardi l'insolence
des ministres, qu'ils affichaient leur mépris
pour ses volontés connues, et même pour sa signature.
«Le roi m'a donné une pension, disait
un homme à l'abbé Terray, en lui montrant la
signature du roi.—Que le roi vous paie, répondait

l'abbé.» Un autre présentait un bon du roi.
«Ce n'est pas le mien, disait le contrôleur général.»
Ce contraste entre tant de faiblesse et l'espèce
de force qu'il déploie dans l'affaire des parlements,
tient à des idées et à des habitudes de sa
jeunesse. L'évêque de Fréjus, devenu ministre,
s'étant trouvé engagé, comme ses prédécesseurs,
dans ces querelles avec les parlemens, se vit forcé
d'en impatienter l'insouciante jeunesse du monarque,
et de lui donner un rôle personnel dans
ces farces ministérielles et parlementaires. De là
naquit l'importance que le roi continua d'y attacher.
C'est ainsi que des circonstances particulières
placent dans le caractère et dans l'esprit
certains contrastes bizarres qu'il n'est pas toujours
facile d'expliquer. Ce qui était plus facile, c'était
d'épargner au jeune roi tout cet embarras: il suffisait,
pour anéantir l'importance des parlemens,
de ne point en mettre à des disputes scolastiques,
déguisées en questions religieuses. Mais alors M. de
Fréjus n'eût point fait sa cour au saint siège; dès
lors, plus de chapeau; et rien de plus désagréable
pour un évêque premier ministre. On ne saurait
trop répéter que telles sont les belles idées qui
ont influé pendant cinq ou six cents ans sur le
sort des empires, et qui sont bien loin d'être
anéanties partout.

Le plaisir que M. de Richelieu avait trouvé à
faire exécuter les ordres du roi pour la destruction
du parlement, lui fit accepter la commission

de les porter à la cour des aides de Paris. Ces deux
expéditions, et principalement la dernière, furent
ce qui acheva de le plonger dans l'avilissement où
il était déjà tombé. On fut indigné de voir le
vainqueur de Mahon se rendre l'instrument ostensible
d'une intrigue abjecte dont on le crut
alors l'auteur, il n'en était que le confident; mais
il l'était à sa manière: comme un vieillard corrompu
qui s'amuse de tout, encourage sans se
compromettre, ne désespère du succès d'aucune
absurdité, et, en fait de vices ou de ridicules, ne
croit rien d'impossible. Il eut raison; rien ne l'était:
mais, par malheur pour le vieux favori,
Louis XV mourut. Un nouveau règne fut pour lui
l'équivalent d'une disgrâce. Rebuté à Versailles,
il alla régner en Guienne; c'était un pis aller
très-supportable: et voilà ce que ces gouvernemens
de province avaient de bon. Mais cette fois
l'honneur d'être bien avec le maître, condition
requise pour y faire tout ce qu'on voulait, sans que
personne osât rien dire, cette condition essentielle
manquait à M. de Richelieu. Les Bordelais le savaient;
ils osaient le dire: et le gouverneur n'était
pas aussi absolu qu'il le désirait. Un procès
ridicule l'obligea de revenir à Paris, où le roi le
fixa par la défense expresse de retourner à Bordeaux.
Ce fut un moment désagréable; mais avec
lui les chagrins, comme les plaisirs, ne duraient
qu'un moment.

Sa place de premier gentilhomme lui donnait

des comédiens à gouverner, des caprices à satisfaire.
Tout allait mal là, comme en Guienne: et
quand on se plaignait: «Ce sera bien pis, répondait-il,
sous mon successeur:» il faisait ainsi les
honneurs de M. de Fronsac, qu'il impatientait de
toutes manières, et surtout par sa longue vie. Il
se divertissait à lui en présenter l'espérance; et
lui-même la considérait comme la punition des
mauvais déportemens de son fils: la punition
était sévère. Celui-ci, rongé de goutte, l'ayant
mérité, mais pas si bien, voyait son père, le seul,
entre les quatre premiers gentilshommes et leurs
survivanciers, qui se trouvât en état d'être de service
auprès du roi. Il recevait, dans son lit, la
visite du maréchal, qui le consolait pour le désoler,
le grondait de sa molesse, et se promenant
lestement dans la chambre du malade, lui disait que
«lorsqu'on a la goutte à un pied, il fallait se tenir sur
l'autre, chose facile, ajoutait le malin vieillard;»
et il le prouvait en restant quelques minutes dans
l'attitude qu'il indiquait comme une recette. De
la chambre du malade, il allait faire sa cour aux
femmes, et quelquefois réussissait, dit-on. On
prétend même que, pour mieux prouver sa jeunesse,
il se battit en duel ou offrit de se battre à
soixante dix-huit ans. Ce qui est certain, c'est qu'il
fut vu sortant de chez lui, le soir, seul, à pied,
et dans le costume ordinaire en pareil cas. La célébrité
attachée à son nom répandait dans le public
tous ces scandales ridicules; et le bruit qu'ils

faisaient, était sa récompense. C'étaient les mêmes
mœurs que jadis un autre vieillard avait affichées
sous la régence, et avait conservées, ainsi
que sa santé, jusque dans un âge où les autres
hommes touchent à la décrépitude; et Richelieu
était, à cet égard, le Lauzun de son siècle.

Cependant une légère incommodité l'ayant
averti qu'il vieillissait, il se maria, calcul bien
entendu, qui intéressait à sa conservation une
femme vertueuse dont les soins prolongèrent probablement
sa vie.

Le plaisir de contrarier son fils, et la singularité
d'avoir été marié sous trois règnes, entrèrent,
dit-on, dans ses motifs; mais il suffisait d'un
égoïsme bien conçu, au moins dans cette occasion,
tel que Richelieu avait dès long-temps arrangé le
sien.

Madame de Richelieu pouvait se flatter de fixer
son époux: c'est ce qui fut impossible. Il fut infidèle,
même volage, à quatre-vingt-cinq ans. Il fit
plus, c'est-à-dire pis: on le vit balbutier de vils
hommages à ces beautés ambulantes, opprobre et
scandale des grandes villes; et le rebut des passans
ne fut pas toujours le sien. C'était, au reste,
le seul chagrin qu'il donnait à son épouse, pour
laquelle il montra toujours les plus grands égards:
à moins qu'on ne compte pour des chagrins (et
c'en était sans doute un très-grand pour une
personne aussi honnête), de voir son mari se
permettre, par habitude, des injustices odieuses,

des vexations coupables, et d'énormes abus de
crédit. On peut citer, entre autres exemples, sa
conduite à l'égard d'un particulier, voisin du
maréchal, et qui ne put jamais, du vivant de
M. de Richelieu, disposer d'un terrain qu'il
avait acquis du roi, et où il voulait faire bâtir.
Ce mot de crédit peut étonner dans son application
à un homme assez maltraité du maître. Mais
tel était l'effet d'une ancienne faveur, que lors
même qu'elle n'existait plus, il en restait toujours
le crédit d'opprimer à la ville: c'était bien la
moindre chose. Maréchal de France et premier
gentilhomme de la chambre, M. de Richelieu,
avec ses entours et sa célébrité, avait des droits
certains à la complaisance des gens en place, qui
pouvaient craindre encore son habileté en intrigues.
De plus, il faut savoir qu'indépendamment
de la réserve qu'imposait la prudence, une
convention tacite avait tourné en mode, chère à
l'orgueil, la nécessité des ménagemens entre
gens de la même espèce. Ainsi faciliter ou du
moins permettre l'oppression d'un inférieur, était
une convenance d'état dont on ne pouvait,
entre honnêtes gens, se dispenser sans indécence.
Protéger le faible ou l'innocent contre certains
persécuteurs, paraissait un oubli des usages
reçus entre personnes d'un certain rang: c'était
un manque de savoir vivre. Peu de reproches
étaient plus graves. Aussi, en pareil cas, n'y
recourait-on qu'à la dernière extrémité, qu'après

avoir épuisé toutes les conjectures, qu'après avoir
supposé des motifs d'intérêt personnel, d'inimitié
secrète, d'intrigue prête à éclore; rien n'était
moins naturel que de manquer à des personnes
d'un certain ordre, pour protéger, qui?... un
homme du peuple, autrement dit, de rien.

C'est peut-être ici le lieu d'observer que M. de
Richelieu n'a jamais pu prononcer le nom d'un
bourgeois exactement et sans l'estropier. Quiconque
n'était pas gentilhomme, était à ses yeux un
quidam qu'il suffisait de désigner, puisque le
besoin l'exigeait; mais savoir de pareils noms lui
semblait un ridicule dont il se préserva toujours.
Nous tenons ce petit détail de vingt personnes,
entre autres de M. l'abbé Arnaud, que le maréchal,
en dépit de la confraternité académique,
appela toujours l'abbé Renaud. Peut-être aussi
était-ce un souvenir machinal accordé aux mânes
de madame Renaud, l'amie de madame Michelin.
En ce cas, ce ne serait que l'effet du radotage, qui,
avec la surdité, fut presque la seule incommodité
de sa décrépitude. Il s'éteignit par degrés, presque
sans douleur, sans agonie, et mourut l'année
qui précéda la révolution. Heureux jusqu'au
dernier moment, l'enfance dans laquelle il était
tombé, lui déroba le sentiment des approches de
la liberté, comme celui des approches de la mort:
deux spectres également horribles à ses yeux.

Telle fut la destinée de cet homme singulier; tel
fut son caractère, si l'on peut donner ce nom au

mélange bizarre de tant de qualités disparates. Nul
n'eût été plus heureux, si les jouissances des sens
composaient tout le bonheur de l'homme: nul ne
sut mieux se conserver dans le genre de vie le
plus fait pour abréger ses jours. Au reste, on a
cru que la plupart des excès auxquels il parut
se livrer, ne furent pour l'ordinaire qu'apparens.
On dit que dans ses débauches, plus indécentes
que répétées, dans ses plaisirs affichés avec tant
de bruit, il savait se commander une prudente et
habile économie de lui-même; en un mot, qu'il
n'était qu'un avare fastueux, là comme ailleurs.

La fortune lui fut presque toujours favorable;
mais il faut convenir qu'il provoqua ses faveurs
avec esprit, adresse et activité. Il sut tourner
surtout à son profit tous les vices de son siècle,
dont il peut dire: Et quorum pars magna fui.
Il eut des qualités brillantes, et aucune vertu. Il
s'abstint de chasser, après avoir eu le malheur de
tuer un homme à la chasse; mais dans le même
temps, il laissait languir et mourir dans les prisons
plusieurs innocens, qu'il y avait fait enfermer
pour en avoir été contrarié dans ses goûts
et dans ses fantaisies. Aussi, le peu d'actions honnêtes
qui purent lui échapper dans le cours d'une
longue vie, n'y paraissent que de caprices, des
inconséquences qui surprennent plus qu'elles ne
plaisent; comme on voit, dans quelques ouvrages
d'esprit, certains traits saillans, mais déplacés,
dont l'effet est détruit par cette raison.


Nous ne comptons point, parmi ses singularités,
celle d'avoir mêlé à l'incrédulité en fait de religion,
une grande foi à l'astrologie, la divination,
la pierre philosophale: lui-même fait hommage
de son incrédulité à Voltaire, et les trois autres
superstitions lui étaient communes avec un grand
nombre de courtisans. Les recherches occasionnées
par les crimes de la Brinvilliers et de la Voisin
prouvent à quel point la cour de Louis XIV
était livrée à ces absurdes illusions. Mais ce fut
là le moins mauvais effet de son admiration pour
cette cour. Le goût d'un faste effréné, les maximes
de la tyrannie, tous les préjugés de son état
portés au plus haut degré, et si funestes dans un
homme qui a joui presque toute sa vie d'une
grande faveur et souvent d'une grande puissance:
voilà ce qui a fait de sa longue existence un scandale
et une calamité publics. On peut dire qu'à
l'exception du vieux duc d'Épernon, comme lui
gouverneur de la Guienne, et mort à peu près au
même âge, aucun des ci-devant grands seigneurs
n'a insulté plus long-temps et plus impunément
la nation française. Il faut leur pardonner, ils n'y
retomberont plus.

Nous avons eu occasion de citer plus d'une
fois des Mémoires particuliers de M. de Richelieu,
écrits par lui-même, ou plutôt rédigés sous ses yeux,
puisque, indépendamment de l'orthographe qui
est irréprochable, le style n'est pas sans agrément.
Ces Mémoires, qui ne vont pas même jusqu'à la

fin de la régence, font regretter qu'il ne les ait
pas continués, au moins jusqu'à son départ pour
la Guienne. Ils eussent été très-curieux, parce
qu'il eût à peu près tout dit. Nul homme ne paraît
avoir fait moins de cas de l'opinion qu'on aurait de
lui après sa mort. C'est ce qu'on a pu voir dans
le récit de l'aventure de madame Michelin, qui
compose près de la moitié de ses Mémoires: le
reste est l'histoire de ses aventures galantes jusqu'à
cette époque. Il les commença à l'âge de cinquante
ans, en Languedoc, où il commandait.
C'était une complaisance pour une femme qui lui
avait promis de le récompenser à son retour. On
ne sait par quel caprice il a gardé le secret à cette
femme, et à deux autres qui ne sont pas même
désignées par une lettre initiale. Cette réserve surprend
dans un homme qui, pour tant d'autres
femmes, a étendu jusqu'à la postérité la confiance
intime dont, à cet égard, il avait honoré le public
contemporain. Quelle que soit cette femme,
on est surpris que M. de Richelieu, en cherchant
à lui plaire, soit aussi franc avec elle. C'est dans
cet écrit qu'il développe au long sa théorie de
l'infidélité. «C'est un goût, dit-il, né avec nous.
L'homme n'a pas plus le pouvoir d'être constant,
que celui d'écarter les maladies. L'objet quitté
n'a été que prévenu, voilà tout. Quelques mois de
plus ou de moins sont la seule différence entre
l'infidèle et l'abandonné.»

Il parle de son amitié à cette même femme, à

laquelle il expose avec la même loyauté sa théorie
de l'égoïsme. «Quand l'évangile nous prescrit
d'aller pleurer avec les tristes, et rire avec les
joyeux, il nous donne un conseil salutaire pour
notre bonheur physique, autant que pour notre
bonheur moral. C'est une folie de se mettre à la
place de ses amis malheureux. Les gens qui regardent
l'égoïsme comme un mal, ne voient pas
qu'il est dans la nature. L'animal est égoïste; il
ne pense et n'agit que pour lui. Ceux qui, séduits
par les prestiges d'une philosophie déplacée,
mettent leur bonheur à faire celui des autres, sont
toujours dupes de ce système: il faut rapporter
tout à soi. L'homme qui ne vit pas pour lui seul
est toujours dupe de ses sentimens. Vous êtes
convenue plusieurs fois, belle amie, que j'avais
raison, et vous m'avez dit que c'était votre système.»
On voit qu'entre les deux amans, l'union
des cœurs était préparée par la conformité de
principes, et surtout évaluée d'avance.

Nous regrettons de ne pouvoir présenter à
nos lecteurs les idées politiques de M. de Richelieu
«sur la nécessité de changer le peuple suffisamment;
sur le danger d'une aisance qui lui
permettrait de raisonner, et de connaître peut-être
ses forces, ce qui occasionnerait une insubordination,
à la vérité, facile à calmer en
répandant un peu de sang, mais qu'il faut toujours
prévenir..... M. le duc de Bourgogne, si regretté,
aurait suivi la route tracée; il aurait été

forcé de faire ce que les ministres de son fils
ont exécuté.» Tout ceci s'écrivait en 1746,
lorsque M. de Richelieu était devenu un homme
d'état profond.

C'est bien dommage aussi que nous ne puissions
rapporter et abandonner au commentaire de nos
lecteurs, les divers jugemens de M. de Richelieu
sur les différentes parties de l'administration sous
Louis XIV, les réponses de M. de Richelieu aux
reproches faits à la mémoire de ce prince, etc., etc.
Le rire et l'indignation se confondent à cette lecture.
C'est le code de la tyrannie fondu dans celui
de la fatuité. C'est Atys ou Médor vieillissant,
devenu raisonneur, et écrivant des atrocités futiles
sous la dictée de Machiavel en délire.

Nous recommandons aussi à la curiosité de nos
lecteurs un long passage de ces Mémoires en
faveur des substitutions. Le moment où ce morceau
paraît pour la première fois, le fera paraître
plus piquant. On dirait que l'auteur, qui embrasse
leur défense, a pris soin de rassembler les raisons
qui doivent entrer dans le considérant du décret
par lequel elles seront détruites.

Chacun des trois volumes de cette Vie est terminé
par un recueil de lettres, presque toutes de
femmes. Elles n'apprennent rien, sinon que chacune
avait sa manière d'aimer M. de Richelieu.
Celles de madame d'Averne et de madame de
Tencin sont un peu plus curieuses, attendu que
ces deux dames, aimant pour intriguer, développent

quantité de petits secrets alors reputés importans.
Les lettres de madame du Châtelet sont celles qui
donnent la meilleure idée de M. de Richelieu et
d'elle-même. Elle lui parle comme à un ami
aimable qui fut son amant quelques jours, ou
peut-être un instant, et devant qui elle se reproche
d'avoir offensé le sentiment durable qu'elle avait
pour Voltaire.

Mais ce qui mérite le plus d'attention, ce sont
les lettres de madame de Châteauroux et celles
de madame de Lauraguais. C'est le langage de
l'amitié, c'est celui de l'amour, s'exprimant avec
la même confiance, et dévoilant tout l'intérieur
de Versailles, pendant les campagnes de Flandre
en 1743 et 1744, pendant le siége de Mahon:
nous en avons cité quelques traits; ils doivent
donner envie de lire le reste.

La correspondance de M. de Richelieu avec
M. de Bernis, M. de Paulmy, le comte de Broglie,
et madame de Pompadour (car il faut la mettre
avec les ministres et les généraux), jettera un
grand jour sur la campagne de 1757.

Les lettres de madame de Pompadour portent
l'empreinte de la gêne avec un homme qu'on
ménage, qu'on veut bien traiter, et qu'on n'aime
pas, en dépit du baiser qu'on lui promit et qu'on
lui donna pour le surcroît des contributions qu'il
avait obtenu des états du Languedoc en 1752.
Madame de Lauraguais, sa maîtresse quatre ans
après, le blâme beaucoup de s'être arrêté en si

beau chemin, et attribue à cette indifférence la
mauvaise volonté de madame de Pompadour à
l'égard de M. de Richelieu. «Je parle à mon ami,
dit-elle, qui ayant été si souvent coupable, devait
continuer à l'être, pour son avancement et ma
tranquillité. Je comprends qu'après ce que vous
m'avez dit, l'objet ne doit pas vous tenter; mais
ne fait-on pas quelques petits sacrifices pour jouir
tranquillement de ce qu'on mérite?» On voit que
madame de Lauraguais aimait par-dessus tout la
tranquillité.

Plusieurs lettres de Louis XV à M. de Richelieu
ne font pas le moindre intérêt de ce recueil. Nous
nous contenterons d'en citer quelques traits.

»Le roi a soupé jeudi dans ses cabinets avec
une princesse ou deux et une duchesse, et on croit
qu'il recommencera demain; mais on ne sait si
les princesses y seront ou duchesses, ou marquises,
ou comtesses. On remarque que, depuis quelque
temps, les comtesses ont beaucoup déchu de leur
faveur. Le mot de l'énigme est que madame de
La Tournelle sera duchesse.» Elle le fut en effet,
sous le nom de madame de Châteauroux.

«Sa majesté a paru fort contente à son soupé, de
la truite du lac de Genève, que M. de Richelieu
lui a envoyée.

«Il gèle ici comme tous les diables. Vous avez
plus chaud que nous où vous êtes (à l'armée de
Flandres); mais nous aimons mieux être ici.

«Sa majesté a décidé l'affaire des parasols, et

la décision a été que les dames et les duchesses
pouvaient en avoir à la procession, en conséquence
elles en ont eu.

«Non, assurément, M. de Broglie n'avait point
d'ordre de quitter la Bavière; et, s'il est martyr
de la politique, je vous assure que la politique
l'est bien de lui.

«La semaine prochaine nous donnera vraisemblablement
sujet à nouvelles tant de Turquie que
d'Italie.» (Les nouvelles d'Italie, où Louis XV avait
une armée, étaient plus intéressantes que celles
de la Turquie. Mais ceci ne doit point étonner:
c'est quatre lignes après avoir dit qu'il n'a point lu,
au 23 janvier, les lettres de Bavière arrivées le
13 décembre. Il faut répéter que la lettre existe
écrite de la main de Louis XV.)

«Vous savez que je vous ai défait de M. de Bernage
(intendant de Languedoc), et que je l'ai
remplacé par M. Le Nain; qu'en pensez-vous?
L'on dit qu'il a une femme et un premier secrétaire
bien jansénistes; je ne l'ai su que depuis.
J'espère qu'il ne l'est pas.»

Ces citations, ainsi rapprochées, auraient suffi
pour annoncer, dès l'année 1743, ce que devait
être le règne. Elles eussent dit dès-lors tout ce qu'il
est inutile d'exprimer à présent.

La dernière lettre du roi, celle qui termine
cette correspondance, a pour objet de faire agréer
à la noblesse la préférence donnée à mademoiselle

de Lorraine pour l'honneur de danser au bal du
mariage de M. le Dauphin.

Suivent les représentations et le placet de la
noblesse qui réclame ses droits, avec respect
sans doute, mais pourtant avec l'énergie convenable
dans une occasion de cette importance. On
se rappèle, après vingt ans, le trouble et l'agitation
des esprits, pendant la discussion de cette
affaire. Aussi n'était-ce pas une bagatelle, comme
l'affaire des parasols.

Qu'il nous soit permis, en finissant, d'adresser
à tout homme de bon sens et de bonne foi une
seule question: Combien de temps pouvait subsister,
sur les mêmes bases, une grande société
dont le gouvernement, l'état politique et moral
présentaient partout, et sous cent aspects différens,
le tableau de vices, d'absurdités, d'horreurs
et de ridicules qu'un petit nombre de pages vient
de rassembler sous les yeux du lecteur, dans le
cadre étroit de la vie privée d'un seul homme?



Sur les Mémoires secrets des Règnes de Louis XIV et de Louis XV,
par Duclos, de l'Académie française.

L'authenticité de ces mémoires n'est pas suspecte.
Plusieurs amis particuliers de Duclos, et
nombre de gens de lettres, savaient depuis long-temps
leur existence; mais ils pensaient qu'il se
passerait un grand nombre d'années, et peut-être

un demi-siècle avant qu'on pût les rendre publics.
La révolution, qui a ouvert les prisons et les
bastilles, ouvre aussi les porte-feuilles. La vérité
s'en échappe avant la mort de ceux qu'elle offense.
Ce moment est, comme on le sait trop,
l'époque des honteuses révélations. Mais, depuis
ces deux dernières années, le nombre en est
devenu si grand, que ces Mémoires secrets des
règnes de Louis XIV et de Louis XV apporteront
heureusement plus d'instruction que de scandale.
Ils ont, pour recommandation auprès du public,
le nom, la probité, le talent de l'auteur. Il est
probable que cette dernière production de Duclos
lui donnera, parmi les historiens, une place
plus distinguée que celle où l'a mis son Histoire
de Louis XI, objet de tant de critiques, dont
plusieurs ne sont que trop justes. On connaît le
mot du chancelier d'Aguesseau sur cette histoire
de Louis XI: «C'est un ouvrage composé aujourd'hui
avec l'érudition d'hier.» L'auteur des
Mémoires secrets ne méritera point ce reproche.
C'est le fruit du travail de plusieurs années;
c'est le tableau des événemens qui se sont passés
sous ses yeux, dont il a pénétré les causes,
dont il a en quelque sorte manié les ressorts.
L'auteur a vécu avec la plupart de ceux qu'il a
peints. Il les avait observés avec cette sagacité fine
et profonde qu'il a développée dans les Considérations
sur les Mœurs. C'était le vrai caractère
de son esprit. Il se retrouve dans les Mémoires secrets,

et ne pouvait se retrouver dans l'Histoire
de Louis XI: c'est que l'auteur s'était déplacé. Il
a écrit les Mémoires de Louis XIV et de Louis XV
avec le talent qu'il tenait de la nature; et il avait
composé l'Histoire de Louis XI avec le talent auquel
il prétendait. Cette différence, en marquant
celle de leur mérite, semble présager celle de leur
succès.

La révolution, loin de nuire à cet ouvrage,
semble lui attacher un intérêt nouveau. Il est
écrit, sinon dans les principes qui ont prévalu,
au moins dans les idées de liberté qui ont préparé
la victoire de ces principes. Duclos mérite
à cet égard une place distinguée parmi les gens
de lettres de la génération précédente. Il pensait
et s'exprimait en homme libre: c'est ce ton qui
a fait en partie le succès de son livre des Considérations
sur les Mœurs. On le retrouve dans ces
Mémoires. Louis XIV, son règne, ses ministres,
ses courtisans y sont jugés d'une manière qui eût
semblé bien étrange, bien audacieuse, si ce morceau
eût paru à l'époque où il fut composé. On
eût, pour le moins, trouvé qu'un historiographe
prenait un peu trop le ton d'un historien. Il y
avait là de quoi faire tort à sa place: Voltaire,
qui l'avait quittée sans doute pour exercer plus
librement l'emploi d'historien, n'use point de ses
droits dans son Siècle de Louis XIV, aussi librement
que Duclos dans ses Mémoires. Il est aisé
de sentir les raisons de cette différence: Voltaire

voulait faire jouir le public d'un ouvrage utile,
et jouir lui-même de sa gloire, sans compromettre
sa tranquillité. Duclos, s'étant déterminé à ne
point imprimer ses Mémoires de son vivant, ne
se crut pas obligé à couvrir d'un voile, encore
moins à rendre respectables les faiblesses d'un
grand roi. Il le montre tel qu'il est, jouet de ses
ministres et de ceux qui l'approchaient, aveuglé
par sa seconde femme, esclave de son confesseur,
croyant vouloir et recevant d'autrui sa volonté,
couvrant le royaume de ses espions, et ignorant
des faits publics et connus de tout le monde.

On s'afflige, on gémit sur le sort des hommes,
sur la fatalité qui préside aux choses humaines,
lorsqu'on jette les yeux sur les trois portions du
tableau que Duclos présente dans le premier livre
de son ouvrage: la cour de France, celle
d'Espagne, celle de Rome.

En France, un vieux roi, accablé des malheurs
d'une guerre, effet d'une ambition dont il devait
prévoir les suites; idolâtré de sa cour, et haï de
son peuple; élevé au rang des saints parmi les
monumens de ses adultères; se croyant un Théodose,
quand on versait pour la foi le sang de ses
sujets, et rendant son âme à Dieu avec la confiance
d'un parfait chrétien, sur la parole d'un
prêtre barbare.

En Espagne, son petit-fils, prince faible et
dévot, avec du courage et du bon sens, renfermé
dans son palais entre un prie-dieu, sa femme et

son confesseur; soumis, ainsi que son épouse,
à l'empire d'une vieille intrigante française (la
princesse des Ursins), dont l'insolence osa retarder
de plusieurs mois, pour une prétention extravagante,
la signature de la paix d'Utrecht, qui
doit affermir sur le trône d'Espagne le monarque
qu'elle asservit.

A Rome, un vieux pontife, doux et humain,
instrument des fureurs d'un jésuite français, et
qui, prétendant à l'honneur d'être un grand latiniste,
compose lui-même, quoiqu'un peu aidé
de Jouvanci, l'exorde d'une bulle qu'il déteste; et
condamne, comme pape, un livre qu'il aimait,
dans lequel, disait-il, il s'édifiait sans cesse,
comme chrétien. Il faut convenir qu'on a quelque
peine à voir le monde ainsi gouverné.

Nous écartons une foule d'anecdotes, la plupart
piquantes, dont Duclos égaie un peu le fond
de ce tableau si triste; mais nous en rappelerons
une qui montre plaisamment sous quel aspect
on avait fait envisager la religion à Louis XIV.

Le duc d'Orléans, allant, en 1706, commander
l'armée d'Italie, voulut emmener avec lui Angrand
de Fontpertuis, homme de plaisir, et qui
n'était pas dans le service. Le roi, l'ayant su, demanda
à son neveu pourquoi il emmenait avec
lui un janséniste?—«Lui! janséniste! dit le prince?—N'est-ce
pas, reprit le roi, le fils de cette
folle qui courait après Arnaud?—J'ignore,
répondit le prince, ce qu'était la mère; mais,

pour le fils, je ne sais s'il croit en Dieu.—On
m'avait donc trompé, dit ingénument le roi,
qui laissa partir Fontpertuis, puisqu'il n'était
d'aucun danger pour la foi?» Tel était le christianisme
d'un monarque, par lequel on faisait
persécuter quinze cents mille de ses sujets pour
la gloire de Dieu.

La partie de ces Mémoires la plus importante,
la plus soignée, c'est l'Histoire de la Régence. Des
six livres qui composent les Mémoires de Duclos,
elle en occupe quatre. C'est la plus complète
que nous ayons, et elle ne laisse presque rien à
désirer. Il a fallu tout le talent de Duclos pour
soutenir si long-temps l'attention du lecteur dans
cette suite de folies, de désastres, de brigandages,
dans le récit de ces querelles entre les princes et
les légitimés, entre les légitimés et les ducs
et pairs, etc.

C'est quelque chose aussi d'avoir fait supporter
la vue de tous ces fripons subalternes, que la
faiblesse du régent et la scélératesse de Dubois
produisirent sur la scène.

Un P. Laffiteau, depuis évêque de Sisteron,
émissaire de Dubois à Rome, payé pour intriguer
en sa faveur, et intrigant pour son propre compte;
rappelé par Dubois, qui lui donne un évêché
pour s'en débarrasser, et allant passer quarante
jours chez un chirurgien, ce qui, selon Dubois,
lui tenait lieu de séminaire.

Un abbé de Tencin, convaincu de faux et de

parjure à Paris en pleine audience, remplaçant
Laffiteau à Rome, pour qu'on n'y crût pas avoir
perdu au change.

Un abbé de Gamache, auditeur de rote, qui,
rappelé à Paris, refuse net d'obéir au gouvernement,
se fait craindre de Dubois, mérite l'honneur
d'en être acheté, et serait devenu cardinal, si une
mort prématurée n'y eût mis ordre.

Un abbé de la Fare, qui subjugue Dubois par
une audace astucieuse, arrache de lui, en faveur
de l'archevêque de Reims, son protecteur, la permission
de porter la barette obtenue de Rome
sans l'aveu du régent. On déployait dans ces intrigues,
pour un évêché, pour un chapeau, des
talens et des ressources admirables: ce sont des
ruses et des subtilités dignes de Mascarille et de
Sbrigani. Le peuple s'en doutait; mais il ignorait
les détails, réservés, comme de raison, à la bonne
compagnie, qui a eu tort de n'en pas garder le
secret. On avouera que, si de certaines dignités,
de certains honneurs paraissent tombés considérablement
dans l'opinion, c'est un peu la faute de
ceux qui en ont si mal adroitement disposé et
qui les ont si follement avilis.

Parmi le grand nombre de faits rapportées par
Duclos, qui, sous le régent, rendirent l'autorité
ridicule, en voici un moins connu et qui mérite
de n'être point oublié. Le duc d'Orléans, pendant
les troubles du système, avait exilé, comme on
sait, le parlement à Pontoise. Dès le soir, le régent

fit porter au procureur général cent mille
livres en argent et autant en billets, pour en
aider ceux qui en auraient besoin. Le premier
président eut une somme encore plus forte
pour soutenir sa table, et tira, à diverses reprises
plus de cinq cents mille livres du régent; de sorte
que la séance de Pontoise devint une vacance de
plaisir. Le premier président tenait table ouverte,
l'après midi tables de jeu dans ses appartemens,
calèches toutes prêtes pour ceux et celles qui préféraient
la promenade; le soir, un souper somptueux
pour toutes les jolies femmes et les
hommes du bel air, qui, dans cette belle saison,
venaient journellement de Paris, et y retournaient
la nuit. Les fêtes, les concerts se succédaient
perpétuellement: la route de Pontoise était
aussi fréquentée que celle de Versailles l'est aujourd'hui:
«Il n'eût peut-être pas été impossible
d'y amener le régent». Ce dernier trait est un excellent
coup de pinceau. Duclos en a plusieurs de
cette espèce. C'est ainsi qu'à propos de l'abbesse
de Fontevrault, sœur de madame de Montespan,
qui paraissait fréquemment à Versailles, et qui
venait montrer son voile et sa croix dans cette
cour de volupté, il dit: «Personne n'y trouvait
d'indécence; et l'on en aurait été édifié, si le roi
l'eût voulu». Ce mot ne paraîtra exagéré qu'à
ceux qui ne connaissent pas à fond l'esprit de ce
temps. «Quelques-uns des courtisans, poursuit
Duclos, n'osaient pas même juger intérieurement

leur maître: ils respectaient en lui ce qu'ils se seraient
crus coupables d'imiter: semblables à certains
payens que la pureté de leurs mœurs n'empêchait
pas d'adorer un Jupiter séducteur et
adultère.»

Si quelque chose pouvait paraître plus étrange
que ce trait de faiblesse du régent, ce serait l'inconcevable
aveu que fait de la sienne Philippe V,
dans une lettre écrite à sa nouvelle épouse, la
princesse de Parme. Il envoyait au-devant d'elle la
princesse des Ursins. Il était réglé secrètement
entre les deux époux, que la reine, à la première
entrevue, cherchant querelle à madame des
Ursins, la chasserait sur-le-champ de sa présence.
«Mais, ajoutait le roi, ne manquez point votre
coup d'abord, car, si elle vous voit seulement
deux heures, elle vous enchaînera, et nous empêchera
de coucher ensemble, comme avec la feue
reine.»

La faiblesse de ces deux princes (le duc d'Orléans
et le roi d'Espagne), si proches parens,
mais d'un caractère si opposé, fut la vraie cause
de tant d'événemens bizarres, en France et en
Espagne, soit dans l'intérieur des deux royaumes,
soit dans les combinaisons de la politique extérieure.
Ce fut cette faiblesse qui enhardit et poussa
presque aux derniers excès l'imprudence des
cardinaux Dubois et Alberoni. Il serait curieux,
mais il serait trop long de conter les occasions où
chacun d'eux trompa son maître, comme on

trompe un vieillard dans les comédies; et quelquefois
ils se jouaient de lui dans des affaires
auxquelles était attachée la destinée de l'empire.
Duclos prétend qu'une de ces perfidies du cardinal
Alberoni fit perdre à l'Espagne l'occasion unique
de recouvrer Gibraltar. En ajoutant foi au fond
de son récit, nous avons peine à croire que le
recouvrement de Gibraltar eût été la suite du fait
qu'il raconte; le voici. Le régent, lié avec le roi
d'Angleterre George Ier, avait dépêché au roi
d'Espagne, un des anciens menins de Philippe V,
un gentilhomme nommé Louville, qu'Alberoni
empêcha de voir le roi, par des moyens qui sont
toujours au pouvoir d'un ministre. «Les mesures
étaient si bien prises, dit Duclos, que si Louville
eût pu voir le roi d'Espagne, il lui eût fait aisément
accepter et signer les conditions peu importantes
qu'exigeait le roi George; et celui-ci envoyait
aussitôt au roi d'Espagne l'ordre, pour le
gouverneur, de remettre la place. Un corps de
troupes paraissait à l'instant pour en prendre
possession; et Gibraltar eût été au pouvoir des
Espagnols, avant que le parlement d'Angleterre
en eût eu la première nouvelle.» Voilà un fait qui
doit paraître au moins douteux; et, s'il était cru
en Angleterre, la mémoire du roi George y serait
aussi détestée que celle de Charles II, qui vendit
Dunkerque aux Français. L'historien devrait dire
où il a pris cette indication. Une dépêche du ministre
anglais ne serait pas une preuve suffisante,

et laisserait encore plus de place au soupçon d'une
ruse diplomatique, qu'à celui d'une pareille
trahison. Comment imaginer que le roi George,
chef d'une maison nouvellement établie sur le
trône d'Angleterre, eût osé jouer ainsi sa
nation, avec bien plus de risques que n'en courait
Alberoni en négligeant l'intérêt de l'Espagne? Il
est bien plus probable qu'on n'avait pas dessein
de remettre vraiment Gibraltar à Philippe V, et
que le cabinet de Londres, par une de ces ruses
ministérielles si communes, tenait en réserve
quelque moyen d'éluder sa promesse.

Nous avons eu de si fréquentes occasions, en
rendant compte des Mémoires de Richelieu, de
passer en revue les événemens et les personnes les
plus connues à cette époque, que nous éprouvons
une sorte de dégoût à revenir sur les mœurs et sur
les idées qu'elle présente. Nous étendons cette
réflexion au ministère de M. le duc, et aux premières
années du cardinal de Fleuri, les seules
dont Duclos ait écrit l'histoire. Mas nous croyons
devoir recommander à nos lecteurs un morceau
très-intéressant sur la Russie et sur le czar Pierre,
composé sur des Mémoires dont il garantit l'authenticité.
Ce morceau épisodique trouve sa place
sous le ministère de M. le duc, à l'occasion de
l'embarras où l'on fut de marier Louis XV après le
renvoi de l'infante. Catherine Ire, impératrice de
Russie, fit offrir, pour épouse du jeune roi, sa
seconde fille, la princesse Élisabeth, qui régna

depuis en Russie: elle promettait pour récompense
à M. le duc, le trône de Pologne, après la
mort du roi Auguste. Il est probable que cet arrangement
ne convint pas à la marquise de Prie,
maîtresse de M. le duc; il refusa la princesse pour
le roi, et la demanda pour lui-même, «dans
l'espérance plus sûre des secours de l'impératrice,
quand elle les accorderait à son gendre.» Quelque
projet qu'on fasse de ne plus s'étonner, on est
toujours surpris malgré soi de la manière dont les
ministres traitent quelquefois leurs maîtres; les
rois et les peuples, c'est tout un pour eux: Tros
Rutulusve ruat.

Nous ignorons si ces six livres des Mémoires de
Duclos composent en effet tout son ouvrage, et
nous sommes portés à croire que non. En effet,
comment n'aurait-il rien écrit sur les événemens
qui se passaient sous ses yeux, au moment où
il était plus en état de juger les choses et les personnes?
On peut soupçonner, que, vivant, il aura
pu prendre des arrangemens d'après lesquels il
aurait marqué deux époques différentes pour la
publication de son ouvrage; en ce cas, celle-ci
paraîtrait la première, par des raisons qu'il est
facile de deviner; l'autre, dans les idées que Duclos
pouvait avoir alors, plus délicate et plus épineuse,
ne paraîtrait que beaucoup plus tard. Cette
conjecture deviendra plus vraisemblable, si l'on
fait attention à la manière dont il traite l'Histoire
de la Guerre de 1756, qui termine le second volume.

Nous le croyons détaché de cette seconde
partie, comme pouvant être livré au public séparément.

L'auteur semble y avoir eu pour objet de justifier,
à certains égards, le traité de Vienne, ou
plutôt M. de Bernis, que l'on en crut l'auteur, mais
qui ne fit que s'y prêter, dans des limites qui
bientôt se trouvèrent franchies, et avec des restrictions
au-delà desquelles on passa, malgré les
réclamations de M. de Bernis, qui donna sa démission.
L'auteur rappèle l'ivresse générale qu'excita
la signature de ce traité: ivresse qui dura jusqu'aux
disgrâces dont il ne pouvait être la cause. Ce ne
fut pas ce traité qui fit naître les cabales, les
haines, les dissensions entre les ministres, les
généraux, les subalternes; qui fit faire tant de
mauvais choix dans tous les genres: et là-dessus
l'historien récapitule nos sottises. Il les compte;
le dénombrement ne tient que huit pages: ce
n'est pas trop. Les adversaires du traité de Vienne
posent la question autrement; ainsi, les raisons
de Duclos restent sans force pour eux. Mais il est
inutile d'entrer dans cette discussion, sur laquelle
l'opinion publique est fixée.





Sur le Voyage en Italie, ou les Considérations sur l'Italie; par
Duclos, de l'Académie française, etc.

Cet écrit, que l'auteur ne destinait pas à l'impression,
ne peut qu'honorer la mémoire et le
talent de Duclos. On y retrouve son esprit d'observation,
sa philosophie libre et mesurée, sa
manière de peindre par des faits, des anecdotes,
des rapprochemens heureux. L'auteur des Considérations
sur les Mœurs, écrivain doué d'une
grande sagacité, mais dénué d'imagination, presqu'étranger
aux beaux-arts, ne dut s'en occuper
que très-peu, même dans leur patrie. Il n'affecte
point de parler de ce qu'il ne sait pas. Les gouvernemens,
les hommes, les mœurs générales et
celles des différentes classes de la société, voilà
presque les seuls objets de son attention. Quant
à la description des monumens de curiosité de
toute espèce, des chefs-d'œuvre qui attirent les
voyageurs, il renvoie, sur tous ces objets, à
cette multitude d'ouvrages qui en traitent bien
ou mal. Il se renferme à la fois dans son goût et
dans son talent: c'est ce qu'il pouvait faire de
mieux pour ses lecteurs et pour lui-même.

Ce Voyage fut fait et écrit en 1767 et 1768,
dans un temps où Duclos se trouvait en quelque
sorte contraint de sortir de France, pour échapper
à la persécution dont il était menacé pour
la liberté de ses propos dans l'affaire de M. de
La Chalotais. Il était de la classe de ceux qu'on

cherche à faire taire sans les mettre à la Bastille;
les ministres d'alors avaient des idées très-précises
sur ce qui leur convenait, en calculant la
position, les entours, les appuis, le degré de
célébrité, et ce qu'on appelait la considération de
ceux qu'ils étaient tentés de prendre pour victimes.
Duclos n'était point en position de braver
un ministre, mais il pouvait l'inquiéter. Une absence,
un voyage, était une sorte de transaction
qui arrangeait à la fois le philosophe et le ministre.

Duclos, arrivé en Italie avec la réputation d'un
écrivain distingué, historiographe de France,
membre de plusieurs académies, connu de la
plupart des ambassadeurs, et lié surtout avec
M. le cardinal de Bernis, se trouva bientôt à portée
de connaître les principaux personnages du
théâtre sur lequel il était transplanté. Il trace
leur caractère d'un pinceau qui paraît fidèle; il
dévoile plusieurs intrigues alors secrètes; il raconte
plusieurs faits alors intéressans. L'histoire
des deux derniers conclaves, la lutte des factions
opposées, les ruses, les contre-ruses et toutes
les ressources de l'astuce italienne, employées par
les concurrens, tout cela peut encore amuser,
même aujourd'hui; il est toujours bon de savoir
comment les hommes ont été gouvernés.
Duclos prétend néanmoins que toutes ces ruses
sont souvent inutiles, et que les augustes assemblées
nommées conclaves se séparent quelquefois

par l'ennui, la chaleur et les punaises: «car, ajoute-t-il,
le saint esprit se sert de tout.» L'élection
de Rezzonico, homme sans aucune espèce de talens,
mais le fils d'un riche banquier, prouve
que l'argent peut y servir aussi; et le hardi voyageur
ne doute pas qu'avec deux millions habilement
distribués, on ne pût faire pape un janséniste.
Il faut pardonner ces réflexions à un auteur
français mis à l'index, même avant son
voyage d'Italie. Il n'en fut pas moins présenté au
pape, n'en reçut pas moins sa bénédiction et
une belle médaille d'or. C'est une des moindres
contradictions de ce monde.

L'expulsion des jésuites de France était encore
assez récente, et occupait à Rome tous les esprits.
Duclos raconte, à ce sujet, un fait qui montre
en même temps à quoi tiennent les plus grandes
affaires, et ce que c'est que cette politique si vantée
de la cour de Rome. On en peut juger par le
refus que fit le saint père d'adhérer à la proposition,
et presque à la prière de Louis XV, qui
souhaitait une réforme dans l'institut des jésuites,
et à ce prix promettait de les conserver. Duclos
a lu la lettre, qui contenait plusieurs éloges
affectueux de ces bons pères. Il en résulte de
deux choses l'une: ou que le cardinal de Rochechouart,
alors ambassadeur de France à Rome,
fit sèchement la commission, évita habilement
de lire la lettre au père Ricci, général des jésuites,
au pape, au cardinal Torrigiani son ministre;

et alors c'est le cardinal de Rochechouart qui se
trouve la cause de la destruction des jésuites; ou
le pape et le cardinal Torrigiani commirent une
faute inconcevable. Ce bon ministre du souverain
pontife croyait, à cette époque, être au temps
de l'empereur Henri IV. Comment se peut-il qu'un
gouvernement dont l'existence dépend de l'état
de l'opinion dans les différens pays de l'Europe
avec lesquels il a des rapports, soit si mal informé
sur ce qui l'intéresse davantage? C'est une question
qu'on pouvait faire alors, et qui, de nos jours
a pu se renouveler, en 1791, à la lecture du
dernier bref pontifical. Duclos prétend, relativement
à l'affaire des jésuites, qu'il faut tout imputer
à l'ignorance entêtée du cardinal Torrigiani,
et que les parlemens, les jansénistes devaient lui
ériger un autel, avec cette inscription: Deo
ignaro. Ces autels aux dieux ignorans pourraient
se multiplier en Europe, et la liberté française
leur en doit déjà quelques-uns. Au reste, il attribue
aux évêques de France à Rome, plusieurs
fautes du saint siége en d'autres occasions. «J'ai
ouï dire, dit Duclos au sujet de la bulle Unigenitus,
que si nos évêques ne soufflaient pas le feu
à Rome, on y serait fort tranquille sur la constitution.»
Ne pourrait-on pas aujourd'hui appliquer
mot à mot cette phrase à la constitution française?
Il paraît qu'on le peut, si l'on en juge par l'indulgence
avec laquelle on a vu à Rome les changemens
opérés en Pologne, relativement au clergé.


Cette faute du saint siége, dans l'affaire des
jésuites, rappelle au voyageur philosophe toutes
celles que la cour de Rome venait de commettre,
depuis quelques années, à l'égard de plusieurs
puissances de l'Europe. Cette liste de maladresses
pontificales se trouve assez longue; de ces dispositions
à attirer de fâcheuses affaires par des prétentions
maintenant déplacées, l'auteur concluait la
destruction assez prochaine de cette puissance précaire.
Il osa dire au cardinal Piccolomini, qu'il se
flatterait même d'en être le témoin, s'il n'avait que
dix-huit ans; et le cardinal ne le contredit pas. Il
n'est pas rare de trouver dans Rome des gens d'esprit
qui partagent cette crainte. «Mais ce qu'on
y redoutait le plus, dit Duclos, ce sont les écrivains
français, et même la nation française, qui,
avec ses incommodes libertés et son habile obstination
à ne point se séparer de l'église romaine,
la rend plus dangereuse que ne le seraient des
hérétiques déclarés.» Ces mots, écrits en 1768,
sont devenus par circonstance tout à fait dignes
d'attention en 1791.

On connaît assez tous les vices du gouvernement
politique et économique de Rome; et, sous
ce rapport, Duclos n'apprend que peu de chose
aux lecteurs instruits. Mais les détails, secs et
arides chez d'autres voyageurs, prennent sous sa
plume de l'agrément et de l'intérêt. Dans l'exposé
des défauts du gouvernement pontifical, il distingue
ceux qui appartiennent au fond de ce gouvernement

même, d'avec ce qui appartient à l'impéritie
des papes et de leurs ministres. Cette part,
qui est la plus considérable, lui rappelle fréquemment
l'administration vigoureuse de Sixte-Quint,
sous lequel la plupart de ces vices n'existaient pas.
Cependant, il se trouve que c'est ce pape qui,
pour détruire l'influence des grandes maisons et
les désordres dont elle était la source, s'étant
emparé de presque tout l'argent de Rome, et lui
ayant substitué la monnaie de papier, a, pour enrichir
quelque temps le trésor public, appauvri
le peuple pour des siècles. «Bientôt, dit Duclos,
il n'y aura plus d'argent dans Rome que celui que
les voyageurs y portent dans leurs poches; car la
plupart de leurs grosses dépenses se paient en
lettres-de-change.» Ce trésor pontifical, qui, sous
Sixte-Quint et ses premiers successeurs, était de
vingt-quatre millions, était, en 1767, réduit à
cinq, par la nécessité où les derniers pontifes s'étaient
trouvés d'y puiser fréquemment. La révolution
de France n'est pas propre à le recruter. Il
faut pourtant convenir que le tribut payé à Rome
par la nation, n'était pas aussi considérable que
le prétendaient alors plusieurs écrivains français.
Duclos en fait le relevé d'après les registres
même de la daterie; et ce relevé donne, pour
cinq ans, dix huit cents soixante-dix-neuf mille
huit cents quatre-vingt-dix-sept livres. «Quelque
modiques, dit-il, que soient ces sommes,
c'est peut-être toujours trop.» Cette réflexion

était une hardiesse philosophique en 1768:
aussi fallait-il un peut-être pour la faire passer.

Le tableau des mœurs de Rome est et devait
être, vu le talent de Duclos, le morceau le plus
intéressant de ce voyage. Il y porte le coup d'œil
d'un Français, qui rend saillant tout ce qui se
trouve en opposition avec nos idées; et déjà cette
opposition se marquant de jour en jour davantage,
tous les excès de la superstition, les abus
qu'elle entraîne, le monachisme, les secours indirects
offerts à la mendicité, l'orgueil et l'ignorance
des grands, le mépris des lois, leur impuissance
à protéger le peuple, sa misère, la
férocité qui en est la suite, etc., tout cela est
peint avec la brusque vivacité particulière à Duclos.
Les anecdotes forment ses pièces justificatives.
En voici une d'un genre qui paraît presque
incroyable. L'auteur développe plusieurs effets de
ces abus de crédit, poussés à un excès monstrueux,
et pour qui il a fallu même créer un mot
prepotenza: abus en vertu duquel un coquin,
protégé par une éminence, est à l'abri des poursuites
de la justice, dans la franchise du palais
de son protecteur. Pendant la guerre de 1745,
l'empereur François Ier ayant été couronné à
Francfort, une partie du peuple vouée à la faction
autrichienne s'avisa d'aller sous les fenêtres
des ambassadeurs de France et d'Espagne, alors
ennemies de l'Autriche, témoignant sa joie par

des cris de vive l'Empereur! L'ambassadeur de
France jeta de l'argent à cette populace, qui
cria vive France! et se retira. Mais il en fut autrement
devant le palais du cardinal Aquaviva,
protecteur d'Espagne. Celui-ci, se croyant bravé,
ouvre sa fenêtre; et vingt coups de fusil, partis à
la fois, jettent à terre autant de morts ou de
blessés. Le peuple veut incendier le palais, et y
brûler Aquaviva. Mais celui-ci s'était assuré de
plus de mille braves dont il couvrit la place.
Quatre pièces de canon, chargées à cartouches,
en imposent au peuple. Qui croirait que le pape,
avec l'autorité absolue et un corps de troupes,
n'ait jamais songé à faire au peuple quelque justice
du cardinal? Voilà de terribles effets de la
prepotenza. Ce n'est pas tout: ce cardinal Aquaviva
eut, dans les derniers jours de sa vie, tant
de remords de ses violences, qu'il voulut en faire
publiquement amende honorable: on en a fait à
moins; mais le sacré collége ne voulut jamais le
permettre, pour l'honneur de la pourpre. Ainsi,
dans la capitale du monde chrétien, l'expression
du remords, cette vertu du pécheur et sa seule
ressource, fut interdite à un prêtre trop peu châtié
par ses remords; et ce triomphe de l'orgueil sur
une religion d'humilité, fut l'ouvrage de ceux qui
se portent pour successeurs de ses premiers apôtres.
La religion durera sans doute, mais la prepotenza
ne peut pas durer.

Après quatre mois de séjour dans ce beau pays,

Duclos passe à Naples; et c'est, après Rome, le
théâtre qui lui fournit le plus d'observations politiques,
morales, économiques, qu'il faut lire dans
l'ouvrage même. Son goût le portait particulièrement
à tracer le caractère de ceux qu'il fréquentait,
ou même qu'il rencontrait. Il s'égaie surtout aux
dépens d'un prince de Saint-Nicandre, gouverneur
du roi, lequel lui ôtait des mains les Mémoires
de Sully, faisait apprendre le français au
jeune prince par un jésuite allemand, et réprimait
avec soin tous les mouvemens honnêtes de son
élève. «Le roi de Naples, dit Duclos, a montré
qu'il était susceptible d'une autre éducation que
celle qu'il a reçue.» Dans la dernière disette qu'il
y eut, ayant ouï parler de la misère du peuple, il
proposa à son gouverneur de vendre ses tableaux
et ses bijoux, pour en donner le prix aux pauvres.
Le prudent gouverneur remontra, avec beaucoup
de dignité, à son élève, qu'il ne devait pas disposer
ainsi de ce qui appartenait à la couronne; et ce
fut tout ce qu'il crut devoir lui dire dans cette
occasion. Le jeune prince a déjà senti et fait connaître
ce qu'il pense du peu de soin qu'on a eu de
l'instruire. L'Empereur et le grand-duc, étant à
Naples avec la reine leur sœur, et la conversation
ayant tourné sur l'histoire et d'autres matières, le
roi, étonné d'entendre sa femme et ses beaux-frères
traiter des sujets qu'il ne comprenait pas plus que
s'ils eussent parlé une langue étrangère, se tourna
vers le prince de Saint-Nicandre. «Il faut, lui dit-il,

que vous m'ayez bien mal élevé, pour que je ne
sois pas en état de converser avec des princes et
même une princesse de mon âge.» Qui ne serait
tenté, en lisant de pareils traits, de rapporter les
fautes et les malheurs d'un règne à des instituteurs
coupables, qui négligent et quelquefois même
corrompent des naturels heureux? Ce crime, si
impuni partout, est un des plus grands qui
puissent se commettre à l'égard d'une nation soumise
au despotisme. Il deviendra plus rare par
l'effet de l'agitation des esprits en Europe. Les
rois et les princes sentiront le besoin de faire
instruire leurs enfans, pour l'intérêt d'une autorité
qu'il faudra bien chercher à rendre utile et
bienfaisante: et cela même peut déjà s'appeler
une révolution. Ainsi, le sort de l'humanité sera un
peu plus supportable, même dans les pays qui ne
peuvent prétendre à la liberté civile et politique,
source de tout bonheur, comme de toute vertu.



Sur les Mémoires de la Vie privée de Benjamin Franklin, écrits par
lui-même, et adressés à son fils; suivis d'un Précis historique de sa
vie privée, et de plusieurs Pièces relatives à ce père de la liberté. — 1791.

Quoique la partie de ces Mémoires de Franklin,
écrite par lui-même, n'aille guère au-delà de sa
trentième année, et s'arrête à une époque bien
antérieure à sa vie politique, et même à la brillante

réputation que lui donnèrent ses découvertes
en physique, ces Mémoires n'exciteront
pas moins la curiosité des lecteurs avides de connaître
les détails de la vie d'un grand homme.
Cette carrière de gloire ouverte sous des auspices
si humilians aux yeux de l'orgueil européen; le
futur législateur de l'Amérique, entrant de nuit
dans Philadelphie, sans savoir où coucher, mangeant
un morceau de pain le long des rues, dans
une ville où, cinquante ans après, son nom devait
être l'objet de la vénération publique; un
garçon d'imprimerie destiné à devenir un des auteurs
de la liberté dans sa patrie et l'un de ses
héros dans une partie de l'Europe; voilà ce
qui eût paru impossible au commencement du
siècle, et ce qui n'est qu'admirable à la fin. C'est
un plaisir de se représenter l'étonnement de
nos grands d'Europe, vers l'année 1670, si un
esprit prophétique, leur annonçant les destinées
de Franklin et de J.-J. Rousseau, leur eût
dit: «Deux hommes de la classe de ceux que
vous nommez gens du peuple, pauvres, dénués
jusqu'à coucher à la belle étoile; l'un, après avoir
fondé la liberté dans son pays; l'autre, après avoir
posé les premières bases de l'organisation sociale,
auront l'honneur d'avoir, à côté l'un de l'autre,
ou en regard, une statue dans le temple de la liberté....
française, à Paris.» Ces deux derniers
mots n'eussent point paru faciles à expliquer. La
surprise n'eût point diminué, si on eût dit à nos

importans que les coopérateurs d'un de ces grandes
hommes, membres d'une petite société fondée
par lui, dans une ville de l'Amérique septentrionale,
étaient de petits artisans, des gens de
métier, un menuisier, un commis de marchand,
un arpenteur, un clerc de notaire, un cordonnier,
qui s'avisaient de mêler la culture de leur
raison à leurs travaux journaliers, et dont quelques-uns
avaient de profondes connaissances dans
les mathématiques. Voilà des mœurs dont presque
aucun Français n'avait l'idée: et de nos jours
même, combien d'entre eux s'étonnaient en apprenant
que Genève et la Suisse offraient ce mélange
de la culture des sciences et de la pratique
des métiers les plus vulgaires? C'est pourtant le
spectacle que la France présentera presque partout
dans un assez petit nombre d'années; et ce
changement sera l'effet, non seulement de la révolution
dans les idées, mais de la nature des
choses, et de la nécessité qui forcera les hommes
à faire usage de tous leurs moyens de subsistance,
sans avoir à combattre d'absurdes préjugés qui
n'existeront plus, ou qui rendront ridicule la
classe de citoyens où ils pourront se conserver.

Les Mémoires de Franklin seraient encore recommandables,
quand il n'eût été qu'un citoyen
obscur, un bon père traçant à ses enfans le tableau
de sa vie, et leur montrant, par son exemple,
tous les fruits qu'on peut tirer de l'emploi
du temps, de la sobriété, de l'industrie, de la vigilance,

envisagés comme moyens de fortune et
de considération publique, dans un pays libre.
Ce fut, en effet, par ces qualités, que Franklin se
mit à portée de cultiver ses talens littéraires et
politiques, et de donner en tout genre l'essor à
son génie. Il joint à ses leçons l'aveu de ses fautes;
franchise qui, en le faisant aimer, ajoute à l'autorité
de ses conseils; c'est la simplicité du bonhomme
Richard, mêlée au ton de la paternité.
Mais ce père est Franklin; et à l'histoire de sa vie,
écrite pour ses enfans, il joint celle de son esprit
et de son âme. Attentif à saisir les rapports des
petites choses aux grandes, il montre l'influence
des petits événemens de la jeunesse sur le caractère,
sur les idées qui déterminent les habitudes
de toute la vie, sur les principes qui dans la suite
décident le parti qu'on prend dans les circonstances
les plus importantes. Il raconte comment
s'était formé en lui ce goût d'ironie socratique,
de questions plaisantes ou captieuses, qu'il avait
conservé jusque dans sa vieillesse. Ce fut le fruit
de la lecture répétée de Xénophon, et particulièrement
des choses mémorables de Socrate. Les vies
de Plutarque, son autre livre favori, développèrent
en lui ce grand sens qui depuis le dirigea
dans sa vie politique comme dans sa vie privée.

On a joint à ces Mémoires la continuation de la
Vie de Franklin, écrite par un Anglais qui paraît
plus attaché aux intérêts de la mère patrie qu'à
ceux du genre humain et aux principes de la liberté.

On y rend justice à Franklin, comme homme
de lettres et comme physicien. Mais on déplore
le malheur qu'il eut de souiller sa gloire, en se
jetant dans la carrière politique où il développa,
dit-on, un grand machiavélisme. Les noms de
boute-feu, d'incendiaire ne lui sont point épargnés,
non plus que les épithètes de pervers et de
perfide. Cette colère des petits fripons diplomatiques
d'Europe contre un grand homme,
contre un des auteurs de la liberté américaine, est
tout-à-fait amusante. N'imaginant pas qu'en politique
on puisse dire la vérité, et n'ayant pas voulu
la croire, lorsque Franklin la leur dit, avec une
franchise héroïque, à la barre du parlement d'Angleterre,
ils ne regardent leur propre incrédulité
que comme un piége qu'il leur avait tendu. Ce
n'est à leurs yeux qu'une ruse nouvelle dont ils
se reprochent d'avoir été dupes; et ne pouvant
nier qu'on leur avait parlé vrai, ils s'imaginent
qu'on leur avait parlé vrai pour les tromper et pour
n'être pas cru; semblables à ce général qui, averti
par son adversaire de tout ce que celui-ci projetait
d'exécuter dans la campagne prochaine, ne
prit que de médiocres précautions contre des projets
annoncés, portant ailleurs une partie de son
attention et de ses forces, ce qui fit dire à son
adversaire vainqueur: «Je n'y conçois rien, je
lui avais tout dit.»

La plus grande partie des reproches faits à
Franklin dans l'ouvrage de l'écrivain anglais,

prend sa source dans cette absurde idée que la
révolution américaine est l'ouvrage d'un seul
homme, ou de quelques hommes que l'on qualifie
de factieux: méprise commune en tout pays aux
agens du gouvernement qui vient de succomber.
Accoutumés à voir souvent l'influence d'un seul
homme dans le gouvernement, lorsqu'il était dans
sa force, ils se persuadent que les changement
qui surviennent sont aussi l'ouvrage d'un petit
nombre d'hommes; et ne démêlant point la multitude
de causes qui préparent et opérent une révolution,
ils arrêtent leurs regards et leur haine
sur un petit nombre de personnes que leurs talens,
leurs places, leur réputation, ou même le
hasard des circonstances exposent le plus au grand
jour. On ne considère pas que ces hommes n'ont
d'existence et de force, que parce qu'ils sont les
organes d'un intérêt commun et du besoin général.
Lui seul consomme des révolutions qui ne
peuvent s'opérer que quand elles sont inévitables;
chaque génération les regarde comme un fardeau
qu'on voudrait rejeter sur la génération suivante,
et dont on ne se charge que lorsque les
maux publics sont devenus un fardeau non moins
pesant. Dans ce dernier état de choses, quelques
hommes de génie, calculant la pente de l'esprit
national, et envisageant toutes les ressources qu'il
multiplie, paraissent les chefs d'une opposition
qui, étant générale ou presque générale ne peut,
dans un pays libre ou qui cherche à le devenir,

être l'ouvrage de quelques individus. Et en effet,
quel autre motif que le sentiment d'un intérêt
commun peut rassembler autour d'eux leurs
égaux et la majorité du peuple? On cite en preuve
de l'illusion qu'on peut faire à la multitude, plusieurs
exemples pris dans l'histoire grecque ou romaine,
ou même quelques exemples plus modernes;
mais on oublie la prodigieuse différence
des temps, des lieux, des mœurs, etc., etc. On
oublie sur-tout ce moyen puissant qui manquait
aux anciens, l'imprimerie qui, en peu de jours
et à de grandes distances, rallie les esprits à la
raison, à la cause publique, dissipe les illusions,
détruit les erreurs, les mensonges, les calomnies
qu'elle-même avait d'abord propagées; enfin
amène cet instant où, les choses se substituant
aux hommes, les petits ambitieux se trouvent
bientôt démasqués, et où l'ambitieux, doué de
génie, se voit contraint de fonder sur l'intérêt général
le succès de son ambition.

A l'égard des peuples modernes, à qui l'imprimerie
n'a procuré qu'une liberté imparfaite, achetée
par de longs troubles ou par de grandes calamités,
il faut considérer que la conquête de la
liberté y fut essayée dans un temps où la raison
publique n'était pas assez avancée, et lorsque les
principes constitutifs d'un ordre social utile à
tous, ne brillaient point d'une lumière qui pût
attirer tous les yeux. Cette lumière brillait pour
l'Amérique à l'époque de sa révolution; la France,

à l'époque de la sienne, paraissait bien loin de ce
terme; mais les causes qui l'y ont poussée rapidement,
sont trop connues pour qu'il soit besoin
de les rappeler. Quoi qu'il en soit, il est également
vrai, pour l'Amérique et pour la France, que les
chefs apparens de la révolution ont pu en être les
fanaux, mais n'en ont point été les boute-feux.
Franklin sur-tout est au-dessus d'un tel reproche.
Il avait frémi des suites d'une rupture avec la
mère patrie; il voulait la paix; mais il ne la voulait
pas au prix de la servitude; et forcé de choisir
entre la servitude et la guerre, il se détermina
pour la guerre, plutôt que de subir le joug d'un
gouvernement oppresseur.

Voilà ce que ne lui pardonne pas son historien,
bien affligé que Franklin se soit avisé d'être un
politique, et ne se soit pas borné à mettre au jour
une infinité d'inventions utiles à l'humanité. Il admire
beaucoup quelques stances tracées sur un
petit poêle en forme d'urne, imaginé par le docteur
Franklin, et pratiqué de manière que la
flamme descend au lieu de monter. C'est de cette
dernière circonstances que le poète tire un éloge
malin.

«Il s'éleva, comme Newton, à une hauteur
qu'on croyait inaccessible; il vit et observa de
nouvelles régions, et remporta la palme de la
philosophie.

»Avec une étincelle qu'il fit descendre du
ciel, il déploya à nos yeux de hautes merveilles,

et nous vîmes, avec autant de plaisir que de surprise,
ses verges miraculeuses nous protéger contre
le tonnerre.

»Oh! s'il eût été assez sage pour suivre, sans
déviation, le sentier que lui avait tracé la nature,
quel tribut d'éloges n'aurait pas été dû à l'instructeur,
à l'ami de l'humanité! Mais hélas! le désir
de se faire un nom en politique dégrada ses sublimes
talens. Ce désir fut en lui une étincelle infernale
qui alluma la sédition.

»Aussi la sincérité écrira sur son urne: «Ici repose
l'inventeur renommé. Son génie devait,
comme la flamme, s'élever vers les cieux; mais
forcé et perverti, il descend vers la terre, et l'étincelle
rentre au sombre séjour d'où elle était
sortie.»


Eripuit cælo fulmen, sceptrumque tyrannis.





On ne peut nier que ce rapprochement ne soit
ingénieux. En voici un d'un plus beau genre:

Un ministre de France, M. Turgot, alors en
place, écrivant ce vers au bas du buste de Franklin,
tandis qu'un simple particulier anglais rimait
ceux dont on vient de lire la traduction; c'était-là
un contraste qui n'était point à l'avantage
du versificateur anglais; peut-être même annonçait-il
un changement marqué dans l'esprit des
deux peuples.





Sur une brochure intitulée: De l'autorité de Rabelais dans la Révolution
présente et dans la Constitution civile du Clergé, ou Institutions
royales, politiques et ecclésiastiques, tirées de Gargantua et de
Pantagruel. — 1791.

Rabelais paraissait fort étranger à la révolution
de France.


  On ne s'attendait guère

A voir Ulysse en cette affaire.





Maître François n'en était pourtant pas si loin
qu'il pouvait le paraître à ceux qui ne le connaissent
point, ou ne le connaissent point assez. Peu
d'écrivains se sont plus moqués des ridicules attachés
aux abus, qui de son temps désolaient la
France, et ont continué à la ravager plus de deux
siècles après lui, en ne faisant que changer de
formes. Rien ne prouve mieux l'inutilité des palliatifs.
Rabelais, en sa qualité de médecin, serait
sans doute convenu que, lorsque les maux
sont extrêmes, il faut avoir recours aux remèdes
appelés héroïques dans le jargon de la faculté.
Ceux qu'il emploie sont plus doux et surtout
plus plaisans: mais la dérision à laquelle il a
livré les absurdités monacales, cléricales, pontificales,
féodales, fiscales, judiciaires, parlementaires,
etc., n'ont servi qu'à égayer les Français
dans leurs calamités, à les faire rire au

cabaret ou dans des orgies domestiques. C'est
après avoir répété ou parodié ses plaisanteries
sur les papegots, cardingots, évegots, qu'ils envoyaient
acheter à Rome le droit d'épouser leurs
cousines, qu'ils devenaient les instrumens d'un
cardinal de Lorraine, d'un du Perron, d'un Pellevé,
et qu'ils suivaient des moines en procession
pour remercier Dieu du succès de la Saint-Barthélemi.
Tel noble ou bourgeois bien joyeux,
bien goguenard, qui savait Rabelais par cœur,
finissait par déshériter sa femme et ses enfans,
pour donner sa terre aux monegots ou aux
moines les plus moinans de toute la moinerie.
C'était le bon temps, le siècle de bonhomie, de
la vraie gaîté française. On conçoit qu'il y eut
des gens qui devaient trouver cela très-gai.

Rabelais a, comme on sait, deux réputations,
celle d'un bon plaisant plein de philosophie, et
celle d'un bouffon ivrogne et grossier, toutes
les deux méritées presqu'également. L'auteur de
cet écrit agréable et ingénieux, M. Ginguené, a
soin de ne nous faire voir Rabelais que du beau
côté; c'était le seul moyen de le faire accueillir
en ce moment par des lecteurs d'un goût délicat.

Tout en accusant notre goût trop timide, notre
fausse décence, il a eu soin de le ménager.
Lui-même convient qu'il ne s'est laissé ennuyer
qu'une fois par ce qui est extravagant, obscur à
dessein, obscène sans gaîté, trivial et insignifiant;
il n'a conservé que les traits d'une satire ingénieuse,

où brillent un sens droit, une raison
supérieure.

C'est ainsi que Rabelais peut plaire à tous les
esprits cultivés; et c'est une idée heureuse que
celle d'ajouter au piquant de sa lecture par des
applications fréquentes aux divers événemens de
notre révolution, aux abus qu'elle a proscrits,
aux principes qu'elle a consacrés, etc.

On a dit que Rabelais avait jeté ses diamans
sur un fumier, et cette comparaison n'était que
trop juste. Le public les recevra avec plaisir dans
l'écrin que l'esprit et le goût lui présentent; écrin
qui lui-même a sa valeur, indépendante des diamans
qu'il recèle.



Sur un ouvrage intitulé: Nouveaux Voyages dans les États-Unis de
l'Amérique septentrionale, faits en 1788, par J. P. Brissot
de Warville. — 1791.

On a observé, depuis la révolution, que, parmi
les ouvrages nouveaux, étrangers aux affaires
publiques, les seuls qui aient continué à s'attirer
l'intérêt et l'attention, ce sont les voyages. Il semble
que cette lecture soit le seul délassement que
la nation se permette, depuis la conquête de la liberté.
Le voyage que publie M. Brissot, joint, à l'intérêt
des ouvrages de ce genre, l'avantage de ramener
les esprits aux idées qui occupent aujourd'hui
tous les Français. C'est la passion de l'auteur pour

la liberté, qui le lui fit entreprendre en 1788;
et c'est cette même passion qui le lui fait publier
en 1791. Il a pensé qu'il fallait offrir à un peuple
nouvellement libre, le tableau des mœurs qui
maintiennent la liberté. «On peut, dit-il, la conquérir
sans mœurs; mais, sans mœurs, on ne
peut la conserver;» c'est l'épigraphe de son livre;
et sans cesse, dans le cours de son ouvrage, il
revient à cette vérité. On ne peut se dissimuler
ce qu'elle a d'effrayant pour la France; mais
au milieu des craintes qu'elle inspire, plusieurs
considérations sont propres à rassurer. La précipitation
même avec laquelle s'est opérée la révolution,
a détruit ou encombré plusieurs des
sources qui fournissaient un aliment aux mauvaises
mœurs. Elle force tous ceux que d'anciennes
habitudes n'ont pas entièrement pervertis, à
revenir à des idées plus saines, à renoncer à des
goûts frivoles et dispendieux, à s'occuper de travaux
utiles pour eux-mêmes. Elle amène forcément
une habitude de raison qui, après le retour
de l'ordre et du calme, passera des mœurs
privées aux mœurs publiques. Les Français, en
se donnant une constitution plus forte que ne
l'était la nation à l'époque où elle se l'est donnée,
se sont mis dans la nécessité de hâter leur marche
vers des mœurs simples et fortes, dignes de cette
constitution. Le progrès que leurs idées ont fait
depuis deux ans, donne la juste espérance de
voir leurs mœurs se mettre en accord avec leurs

idées, plus rapidement qu'on ne l'a vu chez
aucun autre peuple. Ce sera le double effet et de
la nécessité des circonstances, et de la souplesse
agile du caractère français. Déjà des changemens
marqués autorisent ces espérances trop repoussées
par ceux qui veulent le mal, ou qui veulent
trop faiblement le bien, ou enfin par ceux qui
débitent d'anciens axiomes sur un état de choses
sans exemple, dans l'histoire de tous les temps
connus.

Ce sont des livres tels que le Voyage de M. Brissot,
qui hâteront ce moment désiré. Les lecteurs
patriotes, à qui nous en recommandons la lecture
(c'est du poison pour les autres), y verront
avec plaisir tous les effets de la liberté politique,
la plus grande qui existe aujourd'hui parmi les
hommes; ils y apprendront à évaluer un grand
nombre de maximes politiques, réputées incontestables
jusqu'à ce jour; ils se fortifieront dans
le goût de la simplicité, de l'égalité, de la vie
domestique, de la vie rurale, du travail; ils verront
les vertus publiques naître du sein des vertus
privées, et la félicité nationale sortir des mêmes
sources que le bonheur particulier. A la vérité,
le Cultivateur américain avait devancé M. Brissot
dans la peinture de ces mœurs si intéressantes;
et ses tableaux semblent ne laisser rien à désirer.
Aussi M. Brissot ne rivalise-t-il point, à cet égard,
avec M. Crevecœur, auquel il rend justice en plusieurs
endroits de son ouvrage. Il ne fait qu'indiquer

ou esquisser rapidement ce que son prédécesseur
avait peint avec délices. L'un répand
avec effusion le sentiment d'un bonheur qui fut
celui de sa vie entière; l'autre jette, en passant,
un coup d'œil sur ce bonheur qu'il envie. D'ailleurs
le but de son Voyage en Amérique appelait
son attention sur un trop grand nombre
d'objets importans. Les mœurs américaines ne devaient
point y être sa seule étude: agriculture,
manufacture, arts, métiers, industrie de toute
espèce, finances, commerce intérieur et extérieur,
détails d'exportations, d'importations, etc.,
voilà ce que le voyageur avait à étudier, et il
n'avait que peu de mois à donner à ce voyage.
Parti de France à l'époque des événemens qui
ont le plus provoqué la révolution, il voulait
être de retour dans son pays au moment où elle
allait s'opérer.

Quoique les objets dont M. Brissot occupe ses
lecteurs, soient devenus d'un intérêt plus général
et plus senti depuis que les Français se mêlent
de leurs affaires, on sent que les bornes d'un
extrait nous obligent de nous borner à l'indication
de plusieurs de ces objets. Mais nous dénonçons
plus formellement, aux amis de l'humanité,
le morceau sur les quakers, et surtout le chapitre
sur l'état des nègres dans l'Amérique septentrionale.
On connaît le zèle ardent et infatigable
avec lequel il défend, depuis plusieurs
années, la cause de ces malheureuses victimes de

notre avarice. Il achève ici de détruire les sophismes
par lesquels la politique européenne s'efforce
de justifier, et surtout de perpétuer son
crime. Il développe tous les avantages du travail
libre sur le travail esclave, et le prouve par les
faits et par le raisonnement. On s'obstinait à n'accorder
aux noirs qu'une intelligence médiocre et
bornée. M. Brissot cite les noms des nègres libres,
qui, en Amérique, exercent avec succès des professions
qui exigent toute l'activité de la pensée:
un noir entre autres, qui faisait de tête et sur-le-champ,
des calculs prodigieux. Si l'on n'a vu
de ces exemples que dans l'Amérique septentrionale,
c'est que là seulement les nègres sont traités
avec une indulgence inconnue dans les îles.
Tout s'y prépare par degrés à leur affranchissement
général, déjà effectué dans plusieurs des
États-Unis, dans la majorité de neuf sur treize.

Déjà la culture du tabac, dans le Maryland et
la Virginie, commence à baisser sensiblement.
Celle du blé la remplace, et finira par amener
l'abolition de la traite, déjà désirée par les citoyens
les plus distingués. D'autres causes concourent
encore à la hâter; mais la plus puissante
de toutes, c'est la découverte d'un sucre qui,
avec le temps, peut remplacer celui de la canne.
Cet arbre précieux qui, pour les noirs, sera
l'arbre de la vie, et qui plus est de la liberté,
c'est l'érable: il croît naturellement, se propage
avec la plus grande facilité, et couvre l'Amérique,

depuis le Canada jusqu'en Virginie. Sa séve,
pour être extraite, n'exige aucuns travaux préparatoires.
Chaque arbre donne, sans se ruiner,
cinquante à soixante pintes de séve, qui rendent
au moins cinq livres de sucre. Un même arbre,
s'il est traité avec ménagement, peut fournir
cette liqueur pendant plusieurs années.

On n'a pu voir tant d'avantages, sans être frappé
de l'influence qu'ils pouvaient avoir sur l'abolition
de l'esclavage des noirs. Il s'est formé une société,
dont l'objet particulier est de perfectionner
la fabrique de ce sucre; et dès son origine, elle
a eu les plus grands succès. D'habiles chimistes
ont publié des procédés utiles. Ils pensent que
le sucre de canne et le sucre d'érable sont les
mêmes dans leur nature; et on croit qu'en perfectionnant
la fabrication, il égalera un jour le
sucre ordinaire. La découverte qui doit le conduire
à cette perfection, formera une époque heureuse
pour l'humanité; et combien ne le serait-elle
pas davantage, si l'on naturalisait l'érable par
toute l'Europe! «Si l'Amérique, dit M. Brissot,
en offre de vastes forêts, on peut, en France, le
planter en vergers, sous lesquels on pourra recueillir
encore toutes sortes de fruits. Dans l'âge de
leur moyenne vigueur, à trois livres de sucre
par arbre, un acre qui contiendrait cent quarante
arbres, rapporterait quatre cents vingt livres
de sucre. Ce serait une grande économie de coups
de fouet pour les noirs, et une grande économie

d'argent pour les blancs; ce qui est, pour ceux-ci,
une considération non moins forte.

Mais quelque adouci que soit, dans l'Amérique
septentrionale, le sort des noirs; quelles que soient
les espérances plus heureuses que l'avenir présente
à cet égard, les amis de l'humanité n'en formeront
pas des vœux moins ardens pour le succès d'un
plan déjà connu en Amérique, celui de les transporter
des États-Unis dans leur terre natale, de
les y établir, de les encourager à y cultiver le
sucre, le café, le coton, etc.; à y élever des manufactures,
à ouvrir un commerce avec l'Europe.
C'était l'idée du philantrope par excellence, le
célèbre Foterghill; c'était celle d'un citoyen des
États-Unis, le docteur Thornton, qui comptait
exécuter lui-même ce projet. Il se proposait d'être
lui-même le conducteur des nègres qui repasseraient
en Afrique; et déjà il avait envoyé, à ses
frais, un homme éclairé, pour choisir le lieu le
plus convenable à cette émigration, préparer
l'établissement de sa colonie, et indiquer les
moyens de la mettre à l'abri de toute insulte. La
mort l'a prévenu dans l'exécution de ce plan,
auquel on n'a pas renoncé en Amérique; et de
plus, il s'est formé en Angleterre une société qui
se propose de le réaliser.

Il faut remarquer, que c'est parmi la secte des
quakers que se trouve le plus grand nombre de
ces hommes à qui l'amour de l'humanité a fait
traverser les mers, former et accomplir les entreprises

les plus périlleuses, et renouveler, par le
zèle pur d'une bienfaisance universelle, ce que
l'esprit de prosélytisme a fait faire à plusieurs
chrétiens de la communion romaine. Cette observation
seule réfuterait suffisamment les reproches
multipliés contre les quakers. La plupart des
ridicules qu'on leur a prodigués en Angleterre
et surtout en France, ont disparu devant cette
philosophie qui apprécie les hommes et les choses
dans leurs rapports au bien de la société générale.
Les noms de Miflin, de Benezets, ont pris la place
qui leur était due. On songe à leurs actions, et
non plus à leur habillement, ni à la singularité
de quelques usages consacrés dans leur secte.
M. Brissot repousse victorieusement les reproches
dont on a voulu les flétrir. De toutes les objections
multipliées contre eux, la plus forte est leur refus
de prendre part aux guerres, et de payer les impôts
établis pour les faire.

L'auteur convient avec franchise de ce que
cette conduite peut avoir de blâmable; mais il
oppose à cet effet nuisible de leur attachement
pour le plus sacré de leurs principes religieux,
tous les autres effets utiles de ce même attachement,
tous les actes de bienfaisance dont ce principe
fut la source intarissable. Les livres sacrés
leur disaient qu'il viendra un temps où les nations
ne lèveront plus le glaive contre les nations. Ils
ont vu que le moyen d'accélérer la réalisation de
cette prophétie, était de donner l'exemple, et que

les discours ne serviraient à rien, si la pratique
n'y était conforme. La preuve qu'ils portaient,
dans leur refus, non le calcul de l'avarice, mais
l'enthousiasme d'un zèle religieux, c'est qu'ils se
sont laissés tourmenter, voler, emprisonner,
plutôt que de déroger à leur principe, qui d'ailleurs
leur avait long-temps réussi. Les quakers de
la Pensilvanie avaient trouvé le secret de garantir
cet état du fléau de la guerre, jusqu'à celle qui
éclata, en 1755, entre Angleterre et la France.
Quoique mêlés avec les Indiens, jamais aucune
querelle ne les divisa ou ne fit couler de sang.
C'est un fait que ne savait pas M. Mirabeau, observe
l'auteur, lorsque, répondant, au nom de
l'assemblée nationale, à une députation de quakers
établis en France, et qui venaient demander
l'exemption de porter les armes, il leur disait:
«Et que seraient devenus vos frères de Pensilvanie,
si de grandes distances ne les avaient pas
séparés des sauvages, si ces derniers avaient
égorgé leurs femmes, leurs enfans, etc.?» L'orateur
de la députation aurait pu répondre: «Notre
justice, notre douceur, notre bienfaisance universelle
désarment les sauvages. C'est la rapacité
et la fourberie des Européens qui les irritent; et
nous avons vécu comme des frères avec ceux qu'on
a représentés comme des brigands pour avoir le
droit de les exterminer.» Cette réponse n'aurait
pas déplu à Mirabeau, qui n'aurait pas manqué
de la faire, si, au lieu d'être président de l'assemblée

nationale, il eût été l'orateur de la députation.

C'est ce refus de payer les impôts qui fut la
source de toutes les calomnies répandues contre
eux parmi leurs concitoyens. On attribuait à
leurs principes politiques ce qui était l'effet de
leurs idées religieuses. Le général Washington y
fut quelque temps trompé lui-même; mais ayant
eu fréquemment occasion de les observer, il finit
par leur rendre justice, conçut pour eux beaucoup
d'estime, comme a pu le voir l'auteur de ce
Voyage, dans ses conversations avec cet homme
célèbre.

M. Brissot a trop d'avantage, lorsqu'il justifie
le refus que les quakers font de prêter le serment.
Leur probité ayant fait de leur parole un serment,
ils ont juré lorsqu'ils ont promis ou affirmé; et il
devrait en être ainsi de tous les hommes.

Quant à leur principe ultérieur et à la foi qu'ils
lui accordent, les railleurs et les plaisans ne
songent pas que ce principe des quakers se trouve,
sous différentes dénominations, chez un grand
nombre de philosophes anciens: la grande lumière
de Pythagore, l'âme divine d'Anaxagore, le démon
de Socrate, le dieu au dedans de l'homme d'Hiéron,
etc.

Tout ce morceau sur les quakers laisse peu de
chose à désirer pour la connaissance de cette
intéressante société, trop peu connue et trop
calomniée jusqu'aujourd'hui. Il est à remarquer

que Voltaire, tout porté qu'il était à répandre le
ridicule sur ce qui en était susceptible, est encore,
de tous les écrivains français, celui qui a le plus
rendu justice aux quakers: son grand sens lui
faisait apprécier tout ce que leurs principes avaient
de respectable, et combien l'exemple de leur
morale pratique pouvait être utile aux hommes.
Le bien qu'ils ont fait en Amérique depuis un
siècle, n'a pas peu contribué à y répandre, parmi
les autres sectes, cette généreuse émulation, cet
amour de l'humanité qui se montre dans tous
les établissemens publics, et qui, dans ces
derniers temps, a commencé à se répandre en
Europe. Ce qui s'est fait en cent ans dans
un pays inculte, et avec de si faibles moyens,
montre ce que la liberté peut faire en France
dans un plus court espace, avec les ressources de
tous les arts, et d'une civilisation perfectionnée.
Nous sommes forcés de renvoyer à l'ouvrage de
M. Brissot, pour le détail de tous les établissemens
publics et particuliers; usages, inventions,
méthodes que l'exemple, le commerce, la communication
des deux peuples, l'intérêt et le besoin,
transplanteront nécessairement parmi nous. Son
livre ouvre au genre humain la perspective la plus
consolante. Il est doux de se livrer à l'espérance
de voir un vaste continent conquis à la civilisation
par le courage infatigable des Américains,
par l'activité de leurs défrichemens, leur ardeur à
pénétrer dans les forêts, à s'y former de nouvelles

habitations, par leur hardiesse dans les entreprises
de tout genre, par la découverte de toutes les
communications entre les fleuves et des fleuves
aux deux mers, par l'audace de leur navigation,
par leur désir de s'ouvrir le commerce du Mississipi.
Il est doux de voir la liberté voyager et
s'étendre avec eux, fonder partout la société sur
des principes trop long-temps méconnus de la
vieille Europe qui les retrouve enfin, les adoptera
progressivement, et avec le temps sera régénérée
par le bienfait d'une terre autrefois engloutie
sous les eaux et ignorée pendant des siècles.

On a proposé au concours, dans ces derniers
temps, la question si la découverte de l'Amérique
avait été nuisible ou utile aux hommes. La
question s'applique-t-elle aux contemporains de
la découverte, et aux cinq ou six générations
suivantes? il ne paraît guère douteux que cette
découverte n'ait été une calamité désastreuse. Se
rapproche-t-on de la génération actuelle? le bien et
le mal se mêlent, se confondent, et la question
devient compliquée. Embrasse-t-elle les générations
à venir? elle cesse d'être une question; et la
découverte de l'Amérique devient, pour l'humanité
entière, un véritable bienfait du ciel. Il suffit,
pour s'en convaincre, de parcourir le livre de
M. Brissot. Les progrès de la société chez les
Américains, progrès sensibles même depuis la
guerre et dans un si petit nombre d'années, repoussent
les prédictions sinistres, les augures

malveillans des ennemis de la liberté. Il paraît
même que, depuis le départ d'Amérique de
M. Brissot, ces progrès ont été d'une rapidité
prodigieuse. Voici ce qu'un savant américain
(M. Rush), souvent cité avec honneur dans ce
nouveau Voyage, écrivait tout à l'heure, vers la
fin de mai, à un de ses amis actuellement en
France:

«Nous voyons enfin les espérances les plus
étendues des amis de la liberté et de l'humanité,
accomplies dans les États-Unis d'Amérique. Notre
gouvernement national est parfaitement établi.
Il répand partout la paix, l'ordre et la justice.
Contraire à Brutus, je puis m'écrier, en terminant
mes travaux politiques: «O liberté! je t'ai
adorée comme un être réel, et ne t'ai point
trouvée un fantôme!»



Sur un Ouvrage intitulé: Discussions importantes débattues au parlement
d'Angleterre, par les plus célèbres orateurs, depuis trente
ans, renfermant un choix de discours, motions, adresses, répliques,
etc., accompagné de Réflexions politiques analogues à la
situation de la France, depuis les états-généraux; ouvrage traduit
de l'anglais. — 1791.

Ce recueil, intéressant par lui-même, le devient
encore plus par les circonstances où nous
sommes. Un extrait ou un choix des meilleurs
morceaux répandus dans les annales parlementaires
des Anglais, publié au moment où les

Français commencent des annales de la même
espèce; c'est servir à la fois l'éloquence et la
patrie; c'est multiplier les modèles de l'éloquence
politique chez un peuple qui ne connaissait
que celle des Grecs et des Romains. Il est vrai
qu'en ne la considérant que dans ses formes, les
modèles que nous ont laissés ces deux nations,
pouvaient nous suffire, puisque les Anglais leur
sont restés inférieurs: mais en passant de la forme
au fond; en considérant, sous des rapports
qui nous sont communs avec eux, et qui ne
peuvent exister entre les anciens et nous, plusieurs
des questions agitées dans le parlement
d'Angleterre; questions qui, pour la plupart, seront
agitées chez nous avant peu d'années, et
dont plusieurs intéressent nos relations avec les
Anglais, on sent combien cette collection peut
être utile. Une foule de traits, qui peignent les
mœurs et les idées générales d'une nation, des
détails curieux dont l'histoire, ni même les détails
particuliers ne se chargent pas toujours,
ajouteront aux connaissances que peuvent avoir
de l'Angleterre les Français qui prétendent en avoir
beaucoup. Combien de faits de l'antiquité grecque
ou romaine, combien d'usages, combien de
lois même ne sont parvenus jusqu'à nous, que par
les discours qui nous restent de leurs orateurs!

Le traducteur a renfermé son travail et le choix
de ces discours dans l'espace des trente dernières
années; si l'on en excepte quelques-uns de Walpole,

Pulteney, Shippin, et quelques autres qui
remontent à l'année 1734. Sans doute, il pouvait
remonter plus haut; et les débats parlementaires
ont produit, avant cette époque, des discussions
de la plus hante importance; mais on a pensé
avec raison qu'en se rapprochant du moment
actuel, l'intérêt serait à la fois plus vif et plus
général. Les noms de lord Chatham, Wilkes,
Sheridan, Sawbridge, Littleton, plus connus des
Français contemporains que ceux des précédens
orateurs anglais, inspireraient une curiosité plus
vive, quand même leurs discours ne rouleraient
pas sur des événemens qui ont préparé la révolution
française. C'est surtout à cette époque que
l'éloquence anglaise s'est élevée à la hauteur des
intérêts discutés dans le parlement. On se rappelle
encore, même en France, l'effet que produisit
le discours du lord Chatham, en faveur des
Américains, ou plutôt des Anglais, qu'il voulait
préserver des suites d'une guerre funeste. On n'a
pas oublié non plus celui de M. Wilkes, dans la
même occasion, et surtout ce passage remarquable
qu'il nous sera permis de transcrire.

«On les nomme rebelles (les Américains).
Leur état présent est-il effectivement un état
de rebellion? ou n'est-ce qu'une résistance
convenable et juste à des coups d'autorité qui
blessent la constitution, qui envahissent leur
propriété et leur liberté? Mais voici ce que je
sais très-bien. Une résistance couronnée du

succès, est une révolution et non une rebellion.
La rebellion est écrite sur le dos du révolté qui
fuit; mais la révolution brille sur la poitrine
du guerrier victorieux. Qui peut savoir si, en
conséquence de la violente et folle adresse de
ce jour, les Américains, après avoir tiré l'épée,
n'en jetteront pas le fourreau aussi bien que
nous, et si, dans peu d'années, ils ne fêteront
pas l'ère glorieuse de la révolution de 1775,
comme nous célébrons celle de 1688? Si le
ciel n'avait pas couronné du succès les généreux
efforts de nos pères pour la liberté, leur noble
sang aurait teint nos échafauds, au lieu de celui
des traîtres et rebelles écossais; et ce période
de notre histoire, qui nous fait tant
d'honneur, aurait passé pour une rebellion
contre l'autorité légitime du prince, et non
pour une résistance autorisée par toutes les lois
de Dieu et de l'homme, et non pour l'expulsion
d'un tyran.»

Il est inutile de remarquer que les plus beaux
discours insérés dans ce recueil, sont ceux qui ont
été prononcés en faveur de la cause américaine,
soit pour prévenir, soit pour faire cesser la
guerre: les harangues prononcées contre eux
et dans le sens opposé, font pitié en comparaison.
Il est vrai que, de leur côté, se trouvaient les
Pitt, les Fox, les Wilkes, les Sheridan, et que
l'opinion contraire n'avait point de pareils défenseurs;
mais il est à croire que, si ces hommes

célèbres se fussent trouvés dans le parti ministériel,
ils se seraient abstenus de parler en cette
occasion. Ce sentiment profond d'où part l'éloquence
des hommes de génie, est pour l'ordinaire
accompagné de ce sens droit qui marche vers la
vérité, source de cette conviction qui donne à
l'éloquence tout son éclat et toute son énergie.
Les vrais orateurs se sentent parfaitement bien;
et fussent-ils sans vertu, le seul intérêt de leur
amour-propre les écarterait d'une mauvaise cause,
comme un général habile s'éloigne du terrein
où il ne peut déployer ses forces. Les hommes
de talent, à qui les jésuites avaient la sottise de
s'adresser pour la réfutation des Lettres provinciales,
auraient pu leur répondre: «la puissance
de votre adversaire est moins celle de son génie
que celle de la vérité; et maintenant qu'elle
s'est montrée, on pourrait défier Pascal de se réfuter
lui-même.»

Plusieurs de ces discours ont reçu, de la révolution
française, un mérite qu'ils n'avaient pas
dans le temps où ils furent prononcés, celui d'offrir
des allusions fréquentes à divers événemens
de la révolution. Des circonstances analogues
ont dû, à diverses époques, faire dire les mêmes
choses à ceux qui se croyaient intéressés à les
dire; et ce n'est pas les Français qui s'étonneront
aujourd'hui de voir les nobles lords au ruban
bleu, dire, dans le parlement d'Angleterre,

que le visage d'un seul soldat anglais ferait fuir
des centaines d'Américains.

Si l'on ne jugeait des orateurs anglais que par
ceux dont les discours ont trouvé place dans
cette collection (ce qui serait très-injuste, et ce
qui ne conviendrait pas à un étranger, surtout
d'après une traduction), on serait porté à croire
que M. Wilkes et M. Fox laissent bien loin derrière
eux tous leurs rivaux. Tous les deux pleins
de véhémence, ils savent tous les deux varier
habilement leurs tons, et manier plaisamment
l'ironie, figure favorite de l'éloquence républicaine.
Nous pourrions en citer plusieurs
exemples dans M. Wilkes et M. Fox; mais nous
n'en indiquerons qu'un seul de ce dernier,
d'après lequel on ne prendra pas une haute
idée de la crainte qu'inspire aux ministres anglais
cette responsabilité qu'on croit si redoutable
aux nôtres. Il s'agit d'environ 1,500,000 liv.
dont il doit rendre compte. Le ministre indique,
pour l'emploi de cette somme, un envoi de rasoirs
et de guimbardes aux sauvages de l'Amérique;
et quand on lui demande combien de
temps il lui faut pour produire la preuve de
l'emploi et la vérification du compte, il répond:
«quatorze ou quinze ans tout au plus.» Si l'occasion
de plaisanter était heureuse pour M. Fox, la
manière dont il raconte cette petite hardiesse
ministérielle, prouve qu'il ne manque pas à
l'occasion.


L'éditeur a enrichi sa collection des meilleurs
discours prononcés dans le parlement d'Irlande et
dans le congrès américain. Il y a joint diverses
adresses, proclamations, etc., publiées dans les
occasions les plus importantes. Il semble qu'il ait
cherché à former un cours d'éloquence à l'usage
de la liberté.

Qui croirait après cela que ce recueil fût l'ouvrage
d'un ennemi de la révolution? C'est ce
qu'on aperçoit avec surprise à la lecture de sa
préface. Il y règne un ton d'aigreur qui perce de
phrase en phrase, et qui finit par ne pouvoir plus
se contenir. Comment, occupé plus ou moins des
idées anglaises et américaines; au moins pendant
qu'il les traduisait en langue Française, a-t-il
pu descendre jusqu'à ce sophisme trivial, qui
consiste à imputer à la liberté les désordres inévitables
à sa naissance, à invectiver contre des
abus passagers, comme contre des calamités durables.

Est-ce le traducteur des lettres de Washington
et de Hancock, qui devait faire cette description
de l'état de la France avant 1789? «La France
riche de son sol, de sa position, de sa population,
résistait aux abus; la noblesse partageait
la souveraineté; le clergé s'était souvent mis
au dessus; le peuple avait ignoré longtemps qu'il
était malheureux, ou croyait qu'il était né pour
l'être. Quelques livres remplis de vérités amères
contre les traitans, consolaient leurs victimes;

les finances n'étaient pas réparées: mais
on écrivait qu'elles le seraient, et le calme
momentané revenait. La cour se permettait
toute sorte de prodigalités, mais les individus
recueillaient; les grands imitaient les princes,
mais c'était autant de canaux par où coulait
l'abondance. Des hommes trop savans peut-être
pour notre bonheur, vinrent nous dire
que nous étions malheureux, pauvres, ruinés,
etc.» C'est dommage; sans eux, nous n'en aurions
jamais rien su. Ne nous fâchons pas contre l'auteur,
qui sans doute n'a qu'une humeur passagère,
et qui convient, dès la page suivante, qu'on
a déjà fait beaucoup de chemin, et que, dans les
prochaines législatures, on s'apercevra bien vîte
des pas immenses faits dans une science presque
inconnue aux Français. On voit que le mal n'est
pas incurable, et nous exhortons le traducteur,
quel qu'il soit, à nous avancer dans cette science,
en ajoutant à son utile collection, un choix de ce
qu'il trouvera de meilleur dans les annales parlementaires,
avant ou après l'époque dans laquelle
il avait d'abord jugé à propos de se renfermer. Le
succès paraît sûr, le plus grand nombre des Français
ayant aujourd'hui la permission de s'intéresser
à ces questions politiques, qui autrefois n'occupaient
que quelques philosophes, et dont se
souciaient même assez peu la plupart de ceux
qu'on appelait fastueusement hommes d'état.





Sur les Voyages et Mémoires de Maurice-Auguste, comte de Benyowski,
magnat des royaumes de Hongrie et de Pologne, etc.,
contenant ses opérations militaires en Pologne, son exil au
Kamschatka, son évasion et son voyage à travers l'Océan pacifique,
au Japon, à Formose, à Canton en Chine, et les détails
de l'établissement qu'il fut chargé, par le ministère français, de
former à Madagascar. — 1791.

Il est des hommes dont la vie n'est qu'un tissu
d'aventures extraordinaires, lesquelles semblent
l'effet d'une fatalité aussi invincible qu'inexplicable;
mais en observant avec soin ces personnages
singuliers, on s'aperçoit que leur caractère
joue, dans leur destinée, un rôle pour le moins
égal à celui de cette fatalité dont ils paraissent
poursuivis. Le hasard, qui engage leurs premiers
pas dans cette carrière d'aventures, les abandonne
ensuite à leur caractère, qui s'y développe et s'y
complaît. Ils y prennent des habitudes qui les
font agir d'après des déterminations secrètes, inconnues
à la plupart des hommes. De-là, un éloignement
naturel, quelquefois même une aversion
marquée pour les scènes ordinaires d'une destinée
commune, dans laquelle ils ne pourraient déployer
les qualités qui les distinguent, et dont
l'exercice les a consolés de tout dans des positions
souvent cruelles, mais non pas dénuées de charme
et d'intérêt. Ils se plaisent dans les orages, comme
certains oiseaux de mer dans les tempêtes; c'est
que, dans ces situations désastreuses, ces hommes

ont pris, sur les compagnons de leurs infortunes,
l'empire qui appartient à la supériorité du courage,
du génie, des ressources de tout genre: ils
régnent sur eux-mêmes et sur les autres, quand
ceux-ci, incapables de se gouverner, sont trop
heureux d'obéir. C'est ce qu'on a souvent occasion
de remarquer dans ces Mémoires, dont nous allons
donner une idée à ceux qui n'ont pas le temps
de lire de gros volumes.

Maurice-Auguste de Benyowsky, magnat de
Hongrie et de Pologne, naquit à Verbowa en 1741.
Il se distingua pendant la guerre de sept ans, et
se trouva à quatre batailles, sous les généraux
Brown, Landon et le prince Charles de Lorraine.
Héritier d'un oncle qui avait possédé de grandes
terres en Lithuanie, il n'en crut pas moins avoir
des droits à la succession de son père, qui venait
de mourir en Hongrie; mais ses beaux-frères s'en
étaient déjà emparés, et le repoussèrent, par la
force, du château de son père, où ils s'étaient déjà
établis. Le comte se met à la tête de ses vassaux
pour conquérir son bien; et il y réussit. Cette manière
de plaider, qui devait attirer aux deux parties
l'indignation de la cour de Vienne, ne fut
pourtant funeste qu'à Benyowsky. Ses adversaires
parvinrent à le dépouiller, et à le faire regarder
comme un perturbateur du repos public. Il retourna
dans ses terres de Lithuanie; et bientôt
après, dès le commencement des troubles de Pologne,
il s'engagea dans la confédération contre

les Russes. Il lui rendit de grands services, fut
fait prisonnier et racheté par ses amis; mais par
malheur, il fut repris et relégué à Casan avec les
autres prisonniers polonais. Là, il eut quelque
connaissance d'une conspiration contre le gouverneur,
tramée par de jeunes seigneurs russes, mécontens
de l'impératrice; et quoique Benyowsky
se fût conduit avec prudence, n'ayant voulu engager
avec eux ni ses amis ni lui-même, il fut
transporté à Pétersbourg, d'où il fut relégué au
Kamschatka, après la détention la plus injuste et
les traitemens les plus odieux. On peut juger de
son courage et de la force de son caractère, par
toutes les instructions et les connaissances que,
malgré ses infirmités, suite de sa prison et de ses
blessures, il se procura, dans une route de plus de
seize cents lieues, entre des montagnes couvertes de
neige, des précipices; voyageant sur des traîneaux
conduits par des chevaux, puis des élans, et enfin
des chiens; traversant des torrens, des rivières,
des fleuves dans des canots d'écorce de bouleau.
C'est ainsi qu'il arrive à Ochozk, au 59e degré de
latitude nord, ville peuplée de neuf cents exilés.
C'est l'entrepôt du commerce du Kamschatka, commerce
beaucoup plus considérable qu'on ne l'avait
cru jusqu'alors en Europe, et sur lequel le comte
donne des instructions assez étendues. Il évalue à
des sommes immenses le profit que font les Russes
sur les fourrures qu'ils tirent de ces pays, des îles
Kuriles, des îles Aléoutiennes, etc. C'est, selon lui,

une des sources de la richesse de l'empire. Il se
plaint de la négligence des nations européennes,
qui abandonnent ce commerce aux Russes. Les derniers
voyages des Anglais à Nootkasund prouvent
qu'ils ne méritent plus ce reproche; et l'état des
choses exposé par le comte de Benyowsky, les monopoles
des gouverneurs, les vexations qu'ils se
permettent, les émigrations des commerçans qui
passent du continent aux îles Aléoutiennes, tout
concourt à persuader que cette branche de commerce
russe diminuera tous les jours au profit des
autres nations. Il paraît même convaincu que ces
vastes contrées du Kamschatka et de la Sibérie ne
peuvent tarder très-long-temps à se détacher de
l'empire: «La prétendue forteresse, dit-il, qui défend
le port d'Ochozk, est peu importante; ce
sont les exilés qui sont employés dans la marine,
et il n'y a point d'année qui ne soit marquée par
une révolte. Cette disposition entretenue par le
désespoir, ouvrira la Sibérie au premier venu; et
je puis assurer avec confiance que l'arrivée du
premier vaisseau étranger produira une révolution
en Sibérie; car d'Ochozk à Tobolsk, il y a au
moins cent soixante mille exilés ou descendans
d'exilés, tous portant les armes. Les différentes
hordes de Tartares se joindront à la cause commune
pour renverser la domination russe. Cet événement
ne peut être éloigné; et par un coup de cette
nature, la Russie se trouvera privée de tout l'appui
qui seul la met en état de jouer un principal

rôle en Europe, par une considérable augmentation
de richesses.» Revenons aux aventures particulières
du comte.

Le désir de recouvrer sa liberté avait été,
comme de raison, le premier objet de ses pensées;
il avait pris, sur ses compagnons d'infortunes,
l'ascendant que donne le courage et le génie. Tous
avaient en lui une confiance qu'il avait nourrie
avec soin, et qui s'était accrue de jour en jour,
jusqu'à leur arrivée à Boltza-Reskoi-Ostrog: c'est
le nom du lieu destiné à la résidence de ces malheureux.
Ils furent présentés au gouverneur, M. de
Nilow, qui distingua particulièrement Benyowsky;
il lui demanda qui il était. »Je suis un soldat, répond-il,
autrefois général, maintenant un esclave.»
Cette réponse le prévint en faveur d'un
homme qui déjà était recommandé par le mérite
d'avoir sauvé, dans un gros temps, le navire qui
portait les prisonniers, et que l'ivresse du capitaine
russe avait pensé faire périr.

M. de Nilow, après avoir fait quelques honnêtetés
aux principaux exilés, leur fit lecture des
lois auxquelles ils étaient soumis, et des obligations
qui leur étaient imposées; ces lois font frémir.
On donne aux exilés des provisions pour trois
jours, un mousquet, une livre de poudre, quatre
livres de plomb, quelques armes, quelques outils;
après quoi ils sont tenus de pourvoir à leur subsistance.
Il ne leur reste plus qu'à payer à la chancellerie
un tribut d'environ quatre-vingts fourrures

précieuses, à travailler un jour par semaine à la
corvée pour le gouvernement, et à payer en fourrures,
la première année seulement, la valeur de
cent roubles, pour dédommager le gouverneur
de ses avances. Ces lois sont du czar Pierre-le-Grand:
c'est-là le code civil de la Sibérie; le code
pénal s'y rapporte merveilleusement, et lui est
très-bien approprié.

Le comte, qui se flattait de ne pas vivre long-temps
sous de pareilles lois, en écouta à peine
la lecture. Bientôt il fit part de ses espérances à
ses associés; ils étaient au nombre de cinquante-sept.
Il les fait consentir à la formation d'un comité
de huit personnes, dont il devient le chef:
il en dresse les statuts qui sont acceptés. Un des
articles décernait la peine de mort contre tout
membre traître à la société, ou seulement indiscret.
Ici le comte déploie tous les talens d'un
chef de conspiration: il en avait besoin. Qu'on se
figure ses peines, ses craintes, ses angoisses entre
un si grand nombre d'hommes, de caractères différens
ou opposés, inquiets, défians, sachant
tous que les plus grandes faveurs du gouvernement
attendent le premier traître; les faux soupçons,
les vaines terreurs nées d'un incident
imprévu, un de leurs complices mandé par le
gouverneur, une lettre équivoque surprise, le
découragement de plusieurs, etc.

Une circonstance particulière, mais importante,
avait applani, vers le commencement, une

partie des difficultés que le comte aurait éprouvées
pour l'exécution de son dessein. Le gouverneur
avait une femme et trois filles: Benyowsky
savait plusieurs langues; la mère l'invite
à les apprendre à ses filles; il y consent. Une
de ses filles conçoit une passion violente pour
son maître; il devient nécessaire au gouverneur
et à sa société. Il l'aidait de plus à gagner des
sommes considérables en jouant aux échecs avec
l'hettmann des cosaques; celui-ci qui, après avoir
perdu son argent chez le gouverneur, crut le regagner
en jouant avec de riches commerçans, se
lie avec Benyowsky, dont le talent pouvait le servir
dans ce dessein; l'argent se partageait entre les
deux vainqueurs; et le gain de Benyowsky était
employé utilement pour la conspiration. Madame
de Nilow servait les amours de sa fille; elle voulait
lui faire épouser le comte, dont elle connaissait la
naissance. Celui-ci se gardait bien de dire qu'il
était marié en Lithuanie: l'intérêt de sa délivrance et
celui de ses associés demandaient qu'il laissât la jeune
personne dans l'erreur. L'histoire de Jason et de
Thésée se renouvelait auprès de la mer Glaciale;
le goût de M. de Nilow pour le comte devenait
tous les jours plus vif; il voyait, dans les talens de
son gendre futur, un moyen d'arriver plus vîte à la
fortune; car, sous le pôle comme sous l'équateur,
il faut faire fortune. L'ambition de M. Nilow était
d'être gouverneur d'Ochozk; place infiniment
plus avantageuse que le gouvernement de Boltza-Reskoi-Ostrog.

La plume du comte pouvait le
servir dans ce dessein; et il le pressait de faire
une description du Kamschatka, digne d'être
imprimée: ce que le comte exécuta; et sans doute
c'est celle qui se trouve dans ses Mémoires. Cependant
les amis de Benyowsky prirent de grands
soupçons de ses assiduités au château, qui pensèrent
lui être funestes. Il fut mandé au comité,
où il vit sur une table, en entrant, un vase de
poison entre deux sabres nus. On lui fit part de la
défiance qu'il avait inspirée; sa justification fut
facile, mais il fut forcé de dévoiler le secret de
mademoiselle de Nilow, les nuits passées au château,
le projet de mariage, etc.: tout cela fut
fort approuvé des associés, hors d'un seul; c'était
un rival malheureux, qui conçut une haine atroce
pour Benyowsky, lui causa de grands embarras,
inquiéta beaucoup la société, devint fou par
intervalles, et enfin apprit à madame et à mademoiselle
de Nilow que Benyowsky était marié en
Lithuanie. Ce fut un terrible incident; mais l'excès
de l'amour de cette jeune personne devint le
remède du mal qu'on avait voulu faire au comte.
Il obtint sa grâce en représentant sa situation,
sans confier son secret et celui de ses amis.
Aphanasie (c'était le nom de mademoiselle de
Nilow) ne s'en attacha que plus à son amant;
et telle fut cette passion, qu'après la mort de son
père, tué dans un des combats occasionnés par
les suites du complot, elle monta sur le vaisseau

qui livrait les conjurés à la merci des mers; et
vêtue en homme, sous le nom d'Achille qui lui fut
donné, elle partagea toutes les calamités d'une
navigation désastreuse. Elle mourut à Macao.

Tout le plan de Benyowsky roulait sur l'espérance
de se saisir d'un des vaisseaux du gouvernement,
qui se trouvait dans le port: la ruse était
ici plus nécessaire que la force, l'hettmann des
cosaques étant dans la ville à la tête de sept cents
hommes qui seraient venus au secours. Heureusement,
on découvrit qu'un capitaine de la corvette
Saint-Pierre et Saint-Paul se faisait une peine de
retourner à Ochozk, où il avait des dettes. On
négocia avec lui, en dissimulant le but qu'on se
proposait. Mais la nécessité d'un grand approvisionnement,
le nombre de ceux qui devaient y
concourir, les différens intérêts de chaque associé,
l'un voulant emmener sa maîtresse, l'autre un
ami, des rumeurs sourdes et des démarches équivoques
donnèrent des soupçons au chancelier
(on appelle ainsi le premier officier civil). Il les
communiqua au gouverneur, qui, d'abord, n'en
voulut rien croire, mais qui enfin, ébranlé par
des vraisemblances, manda Benyowsky: c'était le
moment de la crise.

Le chancelier s'était concerté avec l'hettmann
pour s'assurer du comte; celui-ci, après avoir distribué
les rôles entre ses associés, refuse de se rendre
au fort; l'hettmann lui rend visite, et l'engage poliment
à venir au château, pour dissiper quelques

soupçons du chancelier. Sur un second refus,
l'hettmann ordonne à ses deux cosaques de le
saisir: mais un coup de sifflet fait paraître cinq
hommes armés, qui se saisissent des cosaques et
de l'hettmann, les lient et les déposent dans une
cave. Une troisième tentative du gouverneur ne
fut pas plus heureuse. Benyowsky s'étant emparé
du colonel, se servit de lui pour s'emparer de
tout le détachement; il obligea le chef, le pistolet
sous la gorge, d'appeler ses soldats un à un; et
à mesure qu'ils entraient, ils étaient arrêtés et enchaînés.
Alors les combats se multipliaient entre
les divers pelotons des conjurés et les soldats du
gouvernement répandus dans la ville. Le fort est
attaqué et pris. M. de Nilow est tué. Mais il restait
encore de grandes difficultés à vaincre. Pendant
ce trouble, quelques soldats avaient délivré
l'hettmann prisonnier dans la maison du comte.
L'hettmann avait rallié ses soldats au nombre de
plus de sept cents hommes, et s'était retiré sur
une hauteur voisine. Le comte voyant qu'il faudrait
succomber un peu plus tôt, un peu plus tard,
prend une résolution désespérée; il envoie dans la
ville quelques petits détachemens, avec ordre de
faire entrer dans l'église toutes les femmes et tous
les enfans, ensuite de faire entasser, tout autour,
tout le bois et toutes les matières combustibles
qu'on pourrait trouver, et quand tout serait prêt
(ce qu'il était possible d'effectuer avant le point
du jour) d'avertir les femmes de se préparer à la

mort, en leur apprenant que leur existence et
celle de leurs familles dépendaient de la détermination
de leurs maris. Ces femmes demandèrent à
choisir parmi elles celles qui seraient députées
aux cosaques, leurs maris ou leurs parens; on y
consentit; un tambour les précéda; et sur l'exposé
qu'elles firent de l'état des choses, du danger
imminent des personnes enfermées dans l'église,
les cosaques signèrent la capitulation qu'on
voulut, livrèrent leurs armes, leur chef, et donnèrent
des ôtages; le comte en choisit encore cinquante-deux
parmi les plus considérables de la
ville, et dont la vie répondait de la conduite du
peuple. Tranquille à cet égard, il eut alors tout
le loisir de pourvoir aux soins de son embarquement.
Le nombre des associés s'accrut par celui
de quatorze exilés qui demandèrent à être
admis sur le vaisseau. Il leur distribua, avant son
départ, l'argent du trésor impérial. Devenu ainsi
maître du sort de la place et des forces de la province
dans laquelle il était arrivé esclave quelques
mois auparavant, il en partit le 7 mai 1771, arborant
sur son vaisseau l'étendart de la confédération
polonaise.

Le journal maritime du comte compose le
reste de ce premier volume et une partie du second;
il parcourt plusieurs des îles Kuriles, Alécutiennes,
de Jedzo, du Japon, sur lesquelles il
donne des détails intéressans pour le commerce;
il est poussé vers l'île Formose, où il projette

l'établissement d'un comptoir; il arrive à Macao,
d'où il revient en Europe, après s'être arrêté à
Madagascar, et s'être procuré sur cette île des
connaissances qui, à l'arrivée de Benyowsky en
France, le rendirent intéressant pour les ministres
alors en place. C'étaient MM. d'Aiguillon et
de Boynes. Ils le renvoyèrent à Madagascar pour
y fonder l'établissement royal dont Benyowski
leur avait fait agréer l'idée. Il paraît qu'il jouissait
auprès d'eux d'une certaine faveur; mais elle fut
inutile à l'établissement, qui n'était point approuvé
par les subalternes, intendans, commis, etc.
Ils traversèrent les vues de Benyowsky en tout
ce qui dépendait d'eux, et parvinrent à faire
échouer tous ses projets. Il est vrai que son esprit
romanesque leur donna de grandes facilités, et
ils furent secondés par des événemens bizarres.
Une vieille négresse qu'il avait amenée de l'île
de France, parvint à le faire passer pour descendant
d'un chef d'une certaine peuplade, et le
comte devenait ainsi l'héritier d'une portion de
l'île. Il accueillit et propagea cette fable absurde,
sous prétexte qu'elle lui donnait le moyen de civiliser
la contrée, et de servir utilement la France
dans le projet d'un établissement de commerce.
Ce qu'il y a d'inconcevable, c'est qu'après avoir
quitté l'habit français et le service de France,
après avoir été déclaré roi d'une province dans
l'île de Madagascar, il osa revenir en France, où
on l'a vu libre et bien traité par le ministère. On

sait qu'il partit pour le Maryland, où il fut mis
à la tête d'une expédition projetée par une maison
de commerce, et qu'il retourna à Madagascar.
Il y avait laissé des souvenirs qui lui firent trouver
des secours parmi les naturels. Le gouverneur
de l'île de France, auquel il était resté suspect,
envoya contre lui un vaisseau armé, avec un détachement
de troupes de ligne. Le comte, attaqué
dans un petit fort qu'il venait de faire construire,
y fut tué d'un coup de balle dans la poitrine. On
regrette que tant de courage et d'énergie n'ait
pas été conduit par un esprit plus sage et moins
bizarre: il aurait pu être un homme utile, et il ne
fut qu'un aventurier remarquable.



Sur les Ruines, ou Méditations sur les Révolutions des Empires; par
M. Volney.

Un jeune voyageur, après avoir parcouru la
Turquie, l'Égypte, la Syrie, frappé des maux qui
affligent l'espèce humaine, et qui dans ces climats
ont anéanti les grands empires; étonné du contraste
de leur ancienne population et de la dévastation
actuelle, s'arrête dans une ville presque
abandonnée sur les bords de l'Oronte, à quelque
distance de Palmyre, dont il contemple de loin
les débris. Là, sur d'autres ruines, celles d'un
temple qui fut jadis dédié au soleil, et dont le

parvis est maintenant occupé par les cabanes de
quelques paysans arabes, il se livre à une mélancolie
profonde, qui devient par degrés un recueillement
religieux. Bientôt sa rêverie fait place à des
pensées grandes et austères. Vingt peuples fameux
ont existé dans ces contrées. Il se peint l'Assyrien
sur les rives du Tigre, le Chaldéen sur celles de
l'Euphrate, le Perse régnant de l'Indus à la Méditerranée.
Où sont-ils ces remparts de Ninive, ces murs
de Babylone, ces palais de Persépolis, ces temples
de Balbec et de Jérusalem? Où sont ces flottes de
Tyr, ces chantiers d'Arad, les ateliers de Sidon,
et cette multitude de matelots, de pilotes, de
marchands? Et cependant ces peuples étaient
livrés à des superstitions cruelles ou avilissantes,
tandis qu'aujourd'hui, possédées par un peuple
de croyans, un peuple qui se dit saint, elles ne
présentent plus que de vastes solitudes. Plein de
ces pensées, dont la succession produit en son
âme un retour vers l'Europe et vers sa patrie, ses
yeux se remplissent de larmes; il lui semble
qu'une nécessité funeste, une aveugle fatalité
régissent le sort des mortels; et il s'abandonne à
une affliction voisine du désespoir. Tout à coup
un bruit frappe son oreille; et du sein des tombeaux,
le voyageur croit voir sortir un spectre.
C'est un génie dont la voix se fait entendre et lui
apporte des instructions consolantes. Il lui montre
la justice des cieux toujours invariable, et les lois
de la nature toujours les mêmes, Dieu prodigant

les bienfaits de la terre à ceux qui la fertilisent.
Pourquoi serait-elle féconde sous les pas de ceux
qui la ravagent, dont l'avidité pille le laboureur,
ou qui font des lois destructives de l'agriculture?
Quelle était cette infidélité qui fonda des empires
par la prudence, les défendit par le courage, les
affermit par la justice? Quelle est cette vraie
croyance, cette sainteté qui consiste à détruire les
cultures, à réduire la terre en solitude? Dieu
devait-il réparer par des miracles les fautes des
mortels, ressusciter les laboureurs qu'on égorge,
relever les murs qu'on a détruits, etc., etc.? Et de
là, ces dogmes odieux de l'ignorance ou de l'hypocrisie:
le hasard a tout fait, le ciel avait tout
décrété.

Touché des sentimens du jeune voyageur,
uniquement occupé du bonheur des hommes, le
génie alors le transporte dans une région supérieure,
d'où il lui montre une moitié de notre
globe, une partie de l'Europe, de l'Afrique, et
surtout cette portion de l'Asie où s'élevèrent autrefois
de si puissans empires. Il lui développe les
causes de la prospérité et du malheur des nations,
les principes des sociétés, l'origine des gouvernemens
et des lois, et enfin les vices qui entraînèrent
la ruine des anciens états. De l'amour de
soi, éclairé, bien ordonné, naquit le bonheur
individuel, et ensuite le bonheur social; de l'amour
de soi, aveugle et mal ordonné, naquirent
d'abord tous les maux individuels, et depuis tous

les maux politiques. Partout où les lois conventionnelles
se trouvèrent conformes aux lois de la nature,
une grande prospérité fut le signe et la récompense
de cet accord. Là, les hommes, jouissant
de la liberté et de la sûreté de leurs personnes et
de leurs propriétés, purent déployer toute l'étendue
de leurs facultés, toute l'énergie de l'amour
de soi-même; et lorsque, dans certains lieux, à
certaines époques, les peuples réunirent l'avantage
d'être bien gouvernés à celui d'être placés sur
la route de la circulation la plus active, il se forma
chez eux des entrepôts florissans de commerce
et des siéges puissans de domination. Telles furent
les causes qui amenèrent sur les rives du Nil et
de la Méditerranée, du Tigre et de l'Euphrate, les
richesses de l'Inde et de l'Europe, qui les y entassèrent,
et accrurent successivement la splendeur
de cent métropoles.

Les peuples, devenus riches, appliquèrent le
superflu de leurs moyens à des travaux d'utilité
commune et publique; et ce fut là, dans chaque
état, l'époque de ces ouvrages dont la magnificence
étonne l'esprit, de ces puits de Tyr, de ces
digues de l'Euphrate, de ces forteresses du Désert,
de ces aqueducs de Palmyre, etc.

L'auteur passe ensuite au développement des
maux politiques qui minent par degrés les états,
et les conduisent au despotisme, et à cet état de
choses où le peuple ne voit plus dans ses chefs
qu'une faction d'ennemis publics. Il applique ses

principes à tous les grands empires de l'Asie; et il
voit ces empires décroître, s'affaiblir, s'anéantir,
lorsque les lois physiques du cœur humain s'y
trouvèrent enfreintes et audacieusement violées.
Pendant que le jeune homme remplissait son
esprit des leçons du génie bienfaisant qui daigne
l'instruire et l'éclairer, des tourbillons de fumée
et de flammes s'élèvent des bords de la mer Noire
et des champs de la Crimée; affligé, il regarde le
génie bienfaiteur qui lui apprend le sujet de
ces combats: le gouvernement, la religion, les
mœurs, le fanatisme réciproque des Russes et des
Turcs, qui, dans leurs prières, associent le ciel
à leurs fureurs, en lui demandant sa faveur et la
victoire. «Prières sacriléges, retombez sur la terre!
s'écrie le génie avec véhémence; et vous, cieux,
repoussez des vœux homicides!» Cette superstition
lui rappèle toutes celles des deux peuples
ennemis; et renforçant ici les traits dont il a peint
plus haut la tyrannie, il recueille tous ceux qui
caractérisent le despotisme ottoman. Le jeune
homme qui retrouve en Europe et dans notre
siècle, les mêmes crimes, les mêmes erreurs qui
ont détruit les anciens empires de l'Orient, croit
que l'homme est destiné à renouveler sans cesse
le même cercle d'égaremens et d'infortunes. Cette
idée le jette dans une profonde consternation. Son
guide s'en aperçoit, et combat cette méprise funeste.
Il fait repasser sous ses yeux les différentes
époques de l'histoire. Il lui montre qu'au moins

les malheurs du genre humain n'ont point été
perdus pour son instruction. Il combat surtout
l'idée d'une perfection rétrograde, par laquelle
les tyrans s'attachent à détruire l'espérance d'une
perfection progressive. Il lui rend sensibles tous
les progrès de la société, par la comparaison des
siècles passés et des temps modernes, par la destruction
d'un grand nombre de préjugés politiques
et religieux, par les hasards heureux qui ont fait
tourner à l'avantage des peuples certains abus,
certains inconvéniens, surtout par le bienfait
divin de l'art de l'imprimerie. A ces motifs de
consolation, le voyageur oppose le tableau affligeant
que présente encore la société sur la plus
grande partie du globe: l'Asie entière ensevelie
dans les ténèbres; le Chinois gouverné par des
coups de bambou; l'Indien accablé de préjugés,
enchaîné par les liens sacrés de ses castes; l'Arabe
affaibli dans l'anarchie de ses tribus; l'Africain
dégradé de la condition d'homme; les peuples du
Nord réduits à celle des troupeaux, jouets de
grands propriétaires, etc.

La douleur et l'affliction qui pénètrent le voyageur,
excitent un nouveau degré d'intérêt dans
l'âme du génie; et anticipant de quelques années
sur le siècle prêt à naître, il le fait jouir du plus
grand tableau qu'ait présenté la révolution française.

Au sein d'une vaste cité, dans le mouvement
prodigieux qu'excite une sédition violente, on voit

un peuple innombrable s'agiter et se répandre à
flots dans les places publiques. «Quel est donc
disent-ils, ce prodige nouveau? Quel est ce fléau
cruel et mystérieux? Nous sommes une nation
nombreuse, et nous manquons de bras! Nous
avons un sol excellent, et nous manquons de denrées!
Nous sommes actifs, laborieux, et nous vivons
dans l'indigence! Nous payons des tributs
énormes, et l'on nous dit qu'ils ne suffisent pas!
Nous sommes en paix au dehors, et nos personnes
et nos biens ne sont pas en sûreté au dedans!
Quel est donc l'ennemi caché qui nous dévore?»

Et des voix parties du sein de la multitude
répondirent: «Elevez un étendart distinctif, autour
duquel se rassemblent tous ceux qui, par
d'utiles travaux, entretiennent et nourrissent la
société, vous connaîtrez l'ennemi qui vous ronge.»

L'étendart ayant été levé se trouva tout à coup
partagé en deux corps inégaux et d'un aspect
contrastant: l'un, innombrable, offrait dans la
pauvreté générale des vêtemens, et l'air maigre et
hâlé des visages, les indices de la misère et du
travail; l'autre, petit groupe, fraction insensible,
présentait, dans la richesse des vêtemens, et dans
l'embonpoint des visages, les symptômes du loisir
et l'abondance.

Ces deux corps en présence, front à front, s'étant
considérés avec étonnement, je vis, d'un
côté, naître la colère et l'indignation, de l'autre,
une espèce d'effroi; et le grand corps dit au plus

petit: «Pourquoi êtes-vous séparé de nous? n'êtes-vous
donc pas de notre nombre?—Non, répondit
le groupe, vous êtes le peuple; nous autres,
nous sommes une classe distinguée, qui avons
nos lois, nos usages, nos droits particuliers.

LE PEUPLE.

«Et quel travail exerciez-vous dans notre société?

LA CLASSE DISTINGUÉE.

»Aucun: nous ne sommes pas faits pour travailler.

LE PEUPLE.

»Comment avez-vous acquis ces richesses?

LA CLASSE DISTINGUÉE.

»En prenant la peine de vous gouverner.

LE PEUPLE.

«Quoi! voilà ce que vous appelez gouverner!
Nous fatiguons, et vous jouissez! Nous produisons,
et vous dissipez! Les richesses viennent de
nous, et vous les absorbez! Hommes distingués,
classe qui n'êtes pas le Peuple, formez une Nation
à part, et gouvernez-vous vous-mêmes.»

Alors le petit groupe délibérant sur ce cas

nouveau, quelques-uns dirent: «Il faut nous
rejoindre au peuple, et partager ses fardeaux et
ses occupations; car ce sont des hommes comme
nous;» et d'autres dirent: «Ce serait une honte,
une infamie de nous confondre avec la foule;
elle est faite pour nous servir.»

Et les gouverneurs civils dirent: «ce Peuple est
doux et naturellement servile; il faut lui parler
du roi et de la loi, et il va rentrer dans le devoir,
«Peuple, le Roi veut, le Souverain ordonne.»

LE PEUPLE.

»Le roi ne peut vouloir que le salut du peuple;
le souverain ne peut ordonner que selon la loi.

LES GOUVERNEURS CIVILS.

»La loi veut que vous soyez soumis.

LE PEUPLE.

»La loi est la volonté générale, et nous voulons
un ordre nouveau.

LES GOUVERNEURS CIVILS.

»Vous serez un peuple rebelle.

LE PEUPLE.

»Les nations ne se révoltent point: il n'y a de
rebelles que les tyrans.


LES GOUVERNEURS CIVILS.

»Le roi est avec nous, et il vous prescrit
de vous soumettre.

LE PEUPLE.

»Les rois sont indivisibles de leurs nations. Le
roi de la nôtre ne peut être chez vous; vous ne
possédez que son fantôme.»

Et les gouverneurs militaires s'étant avancés,
dirent: «Le peuple est timide; il faut le menacer;
il n'obéit qu'à la force: «Soldats, châtiez cette
foule insolente.»

LE PEUPLE.

»Soldats, vous êtes notre sang, frapperez-vous
vos frères? Si le peuple périt, qui nourrira
l'armée?»

Et les soldats, baissant leurs armes, dirent à
leurs chefs: «Nous sommes aussi le peuple;
montrez-nous l'ennemi.»

Alors les gouverneurs ecclésiastiques dirent:
«Il n'y a plus qu'une ressource; le peuple est
superstitieux, il faut l'effrayer par les noms de
dieu et de la religion. Nos chers frères, nos enfans,
Dieu nous a établis pour vous gouverner.»

LE PEUPLE.

«Montrez-nous vos pouvoirs célestes.


LES PRÊTRES.

»Il faut de la foi; la raison égare.

LE PEUPLE.

»Gouvernez-vous sans raisonner?

LES PRÊTRES.

»Dieu veut la paix; la religion prescrit l'obéissance.

LE PEUPLE.

»La paix suppose la justice: l'obéissance veut
connaître la loi.

LES PRÊTRES.

»On n'est ici-bas que pour souffrir.

LE PEUPLE.

»Donnez-nous l'exemple.

LES PRÊTRES.

»Vivrez-vous sans dieu et sans rois?

LE PEUPLE.

»Nous voulons vivre sans tyrans.


LES PRÊTRES.

»Il vous faut des médiateurs, des intermédiaires.

LE PEUPLE.

»Médiateurs auprès de dieu et des rois, courtisans
et prêtres, vos services sont trop dispendieux:
nous traiterons désormais directement
nos affaires.»

Et alors le petit groupe dit: «Nous sommes
perdus, la multitude est éclairée.»

Et le peuple répondit: «Vous êtes sauvés; car
puisque nous sommes éclairés, nous n'abuserons
pas de notre force; nous ne voulons que nos
droits; nous avons des ressentimens, nous les oublions;
nous étions esclaves, nous pourrions commander;
nous ne voulons qu'être libres, nous le
sommes.»

Continuant alors de dévoiler au jeune voyageur
cet avenir si heureux et si prochain, le génie lui
montre le même peuple, l'assemblée de législateurs
choisis pour poser les bases de la société sur
la justice, l'égalité, la liberté. Ce spectacle fait
couler de ses yeux des larmes d'attendrissement
et de joie; et s'adressant au génie, il s'écrie: «Que
je vive maintenant, car désormais j'ai tout espéré.»

Cependant le cri solennel de la liberté et de
l'égalité réveille par-tout toutes les classes des tyrans

civils et sacrés, qui trompent les rois et oppriment
les peuples. Ils forment une ligue contre
l'ennemi commun; mais la nation libre garde le
silence; et se montrant toute entière en armes,
elle tient une attitude imposante.

Ici M. Volney, assuré de l'intérêt de ses lecteurs,
et continuant à faire du merveilleux un
usage aussi heureux que hardi, ouvre à leurs yeux
une scène non moins attachante, et non moins
dramatique. Il suppose que, pour dissiper entièrement
ses alarmes sur les destinées futures du
genre humain, le génie le rend présent à une assemblée
générale de toutes les nations. Il voit
réunis dans une vaste enceinte tous les peuples de
l'univers, qu'il caractérise tous par la différence
de leurs traits et de leurs costumes. L'objet de
cette assemblée n'est point le même que celui de
la précédente. Dans la première partie de son ouvrage,
l'auteur fait l'histoire du despotisme politique.
La seconde est dirigée contre le fanatisme
religieux. Il passe en revue tous les systèmes de
religion, toutes les sectes; Musulmans, Chrétiens,
Juifs, Perses, Bramines, le Houre, le Sintoiste,
le Chinois sectateur de Fô, le Siamois sectateur
de Sammonokodom, le Tibétain adorateur
de la, etc., etc., etc., enfin les nations sauvages qui,
n'ayant aucune des idées des peuples policés sur
dieu, ni sur l'âme, ni sur une autre vie, ne forment
aucun système de culte.

La recherche de la vérité est l'objet de cette

assemblée. Tous prétendent la posséder: elle
leur a été révélée par dieu même. Tous allèguent
leurs miracles, leurs martyrs; tous veulent
l'être, et mourir pour leur religion. Cette
ardeur étant commune à tous, n'est donc pas
une preuve de la vérité, puisque chacun d'eux
prétend la posséder exclusivement. Alors on procède
avec ordre. Un Musulman obtient la parole.
A peine a-t-il ouvert la bouche, que des Musulmans
d'une autre secte le récusent et le réfutent.
Enfin, l'un d'eux parvient à faire entendre les
dogmes de Mahomet; il s'élève contre la plupart
de ces dogmes une réclamation générale. Un
théologien catholique prouve que la religion de
Mahomet n'est pas révélée, puisque la plupart
des idées qui en font la base existaient long-temps
avant elle. Le Catholique n'est pas mieux
traité par le rabbin; tous deux se réunissent aux
Musulmans, pour traiter les Parsis d'idolâtres. Les
brames, à qui leur religion même ordonne le silence
sur leurs dogmes, refusent de les révéler;
mais quelques Européens, qui, dans ces derniers
temps, ont eu connaissance de leurs livres, ayant
révélé leurs rites et leurs mystères, il s'éleva de
toutes parts des murmures mêlés d'éclats de rire
qui interrompaient l'orateur. Un lama du Tibet
prétend que cette religion n'est qu'un mélange du
paganisme des occidentaux, mêlé grossièrement à
la doctrine spirituelle; et sur l'exposé qu'il fait
de cette doctrine, il s'attire un reproche à peu

près pareil d'un théologien catholique. Alors le
lama prouve aux chrétiens, par leurs auteurs
même, que cette doctrine était répandue dans
l'Orient plus de mille ans avant le christianisme.

Ces disputes ayant excité dans l'assemblée un
grand tumulte, les législateurs, après avoir obtenu
silence, non sans peine, réduisent la question
à savoir comment se sont transmises de
peuple à peuple toutes les idées métaphysiques
devenues opinions religieuses. Ils invitent les
hommes de l'assemblée qui se sont occupés de ces
études, à lui faire part de leurs lumières.

Alors s'avance un groupe formé d'hommes qui
abandonnent leurs divers étendards (chaque religion,
chaque secte avait le sien), et qui, sans
arborer d'étendard particulier, s'avancent dans
l'arène; et l'un d'eux prend la parole.

L'orateur, prenant la société à son origine,
établit que, dans les premiers temps, l'homme a
modelé ses idées de l'être suprême, sur celle des
puissances physiques qu'il a personnifiées par le
mécanisme du langage et de l'entendement. Il en
résulta, dans les siècles de cette grossière ignorance,
que la divinité fut d'abord variée et multipliée,
comme les formes sous lesquelles elle parut
agir: chaque être fut une puissance, un génie;
et l'univers, pour les premiers hommes, fut
rempli de dieux innombrables.

A la seconde époque, les besoins de l'agriculture
ayant amené l'observation et la connaissance

des cieux, les idées prises dans un système astronomique
firent envisager sous un nouveau point
de vue les puissances dominatrices et gouvernantes;
et alors s'établit le sabéisme ou culte des
astres.

Les progrès de l'astronomie avant fait saisir les
rapports entre telles étoiles ou tel groupe d'étoiles,
et la raison de telle ou telle production de la terre,
ou l'apparition de tel animal, cette production et
cet animal devinrent des symboles dont le nom
fut avec le temps une source d'erreurs et d'équivoques;
de-là le culte des animaux, c'est-à-dire
l'idolâtrie.

Cependant il se faisait chaque jour de nouveaux
progrès dans les sciences, et le systême du
monde se développant graduellement aux yeux
des hommes, il s'éleva dans les pays où les prêtres
étaient astronomes, diverses hypothèses sur ses effets
et ses agens; et ces hypothèses devinrent autant
de systèmes théologiques. On observa que
toutes les opérations de la nature, dans sa période
annuelle, se résumaient en deux principales,
celle de produire et celle de détruire; on vit,
dans la nature, deux puissances contraires, une
puissance de fécondité, de création, une autre de
destruction et de mort. C'est la doctrine du dualisme,
d'où découle celle des génies, des anges
de bienfaisance, de science et de vertu, et celle
des génies, des anges d'ignorance, de méchanceté,
de vice.


Les idées, en s'éloignant de leur source, produisirent
celle d'un nouveau ciel, d'un autre
monde, etc.

Enfin, les analyses savantes d'une physique perfectionnée
ayant fait découvrir, dans la composition
de tous les corps, un feu élémentaire ou qui
paraît l'être, de nouveaux systèmes de théologie
firent de Dieu un être à la fois effet et cause,
agent et patient, principe moteur et chose mue;
d'autres, le séparant de la matière, l'appelèrent
âme intelligente, esprit; et les religions anciennes
découlèrent d'une de ces sources.

Ici l'auteur appuie ses idées de toutes les ressources
d'une vaste érudition. Plusieurs de ces
idées ne seront point nouvelles pour la plupart
des hommes instruits; mais ce qui lui appartient
et ce qui plaira à tous, ce sont les développemens
qu'il leur donne, et l'intérêt qu'il sait y répandre.
Cependant l'étendue qu'il leur donne paraîtra
sans doute excessive et trop hasardée. Il
sera attaqué à la fois par les partis érudits et les
théologiens.


Clamore incendunt cœlum Troësque Latinique.





Ceux qui ont lu ou qui liront l'ouvrage de
M. Volney, sentiront que ce vers s'applique particulièrement
à un des chapitres de son livre, où
l'auteur paraît avoir été emporté trop loin par
l'esprit systématique. Cette fois, les théologiens

pourront avoir de leur côté quelques philosophes,
avantage auquel, depuis assez long-temps, ils ne
sont plus accoutumés. M. Volney doit s'attendre
à être fortement réfuté; mais sans doute il s'est
muni d'armes suffisantes contre ses adversaires:
il doit avoir le sentiment de sa force et se flatter
comme un des personnages de l'Enéide.


Se satis ambobus Teucrisque venire, Latinisque.





Revenons à l'orateur de M. Volney, dont le
discours a mis en fureur tous les théologiens de
toutes les sectes. Les législateurs ramènent la paix:
un groupe d'hommes sauvages et simples font
sentir aux docteurs l'inutilité de leurs connaissances,
et les embarrassent par des argumens
que leur simplicité même rend péremptoires. Les
législateurs ayant fait sentir que les causes de ces
dissentimens n'existaient pas dans les objets eux-mêmes,
mais dans l'esprit de ceux qui contestaient,
en concluent que, si les hommes veulent
vivre en paix, il faut tracer une ligne de démarcation
entre les objets vérifiables, c'est-à-dire,
qu'il faut ôter tout effet civil aux opinions théologiques
et religieuses.

Ce résultat, désagréable aux prêtres, excite
leurs réclamations, auxquelles on réplique par le
récit de la conduite qu'ils ont tenue dans tous les
siècles et dans tous les pays. Convaincus de la
justice de ces reproches, ils avouent leurs crimes,

qu'ils excusent sur la superstition des peuples et
sur les besoins d'être trompés, comme les rois
justifient leur despotisme par la disposition des
peuples à la servitude: deux profondes vérités
que les législateurs recommandent au souvenir
des nations.

Cet ouvrage, fruit des méditations de plusieurs
années, avait été commencé au moment où
M. Volney, de retour en France, eut publié son
Voyage de Syrie. La révolution française, en
nourrissant les idées dont le germe était soutenu
dans son Voyage, a mis le talent de l'auteur au
niveau de son sujet. Son talent s'est élevé avec les
circonstances qui ont fait passer sous ses yeux le
tableau des grands événemens qu'avait pressentis
sa sagacité. Si quelques esprits sévères s'étonnaient
de l'emploi qu'il a fait du merveilleux dans un
écrit de ce genre, rempli de vérités austères, et
quelquefois même abstraites, on pourrait répondre
que peut-être n'existait-il pas d'autre moyen
d'en adoucir la sécheresse, de les rendre sensibles,
et de faire briller d'évidence celles que, sans cet
artifice, il eût fallu développer longuement, avec
fatigue pour ses lecteurs et pour lui-même.
Egalement riche d'imagination et d'érudition,
l'usage sobre et mesuré qu'il fait de l'un et de
l'autre n'est pas le moindre éloge qu'on puisse
faire de son ouvrage, quoiqu'elles n'y soient toutes
les deux qu'un mérite bien subordonné à celui de

la philosophie forte et profonde qui a dicté cet
excellent écrit.



Sur l'Éloge historique de Louis-Joseph-Stanislas Le Féron, premier
Commandant de la Garde nationale de Compiègne; par M. Chabanon
l'aîné, de l'Académie française, de celle des Inscriptions.
(1791).

On peut compter, parmi les bienfaits de la
liberté, la juste distribution de la louange publique.
Réservée autrefois presque exclusivement
au rang, à la naissance, aux grandes places, elle
était accueillie froidement par des hommes qui ne
pouvaient y prétendre, qui entendaient célébrer
des vertus et des talens auxquels ils ne croyaient
guère, ou tout au plus, vanter des services rendus
au gouvernement pour obtenir ses récompenses,
et non pas à la nation pour mériter son estime.
Ces idées, quoique peu développées dans des
hommes peu réfléchis, n'en exerçaient pas une
influence moins réelle, défavorable au panégyriste
comme à son héros: nul intérêt commun
n'attirait à eux ni l'auditeur ni le lecteur. La liberté
seule pouvait créer cet intérêt qui anime
tout, qui paie d'un sentiment intime tous les
services rendus à l'état, qui regarde comme une
propriété nationale toute vertu, tout talent, en
quelque lieu de l'empire que l'un ou l'autre se soit
développé. La mort du jeune Le Féron, qui fut

une calamité pour ses concitoyens à Compiègne,
fut ressentie douloureusement, même dans la
capitale, quoiqu'occupée alors des plus grands
intérêts. En le voyant pleuré ou regretté par ceux
qu'il avait servis sur un théâtre si resserré, on
fut touché de la mort prématurée d'un jeune
homme qui donnait de grandes espérances à la
patrie. Honoré à Compiègne de deux éloges publics,
un ami a senti le besoin de rendre un troisième
hommage à sa mémoire. M. Chabanon, lié
avec lui par les mêmes principes, par la passion
de la liberté et de l'égalité qui les animait l'un et
l'autre, a répandu quelques fleurs sur la tombe
de son ami.

Après avoir fait valoir les actions publiques du
jeune Le Féron, il le fait aimer en révélant tous les
sentimens honnêtes qui ne se manifestent guère
qu'aux yeux de l'amitié. Tel fut, entr'autres,
l'empressement avec lequel le jeune Le Féron satisfit
au décret qui abolit la noblesse. «Il avait, dit
M. Chabanon, l'instinct naturel de l'égalité; et le
décret qui l'établit entre les citoyens, ne fit que
promulguer une loi déjà reconnue et sanctionnée
dans le fond de son cœur.» Cependant Le Féron
était dominé d'une grande ambition, et cette passion
fut le mobile de sa vie entière.

«Quel est donc, dit M. Chabanon, ce sentiment
si puissant, qui obtient de l'ambition l'abnégation
volontaire d'une distinction telle que la noblesse?
Quel est ce sentiment? Une humanité éclairée,

qui fait trouver plus de plaisir à se rapprocher de
ses semblables, qu'à les dominer par sa naissance.
Quel est ce sentiment? La conscience d'une grande
âme, qui, remise au niveau de tous, se rend
compte des moyens qu'elle trouve en soi pour s'élever.
Arrachons à l'orgueil du noble l'aveu que dissimule
sa réticence polie. Sa prétention mise à nu,
énoncée dans toute son insultante franchise, est
d'avoir, sur un grand nombre d'hommes, un
droit de mépris, bien avéré, bien reconnu; cependant,
tandis qu'il exerce au-dessous de lui ce
droit d'humiliante supériorité, le noble d'une
classe supérieure le foule et l'humilie lui-même.
O l'admirable système d'organisation morale et
politique! dont le vice de l'orgueil est le principe
et le mobile, où le mépris, de degrés en degrés,
se transmet et s'échange, où la classe infirme
supporte seule le fardeau de tous les mépris, où,
vers le faîte enfin, comme vers la fin d'un cône
alongé, un petit nombre d'hommes jouit seul de
l'abaissement de tous ses semblables. O sainte
égalité! détruis cet édifice élevé par la folie, et
remets tous les hommes à ce niveau qui les avertit
de s'aimer.

Une autre singularité non moins grande, c'est
que Le Féron avait été poussé, par les circonstances,
à devenir courtisan. C'était l'effet de cette
même ambition. Il avait obtenu une lieutenance
dans les gardes d'un des princes français. Jamais
homme n'avait mis plus de disconvenance entre

son état et son caractère. On en jugera par ce
trait. C'est son ami qui parle.

«Nous nous promenions ensemble dans la galerie
de Versailles; il vit passer l'un des favoris
du prince qu'il servait; il le couvrit d'un regard
de mépris, accompagné de paroles injurieuses que
je pouvais seul entendre. Étonné de cette brusque
sortie, je lui en demandai la raison: «ce misérable,
me répondit-il, n'est occupé qu'à pervertir
les mœurs de mon prince.» Eh! quoi,
dira-t-on, les mœurs de Le Féron étaient-elles à
tel point sévères?.... Eh! faut-il tant de sévérité
pour s'indigner qu'un vieux courtisan donne à
l'un des enfans du trône les premières leçons du
vice, et qu'il soit doté de riches pensions pour
salaire de sa coupable instruction?

L'orateur arrive au moment où la révolution
ouvre à son jeune ami une carrière plus brillante.
Il déploie, dans l'espace de deux ans, toutes les
vertus de la liberté. Il sauve plusieurs citoyens,
prévient divers désastres, répare plusieurs calamités,
protège ses ennemis personnels en s'exposant
lui-même au danger, nourrit lui-même les
familles pauvres de ceux que la sûreté publique
le forçait d'emprisonner dans les premiers troubles.

«En voyant ces effets de la liberté sur une grande
âme, on est porté à croire, dit M. Chabanon,
que cette passion occupe le centre de nos affections
les plus belles, qu'elles y répondent, et que

de ce centre d'activité partent les mouvemens qui
leur sont transmis et l'ardeur dont elles se sentent
enflammées.» Nous ne transcrirons de ce morceau
que la réflexion suivante, qui peut en fournir
plusieurs autres.

«L'excellence de la liberté n'est guère plus contestée
que celle de la vertu même; et ce qui les
rapproche encore davantage, c'est que le vice est
l'ennemi naturel de l'une et de l'autre. Que l'on
cite un seul homme, un seul homme de bien qui,
placé entre la liberté et le gouvernement absolu,
ait senti pencher vers celui-ci la préférence de ses
désirs; s'il exista jamais, l'auteur d'un choix si
bizarre, l'estime et l'admiration du moins n'ont
pas consacré sa mémoire; et tandis que la liberté
conduit en triomphe après elle des millions de
héros qu'elle immortalise, le despotisme dévoue
ses partisans, ses lâches satellites à une honteuse
obscurité, ou à une liberté pire que l'oubli.»

«J'ai vu des militaires français, poursuit M. Chabanon,
colorer à leurs propres yeux du beau nom
d'amour pour leur roi, leur répugnance pour la
liberté. Aveugles que vous êtes, qui pensez qu'un
roi, pour être heureux, doit être tout-puissant,
lisez donc l'histoire de Marc-Aurèle, de ce prince
à qui l'on n'en compare aucun autre: il venait au
sénat déposer l'excès de son autorité, courber
majestueusement, sous le joug de la loi, cette
tête, la première du monde: il demandait à la
loi de restreindre ses pouvoirs; et c'est en se faisant

un monarque moins puissant, qu'il s'est créé
le plus grand de tous les hommes: et vous plaignez
la condition de Louis XVI, lorsqu'on l'égale
à celle du sage Antonin!»

Quelque agréable que soit la lecture de cet écrit,
nous aurions peut-être négligé d'occuper le public
d'une production peu volumineuse, si elle
n'eût été rehaussée à nos yeux par un singulier
contraste entre la manière dont l'auteur parle de
la liberté et les effets affligeans pour lui-même,
dont elle est, sinon la cause, au moins l'occasion.
Ceux qui ne croyent pas à la vertu, auront quelque
peine à concevoir que M. Chabanon, au moment
où sa ruine déjà commencée, est achevée
par le désastre de Saint-Domingue, écrive à l'un
de ses amis, ces propres paroles: «Ceux qui accusent
de ce malheur la révolution, sont des
fous ou des hommes stupides: elle a pu y contribuer,
mais la cause véritable est le féroce
entêtement des colons à vouloir changer les
hommes en bêtes pour le service de leurs sucreries;
ces gens-là admettraient le procédé chimique
qui changerait en or le sang humain.
»Ce qui enrichit l'état et moi, diraient-ils, est
de toute justice et d'une politique supérieure.
Si la terre leur reste, ils tenteront encore d'y
mettre des esclaves.» Je doute que cela leur réussisse.»

Ce peu de lignes fait voir qu'il n'est pas vrai
que tous les colons se ressemblent.





Sur l'ouvrage intitulé: Lettres sur les Confessions de J.-J. Rousseau;
par M. Ginguené.

Cinq hommes célèbres ont formé et en partie
effectué le projet hardi de se peindre eux-mêmes,
et se montrer tels qu'ils étaient. Saint Augustin,
Montaigne, Cardan, le cardinal de Retz, J.-J. Rousseau:
mais le sacrifice complet de l'amour-propre,
si difficile à consommer, n'a pu l'être que par les
deux derniers, Cardan et Jean-Jacques. Saint Augustin,
en dégradant l'homme de la nature pour
le montrer agrandi par le christianisme, trouvait,
dans les dispositions de ses lecteurs, le remède
aux blessures que son amour-propre s'était faites
à lui-même, et peut-être ses blessures étaient
une jouissance de son amour-propre.

Montaigne, restant toujours aimable au milieu
des vices et des défauts qu'il reconnaît en
lui, laisse voir trop de vanité dans ses aveux,
pour qu'on ne croie pas qu'il s'est permis des
réticences; et Jean-Jacques l'accuse nettement de
la caresser plus qu'il ne l'égratigne.

Le cardinal de Retz, au commencement de ce
siècle, étonna ses lecteurs par sa franchise; un
prêtre, un archevêque, se déclarant factieux,
conspirateur, libertin, scandalisa la France: c'était
une confession de ses crimes, de ses péchés;
mais cette confession était faite par l'orgueil, et
par plus d'une espèce d'orgueil, celui de la naissance,
celui du génie, etc.


Restent Cardan et Rousseau; dans ceux-ci, le
sacrifice paraît complet, en ce qu'ils avouent
des fautes avilissantes, et des actions qui semblent
dégrader entièrement le caractère, sans
laisser à l'amour-propre le plus petit dédommagement.
A cet égard, ils peuvent passer pour des
phénomènes; Cardan surtout, qui va même plus
loin que Rousseau, et qui se montre abject comme
pour le plaisir de l'être. Son livre excita la
plus grande surprise dans l'Europe; mais tout se
passait entre des savans et des littérateurs: cette
bizarrerie fut bientôt oubliée.

Il n'en sera point ainsi de J.-J. Rousseau; son
génie, ses succès, son nom, le nom de ceux dont
il fait la confession en même temps que la sienne,
le rapport de cet écrit à ses ouvrages les plus célèbres,
l'influence des événemens de sa vie sur
son caractère, de son caractère sur son talent,
les résultats de morale et d'instruction que présentent
ces rapprochemens, toutes ces causes
assurent aux Confessions de Jean-Jacques, sinon
le même degré d'estime, au moins la même durée
qu'à ses meilleures écrits. C'est le sentiment confus
de cette vérité qui sembla redoubler, après sa
mort, la haine de ses ennemis, lorsqu'ils apprirent
que J.-J. Rousseau avait en effet composé les
Mémoires de sa vie. La mort prématurée des dépositaires
successifs de son manuscrit le rendit
public avant l'époque désignée par Rousseau; et
ses ennemis subirent, de leur vivant, la punition

qu'il ne réservait qu'à leur mémoire. Mais il faut
avouer que celle de Rousseau en parut avilie. L'aveu
d'une bizarre disposition au larcin, de l'abandon
d'un ami délaissé au coin d'une rue, d'une calomnie
qui entraîna le déshonneur et la ruine d'une
pauvre domestique innocente, la révélation de
toutes les fautes d'une jeunesse aventurière exposée
à tous les hasards que poursuivent l'indigence,
enfin le coupable et systématique égarement
d'un père qui envoie ses cinq enfans à l'hôpital
des enfans trouvés: voilà ce qu'apprit avec surprise
une génération nouvelle, remplie d'admiration
pour Rousseau, nourrie de ses ouvrages,
non moins éprise de ses vertus que de ses talens,
qui, dans l'enthousiasme de la jeunesse,
avait marqué les hommages qu'elle lui rendait,
de tous les caractères d'un sentiment religieux.
C'est de cette hauteur que J.-J. Rousseau descendit
volontairement. Nous ajoutons ce dernier
mot, parce qu'en effet, comme l'observe très-bien
M. Ginguené, plusieurs de ces fautes étaient
ignorées, et pouvaient rester ensevelies dans l'obscurité
de sa malheureuse jeunesse, parce qu'il
pouvait se permettre une demi-confession, rédigée
avec cette apparente franchise qui en impose
beaucoup mieux qu'une dissimulation entière, et
que la postérité, prenant désormais pour règle
ce qu'il aurait avoué dans ses Mémoires, eût mis
le reste sur le compte de la calomnie.

L'auteur de ces lettres entre ensuite dans le

détail des causes cachées qui ont fait pousser tant
de clameurs contre les Confessions de Jean-Jacques
au moment où elles parurent, et il révèle le secret
de plusieurs amours-propres. Développant
ensuite le caractère de Rousseau d'après lui-même,
il rapproche les contrastes dont il était
composé; il explique avec finesse, ou excuse
avec l'indulgence qu'on doit aux passions, mères
du génie, plusieurs fautes de son jeune âge, que
lui reprochent avec amertume des hommes qui,
élévés dans le sein d'une aisance heureuse, n'ont
été mis à aucune des épreuves réservées à Rousseau.

Au reste, M. Ginguené insiste sur la différence
de deux époques en effet très-distinctes, dans
la vie de Jean-Jacques, dont la seconde est celle
qu'il appelle lui-même celle de sa grande réforme;
et c'est celle qui est la plus intéressante, par l'essor
de ses talens et par le développement de son génie.
C'est ici que la tâche de l'apologiste devient plus
facile. Les torts qu'on reproche à Rousseau sont
liés à l'histoire littéraire de cette époque, encore
présente au souvenir d'un grand nombre de contemporains.
Dans cette partie embarrassante et
difficile de son ouvrage, M. Ginguené sait allier
au vif intérêt qu'il prend à la mémoire de Jean-Jacques,
l'admiration ou l'estime due aux talens
de ses adversaires; et dans une cause qu'il affectionne
vivement, il montre la plus exacte impartialité.
Appuyé de faits, de dates, de preuves

qui paraissent sans réplique, il discute, il raisonne,
il conclut en faveur de Rousseau, et
semble garder en réserve, pour ses ennemis, une
partie de l'indulgence qu'il demande et qu'il obtient
pour les fautes de ce grand homme.

Il sait, en convenant de ses torts, le faire
aimer: c'est ce qu'il y avait de mieux à faire.
Les maux qu'il a soufferts et le bien qu'il a fait:
voilà ses titres et son excuse. Qu'on se représente,
d'une part, le tort de sa société, les opinions établies
dans le temps où Rousseau a vécu dans le
monde, c'est-à-dire à l'époque de ses succès;
qu'on se figure, de l'autre, Jean-Jacques au milieu
de ces conventions absurdes, dont la plupart
sont si bien jugées maintenant; qu'on se rappelle
ses goûts, ses habitudes, son attachement
aux convenances naturelles et premières, et qu'on
juge de quel œil il devait voir les convenances
factices que la société leur opposait, l'importance
mise aux petites choses, la nécessité de déférer
aux sottises respectées, aux sots en crédit; la
tyrannie des riches, leur insolence polie, l'orgueil
qui, pour se ménager des droits, se déguise en
bienfaisance; la fausseté du commerce entre les
gens de lettres et les gens du monde: on sentira ce
que de pareilles sociétés devaient être pour Rousseau,
et ce qu'il était lui-même pour elles. C'est
là que se formèrent les inimitiés qui empoisonnèrent
le reste de la vie de Jean-Jacques, et qui l'engagèrent

dans une lutte où il ne pouvait avoir que
du désavantage. Lui-même en avait le sentiment;
il savait le parti que ses ennemis tireraient de ses
vivacités brusques, de ses étourderies passionnées;
et disposé sans doute à la défiance, quoiqu'il
ait prétendu le contraire, il parvint à tourner
cette disposition contre lui-même, à en faire le
tourment de sa vie, à n'oser plus risquer ni un
pas ni un mot; enfin à justifier l'heureuse application
que M. Ginguené fait à Rousseau de
deux vers de l'Arioste, de soupçonneux qu'il
était d'abord, il était devenu le soupçon même.

Cet ouvrage, qui fera beaucoup d'honneur à
l'esprit et à la sagacité de M. Ginguené, sera lu
avec plaisir de tous les amis de Rousseau, expression
à laquelle nous ne nous réduirions pas, si
maintenant elle ne signifiait à peu près le public
tout entier. C'est le servir utilement que de
lui présenter l'analyse de l'âme et du caractère des
grands hommes; ils sont en quelque sorte des
variétés de l'espèce humaine qu'il faut étudier à
part, étude qui perfectionne la connaissance de
l'espèce même.





Sur l'ouvrage intitulé: La Police dévoilée; par Pierre Manuel. — 1792.

On se rappèle l'effet qu'a produit le livre intitulé
la Bastille dévoilée. Celui-ci est d'un autre
genre, mais son succès ne sera pas moins grand.
L'un présente le despotisme dans toute son horreur,
l'autre dans toute sa bassesse; et en rapprochant
ces deux livres, on peut dire:


Le ciel voulut ici rassembler tous les crimes.





Il est un grand nombre de lecteurs à qui ce
livre n'apprendra que peu de chose; et ce sont
ceux qui, ayant vécu dans le monde, comme on
s'exprimait il y a deux ans, connaissant une partie
de ses iniquités et de ses scandales, pourraient
aisément deviner le reste. Mais le recueil offrira
à la génération naissante, aux Français placés
loin de la capitale, surtout aux étrangers, la peinture
d'un état de choses dont il est presque impossible
de se faire l'idée; et sans doute ils le considéreront
comme une des causes qui a le plus
concouru à la rapidité de la révolution qui les
étonne. Ils verront que le premier moment où tant
de chaînes sont tombées des mains d'un peuple ainsi
garrotté, a du être un moment terrible. Ils cesseront
d'être surpris que le sentiment d'un malheur
commun ait d'abord réuni toutes les classes
contre les agens d'une autorité maintenue par de
pareils moyens. Enfin, ils verront comment la

révélation progressive de tant de honteux mystères
a nourri l'enthousiasme des Français pour une
constitution nouvelle, et a fait de la liberté une
passion constante, qui, en s'éclairant de toutes les
lumières, cherche à se fortifier de tous les appuis.

Il restera pourtant, après la lecture de ce recueil,
un grand sujet de surprise pour ceux qui
pensent qu'une entière perversité des mœurs est
un obstacle éternel à la liberté. C'est une maxime
répandue et accréditée par les oppresseurs de
toute espèce, que les nations vieilles et corrompues
ne peuvent revenir à la liberté, qu'elle
n'est faite que pour les nations neuves et vierges;
et comme la nôtre n'est ni neuve ni vierge, ils en
concluaient que nous étions des insensés de vouloir
être libres. Ainsi, le prix des soins qu'avait
pris le despotisme, de corrompre les mœurs, devait
être la perpétuité du despotisme. Cet argument
ne laissait pas que d'ébranler d'assez bons
esprits: heureusement, il s'en est trouvé de meilleurs.
Ceux-ci ont dit aux nations que les lumières
pouvaient leur tenir lieu de virginité; que
si, au courage de conquérir la liberté, elles joignaient
les lumières requises pour créer un ordre
social qui fît naître et encourageât les vertus et
non pas les vices, elles arriveraient, vierges ou
non, au but de toute société politique, le bonheur
de tous, ou du moins de l'immense majorité.
C'était là une hérésie il y a quelques années; mais
il paraît qu'elle s'accrédite de jour en jour.


Nous n'arrêterons point les yeux de nos lecteurs
sur toutes les turpitudes dévoilées dans ce
livre. Ce n'est pas à la malignité humaine que
nous le recommandons, mais à la curiosité philosophique.
Au reste, l'équité demande qu'on n'accorde
pas le même degré de croyance à toutes
ces anecdotes. Un très-grand nombre ne sont
que des notes données par les inspecteurs ou
espions de police à leur général. On sait la confiance
due à de pareils témoins, qui mesuraient la
vraisemblance d'une aventure sur la grandeur du
scandale; qui faisaient leur cour à monseigneur,
en l'amusant et en le mettant à portée de faire
sa cour et d'amuser le roi. Le porte-feuille de ces
messieurs devenait le rendez-vous de tous les bruits
de ville, de toutes les délations de haine. La seule
envie de se divertir, ou de montrer de l'esprit, suffisait
pour engager les rédacteurs du bulletin à
charger leurs récits de circonstances controuvées,
mais plaisantes; les mauvaises mœurs publiques
suppléaient abondamment aux preuves qui manquaient;
et un témoin oculaire, qui eût rétabli
le fait en supprimant une circonstance fausse,
mais plaisante, aurait été traité de pédant, et aurait
eu pour réponse: est-ce que cela n'était pas
mieux de l'autre manière? C'est ce que l'auteur du
recueil n'ignorait pas; et cette réflexion aurait dû
lui faire supprimer les noms d'un grand nombre
de personnes compromises dans ce répertoire
de police; il faut espérer que l'indulgente justice

du public réparera cette faute, en ne faisant pas
d'attention aux personnes, en ne s'occupant que
des choses, en ne regardant les individus cités
que comme des noms en l'air, de pures abstractions.

Il serait inutile d'exiger du public la même
indulgence pour ceux qui ont pris la peine de
se dégrader eux-mêmes d'une manière authentique,
en écrivant les lettres signées de leur
nom, et imprimées figurativement dans ce recueil.
Que répondre? Ce sont eux-mêmes qui
sont leurs propres délateurs. Tout ce qu'on peut
faire, c'est d'entrer dans leur peine. On dit
qu'elle est très-grande. On prétend que plusieurs
même ont déjà quitté Paris. Il y en a de pires,
et ceux-là resteront. Il est vrai que quelques-uns
y sont retenus par leurs places et par le patriotisme
subit qu'ils ont montré en remplacement
du zèle qu'ils avaient voué au despotisme précédent.
Ce recueil qui les désoriente, les rendra
plus circonspects et moins prompts à susciter
contre eux de justes ressentimens par des provocations
gratuites. Quand l'antre de Cacus fut
ouvert par le sommet, Cacus trembla.... mais
ceci devient sérieux. Revenons à la police de
Paris, devenue elle-même la délatrice des délateurs,
par les suites de cette malheureuse journée
du 14 juillet.

Si l'on veut se faire une idée juste de ce qu'était
l'état des gens de lettres en France avant la

révolution, il faut parcourir, dans ce livre, le chapitre
intitulé: de la Police sur la librairie, sur les
gens de lettres, sur les censeurs royaux, sur les
nouvelles à la main, sur les comédiens. On a
quelque peine à comprendre comment la raison
a pu se faire jour à travers tant d'obstacles. Il
faut voir nos meilleurs écrivains réduits à flatter
un lieutenant de police, à caresser un censeur, à
tromper un ministre et tous ses agens. Voltaire
mit peut-être plus de temps à intriguer pour
faire représenter Mahomet, et à prévenir les
dangers que pouvaient attirer sur lui l'impression
et la publication de son ouvrage, qu'il n'en mit
à le composer. Un de messieurs fut très-scandalisé
à la première représentation de cette comédie;
c'est ainsi qu'on désignait Mahomet dans la grande
chambre. Aussitôt cette comédie est dénoncée
par M. Joly de Fleury. Voilà Voltaire entre le
parlement, le cardinal de Fleury, M. de Maurepas,
le lieutenant de police Marville, et se moquant
d'eux tous comme de raison. On convient
que la pièce sera retirée du théâtre, et qu'elle ne
sera point livrée à l'impression. Par malheur,
Voltaire se laisse dérober son manuscrit; il se
plaint de ce vol au lieutenant de police, écrit
au cardinal pour obtenir qu'on prévienne l'impression;
il avait pris soin que cela fût impossible.
Il écrit aux ministres pour se plaindre de ce
contre-temps, qu'ils avaient prévu; et l'auteur de
Mahomet en est quitte pour quelques complimens

épistolaires, en dépit du parlement, toujours furieux
contre cette comédie de Mahomet, toute
propre, disaient messieurs, à produire des Ravaillac,
quoique l'objet de la pièce soit de dessiller
les yeux et d'arracher les poignards aux
Ravaillac.

Il est heureux que Voltaire ait joint à ses talens
celui de parvenir à faire jouer ses tragédies,
et de se tirer ensuite des embarras qu'elles lui causaient.
Si quelques moralistes sévères lui reprochaient
trop durement cette souplesse flexible et
cette habileté en intrigues, nous répondrions pour
lui, que, dans son dessein de déniaiser les Français,
il sacrifiait à ce grand but plusieurs considérations
d'un ordre inférieur; qu'en faveur de cette intention
philosophique, il se donnait l'absolution
de ces petites peccadilles en morale; qu'enfin,
il était naturellement espiégle, et qu'après tout,
les plus honnêtes gens d'alors succombaient à la
tentation de se moquer du gouvernement: car
cela s'appelait gouvernement. Ce gouvernement
était si étonné de l'être, si inquiet, si peu sûr de
sa force, qu'il avait peur de tout. C'est un plaisir
de voir ses transes à l'occasion du grand livre
de madame Doublet. C'était un répertoire de
nouvelles dont les faiseurs de bulletins trouvaient
le secret d'attraper quelques bribes, accident qui
alarma plus d'une fois Louis XV; c'était une
grande affaire que ce livre de madame Doublet,
à laquelle on essaya vainement d'imposer silence.

Mais, dira-t-on, pourquoi ne pas enfermer madame
Doublet? L'objection est forte. Oui: mais
il faut savoir que madame Doublet était femme
de bonne compagnie, qu'elle tenait à tout,
qu'elle était parente de M. d'Argenson, de M. de
Choiseul. Il faut donc traiter avec madame Doublet,
et capituler avec la toute-puissance du grand
livre. C'était un tribunal d'opinions privées qui
préparait l'opinion publique, toujours favorable
à ceux qui contrariaient le despotisme. Plus d'une
fois il fut forcé de reculer devant ce tribunal,
comme pour annoncer avec quelle célérité il
devait fuir un jour devant l'opinion nationale.

Ce peu de pages suffit pour inspirer le désir
de parcourir un recueil, qui, en présentant aux
Français le tableau de leurs mœurs, à l'époque
de leur régénération, leur offre des motifs nouveaux
de bénir la révolution qui les soulève hors
de cette fange, et en même temps, montrant aux
étrangers l'amas des chaînes et des liens de toute
espèce sous lesquels gémissait la nation française,
les met à la portée d'évaluer les reproches que
le despotisme expirant a multipliés contre la liberté
naissante.

Nous ne terminerons pas cet article sans recommander
à la curiosité de nos lecteurs un
morceau sur la police de Londres. L'auteur y
relève plusieurs abus monstrueux qu'on s'étonne
de trouver chez un peuple cité si long-temps
pour modèle des peuples éclairés. Mais ce qui

surprend davantage, et même au point d'exiger
confirmation pour être cru, c'est l'excès de misère
d'une immense portion du peuple. Il porte
à deux cents mille hommes le nombre de ceux
que cette misère accable dans des quartiers de
Londres presque inconnus des étrangers. Le détail
où il entre à cet égard fait frémir. Si ce tableau
est fidèle, les conséquences peuvent être
funestes à la veille des secousses qui menacent
le gouvernement. Rapprochons de ce tableau les
mots de la pétition faite par une société nombreuse
et respectée, celle des amis de la constitution,
«Nous croyons qu'il est impossible aux gens sages
de ne pas s'apercevoir que le temps approche
où la justice sera exigée d'un ton assez ferme
pour ne pouvoir être refusée, quelque pénible
qu'il puisse être pour certaines personnes de
souscrire à cette demande.»

Dans un pays où l'on parle ainsi, et au sein
d'une capitale, où une immense population présente
l'aspect d'une misère hideuse, telle qu'on
ne peut s'en former l'idée, en comparant les quartiers
qu'ils habitent avec ceux qu'habite à Paris
la classe la plus indigente (ce sont les termes de
l'auteur); dans un tel état de choses, combien
de temps peuvent subsister les abus politiques
dont se plaignent en Angleterre les amis de la
constitution, amis de la révolution française?
Question intéressante et digne d'occuper le cabinet
de Saint-James.





Sur les Mémoires du comte de Maurepas, ministre de la marine. — 1792.

Ceux qui, sur le titre de ce livre, et sur le nom
de son auteur, qui a été long-temps ministre, et
qui l'était quand il écrivit, s'attendraient à lire
les mémoires d'un homme d'état, seraient bien
trompés. Si l'on excepte deux morceaux qui font
une partie du 3e volume, et qui sont une espèce
de compte rendu au roi, en 1730, sur le commerce
extérieur du royaume et sur les encouragemens
dont il est susceptible, on ne trouve rien
d'ailleurs qui concerne la politique et le gouvernement;
on peut même douter que ces deux
morceaux soient du comte de Maurepas, attendu
l'usage, assez généralement établi dans le ministère,
d'emprunter la plume d'un premier commis
pour ces sortes de pièces ostensibles, dont
un ministre se faisait honneur dans le conseil,
mais que rarement il était en état de faire
lui-même. Plus cet usage était commun, plus les
exceptions étaient remarquées; elles sont si connues
des gens instruits que je ne crains pas qu'on
m'accuse d'avoir voulu les dissimuler pour généraliser
le reproche. On n'ignore point, par exemple,
que M. Turgot et M. Necker ne se servaient
que de leur plume, et auraient eu tort d'emprunter
celle d'aucun autre. Ce n'est pas que, dans cette

tourbe si superficielle, qu'on appelait le grand
monde, on n'ait répété mille fois que Thomas
était le faiseur de M. Necker, et que les économistes
qui entouraient Turgot, étaient les rédacteurs
de ses édits. Ces propos de l'ignorance ou
de l'envie étaient fondés principalement sur l'opinion
reçue, qu'un homme en place ne faisait
rien par lui-même. On oubliait que MM. Necker
et Turgot étaient hommes de lettres dans
toute l'étendue de ce terme; et les hommes à
portée de voir et de juger ne pouvaient s'empêcher
de rire, quand ils entendaient affirmer,
avec un grand sérieux, que Thomas faisait les
ouvrages de M. Necker, quoiqu'il n'y eût pas le
moindre rapport entre le style et la manière de
ces deux écrivains. Ces mêmes hommes qui savaient
que l'abbé de Boismont avait fait le préambule
fameux du fameux lit de justice de 1765,
savaient aussi que si le chancelier Maupeou était
hors d'état de rien écrire qui approchât de ce
préambule, aucun des économistes, amis de Turgot,
n'écrivait aussi bien que lui, mais cela n'empêche
pas que tous ces ridicules ouï-dire ne se
répètent dans des recueils d'anecdotes reproduits
sous toutes les formes, commandés à tant la feuille
par des libraires avides, composés par de pauvres
diables qui n'ont jamais rien vu, et reçus comme
parole d'évangile par des sots qui croient y entendre
finesse.

Il n'est pas à craindre du moins que l'on conteste

au comte de Maurepas ses Mémoires: ils sont
écrits avec une telle négligence et en si mauvais
langage, qu'il n'y a personne qui n'ait pu les faire:
ils ressemblent assez, pour le style, au grand
livre de madame Doublet, et aux Mémoires de Bachaumont
(dont on a fait depuis les Mémoires secrets);
mais il y a cette différence essentielle que
ceux-ci, rédigés par quiconque apportait sa nouvelle,
ou, faute de mieux, par un valet de chambre
du vieux président de Bachaumont, sont remplis
de sottises et de faussetés, et que les Mémoires
de Maurepas, quoique roulant, le plus souvent,
sur d'assez petits objets, sont du moins l'ouvrage
d'un homme qui voit les choses de près, et qui
sait d'origine ce que le public ne sait qu'après et
avec le temps. Ils sont donc, sous ce point de vue,
très-curieux: on peut d'ailleurs s'assurer de la véracité
de l'auteur, en rapprochant son récit de beaucoup
d'autres Mémoires que nous avions déjà sur la
fin du règne de Louis XIV, sur la régence, sur le
règne de Louis XV; époques qui nous sont aujourd'hui,
grâce à tant de secours, assez bien connues
jusques dans les détails les plus secrets, pour
qu'il soit facile à présent d'en faire une histoire
aussi fidèle qu'instructive.

Ces Mémoires ont un autre avantage, c'est de
faire bien connaître leur auteur, et de confirmer
l'opinion qu'il laissa de lui, lorsque, rappelé au
gouvernement par un hasard imprévu et sans
exemple, dans un âge qui est celui de l'expérience

et de la sagesse, après trente ans de retraite qui
supposent de longues réflexions, près d'un jeune
roi dont il avait toute la confiance, il n'apporta
pas dans l'administration une seule idée qui pût
faire voir qu'il avait tiré quelque profit de ses
années, de son expérience et de sa retraite. Il revenait
cependant avec des présages avantageux. Il
avait été renvoyé en 1749, pour avoir choqué une
favorite, et cela seul était un titre de popularité;
il passait pour aimer les lettres, et c'était à lui
que les philosophes avaient dédié l'Encyclopédie.
Ennemi des persécutions religieuses qu'exerçait
le cardinal de Fleury avec un grand air de bénignité;
assez favorable à la liberté d'écrire et de
penser, autant du moins qu'un ministre pouvait
l'être sous Louis XV, on pouvait présumer que,
sous un nouveau règne qui annonçait toute sorte
d'encouragemens et de réformes, il serait jaloux
d'y contribuer autant que lui permettait la place
éminente qu'il occupait. Mais dès qu'il y fut, il
parut également au-dessous et de ce qu'il pouvait
par cette place, et de ce qu'on avait espéré de son
retour. Il n'affecta que la supériorité d'un vieux
courtisan dans l'art de se maintenir, et la facilité
de mettre sa vieillesse au ton d'une jeune cour, de
lui tracer même des leçons d'insouciance et de frivolité,
et de dire le premier bon mot du quart-d'heure
sur chaque événement du jour. Ce qui se
fit de bien dans quelques parties, il le laissa faire
sans y prendre part, et fit congédier les ministres

qui l'avaient fait, dès qu'ils ne parurent pas assez
dépendans de lui. Il ne témoigna pas le moindre
intérêt pour les lettres; il n'eut pas même l'esprit
d'oublier ses petites animosités contre Voltaire,
pour se faire honneur d'appeler à Versailles cet
illustre vieillard qui avait la faiblesse de le désirer;
et il eut la maladresse de laisser voir à la
France et à l'Europe que l'opinion publique était
devenue une puissance bien prépondérante, puisque
Paris décernait à Voltaire des honneurs sans
exemple, dont la cour demeurait spectatrice immobile
et muette, entre les réclamations furieuses
de l'archevêque et du clergé, et les sourdes menaces
du parlement. Il n'a pas échappé aux observateurs
que ce triomphe inoui qui consterna Versailles,
où l'on osait à peine en parler, et plusieurs
circonstances singulières du séjour de Voltaire à
Paris, étaient un des événemens publics qui annonçaient
déjà un grand changement dans les
esprits.

Tout ce caractère du comte de Maurepas se
trouve dans ses Mémoires: pour peu qu'on y porte
un œil attentif, on y voit ce fond de frivolité,
cette vanité jalouse, ce goût et cette habitude des
petites choses qui étaient ses qualités distinctives.
Ils offrent l'extrait de cinquante-deux volumes,
rédigés entre lui et son secrétaire Salé, en
partie pendant le cours de son ministère, et avec
le plus grand soin. Qui croirait que ces 52 volumes,
composés par un homme qui devait être occupé

d'objets si importans, ne continssent guères,
à en juger par l'extrait, que les petites anecdotes,
les petites intrigues, les petites histoires de la
cour et de la ville, ne fussent, en un mot, qu'une
espèce d'Ana, ramassé (pour me servir ici des
jolis vers de Gresset, qui viennent fort à propos)


Par un de ces oisifs errans,

Qui chaque jour, sur leur pupitre,

Rapportent tous les vers courans,

Et qui, dans le changeant empire

Des amours et de la satire,

Acteurs, spectateurs tour à tour,

Possèdent toujours à merveille

L'historiette de la veille

Avec l'étiquette du jour?





Qui croirait qu'on y emploie la moitié d'un volume
à nous faire l'histoire détaillée et raisonnée du
Régiment de la calotte? sottise aujourd'hui si profondément
oubliée, que bien des lecteurs demanderont
ce que c'est (et je leur en saurai bon gré); que
cette histoire, enrichie d'une foule de pièces justificatives,
ne nous est donnée que comme une très-faible
partie de la grande histoire de ce régiment,
digne ouvrage d'un ministre d'état; qu'on nous
assure qu'elle contient plus de quatre cents pièces
contre Voltaire seul (jugez du reste!); qu'enfin
ce rare morceau commence ainsi: «Un des plus
beaux monumens de l'histoire du dix-huitième
siècle, est, sans contredit, celui du régiment

de la calote». Et qu'on n'imagine pas que
c'est une ironie; rien n'est plus sérieux; la suite
ne permet pas d'en douter: j'y reviendrai tout à
l'heure.

Le comte de Maurepas fait de justes reproches
au cardinal de Fleury sur l'abandon où il laissa la
marine, sur son ridicule entêtement pour la bulle,
sur son dévoûment servile à la cour de Rome, et
sur les oppressions arbitraires dont les jansénistes
furent les victimes: il a raison; mais ce qui fait
voir que ce n'est pas par un esprit de justice,
c'est qu'il n'en rend aucune à ce que ce ministre
a fait de bon, au soin qu'il eut d'écarter de nous
la guerre, surtout avec les Anglais; repos nécessaire,
qui donna le temps à la France de revenir
de l'épuisement des dernières années de Louis XIV
et des secousses du système, et qui la rendit,
vers l'an 1740, aussi riche et aussi florissante
qu'elle avait jamais pu l'être sous un gouvernement
absolu. Il dénigre beaucoup toute la
politique extérieure du cardinal, à l'époque de la
guerre de 1734; et il est de fait que cette guerre
est la seule du règne de Louis XV qui ait été bien
entendue, la seule qui ait été heureuse sous tous
les rapports, d'abord parce qu'elle fut très-courte
(ce qui prouve que les mesures étaient bien
prises); ensuite parce qu'on n'y eut que des
avantages, et qu'ils coûtèrent peu; enfin parce
qu'elle diminua capitalement la puissance de la
maison d'Autriche en Italie, où la maison de

Bourbon acquit le trône de Naples et de Sicile;
enfin, parce qu'elle augmenta de la Lorraine et
du Barrois la puissance territoriale des Français.

Il montre beaucoup d'humeur contre les premières
maîtresses de Louis XV; mais en examinant
l'état des choses au moment où il écrivait, on
sent trop que sa censure n'a pour fondement, ni
la morale, ni la politique. Pour la morale, il ne se
montre nulle part austère en principes, et il en
était fort éloigné: on pourrait même, en se rappelant
la réputation du comte de Maurepas en fait
de galanteries, lui citer la fable du Renard sans
queue, qui voulait l'ôter à tous ses confrères les
renards. Pour la politique, il faut se souvenir
que, de son aveu, madame de Mailly ne se mêla
de rien que d'aimer le roi, et ne coûta rien à la
France; quant à elle, il lui en coûta le long
repentir d'une faiblesse excusable et passagère,
repentir qui dura toute sa vie, et dont la justice
du peuple se souvint plus que de sa faute; qu'à
l'égard de madame de Châteauroux, à l'instant
même où il se déchaîne contre elle (tous ces écrits
ont une date marquée), elle montrait un caractère
noble et élevé, attesté par tous ses contemporains;
elle voulait faire de son amant un homme
et un roi; elle le déterminait à se mettre à la tête
de ses armées, démarche qui le rendit si cher alors
à tout un peuple facilement enthousiaste, et qui
réellement lui faisait honneur; elle voulait qu'il
sortît de son indolence et gouvernât par lui-même: il

en existe des preuves. Sa mort, aussi affreuse que
subite, fut attribuée au poison; et pour cette fois,
ce crime, toujours si aisément soupçonné et si difficilement
prouvé, n'était pas sans vraisemblance.
Il est permis de présumer que l'animosité que le
comte de Maurepas montre contre elle, et qu'il
signala de même contre celle qui lui succéda,
n'était au fond qu'une jalousie d'autorité.

A considérer la chose en elle-même, ce n'est pas
un plus grand tort dans un roi que dans un autre
homme, d'avoir des maîtresses, quand il n'est pas
assez heureux pour trouver auprès de lui un bonheur
légitime, assurément le plus désirable de tous,
mais qui ne dépend pas toujours de nous: ce qui
est important et difficile, c'est de ne pas donner
son autorité avec son cœur; et pourtant nous en
avons vu un exemple dans un prince naturellement
passionné pour les femmes, Henri IV; ses
amours n'influèrent point, du moins dans les
choses graves, sur son gouvernement. Il soutint
constamment son ami Sully contre toutes ses maîtresses;
on sait même qu'il alla jusqu'à donner un
soufflet à la plus emportée de toutes, la marquise
de Verneuil. Ce soufflet n'est peut-être pas ce qu'il
y a de plus louable; ce pouvait bien n'être qu'une
vivacité d'amant; mais ce qui est d'un homme et
d'un roi, ce sont ces paroles que tout le monde a
retenues: «Apprenez, madame, que je trouverai
plutôt dix maîtresses comme vous, qu'un ministre
comme lui.» Quand la conduite répond à

un tel langage, et que, le lendemain, la maîtresse,
après avoir bien pleuré, est obligée de faire les
premières démarches près du ministre qu'elle
voulait renvoyer; quand, depuis ce temps, elle,
n'ose plus ouvrir la bouche contre lui, cela est
peut-être plus beau que de n'avoir point de maîtresses.
Ainsi, loin de dire comme Bayle (qui a
laissé, je ne sais comment, échapper de sa plume
cette phrase grossière et ridicule): «Il n'a manqué
à Henri IV, pour sa gloire, que de n'être pas
eunuque»; je dirai: rien n'a manqué à sa gloire,
puisqu'il a eu celle de régner même sur ses passions.

L'auteur des Mémoires, en remontant jusqu'aux
derniers temps de Louis XIV, fait un précis de la
naissance et des commencemens de la célèbre
Maintenon et des principaux événemens de sa vie.
Il n'y a là que ce qui a été écrit partout; mais
à propos de la prédiction qui lui fut faite par un
maçon, qu'elle serait un jour épouse du roi, il
ajoute: «On assure que, dès ce moment, elle ne
fit pas un pas qui ne tendît à parvenir à la place
qui lui avait été promise, quoiqu'elle en parût
extrêmement éloignée.» Très-éloignée en effet,
puisqu'alors elle était madame Scarron. Comment
un homme de quelque esprit peut-il énoncer
sérieusement une pareille ineptie? Si la femme de
Scarron avait pu songer réellement à devenir celle
de Louis XIV, elle eût été réellement folle. Celle
qui eut assez de sens pour voir jour à tant d'élévation,
lorsque l'amour du roi pour elle rendit

au moins la chose possible, avait aussi trop de
sens pour rêver un semblable projet, quand il
était hors de toutes les vraisemblances morales;
et ceux qui, dans les destinées extraordinaires,
veulent toujours voir un même dessein depuis le
premier pas jusqu'au dernier, montrent une
bien grande ignorance des hommes et des choses.
Plus un homme est habile, plus il règle sa marche
sur les moyens que le hasard lui présente, et qui,
le plus souvent, ne sont pas ceux qu'il a prévus
ou préparés. Madame Scarron ne pouvait pas
deviner que le hasard la ferait choisir pour élever
en secret les enfans de madame de Montespan: ce
fut là le premier échelon de sa fortune. Quand
les circonstances l'eurent fait connaître du roi,
elle put encore moins s'attendre qu'à l'âge de
quarante-cinq ans, elle lui inspirerait une grande
passion, et d'autant moins qu'il commença par
avoir pour elle un éloignement marqué. Elle ne
put donc jusque-là, sans être insensée, avoir le
moindre pressentiment de son avenir. Mais quand
elle vit le roi très-amoureux, et qu'elle le connut
très-dévot, c'est alors qu'avec beaucoup d'esprit,
elle put concevoir le projet de l'amener jusqu'au
mariage. Cet esprit, après tout (car il en fallait),
n'est pas très-rare dans une femme. Quelle est la
femme (parmi celles qui ne sont ni sottes ni
amoureuses) qui ne sache pas à peu près ce qu'elle
peut faire de son amant? Madame de Maintenon
n'était ni l'un ni l'autre. Elle était aimable, ambitieuse

et adroite; le roi était sur le retour, tendre,
faible, crédule, bigot. Elle dut voir alors, qu'avec
des refus et des coquetteries d'un côté, de l'autre,
avec des désirs et des scrupules, il y avait de quoi
parvenir à tout; elle y parvint. Personne n'y fut
trompé dans le temps: et toute son histoire est
très-bien expliquée dans le fameux sonnet qui
finit par ce vers:


Il eut peur de l'enfer, le lâche! et je fus reine.





Voilà le mot, et l'amour une fois donné, toute
cette aventure n'est au fond qu'un mariage de
conscience, que les noms de Louis XIV et de
Scarron rendent plus singulier qu'un autre.

A peine a-t-on parlé de celui du dauphin,
Monseigneur, avec mademoiselle Choin, qui n'est
pas moins réel et guères moins hors des convenances,
et qui eut les mêmes motifs: d'autres
Mémoires l'avaient attesté: il l'est encore, et avec
détail, dans ceux de M. de Maurepas. On sait ce
qui fut dit alors: «On s'allie singulièrement dans
cette maison-là!» Si Louis XV eût vécu, qu'il
eût conservé une certaine santé, et acquis une
certaine dévotion, qui peut répondre qu'il n'eût
pas épousé madame du Barry? Avec un prêtre et
du secret, n'est-il pas fort commode d'arranger
son plaisir et sa conscience pour ce monde-ci et
pour l'autre?

M. de Maurepas paraît croire que madame de

Maintenon avait cédé a son amant long-temps
avant de l'épouser. Cette opinion, contraire à celle
de tous les historiens du temps, est bien peu
réfléchie. Quand nous n'aurions pas les lettres de
la favorite, quand nous n'y aurions pas lu ce mot
si connu et si décisif: «Je le renvoie toujours
affligé et jamais désespéré;» il suffirait de savoir
quel plan de conduite elle a suivi dès le commencement,
pour comprendre qu'elle ne pouvait pas
céder sans aller directement contre son but, ce
dont elle était incapable avec son esprit et son
caractère. C'est surtout en mêlant la religion à
l'amour qu'elle avait assujéti l'âme à la fois timorée
et sensible de Louis XIV; c'est en jouant auprès
de lui le double rôle d'une femme qui aime et
d'une dévote qui prêche, en l'effrayant d'une
liaison illégitime et lui faisant entrevoir les charmes
d'une union irréprochable, qu'elle l'avait arraché
des bras de madame de Montespan. Comment
aurait-elle pu se démentir elle-même au point de
faire ce qu'elle regardait comme si coupable? Elle
perdait dès-lors tout son ascendant, et n'était plus
qu'une femme comme une autre, aux yeux d'un
homme qui avait le besoin d'aimer consciencieusement.
L'excellente scène que Racine eût pu faire
d'une conversation entre deux amans de ce genre,
de celle, par exemple, qui décida le mariage! Sans
doute, le charme de ses vers n'eût été qu'à lui;
mais les deux personnages avaient assez d'esprit
pour qu'il ne leur eût pas prêté d'autres idées et

d'autres sentimens que ceux qu'ils ont pu exprimer
entre eux.

Puisque nous en sommes aux mariages extraordinaires,
il ne faut pas oublier celui de
Bossuet avec mademoiselle de Mauléon. On a beaucoup
crié contré Voltaire pour en avoir parlé le
premier: M. de Maurepas le rapporte comme un
fait certain.

Un autre mariage qui ne laisse pas d'avoir aussi
des singularités, c'est celui d'un roi de France
avec la fille d'un staroste polonais, que les armes
de Charles XII avaient fait un moment roi
de Pologne, et qui depuis, dépouillé et fugitif,
s'était retiré à Weissembourg, où il était dans
une telle misère, qu'il fallut d'abord envoyer des
chemises à sa fille en lui offrant la couronne de
France. Ce n'était pas qu'elle fût dans le cas de la
belle Mazarin, à qui madame de Sévigné écrivait
si plaisamment: «Vous voyagez comme une héroïne
de roman; force diamans et point de chemises.»
La fille de Stanislas n'avait pas plus de l'un
que de l'autre; et pour premier présent de noces,
elle reçut un trousseau complet. Le comte de Maurepas
trouve cette alliance monstrueuse: il est bien
vrai que c'était l'ouvrage d'une madame de Prie,
maîtresse du premier ministre (M. le duc), et
qui lui persuada que, pour rendre son pouvoir
inébranlable, il fallait donner au roi une femme
qui ne fût rien par elle-même, et qui devant tout au
ministre, fût aussi tout entière à lui. Mais on peut

quelquefois, par des motifs très-personnels,
faire une chose bonne et sage en elle-même. Les
mariages de nos rois avec des princesses étrangères
ont eu le plus souvent des suites funestes,
parce qu'ils font naître des prétentions qui sont
des sources de guerre, et qu'on fait entrer les peuples
comme une propriété dans les clauses du contrat:
or, tout ce qui est une cause prochaine d'ambition
et de guerre, est certainement un grand
mal dans la saine politique, qui ne doit songer
qu'au bonheur des peuples. Quant à la politique
personnelle de M. le duc et de madame Prie, elle
ne valait rien du tout: il ne faut point compter
sur la reconnaissance, et à la cour moins qu'ailleurs;
et puis, ce qu'une reine de France peut
être dans le gouvernement ne dépend point de
ce qu'elle était avant son mariage, mais de son
caractère, du plus ou du moins d'envie de dominer,
des moyens qu'elle peut avoir pour y parvenir,
et des circonstances où elle se trouve. Catherine
de Médicis n'était rien moins qu'une
grande dame par sa naissance, et l'on sait quel
terrible pouvoir elle exerça sous trois règnes.

Le comte de Maurepas a rassemblé le plus qu'il
a pu de pièces satiriques contre le gouvernement
de son temps; outre le goût naturel qu'il avait
pour la satire, il ne pouvait souffrir la domination
du cardinal de Fleury, qui asservissait les
autres ministres; et la plupart de ces pièces étaient
contre le cardinal. C'en était assez pour les rendre

précieuses à Maurepas, qui, d'ailleurs, ne
montre pas, dans la manière dont il parle de
tous ces pamphlets, beaucoup de tact ni de jugement.
Il rapporte une lettre écrite à Henri IV par
des jeunes gens ivres, et il n'y a rien du tout dans
cette lettre qui sente l'ivresse; elle est amère et
quelquefois injuste, mais raisonnée. Il en cite
une autre écrite au nom de Louis XIV à son successeur,
et qui est une critique sanglante de toute
l'administration de Fleury; il a l'air de la regarder
comme une pièce victorieuse, qu'il n'était
pas possible de mépriser; et il ne s'aperçoit pas
qu'elle est d'un bout à l'autre d'une mal-adresse
ridicule, en ce qu'elle suppose Louis XIV reprochant
à son successeur tout ce que lui-même
avait fait, et lui donnant des leçons qui retombent
de tout leur poids sur celui qui les donne: passe
encore si le mort qu'on fait parler, était censé
faire une confession, et s'il avait soin de dire:
Ne faites pas ce que j'ai fait. Point du tout: il ne
s'excuse que sur la bulle; sur ce seul point, il
avoue qu'il a été trompé; et sur tout le reste, il
s'exprime comme un mentor avec son élève. Il
lui fait surtout un grand crime de ne point déférer
aux remontrances de ses parlemens. Cela n'a-t-il
pas bonne grâce dans la bouche d'un prince
qui avait supprimé même le droit de remontrances?
Rien au monde n'était plus facile que de
faire à cette satire, si mal imaginée, une réponse
péremptoire, et, qui plus est, très-plaisante. Le

cardinal aima mieux la faire brûler par le parlement.
Brûler n'est pas répondre, dit fort bien
Maurepas. Il a d'autant plus raison, que répondre
n'était pas difficile, comme on vient de le voir;
ce qui n'empêche pas que ce mot ne soit fort
pour un ministre de ce temps-là: mais c'était un
ministre mécontent.

On trouve ici les j'ai vu, qui firent mettre Voltaire
à la Bastille pendant treize mois. Ils n'étaient
pas de lui; il est facile de s'en convaincre en les lisant,
quand on ne saurait pas que sur ce point
l'innocence de Voltaire fut reconnue. Cependant
l'auteur des Mémoires paraît persuadé qu'ils sont
de Voltaire. En voici des passages:


J'ai vu même l'erreur en tous lieux triomphante,

La vérité trahie et la foi chancelante;

    J'ai vu le lieu saint avili....

J'ai vu de saints prélats devenir la victime

 Du feu qui les anime, etc.





Indépendamment de la platitude de ces vers,
qui ne voit qu'il s'agit ici des querelles du jansénisme?
et qui peut ignorer quel mépris Voltaire,
dès ce temps-là, avait affiché pour ces folies?
N'est-il pas plaisant d'entendre Voltaire s'apitoyer
sur la foi chancelante etc.? Vous verrez que
Voltaire avait beaucoup de foi! lui, que ses professeurs
de rhétorique désignaient d'avance comme
le drapeau des incrédules; c'étaient les expressions
du jésuite Lejay. Qui peut douter que

ces vers ne soient de quelque suppôt du jansénisme?
Mais, comme disait très-bien Lagrange-Chancel
(qui eut raison cette fois), en parlant,
dans ses Philippiques, de cette inique détention
du jeune Arouet:


On punit les vers qu'il peut faire,

Plutôt que les vers qu'il a faits.





Nous trouvons aussi deux couplets sur Villeroi,
cet homme si nul et si vain, le seul que
Louis XIV daigna nommer son favori, et qu'il
fit entrer au conseil avant le vainqueur de Denain,
quoique Villeroi fût de la même force au
conseil qu'à l'armée. Il s'agit ici de l'affaire de
Crémone; et des deux couplets, il y en a un de
joli, sur l'air du branle de Metz.


Villeroi, grand prince Eugène,

Vous fait lever de matin;

Pâris fit moins de chemin

Pour prendre la belle Hélène.

On vous l'aurait envoyé,

Sans vous donner tant de peine;

On vous l'aurait envoyé,

Si vous l'aviez demandé.





Il est étonnant que Maurepas, grand collecteur
de couplets et d'épigrammes, n'ait pas cité ce
quatrain, qui pouvait être de quelque soldat, le
loustic du régiment, mais qui n'en est pas moins

le meilleur, sans comparaison, qu'on ait fait sur
cette affaire de Crémone.


Palsembleu! l'aventure est bonne,

Et notre bonheur sans égal;

Nous avons recouvré Crémone,

Et perdu notre général.





Au reste, on fut toujours assez heureux en
couplets sur ce courtisan dont la fortune nous a
été si fatale. En voici un dont les Mémoires ne
font pas mention, et qui méritait bien de n'être
pas oublié: il est sur l'air Vendôme, Vendôme,
qui ajoute beaucoup au sel des paroles.


  Villeroi, Villeroi,

A fort bien servi le Roi

  Guillaume, Guillaume.





Cette naïveté si piquante et si rare est la perfection
de ce genre.

Il y a loin des couplets de cette tournure à ces
calotes, qui tiennent une si grande place dans les
travaux et dans l'opinion du comte de Maurepas.
S'il n'y a pas de quoi s'en étonner, puisqu'il avoue
franchement que la plupart sont de lui, il n'y a
pas non plus de quoi se vanter, car elles sont
toutes de la dernière platitude. Je m'en rapporte
à qui pourra les lire jusqu'au bout: en voici des
échantillons.




Que dites-vous de la momie? (Voltaire.)

La soif de l'or le sèche ainsi,

Et le corrosif de l'envie.

Est-il assis, debout, couché?

Non, sur deux flageolets il flotte,

Entouré d'une redingotte,

Qu'à Londre il eut à bon marché.

Son corps tout disloqué canotte;

Sa mâchoire avide grignotte;

Son regard est effarouché.

Vous connaissez ce don Quichotte

Qui dans la cage est attaché;

Son sec cadavre est embroché

A sa rapière encore pucelle, etc.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .




Venez, savante Académie;

Encensez-le sur votre seuil;

Ces messieurs lui feront accueil,

Ou l'excuse la plus polie,

De n'avoir pas incorporé

Chez eux un mortel si taré.

Voltaire avec mépris les traite;

C'est leurs jetons seuls qu'il regrette, etc.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .




Mais ciel! qui bouche les passages?

Qu'entendons nous? quelles clameurs!

Haro sur le roi des rimeurs!

On veut l'arrêter pour les gages;

C'est un monde de souscripteurs,

De libraires et d'imprimeurs,

Parlant de vols, de brigandages, etc.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .






En voici un autre:


Nous, les regens de la calote,

Aux fidèles de la marote,

A qui ces présentes verront;

Salut: Arouet, dit Voltaire;

Par un esprit loin du vulgaire,

Par ces mémorables écrits,

Comme aussi par ses faits et dits,

S'étant rendu recommandable,

Et ne croyant ni dieu ni diable,

Ayant de plus riches talens

Qu'aucun autre à quatre-vingts ans;

Savoir, boutique d'insolence,

Grand magasin d'impertinence,

Grenier plein de rats les plus gros, etc.





En voilà bien assez: tout est de cette force. Ce
n'est pas là tout-à-fait le ton de plaisanterie de
Chapelle et d'Hamilton; mais chacun a le sien,
et c'était apparemment celui du comte de Maurepas.
Au reste, un ministre n'est pas obligé de
bien faire des vers, ni même de s'y connaître;
mais peut-être l'est-il de s'occuper d'autre chose
que de recueillir avec tant de soin de si pitoyables
rapsodies, et de les grossir de ses productions.

Il insiste beaucoup sur l'importance dont
étaient, selon lui, ces calotes dans l'opinion publique;
il assure que les ministres les commandaient
dans l'occasion, et savaient en tirer parti
pour écarter des hommes dangereux ou de fausses

opérations. Tout cela est infiniment exagéré,
et peut mériter quelques observations qui réduiront
le tout à l'exacte vérité.

On n'ignore pas que le ridicule a toujours été
une arme puissante, sur-tout chez les Français:
nation regardée de tout temps comme prodigieusement
vaine, et chez qui cette vanité s'est exaltée
en raison de l'esprit de société, devenu, depuis
Louis XIV, le plus dominant de tous les esprits.
De là l'empire de la mode, du bon ton, et de
toutes les petites choses qui influaient tant sur les
grandes, avant même que cet esprit fût formé;
et du temps de la ligue, la Satire Ménippée combattit
avec succès les sermons du fanatisme et l'or
de l'Espagne. Elle est restée dans toutes les bibliothèques
comme un monument historique très-précieux,
parce que, malgré l'imperfection du
langage encore un peu grossier, elle joint un sel
très-piquant au développement très-instructif des
intérêts et des menées de tous les partis. Le Français,
naturellement vif et malin, et aussi susceptible
de recevoir la vérité que l'erreur, accueillit
beaucoup les différentes pièces qui composent
cette satire, écrites d'ailleurs par les meilleurs
esprits et les meilleurs citoyens du temps; et l'on
ne peut douter qu'elles n'aient contribué beaucoup
à l'abaissement des factieux et au rétablissement
de Henri IV.

Du temps de la fronde, on ne négligea pas
non plus cette arme du ridicule; tous les partis

s'en servirent d'autant mieux que tous y prêtaient
également. Les Mémoires du siècle dernier
nous ont conservé quelques-unes de ces nombreuses
mazarinades, qu'on voyait éclore chaque
jour: quoique meilleures que les calotes, elles
ne sont pas bonnes, et l'on ne se souvient aujourd'hui
que de quelques couplets de Blot et de Marigny,
qui sont véritablement fort heureux. Quant
aux mazarinades, toutes celles qui ne sont pas
dans les Mémoires du temps (et c'est, sans nulle
comparaison, le plus grand nombre), sont tellement
anéanties, que rien ne serait plus difficile
aujourd'hui que d'en trouver un recueil; et
quand par hazard on en voit un annoncé dans
les catalogues de ventes, c'est vraiment une rareté.
Dès que les intérêts du moment sont passés,
tout ce qui n'a pas quelque mérite réel fait pour
tous les temps, tombe nécessairement dans le
plus profond oubli. M. de Maurepas nous assure
gravement que les bibliothèques ont conservé les
calotes: je suis convaincu qu'excepté chez quelque
curieux bibliomanes, qui mettent leur amour-propre
à posséder ce que peu de personnes peuvent
avoir et ce dont personne ne se soucie, on aurait
d'ailleurs bien de la peine à trouver ces copies;
et quiconque a des livres a la Satire Ménippée.

Il y a bien des raisons pour que ces calotes,
que les Mémoires de Maurepas ne feront pas revivre,
aient depuis long-temps disparu de la mémoire
des hommes: 1o elles sont d'un goût détestable;

et passé l'instant de la curiosité et de la
malignité, deux passions pour qui tout est bon,
la lecture en est dégoûtante; 2o l'uniformité d'un
cadre toujours le même, devait à la longue rebuter
le public qui veut une sorte de variété, même
dans la méchanceté qui l'amuse; 3o pour vaincre
cette monotonie, le talent même n'aurait pas
suffi; et si le talent se permet quelquefois une
saillie, une facétie, soit pour s'égayer, soit pour
se venger, il ne fait pas métier de brocarder indifféremment
tout le monde: il n'y en a point
d'exemple: c'étaient donc les derniers des écrivains,
ou quelques méchans obscurs et timides,
ou des hommes médiocres et vains qui se faisaient
une occupation et une jouissance de ces sortes
de libelles; et les productions de ces gens-là ne
sont jamais de durée; 4o dès que ce cadre fut
connu, l'esprit de parti s'en empara; et si quelques
gens avaient été attaqués avec justice, quoique
grossièrement, bientôt on s'adressa sur-tout
au mérite et à la réputation en tout genre, parce
que les méchans et les jaloux ont un instinct (et
c'est le seul qu'ils aient), qui les avertit qu'en rabaissant
tout ce qui vaut quelque chose, ils auront
tous les sots pour eux. C'est ce calcul sûr et
facile qui a fait subsister tellement quellement les
Fréron, les Sabatier de Castres, les Clément, les
Linguet, les Royou, et autres de la même trempe,
qui n'avaient précisément que ce qu'il faut d'esprit
pour être parmi les sots, ce que les béliers

sont parmi les moutons; c'est-à-dire pour se
mettre à la tête du troupeau et le mener: on sait
ce qu'ils sont devenus, et chacun est à portée
d'apprécier leur caractère.

Si l'on veut avoir une idée de toute la bêtise
de l'esprit de parti, il faut lire, dans ces Mémoires,
la calote faite au sujet des miracles du cimetière
de Saint-Médard. On croirait d'abord que c'est
pour s'en moquer (et le champ était vaste), point
du tout; c'est pour en parler du ton de l'admiration
la plus niaisement sérieuse: double ineptie;
car ce sérieux forme une disparate également ridicule
avec le sujet et avec le genre. Que dire des
convulsionnaires de Saint-Médard, distribuant
des brevets de folie (car c'est ce que signifiaient
les calotes)? Ne sont-ce pas les Petites-Maisons
assemblées pour rendre un arrêt en forme contre
le bon sens? et c'est ainsi que M. de Maurepas
s'imagine qu'on formait l'esprit public!

Ces Mémoires offrent, à toutes les pages, des
preuves, non-seulement de son peu de discernement
et de goût, mais même du peu de connaissance
qu'il avait de la langue, défaut (on doit
l'avouer) assez rare à la cour, où l'on se piquait
à un certain point de parler du moins passablement.
«M. de Tessé (dit-il), sans être un sot, était
bien l'un des bonnes gens de son temps en fait
de spiritualité.» Peu de courtisans auraient
ignoré que, quoiqu'on dise fort bien un homme
spirituel, le mot de spiritualité ne s'applique jamais,

dans notre langue, qu'aux choses de la
religion et du salut, et par opposition aux choses
temporelles.

Il dit, en propres termes, que les fables de la
Motte sont fort sottes; c'est ce jugement qui est
une sottise. Les fables de la Motte ne sont rien
moins que sottes; et ce n'est pas l'esprit qui lui
manquait; il s'en faut de beaucoup; ces fables
sont presque toutes fort ingénieuses; ce qui leur
manque, c'est le naturel et la grâce, genre d'esprit
rare et précieux, nécessaire sur-tout dans la
fable; et pourtant la Motte est parvenu, seulement
à force d'esprit, à faire quelques fables qui
sont encore les plus jolies que nous ayons, je ne
dirai pas après La Fontaine, mais depuis La Fontaine;
car après lui, il n'y a rien.

«La première idée de la formation du régiment
de la calote (dit encore l'auteur des Mémoires,
toujours avec la même gravité) fut de former
une société qui aurait pour but de corriger les
mœurs, de réformer le style à la mode en le
tournant en ridicule, et d'ériger un tribunal opposé
à celui de l'académie française.»

On a vu dans ce que j'ai cité, et l'on peut voir
dans tout le reste, avec quel style ces messieurs
voulaient réformer le style des autres; on a vu, par
les calomnies atroces et impudentes contre Voltaire,
comment ils prétendaient corriger les
mœurs; et pour ce qui est de l'académie, si le style
des complimens de réception et des pièces couronnées

a long-temps prêté au ridicule, ce sont
les bons écrivains de l'académie même qui l'ont
fait sentir, et qui l'ont corrigé un peu mieux que
l'ignorante grossièreté de messieurs de la calote.

«La dernière des calotines un peu connues
est de 1744. Madame de Pompadour, qui a un
ton grivois et bourgeois à la cour, où elle eût dû
porter, pour plaire, le grand ton des premières
favorites du roi, entrait en convulsion au nom
du régiment de la calote; et comme elle succéda,
pour l'empire de la cour, au cardinal de Fleury,
ce régiment, battu par l'autorité, disparut du
royaume de France, où l'on rira peu désormais,
tant que madame de Pompadour régnera.»

On reconnaît aisément à ce passage le ministre
que la favorite fit renvoyer, non pas précisément
pour une calotine, mais pour une chanson
assez jolie que tout le monde connaît et qui est
par tout:


Une petite bourgeoise,

Elevée à la grivoise, etc.





Cette chanson fut attribuée à Maurepas, ennemi
déclaré de la favorite, et qui avait réellement
fait le couplet contre elle, sur les Fleurs: celui-là
était de sa force; ce n'était qu'un calembourg;
mais la chanson était d'un homme de sa société,
de Pont-de-Veyle; elle courut toute la France; la
marquise ne la pardonna pas, non plus que le
couplet, et parvint à s'en venger. Il est plaisant

que l'auteur des Mémoires, qui dit lui-même que
rien n'a jamais empêché les Français de rire et
de chansonner, prétende que «son cher régiment
de la calote a disparu, battu par l'autorité.»
Ce n'est pas l'autorité qui détruit ces régimens-là,
c'est le dégoût et l'ennui. Il est encore plus plaisant
qu'il ne veuille plus qu'on rie en France, parce
qu'il n'est plus à la cour. On y a pourtant ri depuis,
et souvent de fort bonne grâce. Jamais le
Français n'a perdu le talent du couplet et de l'épigramme;
et il n'y a pas d'année qui n'ait vu des
pièces de ce genre, heureusement un peu meilleures
que les calotines. M. de Maurepas a beau
nous répéter en termes exprès, que «toutes ces
calotines sont d'un plaisant et d'un sel infiniment
piquant»; on lui répondra avec Molière:


Pour les trouver ainsi, vous avez vos raisons;

Mais vous trouverez bon qu'on en puisse avoir d'autres,

Qui se dispenseront de se soumettre aux vôtres.





Les éditeurs ont joint à ces Mémoires des notes
de M. Soulavie, qui sont fort loin d'ajouter quelque
prix à l'ouvrage. Ce ne serait pas la peine d'en
dire davantage, si l'auteur de ces notes n'y montrait
pas autant de prétention que d'insuffisance,
et si, en parlant avec un ton magistral de tout
ce qu'il n'entend pas, il n'appelait sur lui la sévérité
de la critique, qui doit remettre chaque
chose à sa place. On lui a déjà reproché universellement
d'avoir prêté au maréchal de Richelieu,

dans la rédaction de ses Mémoires, un langage
révolutionnaire qui forme le contraste le plus
étrange avec le caractère et le tour d'esprit si
connu de ce doyen des courtisans despotes. Le
mauvais succès de cette bigarrure grotesque aurait
dû corriger M. Soulavie, et l'avertir de se
borner à remplir de son mieux les fonctions d'éditeur
et de compilateur: ce qui même était déjà
plus qu'il ne pouvait faire; car si ce travail n'exige
pas de talent, il demande au moins des connaissances,
de la méthode et quelque habitude d'écrire;
il demande qu'on sache au moins un peu
de français, et M. Soulavie ne sait pas du tout sa
langue et la parle très-mal. Mais qu'importe? on
veut faire le philosophe, le législateur, le savant,
à quelque prix que ce soit; et l'on fait des phrases,
et puis des phrases, qui n'ont pas de sens; et
l'on accumule les erreurs, et les bévues, et les solécismes;
et l'on nous annonce encore fastueusement
un ouvrage sur le progrès des lettres sous le
règne de Louis XV. Il faut voir comment M. Soulavie
est en état de faire un pareil ouvrage.

M. Soulavie, qui était auparavant M. l'abbé
Soulavie, s'étend particulièrement sur le clergé,
et en vient encore à nous prouver que c'est l'ignorance
qui l'a perdu. On a déjà réfuté [13] cette fausseté
notoire pour tout homme un peu instruit;
et puisqu'il la répète, j'ajouterai que MM. l'ancien

évêque d'Autun, l'archevêque d'Aix, l'archevêque
de Toulouse, l'évêque de Rhodès, l'abbé
de Montesquiou et bien d'autres, ont peut-être un
peu plus d'esprit, de savoir, que M. l'abbé Soulavie
lui-même, quoiqu'il lui soit très-permis de
ne pas s'en douter.

«Le père le Tellier, profond jésuite, voulait,
pour faire régner sa compagnie, plonger le reste
du clergé dans l'ignorance.» Pas un mot de vrai.
Le Tellier n'était pas du tout profond, si ce n'est
en friponnerie; c'était le brouillon le plus emporté,
le plus hardi faussaire, et le plus effronté coquin
qui se soit trouvé de Caen à Vire. Ce n'était point
par l'ignorance du clergé qu'il voulait faire régner
sa compagnie; c'était par l'intrigue, par l'ascendant
de la cour de Rome sur un roi dévot, par
l'importance donnée à une prétendue hérésie de
la façon des jésuites, par l'imputation banale de
jansénisme, qui servait à écarter quiconque ne
voulait pas du joug ultramontain et par conséquent
jésuitique, et défendait les libertés gallicanes.
Ces mêmes querelles, qui d'ailleurs firent
tant de mal, loin de plonger dans l'ignorance,
aiguisèrent les esprits et entretinrent un germe
d'indépendance qui peu à peu s'étendit plus loin
que les controverses. Les écrits des bons jansénistes
prouvent qu'ils n'étaient pas moins ennemis
du gouvernement absolu, que de l'infaillibilité romaine;
et on le savait si bien, que c'était sous ce
point de vue qu'on les rendait odieux à Louis XIV

et à Louis XV. M. Soulavie a-t-il lu, par hasard,
l'Institution d'un prince, par Duguet? il y trouvera
trente décrets de l'assemblée constituante.
Mais quand on a passé sa vie à compulser d'innombrables
manuscrits ministériels, remplis de
petits faits et de grandes inutilités, pour en faire
des extraits informes et volumineux, a-t-on le
temps de lire les bons livres? Quand on s'occupe
à rédiger et à imprimer ce qu'ont pensé les autres,
a-t-on le temps de s'instruire et de s'accoutumer
à penser?

Il fait grand bruit de l'influence des sulpiciens
et des lazaristes, gens de l'autre monde depuis
quarante ans. Il ne sait pas que le règne des cheveux
plats et des grands chapeaux, commencé
sous Fleury, a fini avec Boyer l'imbécille; qu'à
dater de l'évêque d'Orléans, on éloignait le bigotisme
comme dangereux, et qu'on préférait les
esprits doux et concilians, tous ceux qui n'avaient
point d'affiche; qu'on craignait tellement le bruit
dont on était las, qu'il valait mieux être un peu
libertin que trop rigoriste; qu'à cette même époque,
la philosophie s'était déjà glissée jusques
sous le rochet et la barette, et que l'archevêque
de Vienne (Pompignan) s'en plaignit amèrement
dans une assemblée du clergé, criant que la moderne
philosophie avait infecté même le sanctuaire,
déclamation qui fut très-mal accueillie; qu'en un
mot, c'était l'esprit du monde, des affaires et de la
cour, qui, de nos jours, dominait dans le clergé,

et nullement celui des sulpiciens et des lazaristes.
M. Soulavie a beau avoir été abbé; il a besoin
d'apprendre son histoire de l'église, et il est honteux
qu'un profane soit obligé de la lui enseigner.

Il prétend que ce même Pompignan, dont je
viens de parler, se repentit d'avoir influé sur le
nouvel ordre de choses. Il n'y influa pas; il le suivit
un moment avec circonspection; il n'apercevait
pas jusqu'où ce nouvel ordre irait, et le grand
âge avait affaibli son fanatisme.

«Le clergé dut sa grandeur primitive à ses
vertus et à ses lumières.»

C'est confondre le clergé avec ce qu'on appelle la
primitive église, celle des quatre premiers siècles,
qui n'était point proprement un clergé. Elle n'avait
alors ni puissance, ni richesses, ni crédit;
et c'est alors qu'elle fut respectable. Quand Constantin
l'eut mise sur le trône, l'ambition, la fureur
de dominer la corrompit; et les circonstances
la servirent. Ce que M. Soulavie appelle la grandeur
primitive du clergé, et ce que j'appelle sa
domination, fut l'ouvrage non pas de ses lumières
et de ses vertus, mais de l'ignorance universelle,
suite de l'invasion des Barbares. Les prêtres seuls
savaient lire; il leur fut aisé de tout rappeler au
règne spirituel, chez des peuples abrutis et superstitieux.
Voilà ce que tout le monde sait, ce
que tout le monde a dit, et ce que M. Soulavie
seul paraît ignorer.

«Le clergé, dans sa décrépitude, laisse à peine

à nous historiens et à la postérité, quelques personnages
dignes de ses regards; M. de Pompignan,
M. de Bernis, à Rome, sont ceux que nous osons
citer.»

Je ne sais pas trop comment M. Soulavie est
un historien; je ne lui conseille pas même d'essayer
de l'être. M. de Pompignan n'est nullement un
personnage digne des regards de la postérité: c'était
un assez bon homme, théologien et prédicateur
de son métier, et rien de plus.

«M. de Bernis, avec de la probité, des qualités,
des talens et des ouvrages de tous les temps, n'a
peut-être pas la force de quitter des restes d'opinions
et un séjour de délices, pour venir terminer
sa carrière en patriote.»

M. de Bernis a montré en effet de la probité,
des qualités, des talens agréables. Il n'y a pas dans
tout cela de quoi occuper beaucoup la postérité.
Ce qui pourrait marquer le plus auprès d'elle, c'est
le traité d'alliance avec l'Autriche; mais la postérité
saura comme nous que ce ne fut point son ouvrage,
et ce n'est pas tant pis pour lui; il ne fit
guères que le signer; c'étaient madame de Pompadour
et M. de Staremberg, et surtout Kaunitz
qui avaient tout fait. M. de Bernis n'a eu d'extraordinaire
que sa grande fortune, et nous savons
quelle en fut l'origine. Il a fait quelques jolis vers
et beaucoup de médiocres; ce ne sont-là ni des
ouvrages, ni des talens de tous les temps. Je ne sais
ce que c'est que des restes d'opinions, car je ne

connais pas les siennes, qu'apparemment M. Soulavie
connaît mieux que moi; mais je sais qu'il
est tout naturel qu'à l'âge de M. de Bernis, on ne
change point d'opinion, quelle qu'elle soit, et
qu'on reste où l'on se trouve bien; et certainement
M. de Bernis ne pourrait pas être à Paris aussi
bien qu'à Rome, quoique Rome ne soit pas plus
un séjour de délices que Paris.

«Le presbytérianisme, bafoué en France, méprisé
du haut clergé, éloigné des anciennes assemblées
de l'église gallicane, privé de tout son avancement,
exilé, emprisonné par ses supérieurs,
dans ses fautes réelles ou prétextées, a fait, dans
l'état ecclésiastique, une révolution égale et parallèle
avec celle que la bourgeoisie française a
faite relativement à la noblesse.»

Il y a là beaucoup d'idées confuses et erronées.
D'abord le presbytérianisme, qui ne peut signifier
parmi nous que le jansénisme, n'a été bafoué, en
France, que dans le temps de la folie des convulsions,
qui lui a porté un coup mortel. Jusques-là,
l'opinion publique était pour lui; il résista même
à la prépondérance de Louis XIV, qui s'étendait
d'ailleurs jusques sur les esprits. Cette secte eut
long-temps de grands avantages; elle les devait
au mérite éminent de ses chefs, à la persécution
toujours odieuse, à des principes de liberté toujours
chers aux hommes, et qui ne cèdent qu'à
l'intérêt personnel; elle avait raison pour le fond;
son seul tort était de mettre trop d'importance à

des controverses d'école; mais c'était alors le tort
de tout le monde. Elle vint à bout, même dans sa
décadence, d'abattre ses ennemis les jésuites, qui
l'avaient long-temps foulée aux pieds; elle fut
redevable de cette victoire aux parlemens, qui
faisaient cause commune avec elle, et à qui la
faiblesse de ministère avait rendu de l'influence;
aux fautes des jésuites, qui s'étaient fait craindre
et détester partout; et plus particulièrement encore,
au caractère décidé du duc de Choiseul,
qui, choqué de la réponse arrogante du pape,
Sint ut sunt, aut non sint, détermina enfin Louis XV,
dont la pusillanimité irrésolue cherchait encore
des accommodemens, à livrer aux magistrats cette
milice ultramontaine, dont le chef avait osé dicter
au pape cette réponse imprudente, qui n'était ni
de notre siècle ni de la politique romaine. Sans le
duc de Choiseul, qui avait une manière de penser
philosophique, quoiqu'il n'aimât pas les philosophes,
le roi n'eût jamais retiré la main puissante
qui soutenait encore les jésuites, et qui arrêtait
les parlemens.

Les jansénistes tombèrent aussi et devaient
tomber avec les jésuites; les premiers n'avaient
plus d'existence que celle que leur conservait la
haine qu'on portait aux jésuites; et depuis la destruction
de ceux-ci, on ne parla plus de leurs
adversaires.

Ce n'est donc pas l'esprit presbytérien ni janséniste
qui a détruit le clergé; c'est avant tout,

l'indifférence philosophique qui apprit à ne plus
le considérer que sous les rapports du gouvernement:
et ces rapports le montraient évidemment
comme une corporation anti-politique, comme un
des arcs-boutans du despotisme, comme tellement
redoutable qu'il pouvait toujours renaître de ses
débris, s'il n'était entièrement anéanti; ce fut
ensuite l'opportunité de faire de ses dépouilles
une ressource immense pour la nation; et la ruine
entière de ce corps était liée intimement au plan
de Mirabeau pour les assignats: c'est lui qui porta
ces deux grands coups à la fois.

M. Soulavie a confondu la révolution dont les
suites devaient entraîner la chute du clergé, avec
la constitution civile de ce même clergé; c'est ici
seulement qu'il s'est mêlé un reste de jansénisme.
Des hommes nourris dans l'attachement aux
opinions religieuses inséparables de leur secte,
crurent qu'il fallait un clergé constitutionnel, et
vinrent à bout de l'établir, parce qu'on avait
besoin de la partie inférieure du clergé, qui, toujours
opprimée, s'était rangée du côté de la révolution;
ils l'établirent du moins sur les bases
d'égalité et de liberté, conformément aux principes
que les jansénistes avaient toujours professés.
Voilà toute la part qu'ils ont eue dans ce qui
concerne le clergé. Ont-ils bien fait? c'est ce qu'il
serait superflu d'examiner ici, et ce que le temps
décidera.

Dans une note sur Voltaire et Rousseau, M. Soulavie

a saisi du moins une idée juste, mais qui avait
déjà été indiquée plus d'une fois, que le premier
avait servi à détruire, et le second à édifier. Cela
est vrai; mais en s'appropriant une vérité, il n'en
sait pas assez pour l'embrasser et la développer
tout entière; et dès qu'il l'essaie, il tombe dans
des contradictions et des méprises continuelles. Il
avoue, par exemple, que Voltaire a renversé, dans
ses ouvrages, le respect pour les rois, les ministres,
les grands, le clergé et les parlemens;
et il ajoute tout de suite: «Rousseau a détruit
de même le passé, mais il est plus heureux
dans ses principes de réédification.» Non, Rousseau
n'a pas détruit de même le passé; ce que Voltaire
a le plus complètement détruit, c'est la
croyance sur la parole des prêtres; et il l'a détruite
à force de les montrer sous toutes les formes,
odieux ou ridicules, et en tournant en dérision
de toutes les manières les objets de la croyance.
Or, la crédulité religieuse était le plus formidable
appui du despotisme, puisqu'elle consacrait également
les rois et les prêtres, et que ceux-ci, parlant
au nom de Dieu, assuraient au peuple que
les rois étaient institués par Dieu, et n'avaient à
rendre compte qu'à Dieu. Le sacerdoce était donc
le premier rempart du pouvoir absolu; et Voltaire
l'a renversé. Sans ce premier pas décisif et indispensable,
on ne faisait rien. Rousseau, au contraire,
en attaquant l'intolérance ecclésiastique,
a défendu de toute sa force le fond de la croyance;

il l'a défendu par son éloquence et par son exemple;
et c'est ce qui lui avait ramené tous les ennemis
de la philosophie, ravis d'avoir à lui opposer
un croyant, un dévot tel que Rousseau.
Je n'examine pas si, dans tout cela, Rousseau
était bien conséquent; on sait que ce n'était pas
là son fort.

Il n'est pas juste non plus de dire qu'il fut
plus heureux que Voltaire dans ses principes de
réédification; car Voltaire n'a rien réédifié, si ce
n'est la religion naturelle qu'il opposait sans cesse
à toute religion révélée. Quant au gouvernement,
quoiqu'il n'ait jamais expressément traité cette
matière, on voit qu'il avait un assez bon esprit
pour connaître toutes les bases d'un gouvernement
légal, et tous les vices d'un gouvernement arbitraire;
et que, sur ce point, ses principes étaient,
comme tous ceux des hommes éclairés et justes,
conformes à notre déclaration des droits.

On est un peu étonné de lire, dans cette même
note de M. Soulavie, que Voltaire, dans la lutte
contre les préjugés, était étranger à son siècle,
totalement hors de son siècle. S'il avait été hors
de son siècle, il ne lui aurait pas donné le ton.
L'esprit supérieur consiste à juger la marche du
commun des esprits, à voir jusqu'où ils peuvent
aller et jusqu'où on peut les mener. C'est ce
que Voltaire entendait à merveille. Le scepticisme
de Bayle, la liberté de penser sous la régence,
et les hardiesses des Lettres persannes, lui firent

comprendre que l'on pouvait tout dire successivement,
en se mettant à la portée de tous. C'est
ce qu'il fit pendant soixante ans, en gagnant toujours
du terrein, et ce qu'il serait trop long de
détailler ici: cet examen trouvera sa place ailleurs.
J'observerai seulement une contradiction
bien frappante dans M. Soulavie. Dix lignes plus
bas, il dit que Voltaire était goûté de la multitude.
Concevez, s'il est possible, comment un
écrivain étranger à son siècle est goûté de la multitude.

«La cour de France semblait voir de loin la
puissance des écrits de ces deux personnages.
(Voltaire et Rousseau)».

Cela n'est vrai, tout au plus, que de Voltaire,
que la cour, en général, a toujours craint et haï,
même dans le temps où il y fut appelé et honoré,
par la faveur passagère que lui accorda madame
de Pompadour. Je dis tout au plus, car on calculait
moins la puissance de ses écrits qu'on n'était
blessé de son indépendance, des saillies qu'il
se permettait, de sa supériorité qui éclipsait tout,
même dans la société, de sa fortune même qui
le mettait au-dessus de l'espèce d'asservissement
où le besoin des grâces réduisait la plupart des
gens de lettres. A l'égard de l'influence qu'il exerçait
sur l'opinion, et des conséquences qu'elle
pouvait avoir un jour, la cour n'en savait pas
assez pour voir si loin; on n'était guère frappé
que de la hardiesse du moment, du danger de

l'exemple, de la nécessité de réprimer la liberté
de penser: mais en général, et sauf quelques exceptions,
la cour et le grand monde ont toujours
cru que l'état des choses où ils vivaient, était indestructible;
et cette sécurité a duré jusqu'à la
convocation des états-généraux, qui a commencé
à faire un peu ouvrir les yeux.

Pour ce qui est de Rousseau, ses ouvrages
politiques, et particulièrement le Contrat social,
qui est son chef-d'œuvre en ce genre, étaient
faits pour peu de lecteurs, et n'inspiraient à la
cour aucune alarme. C'était, sans nulle comparaison,
ce qu'on avait écrit de plus fort et de plus
hardi sur les principes de l'ordre social et politique,
et c'est cela même qui fit que le gouvernement
n'y prit pas garde. On ne regardait cette
théorie que comme une spéculation creuse, qui ne
pouvait pas avoir plus de conséquence que l'enthousiasme
de liberté et le mépris de la royauté,
poussés si loin dans les pièces de Corneille, et applaudis
à la cour du plus absolu des rois, Louis XIV.
Tout cela paraissait être d'un autre monde,
et sans nul rapport avec le nôtre. Les gens bien
instruits peuvent se souvenir que, quand le Contrat
social parut, il fit très-peu de sensation, et
n'attira nullement les regards de ce même gouvernement
qui fit tant de bruit pour l'Emile.
C'est que l'Emile, qui avait l'intérêt et le charme
d'un roman, fut dévoré à la première lecture.

Les prêtres, attaqués dans la Confession du Vicaire
savoyard, jetèrent les hauts cris; le parlement,
qui poursuivait alors les jésuites, crut de sa politique
de ne pas paraître moins vif que le clergé
sur les intérêts de la religion; et le ministère
laissa le parlement sévir contre l'auteur qui avait
eu l'imprudence de mettre son nom à la tête de
l'ouvrage: et c'était ce qu'on lui reprochait le
plus. La cour d'ailleurs, et le duc de Choiseul
tout le premier, se souciait fort peu de la personne
et des écrits de Rousseau, pauvre, retiré,
sans entours, sans crédit, et affectait de ne voir
en lui qu'une tête à paradoxes, une espèce de
fou qui avait du talent. Les femmes qui donnaient
le ton, et les jeunes gens qui le recevaient d'elles,
n'adoraient dans Rousseau que l'auteur des lettres
passionnées de Julie et de St.-Preux. Le philosophe,
le législateur n'était connu que d'un
petit nombre de penseurs; et il est très-vrai qu'il
fallait la révolution pour que, sous ce point de
vue, il fût bien apprécié. Il n'a pas le plus contribué
à la faire; mais nul n'en a autant profité,
quand elle a été faite; alors il s'est trouvé le premier
architecte de l'édifice à bâtir; alors ses ouvrages
ont été le bréviaire à l'usage de tout le
monde, parce qu'il était plus connu et infiniment
plus éloquent que les écrivains étrangers
qui lui avaient servi de modèles et de guides. En
deux mots, Voltaire sur tout a fait la révolution,

parce qu'il a écrit pour tous; Rousseau surtout
a fait la constitution, parce qu'il a écrit pour les
penseurs.

M. Soulavie a cru devoir revenir encore aux
lieux communs rebattus contre les académies.
J'ai dit ailleurs avec assez de détail ce que je pensais
à ce sujet; et j'ai assez témoigné que, pour
mon compte, il m'était très-indifférent que les
académies fussent conservées ou supprimées. Mais
en même-temps, j'ai distingué les époques où
l'académie française, en particulier, avait mérité
le reproche d'adulation; et j'ai prouvé que ces
époques étaient celles où le même reproche pouvait
s'adresser à toute la France. J'ai prouvé de
plus, par des faits publics et incontestables, qu'à
partir de la publication de l'Encyclopédie, non
seulement l'académie française n'avait point montré
en général un esprit adulateur, mais qu'elle
avait au contraire contribué d'une manière très-marquée
au progrès de l'esprit public qui commençait
à se former, de cet esprit philosophique
et libre qui consistait à rappeler sans cesse les
droits naturels des peuples, les principes du gouvernement
légal, et à inspirer la haine du pouvoir
arbitraire et l'amour de la liberté; que, pendant
vingt ans, elle fut, sous ce rapport, constamment
en butte aux invectives de tous les barbouilleurs,
rimailleurs, prêchailleurs aux gages
de la cour et du clergé; qu'elle fut, pendant tout
ce temps, publiquement notée à Versailles comme

un foyer de révolte, d'irréligion, d'indépendance
(car c'est ainsi qu'on appelait alors tout ce qui
tendait à combattre le fanatisme et la tyrannie);
qu'on employa souvent contre elle l'arme empoisonnée
de la délation secrète; et s'il faut
aujourd'hui citer des faits que je croyais trop
connus pour les rappeler, je dirai que le maréchal
de Richelieu et l'avocat-général Séguier la
diffamaient habituellement, l'un à la cour, l'autre
au parlement; qu'ils empêchèrent l'impression
du discours de Thomas, en réponse à celui de
l'archevêque de Toulouse; qu'ils firent annuler
par Louis XV l'élection du traducteur des Géorgiques;
qu'ils firent supprimer par arrêt du conseil
l'éloge de Fénélon; qu'enfin l'animosité alla si
loin, que le chancelier Maupeou annonça le projet
de dissoudre l'académie. Voilà une petite partie
des faits que je pourrais citer sur cette période
très-remarquable dans l'histoire littéraire: je défie
quiconque lit ou écrit d'en nier un seul. On peut
penser aujourd'hui de l'académie ce qu'on voudra,
et en faire ce qu'on jugera à propos; mais
il ne faut pas la calomnier: il faut rendre justice
et à ce qu'elle a fait et à ce qu'elle a souffert; et
quand M. Soulavie, qui s'annonce comme très-savant
en littérature, puisqu'il en veut faire l'histoire,
ne dit pas un seul mot de tous ces faits si
constatés, quand il se tait absolument sur un état
de choses qui a duré jusqu'à la mort de Louis XV,
j'ai le droit de lui dire que, s'il n'est pas instruit

de ces faits, c'est une ignorance honteuse, et
que, s'il les dissimule, c'est une lâcheté plus
honteuse encore. Quand il exprime que «Constantinople
n'a pas d'expressions turques plus viles,
plus rampantes, plus heureuses en tournures
orientales, que celles qu'il a recueillies de cet
amas étrange de complimens et de harangues académiques,»
je lui répondrai d'abord qu'il aurait
pu, du moins en lisant ces harangues, apprendre
à parler français un peu mieux qu'il ne fait; que
Constantinople qui a des expressions et des expressions
heureuses en tournures, forme un jargon
ridicule; que les tournures orientales, attribuées
aux éloges académiques, sont une autre espèce
d'ineptie qui prouve seulement qu'il ne connaît
pas plus le style oriental que le style français;
que le mauvais goût d'un grand nombre de ces
éloges, relevé et senti long-temps avant qu'il en
parlât, n'a rien de commun avec les tournures
orientales. Quand il ajoute que l'académie a perfectionné
la structure physique de la langue, mais
qu'elle a dénaturé, avili les moralités de cette
langue; je lui répondrai qu'à l'exemple de ces
écrivains qui, de leur vie, n'ont rien étudié ni
rien su, il entasse au hasard une foule d'expressions
qu'il n'entend pas; que, si la structure physique
d'une langue pouvait signifier quelque
chose, ce serait l'alphabet matériel et l'articulation,
et qu'assurément l'académie n'a rien perfectionné
de tout cela; que les moralités d'une langue

sont une expression absolument inintelligible.
Quand il s'avise encore de joindre à ce style d'un
mauvais écolier le ton d'un maître, de prononcer
que le cardinal de Retz, Rousseau et Raynal sont
les seuls «qui se soient montrés capables de
parler véritablement le langage de la liberté,»
je lui répondrai encore que d'abord il associe très
gauchement à Rousseau et à Raynal un homme
qui n'a rien de commun avec eux que le talent
d'écrire, quoique dans un degré fort éloigné d'eux;
que le langage du cardinal de Retz n'est point
du tout le langage de la liberté, mais presque
partout celui d'un politique machiavéliste, et
quelquefois, mais rarement, celui de Salluste;
que c'est le dernier excès de la présomption, surtout
dans un auteur aussi inconnu que M. Soulavie,
de rayer, de son autorité, Fénélon, Massillon,
La Bruyère, Voltaire, Montesquieu, Thomas,
etc. (sans parler des vivans), du nombre
des écrivains dignes de parler le langage de la
liberté; que cette confiance arrogante, que des
écrivains de sa trempe prennent pour une noble
audace et pour des inspirations de notre nouvelle
liberté, n'est autre chose que le délire de l'ignorance
et de l'amour-propre, et ne peut inspirer
que le mépris et la pitié. Enfin, quand il affirme
que «ces tournures et ces bassesses orientales qui
dominent dans nos ouvrages, ont obligé tout
orateur de les conserver dans les discours oratoires
publiquement prononcés,» je lui dirai

nettement que cela est faux, de toute fausseté;
que je le défie notamment de me citer dans les
éloges de Thomas (et puisqu'il ne s'agit pas ici
de talent), dans les miens qui sont bien des discours
oratoires publiquement prononcés, un seul
exemple de ces tournures et de ces bassesses orientales;
et comme je puis, au contraire, attester
quiconque les a lus, que ces ouvrages ne respirent,
d'un bout à l'autre, que les sentimens chers
à tout ami de l'humanité, de la liberté et des
lois, j'ai le droit de dire à M. Soulavie, en face
du public, qu'il est un calomniateur.

On peut trouver tout simple qu'un obscur et
inepte compilateur, qui n'est rien et ne peut jamais
être rien dans les lettres, les outrage avec
cette fureur insensée; mais on doit trouver aussi
très-naturel et très-juste que l'honneur des lettres
soit cher à un homme qui leur a consacré sa vie,
qui les honore par son témoignage après qu'elles
l'ont honoré par l'usage qu'il en a fait; et que,
tandis que la voix des hommes instruits et celle
de nos législateurs a solennellement reconnu les
services que les lettres ont rendus, il ne souffre
pas qu'elles soient impunément l'objet des injures
grossières et des calomnies absurdes de quelques
intrus qui s'érigent en littérateurs, parce
qu'il est arrivé, par hasard, qu'ils savaient lire
au moment de la révolution.



N. B. On a déjà, dans l'avant dernier No., annoncé

le 4e. volume de ces Mémoires, qui paraissait
pendant qu'on rendait compte des trois
premiers, et qui se vend séparément. Le comte
de Maurepas s'y montre beaucoup plus juste envers
Fleury qui n'était plus, et encore plus animé
contre la marquise de Pompadour qui régnait.
Il désavoue le couplet sur le bouquet de Fleurs
blanches, et prétend que ce fut une malice du
maréchal de Richelieu qui fit le couplet, le mit
sur la cheminée du roi, et le répandit dans Paris
sous le nom de Maurepas. Richelieu était en effet
très-capable de ce tour de courtisan; cependant il
n'y a aucune preuve du fait que l'assertion de l'accusateur.
Et après tout, qu'importe? Quant à la
chanson, voici ce qu'en dit le rédacteur de ses
mémoires, Salé, son secrétaire: «Une chanson
plus digne de M. de Maurepas, et dont l'histoire
adoptera toutes les expressions, rendait avec plus
de vérité ce qui se passait à la cour relativement
à madame de Pompadour. M. de Maurepas ne désavouera
jamais les grandes vérités qu'elle renferme.»

C'est faire entendre assez clairement qu'elle est
de lui; et cependant j'ai oui dire plusieurs fois à
M. d'Argental qu'elle était de son frère Pont-de-Veyle;
d'autres l'ont ouï dire comme moi; et ce
qui peut faire croire la chose vraie, c'est qu'on
ne l'a dite qu'après la mort de Maurepas et de
Pont-de-Veyle, pour ne compromettre et ne fâcher
personne. Au reste, on peut dire encore,
qu'importe? la chanson est assez plaisante, et

d'une tournure un peu plus fine que toutes les
calotes dont le même ministre se déclare l'auteur;
mais il n'y avait que son secrétaire qui pût
employer de si grands mots pour de si petites
choses: une chanson plus digne de M. de Maurepas!
l'histoire qui en adoptera toutes les expressions!
les grandes vérités qu'elle renferme!


    Si, dans les beautés choisies,

    Elle était des plus jolies,

    On excuse des folies

Quand l'objet est un bijou, jou, jou, jou.




    Mais pour sotte créature,

    Et pour si plate figure,

    Exciter tant de murmure,

Chacun juge le roi fou, fou, fou, fou.





Je ne crois pas que ce soit-là ni de grandes vérités,
ni des expressions à l'usage de l'histoire.
De l'aveu de tous ses contemporains, madame de
Pompadour était fort jolie; et ce n'était pas sur
ce point que le roi méritait des reproches, tels
que l'histoire peut les lui faire. Ce qui est vrai,
c'est que dire d'une femme qu'elle est laide, est
toujours ce qu'il y a de plus piquant pour elle: et
en cela le but de la satire était rempli. Le but de
l'histoire est un peu différent; et c'est ce que n'a
pas senti le secrétaire Salé, ni même son maître
dont il répétait l'esprit.

La haine de ce ministre pour Voltaire perce

particulièrement dans la manière dont il parle
du moment très-court de faveur très-légère dont
ce grand homme jouit à Versailles, non pas grâce
à ses talens, mais grâce à la favorite qui lui voulait
du bien. Maurepas le représente comme tellement
ébloui de cette lueur éphémère, qu'il pense
déjà au ministère. «M. de Voltaire a, dit-on, une
secrète démangeaison d'être ministre.» Il répète
la même chose quelques pages après. Ceux qui
ont bien connu Voltaire, n'en croiront pas un seul
mot. La vérité est que, révolté de ce préjugé si
orgueilleusement absurde qui mettait au dernier
rang, dans la hiérarchie sociale, quiconque n'avait
que du génie, et n'était ni possesseur d'un office
quelconque, ni héritier d'un nom, Voltaire aurait
voulu joindre, à la considération personnelle que
l'opinion attachait aux talens, l'existence de convention
qu'on attachait aux titres. Il y en avait où
il pouvait prétendre, parce que d'autres gens de
lettres les avaient possédés. Il eût désiré le brevet
de conseiller d'état, qu'avait eu Balzac, dont Balzac
se moquait, et dont lui-même se serait aussi
moqué. Il ne voulait pas qu'un conseiller du parlement
ou même du châtelet affectât de se mettre
au-dessus de lui, en disant ce n'est qu'un auteur;
il connaissait la toute-puissance des sots qui avait
tout arrangé pour eux dans ce monde (comme l'a
dit heureusement M. de Boufflers); et il voulait
que ces sots vissent en lui, non pas l'auteur de Zaïre
et de la Henriade, mais un conseiller d'état; ce qui,

comme on sait, est bien autre chose. Mais quant
au ministère, il savait trop son monde pour
ignorer que jamais un grand poète ne pouvait,
en France, parvenir à une grande place: l'exclusion
était trop formelle. Un simple amateur, un
poète de société pouvait ne désespérer de rien;
l'abbé de Bernis en fut la preuve; et depuis, un
faiseur de petits vers, infiniment au-dessous de
l'abbé de Bernis, Pezai, fut au moment d'être
ministre. La raison en est simple: ils étaient ce
qu'on appelait des hommes du monde, et dès-lors
susceptibles de tout; mais dès qu'on était formellement
homme de lettres, on n'était plus
homme du monde; et dès-lors la ligne de démarcation
était tirée: vous n'étiez plus propre à rien
de considérable. Voilà nos mœurs; et qui pouvait
en juger mieux que Voltaire?

«Nous l'avons envoyé espion chez le roi de
Prusse; et parce qu'il a arraché une seule phrase,
il estime assez son savoir pour se croire un homme
d'état. A présent, il cherche à plaire à madame
de Pompadour; mais le parti de la reine et
des jésuites qui redoute ses opinions, est celui
de tout le monde qui ne peut soutenir ses sarcasmes.»

Ce ton d'aigreur et de mépris entraîne beaucoup
d'inconséquence et d'injustice. Le terme
d'espion est ici très-déplacé, surtout dans la
bouche d'un ministre, qui devait être expert en
ces matières, et savoir que rien n'aurait été plus

ridicule qu'une commission d'espion donnée à un
homme du caractère et de la réputation de Voltaire.
On voit bien ici l'intention de rabaisser
extrêmement l'espèce de négociation dont il fut
chargé; elle n'était pourtant pas si méprisable, et
surtout le plan était fort bien adapté à ces deux
hommes extraordinaires. Il s'agissait, en 1743,
de savoir si le roi de Prusse, qui s'était accommodé
avec Marie-Thérèse moyennant la cession
de la Silésie, et avait abandonné la France, serait
disposé à renouer de nouveau avec cette puissance,
comme les circonstances et ses intérêts
pouvaient l'y engager. La reine de Hongrie avait
repris le dessus; la Hollande, l'Angleterre, la
Savoie s'étaient jointes à elle; nous avions été
battus à Ettinghen, et Frédéric ne pouvait pas trop
compter sur cette cession forcée de la Silésie, à
moins que l'Autriche ne se trouvât absolument
hors d'état de la réclamer par les armes. C'est
dans ces conjonctures qu'on imagina que Voltaire
faisant un voyage à Berlin, sans aucun caractère
public, et comme pour aller voir un roi qui le
traitait comme son ami, pouvait, dans l'espèce de
familiarité habituelle entre eux, et dans la liberté
d'un commerce intime qui ne ressemblait en
rien aux défiances réciproques inséparables de
toute négociation, tirer du roi de Prusse quelques-unes
de ces paroles toujours décisives de la
part d'un homme tel que Frédéric, qui ne disait
que ce qu'il voulait dire. C'est précisément ce

qui arriva. Il dit un jour à Voltaire, que, si le ministère
de France, qui paraissait flotter entre la
guerre et la paix, et prêt à entrer en composition
avec tout le monde, voulait faire une démarche
décidée en déclarant la guerre à l'Angleterre, il
était prêt, lui, à marcher en Bohême avec cent
mille hommes. C'est là cette parole que Voltaire
avait arrachée au roi de Prusse, suivant l'expression
du comte de Maurepas, et il me semble
qu'elle était assez importante. Elle ne fut pas
vaine; car, sur cette assurance, la guerre fut déclarée
aux Anglais; et Frédéric, avec qui la
France traita de nouveau, entra en effet dans la
Bohême et dans la Moravie.

Si Voltaire s'était cru pour cela un homme
d'état, sans doute il aurait eu tort: il est plus
que probable que Frédéric devina sans peine la
mission secrète du poète, et qu'il ne fut pas fâché
de lui parler de manière à encourager la France
à traiter de nouveau avec lui pour un intérêt
commun; mais enfin, c'était un service réel que
Voltaire avait rendu, qu'il était plus que tout
autre à portée de rendre sans compromettre la
cour; et s'il n'en fut pas récompensé, comme
tant d'autres l'ont été pour avoir fait moins,
c'est qu'un changement dans le ministère et la
mort de madame de Châteauroux ne permirent
pas qu'on pensât à lui.

A l'égard des talens d'un homme d'état, on
voit bien que Maurepas se flatte de les avoir,

parce qu'il est ministre, et croit Voltaire très-ridicule
d'y prétendre, parce qu'il est poète;
mais ni le ministère, ni la poésie n'y font rien.
Voltaire avait beaucoup plus d'esprit qu'il n'en
faut pour avoir des lumières en administration;
mais ce qui fait surtout l'homme d'état, c'est le
caractère, c'est la connaissance réfléchie, non pas
de l'homme, mais des hommes; celle-ci fait
l'administrateur; l'autre, le philosophe ou le
poète. Il est fort douteux que Voltaire eût pu jamais
être homme d'état; il avait trop d'imagination;
mais il est sûr que Maurepas ne l'était point:
c'était un courtisan, et rien de plus. Il reproche
à Voltaire de vouloir l'être; Voltaire n'avait en
effet que la grâce d'un courtisan, et n'en avait
pas la finesse; Maurepas l'avait. Il fait grand
bruit des sarcasmes de Voltaire, et il est très-vrai
qu'il ne put jamais commander à ses saillies
et à son humeur; l'on sait trop que ce fut une
plaisanterie un peu amère qui le perdit à Berlin;
mais cela même prouve qu'il n'eut jamais l'âme d'un
esclave, même à la cour, comme on l'a très-mal à
propos répété d'après ses détracteurs. J'aurai
peut-être occasion d'en dire ailleurs davantage
sur ces différens reproches, si légèrement hasardés
contre un homme qui n'était point difficile à
connaître, mais qui pourtant n'a pu être bien
connu que par ceux qui l'ont vu de près et
sans passion: il a eu trop de célébrité et trop
d'ennemis pour n'être pas jugé souvent par des

hommes qui n'étaient ni instruits, ni équitables.



QU'EST-CE QUE LA PHILOSOPHIE?

Hatimthai se dit un jour: «Je veux être heureux;
l'esprit et la vertu procurent seuls des plaisirs
purs et durables.»

Il ouvrit son salon aux hommes de lettres; il
nourrit tous les pauvres à sa porte; on voyait
chaque jour la nombreuse population, qui n'a
pas le nécessaire parce que d'autres ont le superflu,
se presser, aux heures des repas, sur le seuil
de son palais; et chaque jour il avait à sa table les
hommes d'esprit les plus distingués de l'empire.
Outre les festins qu'ils y trouvaient avec plaisir,
ils recevaient de lui des présens à chaque ouvrage
qu'ils lui dédiaient, et presque à chaque lecture
qu'ils faisaient devant ses sociétés habituelles.

Cependant, en un moment de réflexion, il remarqua
que Saphar ne s'était jamais présenté chez
lui: Saphar, qui a écrit la Chronique de l'empire,
qui a publié le plus savant ouvrage de méthaphysique,
et qui a dédié aux dames son poëme du
Jardin des roses. Cet homme universel vit solitaire;
la promenade au fond des forêts est son
seul délassement; et il a soin de se cacher dans

l'épaisseur des taillis, quand la chasse vient de son
côté.

Hatimthai ne l'a jamais vu. On cherche toujours
la nouveauté, avec une curiosité qui procure une
émotion vive et agréable. Il veut absolument interroger
ce philosophe; et il ordonne une chasse
au cerf, dont le seul objet est d'entourer et de
prendre l'homme de lettres le plus sauvage du
monde.

Le projet s'accomplit; Hatimthai est en face de
Saphar:

«Pourquoi ne t'ai-je jamais vu?»

—«Parce que ni toi ni moi n'avons besoin de
nous voir.»

—«Me dédaignes-tu?»

—«Je te loue de faire le bonheur des autres.»

—«Qui t'empêche d'y prendre ta part?»

—«Parce que ce qui fait leur bonheur, ne ferait
pas le mien.»

—«Aimes-tu mieux ta vie misérable?»

—«Sans doute. Mon père est pauvre, je ne
veux recevoir de lui que peu de chose, mais ce
peu me suffit. Je n'ai donc pas besoin que tu me
donnes davantage.»

—«Quelle vertu, se dit Hatimthai en se retirant!»

Avant de rentrer dans son palais, il aperçoit
Gemmade, qui portait avec peine un lourd fagot
sur ses épaules.

—«Pourquoi te fatigues-tu, lui dit-il, au lieu

d'aller recevoir ta nourriture à la porte d'Hatimthai?

Gemmade lui répondit:

«Parce que celui qui sait se suffire à soi-même
ne veut rien devoir à Hatimthai.»

Celui-ci réfléchit.

«Quelle noblesse, dit-il dans un si pauvre
homme. Eh quoi! n'aurais-je à ma porte, et même
dans mon salon, que les deux parties les plus
viles de l'espèce humaine? et ceux qui ont un peu
de vertu ou de fierté rougiraient-ils d'accepter
mes bienfaits?»

Mais ceci, me dira-t-on, est le pont aux ânes;
c'est ce qui a été dit partout. On a prouvé mille
fois que la philosophie rendait un homme heureux
dans la solitude, et qu'elle lui faisait dédaigner
ces joies du monde qui ne satisfont ni l'âme
ni le cœur. Serait-ce donc là le seul bienfait de la
philosophie? Rousseau a-t-il raison?

Hatimthai, en rentrant au palais, traverse la
foule des pauvres vivant des restes de ses festins. Il
voit entre autres Zilcadé, ce jeune paresseux, qui
court devant ses pas en semant des roses sur la
terre, et qui est toujours le premier à crier: «Vive
Hatimthai!»

—«Tu es bien brillant de santé, lui dit-il?»

—«C'est que les carcasses de tes faisans sont
depuis quelque temps plus grasses et plus succulentes
encore.»


—«Tes bras sont nerveux?»

—«Parce que mon estomac leur donne de la
force, et que je les exerce peu.»

—«Ton dos n'est pas voûté par les travaux?»

—«Depuis qu'Hatimthai me nourrit, je ne me
fatigue jamais.»

—«De tout cela, je conclus que tu pourrais
porter des fagots.»

—«Sans doute, et je serais alors inutile à la
société.»

Hatimthai est tout à coup saisi d'étonnement.

«Sache, ajoute Zilcadé, quelle est ma philosophie.
Il plaît à la vanité d'Hatimthai d'avoir des
pauvres à sa porte; il est peut-être orgueilleux, et
peut-être heureux seulement de sa bienfaisance.
Que m'importe? Je reçois ses dons qui m'évitent
les maux de la vie, et me laissent du temps libre
que j'emploie à faire autant de bien que lui.»

Hatimthai est encore plus étonné.

«Sans doute, ajoute Zilcadé, quand j'ai reçu
à ta porte le déjeûner du matin, je me sens fort
et bien portant. Je vais chez cette pauvre et faible
Rhége, qui demeure au bord du fleuve, et qui a
six enfans en bas âge. C'est moi qui jette et qui
attache ses filets; et après le repas du soir, je vais
les retirer. Le poisson qu'elle recueille ainsi, lui
suffit pour nourrir sa famille. Dans le cours de la
journée, je me promène au marché sans rien
faire; mais j'y vois le prix de chaque denrée, et
je vais en rendre compte à nos riches marchands,

qui évitent ainsi de se déranger de leur commerce.
Très-souvent je découvre des tromperies dont je
préviens les acheteurs; et souvent aussi je donne
de bons conseils aux hommes des campagnes,
pour qu'ils nous fournissent les marchandises qui
se vendront le mieux. On peut être utile sans
travailler; et pourrais-je rendre de tels services,
si j'étais occupé tout le jour à couper du bois
pour chauffer mon potage?»

Hatimthai ne répondit pas; et, à peine rentré
dans son palais, il trouva, à la porte de son sérail,
la jolie Fatmé, qui l'attendait pour recevoir ses
ordres; et, dans son salon, le vif, l'ingénieux
Ricca, qui était arrivé déjà pour le repas du milieu
du jour; car Fatmé, en se retirant, devait avoir,
peu d'heures après, un concert et un bal avec ses
compagnes; et elle était pressée de passer à sa
toilette, pour paraître toujours la plus belle.

Hatimthai pensait encore aux diverses réponses
qu'il avait entendues; il s'arrêta un moment près
de Fatmé, et l'interrogea de manière à ce qu'elle
lui prouvât bien vîte l'utilité dont elle était dans
ce monde.

«Hatimthai, lui dit-elle, il y a près d'ici une
pauvre mère de famille, qui a besoin de tes secours:
elle veut te vendre une parure de perles les plus
fines et les plus égales; elle est réduite à s'en
défaire, et tu ne me la refuseras pas. Je te demande
encore quelques-uns de ces jolis oiseaux que vend
ce pauvre mollak; et souviens-toi aussi de nos

nouvelles danses. Rhédi, qui les invente, n'a que
cela pour vivre. Voilà quels sont aujourd'hui mes
caprices; tu vois qu'ils feront des heureux.»

Hatimthai se retire, et appelle Ricca. C'est le
poète de ses spectacles; les opéras qu'il compose
sont brillans d'esprit dans le dialogue, de féerie
dans l'action, et de magie dans les décorations.
Ils excitent la surprise au plus haut degré.

«Ricca, lui dit Hatimthai, j'ai vu Saphar; il
est heureux à lui seul: c'est le philosophe le plus
sage.»

—«T'a-t-il dit, répond Ricca, ce que son père
est devenu?»

—«Non, mais il lui coûte peu de chose.»

—«Il est vrai; toutefois son père était un des
riches marchands de ton empire; devenu vieux et
aveugle, il avait compté sur son fils pour tenir
ses livres, régler ses paiemens et défendre ses
intérêts. Lorsque Saphar se mit à composer dans
les forêts, son père fut obligé de prendre un
commis à sa place. Il en eut un infidèle, qui l'a
trompé; et il ne s'en est aperçu, que lorsque sa
ruine a été complète. Il a abandonné ses biens,
qui n'ont pas suffi au paiement de ses créanciers;
il est aujourd'hui commis lui-même chez un de ses
anciens amis; et le peu qu'il donne à son fils lui
est plus onéreux que le plus brillant état qu'il lui
eût donné chez lui autrefois.

«Hatimthai, ajoute Ricca, je suis plus philosophe
que Saphar; il vit dans les bois; il n'a de

relations qu'avec lui-même; il n'entre pas dans les
ambitions; et il évite, j'en conviens, tous les
vices de la société: mais il n'est utile à personne.
La malheureuse Zilia tirait avec peine quelques
grains de blé de son jardin; je lui ai enseigné une
nouvelle manière de cultiver les roses; et elle en
récolte maintenant une si grande abondance,
qu'elle s'est enrichie avec l'essence qu'elle vend,
et m'en donne, sans se faire tort, pour verser à
flots sur les habits d'Hatimthai. Le malheureux
Calva, qui publie chaque jour les ordres et rend
compte des plaisirs d'Hatimthai, était tombé dans
la misère, parce qu'il avait imprimé les œuvres
des écrivains médiocres que le public dédaigne;
je consacre quelques heures par jour à lire les
manuscrits qu'on lui porte; et il nourrit à présent
sa famille avec le produit des bons ouvrages que
je lui conseille de publier. Je ne pourrais pas
rendre de tels services, si j'étais forcé de m'occuper
de moi-même. Mais Hatimthai, que j'amuse, doit
en échange me nourrir grassement; moi, j'enrichis
Calva, parce que j'en tire à mon tour
l'avantage de lui faire imprimer mes poésies, et
j'ai acquis ainsi une réputation qui satisfait mon
amour-propre.

«O Hatimthai! ajoute Ricca, le vrai philosophe
est un ministre d'Oromaze dans l'état social.»





Lettre à M. le duc de B***, lieutenant-général des armées du roi,
sur la glorieuse campagne de M. le maréchal de Broglie, en
1789 [14].

Je viens d'apprendre, Monsieur le duc, une nouvelle
qui me comble de joie, et je me hâte de
vous faire partager mon plaisir.

M. le maréchal de Broglie a l'honneur d'être
nommé généralissime des troupes françaises:
depuis long-temps, je m'affligeais de voir de si
grands talens inutiles à la patrie. Eh quoi! disais-je,
M. le maréchal de Stainville a pu, par sa belle
conduite dans sa campagne de Rennes, obtenir
le pardon de ses fautes et de ses disgraces en
Franconie; nous avons vu mourir, presque dans
les bras de la victoire, M. le maréchal de Biron,
qui, loin d'avoir épuisé son génie dans ses travaux
et dans la guerre de la farine, semble l'avoir
réservé tout entier pour sa belle campagne
du faubourg St.-Germain; nous avons admiré la
savante manœuvre qui, par la jonction subite
de deux corps de troupes, a pris en tête et en
queue six mille bourgeois dans la rue St.-Dominique,
et a décidé du sort de cette grande journée!
Ces grands hommes laissent une mémoire

adorée; et le vainqueur de Berghen est le seul
à qui le sort refuse de rajeunir une renommée
vieillie, et d'emporter au tombeau l'hommage
des cœurs vraiment français.

Non, Monsieur le duc, les grands destins de M.
le duc de Broglie ne sont pas encore remplis; et
c'est avec transport, que je vois s'ouvrir devant
lui une nouvelle carrière de gloire et de prospérité.
La première opération de M. le maréchal
a été d'ordonner la formation d'un camp de
trente mille hommes à quelques lieues de Paris;
et, pour ne parler d'abord que de l'intention politique
de ce camp, vous sentez l'avantage immense
qu'il y a, pour le bon parti, de persuader
au roi la grandeur du péril où nous sommes;
et comment n'y serait-il pas trompé, en voyant cet
amas de troupes étrangères et nationales, ce
train formidable d'artillerie, etc.? De plus, vous
voyez quelle abondance de numéraire va jeter
dans Paris le voisinage de trente mille soldats qui
arrivent chargés d'argent, fruit de leurs économies;
cet abondant numéraire refluera vers le
trésor royal, ranimera la circulation, rétablira
la confiance et se répandra dans tous les canaux
du commerce et de l'industrie. On objecte le
danger de la disette, auquel ce surcroît de consommation
expose la capitale; mais quel est le
bien sans inconvénient? D'ailleurs, ne connaît-on
pas les intentions hostiles et dangereuses des
capitalistes, des rentiers et en général des bourgeois

de Paris? N'est-il pas à craindre que cette
ville formidable ne se déclare contre sa majesté?
Et, dans ce cas, est-il si mal de tenir l'ennemi
en échec, et de lui donner de la jalousie sur les
subsistances?

Je passe, Monsieur le duc, aux dispositions
purement militaires. M. le maréchal a daigné me
communiquer son plan: rien de plus beau et
pourtant de plus simple. Le corps de l'armée s'étendra
dans la plaine à gauche entre Viroflai et
Meudon, l'arrière-garde postée de manière à n'avoir
rien à craindre de l'assemblée nationale,
des gardes avancées trop fortes pour être entamées
par les escarmouches de la députation
bretonne. Meudon sera occupé par les deux régimens
qui arrivent du fond de la Guyenne; on
fait venir des hussards d'Alsace pour nétoyer le
bois de Boulogne; on a mandé des dragons de
Nancy pour fouiller les bois de Verrières, qui
sont bien autrement fourrés; deux officiers des
plus braves et des plus intelligens répondent sur
leur tête de Fleury et du Plessis-Piquet; un
détachement de grenadiers suffira (du moins on
l'espère) pour contenir Fontenay-aux-Roses;
tout est tranquille à Clamart; M. le maréchal
compte y établir un hôpital militaire; on s'est
assuré des bateleurs de Saint-Cloud, et on ne négligera
rien pour s'assurer de Châville. On est
maître du pont de Neuilly. M. le baron de Bezenval
n'a pas le moindre doute sur Courbevoye,

malgré l'insubordination de plusieurs soldats
suisses qui chicanent sur les termes du traité de
la France avec les cantons. A la vérité, on craint
que M. le duc d'Orléans ne remue dans sa presqu'île
de Gennevilliers; et que n'a-t-on pas à redouter
d'un prince si peu patriote? Mais vous
savez que le roi dispose absolument des deux bacs
d'Anières et d'Argenteuil; et si l'on place un
cordon de troupes depuis Colombe jusqu'à la
Seine, M. le duc d'Orléans se trouverait dans une
position vraiment critique. Observez que, s'il s'avisait
d'armer les gondoles de sa pièce d'eau, il
suffirait de retenir, pour le compte du roi, les
batelets de Saint-Cloud; et, pourvu que la galiote
se tint neutre, on présume que la victoire
resterait aux troupes de sa majesté.

D'après la sagesse de ces dispositions, Monsieur
le duc, il ne paraît pas douteux que M. de Broglie
ne prenne Sèves, contre lequel on a déjà fait
avancer des canons; et cette place une fois prise,
on convient que Vaugirard ne saurait tenir long-temps:
c'est comme Mézières et Charleville, l'un
tombe nécessairement avec l'autre. Je ne doute
pas que vous ne soyez ravi de ce plan; et je suis
bien sûr qu'il obtiendra l'approbation de M. le
prince Henry et de M. le duc de Brunswick. Je suppose,
comme on doit le penser de ces deux grands
hommes, que la jalousie ne saurait égarer leur
jugement.

Je compte, Monsieur le duc, publier le journal

militaire de cette glorieuse campagne. Il paraîtra
tous les jours et servira de pendant à l'un des journaux
de l'assemblée nationale; ainsi le lecteur
pourra, avec deux souscriptions seulement, voir
marcher de front les opérations civiles et militaires;
il pourra voir et admirer la parfaite intelligence
et l'heureux accord qui règne entre le
pouvoir législatif et le pouvoir exécutif. Ces deux
monumens littéraires suffiraient seuls pour écrire
l'histoire de cette grande époque; et l'emploi de
notre digne historiographe, M. Moreau, sera du
moins, pour cette année, aussi facile que lucratif.

Voulez-vous, bien, Monsieur le duc, puisque
vous vous trouvez en ce moment à Versailles, me
donner des nouvelles de M. d'Eprémesnil, de M.
de Cazalès, de M. Martin d'Auch et de M. l'abbé
Maury? Ce sont les seuls députés des trois ordres
qui intéressent M. le maréchal.





PORTRAIT DE RULHIÈRE.

Il cachait un esprit très délié sous un extérieur
assez épais. Très-malicieux avec le ton de l'aménité,
très-intrigant sous le masque de l'insouciance
et du désintéressement, réunissant toutes
les prétentions de l'homme du monde et du bel
esprit, il faisait servir ses galanteries à ses bonnes
fortunes littéraires, et les lectures mystérieuses
de ses productions à s'introduire chez les belles
dames. Fort circonspect avec les hommes qui
pouvaient l'apprécier, il était extrêmement hardi,
à tous égards, auprès des femmes qui ne doutaient
point de son mérite. Tout dévoué à la faveur
et aux gens en place, il n'évitait, dans son
manège, que les bassesses qui l'auraient empêché
de se faire valoir. Souple et réservé, adroit avec
mesure, faux avec épanchement, fourbe avec délices,
haineux et jaloux, il n'était jamais plus
doux et plus mielleux que pour exprimer sa
haine et ses prétentions. Superficiellement instruit,
détaché de tous principes, l'erreur lui
était aussi bonne que la vérité, quand elle pouvait
faire briller la frivolité de son esprit. Il n'envisageait
les grandes choses que sous de petits
rapports, n'aimait que les tracasseries de la politique,

n'était éclairé que par des bleuettes, et
ne voyait dans l'histoire que ce qu'il avait vu
dans les petites intrigues de la société.

FIN DU TROISIÈME VOLUME.



NOTES:


[1] Voltaire cite et fait valoir les quatre années de tailles arriérées
que le roi remit au peuple; mais on sait que le peuple ne doit quatre
années de tailles que lorsqu'il est hors d'état d'en payer une.

[2] En 1789.

[3] Cette suite a paru depuis en cinq volumes.

[4] On peut reprocher à M. Rivière, dont les intentions très-pures
seront peut-être calomniées, de n'avoir pas supposé cette
même pureté dans les intentions d'autrui. Tous ceux qui connaissent
M. l'abbé Auger, savent qu'il est impossible de pousser plus loin le
désintéressement. Il a pu se tromper, et s'est trompé en effet, en
donnant à l'étude des langues grecque et latine un trop grand rôle
dans l'éducation nationale; mais cette erreur n'est-elle pas bien pardonnable
dans un homme qui a consacré à l'étude de ces deux langues
la plus grande partie de sa vie? S'il a poussé trop loin son zèle
pour l'université, ce n'est pas, comme le prétend M. Rivière, pour
assurer le débit de ses traductions, c'est que sa reconnaissance l'a
trop prévenu en faveur d'un corps qui savait au moins exciter une
vive émulation entre ses élèves les plus distingués; c'est que M. l'abbé
Auger a pris pour une bonne éducation nationale, celle où il avait
conçu une sorte de passion pour le travail; et pouvait-il, sans cette
passion, traduire plus de quarante harangues de Démosthènes,
soixante des autres orateurs grecs, celles des historiens grecs, trente
discours de Cicéron, etc.? Un si grand travail, utile dans tous les
temps, ne le devient-il pas davantage dans les circonstances présentes?
et M. l'abbé Auger ne se trouve-t-il pas, au moins par l'évènement,
avoir fait un usage patriotique de l'éducation, en reproduisant
les chefs-d'œuvres de l'éloquence grecque, au moment
où la liberté, qui fera naître chez nous des modèles, peut et doit
encore en aller chercher dans Athènes et dans Rome?

[5] Expression de Voltaire.

[6] M. de la Millière, intendant des hôpitaux; M. de la Rudelle,
ancien administrateur de l'hôpital général; M. de Boncerf, connu
par des recherches et des ouvrages sur la mendicité; M. Thouret,
inspecteur-général des hôpitaux; M. Lambert, inspecteur des apprentis
de différentes maisons de l'hôpital général.

[7] Voyez le plan de travail du comité de mendicité et les trois
premiers rapports, rédigés par M. de la Rochefoucault-Liancourt,
imprimés chez Baudoin, à l'imprimerie nationale.

[8] M. Bonnet.

[9] La différence de communion entre M. Bonnet et les catholiques
ne saurait diminuer le poids de son opinion, puisque son
église admet quelques-uns de nos mystères les plus impénétrables,
auxquels il paraît aussi attaché que peut l'être le catholique le plus
croyant.

[10] M. l'abbé du Vernet va publier une seconde édition de la
Vie de Voltaire. La première a paru sous un régime peu favorable
à de certains développemens. Il n'est pas impossible que la censure
ait gêné l'auteur, et qu'il se soit souvenu de la Bastille. On pourra
comparer les deux éditions, les deux manières, les variantes. Rien
n'est plus propre à former le goût, comme on dit, et surtout le jugement.

[11] Petit roman fort connu.

[12] Tale monstrum per mille annos perpessus orbis terrarum
tandem sustulit.

[13] Dans l'Extrait des Mémoires de Massillon.

[14] Cette facétie ne se trouve imprimée dans aucune édition des
œuvres de Chamfort; elle paraît même avoir été inconnue à ses
différens éditeurs.





TABLE DES MATIÈRES

CONTENUES DANS LE TROISIÈME VOLUME.



	pages.



	Mélanges de Littérature et d'Histoire
	1



	Sur les Considérations sur l'esprit et les mœurs,
   par Sénac de Meilhan
	5



	—  les Motifs essentiels de détermination pour
   les classes privilégiées
	20



	—  les Vœux d'un Solitaire, pour servir de suite
   aux Études de la nature, par J.-Bernardin-H.
   de Saint-Pierre
	27



	—  le Voyage de M. le Vaillant dans l'intérieur
   de l'Afrique par le Cap de Bonne-Espérance,
   dans les années 1780, 1781, 1782, 1783,
    1784 et 1785
	28



	—  le Réveil d'Épiménide à Paris, comédie en
   un acte, en vers, par M. de Flins
	51



	—  la Pétition des Juifs établis en France (28
   janvier 1790)
	53



	—  les quatre premiers volumes des Mémoires
   du maréchal de Richelieu
	57



	—  les Observations sur les Hôpitaux, par M.
   Cabanis
	99



	—  le Massacre de la Saint-Barthélemi, et l'influence
   des étrangers en France durant la
   ligue, par Gabriel Brizard
	104




	—  le Despotisme des Ministres de France, ou
   Exposition des principes et moyens employés
   par l'aristocratie, pour mettre la France dans
   les fers
	113



	—  la Constitution vengée des inculpations des
   ennemis de la révolution
	119



	—  l'Exposé de la Révolution de Liège, en 1789,
   et la conduite qu'a tenue à ce sujet le roi de
   Prusse, par M. de Dohm; traduit de l'allemand,
   par M. Raynier
	124



	—  la Véritable origine des Biens ecclésiastiques,
   par M. Roset
	138



	—  le Palladium de la Constitution politique, ou
   Régénération morale de la France, par M.
   Rivière
	141



	—  les Mémoires secrets de Robert comte de
   Paradès, écrits par lui-même au sortir de
   la Bastille, pour servir à l'Histoire de la dernière
   Guerre
	151



	—  une Lettre d'un grand Vicaire à un Evêque,
   sur les Curés de Campagne, par M. Selis
	160



	—  un Essai sur la mendicité, par M. de Montlinot
	165



	—  les Prônes Civiques, ou le Pasteur patriote,
   par M. l'abbé Lamourette
	178



	—  la Collection abrégée des Voyages faits autour
   du Monde, par les différentes nations de l'Europe,
   depuis le premier jusqu'à ce jour, par
   M. Béranger
	190



	—  l'Histoire de la Sorbonne, par l'abbé du Vernet
	192



	—  les Œuvres de Jean Law, Contrôleur général
   des finances sous la régence
	214



	—  des Observations faites dans les Pyrénées, pour
   servir de suite à des Observations sur les Alpes,
   insérées dans une traduction des lettres de
   W. Coxe, sur la Suisse
	219




	—  la Vie privée du maréchal de Richelieu
	229



	—  les Mémoires secrets des règnes de Louis XIV
   et Louis XV, par Duclos
	294



	—  le Voyage en Italie, ou les Considérations sur
   l'Italie, par Duclos
	307



	—  les Mémoires de la Vie privée de Benjamin
   Franklin, écrits par lui-même
	316



	—  une brochure intitulée: De l'Autorité de Rabelais
   dans la Révolution présente et dans la
   Constitution civile du Clergé, ou Institutions
   royales, politiques et ecclésiastiques, tirées de
   Gargantua et de Pantagruel
	325



	—  les Nouveaux Voyages dans les États-Unis de
   l'Amérique septentrionale, faits en 1788,
   par J. P. Brissot de Warville
	327



	—  les Discussions importantes débattues au parlement
   d'Angleterre, par les plus célèbres orateurs,
   depuis trente ans, renfermant un choix
   de discours, etc., accompagné de Réflexions
   politiques, analogues à la situation de la France
   depuis les états-généraux
	339



	—  les Voyages et Mémoires de Maurice-Auguste,
   comte de Benyowski, magnat des royaumes de
   Hongrie et de Pologne, etc.
	347



	—  les Ruines, ou Méditations sur les Révolutions
   des Empires; par Volney
	359



	—  l'Éloge historique de Louis-Joseph-Stanislas Le
   Féron, premier commandant de la garde nationale
   de Compiègne; par M. Chabanon l'aîné
	378




	—  les Lettres sur les Confessions de J.-J. Rousseau;
   par M. Ginguené
	384



	—  la Police dévoilée; par Pierre Manuel
	390



	—  les Mémoires du comte de Maurepas, ministre
   de la marine
	398



	Qu'est-ce que la Philosophie?
	451



	Lettre à M. le duc de B***, lieutenant-général des
   armées du roi, sur la glorieuse campagne de
   M. le maréchal de Broglie
	458



	Portrait de Rulhière
	463




FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES DU TROISIÈME VOLUME.




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ŒUVRES COMPLÈTES DE CHAMFORT (TOME 3) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6817551028959580429_cover.jpg
(EUVRES
DE
CHAMFIORT

P. R. AUGUIS

Tome Troisiéme

wwwe<.pgdp.net





