
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Storia della decadenza e rovina dell'impero romano, volume 10

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia della decadenza e rovina dell'impero romano, volume 10


Author: Edward Gibbon


Translator: Davide Bertolotti



Release date: March 26, 2014 [eBook #45224]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Claudio Paganelli, Carlo Traverso, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA DECADENZA E ROVINA DELL'IMPERO ROMANO, VOLUME 10 ***






STORIA

DELLA DECADENZA E ROVINA

DELL'IMPERO ROMANO



DI



EDOARDO GIBBON



TRADUZIONE DALL'INGLESE





VOLUME DECIMO





MILANO

PER NICOLÒ BETTONI

M.DCCC.XXIII







INDICE











STORIA



DELLA DECADENZA E ROVINA



DELL'IMPERO ROMANO





CAPITOLO L.




Descrizione dell'Arabia e de' suoi abitatori. Nascita,
carattere e dottrina di Maometto. Predica alla
Mecca. Fugge a Medina. Propaga la sua religione
colla spada. Sommessione volontaria o sforzata degli
Arabi. Sua morte, e suoi successori. Pretensioni
e trionfi d'Alì e de' suoi discendenti.





Dopo avere per più di sei secoli tenuto dietro
ai vacillanti sovrani di Costantinopoli e della Germania,
ora risalendo all'epoca del regno d'Eraclio,
mi trasferirò sulla frontiera orientale della monarchia
greca. Mentre lo Stato s'impoveriva colla guerra
di Persia, e straziata era la Chiesa dalla Setta di
Nestorio e da quella dei Monofisiti, Maometto, colla
spada in una mano e coll'Alcorano nell'altra, fondava
il suo trono sulle ruine del Cristianesimo e di

Roma. I talenti del Profeta arabo, i costumi del suo
popolo e lo spirito della sua religione sono tra le
cagioni che hanno operato il decadimento e l'ultimo
crollo dell'impero d'Oriente; e la rivoluzione che
ne seguì, e che si può noverare fra le più memorabili
che impressero nelle varie nazioni del Globo un
carattere nuovo e permanente, ci presenterà uno
spettacolo ben degno de' nostri sguardi[1].



La penisola d'Arabia raffigura[2] tra la Persia,

la Siria, l'Egitto e l'Etiopia una specie di vasto
triangolo con faccie irregolari. Dalla punta settentrionale
di Beles[3], sull'Eufrate, forma una linea di
mille e cinquecento miglia che termina nello stretto
di Babelmandel e nel paese dell'incenso. La linea
del mezzo, che va dall'Oriente all'Occidente, da Bassora
a Suez, dal golfo Persico al mar Rosso, può
essere all'incirca la metà in lunghezza[4]; i lati
del triangolo si dilatano insensibilmente, e la base
che è al mezzodì presenta all'Oceano indiano una
costa di circa mille miglia. La superficie interna
della penisola è quattro volte più ampia di quella
dell'Alemagna o della Francia; ma la parte più vasta
di quel terreno è stata giustamente disonorata
cogli epiteti di Petrea e di Arenosa. La natura almeno

fregiò i deserti della Tartaria di grandi alberi,
d'erbaggi abbondanti, e il viaggiator solitario vi trova
nello spettacolo dei vegetabili una sorta di consolazione
e di società; ma gli orridi deserti dell'Arabia
non offrono allo sguardo che un'immensa
pianura di sabbia, solamente interrotta da montagne
aride ed angolose, e la superficie del deserto, priva
d'ombra di sorta, mostra un terreno abbruciato dai
raggi diretti del cocente sole del tropico. In vece di
rinfrescar l'atmosfera non diffondono i venti che un
vapore nocivo ed anche mortale, quando soprattutto
vengono dal sud-ouest; i monti di sabbia cui formano
e disperdono alternativamente, ponno paragonarsi ai
flutti dell'Oceano: caravane ed eserciti intieri furono
inghiottiti da quel vortice. Si desidera e si contende
l'acqua colà, che per tutto il Mondo è sì
comune, e tanta è la carestia di legna che ci vuol
molt'arte per conservare e propagare il fuoco. Non
ha l'Arabia una sola di quelle riviere navigabili,
che fecondano il suolo, e ne portano alle vicine
contrade le produzioni. La terra sitibonda assorbe
i torrenti che cadono dalle colline: il tamarindo,
l'acacia e poche piante robuste, che pongono le
radici nei crepacci delle rupi, non si alimentano
che della rugiada notturna: quando piove si ha cura
di trattenere qualche goccia d'acqua in cisterne o in
acquedotti; i pozzi e le fonti sono i secreti tesori
di que' deserti, e dopo molti giorni di viaggio il
trafelato pellegrino della Mecca[5] non incontra

per dissetarsi che poche acque ributtanti pel sapor
che han contratto sopra un letto di zolfo o di sale.
Tale è la prospettiva generale del clima dell'Arabia;
e questa universale sterilità dà un prezzo infinito a
qualche apparenza di vegetazione, che si trovi qua
e là; un bosco ombroso, un meschino pascolo, una
corrente d'acqua dolce invitano una colonia d'Arabi
a stanziar sul fortunato terreno che loro procaccia
alimento ed ombra per sè e pei lor bestiami, e li
incoraggia a coltivar la palma e la vite. Le alte terre
che costeggiano l'Oceano indiano son segnalate dalle
legne e dall'acque che vi si rinvengono in maggior
abbondanza; l'aria è più temperata, più saporite le
frutta, più numerosi gli animali e gli uomini; la
fertilità del suolo inanimisce e premia i lavori dell'agricoltura;
e l'incenso[6] ed il caffè di quelle
regioni hanno tratto colà in ogni tempo i mercadanti
di tutti i paesi del Mondo. Paragonando questa regione
privilegiata al rimanente della penisola, merita
il nome d'Arabia Felice, e mercè del contrapposto
de' suoi dintorni comparisce agli occhi dell'immaginazione
bella e pomposa di tutti gl'incanti della
favola, che per la lontananza ha preso il credito
della verità; si è supposto che la natura avesse riservato
a questo paradiso terrestre i suoi favori più
singolari, e le sue opere più curiose; che gli abitanti
vi godessero di due cose che sembrano incompatibili;

lusso e innocenza; che il suolo ridondasse
d'oro e di pietre preziose[7], e che terra e mare
esalassero vapori aromatici. Non conoscono gli Arabi
questa divisione dell'Arabia Deserta, della Petrea e
della Felice tanto famigliare ai Greci ed ai Latini;
ed è ben cosa singolare che un Cantone che non
cangiò nè linguaggio, nè abitatori serbi appena qualche
vestigio dell'antica sua Geografia. Li distretti
marittimi di Bahrein e d'Oman stanno rimpetto alla
Persia. Il regno di Yemen fa conoscere i limiti o
almen la situazione dell'Arabia Felice: il nome di
Neged si distende nell'interno delle terre, e la nascita
di Maometto ha illustrato la provincia di Hejaz
che giace sulla costa del mar Rosso[8].



Si misura la popolazione dai mezzi di sussistenza,
e la vasta penisola dell'Arabia ha forse meno abitatori
che una provincia fertile e industre. Gli Icthyofagi[9],
o popoli che vivon di pesci, andavano un

tempo erranti sulle coste nel golfo Persico, dell'Oceano
ed anche del mar Rosso a procurarsi quel
precario alimento. In sì miserabile condizione, che
poco merita il nome di società, quel bruto che si
chiama uomo, senz'arti e senza leggi, quasi sfornito
d'idee e di parole era superiore di poco al resto
degli animali; per lui passavano in una silenziosa
obblivione le generazioni ed i secoli, e i bisogni e
gli interessi che restringeano l'esistenza del Selvaggio
all'angusto margine della costa marittima, gl'impedivano
il pensiero di moltiplicar la specie; ma è
ben rimota di già quell'epoca in cui la gran masnada
degli Arabi si tolse da quella deplorabile miseria,
e non potendo il deserto mantener una popolazione
di cacciatori, passarono questi subitamente al
più tranquillo e più felice stato della vita pastorale.
Tutte le tribù erranti degli Arabi hanno le abitudini
stesse; nella faccia de' Beduini attuali si rinvengono i
delineamenti dei loro avi[10], i quali, al tempo di Mosè
o di Maometto, abitavano sotto tende della medesima
forma, e guidavano i lor cavalli, i cammelli, le gregge

ai fonti ed ai pascoli stessi. Il nostro dominio sugli
animali di servigio ci scema le fatiche, accrescendoci
le ricchezze, ed il pastor Arabo è divenuto padrone
ed arbitro d'un fedele amico, e d'uno schiavo laborioso
nel suo cavallo[11]. Credono i naturalisti che
il cavallo sia originario dell'Arabia, ove il clima è
il più favorevole non alla statura, ma all'ardenza
e alla velocità di questo generoso quadrupede. Il
pregio de' cavalli barbari, spagnuoli ed inglesi proviene
della mischianza del sangue arabo[12]. Con
una cura superstiziosa conservano i Beduini la rimembranza
della storia e dei meriti della razza più pura;
si vendono carissimi i maschi, ma le femmine rare
volte si contrattano, e la nascita d'un nobile poledro
è un'occasione di gioia e di congratulazioni fra le
tribù. Questi cavalli sono allevati sotto tende in
mezzo ai fanciulli arabi, coi quali stanno in un'amichevole
famigliarità che nutre in loro abitudini di
dolcezza e d'affetto. Non hanno che due andature,
il passo e il galoppo; le loro sensazioni non sono
mortificate dalle continue percosse della sferza o dello

sprone; se ne riserva la forza pei momenti in cui
occorre o fuggire, o inseguire; appena sentono la
mano, o la staffa si slanciano colla celerità del vento;
e se nella rapida corsa il loro amico è rovesciato
a terra, nel punto istesso si fermano, e aspettano
che il cavaliere risalga in sella. Nelle sabbie dell'Affrica
e dell'Arabia, il cammello è un dono del cielo
e un animale sacro. Questa robusta e paziente bestia
destinata a portare i fardelli può camminar molti
giorni senza mangiare e senza bere; il suo corpo,
segnato dai marchi di servitù, ha una specie di tasca,
o sia un quinto stomaco, che è un serbatoio d'acqua
dolce; i grandi cammelli possono soffrire un peso di
dieci quintali; e il dromedario d'una struttura più
snella e più agevole, precorre il cavallo più agile. E
in vita e in morte, quasi tutte le parti del cammello
sono profittevoli all'uomo; la sua femmina somministra
una quantità considerabile d'un latte nudritivo;
quando è in tenera età la carne ha il sapor
del vitello[13]; si ricava dall'orina un sale prezioso;
i suoi escrementi suppliscono alle materie combustibili;
e il suo lungo pelo, che cade e si rinova ogni
anno, lavorato grossolanamente serve al vestire, al
mobigliamento e alle tende de' Beduini. Nella stagione
piovosa si nutre della poca erba del deserto;
negli ardori della state e nella penuria del verno

le tribù s'accampano sulla costa del mare, sulle colline
dell'Yemen, o ne' contorni dell'Eufrate, e spesse
volte si trasferirono, non senza rischio, sino alle sponde
del Nilo e ne' villaggi della Siria e della Palestina.
La vita d'un Arabo vagabondo è tutta pericolo e
miseria; e benchè si procacci talvolta colle rapine,
o colle permute, i frutti dell'industria, un semplice
particolare in Europa col suo lusso trova godimenti
assai più sodi e piacevoli di quelli che possa ottenere
il più altiero Emir, ricco d'un armento di diecimila
cavalli.



Si osserva per altro una differenza essenziale tra
le masnade, o sia orde della Scizia, e le tribù Arabe;
parecchie di quest'ultime si adunarono in borgate,
e si diedero al traffico e all'agricoltura. Impiegavano
una parte del tempo e dell'industria nelle cure del
bestiame; tanto in guerra che in pace si mischiavano
coi loro fratelli del deserto; e queste utili pratiche
procacciarono a' Beduini qualche mezzo da sovvenire
a' bisogni, e diedero loro qualche sentore
d'arti e di scienze. Le più antiche e più popolate
delle quarantadue città dell'Arabia[14], indicate da
Abulfeda, appartenevano all'Arabia Felice; le torri
di Saana[15], e il mirabile serbatoio di Merab erano

opera del re degli Omeriti[16]; ma questa gloria
profana era oscurata e vinta da' fasti profetici di
Medina[17], non che della Mecca[18], situate presso
il mar Rosso, lontane l'una dall'altra dugencinquanta
miglia: era l'ultima di queste città sante conosciuta
da' Greci sotto il nome di Macoraba, e la desinenza
della parola ne denota la vastità, che peraltro, nell'epoca
più florida, non sorpassò mai l'ampiezza, nè

la popolazione di Marsiglia. Convien dire che un
occulto motivo, forse nato da qualche superstizione,
determinasse i fondatori a prescegliere una situazione
tanto infelice. Fabbricarono le abitazioni di
melma, o di pietra, sopra un piano lungo due miglia
circa, e largo d'un miglio, alle falde di tre
monti sterili. Il suolo è roccia; l'acqua, non esclusa
quella del santo pozzo di Zemzem, è amara o salmastra;
i pascoli remoti dalla città, e l'uva che si
mangia viene da' giardini di Tayef, che sono lontani
sessantasei miglia. Si segnalavano fra le diverse tribù
Arabe i Koreishiti che regnavano alla Mecca, per
la riputazione, e il valore; ma nel mentre che la
trista qualità del terreno era ritrosa all'agricoltura,
erano essi collocati in luogo vantaggioso per trafficare.
Col mezzo del porto di Gedda, distante solo
quaranta miglia, manteneano un'agevole corrispondenza
coll'Abissinia, e questo regno cristiano fu il
primo asilo de' discepoli di Maometto. Si trasportavano
i tesori dell'Affrica a traverso della penisola a
Gerrha, o Katif, città della provincia di Bahrein,
edificata da' fuorusciti della Caldea, i quali, è fama,
impiegarono per materiali una rocca di sale[19]. Si
conduceano di poi, colle perle del golfo Persico, su
le zattere, sino alla foce dell'Eufrate. Giace la Mecca
quasi in pari distanza, cioè trenta giornate di viaggio
lontana dall'Yemen che le sta a destra, e dalla
Siria posta su la sinistra. Quelle caravane posavano
il verno nell'Yemen, la state nella Siria, e l'arrivo
loro dispensava i vascelli dell'India dalla noiosa e

difficile navigazione del mar Rosso. I cammelli de' Koresheiti
ritornavano da' mercati di Saana e di Merab,
e da' porti di Oman e d'Aden, carichi d'aromi preziosi.
Le fiere di Bostra e di Damasco fornivano
biada alla Mecca, e lavori dell'industria loro: queste
lucrose permute portavano l'abbondanza e la ricchezza
nelle contrade di quella città, e i più nobili
de' suoi figli accoppiavano l'amor delle armi alla
profession del commercio[20].



I forestieri e i nativi del paese discorsero con
grandi elogi dell'independenza perpetua degli Arabi,
e parecchi artificiosi controversisti hanno trovato[21]
in quello stato singolare, ma naturale, una profezia ed
un miracolo in favore della posterità d'Ismaele[22].

Parecchi fatti che non si ponno nè dissimulare, nè
eludere, rendono imprudente e superflua questa maniera
di ragionare: il regno d'Yemen fu soggiogato
ora dagli Abissini, ora da' Persiani, ora da' Soldani
d'Egitto[23], e da' Turchi[24]: le città sante della
Mecca e di Medina varie volte furono soggette a un
tiranno Tartaro, e la provincia romana d'Arabia[25]
comprendea particolarmente il deserto ove Ismaele

e i suoi figli alzarono probabilmente le loro tende
in faccia a' fratelli. Ma questa servitù non fu che
passeggera o locale; il Corpo della nazione sfuggì
all'impero delle più possenti monarchie. Sesostri e
Giro, Pompeo e Traiano, non valsero a terminare
la conquista dell'Arabia; e se il moderno sovrano
de' Turchi[26] esercita una giurisdizione apparente,
il suo orgoglio è ridotto a domandare l'amicizia d'un
popolo che provocato è terribile, e che invano si
assale. È cosa evidente che la libertà degli Arabi
dipende dalla lor indole e dalla qualità del paese.
Per molte generazioni, prima di Maometto[27], aveano
le contrade circonvicine provato con grave danno
l'intrepido valore di quelli nella guerra offensiva e
nella difensiva. Seguendo le abitudini e la disciplina
della vita pastorale, gli uomini si conformano a
poco a poco alle pazienti e operose virtù del soldato.
La cura delle pecore e de' cammelli è lasciata alle
donne della tribù; ma la gioventù bellicosa, sempre
a cavallo, armata ed unita sotto la bandiera dell'Emir,
s'esercita a scagliar dardi, a maneggiar la
chiaverina e la scimitarra. La memoria della lunga
loro independenza è la testimonianza più certa per
provarne la durata; ogni generazione novella si sente
infiammata dalla brama di mostrarsi degna de' suoi
antenati, degna di conservare l'eredità del valore

che gli fu trasmesso. All'avvicinarsi d'un comune
nemico rimane sospesa ogni lite domestica; nelle
ultime ostilità contro i Turchi, ottantamila confederati
assalirono, e rubarono la caravana della Mecca.
Marciano alla battaglia forti della speranza di vincere,
e si conducono dietro quanto occorre ad assicurare
la ritratta. I lor cavalli, e i cammelli, che in
otto o dieci giorni possono correre quattro o cinque
cento miglia, si dileguano rapidamente davanti al
vincitore; le acque occulte del deserto ne eludono
ogni ricerca, e le schiere vittoriose son costrette a
languire di fame, di sete, di stenti inseguendo un
nemico invisibile, che, ridendosi degli sforzi ostili,
riposa sicuro in seno all'ardente sua solitudine. Nè
solamente le armi e i deserti de' Beduini ne francheggiano
la libertà; essi sono una barriera per
l'Arabia Felice, gli abitanti della quale lontani dal
teatro della guerra sono snervati dal clima e dall'abbondanza
del suolo. Dalle fatiche e dalle malattie
furono distrutte le legioni d'Augusto[28], nè mai
si giunse, fuorchè per mare, a sottomettere l'Yemen.
Quando Maometto[29] inalberò il suo sacro

Vessillo[30], era quel regno una provincia del reame di
Persia; ma regnavano tuttavia nelle montagne sette
principi degli Omeriti, e il luogotenente di Cosroe
si indusse a dimenticare la patria, e il suo sciagurato
padrone. Gli storici del secolo di Giustiniano ci
espongono lo stato degli Arabi independenti, che
parteggiarono secondo l'interesse e l'inclinazione
propria nella lunga guerra dell'Oriente: fu permesso
alla tribù di Gassan l'accamparsi sul territorio di
Siria, ed a' principi di Hira l'edificare una città
circa quaranta miglia al mezzodì dalle ruine di Babilonia.
Spediti erano e vigorosi nelle fazioni militari,
ma venali nell'amicizia, incostanti nella fedeltà,
capricciosi negli odii: era più facile l'attizzare questi
Barbari erranti che il disarmarli, e nella familiarità
che si acquista con chi guerreggia, imparavano a
conoscere e a dispregiare l'altiera debolezza di Roma
e della Persia. Da' Greci e da' Latini le tribù Arabe,
disseminate fra la Mecca e l'Eufrate[31], erano confuse
sotto il nome generale di Saraceni[32], cui sino

dall'infanzia ogni cristiano apprendeva a pronunciare
con orrore e spavento.



Quando gli uomini vivono sommessi ad una tirannide
interna, invano si rallegrano della lor nativa
independenza; ma l'Arabo personalmente è libero,
e per qualche rispetto gode i beni sociali senza
rinunciare a' dritti della natura. In ogni tribù, la
gratitudine, la superstizione, o la fortuna sollevarono
una famiglia particolare sopra dell'altre. Le dignità di
Scheik e d'Emir si trasmettono in modo invariabile
a questa razza eletta; ma l'ordine di successione è
precario e poco determinato, e al personaggio più
degno o più avanzato d'età in quella nobile famiglia
si conferisce l'officio semplice, ma rilevante, di terminare
coi suoi consigli le liti, e di guidare coll'esempio
la bravura della nazione. Fu permesso
ancora ad una donna valente e coraggiosa di comandare
a' concittadini di Zenobia[33]. Dalla momentanea

unione di più tribù risulta un esercito: quando
è durevole, una nazione; e il Capo supremo, l'Emir
degli Emiri, che inalbera davanti a loro la sua bandiera,
può dagli stranieri considerarsi per un re. Se
i principi Arabi abusano d'autorità, ne sono presto
puniti dalla diserzione de' sudditi, accostumati ad
un reggimento dolce e paterno. Non è frenato da
verun vincolo il lor coraggio; liberi ne sono i passi;
il deserto è per tutti: non sono congiunte le famiglie
fra loro che per un contratto naturale e volontario.
La popolazione dell'Yemen, più docile, ha
tollerato la pompa e la maestà d'un monarca, ma
se, come fu detto, non poteva il re uscire del palazzo
senza porre a repentaglio la vita[34], dovea
la forza del suo governo essere in mano de' Nobili
e de' magistrati. Nelle città della Mecca e di Medina
si vede, in mezzo dell'Asia, la forma o piuttosto la
realtà d'una repubblica. L'avolo di Maometto e i
suoi antenati in linea retta compariscono nelle operazioni
al di fuori, e nell'amministrazione interna
come principi del loro paese: pure l'impero loro,
come quello di Pericle in Atene, e de' Medici in
Firenze, era appoggiato all'opinione che avevasi della

loro sapienza e integrità: il poter loro si divise col
patrimonio, e lo scettro passò dagli zii del Profeta
al ramo cadetto della tribù de' Koreishiti. Adunavano
il popolo nelle grandi occasioni, e poichè non
si guida il genere umano se non per la forza o la
persuasione, ne viene che l'uso e la celebrità dell'arte
oratoria presso gli Arabi è la più chiara pruova
della lor libertà pubblica[35]. Ma il semplice edifizio
della lor libertà era ben diverso dalla struttura dilicata
e artificiale delle repubbliche greche e romana,
ove ogni cittadino aveva una parte indivisa de' dritti
civili e politici della Comunità. In un sistema di
società men complicato, gode la nazione Araba la
libertà, perciò che ciascheduno de' figli suoi aborre
dal sottomettersi vilmente alla volontà d'un padrone.
Il cuore dell'Arabo è guernito delle austere virtù
del coraggio, della pazienza e della sobrietà; coll'amore
per la independenza vien contraendo l'abitudine
di dominare sè stesso, e la tema del disonore
sbandisce da lui lo spavento pusillanime delle fatiche,
de' pericoli, della morte. Il suo contegno denota
la gravità del suo pensare; parla adagio, e il suo
discorso è sensato e conciso; ride poco, e non ha
altro gesto che quello di accarezzare la propria barba,
rispettabile simbolo della virilità; pieno del sentimento
di sè medesimo, tratta leggermente gli eguali,
e senza soggezione i superiori[36]. La libertà dei

Saraceni sopravvisse alla conquista del lor paese;
ebbero i primi Califi a soffrire la franchezza ardita
e familiare dei sudditi; salivano in cattedra a persuadere
e ad edificare la congregazione, e solamente
dopo che fu trasferita la sede dell'impero su le
rive del Tigri, introdussero gli Abassidi l'altero e
magnifico cerimoniale delle Corti di Persia, e di
Bisanzio.



Volendo studiare le nazioni e gli uomini, conviene
investigare le cagioni che tendono ad accostarli
o a disgiungerli, che restringono o estendono,
addolciscono o inaspriscono il carattere sociale. Segregati
dal rimanente degli uomini, s'abituarono gli
Arabi a confondere le idee di forestieri e di nemici,
e la povertà del suolo diffuse fra loro un principio
di giurisprudenza, che sempre ammisero, e posero
in pratica. Pretendono che nel comparto della Terra,
gli altri rami della gran famiglia abbiano avuto in
sorte i climi ubertosi e felici, e che la posterità di
Ismaele, proscritta e dispersa, abbia il dritto di
rivendicare, coll'artificio e colla violenza, quella parte
d'eredità che le fu ingiustamente negata. Secondo
l'osservazione di Plinio, le tribù Arabe sono dedite
al ladroneccio del pari che al traffico, assoggettano
a contribuzioni o a spoglio le caravane che attraversano
il deserto, e sin da' tempi di Giobbe e di
Sesostri[37], furono i lor vicini le vittime di loro

rapacità. Se un Beduino vede da lungi un viaggiatore
solitario, gli corre addosso furiosamente, gridando:
«Spogliati: tua zia (mia moglie) è senza
veste». Se quegli si sottomette subito, ha diritto
alla clemenza dell'Arabo; ma la menoma resistenza
lo irrita, e il sangue dell'assalito debbo espiare
quello che sarebbe stato versato per la difesa. Chi
spoglia i passeggeri da sè solo, o con pochi compagni,
è trattato da ladro, ma le imprese d'una
truppa numerosa prendono qualità di guerra legittima
ed onorata. Le disposizioni violente d'un popolo
armato così contro il genere umano s'erano
inviperite per l'abito di saccheggiare, d'assassinare,
di far vendette approvate da' costumi domestici. Nell'odierna
costituzione dell'Europa, il dritto di far
pace o guerra appartiene a pochi principi, e ancora
più pochi son quelli che in fatto esercitano questo
dritto; ma poteva impunemente ogni Arabo, ed anche
con gloria, volgere la punta della sua chiaverina
contro un concittadino. Qualche somiglianza d'idiomi
e di usanze erano quel solo vincolo che congiugneva
queste tribù in Corpo di nazione, ed in
ogni Comunità era impotente e muta la giurisdizione
del magistrato: dalla tradizione si ricordano mille
e settecento battaglie[38] accadute in que' tempi di

ignoranza che precedettero Maometto: per l'animosità
delle fazioni civili più acerbe facevansi le ostilità,
e il racconto in prosa o in versi d'un'antica
contesa bastava a riaccendere le stesse passioni nei
discendenti delle popolazioni nemiche. Nella vita privata,
ogn'uomo, o per lo meno ogni famiglia, era
giudice o vindice della causa propria. Quella delicatezza
d'onore che valuta più l'oltraggio che il
danno, avvelena mortalmente ogni lite degli Arabi;
facilmente s'offende l'onore delle lor mogli e delle
lor barbe: un atto indecente, un motto frizzante
non può espiarsi altramente che col sangue del reo,
e tanto è paziente il lor odio nel temporeggiare, che
aspettano per mesi ed anni l'occasione di vendicarsi.
I Barbari di tutti i secoli hanno ammesso un'ammenda
o un compenso per l'omicidio, ma nell'Arabia
hanno i parenti del morto l'arbitrio d'accettare la
soddisfazione, o di praticare colle proprio mani il
diritto di rappresaglia. La loro rabbia giugne alla
sottigliezza di ricusare anche la testa del nemico,
di sostituire un innocente al colpevole, di rovesciare
la pena sul migliore e sul più ragguardevole degli
individui di quella razza di cui si dolgono. Se perisce
per lor mano, sono esposti essi pure al pericolo
delle rappresaglie: vanno ad accumularsi insieme
l'interesse e il capitale di questo sanguinario
debito, per modo che i Membri delle due famiglie
passano i giorni a tendere, e a temere agguati, e
tante volte occorre un mezzo secolo a saldare finalmente

questa partita di vendetta[39]. Siffatta inclinazion
micidiale, che non conosce nè pietà, nè indulgenza,
è stata peraltro temperata dalle massime
dell'onore, che vuole in ogn'incontro privato una
specie d'eguaglianza d'età e di forza, di numero e
d'armi. Prima di Maometto, celebravano gli Arabi
un'annua solennità per due o quattro mesi, durante
la quale, dimenticando le nimicizie straniere o domestiche,
lasciavano religiosamente in riposo le armi,
e questa tregua parziale ci offre meglio l'idea delle
loro abitudini di anarchia e di ostilità[40].



Ma questo ardore di rapina e di vendetta era
mitigato dal commercio, ed anche dal gusto per la
litteratura. I popoli più civili del Mondo antico circondano
la penisola solitaria in cui giace l'Arabia;
il mercadante è amico di tutte le nazioni, e le caravane
annuali recavano alle città, ed anche ne' campi
del deserto, i primi albori di luce, e i primi semi
di gentilezza. Qualunque siasi la genealogia degli
Arabi, derivò la lor lingua della fonte medesima
dell'ebrea, della siriaca, della caldaica: le diversità

di dialetto che si notano fra le varie tribù, sono
pruova della loro independenza[41], e tutte, dopo il
nativo idioma, preferiscono quello semplice e chiaro
della Mecca. Nell'Arabia, siccome già nella Grecia,
la lingua ha fatto più rapidi progressi che non i
costumi; ottanta erano le parole per significare il
mele, dugento per denotare il serpente, cinquecento
per un lione, mille per una spada, in un tempo
che questo copioso vocabolario non si conservava
ancora che nella memoria d'un popolo illetterato.
Nelle iscrizioni de' monumenti degli Omeriti si trovano
caratteri mistici e non usati, ma le letture cufiche
le quali sono il fondamento dell'alfabeto moderno,
inventate furono sulle rive dell'Eufrate, e
poco dopo introdotte alla Mecca da un forestiero,
che quivi si domiciliò dopo la nascita di Maometto.
L'eloquenza naturale degli Arabi era estranea alle
regole grammaticali, poetiche, e rettoriche, ma avevan
essi gran sagacità, ricca fantasia, frasi energiche
e sentenziose[42]; i loro discorsi composti, pronunciati

con gran forza, facevano molta impressione
sull'uditorio. L'ingegno e il valore d'un poeta nascente
erano dalla sua tribù, e dalle alleate per tutto
decantati. S'imbandiva un solenne banchetto; un
coro di donne battendo i timballi, in un assetto da
giorno nuziale, cantavano davanti a' figli e agli sposi
la fortuna della loro tribù; erano vicendevoli le congratulazioni
pel nuovo campione che s'apparecchiava
a sostenere le loro ragioni, pel nuovo eroe che doveva
immortalare il lor nome. Le tribù più remote
e le più nemiche fra loro, andavano ad una fiera
annuale, abolita poi dal fanatismo de' primi Musulmani,
e siffatta assemblea nazionale debbe pure aver
contribuito molto a dirozzare, ed a familiarizzare
insieme que' Barbari. Trenta giorni spendeansi a permutare
biada e vino, non che a recitare componimenti
d'eloquenza e di poesia. La magnanima gara
de' poeti veniva disputando il premio, e l'Opera che
ottenea la corona si deponeva negli archivi de' principi
e degli Emiri: furono recati in idioma inglese
i sette poemi originali impressi in lettere d'oro, e
appesi nel tempio della Mecca[43]. I poeti Arabi

erano gli storici e i moralisti del loro secolo; e se
partecipavano a' pregiudizii de' concittadini, incoraggiavano
almeno e premiavano la virtù. Godevano
cantando l'unione della generosità e del valore, e
ne' sarcasmi contro qualche tribù spregevole, il più
amaro rimbrotto era questo, che gli uomini non sapeano
dare, e le donne non sapeano rifiutare[44].
Ne' campi degli Arabi si scontra quella ospitalità,
che si usava da Abramo, e che si cantava da Omero.
I feroci Beduini, terrore del deserto, accolgono,
senza esame e senza esitazione, lo straniero che osa
affidarsi all'onore di quelli, e porre il piede nelle
lor tende. Sono trattati con amicizia e con riguardo.
Egli entra a parte della ricchezza o della povertà
del suo ospite, e quando ha passato riposo, viene
rimesso in via, con ringraziamenti, con benedizioni,
e fors'anche con donativi. Danno gli Arabi anche
pruove di più generosa cordialità verso i fratelli, e
gli amici che sono in bisogno: gli atti eroici che
loro meritarono gli encomii di tutte le tribù sono
senza dubbio di quelli che trapassavano, anche ai
lor occhi, gli angusti limiti della prudenza e dell'uso
comune. Si faceano dispute per sapere quale tra i
cittadini della Mecca superasse gli altri in generosità:
per metterli a la pruova, un giorno si rivolsero
a tre di quelli, fra cui erano bilanciati i suffragi.
Abdallah, figlio d'Abbas, partiva per un lungo
viaggio: avea già il piede nella staffa, quando un
pellegrino fattosi a lui dinnanzi gli volse queste
parole: «figlio dello zio dell'apostolo divino, vedi
un viaggiatore, che è miserabile.» Abdallah smontò

subito da cavallo, offerse al supplicante il proprio
cammello, col suo ricco vestiario, e con una borsa
di quattromila monete d'oro; non ritenne che la
spada, sia perchè fosse di buona tempera, sia che
ricevuta l'avesse da un parente rispettato. Il servo
di Kais disse al secondo supplicante: «il mio padrone
dorme, ma tu ricevi quella borsa di settemila
monete d'oro: questo è quanto abbiamo in
casa: eccoti di più un ordine, a vista del quale ti
sarà dato un cammello e uno schiavo». Il padrone,
quando fu desto, diede gran lodi al suo fedele ministro,
e lo fece libero, con un mite rimprovero di
avere, rispettando il suo sonno, messo limiti alla
sua liberalità. Il cieco Arabah era l'ultimo de' tre
Eroi: mentre il mendico ricorse a lui, camminava
appoggiato sulla spalla di due schiavi: «oimè, esclamò,
i miei forzieri son voti; ma tu puoi vendere
questi due schiavi: e quando tu non li accettassi,
io non li voglio più.» A queste parole, respinse da
sè i due schiavi, o cercò brancollando l'appoggio
d'una muraglia. Abbiamo in Hatem un perfetto modello
delle virtù degli Arabi[45]: era prode, liberale,
poeta eloquente, ladro scaltrito: metteva ad arrostire
quaranta cammelli per li suoi conviti ospitali, e se
un nemico veniva supplichevole, gli restituiva i prigioni,
e il bottino. L'independenza de' suoi concittadini
non curava le leggi della giustizia, ma tutti

orgogliosamente seguivano il libero impulso della
compassione e della benevolenza.



Gli Arabi[46], simili agl'Indiani in questo, adoravano
il sole, la luna, le stelle, superstizione affatto
naturale, che pur fu quella dei primi popoli. Pare
che quegli astri luminosi offrano in cielo l'immagine
visibile della Divinità: il numero e la distanza loro
danno al filosofo, come al volgo, l'idea di uno spazio
illimitato; sta un'impronta d'eternità su que' globi
che non sembrano soggetti nè a corruzione, nè a
deperimento, e pare che il loro movimento regolare
annunci un principio di ragione o d'istinto, e la
loro reale o immaginaria influenza mantiene l'uomo
nella vana idea che oggetto speciale delle lor cure
sieno la terra e i suoi abitatori. Babilonia coltivò
l'astronomia come una scienza, ma non aveano gli
Arabi altra scuola, nè altra specola fuorchè un cielo
limpido, e un territorio tutto piano. Ne' lor viaggi
notturni prendeano a guida le stelle; mossi da curiosità,
o da divozione, ne aveano imparato i nomi,
le situazioni relative e il luogo del cielo ove comparivano
ogni giorno: dall'esperienza aveano appreso
a dividere in ventotto parti lo Zodiaco della luna e
a benedire le costellazioni che versavano piogge
benefiche sull'assetato deserto. Non potea l'impero
di que' corpi raggianti stendersi al di là della sfera

visibile, e sicuramente ammetteasi dagli Arabi qualche
potenza spirituale necessaria per presedere alla
trasmigrazion dell'anime, e alla risurrezion de' corpi:
si lasciava morire un cammello sul sepolcro d'un Arabo,
acciocchè potesse servire il padrone nell'altra
vita, e poichè invocavano l'anime dopo morte, doveano
ad esse supporre sentimento e potere. Io non
conosco bene, e poco mi cale di conoscere la cieca
mitologia di que' Barbari, le divinità locali cui poneano
nelle stelle, nell'aria e su la terra, i sessi e
i titoli di que' Dei, le loro attribuzioni o la gerarchia.
Ogni tribù, ogni famiglia, ogni guerriero independente
creava, e cangiava a suo talento i riti non
che gli oggetti del suo culto; ma in tutti i secoli
quella nazione, per molti rispetti, accettò la religione
del pari che l'idioma della Mecca. L'antichità della
Caaba precede l'Era cristiana. Il greco istorico Diodoro[47]
accenna nella sua descrizione della costa
del mar Rosso, che tra il paese de' Tamuditi e quello
de' Sabei sorgeva un Tempio famoso di cui tutti gli
Arabi veneravano in santità: quel velo di lino o di

seta che tutti gli anni è colà mandato dall'imperatore
de' Turchi, fu la prima volta offerto da un pio
re degli Omeriti, che regnava sette secoli prima di
Maometto[48]. Potè il culto de' primi Selvaggi esser
contento d'una tenda o d'una caverna, ma poi si
innalzò un edifizio di pietra e d'argilla, e non ostante
l'incremento dell'arti, e la potenza propria non si
scostarono i re dell'Oriente dalla semplicità del
primo modello[49]. La Caaba ha la forma d'un parallelogrammo
cinto da un vasto portico; vi si vede
una cappella quadrata, lunga ventiquattro cubiti, larga
ventitre, alta ventisette, che riceve luce da una porta
e da una finestra: il suo doppio tetto è sostenuto
da tre colonne di legno; l'acqua pluviale cade da
una grondaia, che presentemente è d'oro, e una
cupola difende dalle sozzure accidentali il pozzo di
Zemzem. Coll'arte, o colla forza ebbe la tribù dei
Coreishiti in custodia la Caaba; l'avo di Maometto
esercitò la dignità sacerdotale da quattro generazioni
inveterata nella sua famiglia, la quale era quella

degli Hashemiti, la più reverenda e la più sacra del
paese[50]. Il recinto della Mecca avea le prerogative
del santuario, e nell'ultimo mese d'ogn'anno la città
ed il Tempio erano pieni d'una moltitudine di pellegrini
che recavano alla casa di Dio voti ed offerte.
Queste cerimonie, anche al dì d'oggi osservate dal
fedel Musulmano, furono introdotte e praticate dalla
superstizione degl'idolatri. Giunti ad una certa
distanza, si spogliavano delle vestimenta, faceano
sette volte rapidamente il giro della Caaba, e sette
volte baciavano la pietra nera, e visitavano sette
volte e adoravano le montagne vicine, e gettavano
in sette riprese alcune pietre nella valle di Mina, e
le cerimonie del pellegrinaggio terminavano, allora
come adesso, con un sagrificio di pecore, e di cammelli,
la lana e l'unghie de' quali si seppellivano nel
terreno sacro. Le varie tribù trovavano o introducevano
nella Caaba gli oggetti del lor culto particolare.
Era quel Tempio ornato, o piuttosto deformato,
da trecentosessanta idoli che figuravano uomini,
aquile, lioni, gazelle; il più notabile era la statua di
Hebal, d'agata rossa, che teneva in mano sette frecce
senza capo o penne, istrumenti e simboli d'una profonda
divinazione; ma questo simulacro era un monumento
dell'arto de' Siri. Alla divozione de' tempi
più rozzi avea bastato una colonna, o una tavoletta,
e le rupi del deserto furono tagliate a foggia di
numi o d'altari, ad imitazione della pietra nera della

Mecca[51] creduta, con forti ragioni, come un oggetto
originariamente d'un culto idolatra. Dal Giappone
al Perù fu in uso la pratica de' sagrifici, e per esprimere
gratitudine o timore, il devoto ha distrutto, o
consunto, in onore degli Dei i doni del cielo più
cari e preziosi. Parve la vita dell'uomo[52] l'obblazione
più bella da farsi per allontanare una calamità
pubblica, e il sangue umano tinse gli altari
della Fenicia e dell'Egitto, di Roma e di Cartagine:
sì barbara usanza si mantenne fra gli Arabi lunga
pezza: nel terzo secolo la tribù de' Dumaziani sagrificava
ogn'anno un giovanetto[53], e fu piamente

scannato un re prigioniero dal principe de' Saraceni,
che serviva sotto le insegne dell'imperator Giustiniano
suo alleato[54]. Un padre che trascina un figlio
appiè degli altari è il più sublime e il più grande
sforzo del fanatismo. L'esempio dei santi e degli
eroi ha santificato l'atto o l'intenzione di questo sagrificio.
Lo stesso padre di Maometto fu così destinato
a morte per un voto temerario, e si durò gran
fatica a redimerlo con cento cammelli. In que' giorni
d'ignoranza, gli Arabi, al pari de' Giudei e degli Egizi[55],
s'astenevano dalla carne di porco[56], facevano

circoncidere[57] i figli giunti alla pubertà; e queste
usanze, nè riprovate, nè prescritte dal Corano, sono
tacitamente passate alla posterità loro, e ai proseliti.
Si è congetturato con molto ingegno, che il sagace
legislatore si uniformasse agli ostinati pregiudizi
de' suoi concittadini; ma è più naturale il credere
ch'egli abbia seguìto le abitudini e le opinioni
della sua gioventù, senza prevedere che un uso analogo
al clima della Mecca sarebbe per divenire inutile
o incomodo su le rive del Danubio o del Volga.



Libera era l'Arabia: avendo la conquista e la tirannia
capovolto i regni circonvicini, le Sette perseguitate
ripararono su quel suolo felice ove poteano
francamente professare la propria opinione, e regolare
le azioni a seconda della credenza. Le religioni
de' Sabei, de' Magi, de' Giudei, de' Cristiani erano diffuse
dal golfo Persico sino al mar Rosso. In un tempo
remotissimo dell'antichità, la scienza de' Caldei[58], e
le armi degli Assiri propagato aveano il Sabeismo

nell'Asia: su le osservazioni di duemila anni i sacerdoti
e gli astronomi di Babilonia[59] fondato aveano
il concetto che formarono delle leggi eterne della
Natura e della Previdenza. Adoravano i sette Dei,
ovvero angeli, che dirigevano il corso de' sette pianeti,
e spandeano su la terra i loro indeclinabili influssi.
Alcune immagini e talismani figuravano gli attributi
de' sette pianeti, i dodici segni dello Zodiaco
e le ventiquattro costellazioni dell'emisfero settentrionale
e dell'australe. I sette giorni della settimana
erano dedicati alle lor deità rispettive: i Sabei oravano
tre volte al giorno, e il tempio della Luna, situato
in Haran, era il termine del loro peregrinare[60];
per la pieghevolezza della lor fede erano facili
a dare continuamente e ad ammettere novelle opinioni.
Le loro idee[61] su la creazione del Mondo,
sul diluvio, su i Patriarchi aveano una singolar somiglianza

con quelle de' Giudei lor cattivi; citavano
i libri secreti d'Adamo, di Seth, d'Enoch; e una
lieve tintura dell'Evangelo fece di tai politeisti i Cristiani
di San Giovanni che stanno nel territorio di
Bassora[62]. Le are di Babilonia furono atterrate dai
Magi, ma la spada d'Alessandro vendicò le ingiurie
de' Sabei; per più di cinque secoli gemette la Persia
sotto giogo straniero: alcuni de' discepoli di Zoroastro
scamparono dal contagio della idolatria, e
respirarono co' loro antagonisti l'aria libera del deserto[63].
Erano già stanziati nell'Arabia i Giudei da
sette secoli prima, della morte di Maometto, e le
guerre di Tito e d'Adriano ne scacciarono un più
gran numero dalla Terra Santa. Questi esuli industriosi
aspirarono alla libertà e alla dominazione, formarono
sinagoghe nella città, castella nel deserto, e i
Gentili, cui convertirono alla religione Mosaica, furono
confusi co' figli d'Israele, a' quali, pel segno esterno
della circoncisione, rassomigliavano. Più operosi ancora
e più fortunati furono i missionari Cristiani:
sostennero i Cattolici[64] le pretensioni loro all'impero

universale: le Sette da essi perseguitate si ritrassero
di mano in mano al di là de' confini dell'Impero
romano: da' Marcioniti, e da' Manichei furono
disseminate le loro opinioni fantastiche e i loro
evangeli apocrifi: i Vescovi giacobiti e nestoriani[65]
introdussero nelle Chiese dell'Yemen, e fra i principi
di Hira e di Gassan massime più ortodosse. Aveano
le tribù la libertà di scegliere, ogni Arabo era
padrone di farsi una religione particolare, e talvolta
alla superstizione grossolana della sua casa accoppiava
la sublime teologia de' santi e de' filosofi. Alla concordia
generale de' popoli istruiti andavano debitori
del domma fondamentale della esistenza d'un Dio
supremo che sovrasta a tutte le potenze della terra
e del cielo, ma che sovente s'è rivelato agli uomini
col ministero de' suoi angeli e de' suoi profeti, e che
pel favore o per la giustizia sua ha interrotto con
miracoli l'ordine consueto della Natura. I più ragionevoli
tra gli Arabi ne riconoscevano il potere quantunque
trascurassero d'adorarlo[66]. Per abitudine
piuttosto che per convincimento aderivano a' resti dell'idolatria.
I Giudei e i Cristiani erano il popolo del
libro santo: la Bibbia era già tradotta in lingua

Arabica[67], e que' nemici implacabili riceveano con pari
fede l'antico Testamento. Amavano gli Arabi di trovare
nella Storia de' patriarchi Ebrei qualche vestigio
della propria origine. Festeggiavano la nascita
d'Ismaele, e le promesse a lui fatte: riverivano la
fede e le virtù d'Abramo; riportavano la sua genealogia
e la loro sino alla creazione del primo uomo,
e colla stessa credulità[68] ammisero i prodigi del
sacro testo come i sogni e le tradizioni de' Rabbini
giudaici.



A. D. 569-609



L'oscura e volgare origine che si attribuì a Maometto
è una sciocca calunnia de' Cristiani[69], i quali

così adoperando danno più risalto al merito dell'avversario
in vece di menomarlo. La discendenza sua
da Ismaele era un privilegio, oppure una favola comune
all'intera nazione[70]; ma se abietti o incerti
erano i primi anelli della sua genealogia, provava una
nobiltà purissima per più generazioni; discendea dalla
tribù di Koreish, e dalla famiglia degli Hashemiti, i
più illustri fra gli Arabi, principi della Mecca, e custodi
ereditari della Caaba. Abdol-Motalleb, suo avo,
era figlio di Hashem, cittadino ricco e generoso, che
in tempo di carestia avea mantenuto co' guadagni del
suo traffico i concittadini. La Mecca, sostentata dalla
liberalità del padre, fu salvata dal coraggio del figlio.
Il regno d'Yemen obbediva a' principi cristiani
dell'Abissinia; avvenne che per un insulto ricevuto,
Abrahah, loro vassallo, si determinò a vendicare l'onore
della croce; una truppa d'elefanti e un esercito
d'Affricani investirono la santa città. Si propose
un accomodamento; nella prima conferenza, l'avo di
Maometto domandò che fossero restituite le sue greggie.
«E perchè, gli disse Abrahah, non implori piuttosto
la mia clemenza in favore del tuo Tempio che
ho minacciato?» «Perchè, replicò l'intrepido Capo,

le greggie son mie, e la Caaba appartiene agli Dei,
che ben sapranno difenderla contro l'oltraggio e il
sacrilegio». La diffalta di viveri o il valore de' Koreishiti
forzarono gli Abissini ad una ritratta obbrobriosa.
Si ornò il racconto di quella sconfitta colla
apparizione miracolosa d'uno stormo d'uccelli che
fecero piovere una grandine di sassi su le teste infedeli,
e la memoria di questa liberazione fu per lungo
tempo celebrata sotto nome di Era dell'elefante[71].
La gloria d'Abdol-Motalleb fu rabbellita dalla felicità
domestica; visse sino all'età di centodieci anni, e
diede la vita a sei figlie e a tredici maschi. Abdallah,
suo figlio prediletto, era il più bello e il più
modesto giovanetto dell'Arabia; narrasi che nella prima
notte delle sue nozze colla vezzosa Amina, della
nobile stirpe degli Zahriti, duecento fanciulle morissero
di gelosia e di rabbia. Maometto, o, più esattamente
scrivendo, Mohammed, unico figlio di Abdallah
e d'Amina, nacque alla Mecca quattro anni
dopo la morte di Giustiniano, e due mesi dopo la
sconfitta degli Abissini[72], i quali, vincendo, introdotta

avrebbero nella Caaba la religione cristiana.
Ancora fanciullo perdette il padre, la madre e l'avolo.
I suoi zii erano considerati assai, ed erano molti:
nella division della successione non ebbe per sua
parte che cinque cammelli ed una schiava d'Etiopia.
Abu-Taleb, il più ragguardevole de' suoi zii, fu sua
guida nell'interno della casa e fuori, in pace e in
guerra[73]. Nella età di venticinque anni andò Maometto
a servire Cadijah, ricca e nobile, vedova della
Mecca, che in premio della sua fedeltà gli concedette
ben tosto la sua mano e la sua fortuna. Il contratto
matrimoniale dimostra, secondo la semplicità
di que' tempi, l'amore scambievole di Maometto e
di Cadijah, e lo rappresenta per l'uomo più costumato
e gentile della tribù di Koreish. Lo sposo assegnò
alla moglie per trattamento vedovile dodici once

d'oro e venti cammelli che furono dati dallo zio[74].
Questa alleanza ripose il figlio d'Abdallah nel grado
de' suoi antenati, e la saggia matrona fu paga delle
domestiche di lui virtù, sinchè giunto all'età di quarant'anni[75]
assunse il titolo di Profeta, e predicò
la religione del Corano.



Secondo la tradizione de' suoi compatriotti, Maometto[76]
era insigne per avvenenza, vantaggio esteriore

dispregiato soltanto da quelli che nol possedono.
Prima di favellare, sia in pubblico sia in privato,
si conciliava già il favore degli astanti. Applaudivasi
al suo contegno che annunciava un uomo
autorevole, alla sua aria maestosa, al suo sguardo
penetrante, al suo sorriso piacevole, alla lunga barba,
alla fisonomia in cui si leggevano i sentimenti dell'anima,
al gesto che cresceva forza alle sue parole.
Nella familiarità della vita privata non si dipartiva
mai dalla civiltà grave e cerimoniosa del suo paese;
i suoi riguardi verso i ricchi e i potenti erano nobilitati
dalla condiscendenza e affabilità con cui trattava
i cittadini più poveri della Mecca. La franchezza
delle sue maniere velava l'astuzia delle sue mire, e
l'urbanità prendeva in lui le sembianze d'affetto per
la persona a cui parlava, o quelle d'una benevolenza
generale. Vasta era e sicura la sua memoria, agevole
l'ingegno e adatto alla società, sublime l'immaginazione,
e il giudizio chiaro, pronto, decisivo. Aveva
coraggio nel pensare come nell'operare, e benchè sia
da credersi che i suoi disegni si allargarono gradatamente
a seconda del buon esito, la prima idea che
concepì della sua missione profetica porta l'impronto
d'un ingegno straordinario. Educato in grembo alla
famiglia più nobile del paese, avevane preso l'abito
di parlare il più puro dialetto degli Arabi; e sapea
contenere la facilità e l'abbondanza del discorso, e
accrescerne il pregio con un silenzio usato a luogo
e tempo. Con tutti questi doni dell'eloquenza, non
era in fin fine Maometto che un Barbaro ignorante: non
se gli era insegnato quand'era giovane, a leggere, nè
a scrivere[77]; la universale ignoranza lo assolvea da

vergogna e da rimprovero; ma fra limiti angusti era
imprigionato il suo spirito, e mancava di quegli specchi
fedeli che riflettono su la mente nostra i pensamenti
de' saggi e degli eroi. Veramente il gran libro
della Natura stava aperto davanti a' suoi occhi;
nondimeno debbonsi attribuire agli autori della sua
vita le osservazioni politiche e filosofiche che ne' suoi
viaggi gli prestano[78]. Lo veggiamo, la mercè loro,
fare confronti di tutte le nazioni e di tutte le religioni

della terra, scoprire la debolezza della monarchia
della Persia e di quella di Roma, osservare con
isdegno e compassione il suo secolo degenerato, e
formare il divisamento di unire sotto uno stesso re
e uno stesso Dio l'invitto valore e le virtù prische
degli Arabi. Più esatte indagini ci avvertono che
Maometto non avea veduto le Corti, gli eserciti, i
Templi dell'oriente; che consistettero i suoi viaggi
nell'attraversare la Siria andando due volte alle fiere
di Bostra e di Damasco; che avea soli tredici anni
quando accompagnò la caravana dello zio, e dovè
ritornare alla casa di Cadijah tosto ch'ebbe spacciate
le merci da lei affidategli. Nelle sue corse precipitose
e negligenti potè l'occhio acuto del suo grande intelletto
penetrare cose invisibili pe' suoi rozzi compagni:
potè quello spirito fecondo ricevere i semi di
varie cognizioni; ma l'ignoranza in cui era dell'idioma
siriaco avrà poi repressa moltissimo la sua curiosità,
e di fatto io non iscorgo nella vita e negli
scritti di Maometto che siensi mai allargate le sue
mire oltre i confini dell'Arabia. La divozione e il
commercio conduceano ogn'anno alla Mecca pellegrini
da ogni Cantone di quella romita parte del globo.
Per le libere comunicazioni vigenti fra questa moltitudine
di persone poteva un cittadino qualunque
aver modo di studiare nella lingua nativa lo stato
politico e il carattere delle varie tribù, la dottrina
e la pratica de' Giudei e de' Cristiani. Poteano gli
Arabi aver avuta occasione d'esercitare l'ospitalità
con alcuni stranieri utili ad essi, colà guidati da genio
o da necessità, e i nemici di Maometto nominarono
un Giudeo, un Persiano e un Monaco siriaco come

cooperatori secreti nel comporre il Corano[79]. Il
conversare arricchisce d'idee l'intelletto, ma la solitudine
è la scuola del grand'uomo, e l'uniformità
di un'opera annuncia la mano d'un autor solo. Si
era dato Maometto interamente alla contemplazione
religiosa; ogni anno si allontanava dalla gente non
che dalle braccia di Cadijah nel mese di Ramadan;
si ritraeva nel fondo della spelonca di Hera, distante
tre miglia della Mecca[80]: quivi consultava lo spirito
di frode o quello del fanatismo, il soggiorno del
quale non è già in cielo, ma nella mente del profeta.
Non vi ha che un Dio, e Maometto è l'appostolo
di Dio: tale è la fede, che sotto nome d'Islam, predicò
egli alla sua famiglia e alla sua nazione, e che
così comprende una verità eterna, ed una favola evidente.



È lecito agli Apologisti della religione giudaica
l'insuperbirsi perchè, in tempo che le favole del politeismo
illudevano le nazioni dotte dell'antichità,

da' lor semplici antenati serbavasi nella Palestina la
cognizione e il culto del vero Dio. Non è agevol
cosa[81] il conciliare gli attributi morali di Jehovah
colla norma delle virtù umane; le sue qualità metafisiche
sono esposte in un modo oscurissimo; ma
ogni pagina del Pentateuco e dei profeti attesta il
suo potere: l'unità del suo nome è stampata su la
tavola prima della legge, nè mai il suo santuario è
macchiato da veruna immagine visibile della Essenza
invisibile. Dopo distrutto il Tempio di Gerusalemme,
la devozione spirituale della sinagoga depurò, determinò,
illuminò la fede degli Ebrei proscritti; nè basta
l'autorità di Maometto a giustificare il rimprovero
ch'egli ha sempre fatto ai Giudei della Mecca o di
Medina d'adorare Ezra come figlio di Dio[82]. Ma

gli uomini d'Israello più non componevano un popolo,
e tutte le religioni del Mondo aveano il torto
realissimo agli occhi di quel Profeta, di dare e figli
e figlie e colleghi al Dio supremo. Nella goffa idolatria
degli Arabi si appalesa senza velo e senza sutterfugio
questa pluralità; e malamente si salvavano
i Sabei da tale accusa, colla preminenza che davano
nella gerarchia celeste al primo pianeta o intelligenza;
e nel sistema de' Magi la lotta de' due principii
tradisce l'imperfezione del principio vittorioso. Parea
che i cristiani del settimo secolo fossero a poco a
poco ricaduti nella idolatria[83]; volgeano preghiere
in pubblico ed in secreto alle reliquie e alle immagini
che deturpavano i Templi d'Oriente; una folla
di martiri, di santi, d'angeli, oggetti della venerazion
popolare, offuscavano il trono dall'Onnipotente,
e i Colliridii, eretici che nel fertile suolo d'Arabia
fiorivano, alla Vergine Maria conferivano il titolo e
gli onori di Dea[84]. Sembra che al principio dell'Unità

Divina s'oppongano i misteri della Trinità
e dell'Incarnazione. L'idea che naturalmente presentano
è quella di tre Divinità uguali, e della trasformazione
dell'uomo Gesù nella sostanza del figlio
di Dio[85]. La spiegazione che danno gli ortodossi[86]

satisfa soltanto un credente: una curiosità, ed uno
zelo smoderato aveano rotto il velo del santuario,
e ciascuna Setta dell'oriente avea premura di confessare
che l'altre tutte meritavano il rimprovero di
idolatria e di politeismo. Il simbolo di Maometto non
dà su questa materia motivo di sospetto, nè di equivoco.
Il Profeta della Mecca rigettò il culto degl'idoli
e degli uomini, delle stelle e de' pianeti, per quel
ragionevole principio che tutto ciò che si leva dee
tramontare, ciò che riceve vita dee morire, ciò che
è corruttibile dee guastarsi e dissolversi[87]. Il suo
entusiasmo, regolato dalla ragione, adorava nel Creatore
dell'Universo un Essere eterno e infinito che
non ha forma, nè occupa spazio, che non ha generato
nulla, e a cui nulla si rassomiglia; che è presente
a' nostri più occulti pensieri, che esiste per necessità
della sua natura, e che da sè trae tutte quante
le sue morali e intellettuali perfezioni. I discepoli del

Profeta costantemente aderiscono a sì grandi verità[88],
e gl'interpreti del Corano le spiegano colla precisione
de' metafisici. Un filosofo deista potrebbe sottoscriversi
al simbolo popolare de' Musulmani[89], simbolo
per avventura troppo sublime per le attuali facoltà
dell'uomo; ed in fatti come mai la sua immaginazione
od anche l'intelligenza sua potrebbero comprendere
una sostanza incognito, quando da questa
si separano tutto le idee di tempo e di spazio, di
moto e di materia, di sensazione e di riflessione?
La voce di Maometto confermò questo primo principio
dell'unità di Dio insegnata dalla ragione e dalla
rivelazione; i suoi proseliti dalle frontiere dell'India
a quelle di Marocco, sono distinti dal nome d'unitari,
e coll'interdizion delle immagini s'andò incontro
al pericolo dell'idolatria. Da' Maomettani fu ammessa
con rigorosa osservanza la dottrina de' decreti eterni,
e della predestinazione assoluta, e studiansi essi inutilmente
di concordare la prescienza di Dio colla libertà
dell'uomo, col suo merito, o demerito, non
che di spiegare l'esistenza del male in un Mondo
governato da una potenza e bontà infinita.



Il Dio della natura ha posto in tutte le sue opere
la pruova della sua esistenza, e ha scolpito la sua

legge nel cuore dell'uomo; i profeti di tutti i tempi
hanno avuto la vera o apparente mira di dare a conoscere
agli uomini l'Ente supremo, e di rinvigorire
la pratica della morale. Maometto non negava
a' suoi predecessori quel credito che pretendeva per
sè, e riconosceva una serie d'uomini ispirati dalla
caduta del nostro primo padre sino alla promulgazione
del Corano[90]. Durante quell'epoca, egli diceva,
centoventiquattromila eletti, singolari per favori
ricevuti e per virtù, hanno ottenuto qualche raggio
della luce profetica; trecento tredici appostoli sono
stati specialmente inviati a distogliere i loro concittadini
dall'idolatria e dal vizio; lo Spirito Santo ha
dettato cento quattro volumi; e sei legislatori d'una
fama trascendente hanno annunciato al Mondo sei
rivelazioni successive; per cui si variavano le cerimonie
d'una religione immutabile. Adamo, Noè, Abramo,
Mosè, Gesù Cristo e Maometto sono i sei legislatori
gradatamente eminenti in modo, che ognun
di loro è superiore a que' che lo precedono. Egli
metteva nel numero degl'Infedeli chi odiava o negava
fede a qualcuno di questi Legislatori. Non sussistevano
le scritture de' Patriarchi se non se nelle
copie apocrife de' Greci e dei Sirii[91]: non s'era meritato

Adamo alcun dritto alla gratitudine e al rispetto
de' figli; una classe inferiore de' proseliti della
sinagoga osservava i sette precetti di Noè[92], e i Sabei
onoravano in certo modo la memoria d'Abramo
nella Caldea, ove era nato il patriarca. Aggiugnea
Maometto che fra le miriadi parecchie di profeti da
Dio inspirati, Mosè e Gesù Cristo soli viveano e regnavano
ancora, e che quanto rimaneva degli scritti
inspirati era registrato ne' libri dell'antico e nuovo
Testamento. Il Corano[93] ha consecrata e abbellita la
storia miracolosa di Mosè, e possono i Giudei vendicarsi
della lor cattività col vanto di vedere accettati
i lor dommi dalle nazioni, delle quali essi beffano
i simboli di fede più moderni. Il Profeta dei
Musulmani palesa una gran riverenza per l'Autore
del cristianesimo[94]. «Gesù Cristo, figlio di Maria,
dice egli, è veracemente l'appostolo di Dio, egli è
la sua parola mandata nel grembo di Maria; è uno
spirito che da lui procede: merita onore in questo
Mondo e nell'altro: egli è di quelli che più s'avvicinano
alla faccia di Dio[95]». Esso poi accumula
sul capo di lui le meraviglie e de' Vangeli veri e degli

aprocrifi[96], nè la Chiesa latina[97] ha sdegnato
di pigliare in prestito dal Corano l'immacolata
Concezione della Vergine madre[98]. Osserva peraltro
che Gesù non era che un mortale, e che nel
dì del Giudizio farà testimonianza contro i Giudei che
non vogliono riconoscerlo per profeta, e contro i Cristiani
che l'adorano come figlio di Dio. La malignità
de' suoi nemici macchiò la sua riputazione, e cospirò
contro la sua vita, ma non ne fu peccaminosa che
l'intenzione; un fantasma o un malfattore[99] gli fu

sostituito su la croce, e il Santo immacolato salì al
settimo cielo[100]. L'Evangelo fu per sei secoli la via
della verità e della salute; ma i cristiani a poco a
poco posero in dimenticanza le leggi e l'esempio del
fondatore, e apprese Maometto dai Gnostici ad incolpare
e la chiesa e la sinagoga d'aver esse corrotto
il sacro testo[101]. Mosè e Gesù Cristo si rallegrarono
per la certezza della venuta d'un profeta più illustre
di loro. La promessa[102] del Paracleto, o Spirito Santo,

fatta dall'Evangelo, fu adempiuta nel nome e nella
persona di Maometto[103], il più grande e l'ultimo
degli appostoli di Dio.



A comunicare le idee è necessaria la corrispondenza
del linguaggio co' pensieri: nulla otterrebbe il
discorso d'un filosofo nell'orecchio d'un paesano;
ma quale differenza impercettibile è mai quella che
si rinviene nelle loro intelligenze paragonate insieme,
e quella che si scopre nel contatto d'una intelligenza
finita con una infinita, la parola di Dio espressa dalla
parola o dallo scritto d'un mortale! Può l'ispirazione
de' profeti ebrei, degli appostoli, degli evangelisti
di Gesù Cristo, non essere incompatibile coll'esercizio
della loro ragione e memoria, e lo stile
e la composizione de' libri nell'antico e nuovo Testamento
dimostrano assai la diversità del loro ingegno.
Si contentò Maometto alla figura più modesta,
ma più sublime, di semplice editore; secondo
lui e i suoi discepoli, la sostanza del Corano[104] è
increata ed eterna; esiste nella essenza della divinità
ed è stata inscritta con una penna di luce su la tavola

de' suoi decreti eterni; l'angelo Gabriele, che
nella religione Giudaica aveva ricevuto le più rilevanti
missioni, gli recò, in un volume fregiato di seta
e di gemme, una copia in carta di quell'Opera immortale,
e il fedel messaggero gliene rivelò successivamente
i capitoli ed i versetti. In vece di spiegare
a un tratto il perfetto e immutabile esemplare del
volere di Dio, ne pubblicò Maometto, come glien
veniva talento, vari frammenti. Ciascheduna rivelazione
è adattata a' bisogni diversi delle sue passioni,
o della sua politica, e per sottrarsi al rimprovero di
contraddizione pose per massima, che ogni testo era
abrogato o modificato da qualche passo susseguente.
I discepoli di Maometto scrissero accuratamente sopra
foglie di palma, o su omoplati di agnello, le
parole di Dio e quelle dell'appostolo, e queste diverse
pagine forono gittate senz'ordine e senza connessione
in un forziere che il Profeta diede in custodia
ad una delle sue mogli. Due anni dopo la sua
morte, Abubeker, amico e successore di lui, compilò
ordinatamente e diede alla luce il sacro libro: il quale
fu riveduto dal califfo Othmano nell'anno trentesimo
dell'Egira, e le varie edizioni del Corano partecipano
tutte al miracoloso privilegio di presentare un testo
uniforme e incorruttibile. Sia fanatismo, sia vanità,
dai pregi del suo libro ricava la prova della verità
della sua missione: disfida arditamente uomini ed
angeli ad imitare la bellezza d'una delle sue pagine,
ed osa affermare[105] che Dio solo poteva dettare quello

scritto[106]. Siffatto argomento fa grande impressione
su l'animo di un devoto Arabo inclinato sempre
alla credulità e all'entusiasmo, il cui orecchio
è sedotto dal solletico de' suoni, e che per ignoranza
è inetto a raffrontare insieme le diverse produzioni
dello spirito umano[107]. Non potrà certamente
nè l'armonia, nè la ricchezza dello stile dell'originale
passare nelle traduzioni all'udito dell'infedele
Europeo. Questi non iscorrerà che con impazienza
quella interminabile e incoerente rapsodia di favole, di
precetti, di declamazioni che rado inspira un sentimento
o un pensiero, che striscia talvolta su la polvere,
e talvolta si dilegua per le nuvole. Gli attributi di Dio
esaltano l'immaginazione del missionario Arabo; ma
i suoi tratti più sublimi son di molto inferiori alla
nobile semplicità del libro di Giobbe, scritto nello

stesso paese e nella lingua stessa, da tempo antichissimo[108].
Se la composizione del Corano sorpassa le
facoltà dell'uomo, a qual intelletto superiore debbesi
attribuire l'Iliade d'Omero, le Filippiche di Demostene?
In tutte le religioni, la vita del fondatore supplisce
al silenzio delle sue rivelazioni scritte: le parole di Maometto
furono considerate come tante lezioni di verità,
le sue azioni come esempi di virtù; dalle sue mogli, dai
suoi compagni fu conservata la rimembranza di quanto
avea detto e fatto in tutta la vita pubblica e privata.
Due secoli appresso, il Sonna, o sia la legge
orale, fu statuita e consacrata dal lavoro di Al-Bochari,
il quale separò centomila dugentosettantacinque
tradizioni autentiche da un ammasso di tremila
più incerte o men vere. Ogni giorno soleva questo
pio Autore trasferirsi a pregare nel tempio della
Mecca. Ivi facea le sue abluzioni colle acque dello
Zemzem; depose successivamente le sue carte su la
cattedra e su la tomba dell'appostolo, e dalle quattro
Sette ortodosse de' Sonniti fu approvata quell'Opera[109].





Da prodigi strepitosi era stata confermata la missione
di Mosè e di Gesù, e gli abitatori della Mecca
e di Medina eccitarono più volte Maometto a dare
ugual pruova per la sua, a far discendere dal cielo
l'Angelo e il libro che diceva d'averne ricevuto; a
creare un giardino in mezzo al deserto, o a distruggere
la città miscredente con un incendio. Tutte le
volte ch'egli si sentia così cimentato da' Coreishiti,
se ne sottrasse, vantando in modo oscuro il dono di
visioni e di profezia; se ne appella alle pruove morali
della sua dottrina, e si mette a coperto dietro
la Providenza, la quale nega que' segni e quelle maraviglie
che scemano il merito della fede, e la colpa
aggravano della infedeltà; ma dal tuono modesto, o
collerico, delle sue risposte trapela la debolezza e l'imbarrazzo
suo, e que' passi sciagurati non lasciano dubbio
veruno intorno all'integrità del Corano[110]. I suoi
Settari parlano de' suoi miracoli più asseverantemente
di lui, e la franchezza della loro credulità va crescendo
quanto più son lontani all'epoca e al luogo
delle sue imprese spirituali. Credono essi, o assicurano,
che andassero gli alberi ad incontrarlo; che
fosse salutato da' sassi; che scaturisse acqua dalle sue
dita; che nudrisse miracolosamente i famelici, sanasse
gl'infermi, risuscitasse i morti; che una trave mandasse
gemiti al suo cospetto; che un cammello gli

dirigesse lagnanze; che una spalla di agnello lo avvisasse
ch'era avvelenata, e che la natura vivente
del pari che la morta fossero sottomesse all'appostolo
di Dio[111]. Fu descritto seriamente il suo sogno
d'un viaggio che fece di notte, come se il fatto fosse
vero e materiale. Un animal misterioso, il borak, lo
trasportò dal Tempio della Mecca a quello di Gerusalemme,
corse un dopo l'altro i sette cieli in compagnia
dell'angelo Gabriele; nelle rispettive dimore
dei Patriarchi, de' Profeti, degli Angeli ne ricevette,
e restituì loro, la visita. Ebbe egli solo licenza di
oltrepassare il settimo cielo; aperse il velame dell'unità;
giunse a due tiri di dardo presso il trono di
Dio, e tocco nella spalla dalla man dell'Altissimo,
ne sentì tal freddo che gli passò il cuore. Dopo questa
familiare e considerevole conversazione, calò di nuovo
a Gerusalemme, risalì sul borak, tornò alla Mecca,
e spese soltanto la decima parte d'una notte a
compiere un viaggio di molte migliaia d'anni[112].

Giusta un'altra leggenda confuse in un'adunata nazionale
i Koreishiti i quali gli facevano una maliziosa
disfida. La sua prepotente parola divise in due l'orbe
lunare; l'obbediente pianeta si rimosse dal suo
cammino, fece sette rivoluzioni intorno alla Caaba,
e dopo aver salutato Maometto, in lingua Arabica, si
impicciolì ad un tratto, entrò pel collo della sua camicia,
e ne uscì per la manica[113]. Queste novelle
meravigliose son di trastullo all'uomo volgare, ma
i più gravi autori Musulmani imitano la modestia
del lor maestro, e lasciano una certa libertà di credenza
o d'interpretazione[114]. Potrebbono rispondere

che per predicare la religione non era necessario rompere
l'armonia della Natura; che una fede priva di
misteri non ha uopo di miracoli, e che la spada di
Maometto[115] non era men potente che la verga di
Mosè.



Il politeismo è oppresso e angustiato dalle tante
superstizioni che ammette la sua credenza: mille
cerimonie venute dall'Egitto erano frammiste alla
sostanza della legge Mosaica, e lo spirito del Vangelo
s'era dileguato entro la vana pompa del culto.
Il pregiudizio, la politica o il patriottismo determinarono
il Profeta della Mecca a consacrare le cerimonie
degli Arabi, non che l'usanza di visitare la
santa pietra della Caaba; ma spirano i suoi precetti
una pietà più santa e più ragionevole; l'orazione,
il digiuno, la limosina, son questi i doveri religiosi
del Musulmano: gli viene data speranza che, nel suo
pellegrinaggio verso il cielo, sarà dall'orazione portato
a mezza strada, che il digiuno lo condurrà alla
porta del palazzo dell'Altissimo, e che le limosine
gliene apriranno l'ingresso[116]. 1. Secondo la tradizione

del viaggio notturno, l'Appostolo, nella sua conferenza
con Dio, ebbe ordine d'imporre l'obbligo
a' suoi discepoli di fare cinquanta orazioni al giorno.
Avendogli consigliato Mosè di domandare che scemato
fosse questo fardello insopportabile, a poco a
poco fu ridotto il numero a cinque, senza che gli
affari, i piaceri, i tempi o i luoghi potessero dispensarne.
Alla punta del giorno, a mezzodì, dopo pranzo,
la sera, e nella prima vigilia della notte debbono
i fedeli rinnovare gli atti della lor divozione, e
quantunque sia ben menomato il fervor religioso,
pure i viaggiatori rimangono edificati tuttavia dalla
perfetta umiltà, e dal raccoglimento con cui sogliono
orare i Turchi e i Persiani. La pulitezza è una introduzione
alla preghiera; sin da' più remoti tempi,
usavano gli Arabi lavarsi di sovente mani, viso e
corpo: il Corano comanda espressamente queste abluzioni,
e in difetto d'acqua permette il servirsi di
sabbia. Dal costume e dalle decisioni de' dottori sono
determinate le parole e le attitudini, se si debba
star seduto, in piedi, o colla faccia in terra; ma
consiste la preghiera in brevi e fervide giaculatorie;
la pietà non è stancata da una noiosa liturgìa, ed
ogni Musulmano, in ciò che lo risguarda, è investito
del carattere sacerdotale. Fra i deisti che rigettano
le Immagini, si è giudicato conveniente fermare il
volo della fantasia fissando l'occhio e il pensiero
verso un Kebla, o sia punto visibile dell'orizzonte.
Da principio fu tentato il Profeta di prescegliere
Gerusalemme, per divenire grato a' Giudei; ma presto
si ricondusse ad una inclinazione più naturale,
e cinque volte al giorno gli occhi de' Musulmani
abitanti in Astracan, in Fez, in Delhi, stanno devotamente

rivolti al santo Tempio della Mecca. Non
pertanto sono tutti i luoghi ugualmente acconci al
servigio di Dio; i Maomettani sono indifferenti a
pregare in casa o in istrada. Per distinguerli dai
Giudei e da' Cristiani, il lor Legislatore ha consacrato
al culto pubblico il venerdì d'ogni settimana; ragunasi
il popolo nella moschea, e l'Imano, per lo più
vecchio venerando, sale il pulpito, fa l'orazione,
indi una predica; ma la religion Musulmana non
ha nè Sacerdoti, nè Sagrificio; e dallo spirito independente
del fanatismo sono guardati con dispregio
i ministri e gli schiavi della superstizione. 2. Le
mortificazioni volontarie[117] degli ascetici, tormento
e vanto della lor vita, erano odiose ad un Profeta
che biasima i suoi discepoli perchè han fatto voto
d'astenersi dalle carni, dal sonno, e dalle donne, e
che avea fermamente dichiarato che non soffrirebbe
monaci nella sua religione[118]. Istituì peraltro un
digiuno di trenta giorni all'anno; raccomandò premurosamente
di osservarlo come cosa che monda
l'anima e assoggetta il corpo, come un esercizio

salutare d'obbedienza al voler di Dio e del suo Appostolo.
Nel mese del Ramadan, dallo spuntare del
sole sino al tramontare, il Musulmano non mangia,
nè beve; si priva di mogli, di bagni, di profumi,
nega a sè stesso ogni cibo atto a sostenere le forze
e a fomentare qualunque piacere che può soddisfare
i sensi. Secondo le rivoluzioni dell'anno lunare, il
Ramadan cade alternativamente nel maggior freddo
del verno, o nel più forte ardore della state, e per
dare alla sete una stilla d'acqua, convien penosamente
aspettare la fine d'una giornata cocente. Maometto
è il solo che abbia fatto una legga positiva
e generale[119] della proibizione del vino, che nelle
altre religioni è speciale per alcuni Ordini di sacerdoti
o di romiti; e alla sua voce una parte considerevole
del globo ha abiurato l'uso di questo salubre
ma pericoloso liquore. Vero è che il libertino
non si sottomette a queste disgustose privazioni, e
l'ipocrita sa eluderle; ma non si può incolpare il
Legislatore che ha posto questi regolamenti di sedurre
i suoi proseliti coll'esca de' piaceri sensuali.
3. La carità de' Musulmani s'abbassa fino agli animali;
e per quella che concerne agl'infelici e agli
indigenti viene più volte raccomandata dal Corano,
non solamente come opera meritoria, ma come un
dovere assoluto e indeclinabile. Forse Maometto è
l'unico Legislatore che abbia assegnata la precisa

misura della limosina: sembra varia a seconda del
grado e della qualità del possedimento, cioè secondo
che gli averi consistono in denaro, in grani o in
bestiame, in frutti o in mercanzie; ma per adempiere
alla legge, debbe il Musulmano dare la decima
delle sue rendite; e se ha peccato di frode, o di
estorsioni, è tenuto, quasi per una specie di restituzione,
a dare la quinta parte in vece della decima[120].
Necessariamente dee la benevolenza guidare
alla giustizia, poichè ci è vietato di far danno
a coloro che siamo obbligati ad assistere. Può bene
un Profeta rivelare gli arcani del cielo e dell'avvenire;
ma nelle sue massime morali non può che
ripeterci le lezioni che dal proprio nostro cuore abbiam
già ricevute.



Ricompense e gastighi sono il sostegno de' due
dommi, e de' quattro doveri pratici dell'Islamismo:
gli sguardi del Musulmano piamente s'affisano sul
Giudizio finale; e benchè non abbia osato il Profeta
stabilire l'epoca di quella tremenda catastrofe, accenna
oscuramente i segni, che in cielo e in terra,
precederanno la dissoluzione universale in cui tutti
gli Esseri animati perderanno la vita, e l'ordine della
creazione tornerà nel primo caos. Al suono della tromba

si vedranno dal nulla emergere nuovi Mondi; gli
angeli, i genii, gli uomini s'alzeranno fuori dalle
tombe, e l'anime umane saranno ricongiunte a' lor
corpi. Pare che sieno stati i primi gli Egiziani ad
ammettere la dottrina della risurrezione[121]; imbalsamarono
le mumie, alzarono piramidi per conservare
l'antica dimora dell'anima durante un periodo
di tremila anni, parziale tentativo ed inutile: con
mire più filosofiche si fonda Maometto su l'onnipotenza
del Creatore, che con una parola può ravvivare
l'argilla priva di vita, e raunare atomi innumerevoli
che più non conservino la lor forma o sostanza[122].
Non è facile a dirsi ciò che sia dell'anima
in quell'intervallo, e coloro che sono i più
convinti della sua spiritualità sentono troppo l'imbarazzo
di spiegare come possa poi pensare e operare
senza l'intervento degli organi de' nostri sensi.



Il Giudizio finale succederà alla riunione del corpo
e dell'anima; e Maometto nel farne la dipintura su
le tracce de' Magi, ha soverchiamente seguìto le forme,
ed anche le operazioni lente e successive d'un
tribunale umano. Lo incolpano i suoi intolleranti avversari
d'avere prodigalizzata sino ad essi stessi la
speranza della salute, d'aver propugnata la più peccaminosa

eresia, dicendo che ogn'uomo che crede
in Dio e fa buone opere può aspettarsi nell'ultimo
giorno una sentenza favorevole. Poco si confaceva
all'indole d'un fanatico sì ragionevole indifferenza,
nè v'ha ragion di pensare che un inviato del cielo
abbia scemato il pregio e la necessità delle proprie
rivelazioni. Stando al Corano[123] la fede in Dio è
inseparabile dalla fede in Maometto; le buone opere
son quelle da lui prescritte, e da queste due condizioni
procede la necessità dell'Islamismo, al quale
sono invitate tutte le nazioni come tutte le Sette.
Per iscusare la lor cecità spirituale, indarno allegheranno
ignoranza, o porranno in mezzo le lor virtù;
punite saranno con eterni tormenti: le lagrime poi
che versò Maometto sul sepolcro della madre, per la
quale gli era vietato il pregare, sono una manifesta
contraddizione di fanatismo e d'umanità[124]. Il decreto
è per tutti gl'infedeli; quel grado d'evidenza
che avranno rigettato, e la gravità degli errori commessi,
determineranno il grado del peccato e della

pena loro. Le dimore eterne de' Cristiani, degli Ebrei,
de' Sabei, de' Magi, degl'idolatri, stanno nell'abisso
le une sotto l'altre, e l'ultimo inferno è per li miscredenti
ipocriti che si copersero colla maschera di
religione. Quando la maggior parte degli uomini sarà
stata riprovata per le loro opinioni, i soli veri credenti
saranno secondo le lor opere giudicati. Una
bilancia vera, o allegorica, peserà esattamente il bene
e il male della vita d'ogni Musulmano, e allora vi
sarà un singolare compenso per la satisfazione delle
ingiurie: una parte delle azioni buone dell'offensore
sarà computata a vantaggio dell'offeso in proporzione
del torto che gli fu fatto, e se l'offensore è
spoglio di questa spezie di proprietà morale, una
parte proporzionale de' demeriti dell'offeso verrà ad
accrescere la massa de' suoi peccati. Sarà pronunciata
la sentenza secondo che il peso de' delitti o quello
delle virtù tracollerà nella bilancia, e tutti allora
senza distinzione passeranno il ponte acuto e pericoloso
pendente sopra l'abisso; ma i buoni, camminando
su le pedate di Maometto, faranno il loro ingresso
glorioso in Paradiso, nel mentre che i peccatori
saranno precipitati nel primo e nel meno orribile
de' sette inferni. Varierà la durata dell'espiazione
da nove secoli a settemila anni; ma fu abbastanza
scaltrito il Profeta per promettere che tutti i
suoi discepoli (qualunque si fossero i loro peccati)
sarebbero salvati per la lor fede, e per sua intercessione,
dall'eterna condanna. Non faccia maraviglia che
per mezzo della tema operi la superstizione più fortemente
sullo spirito umano, poichè con più energia
dall'immaginazione si dipinge la miseria di quel
che la felicità della vita futura. Senz'altro sussidio

che fuoco e oscurità, ecco fatta l'immagine d'un
supplizio che coll'idea dell'eternità può aggravarsi
all'infinito; ma questa idea medesima d'eternità genera
un effetto contrario allora che si tratta della
durata del piacere; e i nostri godimenti troppo sovente
non provengono che dalla cessazione del dolore,
o dal paragone dello stato nostro con un altro
più infelice. È assai naturale che un Profeta arabo
descriva enfaticamente i boschetti, le fontane, le riviere
del paradiso; ma in vece di dare a' beati il nobile
diletto della musica, della scienza, dell'amicizia
e del commercio spirituale, ne colloca puerilmente
la felicità nello sfarzo delle perle e de' diamanti, delle
vesti di seta, de' palagi marmorei, del vasellame d'oro,
de' vini squisiti, delle golosità raffinate, d'un seguito
numeroso, e di tutta quella pompa di lusso e di
sensualità, che diviene al suo possessore insipida pur
anche nel breve spazio assegnato alla vita nostra
mortale. L'ultimo de' credenti avrà per suo uso settantadue
houris, o fanciulle, dagli occhi neri, dotate d'una
bellezza mirabile, di tutta la freschezza della gioventù,
d'una purità virginale, d'una sensibilità squisita: l'istante
del piacere si prolungherà per migliaia d'anni,
e con facoltà centuplicate degni saranno i beati
della loro felicità. Qualunque siasi per questo rispetto
la volgare opinione, certo è ch'egli apre a' due sessi
le porte del cielo; ma non ha voluto spiegarsi riguardo
agli uomini che le donne vi troverebbero, per
timore di recare inquietudine alla gelosia de' loro primi
mariti, o di turbarne la contentezza col dubbio che
eterno sarebbe per avventura il lor matrimonio. Questa
dipintura d'un paradiso sensuale suscitò lo sdegno

e forse l'invidia de' monaci[125]; l'impura religione
di Maometto è la materia delle declamazioni
di costoro, e il pudore di qualche apologista del Corano
non ha altro spediente a cui appigliarsi fuorchè
le figure e le allegorie; ma da' dottori più bravi
e più conseguenti s'ammette, senza arrossirne, l'interpretazion
letterale del Corano: di fatti inutile sarebbe
la risurrezione del corpo se non gli si restituisce
l'esercizio delle sue facoltà più preziose, ed
è necessaria la riunione de' piaceri de' sensi e dell'intelletto
a far perfetta la felicità dell'uomo, che
di due sostanze è composto. Le gioie peraltro del
paradiso di Maometto non saranno ristrette a' piaceri
del lusso, e alla soddisfazione degli appetiti sensuali;
il Profeta dichiara espressamente che i santi
e i martiri, ammessi alla beatitudine della visione divina,
dimenticheranno e avranno a sdegno tutte le
spezie d'un grado inferiore[126].



A. D. 609



Le prime e le più malagevoli conquiste che fece
Maometto alla sua nuova religione[127], quelle furono

di sua moglie, del servo, del pupillo e d'un amico[128],
avvegnacchè si dava per Profeta con quelli che men

d'ogn'altro potevano dubitare se fosse o no soggetto
alle infermità della natura. Nonostante, credette Cadijah
alle parole del marito, e fu a parte della sua
gloria: Zeid, docile ed affezionato, si lasciò sedurre
dalla speranza della libertà; l'illustre Alì, figlio di
Abu-Taleb, abbracciò le opinioni di suo cugino coll'energia
d'un giovane eroe; e la fortuna, la moderazione
e la veracità di Abubeker francheggiarono la
religione del Profeta cui succeder doveva. Persuasi
da lui, dieci de' più ragguardevoli cittadini della
Mecca assentirono d'essere privatamente ammaestrati
nella dottrina dell'Islamismo: cedendo al grido della
ragione e dell'entusiasmo, divennero l'eco del domma
fondamentale: «Non vi ha che un Dio, e Maometto
è l'appostolo di Dio»; e per guiderdone della lor
fede ottennero ancor viventi e ricchezze ed onori, e
il comando degli eserciti e l'amministrazione de' regni.
Tre anni furono impiegati in silenzio alla conversione
di quattordici proseliti: furono quelli i primi
frutti di sua missione; ma sin dal quarto anno prese
il carattere d'un Profeta, e volendo comunicare alla
sua famiglia la luce delle divine verità, fece imbandire
un banchetto composto, è fama, d'un agnello
e d'un vaso pieno di latte, e convitò quaranta persone
della razza degli Hashemiti. «Cari amici ed alleati,
disse loro, vi offro, e sono io il solo che offerir
vi possa i più preziosi donativi, i tesori di questo
Mondo e dell'altra vita. Iddio mi ha comandato
di chiamarvi al suo servizio. Chi è tra voi che voglia

aiutarmi a portare il mio carico? chi vuol essere mio
compagno e mio visir[129]?» Nulla gli fu risposto: per
lo stupore, per l'incertezza o pel disprezzo stavan
chiuse tutte le bocche; quando finalmente Alì, giovanotto
di quattordici anni, caldo d'ardore e d'ardire,
ruppe il silenzio, e sclamò: «Profeta, son io
quegli che cerchi: se oserà qualcuno levarsi contro
di te, io gli spezzerò i denti, gli caverò gli occhi,
gli romperò le gambe, gli spaccherò il ventre. Profeta,
sarò io il tuo visir». Accolse Maometto con
gran trasporto questa profferta, e fu ironicamente esortato
Abu-Taleb a rispettare la nuova dignità di suo
figlio. Avendo poscia voluto il padre d'Alì, in tuono
serio, indurre il nipote ad abbandonare un impegno
ineseguibile: «Risparmiate i consigli, rispose allo
zio suo benefattore l'intrepido fanatico: quando si
ponesse il sole sulla mia destra, la luna sulla sinistra
non si cangerebbe la mia risoluzione». Per dieci
anni perseverò nell'esercizio della sua incumbenza,
e questa religione, che ha soggiogato l'Oriente e l'Occidente,
non pose radici nelle mura della Mecca che
con gran lentezza e difficoltà. Aveva peraltro il contento
di vedere che la sua piccola congregazione di
unitari andava ogni giorno crescendo; n'era rispettato
come un Profeta, ed egli a tempo e luogo le comunicava
il cibo spirituale del Corano. Si può argomentare
il numero de' suoi proseliti dalla partenza

di ottantatre uomini e di diciotto donne che nel settimo
anno della sua missione si ritirarono in Etiopia;
la sua Setta fu assai presto rafforzata per la conversione
di Hamza suo zio, e dell'inflessibile e feroce
Omar, che adoperò in favor dell'Islamismo collo stesso
zelo con cui ne aveva tentata la distruzione. Non si
racchiuse la carità di Maometto nella sola tribù di
Koreish o nel recinto della Mecca; nelle grandi solennità,
o ne' giorni di peregrinazione, andava alla
Caaba, favellava agli stranieri di tutte le tribù, e sia
nelle conferenze particolari, sia nelle pubbliche aringhe,
predicava la credenza e il culto d'un solo Dio.
Debole allora di forze e saggio nella sua dottrina,
sosteneva la libertà di coscienza, e riprovava l'uso
della violenza in materia di religione[130]: ma esortava
gli Arabi alla penitenza, e scongiuravali a risovvenirsi
degli antichi idolatri di Ad e di Thamud,
che la giustizia divina avea disperso dalla faccia della
terra[131].







A. D. 613-622



Dalla superstizione e dalla gelosia era confermato
nella incredulità il popolo della Mecca. Gli anziani
della città, gli zii del Profeta, affettavano dispregio
dell'ardimento d'un orfano che voleva figurare da
riformatore del suo paese. Le pie preghiere di Maometto
nella Caaba erano perseguitate dalle grida di
Abu-Taleb: «Cittadini e pellegrini, gridava, non
date orecchio al tentatore, non date retta alle sue
empie novità: state invariabilmente attaccati al culto
di Al Lata e Al Uzzah». Non ostante, questo vecchio
Capo amava sempre il figlio d'Abdallah, e ne difendeva
la persona e la riputazione contro gli assalti
de' Koreishiti, la cui gelosia da lungo tempo era
adontata dalla preminenza della famiglia di Hashem.
Coprivano l'odio sotto il colore della religione;
al tempo di Giobbe, il magistrato Arabo puniva il
delitto d'empietà[132], e Maometto era reo del delitto
d'abbandonare e rinnegare gli Dei della sua nazione;
ma la Polizia della Mecca era sì difettosa, che
i Capi dei Koreishiti, anzi che accusare un reo, furono
obbligati ad usare la persuasione o la violenza.
Più volte si diressero ad Abu-Taleb con aria di rimprovero
e di minaccia. «Tuo nipote, gli dissero,
insulta la nostra religione, accusa d'ignoranza e di
follìa i nostri saggi antenati; fallo tacere subitamente
acciocchè non turbi e sollevi la città. Se prosegue

così, sguaineremo la spada contro lui e i suoi aderenti,
e tu renderai conto del sangue de' tuoi concittadini».
Abu-Taleb potè pel suo credito e per
la sua moderazione sottrarsi alla violenza di questa
fazion religiosa. I più deboli o più timidi fra i discepoli
di Maometto si ritrassero in Etiopia, e il
Profeta andò in cerca d'asili in diversi luoghi, sia in
città sia in campagna, che gli offrissero qualche sicurezza.
Continuando a difenderlo la sua famiglia, il
rimanente della tribù di Koreish s'impegnò a rinunziare
ogni commercio co' figli di Hashem, a nulla
comperare da loro, a nulla vendere ad essi, a non
contrarre più matrimoni seco loro, ma a perseguitarli
senza pietà finattanto che non consegnassero alla
giustizia degli Dei Maometto. Questo decreto fu sospeso
nella Caaba, ed esposto alla vista di tutta la
nazione; gli emissari de' Koreishiti perseguitarono i
Musulmani sin nel cuore dell'Affrica, assediarono il
Profeta e i suoi più fidi discepoli, li privarono d'acqua,
e con rappresaglie dall'una e dall'altra parte s'inviperì
la reciproca animosità. Parve che una tregua,
di poca durata, riconducesse la concordia, ma colla
morte d'Abu-Taleb rimase abbandonato Maometto
in balìa de' nemici; e la morte della fedele e generosa
Cadijah gli levava ogni consolazione domestica.
Abu-Sophian, Capo del ramo d'Ommiyah, succedette
alla primaria dignità della repubblica della
Mecca. Il quale, zelante adoratore degl'idoli, nemico
mortale della famiglia di Hashem, convocò un'assemblea
de' Koreishiti e de' loro alleati per decidere della
sorte dell'appostolo. Imprigionandolo, si poteva provocare
il suo coraggio ad atti di disperazione, ed
esiliando un fanatico eloquente, e accetto al popolo,

si potea da lui diffondere il male in tutte le province
dell'Arabia. Fu decisa la sua morte, ma si
convenne che per dividere il delitto e prevenire la
vendetta degli Hashemiti, un Membro d'ognuna delle
tribù gl'immergerebbe la spada nel petto. Da un angelo
o da una spia fu informato di quella sentenza,
nè vide scampo fuorchè nella fuga[133]. A mezza notte,
accompagnato dal suo amico Abubeker, fuggì cheto
cheto di casa; attendendo i sicari alla porta, ma
rimasero ingannati dalla figura d'Alì, che dormiva
nel letto dell'appostolo, vestito del suo abito verde.
Ebbero rispetto i Koreishiti alla pietà del giovane
eroe, ma in alcuni versi d'Alì, che sussistono ancora,
abbiamo una descrizione commovente delle sue inquietudini,
della sua tenerezza, della sua religiosa
fiducia. Maometto e il suo compagno si tennero nascosti
per tre giorni nella caverna di Thor, distante
dalla Mecca una lega: quando imbruniva la notte, il figlio
e la figlia d'Abubeker recavano ad essi i viveri, e
le notizie di quel che nella città succedeva. I Koreishiti,
che attentamente spiavano per tutti i dintorni,
giunsero all'ingresso della caverna; ma la Providenza,
dicesi, li deluse con un ragnatelo, e con un
nido di colombo che erano situati in modo da persuadere
che niuno vi fosse entrato. «Non siamo che
due», diceva tremante Abubeker: «un terzo è con
noi, rispose il Profeta, ed è Iddio medesimo». Rallentato
che fu alquanto l'ardore delle persecuzioni,
uscirono della spelonca i due fuggiaschi, e salirono
su i lor cammelli; camminavano alla volta di Medina

quando furono arrestati dagli emissari de' Koreishiti;
a forza di preghiere e di promesse poterono
scampare dalle lor mani. In quel critico momento
avrebbe la lancia d'un Arabo cangiata la storia del
Mondo. Questa fuga di Maometto, che passò dalla
Mecca a Medina, stabilisce l'epoca memoranda dell'Egira[134],
che dopo dodici secoli segna ancora gli
anni lunari delle nazioni Musulmane[135].



A. D. 622



La religion del Coran sarebbe morta in culla, se
non avesse Medina accolto con fede e con riverenza
i santi esuli della Mecca. Medina, o la città che nomavasi
Yatreb avanti che fosse consecrata come il
trono del Profeta, era divisa fra due tribù, i Caregiti
e gli Awsiti, dove i menomi accidenti di continuo
risvegliavano l'odio ereditario; erano suoi umili
alleati due colonie di Giudei che vantavano origine
sacerdotale; senza convertire gli Arabi avevano introdotto
fra loro quel genio della scienza e delle idee religiose
che procacciò a Medina l'onore d'esserci
soprannomata la città del Libro. Avendo le predicazioni
di Maometto convertiti alcuni de' suoi cittadini

più nobili venuti in pellegrinaggio alla Caaba, tornando
a casa, diffusero la cognizione del vero Dio
e del suo Profeta; e la novella alleanza de' Medinesi
coll'appostolo fu ratificata dai loro deputati in due
conferenze secrete, che si tennero la notte sur una
collina dei sobborghi della Mecca. Nella prima, dieci
Caregiti e due Awsiti si unirono di religione e d'affetto,
e dichiararono in nome delle loro mogli, dei
figli e dei fratelli assenti che per sempre professerebbero
i dommi del Corano, e ne osserverebbero i precetti.
Produsse la seconda un'associazione politica
che fu il principio dell'impero de' Saraceni[136]. Settantatre
uomini e due donne di Medina ebbero una
solenne conferenza con Maometto, co' suoi alleati e
co' suoi discepoli, e scambievolmente prestarono giuramento
di fedeltà. Promisero gli abitanti di Medina
in nome della loro città, che se sbandito fosse Maometto,
lo riceverebbero come un alleato, che gli obbedirebbero
come a Capo, e che lo difenderebbero sino
all'ultima estremità con tanta costanza come le proprie
mogli ed i figli. «Ma se vi richiama la vostra
patria, dimandarono con un'inquietudine per lui onorevole,
abbandonerete i vostri nuovi alleati? — Tutto
ora è comune tra noi, rispose Maometto ridendo;
il vostro sangue è mio sangue; mia la ruina vostra.
Siamo avvinti gli uni agli altri dall'onore e dall'interesse.
Io son l'amico vostro, e il nemico de' vostri
nemici. — Ma se spendiamo la vita per voi, qual premio
ne avremo? soggiunsero i deputati di

Medina. — Il Paradiso, replicò Maometto. — Stendi dunque
la mano», gridarono. L'appostolo stese la mano,
ed essi rinnovellarono il giuramento di sommessione
e di fedeltà. Ratificò  il popolo questo trattato, e con
unanime voto accettò l'Islamismo. Si rallegrarono gli
abitanti di Medina per l'esilio di Maometto, ma tremavano
per la sicurezza sua, e ne attesero con impazienza
l'arrivo. Dopo un cammino pericoloso e rapido
lungo la costa del mare, posò a Koba, situata
a due miglia da Medina, e fece il suo pubblico ingresso
sedici giorni dopo la fuga dalla Mecca. Gli
andarono incontro cinquecento cittadini, e da ogni
parte udì acclamazioni di fedeltà e di riverenza. Sedeva
sopra un cammello femmina, coperto da un
ombrello la testa, e davanti a lui era portato un turbante
spiegato a guisa di stendardo. I suoi più prodi
discepoli, dispersi dalla tempesta, si radunarono intorno
a lui, e i suoi Musulmani, eguali tutti di merito
si distinsero co' nomi di Mohageriani, e d'Ansari,
fuggiaschi gli uni dalla Mecca, e gli altri ausiliari
di Medina. Per soffocare ogni seme di gelosia, bravamente
immaginò di congiugnere a due a due i primari
tra loro con investirli di dritti e obbligandoli
a legami fratellevoli. Dopo questa disposizione, Alì
rimase solo, e amorevolmente dichiarò il Profeta sè
voler essere compagno e fratello di quel giovane gentiluomo.
Riuscì in tutto a bene questo espediente;
e in pace e in guerra fu rispettata la santa fraternità,
e le due parti studiarono di segnalarsi con generosa
gara di coraggio e di fedeltà. Una sola volta
addivenne che una contesa accidentale alcun poco turbò
quella unione; un patriotta di Medina accusò i
forestieri d'insolenza; lasciò travedere che si potevano
cacciare, ma fu inteso con raccapriccio, e suo figlio

si profferse vivacemente a recare al piè dell'appostolo
la testa del proprio padre. Dal punto che
Maometto stanziossi in Medina, esercitò i poteri di
re e di gran Pontefice, e fu empietà il non piegare
il capo a' decreti d'un giudice dalla sapienza divina
inspirato. Ricevette egli in dono o comperò un piccolo
pezzo di terra appartenente a due orfanelli[137]:
quivi fabbricò una casa ed una moschea più venerande
nella rozza loro semplicità che non i palagi
ed i templi de' Califfi d'Assiria. Fece incidere nel
suo suggello d'oro o d'argento il suo titolo di
appostolo; quando faceva orazione, e predicava
nell'assemblea, che tenevasi ogni settimana, si appoggiava
al tronco d'una palma, e solamente lungo
tempo dopo fece uso d'un seggio, o d'una cattedra
di legno lavorata alla grossolana[138]. Dominava
già da sei anni, quando mille e cinquecento Musulmani
raccolti sotto le armi giurarono nuovamente

fedeltà; e Maometto di bel nuovo promise loro assistenza
sino alla morte dell'ultimo di loro, o al totale
discioglimento della Lega. Nel campo medesimo
ebbe a scorgere con maraviglia il deputato della Mecca
quanta fosse l'attenzione de' fedeli alle parole, e
ai sguardi del Profeta, la premura nel raccogliere sia
gli sputi sia i capegli che gli cadevano, e l'acqua
che serviva alle sue ablazioni; quasi tutte queste cose
un grado avessero di profetica virtù. «Ho veduto,
diss'egli, il Cosroe della Persia e il Cesare di Roma;
ma non ho mai veduto un re così rispettato da' sudditi
quanto lo è Maometto da' suoi compagni». Il
devoto fervore del fanatismo in fatti si manifesta in
guisa più energica e vera che la fredda e cerimoniosa
servilità delle Corti.



Ogn'uomo, nello stato di natura, ha diritto d'impiegare
la forza dell'armi in difesa della sua persona
o delle sue proprietà, di respingere ed anche di
prevenire la violenza de' nemici, e di continuare le
ostilità sinattanto che abbia ottenuto una giusta soddisfazione,
o che sia giunto a quell'ultimo segno ch'è
stabilito per le rappresaglie. Nella libera società degli
Arabi, i doveri di suddito e di cittadino non metteano
un grave freno, e Maometto, adempiendo una
missione di carità e di pace, era stato spogliato e
sbandito dall'ingiustizia de' suoi concittadini. Per
l'elezione fattane da un popolo independente, il fuoruscito
della Mecca era stato elevato alla dignità di
sovrano, e legittimamente avea ricevuta la prerogativa
di formare alleanze, e di fare la guerra offensiva
e difensiva. Suppliva la pienezza della potenza
divina all'imperfezione de' suoi diritti, e diveniva il
fondamento del suo potere: prese egli nelle sue

nuove rivelazioni un'aria più feroce e più sanguinaria,
pruova, che l'anteriore moderazione che usò era
stata una conseguenza della sua debolezza[139]. Avea
tentato le arti della persuasione, ma passato era il tempo
della pazienza; dichiarò che Iddio gli comandava
di propagare la religione col ferro, di abbattere i
monumenti dell'idolatria, e di perseguitar le nazioni
miscredenti senza rispetto a' giorni o a' mesi santi.
Attribuì all'autore del Pentateuco e dell'Evangelo
que' precetti di sangue che dal Corano ripetonsi ad
ogni pagina; ma il carattere di dolcezza che si scorge
nello stile dell'Evangelo permette di spiegare altrimenti
quel passo equivoco ove sta scritto, che Gesù
ha recato in terra non la pace, ma la spada; e non
denno confondersi le sue virtù pazienti e modeste
collo zelo intollerante de' principi e de' vescovi, che
il nome disonorano di suoi discepoli. A giustificare
questa guerra di religione, allegava con più esattezza
Maometto[140] l'esempio di Mosè, o quello de' Giudici
e de' re d'Israello. Le leggi militari degli Ebrei sono
anche più rigorose di quelle dell'Arabo

legislatore[141]. Il Dio degli eserciti marciava in persona davanti
a' Giudei; se una città resisteva, passavano a
fil di spada i maschi senza distinzione: le sette nazioni
di Canaan furono esterminate, nè il pentimento
o la conversione valeano a sottrarle dall'inevitabile
sentenza, per la quale non si dovea entro il
recinto del lor dominio risparmiare veruna creatura
vivente. Maometto almeno lasciò a' nemici la libertà
di scegliere la sua amicizia, la sommessione, o la
guerra. Come tosto professassero l'Islamismo, gli
ammetteva a' vantaggi temporali o spirituali de' suoi
primi discepoli, e li facea combattere sotto le bandiere
medesime per la gloria della religione a cui
s'erano addetti. Per lo più la sua clemenza era ligia
al suo interesse, ma di rado conculcava il nemico
atterrato, e par che prometta che per un tributo
lascerà a' men colpevoli de' sudditi increduli il culto
loro, o almeno l'imperfetta lor fede. Sin dal primo
mese del suo regno eseguì quanto avea ne' suoi precetti
statuito su la guerra religiosa, e inalberò il
suo vessillo bianco davanti le porte di Medina;
l'appostolo guerriero si trovò in persona a nove battaglie

o a nove assedii[142], e in dieci anni compiè
da sè stesso, o coll'opera de' suoi luogotenenti, cinquanta
imprese guerresche. Continuava egli, nella
sua qualità d'Arabo, a esercitare le professioni di
mercadante e di ladrone, e colle piccole scorrerie
che andava facendo, per difendere o assaltare una
caravana, disponeva a poco a poco le sue genti alla
conquista dell'Arabia. Una legge divina avea regolato
il comparto del bottino[143], il quale veniva
fedelmente ammassato in un solo cumulo; riservava
il Profeta per opere pie e caritatevoli un quinto
dell'oro e dell'argento, de' prigionieri e del bestiame,
de' mobili e degl'immobili; del resto faceva parti
eguali cui distribuiva a' soldati, sia che avessero
riportato vittoria, o custodito il campo; le ricompense
di quelli che avessero perduto la vita passavano
alle mogli ed ai figli; per animare poi la
gente ad accrescere la cavalleria, dava una porzione
al cavaliere ed una al cavallo. Accorrevano da ogni
luogo gli Arabi erranti a porsi sotto il vessillo della
religione e del saccheggio: era stato premuroso il
Profeta a santificare il commercio de' soldati colle

donne prigioniere sia che fossero trattate come spose,
sia da concubine; egli mostrava loro nel godimento
della fortuna e della bellezza una debole immagine
delle gioie del paradiso destinate a' prodi
martiri della Fede: «La spada, egli diceva, è la
chiave del cielo e dell'inferno; una goccia di sangue
versata per la causa di Dio, una notte passata
in armi, varranno più che due mesi di digiuni e
d'orazioni: chi perirà in battaglia otterrà il perdono
de' peccati; nell'ultimo giorno, le sue ferite saranno
lucide come il minio, odorose come il muschio; ali
d'angeli e di cherubini saranno sostituite alle membra
ch'egli abbia perdute». In tal guisa seppe infiammare
l'anima intrepida degli Arabi. L'idea di
un Mondo invisibile si dipingeva con forti colori
alla fantasia di quel popolo, e quella morte che già
sprezzavano divenne oggetto di speranza e di desiderio.
Insegna il Corano, nel significato il più assoluto,
i dommi della predestinazione e della fatalità
che spegner potrebbero ogn'industria ed ogni virtù,
se l'uomo regolasse la vita colle proprie opinioni:
que' dommi peraltro hanno in ogni tempo esaltato
il coraggio de' Saraceni e de' Turchi. I primi compagni
di Maometto marciavano alla battaglia con
intrepidezza: non vi ha pericolo ove non sia incertezza
d'evento; se erano predestinati a morire nel
proprio letto, esser doveano sicuri e invulnerabili in
mezzo a' dardi de' combattenti[144].




Avrebbe la fuga di Maometto bastato per avventura
a satisfare i Koreishiti, se temuto e presentito
non avessero la vendetta d'un nemico il quale era
in luogo ove intercettare il commercio loro per la
Siria nel passaggio all'andata e al ritorno pel territorio
di Medina. Lo stesso Abu-Sophian colla sola
scorta di trenta o quaranta guerrieri guidava una
caravana di mille cammelli, e fu tanto felice, o ben
regolato, il suo viaggio che deluse la vigilanza del
Profeta, ma seppe che i santi ladroni stavano in
imboscata, spiando il suo ritorno. Spedì un corriere
a' suoi fratelli della Mecca, i quali per il timore di
perdere merci e munizioni volarono immantinenti a
soccorrerlo con tutte le forze della città. La santa
masnada dell'appostolo contava trecento tredici Musulmani,
fra i quali settantasette fuorusciti, il resto
ausiliari; non avea che settanta cammelli, che servivano
alternativamente a ciascheduno di loro (i cammelli
d'Yatreb erano terribili in guerra); ma tanta
era la miseria de' suoi primi discepoli, che due soli
erano coloro che potessero comparire a cavallo sul
campo di battaglia[145]. Si trovava egli nella celebre

e fertile vallata di Beder[146], lungi tre giornate da
Medina, quando le sue vedette l'avvisarono, che
s'appressava da una parte la caravana, e dall'altra
i Koreishiti con cento cavalli ed ottocento cinquanta
fanti. Dopo breve deliberazione decise di sagrificare
le ricchezze alla gloria ed alla vendetta; fece un
piccolo trinceramento per coprire le sue genti e un
ruscello d'acqua dolce che bagnava la valle. «O Dio,
esclamò egli, mentre i Koreishiti calavano dalle colline,
o Dio, chi più t'adorerà su la terra se i miei
guerrieri periscono? — Animo, figli miei, stringete
le file, scagliate i vostri dardi, e la vittoria è nostra».
Dopo queste parole s'assise con Abubeker
sopra un trono o cattedra[147], ed invocò con gran
fervore l'aiuto di Gabriele e di tremila angeli. Tenea

fisso l'occhio sul campo di battaglia; già cedeano i
suoi soldati, ed erano sul punto di rimanere sconfitti;
quando il Profeta si slanciò dal trono, salì a
cavallo, e gittò un pugno di sabbia in aria, gridando:
«La faccia di coloro sia coperta d'obbrobrio.»
I due eserciti, colpiti dal suono della sua voce, credettero
vedere la squadra angelica da lui chiamata
in soccorso[148]: tremarono i Koreishiti, e si diedero
alla fuga: settanta de' più valorosi furono uccisi, e
settanta prigionieri decorarono il primo trionfo dei
fedeli. I morti furono spogliati e insultati: due prigionieri
giudicati i più rei ebbero la morte, e gli
altri pagarono pel riscatto quattromila dramme d'argento,
che furono qualche compenso per la fuga
della caravana; ma indarno i cammelli d'Abu-Sophian
cercarono una nuova strada in mezzo al deserto
e lungo l'Eufrate; pervenne ancora la vigilanza
di Maometto a coglierli in via, e il bottino dovette
essere considerevole, se, come è fama, la quinta
parte dell'appostolo fu di ventimila dramme. Abu-Sophian
irritato per la perdita pubblica e propria,
ragunò un corpo di tremila uomini, fra' quali settecento
armati di corazze e dugento cavalieri: tremila
cammelli lo seguitarono, ed Henda, sua sposa,
con quindici matrone della Mecca, batteva continuamente

il tamburino per animare i soldati ed
esaltare la grandezza di Hobal, la divinità più popolare
della Caaba. Da novecento cinquanta credenti
era difeso il vessillo di Maometto; la sproporzione
del numero non era più grande di quel che fosse
alla giornata di Beder, e tanta era la lor fiducia
che la vinse su l'autorità divina, e su le ragioni
umane che volle adoperare Maometto per dissuaderli
dal combattere. La seconda battaglia si fece sul
monte Ohud, lungi sei miglia da Medina al settentrione[149]:
s'avanzarono i Koreishiti in forma di
mezza luna, e Caled, il più terribile e il più fortunato
de' guerrieri Arabi, conducea l'ala diritta della
cavalleria. Maometto da bravo capitano collocò i
suoi soldati sul pendìo del colle, e lasciò nel di
dietro un distaccamento di cinquanta arcieri. La
carica fu sì vigorosa che sbaragliò il centro degli
idolatri, ma nell'inseguirli perdettero il vantaggio
del terreno; gli arcieri abbandonarono il posto; gli
uni e gli altri allettati dall'esca del bottino, disubbidirono
al generale, e ruppero l'ordinanze. Allora
l'intrepido Caled girando la sua cavalleria a' fianchi,
e da tergo de' nemici, gridò ad alta voce che
Maometto era stato ucciso. Avea questi di fatto
sofferto un colpo di chiaverina nella faccia, e un
sasso gli aveva spezzato due denti; ma in mezzo al
disordine ed al terrore sgridava gl'infedeli feritori
d'un Profeta, e benediva la mano amichevole che
ne stagnava il sangue, e lo conduceva in luogo di
sicurezza. Settanta martiri perdettero la vita pe' peccati
del popolo; caddero orando, dice l'appostolo, e

tenendo ciascuno abbracciato il corpo del commilitone
morto con lui[150]: le femmine della Mecca
inumanamente mutilarono i cadaveri, e la sposa di
Abu-Sophian mangiò un brano delle viscere di Hamza,
zio di Maometto. Poterono i Koreishiti godere
del trionfo della loro superstizione, e sfogare il furore
ond'erano invasi; ma il piccolo esercito di
Maometto si riordinò prestamente sul campo di battaglia,
senza avere però nè forza, nè coraggio per
porre l'assedio a Medina. Nell'anno seguente fu assalito
l'appostolo da diecimila nemici, e questa terza
spedizione prese il nome ora dalle nazioni che marciavano
sotto le bandiere d'Abu-Sophian, ora dalla
fossa che fu scavata davanti alla città e al campo,
dove, in numero di tremila, i Musulmani si tenevano
trincerati. Evitò Maometto prudentemente un'azion
generale: Alì si segnalò in un duello: la guerra si prolungò
per venti giorni, indi i confederati si ritirarono.
Una bufèra accompagnata da pioggia e da
grandine rovesciò le lor tende: un avversario insidioso
ne fomentava le dissensioni, e i Koreishiti
nella diffalta de' loro alleati perdettero ogni speranza
di atterrare il trono, o di fermar le conquiste dell'uomo
invincibile che aveano proscritto[151].







A. D. 623-627



Dalla scelta che volea far Maometto della città di
Gerusalemme per primo Kebla dell'orazione, si manifesta
l'inclinazione inspiratagli da' Giudei; ed era
da desiderarsi, pe' temporali loro interessi, che avessero
ravvisato nel Profeta arabo la speranza d'Israele,
e il Messia ad essi promesso. L'ostinazione dei
Giudei convertì in odio implacabile la sua affezione;
perseguitò egli quel popolo sciagurato sino all'ultimo
istante della sua vita, e pel suo duplice carattere
d'appostolo e di conquistatore, avvenne che la sua
persecuzione si stese a questo Mondo e nell'altro[152].
I Kainoka abitavano Medina, protetti dalla città:
Maometto colse l'occasione d'un tumulto, nato a caso,
per dichiarare che dovevano essi abbracciare la sua
religione, o combattere. «Oimè, risposero sbigottiti
gli Ebrei, noi non sappiamo trattare l'armi, ma perseveriamo
nella credenza e nel culto de' padri nostri;
e perchè vuoi tu ridurci alla necessità d'una giusta
difesa?» Questa lotta disuguale si terminò in quindici
giorni, e solo con estrema ripugnanza s'arrese
il Profeta alle istanze de' suoi alleati, e fece grazia
della vita a' prigioni, ma ne confiscò le ricchezze.
Divennero più formidabili l'armi di questi in pugno
a' Musulmani di quel che lo fossero state in lor mano,
e settecento infelici esiliati dovettero colle mogli
e co' figli mendicare un asilo su le frontiere della
Sorìa. I più rei erano i Nadhiriti, per aver tentato
d'assassinare il Profeta in una conferenza amichevole.

Maometto ne assediò il castello distante da
Medina tre miglia; ma quelli si difesero con tanto
valore che ottennero una capitolazione decorosa; uscì
la guarnigione a tamburo battente, e ricevette tutti
gli onori di guerra. Aveano i Giudei suscitata la guerra
de' Koreishiti, e vi si erano immischiati: dal punto
che le nazioni si scostarono dalla fossa, Maometto,
senza mai deporre l'arnese, s'incamminò nel giorno
stesso ad estirpare la razza nemica dei figli di Koraidha.
Dopo una resistenza di venticinque giorni, si
arresero a discrezione. Fondavano qualche speranza
nell'intervento de' loro alleati di Medina, ma avrebbero
dovuto sapere che il fanatismo estingue l'umanità.
Un vecchio venerando, al giudizio del quale si
sottoposero volontari, pronunziò contro tutti la sentenza
di morte. Settecento Ebrei incatenati furono
condotti su la piazza del mercato, furono calati vivi
nella fossa preparata pel supplizio e per la sepoltura
loro, e il Profeta con occhio imperturbato mirò la
strage de' suoi nemici disarmati. Da' Musulmani si ereditarono
le pecore e i cammelli degli uccisi; trecento
corazze, cinquecento picche, e mille lance furono la
parte più utile delle spoglie. Chaibar, città antica
e opulenta, lontana sei giornate al nord-est di Medina,
era il centro della potenza degli Ebrei in Arabia;
il suo territorio fertile, nel cuor del deserto,
era sparso di piantagioni e di bestiame, e difeso da
otto castella, molte delle quali imprendibili. Avea
Maometto dugento cavalieri, e mille e quattrocento
fanti; in una serie d'otto assedii laboriosi, che
bisognava fare in maniera metodica, queste schiere
furono esposte a' rischi, alla fatica e alla fame, e già
i Capi più ardimentosi disperavano del buon successo.

Rianimò l'appostolo la lor fedeltà e il coraggio citando
le glorie d'Alì, ch'egli nomò il Leone di Dio.
Forse si può credere per vero che la terribile scimitarra
di questo tagliò in due un soldato Ebreo di statura
gigantesca; ma sarebbe difficile per noi lodare
il senno de' romanzieri, che ce lo rappresentano in
atto di levare da' gangheri la porta d'una Fortezza,
coprendo con quest'enorme scudo il braccio sinistro[153].
Dopo la resa delle castella, dovette la città
di Chaibar sottomettersi al giogo. Il Capo della tribù
fu messo alla tortura in presenza di Maometto, che
voleva forzarlo a dichiarare in che luogo nascosti
avesse i tesori: l'industria de' pastori e degli agricoltori
ottenne un'indulgenza precaria; fu permesso
che migliorassero il proprio patrimonio, ma a piacimento
del vincitore, e a patto di dargli la metà della
rendita. Sotto il regno di Omar, gli Ebrei di Chaibar
furono trapiantati in Siria, e il Califfo notificò in
quella occasione, che nel letto di morte aveagli il suo
signore ordinato di cacciare dall'Arabia ogni religione
che non fosse la vera[154].



A. D. 629



Cinque volte al giorno volgea Maometto lo sguardo

verso la Mecca[155], e da' più santi e più forti impulsi
sentiva in sè suscitata la smania di rientrare da
conquistatore in quella città, e in quel Tempio, da
cui era stato espulso; o vegliando, o dormendo, sempre
avea davanti agli occhi la Caaba: egli interpretò
certo suo sogno come una visione ed una profezia;
spiegò la santa bandiera, e si lasciò sfuggire
di bocca l'imprudente promessa di trionfo. Il suo
viaggio da Medina alla Mecca non annunciava che
una peregrinazione religiosa e pacifica; settanta cammelli
ornati pel sacrificio precedeano la sua vanguardia.
Rispettò il territorio sacro, e poterono i prigionieri,
rimandati senza riscatto, divolgare la sua clemenza;
ma come ebbe messo piede nella pianura,
lontano dalla città una giornata, esclamò: «Coloro si
sono vestiti di pelle di tigre». Fu arrestato dalla moltitudine
e dal valore de' Koreishiti, e aveva a temere
non gli Arabi del deserto, trattenuti sotto le sue insegne
dalla speranza del bottino, abbandonassero poi
e tradissero il lor capitano. In un momento l'imperterrito
fanatico si trasformò in un freddo e circospetto
politico, omise nel trattato co' Koreishiti la qualità di
appostolo di Dio, segnò con essi e co' loro alleati
una tregua di dieci anni; s'impegnò a restituire i
fuggiaschi della Mecca che abbracciassero la sua religione,
e ottenne solamente per patto l'umile privilegio
d'entrare nella Mecca l'anno dopo, come amico, e
di rimanervi tre giorni per terminare le cerimonie

del pellegrinaggio. La vergogna e il dolore copersero
come d'una nube la ritirata de' Musulmani, e per
questo infelice successo poterono facilmente accusare
d'impotenza un Profeta, che sì frequentemente avea
spacciato le sue vittorie come pruova di sua missione.
Nell'anno seguente, si risvegliarono alla vista della
Mecca la fede e la speranza de' pellegrini: stavano le
loro spade nel fodero; fecero sette volte il giro della
Caaba su le pedate di Maometto; i Koreishiti s'erano
ritirati su le colline; e Maometto, dopo le solite cerimonie,
uscì nel quarto giorno della città. La sua
divozione edificò sommamente il popolo; sorprese,
divise, sedusse i Capi; e Caled e Amron, che poi doveano
soggiogare la Siria e l'Egitto, abbandonarono
in tempo l'idolatria che già era vicina a perdere tutto
il credito. Vedendo Maometto che cresceva di potere
per la sommissione delle tribù Arabe, raunò diecimila
soldati pel conquisto della Mecca; e gl'idolatri,
com'erano i più deboli, furono di leggieri convinti
che fosse stata rotta la tregua. L'entusiasmo e la disciplina
acceleravano i passi de' suoi guerrieri, e assicuravano
il segreto della sua impresa. Finalmente
da diecimila fuochi venne l'annunzio a' Koreishiti
spaventati dell'intenzione, dell'avvicinamento e della
forza irresistibile del nemico. Il fiero Abu-Sophian
corse ad offrire le chiavi della città, ammirò quella
sì varia moltitudine d'armi e di stendardi fatti passare
alla sua presenza, osservò che il figlio d'Abdallah
aveva acquistato un gran regno, e sotto la scimitarra
d'Omar confessò essere Maometto l'appostolo del vero
Dio. Macchiò il sangue romano il ritorno di Mario
e Silla, e qui pure dal fanatismo della religione era
stimolato il Profeta a trarre vendetta; e attizzati dalla

memoria delle ingiurie sofferte avrebbero i suoi discepoli
con grande ardore eseguito, o forse anticipato
l'ordine della strage. Anzichè satisfare al risentimento
proprio, e a quello delle sue soldatesche, Maometto
proscritto e vittorioso[156] perdonò a' suoi concittadini,
e conciliò le fazioni della Mecca. Entrarono
nella città i suoi soldati in tre colonne; ventotto
cittadini perirono sotto il ferro di Caled. Maometto
proscrisse undici uomini e sei donne; ma biasimò
la crudeltà del suo luogotenente, e la sua clemenza
o il disprezzo risparmiarono parecchi di coloro ch'egli
avea già notati per vittime. I Capi de' Koreishiti si
prostrarono a' suoi piedi, ed egli disse loro: «che
potete aspettare da un uomo che avete oltraggiato? — Noi
confidiamo nella generosità del nostro concittadino. — Nè
confiderete in vano; andate; la vostra vita
è sicura, e voi siete liberi.» Il popolo della Mecca
meritò il suo perdono, dichiarandosi per l'Islamismo,
e dopo un esiglio di sette anni, venne riconosciuto
il missionario fuggiasco qual principe e Profeta del
suo paese[157]; ma i trecento sessanta idoli della Caaba

furono ignominiosamente abbruciati; fu purificato e
abbellito il tempio di Dio, e per esempio alle generazioni
future si sommise di nuovo l'appostolo a tutti
i doveri di pellegrino; e con legge espressa fu vietato
ad ogni miscredente il por piede sul territorio della
santa città[158].



A. D. 629-632



La conquista della Mecca si trasse dietro la fede
e la sommessione delle Arabe tribù[159], che secondo
le vicende della fortuna riverito avevano, o spregiato,
l'eloquenza e l'armi del Profeta. Anche oggi l'indifferenza
per le cerimonie e opinioni religiose fa il
carattere de' Beduini, ed è probabile che accettassero
la dottrina del Corano in quella guisa con cui la
professano, cioè senza pigliarsene gran briga. Taluni
di loro peraltro, più ostinati degli altri, si mantennero
fedeli alla religione, non che alla libertà de' lor
avi, e con ragione fu detta per soprannome la guerra
di Honano guerra degl'idoli, poichè Maometto aveva
fatto voto di distruggerli, e i confederati di Tayef

giurato di difenderli[160]. Frettolosamente, e di soppiatto,
corsero quattromila idolatri ad assalire d'improvviso
il conquistatore; guardavano con occhio di
compassione la stupida negligenza de' Koreishiti; ma
confidavano ne' voti e forse ne' soccorsi d'un popolo,
che da sì poco tempo avea rinunciato a' suoi Dei, e
s'era piegato sotto il giogo del suo nemico. Dispiegò
il Profeta le bandiera di Medina e della Mecca; gran
numero di Beduini si pose sotto i suoi stendardi,
e vedendosi i Musulmani in numero di dodicimila,
s'abbandonarono in braccio ad una imprudente e colpevole
presunzione. Senza cautela discesero nella vallata
di Honano: gli arcieri e frombolieri degli alleati
aveano prese le alture; fu oppresso l'esercito di Maometto,
perdè la disciplina, si smarrì di coraggio, e
giubilarono i Koreishiti vedendoli esposti al rischio
di perire. Già accerchiano il Profeta salito su la bianca
mula; volle egli slanciarsi contro le lor picche per
ottenere almeno una morte gloriosa; ma dieci de' suoi
fedeli compagni gli fecero schermo coll'armi, e colla
persona, e tre di loro furono uccisi a' suoi piedi.
«Fratelli miei, esclamò egli a più riprese con dolore
e sdegno, io sono il figlio d'Abdallah; sono l'appostolo
della verità! O uomini! siate fermi nella fede;
o Dio, mandaci il tuo soccorso!» Abbas suo zio,
il quale simile agli eroi d'Omero aveva una forza
ed un suono straordinario di voce, intronò la valle

con un grido di promesse e di premii: i Musulmani
fuggiaschi si ridussero da ogni banda al sacro stendardo,
ed ebbe Maometto la consolazione di vedere
riacceso in ogni cuore il fuoco guerriero: dal suo
contegno ed esempio fu decisa in suo favore la battaglia,
ed egli esortò le schiere vittoriose a lavare
senza ritegno la propria vergogna nel sangue nemico.
Dal campo di Honano corse alla volta di Tayef, città
lontana sessanta miglia dalla Mecca al sud-est, il cui
fertile territorio produce le frutta della Sorìa in mezzo
al deserto dell'Arabia. Una tribù amica, esperta,
non so come, nell'arte degli assedi, gli fornì arieti
ed altre macchine, e un corpo di cinquecento operai;
ma indarno offerse libertà agli schiavi di Tayef,
invano infranse le proprie leggi schiantando le piante
fruttifere, invano i minatori apersero le trincee, e
le sue truppe salirono alla breccia. Dopo venti giorni
d'assedio diede il segnale della ritratta, ma allontanandosi
dalla piazza, cantò devotamente vittoria,
e affettò di chiedere al cielo il pentimento e la salute
di quella città incredula. L'impresa per altro fu
fortunata, poichè il Profeta fece seimila prigionieri,
prese ventiquattromila cammelli, quarantamila pecore,
e quattromila once d'argento. Una tribù, che
aveva combattuto a Honano, riscattò i prigioni col
sagrificio de' suoi idoli; ma il Profeta per indennizzare
i soldati cedette loro il quinto del bottino, soggiugnendo
che avrebbe voluto a pro loro possedere
tanti capi di bestiame, quanti erano gli alberi nella
provincia di Tehama. In vece di gastigare la mala
volontà de' Koreishiti, prese il partito, com'egli
stesso diceva, di ridurli al silenzio procacciandosi
l'affetto loro con grandi liberalità; Abu-Sophian ricevette

per sè solo trecento cammelli e venti once
d'argento, e la Mecca sinceramente abbracciò la religion
del Corano. Ne fecero doglianza i fuggitivi e
gli ausiliari, dicendo che dopo avere portato il peso
della guerra erano negletti nel tempo del trionfo.
«Oh Dio! replicò lo scaltro condottiero, lasciatemi
sagrificare pochi miserabili averi per affezionarmi
persone che già erano nemici nostri, e per fortificare
questi nuovi proseliti nella fede. Quanto a
voi, io vi affido la mia vita e la mia fortuna: voi
siete i compagni del mio esilio, del mio regno, del
mio paradiso». Egli fu accompagnato da' deputati
di Tayef che temevano un secondo assedio: «Appostolo
di Dio, concedeteci, gli dissero, una tregua
di tre anni, e tollerate l'antico nostro culto. — Non
per un mese, non per un'ora. — Almeno dispensateci
dall'obbligo dell'orazione. — La religione è
vana senza la preghiera». Si sottomisero allora chetamente:
fu demolito il lor tempio, e questo decreto
di proscrizione si estese a tutti gl'idoli dell'Arabia.
Un popolo fido salutò i suoi luogotenenti su le coste
del mar Rosso, dell'Oceano e del golfo Persico,
e gli ambasciatori che vennero ad inginocchiarsi davanti
al trono di Medina furono numerosi, dice un
proverbio arabo, quanto i datteri maturi che cadono
da una palma. La nazione assoggettossi al Dio
e allo scettro di Maometto; si soppresse l'ignominioso
nome di tributo; si spesero le elemosine o le
decime, volontarie o forzate, in servigio della religione,
e da cento quattordici Musulmani fu accompagnato
nell'ultimo pellegrinaggio l'appostolo[161].







A. D. 629-630



Quando Eraclio tornò trionfante dalla guerra Persiana,
ricevette in Emeso un inviato di Maometto,
che invitava i potentati e le nazioni della terra a
professare l'Islamismo. Gli Arabi fanatici in questo
avvenimento han veduto una pruova della conversione
secreta di quell'imperatore cristiano; e la vanità
de' Greci ha supposto per la sua parte che fosse
venuto in persona il principe di Medina a visitare
l'imperatore, e avesse dalla munificenza imperiale
accettato un ricco demanio, e un asilo sicuro nella
provincia di Siria[162]; ma fu di breve durata l'amistà
d'Eraclio e di Maometto: aveva la nuova religione
risvegliato anzichè indebolito lo spirito di rapina
ne' Saraceni, e dall'uccisione d'un inviato si
colse un motivo onesto d'invadere con tremila soldati
il territorio della Palestina che si stende all'oriente
del Giordano. A Zeid fu affidata la santa bandiera,
e tale fu il fanatismo, se non la disciplina,
della Setta nascente, che i capitani più nobili militarono
di buon grado sotto lo schiavo del Profeta.
Morendo Zeid, dovea essergli successivamente surrogati
Jaafar, ed Abdallah, e se venivano a perire
tutti tre, aveano facoltà i soldati di eleggersi il generale.
Questi tre di fatto rimasero uccisi alla battaglia

di Muta[163], cioè nella prima azione guerresca,
in cui i Musulmani vennero a pruova di valore
contro un nemico straniero. Zeid morì da soldato
nella prima fila; eroica e memoranda fu la fine
di Jaafar, il quale avendo perduta la man destra,
impugnò lo stendardo colla sinistra, e troncatagli questa,
strinse e tenne la bandiera co' due moncherini
sanguinenti, sinattantochè per cinquanta onorate ferite
stramazzò al suolo: «Accorrete, esclamò Abdallah
che andò a farne le veci, accorrete arditamente,
la vittoria o il paradiso è nostro». La lancia d'un
Romano decise l'alternativa, ma Caled, il convertito
della Mecca, afferrò il vessillo; nove spade si spezzarono
in man sua, e la sua prodezza valse a reprimere
e a respignere i cristiani di numero superiori.
Nella notte seguente si tenne consiglio di guerra, ed
egli fu eletto per generale nel conflitto della domane,
ove colla sua abilità seppe assicurare a' Saraceni la
vittoria o almeno la ritratta, e quindi Caled ricevè
da' suoi compatriotti e da' nemici il glorioso soprannome
di Spada di Dio. Salì Maometto in pulpito,
e dipinse con enfasi profetica la sorte de' soldati che
per la causa di Dio avevano data la vita; ma in privato
lasciò vedere sentimenti di natura, e fu sorpreso
in atto di piagnere per la figlia di Zeid. «Che veggo
mai? gli disse maravigliato un suo discepolo. Tu vedi
un amico, rispose l'appostolo, che piange la morte
dell'amico più fedele». Dopo conquistata la Mecca,
volle il sovrano dell'Arabia far sembiante di prevenire

le ostilità di Eraclio, e dichiarò guerra solennemente
a' Romani, senza cercare di nascondere le
fatiche ed i rischi di tale impresa[164]. Erano scorati
i Musulmani; osservarono che si difettava di danaro,
di cavalli, di vittuaglie; opposero le faccende
della messe, e l'ardor della state. «È ben più caldo
l'inferno, disse loro incollerito il Profeta». Non degnò
poi obbligarli a servire, ma ritornato che fu,
lanciò contro i più colpevoli una scomunica di cinquanta
giorni. Giovò la diffalta di coloro a dare risalto
maggiore al merito di Abubeker, di Othmano e
de' fidi servi che posero a rischio e vita e fortune.
Diecimila cavalieri e ventimila fanti seguirono lo stendardo
di Maometto. Il viaggio in fatti fu penosissimo;
al tormento della sete e della fatica s'aggiunse
il soffio ardente e pestilenziale de' venti del deserto:
dieci uomini montavano alternativamente uno stesso
cammello, e furono stretti alla umiliante necessità
di dissetarsi coll'urina di quell'utile quadrupede. A
mezza strada, cioè lungi da Medina e da Damasco
dieci giornate, posarono presso al bosco e alla fontana
di Tabuc. Non volle Maometto procedere più
innanzi; si dichiarò pago delle intenzioni pacifiche
dell'imperatore d'oriente, che forse cogli apparecchi
militari lo aveva già sbigottito; ma l'intrepido Caled
sparse il terrore pel suo nome d'intorno a' luoghi per
cui passava; ed il Profeta riceveva gli omaggi di sommessione

delle tribù e città, dall'Eufrate sino ad Ailah,
città che giace sulla punta del mar Rosso. Non
ebbe Maometto difficoltà di concedere a' suoi sudditi
cristiani la franchigia delle persone, la libertà del
commercio, la proprietà degli averi, e il permesso
d'esercitare il lor culto[165]. Erano troppo deboli gli
Arabi cristiani per far argine alla sua ambizione; i
discepoli di Cristo erano accetti all'inimico degli Ebrei,
ed importava all'interesse del conquistatore il proporre
una capitolazione vantaggiosa alla religion più
potente che fosse al Mondo.



A. D. 632



Sino all'età di sessantatre anni conservò Maometto
le forze necessarie alle fatiche temporali e spirituali
della sua missione. Più che ad odio dovrebbero movere
a compassione i suoi accessi d'epilepsia, calunnia
inventata da' Greci[166]; ma egli credette d'essere

stato da una Ebrea avvelenato a Chaibar[167]. La sua
salute per quattro anni andò di giorno in giorno
languendo; s'aggravarono le sue infermità, e finalmente
morì d'una febbre di quattordici giorni, che
per intervalli gli tolse la ragione. Vedendosi al termine
della sua carriera mortale, pensò ad edificare
i suoi fratelli con singolare umiltà. «Se v'ha,
diss'egli dall'alto della sua cattedra, se v'ha alcuno
che io abbia ingiustamente percosso, mi sottometto
alla sferza della rappresaglia. Se ho macchiata la
riputazion d'un Musulmano, divulghi pur egli i miei
falli davanti alla congregazione. Se ho spogliato delle
sue sostanze un fedele, serva quel poco che possedo
a pagare il capitale e il frutto del debito.» «Sì, gridò
una voce di mezzo alla folla, ho ragion di pretendere
tre dramme d'argento». Maometto trovò giusta
la domanda, pagò la somma richiesta, e rendè grazie

al creditore che lo aveva accusato in questo Mondo
piuttosto che nel giorno finale. Con una fermezza
tranquilla vide accostarsi l'ultim'ora: diede la libertà
a' suoi schiavi (diciassett'uomini, per quanto si crede,
e undici donne); dispose minutamente l'ordine
che si doveva tenere ne' suoi funerali, e moderò le
lamentazioni de' suoi amici cui benedisse con parole
di pace. Sino a' tre ultimi giorni fece in persona la
pubblica preghiera; parve poscia che eleggendo Abubeker
a supplire per lui in quell'ufficio, destinasse
quel vecchio e fedele amico per successore nelle
incumbenze sacerdotali e regie; ma non volle esporsi
all'odio che gli avrebbe potuto suscitare un'elezione
più spiegata. Nel punto che visibilmente andavano
scemando le sue forze, domandò penna e inchiostro
per iscrivere, o piuttosto per dettare, un libro divino,
com'egli diceva, che fosse il compendio e il compimento
di tutte le rivelazioni: nella stessa sua camera
insorse disputa per sapere, se gli si permetterebbe
di porre un'autorità superiore a quella del
Corano; e la quistione si riscaldò tanto che dovè
d'indecente veemenza riprendere i suoi discepoli.
Se si può prestar fede in parte alle tradizioni delle
sue mogli, o di coloro che vissero con lui, mantenne
in seno alla famiglia, e sino all'ultimo istante di
vita, tutta la dignità d'un appostolo, e tutta la franchezza
d'un entusiasta; descrisse le visite dell'angelo
Gabriele venuto a dar l'ultimo addio alla terra, ed
espresse una viva fiducia non solo nella bontà, ma
nel favore dell'Essere supremo per lui. Un giorno,
in un colloquio familiare, aveva annunciato che per
un suo privilegio speciale non verrebbe l'angelo della
morte a pigliar la sua anima se non se dopo avergliene

chiesta rispettosamente licenza. Conceduta che
l'ebbe, cadde in agonia; la sua testa si posava sul
petto di Ayesha, la prediletta delle sue mogli; svenne
egli nell'angoscia, ma poi riavutosi alquanto, sollevò
verso la soffitta un'occhiata ancora franca, sebbene
già fosse languida la voce, e pronunciò queste parole
interrotte: «O Dio!... perdona i miei peccati...
sì... vado a rivedere i miei concittadini
che sono nel cielo». Poi sdraiato sur un tappeto
disteso per terra esalò placidamente l'ultimo fiato.
Questo tristo accidente impedì la straordinaria spedizione
che dovea farsi per la conquista della Siria:
l'esercito s'era fermato alle porte di Medina, e stavano
i capitani raccolti attorno al loro padrone
moribondo. Nella città, e specialmente poi in casa
del Profeta, non s'udivano che grida di dolore quando
cessava il silenzio della disperazione; dal solo
fanatismo si ottenea qualche consolazione e speranza.
«Il testimonio, l'intercessore, il mediator nostro
presso Dio non può esser morto, gridavasi, ce
ne appelliamo a Dio, non è morto: come Mosè e
Gesù,[168] assorto in estasi, ben tosto ritornerà al
suo fido popolo.» Non si volle stare alla testimonianza
de' sensi, e Omar, cavando la scimitarra dal
fianco, minacciò di tagliare la testa di quell'infedele

che osasse asserire che più non viveva il Profeta.
La moderazione d'Abubeker, da tutti rispettato,
sedò lo scompiglio. «Adorate voi Maometto, disse
egli ad Omar e alla moltitudine, ovveramente il
Dio di Maometto? Il Dio di Maometto vive per
sempre, ma è mortale l'appostolo siccome noi, e giusta
la sua predizione ha soggiaciuto al destino comune
de' mortali». I suoi più stretti parenti piamente
lo sotterrarono colle proprie mani nel luogo
stesso ove era spirato[169]. La sua morte e sepoltura
hanno consacrato Medina; e gl'innumerevoli pellegrini
della Mecca deviano sovente per onorare con
devozione spontanea[170] la modesta tomba del Profeta[171].




Aspetterà forse il lettore che nel termine della vita
di Maometto io mi faccia ad esaminare i suoi errori
e le sue virtù, e a decidere se quest'uomo straordinario
abbia meritato più il titolo d'entusiasta, o
quello d'impostore. Quando avessi vissuto familiarmente
col figlio d'Abdallah, difficile sarebbe l'impegno
e incerto il successo; ma dopo dodici secoli,
mi si presentano confusi i delineamenti di questo
Profeta fra i religiosi nugoli di incenso; e se potessi
pur un istante ravvisarli, questa incerta rassomiglianza
non s'affarebbe ugualmente al solitario del monte
Hera, al predicatore della Mecca e al vincitor dell'Arabia.
Quest'uomo destinato a divenir l'autore
di sì gran rivoluzione, era nato, per quanto pare,
con un'inclinazione alla pietà e alla contemplazione:
quando pel suo matrimonio fu immune dal bisogno,
evitò la strada dell'ambizione e dell'avarizia;
visse innocente sino all'età di quarant'anni, e
se fosse morto allora non avrebbe avuto alcuna celebrità.
L'unità di Dio è un'idea conformissima alla
natura e alla ragione; dal solo conversare una volta
co' Giudei e co' Cristiani potè apprendere a spregiare
e a detestare l'idolatria della Mecca. Era ufficio di
uomo e di cittadino pubblicar la dottrina della salute,
e togliere dal peccato e dall'orrore la patria. È
agevole cosa a concepirsi che uno spirito inteso costantemente

e acremente a uno stesso oggetto, potesse
convertire un obbligo generale in una mission particolare,
e considerare per inspirazioni del cielo gli
ardenti concetti della sua immaginazione; che l'ardor
del pensiero abbia potuto condurlo ad una specie
di estasi e di visione, e che abbia poi rappresentato
le sue sensazioni interne, e la sua guida invisibile
sotto la forma e gli attributi d'un angelo
di Dio[172]. Pericoloso e lubrico è il passo dal fanatismo
all'impostura. Il Demone di Socrate[173] ci mostra

abbastanza sino a qual segno possa un saggio
illudere sè medesimo, come illudere gli altri un uom
virtuoso, in qual modo addormentarsi la coscienza
fra l'illusion personale e la frode volontaria. La carità
ci farebbe persuasi che dapprima fosse animato
Maometto da' motivi più puri d'una benevolenza naturale;
ma l'appostolo che non è un Dio, è tale
da non amare increduli ostinati nel ributtare le sue
pretensioni, nel dispregiarne gli argomenti, nel perseguitare
la sua vita. Se Maometto perdonò qualche
volta a' suoi avversari personali, credea senz'altro
lecito a sè di detestare i nemici di Dio; allora passioni
inflessibili d'orgoglio e di vendetta gli entrarono
in cuore, e, simile al Profeta di Ninive,[174] fece
voti per la distruzione de' ribelli che avea condannati.
Per l'ingiustizia usatagli dalla Mecca, e per
l'elezione che fece Medina, il semplice cittadino fu
trasformato in principe, e l'umile predicatore in
generale d'esercito. Ma sacra era la sua spada per
l'esempio de' Santi, e quel Dio che punisce un Mondo
peccatore colla peste e co' tremuoti, poteva adoperare
il valor de' suoi servi per convertire e castigare
alcuni uomini. Nell'esercitare il governo politico
fu obbligato a mitigare l'inflessibile severità del
fanatismo, a cedere in qualche parte a' pregiudizi e
alle passioni de' Settari di quello, e di valersi degli
stessi vizi del genere umano per la salute di esso.

Soventi volte la menzogna e la perfidia, la crudeltà
e l'ingiustizia servirono a propagare la fede,
e Maometto ordinò o approvò l'assassinio de' Giudei,
e degl'idolatri fuggiti dal campo di battaglia. Cotali
atti ripetuti dovettero depravarne l'indole a poco a
poco, e la pratica di alcune virtù personali e sociali,
necessarie a mantenere la riputazione di Profeta nella
sua Setta, e fra i suoi amici, furono debole compenso
agli effetti funesti di quelle abitudini perniciose. L'ambizione
fu la passion dominante degli ultimi suoi anni,
e potrebbe un politico sospettare che dopo le vittorie
ridesse l'impostore nel suo secreto del fanatismo
della sua gioventù, e della credulità de' suoi proseliti[175].
In vece un filosofo osserverà che il buon esito,
e l'altrui sciocchezza rafforzar dovevano in lui
l'idea d'una mission divina, che i suoi interessi erano
inseparabilmente collegati colla sua religione,
e che potea liberarsi da' rimproveri della coscienza,
persuadendo a sè stesso, che la Divinità dispensava
lui solo dalle leggi positive e morali. Solo che se gli
supponga un resto di rettitudine naturale, ponno considerarsi
i suoi delitti quasi una testimonianza della
sua buona fede. Le arti della menzogna e della soperchieria
parranno men colpevoli quando s'impiegano
al trionfo della verità, e avrebbe avuto orrore
a valersi di siffatti istrumenti, se non fosse stato
certo che rilevanti e giusti erano i disegni pe' quali
ne usava. Si può per altro anche in un conquistatore
e in un sacerdote trovare una parola, un'azione

di vera umanità; e quel decreto, che nella vendita
de' prigionieri vietò il separare le madri da' figli,
può sospendere e raddolcire la censura dello storico[176].




Maometto avea il buon senso di non curare la pompa
e la dignità regia[177]: l'appostolo di Dio s'abbassava
alle occupazioni più oscure della vita domestica:
accendeva il foco, scopava la stanza, mugnea
le pecore, rattoppava le scarpe, e le vestimenta. Se
aveva a schifo le mortificazioni e le virtù di un romito,
osservava senza sforzo, come senza vanità, la
dieta frugale d'un Arabo e d'un soldato. Nelle grandi
occasioni ammetteva i compagni al suo desco che allor
s'imbandiva con un'abbondanza rustica ed ospitale;
ma abitualmente lasciava passar più settimane
senza accendere fuoco in cucina. Confermava coll'esempio
la proibizione del vino: calmava la fame
con un tozzo di pane d'orzo; gli piaceva assai il
latte e il mele, ma per costume si nudriva di datteri

e d'acqua. Profumi e donne erano le due sensualità
che il suo temperamento esigeva; non erano
proibite dalla sua religione, ed egli asseriva che
anzi da questi piaceri innocenti pigliava forza il fervore
della sua devozione. Pel caldo del clima il sangue
degli Arabi è acceso, e gli scrittori antichi notarono
la inclinazione di quelli al libertinaggio[178].
Dalle leggi religiose e civili del Corano ne venne regolata
l'incontinenza; furono biasimate le alleanze
incestuose, ed una illimitata poligamia fu ristretta
a quattro mogli, o concubine; furono statuiti con eque
norme i dritti di letto e di stradotale delle mogli;
fu disanimata la libertà del divorzio; divenne per esse
l'adulterio un delitto capitale, e fu punita con cento
vergate la fornicazione d'entrambi i sessi[179]. Furon
questi i precetti dati dal legislatore nella calma
della ragione; ma nella vita privata, si abbandonò
Maometto senza ritegno alle inclinazioni dell'uomo,
e fece abuso de' dritti di Profeta. Una rivelazione speciale
lo dispensò dalle leggi, ch'egli aveva al suo popolo
imposte; tutte, senza riserva, le donne furono
in preda a' suoi desiderii: questa singolare prerogativa
fu per altro soggetto d'invidia più che di scandolo,
e di venerazione anzi che no pe' Musulmani
devoti. Richiamando alla memoria le settecento mogli
e le trecento concubine del sapiente Salomone,

loderemo la moderazione del Profeta arabo, che sposò
soltanto quindici o diciassette donne; undici delle
quali aveano ciascuna il proprio appartamento separato
intorno alla casa dell'appostolo, e alternativamente
otteneano il favore della sua compagnia
coniugale. È cosa singolare che tutte fossero vedove,
trattane Ayesha, la figlia di Abubeker. La quale era
vergine quando la sposò; e tale è la forza del clima
per anticipare il tempo della pubertà, ch'ella non
avea che nove anni quando egli consumò il matrimonio.
La giovinezza, l'avvenenza, la franchezza
d'Ayesha le diedero ben presto la preminenza su le
compagne; ebbe l'amore e la confidenza del Profeta,
e dopo la morte del marito, la figlia d'Abubeker fu
per lungo tempo riverita come la madre de' fedeli.
Equivoca per altro ed imprudente fu la sua condotta
morale; in un viaggio di notte rimase per avventura
indietro, e la mattina tornò al campo in compagnia
d'un uomo. Maometto inclinava alla gelosia,
ma da una rivelazione ebbe avviso che innocente era
sua moglie; castigò gli accusatori, e pubblicò quella
legge, così utile alla pace delle famiglie, che non sarebbe
condannata alcuna donna se da quattro uomini
non fosse stata veduta nell'atto d'adulterio[180].
L'amante Profeta dimenticò gl'interessi della propria
fama nelle sue tresche con Zeineb, sposa di
Zeid, e con Maria, schiava egiziana. Stando un giorno
in casa di Zeid, scorse seminuda la bella Zeineb,

e si lasciò fuggire un grido di cupidigia, e di
devozione. Il servile o riconoscente liberto capì quel
che bramava l'appostolo, e si prestò senza esitazione
a compiacere gli amori del suo benefattore: ma avendo
i legami figliali esistenti fra loro suscitato una specie
di scandolo; discese dal cielo l'angelo Gabriele
a ratificare quanto era accaduto, annullò l'atto di
adozione, e blandamente rimbrottò il Profeta che
diffidasse della indulgenza di Dio. Hafna, figlia di
Omar, una delle mogli di Maometto, lo sorprese
sul letto proprio in braccio alla schiava egiziana;
promise ella di perdonargli e di mantenere il secreto,
ed egli giurò che rinuncierebbe a Maria. Ma
entrambi posero in dimenticanza i patti, e l'angelo
Gabriele venne un'altra volta dal cielo con un capitolo
del Corano che assolvea Maometto dal giuramento,
e l'esortava a godersi liberamente le sue prigioniere
e le concubine; senza badare a' clamori delle
sue mogli. In un ritiro di trenta giorni con Maria,
adempiè il meglio che seppe fare agli ordini dell'inviato
di Dio. Quando ebbe sbramato l'amore e la
vendetta chiamò alla sua presenza le undici mogli,
le rimproverò d'inobbedienza e d'indiscrezione, e le
minacciò di divorzio in questo Mondo e nell'altro;
minaccia terribile, poichè quelle che aveano diviso
il letto col Profeta erano per sempre escluse dalla
speranza d'un secondo matrimonio. Quel che si narra
delle facoltà naturali, o soprannaturali, che avea in
sorte il Profeta[181], potrebbe scusare per avventura

la sua incontinenza; è fama ch'egli vantasse il vigore
di trenta figli d'Adamo, e che avrebbe potuto
eguagliare la decimaterza fatica[182] dell'Ercole
greco. Potrebbe anche la sua fedeltà per Cadijah fornire
un argomento difensivo più serio e decente: in
ventiquattro anni di matrimonio, non fece mai uso,
quantunque giovane, del suo diritto di poligamia,
nè mai all'orgoglio o alla tenerezza della illustre matrona
toccò di soffrire l'associazione d'una rivale.
Morta che fu, la noverò tra le quattro donne perfette,
tre delle quali erano la sorella di Mosè, la
madre di Gesù, e Fatima, la prediletta tra le sue
figlie. «Non era già vecchia? gli disse un dì Ayesha,
coll'insolenza d'una bella e fresca giovane, e
Dio non le ha sostituita un'altra migliore? — No,
per Dio, rispose Maometto con un'effusione di virtuosa
gratitudine, veruna donna può essere preposta
a Cadijah: ella mi ha creduto quando mi sprezzavano
gli uomini; ella ha provveduto alla mia necessità
mentre io era povero e perseguitato dagli uomini[183]».



Moltiplicando in tal guisa le mogli, avea forse in
animo il fondatore d'una nuova religione, e di un
nuovo impero, di moltiplicare le sorti di una numerosa

posterità, e d'una successione diretta. Ma le speranze
di Maometto andarono deluse. Ayesha, sposata
vergine, e le altre sue dieci mogli tutte vedove, in età
matura e di provata fecondità, tra le possenti braccia
di lui si rimasero sterili. Quattro figli avuti di Cadijah
erano morti in infanzia. Maria, la sua concubina Egiziana,
gli divenne più cara per aver partorito Ibrahim,
ma non passarono quindici mesi che dovè il Profeta
piangerne la perdita: sostenne egli con fermezza i
motteggi de' suoi nemici, e represse l'adulazione o la
credulità de' Musulmani, assicurandoli che un'ecclissi
solare, avvenuta in quel tempo, non era stata conseguenza
della morte d'Ibrahim. Avea pure avuto da
Cadijah quattro figlie, le quali sposarono i più fedeli
de' suoi discepoli; morirono tre prima del padre loro;
ma Fatima, l'ultima che godea tutta la sua confidenza
e affezione, divenne consorte d'Alì suo cugino,
e ceppo d'una stirpe illustre. Al merito e alle disgrazie
d'Alì e de' suoi discendenti, è d'uopo ch'io doni qui
anticipatamente la esposizione della serie de' Califfi
saraceni, titolo che distingue i Commendatori de' credenti
in qualità di vicari e di successori dell'appostolo
di Dio[184].




La nascita d'Alì, il suo matrimonio e la sua riputazione,
che lo innalzarono sopra tutti i suoi concittadini,
poteano giustificarne le pretensioni al trono
dell'Arabia. Figlio d'Abu-Taleb, era già per questo
solo titolo il Capo della famiglia di Hashem, e principe
ereditario, o custode della città e del tempio
della Mecca. S'era dileguata la luce profetica, ma il
marito di Fatima potea sperare l'eredità e la benedizione
del padre della moglie; alcune volte avevano
gli Arabi obbedito ad una donna, e il Profeta strignendo
teneramente fra le braccia i suoi due nipoti,
li avea dalla sua cattedra qualche volta mostrati al
popolo come l'unica speranza della sua vecchiaia, e
come Capi della gioventù del paradiso. Poteva il primario
de' veri credenti aver fiducia di camminare
davanti a loro in questo e nell'altro Mondo, e se
taluni pur comparivano più gravi ed austeri, almeno
tra i nuovi convertiti, non potea veruno vincere
Alì nello zelo e nella virtù. Accoppiava in sè i
pregi di poeta, di soldato e di santo: vive ancora
la sua sapienza in una Raccolta di sentenze morali
e religiose[185], e quando era tempo di disputare o di
combattere, dalla sua eloquenza o dal suo valore
erano soggiogati gli avversari. Dal primo giorno della
sua missione sino all'estrema cerimonia de' suoi
funerali, non fu mai abbandonato l'appostolo da
quell'amico generoso, ch'egli amava denominare suo
fratello, suo vicegerente, e il fido Aronne d'un altro

Mosè. Fu poi rimproverato il figlio d'Abu-Taleb di
avere trascurato i propri interessi, omettendo di farsi
dichiarare in guisa solenne successore al trono, il che
avrebbe tolta di mezzo ogni concorrenza, e data ai
suoi diritti la sanzione d'un decreto celeste; ma scevro
da diffidenza l'eroe s'affidava in sè stesso. La
gelosia per altro del potere, e forse la tema di qualche
contrarietà valsero a tenere in sospeso le risoluzioni
di Maometto, e nell'ultima infermità vide
assediato il suo letto dalla scaltrita Ayesha figlia di
Abubeker e nemico d'Alì.



A. D. 632



Colla morte e pel silenzio di Maometto, la nazione
ricuperò i suoi dritti, e convocò un'assemblea
per deliberare su la scelta d'un successore. I
titoli di nascita, e l'ardito e altero contegno d'Alì
offendevano lo spirito aristocratico degli anziani che
volevano poter sovente disporre dello scettro con
libere e frequenti elezioni. Mal sofferivano i Koreishiti
l'orgogliosa preminenza della linea di Hashem;
si riaccese l'antica discordia delle tribù; i fuggiaschi
della Mecca e gli ausiliari di Medina posero in campo
i lor dritti speciali, e fu fatta l'imprudente proposta
di eleggere due Califfi independenti, cosa che
avrebbe soffocato pur nella cuna la religione e l'impero
de' Saraceni. Ogni trambusto cessò per la magnanima
risoluzione di Omar, il quale rinunciando
alle sue pretensioni, alzò subitamente la mano, e
si dichiarò il primo suddito del placido e venerando
Abubeker. L'occasione, che era urgente, e l'assenso
popolare poterono rendere scusabile questa illegale
e precipitata determinazione; ma Omar esso stesso
annunciò dalla cattedra, che se da indi in poi osasse
un Musulmano precedere il suffragio de' suoi fratelli,

sarebbero degni di morte e l'elettore e l'eletto[186].
Abubeker fu senza pompa installato; Medina, la Mecca,
le province d'Arabia gli obbedirono. Soli gli
Hashemiti negarongli il giuramento di fedeltà, e il
pertinace lor Capo si tenne racchiuso per più di sei
mesi in casa senza volerlo riconoscere, e senza por
mente alle minacce d'Omar, il quale tentò di dar
fuoco alla casa della figlia dell'appostolo. Colla morte
di Fatima, e coll'indebolimento della fazione d'Alì
si calmò in lui lo sdegno, e riconobbe egli finalmente
il generale de' fedeli; approvò la scusa da
quello addotta della necessità di prevenire i nemici
comuni, e saviamente ricusò la proposta, che Abubeker
gli faceva, d'abdicare il governo degli Arabi. Dopo
un regno di due anni, il vecchio Califfo intese la
voce dell'angelo della morte. Nel suo testamento,
coll'assenso tacito de' suoi compagni, commise lo
scettro alla ferma ed intrepida virtù di Omar. «Non
ho mestieri di questa dignità,» disse il modesto
Musulmano. «Ma la dignità ha bisogno di te,» gli
rispose Abubeker, il quale si morì pregando fervorosamente
il Dio di Maometto, perchè volesse ratificare
quella scelta, ed inspirare a' Musulmani sommessione
e concordia. Fu esaudita la sua orazione,
poichè Alì si diede tutto alla solitudine e alla preghiera,

e protestò di voler rispettare il merito e la
dignità del suo rivale, che lo consolò della perdita
dell'impero co' più cortesi uffici di amicizia e di
stima. Omar fu assassinato nell'anno duodecimo del
suo regno. Temendo di gravare la propria coscienza
co' peccati del successore, non volle nominare al
trono nè suo figlio, nè Alì; ma lasciò a sei de' suoi
rispettabili socii la difficil cura di scegliere il comandante
de' credenti. Fu pure Alì biasmato dagli
amici[187] d'aver permesso che venissero assoggettati
i suoi dritti al giudizio degli uomini, e d'averne
riconosciuta la giurisdizione accettando un posto fra
i sei elettori. Avrebbe potuto ottenerne il suffragio
se avesse degnato promettere di conformarsi, in guisa
rigorosa e servile, non solo al Corano e alla tradizione,
ma alle decisioni de' due anziani[188]. Othmano,
già secretario di Maometto, accettò a quelle condizioni
il governo, e soltanto dopo il terzo Califfo,
cioè passati ventiquattro anni dopo la morte del
Profeta, Alì, per voto del popolo, fu investito della
dignità di re e di gran sacerdote. I costumi degli
Arabi non aveano perduta poco nè punto la primitiva

semplicità, e il figlio d'Abu-Taleb non si curò
della pompa e delle vanità del Mondo. Nell'ora della
orazione si trasferì alla moschea di Medina, vestito
d'una leggera stoffa di bambagia, coperto il capo di
un turbante grossolano, colle pantofole in una mano,
e coll'altra posata sopra il suo arco che gli serviva
di bastone. Da' compagni del Profeta e da' Capi
delle tribù venne salutato il nuovo sovrano, e gli
fu presentata la destra in segno di fedeltà.



Avviene per lo più, che i mali prodotti dalle contese
dell'ambizione si restringano a' tempi e a' luoghi
ove insorsero le contese medesime; ma la discordia
religiosa degli amici e nemici d'Alì, riaccesa in tutti
i secoli dell'Egira, nutre pur oggi l'odio perenne
de' Turchi e de' Persiani[189]. Questi ultimi avviliti
col nome di shiiti, o settari, hanno aggiunto al simbolo
Musulmano l'articolo seguente di fede: che se
Maometto è l'appostolo di Dio, il suo compagno
Alì n'è il Vicario. Nel commercio abituale della vita,
e nel culto pubblico, scagliano imprecazioni contro
i tre usurpatori la cui esaltazion successiva lo ha
per sì lungo tempo, ad onta de' suoi dritti, rimosso
dalla dignità d'Imano e di Califfo; e nell'idioma
loro il nome d'Omar esprime il colmo della scelleraggine

e dell'empietà[190]. I Sonniti, la dottrina dei
quali è accettata generalmente e si fonda sulla tradizione
ortodossa de' Musulmani, seguono una opinione
più imparziale, o per lo meno più decente.
Rispettano la memoria d'Abubeker, d'Omar, d'Othmano
e d'Alì, tutti santi e successori legittimi del Profeta;
ma credendo che il grado di santità abbia determinato
l'ordine di successione[191], danno l'ultimo
luogo allo sposo di Fatima. Quello storico, che con
una mano ritrosa a' monumenti della superstizione
bilancerà il merito de' quattro Califfi, pronuncierà
sentenza che i lor costumi furono egualmente puri
ed esemplari, che ardente ne fu lo zelo, e giusta tutte
le apparenze sincero, e che in mezzo all'opulenza e
potenza loro consacrarono la vita alla pratica dei
doveri della morale e della religione; ma le virtù
pubbliche d'Abubeker e d'Omar, ma la sapienza del
primo, e la severità del secondo mantennero in pace
e nella prosperità lo Stato. Per debolezza di naturale
e per la vecchiaia Othmano fu inetto a dilatare
l'Impero colle conquiste, o a reggere il peso
del governo. Egli delegava ad altrui l'autorità, ed

era ingannato; ammetteva altri alla sua confidenza,
ed era tradito. I più saggi tra i fedeli gli furono
inutili, o si cangiarono in nemici, e le sue prodigalità
gli suscitarono ingrati e malcontenti. Per le province
si sparse il mal seme della discordia: s'adunarono
i deputati di quelle a Medina, e co' Charegiti,
disperati fanatici, i quali recalcitravano alla subordinazione
e alla ragione, si confusero gli Arabi,
che, nati liberi, chiedeano riforma degli abusi di cui
dolevansi, e punizione degli oppressori. Cufa, Bassora,
l'Egitto e le tribù del deserto armarono i lor
guerrieri, vennero ad accamparsi ad una lega circa
da Medina, e imperiosamente al sovrano intimarono
di fare ad essi giustizia, o di scendere dal trono.
Di già il suo pentimento disarmava e disperdeva
i rivoltosi; ma l'artificio de' suoi nemici li accese
di nuovo furore, e per una falsità, a cui si lasciò
indurre un perfido secretario, perdette Othmano la
riputazione, e più presta ne fu la caduta. Non aveva
più il Califfo la stima e la fiducia de' Musulmani,
unico presidio de' suoi antecessori: un assedio
di sei settimane lo ridusse a mancar d'acqua e di
viveri, nè le deboli porte del suo palagio ebbero
altra difesa che gli scrupoli di pochi ribelli più
timorati che gli altri. Abbandonato da coloro che
aveano abusato della sua bontà, al venerando Califfo,
rimasto senza difensori, non restò che attendere la
morte: si presentò condottiero degli assassini il fratello
d'Ayesha: fu trovato Othmano che teneva il
Corano sul petto, e fu da mille colpi trafitto. Dopo
cinque giorni d'anarchia, cessò il tumulto colla
inaugurazione d'Alì; il rifiutar la corona sarebbe
stato cagione d'una strage generale. In questa critica

situazione, mantenne egli la fierezza che s'addiceva al
Capo degli Hashemiti, e dichiarò che preferito avrebbe
il servire al regnare; gridò contro la presunzione
de' soldati esteri, e volle l'assenso se non volontario,
almeno espresso de' Capi della nazione. Non fu mai
accusato d'essere stato complice dell'assassinio di
Omar, quantunque si celebri in Persia senza riguardo
la festa dell'uccisore di quel Califfo. S'era dapprima
interposto Alì ad accomodare la lite fra Othmano e
i suoi sudditi, ed Hassan, il primogenito de' suoi
figli, mentre difendeva il Califfo, fu insultato e ferito.
Rimane dubbio peraltro se Alì sia rimasto ben saldo
e fosse sincero nell'opporsi a' ribelli, ed è poi certo
che si giovò del loro delitto. Un'esca simile potea
ben sedurre e corrompere la più specchiata virtù.
Non solo su la sterile Arabia si stendeva lo scettro
de' successori di Maometto, ma i Saraceni erano
stati vincitori in oriente e in occidente, e le doviziose
contrade della Persia, della Siria, dell'Egitto
erano il patrimonio del comandante de' fedeli.



A. D. 655-660



Una vita passata in orazione e in contemplazione
non avea raffreddato l'ardor guerriero ed operoso di
Alì: giunto all'età matura, con una lunga esperienza
del Mondo, lasciava vedere nel suo contegno una temerità
e imprudenza giovanile. Ne' primi giorni della
sua amministrazione non pensò ad assicurarsi con
benefici, o con catene, della mal certa fedeltà di Telha
e di Zobeir, due Capi arabi i più poderosi. Si ricoverarono
essi alla Mecca, indi a Bassora, inalberarono
il vessillo della ribellione, e s'insignorirono della
provincia d'Irak e dell'Assiria, che invano domandate
aveano per guiderdone de' servigi prestati: la
maschera del patriottismo giova a coprire le più manifeste

contraddizioni; e i nemici d'Othmano, che forse
ne furono gli assassini, chiesero allora che fosse
vendicata la sua morte. Furono nella fuga accompagnati
da Ayesha, la vedova di Maometto, che sino
all'ultimo istante di vita serbò implacabil odio al
marito e alla posterità di Fatima. I più ragionevoli
tra i Musulmani si scandolezzarono al vedere, che
la madre de' fedeli cimentasse e persona e dignità in
un campo, ma la moltitudine superstiziosa credè che
dalla sua presenza fosse consacrata la giustizia, e accertato
il trionfo dalla causa da lei abbracciata. Il
Califfo seguìto da ventimila de' suoi fidi Arabi, e da
novemila prodi ausiliari di Cufa, diede battaglia sotto
le mura di Bassora a' ribelli superiori di numero, e
riportò la vittoria. Telha e Zobeir, Capi dell'esercito
nemico, caddero in quel conflitto, il primo ove
l'armi de' Musulmani si tinsero del sangue de' concittadini.
Ayesha, dopo aver corse le file per incoraggiare
i soldati, s'era posta in mezzo al pericolo.
Settanta uomini, che teneano le redini del suo cammello,
furono uccisi o feriti, e la seggiola o lettiga
in cui era chiusa si trovò, finita l'azione, tutta traforata
e carica di chiaverine e di dardi. Sostenne la
augusta prigioniera con volto intrepido i rimbrotti
del vincitore, il quale, con quei riguardi e quell'affezione
che doveva sempre alla vedova dell'appostolo,
la rimandò subito al luogo ove solamente poteva essere
confinata in modo decoroso, cioè alla tomba di
Maometto. Dopo questa vittoria, che si denominò la
giornata del cammello, Alì si volse contro un avversario
più formidabile, contro Moawiyah, figlio d'Abu-Sophian,
che aveva preso il titolo di Califfo, ed era
francheggiato dalle forze della Siria, e dalla riputazione

della casa d'Ommiyah. Dopo il passaggio del
Thapsaco, la pianura di Siffin[192] s'allunga su la riva
occidentale dell'Eufrate. In questo terreno vasto
e piano fecero i due competitori per centodieci giorni
una guerra d'avvisaglie. La perdita d'Alì in novanta
scaramucce, succedute in que' giorni, fu valutata di
venticinquemila uomini, e quella di Moawiyah di
quarantacinquemila; si trovarono fra i morti venticinque
veterani di quelli che aveano combattuto
a Beder, sotto lo stendardo di Maometto. In sì sanguinosa
tenzone, il Califfo legittimo si dimostrò superiore
al rivale per valore e per umanità. Ordinò
alle sue milizie, sotto pene severe, d'aspettare il primo
assalto del nemico, di perdonare a' fuggiaschi, di rispettare
i cadaveri degli uccisi, e l'onore delle prigioniere.
Propose da generoso di risparmiare il sangue
de' Musulmani con un duello; ma intimorito il
rivale, ricusò una disfida che gli pareva una sentenza
di morte. Montato Alì sopra un cavallo baio investì,
precedendo i suoi soldati, e ruppe le file dei
Siri, sbigottiti dalla forza invincibile della sua grave
spada a due tagli. Ogni volta che atterrava un ribelle,
gridava, Allah Acbar; «Dio è vincitore;» e
nel forte d'una battaglia notturna, s'intese quattrocento
volte ripetere questa terribile esclamazione. Già
il principe di Damasco meditava la fuga; ma per l'inobbedienza
e il fanatismo delle sue soldatesche perdette
Alì la vittoria che sembrava per lui sicura. Moawiyah
ne agitò la coscienza col dichiarare solennemente,
che si appellava al Corano cui mostrava esposto

su le picche della prima fila di soldati, e dovette
Alì soscrivere una tregua obbrobriosa, e un compromesso
insidioso. Si ritrasse egli a Cufa, pieno di dolore
e di rabbia; scorata era la sua fazione; lo scaltro
rivale soggiogò, o sedusse, la Persia, l'Yemen, l'Egitto;
e il pugnale del fanatismo, rivolto contro i tre Capi
della nazione, non colse che il compagno di Maometto.
Tre Charegiti, o entusiasti, discorrendo un giorno
nel tempio della Mecca intorno ai disordini della
Chiesa e dello Stato, decisero che colla morte d'Alì,
di Moawiyah e d'Amrou, amico di quest'ultimo e
vice-re dell'Egitto, sarebbe rimessa la pace e l'unità
della religione. Ognuno degli assassini elesse la sua
vittima, avvelenò il ferro, si consacrò alla morte, e
secretamente si trasferirono al luogo destinato per commettere
il delitto. Erano tutti tre del pari fermi e
risoluti; ma il primo, per isbaglio, trafisse in vece di
Amrou il deputato che sedeva al suo posto: dal secondo
fu pericolosamente ferito il principe di Damasco,
e il terzo nella moschea di Cufa colpì mortalmente
il Califfo legittimo, che, nel sessantesimoterzo
anno dell'età sua morì, raccomandando generosamente
ai figli di terminare con un sol colpo il supplizio dell'assassino.
S'ebbe cura di celare il suo sepolcro[193]
a' tiranni della casa d'Ommiyah[194]; ma nel quarto

secolo dell'Egira fu innalzato, presso le ruine di Cufa,
un monumento, un tempio, e una città[195]. Migliaia
di Shiiti riposano in quella terra sacra a' piedi del
Vicario di Dio, e il deserto è avvivato dal concorso
de' Persiani, de' quali ogn'anno è grande la frequenza
colà, nell'opinione che sia meritorio quel pellegrinaggio
al pari di quel della Mecca.



A. D. 661-668



I persecutori di Maometto usurparono l'eredità
de' suoi figli, e i difensori della idolatria si fecero Capi
supremi della sua religione e del suo impero. Violenta
ed ostinata fu l'opposizione d'Abu-Sophian, tarda e
forzata la conversione; ma dall'ambizione e dall'interesse
fu rassodato nella fede che aveva abbracciata;
servì, combattè, e forse credette veramente, e da' nuovi
meriti della famiglia d'Ommiyah fu cancellata la memoria
de' torti della sua prisca ignoranza. Moawiyah,
figlio d'Abu-Sophian e della crudele Henda, sin dalla
prima gioventù era stato fregiato dell'incarico, o del
titolo di segretario del Profeta. Essendogli stato conferito
dal saggio Omar il governo della Siria, amministrò
per più di quarant'anni quella rilevante provincia,
sia come agente subordinato, o come Capo supremo,
senza rinunciare alla fama di prode e di liberale,
e soprattutto amò quella di umano e di moderato.
Dalla gratitudine il popolo fu vincolato al suo

benefattore, e i Musulmani vittoriosi s'arricchirono
delle spoglie di Cipro e di Rodi: dal sacro dovere
di perseguitare i sicari d'Othmano pigliò pretesto la
sua ambizione per operare. Espose nella moschea di
Damasco la camicia sanguinente del martire: l'Emir
deplorò la disgrazia del suo alleato, e sessantamila
Siri giurarono di rimanergli fedeli, e di vendicare
Othmano. Amrou vincitore dell'Egitto, che valeva esso
solo per un esercito, fu primo a salutare il novello
monarca, e divolgò quel pericoloso segreto, potersi
creare i Califfi arabi anche fuori della città del Profeta[196].
Lo scaltrito Moawiyah deluse la prodezza del
rivale, e, morto Alì, negoziò l'abdicazione del figlio
Hassan, che aveva un animo superiore, o forse inferiore,
ad un impero mondano, e a cui non increbbe
posporre il palagio di Cufa ad un'umile celletta
presso la tomba dell'avo. Finalmente il cangiamento
d'un impero elettivo in monarchia ereditaria satisfece
gli ambiziosi desiderii del Califfo. Qualche mormorìo
di libertà o di fanatismo indicò la ripugnanza degli
Arabi, e da quattro cittadini di Medina fu negato
il giuramento di fedeltà: ma seppe Moawiyah dirigere
i suoi disegni con vigore e destrezza, e il suo figlio
Yezid, quantunque d'indole debole e di costumi dissoluti,
fu gridato comandante de' fedeli, e successore
dell'appostolo di Dio.



A. D. 680



Si narra della beneficenza d'un figlio d'Alì il fatto
seguente. Uno schiavo servendo la tavola lasciò cadere
sopra il padrone una scodella piena di brodo

bollente: allora si gettò a' suoi piedi, e per sottrarsi
al gastigo ripetè quel passo del Corano, che dice:
«il paradiso è per coloro che san dominare la propria
collera. — Io non sono in collera. — E per quelli
che perdonano le offese. — Io perdono l'offesa che
m'hai fatto. — E per quelli che rendono bene per male. — Io
ti dono la libertà e quattrocento pezze d'argento.»
Hosein, fratel minore di Hassan, con tutta
la pietà di questo avea pure ereditato in parte il coraggio
del padre; militò decorosamente contro i cristiani
nell'assedio di Costantinopoli. Aggiugneva la
primogenitura della stirpe di Hashem al sacro carattere
di nipote dell'appostolo: potea sostenere le sue
pretensioni contro Yezid, tiranno di Damasco, di
cui spregiava i vizi, e non degnava riconoscere i titoli.
Fu trasmessa in secreto da Cufa a Medina una
lista di cenquarantamila Musulmani, che si dichiaravano
parteggiatori della sua causa, e prometteano
di pigliar l'armi come tosto ei comparisse su le sponde
dell'Eufrate. Senza badare a' consigli degli amici più
saggi, deliberò d'affidare la propria persona e la famiglia
in balìa d'un popolo perfido. Attraversò il deserto
dell'Arabia con numeroso seguito di donne e
di fanciulli sbigottiti; ma quando fu presso alle frontiere
dell'Irak, la solitudine del paese, e le apparenze
che vide d'inimicizia gl'inspirarono molta diffidenza,
e gli diedero motivo di temere o la diffalta, o la
ruina de' suoi partigiani. Fondati erano i timori; Obeidollah,
governatore di Cufa, avea soffocate le prime
scintille d'insurrezione, e Hosein fu accerchiato, nella
pianura di Kerbela, da cinquemila cavalli, che precisero
la sua comunicazione colla città e col fiume. Poteva
ancora riparare in una Fortezza del deserto, che

aveva affrontato le forze di Cesare e di Cosroe, e
sperare nella fedeltà della tribù di Tai, che armato
avrebbe diecimila guerrieri in sua difesa. In una conferenza
che egli ebbe col Capo della soldatesca nemica,
domandò che gli fosse permesso di ritornare a Medina,
o d'essere collocato in una delle guarnigioni
di frontiera che si tenevano contro i Turchi, o finalmente
d'essere condotto sano e salvo davanti Yezid;
ma gli ordini del Califfo, o del suo Luogo-tenente,
erano rigorosi, e assoluti, onde fu risposto ad Hosein
che dovea sottomettersi, come prigioniero e colpevole,
al comandante de' fedeli, ovveramente aspettarsi
la pena della ribellione. «Pensate forse di sgomentarmi,
replicò egli, minacciandomi la morte»?
Passò dunque la notte seguente nell'apparecchiarsi,
con una rassegnazione tranquilla e solenne, alla sua
sorte. Consolò sua sorella Fatima che piangea la rovina
della sua famiglia. «Non dobbiamo porre fiducia
in altro che in Dio, le disse: in cielo e in
terra tutto dee perire e ritornare al suo Creatore:
mio fratello, mio padre, mia madre erano meglio di
me, e la morte del Profeta dee servire d'esempio
a tutti». Sollecitò gli amici a porsi in salvo con
pronta fuga, i quali con voce unanime ricusarono
d'abbandonare l'amato padrone, o di sopravvivergli;
ed egli ne rafforzò il coraggio con fervida orazione,
e colla promessa del paradiso. Nella mattina
di quel giorno funesto, Hosein salì a cavallo, prese
in una mano la spada, il Corano nell'altra: i generosi
martiri della sua causa erano solo in numero
di trentadue cavalieri, e di quaranta fanti; ma fortificato
avevano i fianchi e il tergo colle corde delle
lor tende, e s'erano muniti con una fossa profonda

piena di fascine accese all'usanza degli Arabi. Si
avanzarono mal volentieri i nemici, e un de' loro
Capi, che disertò con trenta soldati, venne a dividere
con Hosein le angosce d'una morte inevitabile. Nelle
mischie corpo a corpo, o ne' singolari conflitti, la
disperazione rendette invincibili i Fatimiti; ma la moltitudine
che gli accerchiava li coperse d'un nembo
di dardi: cavalli ed uomini caddero successivamente
uccisi: le due parti assentirono una tregua d'un istante
per l'ora della preghiera, e in fine terminò la
battaglia colla morte dell'ultimo compagno di Hosein.
Solo egli allora, rifinito dalla fatica, e piagato, si
assise all'ingresso della sua tenda. Mentre stava bevendo
poche stille d'acqua per rinfrescarsi, fu colto
da un dardo in bocca: e rimasero uccisi fra le sue
braccia il figlio e il nipote, giovanetti di rara avvenenza.
Sollevò al cielo le mani coperte di sangue, e
orò pe' viventi e pe' morti. Escì sua sorella della tenda
in un accesso di disperazione, scongiurando il generale
de' Cufiani perchè non lasciasse svenare Hosein
in sua presenza: e i più arditi fra i suoi guerrieri
retrocessero da ogni lato all'arrivo dell'eroe moribondo,
che offriva il collo al lor ferro. Lo spietato
Shamer, nome abbominato da' fedeli, li rimbrottò di
viltà, e il nepote di Maometto cadde trafitto da trentatre
colpi di lancia e di sciabola. Ne calpestarono i
Barbari il corpo, e portarono la testa al castello di
Cufa, ove l'inumano Obeidollah gli percosse colla
canna la bocca. «Ahi! esclamò un vecchio Musulmano,
su quelle labbra ho veduto le labbra dell'appostolo
di Dio». Dopo tanti secoli, e in un clima
sì diverso, una scena sì tragica dee movere a pietà

il più freddo lettore[197]. Quanto a' Persiani, ricorrendo
la festa di questo martire, celebrata ogni anno
quando visitar sogliono in pellegrinaggio la sua tomba,
s'abbandonano a tutta la frenesia del dolore e
dello sdegno[198].



Allora che le sorelle e i figli d'Alì carichi di catene
furono tratti appiè del trono di Damasco, era
stimolato il Califfo a estirpare una razza amata dal
popolo, da lui offesa talmente da non isperare riconciliazione
giammai; ma piacque a Yezid l'attenersi
a più miti consigli, e quella sventurata famiglia fu
rimandata in modo onorevole a Medina, perchè mescesse
le sue lagrime a quello de' parenti. La gloria
del martirio vinse il diritto di primogenitura; laonde
i dodici Imani[199], o pontefici, della religione persiana
sono Alì, Hassan, Hosein e i discendenti di
questo sino alla nona generazione. Senz'armi, senza
tesori, senza sudditi, ottennero successivamente la
venerazione del popolo, e suscitarono la gelosia dei
Califfi. I devoti della lor Setta continuano a visitarne

le tombe sia alla Mecca o a Medina, su le rive
dell'Eufrate o nella provincia del Khorasan. Soventi
volte il nome loro ha dato pretesto di sedizione o
di guerra civile; ma quegli augusti santi ebbero in
dispregio le vanità del Mondo, si sottomisero al volere
di Dio e all'ingiustizia degli uomini, e consacrarono
l'innocente vita allo studio e alla pratica
della religione. Il duodecimo ed ultimo degl'Imani,
distinto dal soprannome di Mahadi, o Guida, visse
più solitario, e fu ancora più religioso de' predecessori.
Celossi in una spelonca presso Bagdad, nè si
sa l'epoca e il luogo della sua morte: dicesi da' devoti
alla sua memoria che non morì, e che comparirà
prima del giorno del Giudizio a distruggere la
tirannide di Dejal o Anticristo[200]. Nello spazio di
due o tre secoli era cresciuta la posterità di Abbas,
zio di Maometto, sino a trentatremila persone[201]: può
nella proporzione stessa essersi moltiplicata la razza
d'Alì: superiore al primario e al più gran principe
era l'ultimo individuo di quella famiglia, e i più
insigni di loro avevansi per più perfetti degli angeli;
ma la disgrazia della lor situazione, e la vastità dell'impero
Musulmano aprivano una larga strada agli
astuti o audaci impostori, che cercavano di acquistarsi
un diritto con qualche preteso vincolo di parentela
con quel santo legnaggio. Questo titolo vago ed equivoco

ha consacrato lo scettro degli Almohadi in
Ispagna, in Affrica, de' Fatimiti in Egitto ed in Siria[202],
de' Soldani dell'Yemen e de' Soffì della Persia[203].
Era pericoloso consiglio sotto il lor regno
il contestarne la nascita; Moez, uno de' Califfi fatimiti,
a cui si faceva una dimanda imprudente, rispose
cavando la scimitarra: «Questa è la mia genealogia:»
e gettando una manciata di monete d'oro
a' soldati: «questa è la mia famiglia e i miei figli.»
I veri o supposti discendenti di Maometto e d'Alì,
tanto principi che dottori, nobili, mercadanti, mendichi,
sono onorati co' titoli di Sheiks, di Sheriffi o
d'Emiri. Nell'impero Ottomano si distinguono dagli
altri per un turbante verde: hanno pensione dall'erario
imperiale, non sono giudicati che dal loro
Capo, e per quanto esser possano umiliati dalla fortuna,

o dall'indole loro, sostengono sempre con fasto
il titolo de' lor natali. Una famiglia di trecento
persone, posterità pura e ortodossa del Califfo Hassan,
s'è mantenuta senza macchia, e senza sospetto,
nelle sante città della Mecca e di Medina, e con
tutte le rivoluzioni di dodici secoli ha sempre avuta
la custodia del tempio, e la sovranità nella patria
degli avi suoi. Basterebbe la gloria o il merito di
Maometto a nobilitare una razza di plebei, e il sangue
sì antico de' Coreishiti vince la maestà d'assai
più recente degli altri re della Terra[204].



I talenti di Maometto son degni certamente dei
nostri elogi, ma troppo si sono ammirati per avventura
i trionfi che ottennero. È cosa da stupir tanto,
se una folla di proseliti abbiano abbracciato la dottrina,
e partecipato alle passioni d'un eloquente fanatico?
Dal tempo degli appostoli sino a quello della
riforma, tutti gli eresiarchi impiegarono le stesse arti
di seduzione con pari successo. È dunque incredibile
che un privato afferrasse la spada e lo scettro, soggiogasse
i suoi concittadini, e colle sue armi vittoriose
fondasse una monarchia? Nelle rivoluzioni delle
dinastie dell'oriente, cento usurpatori da una bassa
condizione si elevarono in alto, han vinto maggiori
ostacoli, fatto più vasti conquisti, posseduto più ampli
imperi. Sapea Maometto predicare del pari e combattere,
e queste in apparenza opposte qualità, insieme

accoppiate, ne accrescevano la gloria, e contribuivano
al suo trionfo. Le varie armi della forza e
della persuasione, del fanatismo e del timore, continuamente
operando l'une coll'altre, ruppero infine
tutte le barriere davanti alla invincibile loro potenza.
La sua voce chiamava gli Arabi alla libertà
e alla vittoria, alla guerra e alle rapine, al godimento,
in questo Mondo e nell'altro, de' piaceri più
gradevoli ad essi: le privazioni che impose erano
necessarie a stabilire la riputazione del Profeta, e ad
esercitare l'obbedienza del popolo; e la sua dottrina
troppo ragionevole[205] della unità e delle perfezioni
di Dio, era la sola cosa che opporsi potesse a' suoi
progressi. Non conviene fare le maraviglie che abbia
introdotta, ma bensì che abbia renduta stabile la sua
religione. Volsero dodici secoli, e i popoli d'una parte
dell'India e dell'Affrica, e tutti i sudditi Turchi dell'impero
Ottomano hanno conservata la purezza della
dottrina da lui predicata a Medina e alla Mecca. Se
tornassero nel Vaticano i santi appostoli Pietro e
Paolo[206] forse domanderebbero il nome della Divinità

che si adora in quel tempio magnifico con tante cerimonie
misteriose: meno sarebbero sorpresi dal culto
d'Oxford o di Ginevra, ma sarebbero sempre astretti
ad imparare il catechismo della Chiesa, e a studiare
i lunghi commenti pubblicati sugli scritti loro e sulle
parole del lor Maestro; ma la moschea di Santa Sofia
rappresenta, peraltro con più magnificenza e maggiori
proporzioni, l'umile tabernacolo innalzato a
Medina per mano di Maometto. Tutti i Musulmani
hanno resistito ad ogni tentativo d'avvilire gli oggetti
della fede e divozion loro adattandoli a' sensi
e all'immaginazione dell'uomo. «Credo in un solo
Dio, e Maometto è il suo appostolo:» questa è la

loro semplicissima e immutabile profession di fede.
Non mai degradarono[207] con alcun simulacro l'immagine
intellettiva della Divinità; non mai gli onori
tributati al Profeta eccedettero quelli meritati dalle
umane virtù; e i precetti sempre vivi nel cuore dei
suoi discepoli, hanno tenuta la gratitudine fra i confini
della ragione e della religione. È bensì vero,
che i Settari d'Alì hanno consacrata la memoria del
loro campione, di sua moglie e de' figli: e pretendono
taluni de' dottori persiani che l'Essenza divina
siasi incarnata nella persona degl'Imani: ma da tutti
i Sonniti si condanna come empietà questa superstizione,
che finì di premunire il popolo dal culto
de' Santi e de' Martiri. Le quistioni metafisiche su
gli attributi di Dio, e su la libertà dell'uomo, furono
dibattute nelle scuole de' Musulmani come in
quelle de' Cristiani; ma presso i primi non accesero
giammai le passioni della moltitudine, nè mai turbarono
la quiete dello Stato. Forse nella separazione,
o nell'unione, degli uffici sacerdotali e de' regii
conviene cercare la cagione di questa notabile differenza.
Era interesse de' Califfi, successori del Profeta
e comandanti de' fedeli, reprimere e disanimare ogni
novità religiosa: l'Ordine del clero, e la sua ambizione
temporale o spirituale, son cose affatto sconosciute
pe' Musulmani, e i sapienti della legge sono
le guide della lor coscienza e gli oracoli della fede.
Dal mare Atlantico al Gange, il Corano è tenuto pel
codice fondamentale, non solo di teologia, ma di
giurisprudenza civile e criminale, e l'infallibile ed

immutabile sanzione della volontà di Dio mantiene
le leggi regolatrici delle azioni e della proprietà degli
uomini. Questa servitù religiosa ha qualche svantaggio
in pratica: bene spesso l'ignorante legislatore
de' Musulmani fu traviato da' pregiudizi propri e da
quelli del suo paese, e le istituzioni fatte pel deserto
dell'Arabia, ponno mal convenire, in molti casi,
alla ricchezza e alla popolazione d'Ispahan e di Costantinopoli.
Allora il Cadì si pone rispettosamente
il libro sacro sul capo, e lo interpreta nella maniera
più conforme alle massime dell'equità, ed ai
costumi o alla politica del tempo.



Quando per fine si tratta d'esaminare quanto abbia
fatto la dottrina di Maometto a danno, o a pro
della sua patria, e i Cristiani e gli Ebrei più violenti,
o più superstiziosi, concederanno sicuramente, che se
quel Profeta attribuissi una falsa missione, nol fece
che per introdurre una dottrina salutare; e solamente
meno perfetta della loro. Piamente pose per cardine
della sua religione la verità e la santità delle
rivelazioni di Mosè e di Gesù Cristo, le virtù loro,
i lor miracoli. Disparvero gl'idoli dell'Arabia in faccia
al trono di Dio; fu espiato il sangue delle vittime
umane coll'orazione, col digiuno, colla elemosina,
lodevoli o per lo meno innocenti artificii della divozione,
e Maometto dipinse i premii e le pene dell'altra
vita sotto le immagini più adatte all'intelligenza
d'un popolo ignorante e carnale. Era forse
inetto a dettare un sistema sminuzzato di morale e
di politica che acconcio fosse pe' suoi compatriotti;
ma insinuava ne' fedeli uno spirito di carità e d'amore;
raccomandava la pratica delle virtù sociali,
e colle leggi, come co' precetti, reprimeva l'ardore della

vendetta, e ostava alla oppressione degli orfani e
delle vedove. La fede e l'obbedienza ricongiunsero
le tribù disunite, e il valore, vanamente gittato sino
a quel tempo in litigi domestici, energicamente
si volse contro un estero nemico. Se meno forte
fosse stato l'impulso, libera nell'interno l'Arabia, e
formidabile al di fuori avrebbe potuto fiorire sotto una
lunga serie di sovrani nativi del suo paese. Colla dilatazione
e colla rapidità de' conquisti venne a perdere
la sua sovranità; disperse furono in oriente e
in occidente le sue colonie, e si mischiò il sangue
degli Arabi con quello de' loro proseliti o de' prigionieri.
Dopo il regno de' tre primi Califfi, fu trasportato
il trono da Medina alla valle di Damasco e su
le sponde del Tigri: da un'empia guerra violate furono
le due città sante; si curvò l'Arabia sotto il
giogo d'un suddito, forse d'uno straniero; e i Beduini
del deserto, rinvenuti dalle speranze chimeriche
da cui erano affascinati di dominare al di fuori,
si restrinsero all'antica e solitaria loro independenza[208].










CAPITOLO LI.




Conquisto della Persia, della Siria, dell'Egitto, dell'Affrica
e della Spagna, fatto dagli Arabi o Saraceni.
Impero de' Califfi o successori di Maometto.
Situazione de' Cristiani sotto quel governo.





A. D. 632



La rivoluzione dell'Arabia non avea cangiata l'indole
dagli Arabi; la morte di Maometto fu segnale
d'independenza, e sin dalle fondamenta crollò l'edifizio
ancora mal fermo del suo potere e della sua religione.
Solo un drappello fedele e poco numeroso, formato
da' suoi primi discepoli, ne aveva intesa la voce
eloquente, e divise con lui le angustie; con lui erano
scampati dalla persecuzion della Mecca, o raccolti i
fuggiaschi entro le mura di Medina. Que' milioni di
uomini, che poi salutarono Maometto per loro Profeta
e re, erano stati domati dalle sue armi, o sedotti dai
suoi trionfi. L'idea semplicissima d'un solo Dio inaccessibile
a' sensi, difficilmente entrava nel capo dei
politeisti, e que' Cristiani o Giudei che s'erano dati
all'Islamismo sdegnavano il giogo d'un legislatore mortale
già lor contemporaneo. Le abitudini di fede e di
ubbidienza non erano ben radicate, e fra i nuovi
convertiti buon numero si dolea d'aver posposta la
veneranda antichità della legge di Mosè, i riti e misteri
della Chiesa cattolica, o gl'idoli, i sagrifici e le
feste piacevoli del paganesimo professato dagli antenati.
Non ancora un sistema d'unione e di subordinazione
aveva acquetato il tumulto degli interessi e le
liti ereditarie delle tribù Arabe; i Barbari non potevano

sottomettersi alle leggi, anche più dolci e salutari,
quando comprimevano le passioni loro o ne
violavano i costumi. S'erano essi acconciati con repugnanza
ai comandamenti religiosi del Corano, all'astinenza
totale dal vino, al digiuno del Ramadan, e
alle cinque orazioni quotidiane; e sotto altro nome
non ravvisavano, nelle elemosine e nelle decime che
si esigevano per l'erario di Medina, altro che un
tributo perpetuo e ignominioso. L'esempio di Maometto
avea destato uno spirito di fanatismo, e d'impostura,
e lui vivente aveano molti de' suoi rivali osato
imitarne il costume e affrontarne l'autorità. Il primo
Califfo, co' suoi fuorusciti ed ausiliari, si vide ristretto
alle città della Mecca, di Medina e di Tayef, e sembra
che i Coreishiti avrebbero rimessi gl'idoli della
Caaba, s'egli non ne avesse affrenata la leggerezza
con questo rimbrotto: «Uomini della Mecca, diss'egli,
sarete voi stati gli ultimi ad abbracciare l'Islamismo,
e i primi ad abbandonarlo?» Dopo aver esortati i
Musulmani a confidare nell'aiuto di Dio e del suo
appostolo, risolvette Abubeker di prevenire con un
vigoroso assalto la congiunzion de' ribelli. Ritirò le
mogli e i figli nelle caverne e ne' monti: sotto undici
bandiere marciarono i suoi guerrieri, sparsero il terrore
delle lor armi per ogni dove, e da questa comparsa
di nerbo militare ravvivò e rassodò la fedeltà
de' credenti. Le tribù incostanti si sottomisero con
umile pentimento all'orazione, al digiuno, all'elemosina,
e dopo qualche buon esito, e qualche esempio
di severità, i più arditi appostati si prostrarono davanti
la spada del Signore e quella di Caled. Nella
fertile provincia di Yemanah[209], tra il mar Rosso e

il golfo Persico, in una città inferiore a Medina, un
Capo possente, di nome Moseilama, s'era vantato
Profeta, e la tribù d'Hanifa aveva ascoltato le sue
prediche. Queste attirarono presso lui una profetessa:
non si degnarono que' due favoriti del cielo d'osservare
la decenza delle parole e delle azioni, e passarono
più giorni in un commercio mistico ed amoroso[210].
Una sentenza oscura del Corano di Moseilama
è giunta sino a noi[211], e nell'orgoglio inspiratogli
dalla sua missione, degnò proporre a Maometto
la divisione della Terra. Questi gli rispose con
dispregio; ma i rapidi avanzamenti di Moseilama
diedero grande apprensione al successor dell'appostolo.
Quarantamila Musulmani raccolti sotto il vessillo di
Caled esposero la loro religione alla sorte d'una battaglia
decisiva. In un primo fatto d'armi furono respinti
colla perdita di mille e dugento uomini; ma
mercè dell'abilità e perseveranza del lor generale finirono
col vincere, vendicarono la prima sconfitta col
sangue di diecimila infedeli, e uno schiavo Etiope

trafisse Moseilama colla chiaverina che ferì mortalmente
lo zio di Maometto. Non andò guari che il
vigore e la disciplina della monarchia nascente conculcarono
i ribelli dell'Arabia, privi di Capi, o d'una
causa comune che raccozzar li potesse, e così tutta
la nazione s'attaccò di bel nuovo, e più saldamente
che mai, alla religione del Corano. Prestamente dall'ambizione
de' Califfi fu aperto il campo da esercitare il
turbolento valore de' Saraceni; tutto il grosso
delle milizie maomettane si raunò in una guerra santa,
i cui successi ed ostacoli ne crebbero del pari l'entusiasmo
e il coraggio.



Vedendo i rapidi conquisti de' Saraceni, s'inclina
a credere che i primi Califfi comandarono personalmente
gli eserciti de' fedeli, e cercarono nelle prime
file la corona del martirio. Abubeker[212], Omar[213]
e Othmano[214] dimostrato avevano in fatti un gran coraggio
nel tempo della persecuzione e delle guerre
del Profeta, e dalla sicurezza che avevano essi d'ottenere
il paradiso avranno imparato a non curare i
piaceri, e i pericoli di questo Mondo. Ma erano vecchi,
o avanzati in età, quando ascesero il trono, e
s'avvisarono che le cure interne della religione e della
giustizia fossero i primi doveri d'un sovrano. Trattone

l'assedio di Gerusalemme, fatto in persona da
Omar, i lor più lunghi viaggi furono le frequenti
peregrinazioni che facevano da Medina alla Mecca. Le
notizie di vittoria li trovavano a pregare, o a predicare
tranquillamente dinanzi alla tomba del Profeta.
L'austerità e frugalità della vita erano effetto
sia di virtù, sia d'abitudine, e la lor orgogliosa
semplicità insultava la vana magnificenza de' re della
Terra. Quando Abubeker cominciò ad esercitare la
carica di Califfo, ingiunse ad Ayesha sua figlia di
fare un inventario esatto del suo patrimonio, acciocchè
si vedesse se diverrebbe ricco o povero al servigio
dello Stato. Credè di poter chiedere per suo
stipendio tre pezze d'oro, e il conveniente mantenimento
d'un cammello e d'uno schiavo nero. Nel
venerdì d'ogni settimana soleva distribuire quanto
gli rimaneva d'averi propri, e del danaro pubblico,
primamente a' Musulmani più virtuosi, poscia a' più
indigenti. Alla sua morte, un vestito grossolano
e cinque pezze d'oro componevano tutta la sua
ricchezza: furono rimesse al suo successore che fu
tanto modesto da dire sospirando, lui disperare
di assomigliarsi mai ad un modello sì mirabile.
Nondimeno non furono minori delle virtù d'Abubeker
l'astinenza e l'umiltà d'Omar: cibavasi di
pane d'orzo e di datteri, non beveva che acqua,
predicava vestito d'un abito forato in dodici luoghi;
e un satrapo di Persia, che venne a fare omaggio
al vincitore, lo trovò addormentato fra i mendichi
su i gradini della moschea di Medina. L'economia
è la fonte della liberalità, e l'aumento delle
rendite permise ad Omar di fondare premii durevoli

per li servigi passati e presenti. Senza curarsi del suo
personale mantenimento, assegnò ad Abbas, zio del
Profeta, un'entrata di venticinquemila dramme o
pezze d'argento; fu la maggiore di tutte; se ne promisero
cinquemila ogni anno a ciascheduno de' vecchi
guerrieri ch'erano stati alla battaglia di Beder,
e l'ultimo compagno di Maometto fu ricompensato con
un trattamento annuo di tremila dramme. Mille ne
decretò a' veterani che aveano combattuto contro i
Greci e i Persiani nella prima battaglia, e regolò gli
altri soldi in ragion decrescente sino a cinquanta pezze,
secondo il merito e l'anzianità dei soldati. Sotto
il regno di lui e del suo predecessore, i vincitori
dell'oriente si manifestarono zelanti servi di Dio e
della nazione: erano consacrati i danari pubblici alle
spese della pace e della guerra. Saggiamente accoppiate,
la giustizia e la generosità serbarono la disciplina
de' Saraceni, e, per una sorte assai rara, collegarono
la speditezza e l'energia alle massime d'eguaglianza
e di frugalità d'un governo repubblicano.
Il coraggio eroico d'Alì[215], la saviezza specchiata
di Moawiyah[216], accesero l'emulazione ne' sudditi,
e i saggi, che s'erano istruiti nelle discordie civili,
furono più profittevolmente impiegati a propagare la
fede e l'impero del Profeta. Ma ben tosto datisi all'inerzia
e alle vanità della reggia di Damasco, i

principi della casa d'Ommiyah parvero ad un tempo
scemi de' talenti politici, e delle virtù esemplari[217].
Nondimeno si recavano di continuo al piè del
loro trono le spoglie di nazioni ad essi sconosciute,
e debbe attribuirsi l'incremento costante della potenza
degli Arabi piuttosto al coraggio della nazione,
che al merito de' suoi Capi. Certamente convien valutare
per molto ne' trionfi loro la debolezza de' nemici.
Era nato per avventura Maometto ne' giorni in cui
estremo era il digradamento e la confusione fra i
Persiani, i Romani, e i Barbari dell'Europa. L'impero
di Traiano, o quello pure di Costantino o di
Carlomagno, avrebbe respinto que' Saraceni seminudi,
e il torrente del fanatismo si sarebbe disperso e
dileguato nelle arene deserte dell'Arabia.



Al tempo delle vittorie della repubblica Romana,
avea sempre avuto cura il senato di unire in una
sola guerra tutte le sue forze e i suoi artificii politici,
e di abbattere totalmente il primo nemico prima
di provocare un secondo. Fosse magnanimità o
entusiasmo, sdegnarono i Califfi arabi queste massime
timorose: con ugual vigore, e con pari fortuna
invasero i demani de' successori d'Augusto, non che
quelli de' successori d'Artaserse, e le due monarchie
rivali divennero in un punto stesso la preda d'un
nemico, che da tanto tempo solevano dispregiare. In
tutti i dieci anni del regno d'Omar sottomisero i

Saraceni trentaseimila città o castella: demolirono
quattromila chiese o templi di miscredenti, ed alzarono
mille e quattrocento moschee per l'esercizio del
culto di Maometto. Un secolo dopo la sua fuga dalla
Mecca, i suoi successori davano la legge dalle frontiere
dell'India all'oceano Atlantico; 1. alla Persia,
2. alla Sorìa, 3. all'Egitto, 4. all'Affrica, 5. alla
Spagna. Io m'atterrò a questa partizion generale nel
racconto di tanti memorandi conquisti: narrerò brevemente
quelli che si riferiscono alle contrade più
remote, e meno ragguardevoli dell'oriente: sarò più
prolisso per quelle che erano porzioni dell'impero
Romano. Ma per ottenere qualche scusa all'imperfezione
di questa parte della mia Opera, deggio a
buon dritto lagnarmi della cecità, e della insufficienza
delle guide, a cui sono stato ridotto. I Greci,
tanto verbosi nella controversia, pochissima cura posero
nel celebrare i trionfi de' lor nemici[218]. Il primo
secolo dell'Islamismo fu epoca d'ignoranza, e
allora quando sulla fine di quel secolo furono scritti
i primi annali de' Musulmani, non si fece in gran

parte che seguire la tradizione[219]. Fra le tante opere
della letteratura Araba e della Persiana[220], i nostri
interpreti scelsero gli abbozzi imperfetti che riguardavano
un periodo più moderno[221]. Gli Asiatici sono

ignari dell'arte e dello spirito della Storia[222]; ignorano
le leggi della critica: quelle tra le lor opere
che ebbero maggior fama, manchevoli d'ogni filosofia
e del menomo sentimento di libertà, ponno compararsi
alle cronache pubblicate a que' giorni da' Monaci.
La Biblioteca Orientale, di cui andiam debitori
ad un Francese[223], istruirebbe il più dotto
Muftì dell'oriente, e forse gli Arabi non troverebbero

in un solo de' loro storici un racconto delle glorie
patrie più chiaro ed esteso di quello, che siamo
per esporre.



A. D. 632



I. Nell'anno primo del regno del primo Califfo, Caled,
suo Luogo-tenente, Spada di Dio, e flagello degl'infedeli,
s'inoltrò sino alle sponde dell'Eufrate,
e sommise le città d'Anbar e di Hira. Una tribù
d'Arabi sedentari s'era collocata su la frontiera del
deserto, all'occidente delle ruine di Babilonia, e in
Hira risedeva una stirpe di re che abbracciato avevano
il cristianesimo, e che da più di sei secoli regnavano
all'ombra del trono della Persia[224]. Da
Caled fu sconfitto e morto l'ultimo de' principi Mondari;
il suo figlio prigioniero fu mandato a Medina;
i suoi Nobili piegarono le ginocchia davanti al successor
di Maometto: fu sedotto il popolo dall'esempio
e dalle vittorie de' suoi concittadini, e per primo
frutto di sue conquiste ricevette il Califfo un annuo
tributo di settantamila monete di oro. Sbalorditi
rimasero i vincitori, e i loro storici ancora, da questo
primo lampo di futura grandezza. «Nell'anno
stesso, scrive Elmacin, diede Caled molte grandi battaglie:
fece immensa strage d'infedeli, e un'innumerevole
quantità di spoglie preziosissime cadde in
balìa de' vittoriosi Musulmani»[225]. Ma all'invitto

Caled sorvenne ben presto l'impegno della guerra
di Sorìa: capitani meno operosi e meno avveduti diressero
l'invasione della frontiera di Persia. Respinti
furono con gran perdita i Saraceni al passo dell'Eufrate:
è bensì vero che punirono l'insolenza de' Magi,
ma fu poi ridotto il rimanente del loro esercito a
vagare qua e là nel deserto di Babilonia.



A. D. 636



Per lo sdegno e pel timore rimasero alquanto tempo
sopite le intestine turbolenze de' Persiani. Fu deposta
Arzema loro regina per l'unanime voto dei
sacerdoti e de' nobili: era essa il sesto degli usurpatori
surti e scomparsi nello spazio di tre o quattro
anni, dopo la morte di Cosroe e la ritratta di
Eraclio. Ne fu data la corona a Yezdegerd, nipote
di Cosroe, e per la coincidenza d'un periodo astronomico[226]
è segnata in una guisa memorabile l'epoca

della caduta totale della dinastia de' Sassanii,
e della religione di Zoroastro[227]. Non contava il
nuovo re che quindici anni, e dalla gioventù ed
inesperienza sua fu persuaso a sottrarsi dal rischio
d'una battaglia. Lo stendardo regio fu consegnato
nelle mani di Rustam, generale del suo esercito, il
quale da trentamila soldati che lo formavano, s'aumentò,
dicesi, a centomila, sudditi, o alleati della
Persia. I Musulmani, che dapprima eran dodicimila,
pe' rinforzi ricevuti presentavano un corpo di trentamila
combattenti; accampavano nelle pianure di
Cadesia[228], e quantunque avessero meno teste, aveano
più soldati che l'esercito irregolare degl'infedeli.
Farò qui una osservazione cui mi verrà il taglio
di rinnovare frequentemente: l'assalto degli Arabi
non era, come quello de' Greci e de' Romani,
l'urto d'una linea ben compatta e stretta di fanteria:
cavalieri e arcieri erano il maggior nerbo delle
loro forze, e non raro addiveniva che una battaglia,
spesso interrotta e spesso rinnovata con zuffe corpo
a corpo, e con iscaramuccio di fuggiaschi, potevasi

prolungare per più giorni senza che vi fosse alcuna
decisione di vittoria: con ispeciali denominazioni
si distinguono i vari periodi della battaglia di Cadesia.
Il primo s'appella la giornata del soccorso, a
cagione di mille Siri che giunsero in tempo a soccorrere
gli Arabi: la giornata della scossa indica senza
altro il trambusto d'uno degli eserciti, e forse di
entrambi: il terzo, nel quale seguirono gli assalti di
notte, ha ricevuto il bizzarro titolo di notte del ruggito,
a motivo delle grida discordi de' guerrieri, paragonate
a' suoni inarticolati de' più feroci animali.
La mattina susseguente decise la sorte della Persia,
e una bufèra, sopraggiunta opportunamente, cacciò
nembi di polvere negli occhi de' miscredenti. Il fragore
dell'armi pervenne sino alla tenda di Rustam,
il quale, ben diverso da un antico eroe così denominato,
stavasi coricato mollemente ad un'ombra
tranquilla, fra le salmerie del suo campo, e il numeroso
seguito di muli carichi d'oro e d'argento.
Al rumor del pericolo, si slanciò precipitosamente
il generale fuori di quel luogo di riposo, ma, fermatolo
nel fuggire ed afferratolo per un piede, un Arabo
gli troncò la testa, e la portò in cima alla sua
lancia nel campo di battaglia, ove disseminò la strage
e il terrore nelle file più folte dell'esercito persiano.
Confessano i Saraceni la perdita di settemila e cinquecento
guerrieri; e descrivono con ragione la battaglia
di Cadesia come ostinata ed atroce: tali sono le loro
frasi[229]. Nel conflitto fu dagli Arabi portato via lo stendardo

della monarchia, fatto del grembiale di cuoio
d'un fabbro ferraio che s'era già sollevato al grado
di liberatore della Persia; ma da una profusione
di gemme era coperta e nascosta quasi del tutto questa
insegna d'una eroica povertà[230]. Dopo questa
vittoria la ricca provincia d'Irak, o dell'Assiria, si
sottomise al Califfo, e per la fondazione di Bassora[231],
piazza che domina sempre il commercio e la
navigazion de' Persiani, furono prontamente assicurati
i conquisti. Lungi ottanta miglia dal golfo, l'Eufrate
e il Tigri si congiungono a formare una sola
corrente ampia e retta, oggi chiamata giustamente
la riviera degli Arabi. Bassora fu piantata su la sponda
occidentale, a mezza strada fra la congiunzione
e la foce de' due celebri fiumi. Ottocento Musulmani
formarono la prima colonia; ma per la felice sua
situazione divenne ben presto una florida e popolosa
capitale. L'aria, comecchè sia eccessivamente calda,
n'è pura e salubre; di palme e di truppe di bestiami
sono coperti i prati all'intorno, e una delle valli
del circondario è noverata fra i quattro paradisi, o
giardini dell'Asia. Sotto i primi Califfi, stendeasi la
giurisdizione di questa colonia Araba sino alle province

meridionali della Persia; è stata consacrata
la città dai sepolcri di parecchi compagni di Maometto,
martiri dell'Islamismo; e non cessano i navili
europei di frequentare il porto di Bassora, che
apre una comoda stazione, e un passaggio al commercio
dell'India.



Non ostante la battaglia perduta a Cadesia, poteva
un paese, tagliato da fiumi e da canali, essere uno
schermo insuperabile per la cavalleria de' vincitori,
e le mura di Ctesifone e di Modano, che avevano ributtato
le macchine romane, non potevano essere abbattute
da' dardi Musulmani; se non che fu determinata
la rovina de' Persi dall'opinione che giunto
fosse l'ultimo giorno per la religione e l'impero loro:
i posti più forti furono, dalla vigliaccheria o dal
tradimento di chi li guardava, abbandonati: e il
re, seguitato da una porzione della famiglia e da' suoi
tesori, ricoverossi in Holwan, alle falde de' colli della
Media. Nel terzo mese dopo la battaglia, Said, luogotenente
d'Omar, varcò senza ostacolo il Tigri: la
capitale della Persia fu presa d'assalto, nè valse
la disordinata resistenza popolare che a crescer l'impeto
de' colpi de' Musulmani, che con religioso trasporto
esclamavano: «Ecco il palazzo bianco di Cosroe;
ecco adempiuta la promessa dell'appostolo di
Dio». Improvvisamente la miseria de' masnadieri del
deserto cangiossi in una ricchezza, che sorpassava ogni
loro speranza, ogni idea. Ciascheduna camera di quel
palazzo mostrava un nuovo tesoro, o celato con arte,
o esposto alla vista con grande sfarzo: l'oro, l'argento,
i mobili, le vestimenta preziose vinsero di
gran lunga, a detta d'Abulfeda, tutti i calcoli dell'immaginazione,
o la estensione de' numeri; ed un

altro storico porta la somma inaudita, e quasi infinita
di quelle favolose ricchezze, a tremila migliaia
di milioni di pezze d'oro[232]. Qualche piccolo fatto,
ma che alletta la curiosità, dimostra chiaramente il
contrapposto della ricchezza coll'ignoranza. Racchiudea
la città gran provvigione di canfora[233] venuta
dalle lontane isole dell'oceano Indiano, la quale doveva
essere mescolata alla cera che serve a illuminare
i palazzi d'oriente. Non conoscendo nè la proprietà,
nè il nome di quella gomma odorosa, i Saraceni la
credettero sale, ne misero nel pane, e stupirono a
sentirne l'amarezza. Un tappeto di seta, lungo sessanta
cubiti e largo altrettanto, ornava un appartamento
del palazzo, e rappresentava un paradiso, o giardino,
con fiori, frutta, arboscelli ricamati in oro, o
raffigurati con pietre preziose, e il tutto circondato
da un contorno verde variato da più colori. Il generale
Arabo, persuaso con ragione che il Califfo potrebbe
mirar con piacere questo bel lavoro della natura

e dell'arte, indusse i soldati a rinunciare questa
parte di bottino. Il rigido Omar, senza por mente
a' pregi dell'arte e della regia magnificenza che sfoggiavano
in quella composizione, ne distribuì i frammenti
a' suoi fratelli di Medina. Il disegno fu distrutto;
ma tanto era il valore della materia, che la
sola porzione d'Alì fu venduta ventimila dramme.
Fu arrestato un mulo che trasportava la tiara e la
corazza, la cintura e i braccialetti di Cosroe, e questo
bel trofeo venne offerto al comandante de' fedeli:
i più gravi de' suoi compagni non contennero le risa
guardando la barba bianca, le braccia pelose e la
goffa figura di quel vecchio soldato adorno delle spoglie
del gran re[234].



Dopo il saccheggio di Ctesifone, questa città ben
presto abbandonata andò a poco a poco in rovina.
Non piaceva a' Saraceni nè l'aria, nè la situazione,
e ad Omar fu consigliato da un suo generale di portar
la sede del governo su la riva occidentale dell'Eufrate.
Furono in ogni tempo e facili e pronte la fondazione
e la rovina delle città d'Assiria. Manca il
paese di legname da costruzione e di pietre: i più
solidi edificii[235] son di mattoni cotti al sole, e uniti
con un cemento di bitume che si trova nel paese. Il
nome di Cufa[236] non può dare altra idea che d'una

abitazione fabbricata di canne e di terra; ma una
ricca, numerosa e brava colonia di veterani popolava
allora quella nuova capitale, e la facea ragguardevole:
i Califfi più saggi, per tema di provocare a sedizione
centomila guerrieri, ne tolleravano le licenziose
abitudini. «Abitanti di Cufa, diceva Alì nel
domandarne il soccorso, vi siete sempre segnalati in
valore. Avete vinto il re di Persia, e teneste sperperate
le sue forze sino al giorno in cui vi insignoriste
del suo retaggio». Le battaglie di Jalula e di
Nehavend poser termine a sì gran conquisto. Perduta
la prima, Yezdegerd non si credette più sicuro in
Holvan; andò a celare la sua vergogna e la disperazione
nelle montagne del Farsistan, da cui Ciro
era disceso co' suoi prodi campioni, allora suoi eguali.
Al coraggio del monarca sopravvisse quello della nazione;
in mezzo alle colline meridionali di Ecbatana,
ossia Hamadan, cento cinquantamila Persiani tentarono
un terzo ed ultimo sforzo per difendere la religione
e il paese nativo, e gli Arabi alla battaglia
decisiva, accaduta in Nehavend, posero il nome di
vittoria delle vittorie. Se è vero che il general Persiano
fosse preso in mezzo ad una truppa di muli
e di cammelli carichi di mele che lo avea fermato nella
sua fuga, questo accidente, per quanto possa comparirci
leggiero o singolare, giova ad indicarci quali
inciampi[237] dovesse soffrire nel suo cammino un esercito
d'oriente dal lusso che l'accompagnava.



A. D. 637-651



E Greci, e Latini parlarono molto imperfettamente

della geografia della Persia; ma pare che le sue città
più celebri sieno anteriori all'invasione degli Arabi.
La conquista di Hamadan e di Ispahan, di Casvino,
di Tauride e di Rei, venne avvicinando a poco a poco
questi vincitori alle rive del mar Caspio, e gli oratori
della Mecca ebbero campo di celebrare i trionfi
e il valor de' fedeli, i quali avean già perduta di vista
l'Orsa settentrionale, e trapassato quasi i limiti del
Mondo abitato[238]. Volgendosi di poi alla parte dell'occidente
dell'impero Romano, varcarono di nuovo
il Tigri sul ponte di Mosul, e in mezzo alle province
prigioniere dell'Armenia e della Mesopotamia abbracciarono
i loro concittadini dell'esercito di Sorìa,
i quali avevan pure ottenuto grandi vittorie. Dal palagio
di Modano si incamminarono di bel nuovo verso
oriente, e non furono nè meno rapidi, nè meno estesi
i loro progressi. Si inoltrarono lungo il Tigri, e il
golfo di Persia, e, valicate le gole delle montagne,
sboccarono nella vallata di Estachar, ossia Persepoli,
e profanarono l'ultimo santuario dell'impero dei
Magi. Credè il nipote di Cosroe d'essere sorpreso
fra le colonne che crollavano e fra le statue mutilate,

miseri emblemi della passata e della presente
fortuna persiana[239]; attraversò fuggendo colla massima
celerità il deserto di Kirman; implorò l'aiuto
dei bravi Segestani, e andò in traccia d'un oscuro
ricovero sulla frontiera dell'impero dei Turchi
e di quel dei Cinesi: ma un esercito vittorioso
non teme fatica: divisero gli Arabi le forze loro
per inseguir da ogni lato il timoroso nemico, e dal
Califfo Othmano fu promesso il governo di Korasan
al primo generale, che penetrato avrebbe in quella
contrada vasta e popolosa, già regno un tempo della
Battriana. Fu accettata la condizione, e meritato il premio:
fu piantato lo stendardo di Maometto sulle mura
di Herat, Merou, e Balch, e il general vincitore
non si riposò se non dopo che i suoi cavalli, fumanti
di sudore, si furono dissetati nelle correnti dell'Oxo.
Nella generale anarchia i governatori delle città e
delle castella, divenuti independenti, ottennero capitolazioni
speciali; dalla stima, dalla prudenza o dalla
pietà dei vincitori ne furon dettati gli articoli, e
secondo la rispettiva professione di fede, il vinto rimase
loro concittadino o loro schiavo. Harmozan, principe
di Ahvah e di Susa, dopo un'ardita difesa fu
astretto a cedere la sua persona e i suoi Stati in
balìa del Califfo. Il loro abboccamento darà a conoscere
i costumi degli Arabi. Quando questo voluttuoso
Barbaro fu d'avanti ad Omar, ordinò il Califfo che

fosse spogliato delle sue vesti di seta ricamate in oro,
e della tiara tempestata di rubini e di smeraldi:
«Adesso, disse il vincitore al suo prigioniero, riconoscete
voi il decreto di Dio, e il diverso trattamento
che si compete alla sommessione ed alla infedeltà?»
«Oimè! rispose Harmozan, non me ne accorgo che
troppo. Nei giorni della nostra comune ignoranza noi
combattevamo con armi terrene, e la mia nazione
ebbe vittoria. Allora Iddio stava neutrale; dopo che
ha sposata la vostra causa, egli ha rovesciato il regno,
e la religione nostra». Stanco di questo noioso
dialogo si lagnò il Persiano d'una gran sete che soffriva;
ma diede a divedere il timore d'essere ucciso
nell'atto di bere. «Non abbiate timore, gli disse il
Califfo, la vostra vita è sicura sinchè abbiate bevuto
di quell'acqua». L'astuto Satrapo gli rendè grazie
per quella promessa, e nel punto stesso gettò a terra
il vaso dell'acqua. Voleva Omar castigare la sua superchieria,
ma gli ricordarono i Musulmani la santità
del giuramento, e quindi, con la sua pronta conversione
alla religione di Maometto, acquistò Harmozan
non solamente un diritto al perdono, ma ben anche
un assegno di duemila pezze d'oro. Per regolare la
buona amministrazione della Persia si fece un'enumerazione
del popolo, del bestiame e dei frutti della
terra[240]. Se questo monumento, che ci prova la vigilanza

dei Califfi, fosse giunto a noi sarebbe utile ai
filosofi di tutti i secoli[241].



A. D. 651



Yezdegerd s'era trasferito fuggendo oltre l'Oxo, e
sino a Jaxarte, due fiumi[242] notissimi agli antichi
e ai moderni, e che scendono dalle montagne dell'India
alla volta del mar Caspio; egli fu con molta
ospitalità accolto da Tarkhan, principe della Fargana[243],
provincia fertile alle sponde dell'Jaxarte.
Tanto il re di Samarcanda che le geldre turche della
Sogdiana e della Scizia furono commosse dalle querele
e dalle promesse del monarca deposto; e lo sventurato
principe implorò l'amicizia assai più ferma e
potente dell'imperator della Cina[244]. Il virtuoso

Taitsong[245], primo re della dinastia dei Tang, può giustamente
essere paragonato agli Antonini; viveva il suo
popolo nella pace e nella prosperità, e quarantaquattro
tribù di Tartari obbedivano alle sue leggi. Cashgar
e Khoten, guarnigioni delle sue frontiere, mantenevano
comunicazioni frequenti con le popolazioni che abitavano
le sponde dell'Jaxarte e dell'Oxo. Da una colonia
di Persiani, stanziatasi recentemente nella Cina, era
stata colà introdotta la astronomia dei Magi, e potè
Taitsong essere sbigottito dai rapidi progressi, e dalla
pericolosa vicinanza degli Arabi. L'autorevole credito,
e forse i soccorsi del governo Cinese ravvivarono lo
speranze di Yezdegerd, non che lo zelo degli adoratori
del fuoco, ed egli s'avanzò con un esercito di Turchi
a riconquistare il reame de' suoi padri. Senza
sguainare la spada godettero i fortunati Musulmani
lo spettacolo della sua sconfitta e morte. Il nipote
di Cosroe fu tradito da un servo, insultato dai ribelli
abitanti di Merou, e assalito, disfatto, inseguito
dai Tartari che egli avea presi per alleati. Giunto
alla sponda d'un fiume pregò un mugnaio perchè
lo portasse nel suo battello all'altra riva, e gli offerse
le anella e i braccialetti che aveva: inetto a
comprendere, o a sentir le disgrazie d'un re, quel
rozzo uomo gli rispose, che il suo mulino gli fruttava
al giorno quattro dramme d'argento, e che non
abbandonerebbe il suo guadagno se non nel caso di

un sufficiente compenso. Questo momento di esitazione
e di ritardo diede agio alla cavalleria turca
per arrivare e trucidare l'ultimo re di Sassania[246], che
allora contava il decimonono anno dell'infelice suo
regno. Firuz, suo figlio, umile cortigiano dell'imperator
della Cina, accettò l'impiego di capitano delle sue
guardie, e da una colonia di Persiani che si collocò
nella provincia di Bucaria, vi fu conservata per
lungo tempo la religione dei Magi. Suo nipote ereditò
il titolo di re; ma dopo un debole, ed infruttuoso
tentativo se ne ritornò nella Cina, e finì la
vita nel palazzo di Sigan. Così s'estinse la linea mascolina
de' Sassanidi; ma le prigioniere del sangue
reale di Persia furono date ai vincitori per ischiave,
o spose, e da queste illustri madri fu nobilitato il
sangue dei Califfi, e degli Imani[247].



Distrutto il reame di Persia l'impero dei Saraceni
non si disgiunse più da quello dei Turchi che per la
riviera dell'Oxo. Non andò guari, che questo stretto
confine fu tolto dal valore degli Arabi: a poco a poco
i governatori del Korasan estesero le scorrerie, ed
una vittoria valse loro la conquista di un coturno che

una regina de' Turchi lasciò cadere mentre precipitosamente
fuggiva al di là delle colline di Bochara[248];
ma la conquista definitiva della Transoxiana[249], come
quella della Spagna, era serbata al regno glorioso
dell'inerte Valid; ed il nome di Catibah, che significa
un condottier di cammelli, indica la condizione e il
merito d'un generale che soggiogò queste due regioni.
Nel mentre che uno de' suoi colleghi per la prima
volta inalberava lo stendardo de' Musulmani sulle
rive dell'Indo, sottomettea Catibah alla religione del
Profeta, e all'impero del Califfo le vaste contrade
chiuse fra l'Oxo, l'Jaxarte, e il mar Caspio[250]. Gli
infedeli furono obbligati ad un tributo di due milioni

di pezze d'oro; furono arsi o messi in pezzi i
lor idoli; il capitan Musulmano pronunciò un discorso
nella nuova moschea di Carizma; dopo molti
combattimenti le masnade turche furono respinte fino
al deserto, e dagli imperatori della Cina si chiese
l'amicizia degli Arabi vincitori. Debbesi attribuire
in gran parte all'industria loro la fertilità di quella
provincia, che era la Sogdiana degli antichi: ma dopo
il regno dei re Macedoni si conosceano i vantaggi del
suo territorio e del clima, e se ne traeva profitto.
Prima dell'invasione dei Saraceni, Carizma, Bochara
e Samarcanda erano città ricche e popolose, soggette
ai pastori del settentrione. Le contornava un doppio
muro, e un muro esterno chiudeva i campi e i
giardini che al distretto appartenevano delle città.
Dai negozianti della Sogdiana si fornivano tutte le
merci che l'India e l'Europa abbisognavano, e dalle
fabbriche di Samarcanda si è diffusa in occidente
quell'arte inestimabile che trasforma i cenci di
lino in carta[251].



A. D. 632



II. Abubeker dopo avere rimessa l'unità della fede
e del governo, scrisse a tutte le tribù Arabe questa
lettera: «Nel nome del Dio misericordioso, salute e
prosperità al resto de' veri credenti, e le benedizioni
del cielo siano con voi. Io lodo il Dio onnipotente,

e prego pel suo profeta Maometto. — Vi do avviso
che io intendo di mandare i veri credenti nella
Sorìa[252] per toglierli dalle mani degli infedeli, ed
ho voluto ammonirvi, che il combattere per la religione
è un atto d'ubbidienza al volere di Dio».
Ritornarono i suoi inviati annunciando il pio e guerriero
ardore onde avevano infiammate tutte le province,
e si videro giugnere successivamente al campo
di Medina le intrepide turbe dei Saraceni, gloriosi
di marciare alla guerra, che si lagnavano del calor
della stagione, e della penuria di vittovaglie, e
che con impazienti mormorazioni accusavano la lentezza
e gli indugi del Califfo. Come tosto fu compiuto
l'armamento, salì Abubeker sopra una collina, fece
la rassegna degli uomini, dei cavalli, e delle armi,
ed orò fervorosamente al cielo pel buon esito dell'impresa.
Coll'esercito e a piedi camminò tutto
il primo giorno; e quando i capitani per riverenza

vollero smontar da cavallo egli ne dissipò gli scrupoli
dicendo, avere ugual merito chi marciava a cavallo
e chi a piedi in servigio della religione. Le sue
istruzioni[253] ai generali dell'armata di Sorìa furono
dettate da quel fanatismo guerriero che corre a conquistare
oggetti di mondana ambizione, affettando
di non curarli. «Sovvengavi, disse loro il successor
del Profeta, che siete sempre alla presenza di
Dio, e alla vigilia della morte; pensando alla certezza
del giudizio, e sperando il paradiso, guardatevi dalla
ingiustizia e dall'oppressione. Deliberate co' vostri
fratelli, e ingegnatevi di mantenervi l'amore e la
fiducia dei vostri soldati. Quando combatterete per
la gloria di Dio operate da uomini, senza volger le
spalle; ma la vostra vittoria non si lordi del sangue
delle donne, nè dei fanciulli. Non distruggerete le
palme, non arderete i campi di biada: non abbatterete
mai gli alberi fruttiferi, nè farete danno ai bestiami,
trattine quelli che ucciderete per cibarvi.
Quando accorderete un trattato, o una capitolazione,
siate solleciti d'adempierne gli articoli, e sinceri come
la vostra parola. Nel procedere avanti incontrerete
persone religiose che vivono in monasteri, e si elessero
questa maniera di servire Iddio. Lasciatele in
pace, non le uccidete, nè distruggete i loro monasteri[254]:
troverete un altra classe d'uomini che appartengono

alla sinagoga di Satanasso, ed hanno la
testa rasa in cerchio[255]: non mancate di fendere a questi
il cranio e di negar loro quartiere, sempre che non
vogliano divenir Maomettani o pagare il tributo». I
trattenimenti profani o frivoli, e quanto potesse ricordare
antiche dispute, erano fra gli Arabi severamente
vietati: sin nei tumulti de' campi attendevano
assiduamente agli esercizi di religione, consacrando gli
intervalli di riposo alla preghiera, alla meditazione,
e allo studio del Corano. L'abuso, od anche l'uso
del vino era punito con ottanta bastonate sulla pianta
de' piedi, e nel fervore dei primi tempi si videro peccatori
ignoti che rivelavano i propri falli, e ne chiedevano
la punizione. Dopo qualche incertezza, il comando
dell'esercito di Sorìa fu conferito ad Abu-Obeidah
uno de' fuggiaschi della Mecca, e de' compagni
di Maometto. Dalla somma dolcezza e bontà
della sua indole veniva raddolcito il suo zelo e la
sua divozione, senza che si indebolissero per questo;
ma tosto che la guerra si faceva terribile, i soldati
invocavano il genio superiore di Caled; e, comunque
fosse la scelta del principe, era sempre nel fatto e
nella opinione la Spada di Dio il primo generale dei

Saraceni. Questo Caled sì rinomato ubbidiva per
altro senza ripugnanza, ed era consultato senza gelosia;
tale era la sommessione di questo guerriero, o
piuttosto la consuetudine del suo tempo, che si dichiarava
pronto a servire sotto la bandiera della fede,
quand'anche fosse fra le mani d'un fanciullo, o di
un nemico. Certo è che al Musulmano vittorioso
erano promesse gloria e dovizie; ma si aveva avuto
premura di ripetergli, che se cercava nei beni di questo
Mondo i soli moventi delle sue azioni, quei soli
ne sarebbero il guiderdone.



La vanità romana aveva onorato del nome di Arabia[256],
tra le quindici province della Sorìa, quella
che racchiudeva i terreni coltivati all'oriente del Giordano,
e parve che da una specie di diritto nazionale
rimanessero giustificate le prime invasioni dei Saraceni.
Si arricchiva questo Cantone coi frutti d'un traffico
variato: era stata cura degli imperatori di coprirlo
con una serie di Fortezze, ed era almeno sicuro
da una sorpresa per la solidità delle mura di
Gerasa, Filadelfia e Bosra[257]. Quest'ultima era la

decima ottava stazione dopo Medina: ne conoscevan
benissimo il cammino le carovane di Hejaz e dell'Irak,
le quali ogni anno concorrevano a quel mercato,
abbondantemente provveduto delle produzioni
della provincia e del deserto. I timori perpetui che
dava la vicinanza degli Arabi aveano avvezzato gli
abitanti all'uso dell'armi, e dodicimila cavalieri potevano
uscire delle porte di Bosra, nome che, nell'idioma
siriaco, significava una torre munita. Quattromila
Musulmani, incoraggiati dai primi trionfi
contro le borgate aperte e le fanterie leggiere dei
confini, osarono assaltare la Fortezza di Bosra dopo
averle intimata la resa; ma furono oppressi dalla moltitudine
dei Siri e sarebbero periti tutti se Caled
non giungeva in aiuto con mille e cinquecento cavalli.
Il quale biasimò quella impresa, rimise l'eguaglianza
nel conflitto, liberò il suo amico, il venerando
Serjabil, che indarno invocava l'unità di Dio
e le promesse dell'appostolo. Dopo un breve riposo
fecero i Musulmani le loro abluzioni con una sabbia
la quale supplì alle veci dell'acqua[258], e Caled
recitò l'orazione della mattina prima che montassero
a cavallo. Il popolo di Bosra, confidando nelle
proprie forze, aperse le porte, ordinò l'esercito nella
pianura, e giurò di morire per la difesa della religione.
Ma una religion di pace non potea resistere
a quel grido forsennato: «alla battaglia! alla battaglia!

Il paradiso! Il paradiso!» che da ogni parte
risonava fra le schiere de' Saraceni: il trambusto della
città, il suono delle campane[259], le esclamazioni
dei preti e dei monaci raddoppiavano lo spavento
e la confusione dei Cristiani. Non perdettero gli Arabi
che dugentotrenta uomini, e rimasero padroni
del campo di battaglia: sin per invitare l'aiuto del
cielo, o quel della terra, furon coperte le mura di
Bosra con croci benedette, e con bandiere consacrate.
Romano, governatore di questa città, aveva
sin dai primi momenti condotto a sommessione gli
abitanti; deposto dal popolo, che lo spregiava, ardeva
di voglia di vendicarsi, e ne avea per disgrazia
i modi. In un abboccamento notturno che egli
ebbe cogli emissari di Caled gli avvisò d'un passaggio
fatto sotto la sua casa, il quale si prolungava
fuori della Piazza; il figlio del Califfo e cento volontari
si fidarono della parola di Romano, e con una
fortunata intrepidezza apersero una strada facile al
rimanente de' Saraceni. Poichè Caled ebbe determinato
la servitù ed il tributo cui doveano soggiacer gli
abitanti, Romano, apostata o convertito, si diè vanto
nell'assemblea popolare di quel tradimento così meritorio
agli occhi della nuova sua religione. «Io rinuncio,
soggiunse egli, alla vostra società in questo

Mondo e nell'altro: rinnego colui che fu crocifisso
e i suoi adoratori; eleggo Iddio per mio padrone,
l'Islamismo per mia religione, la Mecca per mio tempio,
i Musulmani per miei fratelli, e riconosco per
mio profeta Maometto mandato sulla terra per guidarci
alla via della salute, e per glorificare la vera
religione a dispetto degli uomini che danno colleghi
a Dio».



A. D. 633



Non era Bosra lontana da Damasco[260] se non
quattro giornate, e la brama di conquistarla animò
gli Arabi ad assediare l'antica capitale della Sorìa[261].
Posero campo a qualche distanza dalle mura fra i
boschetti e le fontane di quel dilettevole luogo[262];

e proposero a' cittadini pieni di coraggio, e già rinforzati
da cinquemila Greci, la solita alternativa di
sommettersi al Maomettismo, al tributo, o alla guerra.
Nella decadenza del pari che nell'infanzia dell'arte
militare, anche i generali stessi hanno soventi
volte offerto ed accettato disfide[263]. Più d'una lancia
si ruppe nella pianura di Damasco, e alla prima
sortita degli assediati segnalossi Caled col suo
valor personale. Aveva già dopo una zuffa ostinata
abbattuto e fatto prigioniero un dei campioni cristiani,
che per la statura e l'intrepidezza era un avversario
degno di lui; nel tempo stesso prese un cavallo
fresco datogli dal governatore di Palmira, e
corse frettoloso alla prima linea del suo esercito:
«Riposatevi un poco, gli disse Derar suo amico, e
permettetemi di fare le vostre veci: troppo vi siete
stancato nella lotta contro quel cane di cristiano. — Oh
Derar, risposegli l'istancabile Caled, ci riposeremo
poi nel Mondo avvenire: chi fatica oggi si riposerà

domani». Collo stesso ardore rispose alla disfida
d'un altro campione; lo battè e lo rovesciò
pure sulla polvere, e indispettito pel rifiuto che fecero
questi due prigionieri d'abbandonare la propria
religione ne fece gettar le teste nella città. Dal
cattivo esito di molti fatti generali e particolari, furono
obbligati gli abitanti di Damasco di tenersi coperti
dietro le mura. Un messaggiero calato giù dai
bastioni rientrò nella città colla promessa d'un potente
rinforzo che sarebbe giunto fra poco. Ne furon
ben presto avvisati gli Arabi dal tumulto di gioia
suscitato da questa nuova. Dopo vari dibattimenti
risolvettero i generali di levare, o piuttosto sospendere,
l'assedio, sinchè non avessero data battaglia
alle forze dell'imperatore. Volea Caled nella ritratta
collocarsi al retroguardo, cioè nel sito più pericoloso;
pur lo cedette modestamente ai desiderii d'Abu-Obeidah:
ma nel punto del maggior rischio volò in
aiuto del suo compagno fortemente stretto da seimila
cavalieri, e da diecimila fanti sortiti dalla città, dei
quali non rimase che un ben piccolo drappello che
andasse a raccontare a Damasco le circostanze della
loro sconfitta. Questa guerra diveniva assai rilevante
per non esigere la riunione dei Saraceni dispersi sulle
frontiere della Sorìa, e della Palestina: riferirò qui
una delle lettere circolari inviate per questo oggetto
ai vari governatori, ed era diretta ad Amrou, quegli
che soggiogò di poi L'Egitto. «Nel nome di Dio misericordioso,
Caled ad Amrou, salute e felicità. Sappi
che i Musulmani tuoi fratelli han fatto disegno di
trasferirsi in Aiznadin, ove sta un esercito di settantamila
Greci, i quali intendono di marciar contro
di noi per estinguere colla lor bocca la luce di

Dio: ma Dio conserva la sua luce a dispetto degli
infedeli[264]. Tosto che questa lettera sarà consegnata
alle tue mani vieni seguitato da coloro che sono con
te ad Aiznadin, ove, se così piace al massimo Iddio,
ci troverai». Furono con gioia eseguiti gli ordini
di Caled, e i quarantacinquemila Musulmani,
che arrivarono nello stesso giorno e nello stesso luogo,
attribuirono al favor della Providenza gli effetti del
loro zelo, e della loro prontezza.



Quattro anni dopo i trionfi della guerra persiana
fu turbata la quiete d'Eraclio e dell'impero da un
nuovo nemico, e da una religione della quale sentivano
troppo i Cristiani d'oriente le conseguenze senza
comprenderne chiaramente i dogmi. L'invasion
della Sorìa, la perdita di Bosra, e l'assedio di Damasco
risvegliarono l'imperatore nella sua reggia di
Costantinopoli o di Antiochia. Settantamila soldati,
tanto veterani che di nuova leva, si raccolsero in Hems,
o Emesa, sotto gli ordini di Werdan[265] suo generale,

e queste squadre, quasi tutte composte di cavalleria,
potevano egualmente denominarsi Sire, Greche o Romane;
Sire a cagion del luogo d'onde eran tratte,
o del teatro della guerra: Greche per la religione,
o la lingua del sovrano: Romane per la nobile denominazione
profanata mai sempre dai successori di
Costantino. Werdan, montato sopra una mula bianca
ornata di catene d'oro, e circondato da bandiere e
stendardi, attraversava la pianura di Aiznadin, quando
gli venne veduto un guerriero feroce e seminudo, che
andava a scoprire il nemico, ed era Derar guidato
dal fanatismo del secolo e della nazione, la quale
ha forse troppo esagerato questo atto di valore. Odio
del cristianesimo, avidità di saccheggio, non curanza
di pericolo eran queste le passioni dominanti
dell'ardito Saraceno; la vista della morte non indeboliva
mai la sua fiducia religiosa, mai non ne turbava
la tranquilla intrepidezza, e non potea nemmeno
impedire le naturali e facete arguzie della sua
giovialità marziale; col coraggio e colla prudenza
riuscivano a bene le sue imprese più disperate. Dopo
aver corsi innumerevoli rischi, dopo essere stato tre
volte in balìa degli infedeli, superò tutti i pericoli,
ed ebbe la sua parte nei guiderdoni della conquista
di Sorìa. Nella qual occasione resistè, ritirandosi, all'assalto
di trenta Romani che Werdan mandò contro
lui, e dopo averne uccisi o scavalcati diecissette
tornò sano e salvo al campo dei Musulmani, che ne
applaudivano la prodezza. Avendolo il suo generale
gentilmente rimproverato della temerità che aveva dimostrata,
egli se ne scusò colla semplicità di un soldato.
«Non io cominciai quell'assalto, egli disse;
vennero essi per prendermi, ed io avea timore che

mi vedesse Iddio volger le spalle agli infedeli. Ma
daddovero io mi battea di buona voglia, e sicuramente
Iddio è venuto in mio soccorso. Senza la tema
di mancare ai vostri ordini non sarei tornato sì
presto, e veggo di qua che coloro cadranno fra le
nostre mani». Un Greco, venerando per la canizie,
si fece avanti in mezzo ai due eserciti, e offerse
una pace che sarebbe liberalmente pagata: dichiarò
che se i Saraceni si ritiravano avrebbe ogni soldato
in dono un turbante, una veste, e una moneta
d'oro, il generale dieci vesti e cento monete d'oro, e
cento vesti e mille monete d'oro il Califfo. Un sogghigno
disdegnoso fu la risposta di Caled. «Cani di cristiani
sapete già quale alternativa vi si concede; sottomettetevi
al Corano, pagate un tributo, o venite
a combattere. Noi ci dilettiamo della guerra, e la preferiamo
alla pace; abbiamo a schifo le vostre misere
limosine, poichè presto saremo padroni delle vostre
ricchezze, delle famiglie, e delle persone vostre».
Con tutte queste sembianze di dispregio, sentiva forte
il pericolo in cui si trovavano i Musulmani. Quei
sudditi del Califfo che erano stati in Persia, e veduto
avevano gli eserciti di Cosroe, confessavano che mai
non s'era presentato ai loro sguardi un esercito più
formidabile. L'astuto Saraceno trasse dalla superiorità
del nemico l'argomento da riscaldare di più il
valor dei soldati. «Voi vedete a fronte, egli disse,
tutte congiunte le forze de' Romani. Non vi rimane
speranza di camparne; ma potete in un sol giorno
conquistare la Sorìa; l'evento dipende dalla disciplina
e dalla pazienza vostra. Riservate il vostro valore
a questa sera. Le vittorie del Profeta succedeano
di sera». Il nemico attaccò successivamente per due

volte, e sostenne Caled con calma e fermezza i dardi
romani, e le mormorazioni del suo esercito. Finalmente
quando s'avvide essere omai esinanite le
forze e i turcassi de' nemici, diede il segnale della
carica, e della vittoria. Gli avanzi dell'esercito imperiale
fuggirono in Antiochia, in Cesarea, in Damasco,
e si consolarono i Musulmani della perdita
di quattrocentosettanta uomini, ripensando d'aver
mandato all'inferno più di cinquantamila infedeli.
Difficil cosa sarebbe valutare il bottino di quella giornata:
si impadronirono i Saraceni di gran quantità
di bandiere, di croci, di catene d'oro e d'argento,
di pietre preziose e d'una immensa farragine di armature
e di vestimenta di gran valore. Si differì la
generale distribuzion della preda sino al tempo che
sarebbe presa Damasco; ma di grande utilità furono
le armi che divennero nuovi istrumenti di vittoria.
Si spedirono al Califfo queste gloriose notizie, e le
tribù Arabe, che apparivano le più insensibili o le
più avverse alla mission di Maometto, domandarono
con grande ardore la grazia di partecipare alle spoglie
della Sorìa.



Il dolore, e la costernazione portarono tostamente
a Damasco quei tristi ragguagli, e dall'alto delle mura
miravano gli abitanti il ritorno degli eroi di Aiznadin.
Amrou capitanando diecimila cavalieri formava
la vanguardia. Le schiere dei Saraceni venivano
l'una dopo l'altra con un apparato spaventevole, e
nel retroguardo stava Caled preceduto dallo stendardo
dell'Aquila Nera. Il quale aveva all'attività di Derar
affidato l'impegno di fare la ronda intorno la
città con duemila cavalieri, di sgombrar la pianura
e di intercettare i soccorsi, o le lettere che si volessero

mandare alla Piazza. Gli altri capitani Arabi furono
postati davanti le sette porte, e con nuovo vigore
e nuova fiducia l'assedio ricominciò. Nelle fortunate
ma semplici fazioni de' Saraceni, raro è che
si scontri l'arte, la fatica e le macchine di guerra
de' Greci e de' Romani; colla persona de' guerrieri
anzichè colle trinciere investivano una città; si contentavano
a respingere le sortite degli assediati, avventuravano
una sorpresa o un assalto, ovvero aspettavano
che la penuria, o qualche sedizione mettesse
in lor balìa una Fortezza. Volea Damasco sottomettersi
dopo la battaglia d'Aiznadin, considerandola come
una sentenza definitiva pronunciata contro l'imperatore
in vantaggio del Califfo; ma l'esempio e l'autorità
di Tommaso, nobile greco, che in una condizione
privata divenne illustre per la sua alleanza con
Eraclio[266], le rendettero il coraggio. Dal tumulto e
dalla illuminazione notturna ebbero ad avvedersi gli
assedianti che la città preparava una sortita per la
punta del giorno, e benchè l'eroe cristiano fingesse
di spregiare il fanatismo degli Arabi, ricorse anch'esso
agli spedienti d'una superstizione consimile. Fece
innalzare un gran Crocifisso davanti la porta principale
alla vista de' due eserciti, vennero in processione
il Vescovo ed il Clero, e deposero il Nuovo Testamento
ai piedi dell'immagine di Gesù Cristo; e le
due parti furono secondo la rispettiva credenza edificate,

o scandolezzate da una orazione diretta al figlio
di Dio, perchè difendesse i suoi servi e la verità della
sua legge. Furiosi furono i combattimenti, e la destrezza
di Tommaso[267], il più bravo degli arcieri,
avea costata la vita ai Saraceni più prodi, quando
una eroina valse finalmente a vendicarne la morte.
La moglie di Aban, che in quella guerra santa accompagnava
il marito, se lo strinse fra le braccia nel
punto che spirava per le sue ferite, dicendogli:
«Beato te, beato te caro amico, tu vai a raggiugnere
il tuo padrone che ci aveva uniti, ed ora ci
separa. Io vendicherò la tua morte, e farò quanto
dipenderà da me per venire al luogo ove tu vai.
D'ora innanzi nessun uomo più mi toccherà, perchè
mi sono consacrata al servigio di Dio». Senza
mandar un gemito, senza versare una lagrima lavò
il cadavere dello sposo, e colle usate cerimonie lo
seppellì. Adempiuto che ella ebbe il tristo ufficio,
vestì le armi del marito, a maneggiar le quali s'era
nel suo paese avvezzata, e il suo intrepido braccio
corse a cercare l'uccisore di Aban, che stava combattendo
nel più forte della mischia. Col primo strale
ferì la mano dell'alfiere di Tommaso, col secondo
trapassò l'occhio al capitano, e i Cristiani sbigottiti
non videro più nè il loro stendardo, nè il generale.
Nulla di meno non volle il generoso difensor di Damasco
ritrarsi al suo palazzo; gli fu curata la piaga
sulle mura, continuò la zuffa fino a sera, e i Siri

stettero sotto le armi sino a giorno. Nel più fitto
della notte un colpo della campana grande diede il
segnale; si spalancarono le porte, ognuna delle quali
vomitò uno sciame di guerrieri che impetuosamente
si scagliarono sul campo dei Saraceni addormentati.
Caled fu il primo a pigliar l'armi, e corse con quattrocento
cavalli al luogo del pericolo; a quest'uomo
insensibile corsero le lagrime sul viso quando esclamò:
«oh Dio, che non dormi mai, getta un'occhiata
su tuoi servi, e non abbandonali in mano dei lor
nemici». La presenza della Spada di Dio arrestò il
valore e il trionfo di Tommaso; non così tosto ebbero
conosciuto i Musulmani il pericolo, che tornarono
alle loro file, e caricarono ai fianchi ed a tergo
gli assalitori. Dopo aver perduto soldati a migliaia,
il general cristiano si ritirò con un sospiro di disperazione,
e le macchine di guerra piantate sulle mura
contennero i Saraceni dall'inseguire.



A. D. 634



Dopo un assedio di settanta giorni[268] erano già
esauste le munizioni probabilmente come il coraggio

degli abitanti di Damasco: sì che i più valorosi dei
lor capitani piegarono alla legge della necessità. Nelle
diverse occasioni di pace e di guerra, aveano imparato
a temere la ferocia di Caled, e a rispettare l'affabilità
e le virtù di Abu-Obeidah. Cento deputati
del clero e del popolo a mezza notte giunsero nella
tenda di quel rispettabile capitano, che urbanamente
gli accolse, e li congedò; riportarono in città una
convenzione scritta in cui, sulla fede del compagno
del Profeta, erasi stipulato che cesserebbero le ostilità,
che sarebbe libero agli abitanti di Damasco il
ritirarsi con quanto potessero portare con sè delle
loro robe; che i sudditi tributari del Califfo continuerebbero
a possedere le terre, e le case loro, e che
conserverebbero sette chiese. A queste condizioni vennero
consegnati ad Abu-Obeidah gli ostaggi più ragguardevoli,
non che la porta più vicina al suo campo;
i suoi soldati ne imitarono la moderazione, ed egli
godè l'umile gratitudine del popolo da lui sottratto
alla distruzione. Ma il buon esito de' negoziati scemata
avea la vigilanza della città, e nel punto stesso
era stato preso d'assalto il quartiere opposto a
quello per cui entrava Obeidah. Da una fazione di
cento Arabi era stata consegnata la porta orientale a
un nemico più inflessibile: «non si dà quartiere, esclamò
l'avido e sanguinario Caled, non si dà quartiere
ai nemici del Signore». Le sue trombe squillarono,
e il sangue cristiano inondò le vie di Damasco. Quando
arrivò alla chiesa di S. Maria, stupì di vedervi i suoi
compagni, e fu sdegnato dei loro atteggiamenti pacifici;
pendean le loro spade dal fianco, ed erano circondati
da una folla di sacerdoti e di monaci. Abu-Obeidah
salutò il generale: «Iddio, gli disse, ha consegnata

la città in mia mano per capitolazione, ed
ha risparmiato ai fedeli la fatica di combattere. — Ed
io, rispose irritato Caled, non sono io forse il luogotenente
del comandante de' fedeli? non ho io presa
d'assalto la città? Gli infedeli periranno di spada;
piombate su loro.» Correvano gli Arabi inumani, ed
assetati di sangue, ad eseguire sì bramato comando,
ed era rovinata Damasco se la bontà del cuore di
Obeidah non era sostenuta dalla autorità del grado,
e dalla nobile di lui fermezza. Si cacciò fra i cittadini
atterriti, e fra i più impazienti de' Barbari; e
ingiunse loro, pel santo nome di Dio, di rispettare
la sua promessa, di frenare la furia, ed aspettare la
decisione del Consiglio. Si ritirarono i Capi nella
chiesa di S. Maria, e dopo un dibattito assai veemente
si sottomise Caled, in qualche parte, alla ragione e
alla autorità d'un suo collega, il quale dimostrò dover
esser sacra la capitolazione, utile ed onorevole ai
Musulmani il mantenere esattamente la parola, e che
portando la diffidenza e la disperazione alle altre città
della Sorìa, queste si difenderebbero con una ostinazione
che difficilmente si potrebbe superare. Fu convenuto
adunque di rimettere la spada nel fodero;
che la parte di Damasco che si era arresa ad Obeidah,
da quel punto, godrebbe i vantaggi della capitolazione[269];
e che finalmente alla prudenza e alla giustizia
del Califfo si rimetterebbe la decision dell'affare.

La maggior parte degli abitanti accettò la promessa
data loro di tollerare la loro religione, e si
sottomise a un tributo. Erano in Damasco ventimila
cristiani; ma il prode Tommaso e i valorosi patriotti,
che aveano combattuto sotto il suo vessillo, preferirono
la povertà, e l'esiglio. Sacerdoti e laici, soldati
e cittadini, donne e fanciulli formarono un numeroso
campo in un prato vicino alla città; frettolosi
e sbigottiti portarono colà le loro cose di maggior
pregio, e con dolorosi lamenti, o col silenzio della
disperazione, abbandonarono la terra natale, e le amene
rive del Farfar. Non valse lo spettacolo della loro
miseria a commovere l'animo inesorabile di Caled;
contese egli agli abitanti di Damasco la proprietà d'un
magazzino di biada; si ingegnò di privar la guarnigione
dei beneficii del trattato: con ripugnanza permise
ai fuggiaschi d'armarsi d'una spada, d'una lancia
o d'un arco, e dichiarò aspramente che dopo tre
giorni potrebbono i suoi soldati inseguirli, e trattarli
da nemici de' Musulmani.



La passione d'un giovane Siro fu il compimento
della rovina degli esuli Damasceni. Un nobile cittadino
di quella città, nomato Giona[270], s'era impalmato

ad una giovanetta d'opulenta famiglia, appellata
Eudossia; avendo i parenti di questa differite
le nozze, si indusse ella a fuggire collo sposo prescelto.
I due amanti subornarono con denaro i soldati
che nella notte guardavano la porta di Keisan.
Giona, che passava il primo, fu circondato da una truppa
d'Arabi; esclamò in lingua greca: «L'uccello è
preso», e così diede avviso alla sua Bella di ritornarsene
a Damasco. Lo sciagurato Giona, tratto avanti
a Caled, e minacciato di morte, dichiarò che credeva
in Dio solo, e in Maometto suo appostolo, e
fino al giorno del suo martirio adempiè i doveri di
un bravo e leale Musulmano. Presa la città, andò al
monastero ove erasi ricoverata Eudossia: ma costei
avea dimenticato l'amante, non vedendo più in lui
che un apostata cui ricevette con sommo dispregio.
Preferì essa la sua religione alla terra nativa, e Caled,
sordo alla compassione, ma guidato in questo caso
dalla giustizia, ricusò di ritenere per forza un uomo,
o una donna di Damasco: per un articolo del Trattato,
e per le provvidenze che esigeva questo nuovo
conquisto, dimorò Caled in Damasco per quattro
giorni. Conteggiando il tempo e la distanza avrebbe
egli in tal occasione perduto la smania delle stragi
e delle rapine; ma s'arrese alle importune istanze di
Giona, che lo assicurava potersi ancora arrivare i fuggitivi
spossati di fatica. Gli inseguì di fatto Caled con
quattromila cavalieri travestiti da cristiani Arabi. Non
si fermava che pel momento dell'orazione, e ben conoscevano
le sue guide il paese. Per lungo spazio di

strada furon visibili le vestigia degli abitanti di Damasco;
ma ad un tratto disparvero; tuttavolta furono
rincorati i Saraceni nelle lor mosse dalla sicurezza
avuta, che i fuggiaschi s'erano sperperati nelle montagne,
e che potrebbero raggiugnerli presto. Durarono
stenti eccessivi nel valicare le giogaie del Libano;
ma l'indomabile ardor d'un amante sostenne
e confortò il coraggio di que' vecchi fanatici. Un paesano
di quel Cantone gli avvisò, che l'imperatore avea
mandato ai fuorusciti un ordine di radere la costa
del mare senza indugio, sulla strada che conduceva
a Costantinopoli, temendo per avventura che lo spettacolo
e il racconto dei loro patimenti avessero a scoraggiare
i soldati, e il popolo di Antiochia. Furon
guidati i Saraceni attraverso del territorio di Gabala[271]
e di Laodicea scansando sempre le città. Continua
era la pioggia, oscurissima la notte; solo una
montagna gli separava dai fuggitivi, e Caled, sempre
inquieto per la sicurezza dei suoi guerrieri, confidava
al compagno i tristi presagi avuti in sogno; ma
dai primi raggi del giorno furono dissipati tutti i
suoi timori. Scorse davanti a sè in una bella vallata
le tende dei Cristiani scampati da Damasco. Dopo
aver consacrati alcuni istanti al riposo e all'orazione,

divise in quattro corpi la cavalleria; affidò il primo
al suo caro Derar, e riservò l'ultimo per sè; piombarono
questi quattro corpi un dopo l'altro sopra una
moltitudine scompigliata, mal fornita d'arme, e già
debellata dal dolore, e dalla fatica. Trattone un prigioniero
che ottenne perdono, e fu rimandato, ebbero
i Musulmani la soddisfazione di credere che nemmeno
un cristiano, dell'uno o dell'altro sesso, era campato
dai colpi della loro scimitarra. Sparso era nel
campo l'oro e l'argento di Damasco: vi trovarono
i vincitori più di trecento some d'abiti di seta, bastanti
a vestire un esercito di Barbari. Cercò Giona,
e scoperse in mezzo alla strage, l'oggetto della sua
costante ricerca; ma l'ultimo atto della sua perfidia
avea messo il colmo al risentimento d'Eudossia, la
quale facendo ogni suo potere per liberarsi dall'odiose
carezze di costui, si immerse un pugnale nel
seno. Un'altra donna, la vedova di Tommaso, creduta,
non so se a torto o a ragione, la figlia di Eraclio,
fu pure salvata e rimandata senza riscatto; ma
solamente per disprezzo mostrossi tanto generoso Caled,
ed un insolente messaggio portò sino al trono
de' Cesari le disfide dell'orgoglioso Saraceno. Dopo
aver fatto più di centocinquanta miglia nella provincia
Romana, colla stessa rapidità e segretezza, se ne
tornò a Damasco. Omar salendo al trono gli tolse il comando:
ma se il Califfo biasimò la temerità della impresa,
lodò il vigore e la prudenza di lui nell'eseguirla.



In un'altra occasione dimostrarono egualmente i
vincitori di Damasco come amassero, e come dispregiassero
le ricchezze di questo Mondo. Seppero che
nella fiera di Abyla[272], la quale si faceva lungi trenta

miglia incirca della città, concorrevano ogni anno le
produzioni naturali e quelle della industria di tutta la
Sorìa, che una folla di pellegrini andava, in que' giorni,
a visitare la cella d'un santo eremita, e che le nozze
della figlia del governator di Tripoli doveano rallegrare
la festa del commercio e della superstizione.
Abdallah, figlio di Jaafar, santo e glorioso martire, prese
l'incarico, guidando cinquecento cavalieri, dell'utile
e religiosa missione di spogliare gl'infedeli. Nell'avvicinarsi
alla fiera d'Abyla venne a sapere, non senza
inquietudine, che i Giudei e i Cristiani, i Greci e gli
Armeni, gli originali della Sorìa e gli abitanti
dell'Egitto formavano una truppa di diecimila uomini,
e che la sposa era scortata da cinquemila cavallieri.
I Saraceni si fermarono: «Per me, disse Abdallah,
non so dare addietro; numerosi sono i nostri
nemici, grandi i pericoli che corriamo; ma luminoso
e certo è il guiderdon che otterremo o in questo,
o nell'altro Mondo: ciascuno, a suo grado, vada
avanti o si ritragga». Nemmeno un Musulmano si
ritirò. «Menateci, disse Abdallah al Cristiano che
gli serviva di guida, e vedrete che possono fare i
compagni del Profeta». I suoi soldati caricarono in
cinque distaccamenti; ma dopo i primi istanti di
vantaggio che ebbero in questo impreveduto assalto,
furono circondati e quasi oppressi dal numero superior
de' nemici; e la loro brava gente fu paragonata
al punto bianco che si vede sulla pelle d'un cammello

nero[273]. Sul tramontar del sole cadevano le armi
dalle lor mani per la fatica, ed eran sul punto d'essere
precipitati nella eternità, quando scorsero venir
loro in faccia un nembo di polvere: colpì le loro
orecchie il grato suono del tecbir[274], e ben presto
videro lo stendardo di Caled, che con tutta la velocità
dei cavalli della sua soldatesca giungeva in aiuto.
Il quale sbaragliò i battaglioni cristiani, e senza cessar
la strage li perseguitò sino al fiume di Tripoli. Rimasero
abbandonate le ricchezze poste in mostra alla
fiera, il danaro portato per le provviste, la brillante
pompa delle nozze, la figlia del governatore, e
quaranta donne del seguito. Frutta, vittoaglie, mobili,
argento, vasellame, gioielli, tutto fu tostamente
ammucchiato sulla schiena de' cavalli, degli asini e
dei muli, e tornarono i pii masnadieri in trionfo
a Damasco. L'eremita dopo breve e violenta discussione
con Caled sulle rispettive religioni ricusò la
corona del martirio, e fu lasciato in vita soletto su
quella scena di eccidio e di desolazione.



A. D. 635



È la Sorìa[275] un dei paesi più anticamente coltivati;

merita essa questa preferenza[276]. La vicinanza
del mare e delle montagne, l'abbondanza delle
legne e dell'acqua, temperano l'ardor del clima, e
dalla fertilità del suolo deriva sì gran quantità di
sussistenze, che n'è mirabilmente giovata la propagazione
degli uomini e degli animali. Dal secolo di
Davide a quello d'Eraclio si coperse il paese di
fiorenti città: ricchi e numerosi ne eran gli abitanti,
e quantunque lentamente devastata dal dispotismo
e dalla superstizione, dopo le recenti calamità della
guerra persiana, poteva ancora la Sorìa essere un

incentivo alla rapacità delle ingorde tribù del deserto.
Una pianura di dieci giornate, che da Damasco
si stende ad Aleppo e ad Antiochia, è innaffiata alla
parte di ponente dal tortuoso Oronte. Le vette del
Libano, e dell'anti-Libano le sovrastano da settentrione
a mezzogiorno fra l'Oronte e il mediterraneo,
e in addietro si diede l'epiteto di concava (Coelesyria)
ad una lunga e fertilissima valle cinta nella
medesima direzione da due catene di montagne coperte
sempre di neve[277]. Tra le città indicate nella
geografia e nella storia della conquista di Sorìa, coi
loro nomi greci e coi nomi orientali, si nota Emesa o
Hems, Eliopoli o Baalbek: la prima, metropoli della
pianura, la seconda, capitale della vallata. Sotto l'ultimo
Cesare erano ben munite e piene d'abitanti: ne risplendeano
da lontano le torri: edifici pubblici e privati
occupavano un vasto terreno, e gran fama avevano
i cittadini pel coraggio od almen per l'orgoglio, per
le ricchezze o almeno per lusso. Al tempo del Paganesimo,
Emesa ed Eliopoli adoravano Baal ovvero
il Sole; ma caduta la superstizione e la grandezza
loro, ebbero a provare una sorte molto diversa. Niun
vestigio rimane del tempio d'Emesa il quale, se si
presta fede ai poeti, eguagliava in altezza la cima
del monto Libano[278], mentre le rovine di Baalbek,

ignote agli scrittori antichi, solleticano la curiosità e
ottengono la ammirazione de' viaggiatori Europei[279].
Il tempio è lungo dugento piedi, largo cento: un
doppio portico d'otto colonne adorna la facciata: se
ne contano quattordici da ogni lato, ed ogni colonna,
formata di tre pezzi di pietra o di marmo, ha quaranta
piedi d'altezza. L'ordine corintio che si osserva
nelle proporzioni e negli ornamenti annunzia
l'architettura greca: ma poichè Baalbek non fu mai
residenza d'un monarca, si stenta a capire come la
liberalità dei cittadini, o del Corpo municipale abbian
potuto sopperire alla spesa di costruzioni tanto
magnifiche[280]. Dopo la conquista di Damasco marciarono

i Saraceni alla volta di Eliopoli e di Emesa,
ma non rivangherò particolarità di sortite, e di combattimenti,
dopo averle già rappresentate in prospetto
sopra una scena più vasta. Nella continuazion di questa
guerra, ottennero trionfi non solo colle armi ma
anche colla politica; seppero dividere i nemici con
tregue particolari e di poca durata; avvezzarono i
popoli della Sorìa a paragonare i vantaggi della loro
alleanza e i pericoli dell'averli nemici; si addomesticarono
colla lingua, colla religione e colle costumanze
loro, e vennero con segrete compre vuotando
i magazzini e gli arsenali delle città cui voleano assediare.
Vollero un riscatto più costoso dai più ricchi
e dai più ostinati; alla sola Calcide fu imposta
la tassa di cinquemila oncie d'oro, d'altrettanto
d'argento, di duemila vesti di seta e della quantità
di fichi e di ulive che potesse essere portata da
cinquemila asini. Osservarono per altro scrupolosamente
gli articoli delle tregue e delle capitolazioni,
ed il luogotenente del Califfo avendo promesso di non
entrare nelle mura di Baalbek, tenuta come prigioniera
dalle sue armi, si rimase tranquillo nella sua
tenda sino a tanto che le fazioni che laceravano la
città richiesero che un padrone straniero andasse a
sedarle. In meno di due anni si terminò la conquista
della pianura e della valle di Sorìa. Nulla di meno
ebbe a lagnarsi di lentezza il Califfo, e i Saraceni
espiando i lor falli con lagrime di pentimento e di
rabbia, domandarono ad alta voce d'esser condotti

alle battaglie del Signore. In un fatto accaduto poco
tempo prima sotto le mura di Emesa, s'udì esclamare
un giovane Arabo, cugino di Caled: «Credo
vedere le houris dagli occhi neri che mi guardano;
se una sola comparisce sulla terra tutti gli uomini
morirebbero d'amore. Ne scorgo una che ha un fazzoletto
di seta verde, e un cappello di pietre preziose;
mi fa segno e mi chiama: vieni subito mi dice, perchè
sono innamorata di te.» Così dicendo, si scagliò
furiosamente sui Cristiani, e spargeva per ogni
parte la strage, quando il governatore di Hems, che
l'osservò, lo trafisse con una chiaverina.




A. D. 636



Era d'uopo ai Saraceni di tutto il valore ed entusiasmo
loro per far fronte alle forze dell'imperatore,
il quale dalle tante perdite sofferte aveva argomentato
abbastanza che voleano i pirati del deserto
conquistare regolarmente, e conservare a sè la Sorìa,
e che in poco tempo verrebbero a capo del lor disegno.
Ottantamila soldati delle province europee ed
asiatiche furono mandati per mare e per terra ad
Antiochia e a Cesarea: sessantamila Arabi cristiani,
della tribù di Gassan, erano le soldatesche leggiere
di quell'esercito, e lo precedevano sotto la bandiera
di Iabalah, l'ultimo de' loro principi: avevano i Greci
per massima: che col diamante si tagliava meglio che
in altra guisa il diamante. Non si espose Eraclio in
persona ai rischi di quella guerra: ma presuntuoso
siccome egli era, o forse per mancanza di coraggio,
diede comando espresso di decidere in una sola giornata
il destino della provincia e di quella guerra.
Gli abitanti della Sorìa difendeano la causa di
Roma e di Cristo; Nobili, cittadini, paesani furono
del pari irritati dalla ingiustizia, e dalla barbarie di

un esercito licenzioso che come sudditi li opprimeva,
e li spregiava come stranieri[281]. Aveano i Saraceni
posto campo sotto le mura d'Emesa, quando
ebbero sentore di que' grandi apparecchi, e benchè i
capitani fossero ben risoluti al combattere, raunarono
consiglio di guerra: voleva il pio Abu-Obeidah
ricevere la corona del martirio in quel luogo medesimo:
ma fu saggio avviso di Caled il fare una ritratta
onorevole sulla frontiera della Palestina e dell'Arabia,
ove potrebbe l'esercito attendere il soccorso
degli amici, e l'assalto degli infedeli. Un corriere
spedito a Medina ritornò prestamente colle benedizioni
di Omar e di Alì, colle preghiere delle vedove
del Profeta, e con un rinforzo di ottomila Musulmani.
Questo piccolo drappello battè per via un distaccamento
dei Greci, e arrivando a Yermuk, ove erano
accampati i Saraceni, s'ebbero la lieta novella, che
Caled avea già sbaragliato e disperso gli Arabi cristiani
della tribù di Gassan. Nei dintorni di Bosra
cadono a torrenti della montagna di Hermon le acque
sulla pianura di Decapoli, ossia delle dieci città, e
d'Hieromax, di cui si alterò il nome cangiandolo in
quello di Yermuk dopo un breve corso si perdè nel
lago di Tiberiade.[282] Le sue sponde mal conosciute

furono allora illustrate da lunga e sanguinosa battaglia.
In quella gran circostanza dalla voce pubblica,
e dalla modestia di Abu-Obeidah fu renduto il comando
al Musulmano più degno. Caled si collocò
sulla fronte dell'esercito; alle spalle pose il suo collega,
acciocchè i Musulmani, se mai fossero tentati a
fuggire, fossero arrestati dal suo aspetto venerando
e dalla vista della bandiera gialla, che Maometto avea
spiegata avanti le mura di Chaibar. Stava nell'ultima
linea la sorella di Derar e le donne arabe che s'erano
coscritte per quella santa guerra, che sapeano
trattare l'arco e la lancia, e che in un momento di
cattività aveano difesa contro gli incirconcisi la verecondia
loro e la religione[283]. L'arringa dei generali
fu breve, ma energica. «Avete in faccia il paradiso,
alle spalle il diavolo e il fuoco dell'inferno».
Nondimeno fu tanto impetuosa la carica della cavalleria
romana che ne fu rotta l'ala destra degli Arabi,
e separata dal centro. La quale per tre volte s'indietreggiò
alla rinfusa, e tre volte fu riordinata dai
rimproveri e dai colpi delle donne. Negli intervalli
dell'azione, Abu-Obeidah visitava le tende dei confratelli,
ne prolungava il riposo recitando in una volta
due delle cinque orazioni quotidiane, ne curava le
ferite di propria mano, e li confortava colla riflessione,

che gli infedeli che partecipavano ai loro mali
non participerebbero alla loro ricompensa. Quattro
mila e trenta Musulmani furono seppelliti sul campo
di battaglia, e la destrezza degli arcieri Armeni procacciò
a settecento Arabi la gloria di perdere un occhio
nell'esercizio di quel religioso dovere. Confessarono
i veterani della guerra di Sorìa non aver mai
veduto azione così terribile, ed il cui esito fosse sì
lungo tempo incerto; ma non ve n'ebbe altresì veruna
più decisiva di quella; Greci e Siri a migliaia caddero
sotto la spada degli Arabi; gran numero di fuggitivi
fu dopo la vittoria trucidato pei boschi, e nelle
montagne. Parecchi altri, che perdettero il guado, annegarono
nell'acqua dell'Yermuk, e, qualunque sia
l'esagerazione dei Musulmani[284], dagli autori cristiani
si confessa che il cielo li punì in maniera ben
sanguinosa dei loro peccati[285]. Manuele che comandava

i Romani fu ucciso a Damasco, dove si ricoverò
nel monastero del monte Sinai. Jabalah, esigliato
dalla Corte di Bisanzio, pianse colà i costumi dell'Arabia
da lui abbandonati, e la sciagura d'aver preferito
la causa de' Cristiani[286]. Altra volta era stato
propenso all'Islamismo; ma in un pellegrinaggio alla
Mecca, essendosi trasportato a percuotere un suo concittadino,
avea presa la fuga per salvarsi dall'imparziale
e severa giustizia del Califfo. I Saraceni vittoriosi
passarono un mese a Damasco nella quiete e nei sollazzi:
la division del bottino fu rimessa alla prudenza
di Abu-Obeidah. Ogni soldato ebbe una parte per
sè, ed una pel suo cavallo, ed ai nobili corsieri di
razza araba fu riservata doppia porzione.



A. D. 637



Dopo la battaglia di Yermuk non si vide più comparire
l'esercito romano, e furono arbitri i Saraceni
di scegliere quella delle città munite della Sorìa volessero
prima attaccare. Chiesero al Califfo se marciar
dovessero verso Cesarea o Gerusalemme, ed a seconda
della risposta di Alì fu messo subitamente l'assedio
a quest'ultima città. Agli occhi di un profano
era Gerusalemme la prima o la seconda capitale della

Palestina: ma considerata come il tempio della Terra
Santa, consacrata dalle rivelazioni di Mosè, di Gesù,
e dello stesso Maometto, era, dopo la Mecca e Medina,
l'oggetto di venerazione e delle peregrinazioni
dei Musulmani devoti[287]. Il figlio di Abu-Sophian
fu spedito con cinquemila Arabi a tentare da prima
di insignorirsi della Piazza per sorpresa o con un
trattato; ma nell'undecimo giorno fu investita da tutto
l'esercito di Abu-Obeidah; il quale fece al comandante
e al popolo di Elia[288] la solita intimazione:
«Salute e felicità, diss'egli, a coloro che seguono la
via retta. Noi ve lo comandiamo: dichiarate che non
vi ha che un Dio, e che Maometto è il suo appostolo. Se
non lo fate, consentite a pagare un tributo e ad essere
nostri sudditi; altrimenti io condurrò contro di
voi una gente che apprezza più la morte, che voi il
vino e la carne di porco; e non vi lascerò, se piace
a Dio, che dopo avere sterminato quanti combatteranno
con voi, e ridotti a schiavitù i vostri figli».

La città per ogni parte era difesa da valli profonde
e da rupi scoscese: dopo l'invasion della Sorìa
erano state accuratamente restaurate le mura e le
torri; essendosi fermati in quella Piazza, che non
era molto lontana, i più prodi dei guerrieri campati
dall'eccidio d'Yermuk, questi, non men che la
difesa del santo sepolcro[289], doveano accendere nell'anima
di tutti quelli che riempieano la città qualche
scintilla dell'entusiasmo, onde era infiammato
lo spirito de' Saraceni. Quattro mesi durò l'assedio
di Gerusalemme; ogni giorno fu segnato da qualche
sortita o da qualche assalto: le macchine degli
assediati molestarono costantemente i nemici dall'alto
delle mura, e fu ancora agli Arabi più funesto il rigore
del verno. Cedettero finalmente i Cristiani alla
perseveranza dei Musulmani. Il Patriarca Sofronio si
affacciò sulle mura, e, servendosi dell'organo di un
interprete, domandò un abboccamento. Dopo avere
indarno tentato di distogliere il luogotenente del Califfo
dal suo empio disegno, chiese in nome del popolo
una capitolazione vantaggiosa, e ne propose gli
articoli con questa clausola insolita, che l'autorità e
la presenza di Omar sarebbero mallevadori della esecuzione.
Fu discussa la cosa nel consiglio di Medina:
la santità del sito, e l'opinione di Alì determinarono
il Califfo ad appagare in questo proposito i voti dei
soldati propri e de' nemici, e la semplicità che dimostrò
in questo viaggio è notabile più che mai lo fosse tutta
la pompa dell'orgoglio e della tirannide. Il vincitor

della Persia e della Sorìa sedeva sopra un cammello
di pelo rosso, il quale era altresì caricato d'un sacco
di biada, d'un altro sacco di datteri, d'un piatto di
legno, e d'un otricello di cuoio pieno di acqua. Quando
si fermava, erano invitati tutti quelli che lo accompagnavano,
senza far distinzione alcuna, a partecipare
del suo pasto frugale che egli consacrava
con orazioni e con un'esortazione[290]. Nel tempo
stesso durante questa spedizione, o pellegrinaggio, esercitava
i suoi poteri amministrando la giustizia: frenava
la licenziosa poligamia degli Arabi; reprimeva
le estorsioni e le crudeltà che usavansi verso i tributari;
e per punire i Saraceni del troppo lusso, levava
loro di dosso le ricche vesti di seta, e stropicciava
loro la faccia nel fango. Come scorse da lungi
Gerusalemme esclamò ad alta voce: «Dio è vittorioso.
Signore agevolateci questa conquista;» e dopo
avere alzata la sua tenda, fatta di rozza stoffa,
placidamente s'assise per terra. Segnata che ebbe
egli la capitolazione, entrò in città senza cautele e senza
timori, e conversò urbanamente col Patriarca intorno
le antichità religiose della sua chiesa[291]. Sofronio
si prostrò davanti al nuovo padrone dicendo in
suo segreto, colle parole di Daniele: «L'abbominazione

della desolazione sta nel Luogo Santo[292]». Si
scontrarono insieme nella chiesa della Risurrezione
all'ora della preghiera: ma non volle il Califfo far
quivi le sue divozioni, e si contentò di orare sui gradini
della chiesa di Costantino. Ragguagliò il Patriarca
del prudente motivo che lo aveva determinato:
«Se mi fossi arreso alle istanze vostre, gli disse,
sarebbe avvenuto che col pretesto di imitare il mio
esempio avrebbero un giorno i Musulmani rotto gli
articoli del trattato»; ordinò che si edificasse una
Moschea[293] sul terreno per l'addietro occupato dal
tempio di Salomone; e nei dieci giorni che passò a
Gerusalemme, pose ordine anche per l'avvenire a ciò
che per l'amministrazione della Sorìa si conveniva.
Potea Medina temere non fosse il Califfo trattenuto
dalla santità di Gerusalemme, o dalla vaghezza di

Damasco; ma tosto egli sbandì ogni inquietudine ritornando
spontaneamente al sepolcro dell'appostolo[294].



A. D. 638



Formò il Califfo due corpi d'esercito per condurre
a termine la conquista del rimanente della Sorìa; un
distaccamento scelto fu lasciato nel campo della Palestina
sotto gli ordini d'Amrou e d'Yezid, mentre
Abu-Obeidah e Caled, capitanando lo stuolo più considerevole,
marciavano di bel nuovo alla volta del
settentrione per impadronirsi d'Antiochia e di Aleppo;
quest'ultima città, la Berea de' Greci, non
aveva ancora la celebrità d'una capitale, e colla volontaria
loro sommissione, non che per la miseria,
ebbero gli abitanti la sorte di riscattare, a condizioni
moderate, colla vita la libertà della loro religione.
Il castello d'Aleppo[295], separato dalla Piazza, si
ergeva sopra un'alta collina formata dalla mano degli
uomini; i fianchi di quella altura, quasi perpendicolare,
erano guerniti di pietre da taglio, e si poteva
empiere totalmente la fossa coll'acqua delle

vicine sorgenti. La guarnigione dopo aver perduto
tremila uomini, avea tuttavolta modo di difendersi,
e il Capo ereditario, il prode Youkinna, aveva ammazzato
suo fratello, un santo monaco, perchè avea
pronunziata la parola di pace. Rimase morto o ferito
gran numero di Saraceni durante quell'assedio
che durò quattro o cinque mesi, e che fu il più
penoso di tutti gli assedi della guerra siriaca; gli
altri si ritrassero in distanza d'un miglio dalla Piazza,
ma senza poter deludere la vigilanza di Youkinna;
nè venne pure fatto ai medesimi di sbigottire i Cristiani
colla morte di trecento prigionieri cui decapitarono
sotto le mura del castello. Primamente dal
silenzio, poi dalle lettere d'Abu-Obeidah comprese
il Califfo essere ormai sfinita la pazienza delle sue
soldatesche, ed aver esse omai perduta ogni speranza
di prendere quella Fortezza. «Io partecipo co' miei
affetti, gli rispose Omar, a tutte le vicende vostre,
ma non posso assolutamente permettervi di levar l'assedio
del castello. La ritirata vostra scemarebbe la
fama delle nostre armi, e darebbe coraggio agli infedeli
di piombare sopra di voi da ogni lato: rimanete
davanti Aleppo, fino a tanto che Iddio decida
dell'evento, e la vostra cavalleria vada foraggiando
nel circondario». Alcuni volontari di tutte le tribù
dell'Arabia, giunti al campo sopra cavalli o cammelli,
crebbero forza alle esortazioni. Era con essi certo
Damete, guerriero di servile estrazione, ma di figura
gigantesca e d'animo intrepido. Nel giorno quarantesimosettimo
di servigio chiese trenta uomini con
cui sorprendere il castello. Caled, che lo conosceva,
commendò il suo disegno, ed Abu-Obeidah avvertì i
suoi fratelli di non avere dispregio per la nascita di

Damete, e protestò che se potesse abbandonare gli
affari pubblici, di buon grado avrebbe militato sotto
gli ordini dello schiavo. Per mascherare l'impresa
ideata, finsero i Saraceni di ritirarsi trasportando il
campo lungi una lega incirca da Aleppo. I trenta
avventurieri stavano in imboscata a piè del colle, e
Damete finalmente si procacciò le notizie che bramava,
ma non senza andare nelle furie contro l'ignoranza
de' suoi prigionieri greci. «Maladetti da Dio
questi cani! esclamava l'ignorante Arabo: che strano
e barbaro linguaggio è quello che parlano!» Nel più
fitto della notte scalò l'altura che egli aveva attentamente
visitata dal lato più accessibile, sia che in
quella parte fossero più degradate le pietre, sia che
il pendìo fosse più declive, o men vigilante la guardia.
Sette de' suoi compagni più robusti salirono sulle spalle
gli uni degli altri, e lo schiavo gigantesco sosteneva
sopra il suo largo e nervoso dosso il peso di tutta
la colonna. I più elevati potevano aggrapparsi alla
parte inferiore dei muri. Vi si arrampicarono finalmente,
pugnalarono alla sordina le sentinelle e le
gettarono abbasso dalla Fortezza; ed i trenta guerrieri
ripetendo questa pia giaculatoria, «Appostolo di Dio
aiutateci e salvateci,» furon successivamente tirati sul
muro, mercè delle lunghe tele de' lor turbanti. Damete
andò cautamente a spiare il palazzo del governatore,
che con romorose allegrie festeggiava la ritirata del
nemico: e ritornato ai suoi compagni assalì dalla
parte interna l'ingresso del castello. La sua piccola
squadra abbattè la guardia, sgombrò la porta, calò
abbasso il ponte levatoio, e difese questo angusto
passaggio sino all'arrivo di Caled, che, sul far del
giorno, venne a trarlo di pericolo, e ad assicurare la

sua conquista. Il bravo Joukinna, che s'era dato a conoscere
per un nemico sì formidabile, divenne un
utile e zelante proselita; e il general dei Saraceni
dimostrò i riguardi che avea pel merito, in qualunque
condizione lo trovasse, rimanendo coll'esercito
in Aleppo, sin che non fu guarito Damete delle sue
onorate ferite. Era tuttavia coperta la capitale della
Sorìa dal castello di Aazaz, e dal ponte di ferro
dell'Oronte. Ma perduti quei posti di gran momento,
e sconfitto l'ultimo esercito Romano, Antiochia[296],
ammollita dal lusso, tremò e si sottomise con un riscatto
di trecentomila pezze d'oro, e fu salva dalla
distruzione; ma quella città, soggiorno un tempo dei
successori d'Alessandro, sede del governo romano
in Oriente, decorata da Cesare coi titoli di città libera,
santa e vergine, altro non fu poi sotto il giogo
dei Califfi che città di provincia e di secondo ordine[297].







A. D. 638



Nella vita d'Eraclio si vede che dall'obbrobrio,
e dalla debolezza dei primi e degli ultimi anni della
sua amministrazione fu oscurata la gloria del trionfo
della guerra persiana. Allorchè i successori di Maometto
si armarono contro di lui per l'onore della
propria religione, egli si sentì gelare alla prospettiva
degli stenti e dei pericoli innumerabili in cui si sarebbe
ingolfato: per natura indolente, non trovava
più in una inferma vecchiaia il modo di sollevarsi ad
un secondo sforzo. Per un sentimento di vergogna,
e per la sollecitazione dei Siri fu impedito dall'allontanarsi,
sin nel primo momento, dal teatro della
guerra; ma più non vivea l'eroe, e puossi in qualche
modo attribuire all'assenza o al cattivo procedere
del sovrano la perdita di Damasco e di Gerusalemme,
non che le sanguinose giornate di Aiznadin,
e d'Yermuk. In vece di difendere il sepolcro
di Cristo, impelagò la Chiesa e lo Stato in una controversia
metafisica[298] sopra l'unità della volontà;

e mentre dava la corona al figlio, avuto della seconda
moglie, si lasciava tranquillamente spogliare della

porzion più preziosa del retaggio, che egli assegnava
ai suoi figli. Prostrato a terra nella cattedrale

di Antiochia, al cospetto dei vescovi ed ai piedi
del Crocifisso, pianse i suoi peccati e quelli del
popolo suo, ed insegnò al Mondo essere inutile e
forse empia cosa l'opporsi al decreto di Dio. Erano

di fatto i Saraceni come invincibili, poichè considerati
erano per tali; e poteva la disfatta di Youkinna, il suo
falso pentimento, e le tante sue perfidie giustificare
i sospetti dell'imperatore, il quale si credeva accerchiato
da traditori ed appostati pronti a consegnar
la sua persona e l'impero in mano dei nemici di
Cristo. Offuscato in mente dall'avversità e dalla superstizione,
si abbandonò al terrore di sogni e di presagi
nei quali parvegli vedere enunciata la caduta
della sua corona; e dato alla Sorìa un eterno addio,
salpò con un seguito poco numeroso sciogliendo i
sudditi dal giuramento di fedeltà[299]. Costantino, suo
figlio primogenito, comandava quarantamila uomini
in Cesarea, sede dell'amministrazion civile delle tre
province della Palestina. Ma i suoi particolari interessi
lo chiamavano alla Corte di Bisanzio; e dopo
la fuga del padre s'avvide che mal potea resistere
alle forze congiunte del Califfo. La sua vanguardia
fu intrepidamente assalita da trecento Arabi, e da
mille Schiavi negri, i quali nel cuor del verno aveano
superate le nevi del Libano, e furon ben tosto seguiti
dagli squadroni di Caled. I Saraceni che stavano
in Antiochia e in Gerusalemme arrivarono dal settentrione
e dal mezzogiorno lungo la costa marittima,
e si ricongiunsero sotto le mura delle città della

Fenicia. Tripoli e Tiro furono consegnate per tradimento,
e da un navile di cinquanta bastimenti da
trasporto, che senza diffidare entravano nei porti allora
dal nemico occupati, ebbero i Musulmani un
utile rinforzo d'armi e di munizioni: ben presto ebber
fine le loro fatiche per l'inaspettata resa di Cesarea.
Il figlio d'Eraclio s'era imbarcato nella notte[300],
e, vedendosi abbandonati, comperarono i cittadini
il perdono al prezzo di dugentomila pezze
d'oro. Le altre città della provincia Ramlah, Tolomeide
o Acri, Sichem o Neapoli, Gaza, Ascalona,
Berita, Sidone, Gabala, Laodicea, Apamea e Jerapoli,
non osarono lungamente resistere ai voleri
del conquistatore; e la Sorìa piegò il collo sotto lo
scettro dei Califfi, sette secoli dopo il tempo in cui
Pompeo ne privò l'ultimo dei re Macedoni[301].



A. D. 633-639



Gli assedi, e le fazioni di sei campagne avean costata
la vita a migliaia di Musulmani. Morivan come martiri
ebbri di gloria e di allegrezza, e da queste parole

d'un giovanetto Arabo, che per l'ultima volta
abbracciava la madre e la sorella, si può conoscere
la semplicità della lor fede. «Non già, disse loro,
le squisitezze della Sorìa, e le gioie passeggere di
questo Mondo m'hanno indotto a consacrare la vita
per la causa della religione; voglio impetrare il favor
di Dio, e del suo appostolo: ho udito dire da
un compagno del Profeta, che le anime dei martiri
saranno alloggiate nel gozzo degli uccelli verdi che
mangiano le frutta del paradiso, e che bevono l'acqua
delle sue correnti. Addio: ci rivedremo fra i boschetti,
e presso le fontane che Dio riserva a' suoi eletti».
Quei fedeli che cadeano in balìa del nemico aveano
occasione di esercitare la costanza men forte, ma più
difficile, e fu applaudito il cugino di Maometto, il
quale, dopo tre giorni d'astinenza, ricusò il vino e il
maiale offertogli dalla malizia degli infedeli per unico
nudrimento. La debolezza di parecchi Musulmani,
meno coraggiosi, diveniva soggetto di disperazione
per quegli implacabili fanatici, e il padre di Amer
deplorò in tuono patetico l'apostasia e la dannazione
del figlio, che avea rinunciato alle promesse di Dio
e alla intercessione del Profeta, per occupare un giorno
fra i sacerdoti e i diaconi i più profondi abissi
dell'inferno. I più fortunati degli Arabi che sopravvissero
alla guerra, perseverando nella fede, furono preservati
mercè dell'accortezza de' loro capitani dal pericolo
di far abuso della loro prosperità. Abu-Obeidah
non lasciò alle sue truppe che tre giorni di riposo,
e, allontanandoli dal contagio de' costumi di
Antiochia assicurò il Califfo, che solo poteano i rigori
della povertà e della fatica mantenerli nella religione
e nella virtù. Ma la virtù d'Omar sì austera

per lui, era indulgente e dolce pe' suoi fratelli. Dopo
aver pagato al suo luogotenente un giusto tributo
d'elogi e di azioni di grazia, concedette una lagrima
alla compassione, e sedutosi in terra scrisse una
lettera ad Obeidah, rinfacciandogli amorevolmente la
troppa severità. «Iddio, dissegli il successor del Profeta,
non ha interdetto l'uso delle buone cose di questo
Mondo ai fedeli, ed a coloro che han fatte opere
buone; però avreste dovuto concedere più riposo
alle vostre soldatesche, e lasciare che godessero i sollievi
che offre il paese in cui siete. I Saraceni, che
non han famiglia in Arabia, possono maritarsi in Sorìa,
e ognun d'essi è padrone di comperarsi le schiave
di cui abbisogna». Eran già disposti i vincitori
a usare ed abusare di queste permissioni aggradevoli:
ma l'anno del loro trionfo fu guasto da una mortalità
d'uomini o di animali, per cui perirono in Sorìa
venticinquemila Saraceni. Ebbero i Cristiani a
piangere Obeidah: ma i suoi fratelli rammentarono
esser lui uno dei dieci eletti che il Profeta avea nominati
eredi del suo paradiso[302]. Caled visse ancora
tre anni, e si mostra nei contorni di Emesa la tomba
della Spada di Dio. Il suo valore, da cui i Califfi
riconoscono il loro impero nella Sorìa e nell'Arabia,
si rafforzava coll'opinione che aveva, che la
Providenza avesse una cura particolare di lui; e sinchè
portò una cappa benedetta da Maometto si credette
invulnerabile in mezzo ai dardi degli infedeli.







A. D. 639-655



Ai Musulmani, che morirono in Sorìa dopo la conquista,
succedettero i loro figli o concittadini; quel
paese divenne la residenza e il sostegno della casa
d'Ommiyah; e le entrate, le soldatesche e le navi
di un regno sì potente furono impiegate ad allargare
per ogni lato l'impero de' Califfi. Sprezzavasi dai Saraceni
ciò che è superfluo nella gloria, e rade volte
degnano i loro storici indicare le minori conquiste
che si perdono nella luce e nella rapidità della lor
vittoriosa carriera. Al nort della Sorìa passarono il
monte Tauro, soggiogarono la provincia di Cilicia e
Tarso la capitale, antico monumento dei re d'Assiria.
Giunti al di là d'una seconda giogaia di quelle
montagne, diffusero il fuoco della guerra, anzi che la
face della religione, sino alle coste dell'Eussino, e
ai dintorni di Costantinopoli. Dalla parte d'oriente
s'innoltrarono fino alle sorgenti dell'Eufrate e del
Tigri[303]. I limiti sì lungo tempo contestati di Roma
e della Persia sparirono per sempre; Edessa, Amida,
Dara e Nisibi, videro rase quelle mura che aveano
durato contro l'armi e le macchine di Sapore e di
Nushirvan, e nulla valsero la lettera di Gesù Cristo[304],
nè l'impronta della sua figura nella santa città

d'Abgara in faccia ad un conquistatore infedele. Dal
mare è confinata la Sorìa all'occidente, e la rovina
di Aredo, isoletta o penisola sulla costa, non avvenne
che dieci anni dopo. Ma i colli del Libano
erano adombrati d'alberi atti a costruzione; il commercio
della Fenicia dava una moltitudine di marinai,
e gli Arabi poterono allestire ed armare un naviglio
di mille e settecento barche, le quali fecero fuggire i
navigli dell'impero dagli scogli della Panfilia sino
all'Ellesponto. L'imperatore, nipote di Eraclio, prima
del combattimento era stato vinto da un sogno e da
un giuoco di parole[305]. Rimasero i Saraceni signori
del Mediterraneo, e vennero saccheggiando successivamente
le isole di Cipro, di Rodi, e delle Cicladi.
Tre secoli avanti l'Era cristiana, il memorando ed
inutile assedio di Rodi[306], fatto da Demetrio, aveva
dato a quella repubblica soggetto e materia d'un
trofeo: erasi da lei in un ingresso del porto collocata
una statua colossale d'Apollo, ossia del Sole,

nobile monumento della libertà e dell'arti della Grecia
alto settanta cubiti. Il colosso di Rodi sussisteva
da cinquantasei anni, quando fu atterrato da un tremuoto;
l'enorme suo tronco e i vasti suoi brani restarono
sparsi per otto secoli sul terreno, e furono
sovente descritti come una delle maraviglie del Mondo
antico. I Saraceni ne raccolsero i frantumi e gli vendettero
a un mercadante Ebreo di Edessa; il quale,
è fama, vi trovò tanto rame per caricar novecento
cammelli; peso che par ben considerabile anche quando
vi fossero comprese le cento figure colossali[307] e
le tremila statue, che decoravano la città del Sole nei
suoi giorni di prosperità.



III. Fa mestieri, per ispiegare la storia del conquisto
d'Egitto, ragionare alquanto sul carattere del vincitore.
Amrou, uno dei primari Saraceni nel tempo in cui
l'ardire e l'entusiasmo esaltavano sopra sè stesso l'ultimo
dei Musulmani, avea sortito natali abbietti ad
un tempo ed illustri. Era nato da una celebre prostituta
la quale, dei cinque Koreishiti che accoglieva
in casa, non seppe dire qual fosse il padre di questo
fanciullo; ma per la rassomiglianza delle fattezze
lo attribuì ad Aasi il men giovine de' suoi amanti[308].
Amrou dal suo brio giovanile si lasciò dare in
preda alle passioni e ai pregiudizi della famiglia: esercitò
il suo ingegno poetico in versi satirici contro

la persona e la dottrina di Maometto; la fazione allor
dominante impiegò la sua accortezza contro gli esuli,
per motivo di religione, rifuggiti alla Corte del re di
Etiopia[309]. Ma egli ritornò dalla sua ambasciata addetto
secretamente all'Islamismo; la ragione ovver
l'interesse lo determinarono ad abbandonare il culto
degli idoli: scampò dalla Mecca col suo amico Caled,
e il Profeta di Medina ebbe il piacere d'abbracciare
nel punto medesimo i due campioni più intrepidi
della sua causa. Amrou, che mostrava gran desiderio
di comandare gli eserciti de' fedeli, fu rimbrottato
da Omar che lo consigliò a non cercare autorità
e dominio, poichè l'uomo che oggi è suddito può
domani essere principe. Per altro non trascurarono
il suo merito i due primi successori dell'appostolo, e
alla sua prodezza furon debitori dei conquisti della
Palestina: egli in tutte le battaglie, e negli assedi
della Sorìa diede a divedere congiunta la calma di
un generale al valore di un ardente soldato. In uno
de' suoi viaggi a Medina se gli mostrò voglioso il Califfo
di veder la spada che aveva mietuto tante teste
cristiane. Il figlio di Aasi gli presenta una scimitarra
cortissima che nulla avea di singolare, e accortosi
della sorpresa di Omar. «Oimè, gli disse il modesto
Saraceno, anche la spada senza il braccio del
suo padrone sovrano non è più tagliente, nè più
pesante della spada del poeta Pharezdak[310].» Dopo il

conquisto dell'Egitto la gelosia indusse il califfo Othmano
a richiamare Amrou; ma nelle turbolenze sopravvenute
potè il suo ardore nel dimostrarsi capitano,
uom d'alto affare, e oratore trarlo ben presto dalla
classe de' privati. Al potente suo aiuto, sia nei consigli,
sia nell'esercito andarono debitori gli Ommiadi
della assodata loro grandezza. Moawiyah, per gratitudine,
restituì il governo e l'amministrazione delle rendite
pubbliche dell'Egitto a un amico fedele, che da
sè stesso erasi sollevato dalla condizione di semplice
suddito, e Amrou terminò i suoi giorni nel palazzo
e nella città che avea fondato sulle sponde del Nilo.
Gli Arabi citano come un modello d'eloquenza e di
sapienza il discorso che fece ai figli nel letto di morte;
deplorò i trascorsi della sua gioventù: ma per poco
che gli rimanesse della vanità di poeta[311], potè esagerare
volontieri il veleno e il pericolo delle sue vecchie
satire contro l'Islamismo.



A. D. 638



Accampato era Amrou nella Palestina, quando avendo
carpita per sorpresa la permission del Califfo, o
forse anche senza aspettarla, s'incamminò a conquistare
l'Egitto[312]. Il magnanimo Omar confidava

in Dio e nelle sue armi che crollato avevano i troni
di Cosroe e di Cesare: ma ponendo a confronto
il debole esercito Musulmano colla grandezza della
impresa, si pentì dell'imprudenza sua, e diede ascolto
ai timidi compagni. L'orgoglio e la potenza
degli antichi Faraoni erano idee familiari ai lettori
del Corano, e appena avean bastato prodigi dieci
volte rinnovati a condurre ad effetto, non la vittoria,
ma la fuga di seicentomila figli di Israele. Aveva
l'Egitto gran numero di città popolatissime e forti:
il Nilo solo coi tanti suoi rami formava una barriera
insuperabile, e doveano i Romani ostinatamente
difendere il granaio della capitale dell'impero. In questa
angustia si rimise il Califfo alla decision della
sorte, o, secondo il suo avviso, a quella della providenza.
Era partito da Gaza l'intrepido Amrou e marciava
verso l'Egitto con quattromila Arabi solamente,
quando fu raggiunto dal messo di Omar. «Se siete
ancora in Sorìa, diceva la lettera equivoca del Califfo,
ritiratevi tostamente, ma se all'arrivo del corriere
toccate già la frontiera d'Egitto, inoltrate pure francamente,
e fidatevi nell'aiuto di Dio e de' vostri fratelli».
Dalla esperienza, o piuttosto da' segreti avvisi,
imparato aveva Amrou a diffidare della stabilità delle
risoluzioni delle Corti, e continuò la sua strada fino
a tanto che si trovò sul territorio d'Egitto. Raunò
allora i suoi ufficiali, ruppe il suggello, lesse il foglio,
e dopo avere con gravità domandato che nome avesse
e qual fosse il luogo dov'era, protestò piena sommessione
agli ordini del Califfo. Dopo un assedio di trenta
giorni si insignorì di Farmah, ossia Pelusio, e l'acquisto
di questa città, nomata con ragione la chiave
dell'Egitto, gli aperse l'ingresso del paese sino alle

rovine d'Eliopoli in vicinanza dell'odierna città del
Cairo.



Sulla sponda occidentale del Nilo, poco lungi dalla
parte orientale delle piramidi ed al mezzogiorno
del Delta, la città di Menfi, che avea di circonferenza
centocinquanta stadi, mostrava la magnificenza degli
antichi re dell'Egitto. Sotto il regno dei Tolomei e dei
Cesari era stata trasferita alla riva del mare la residenza
del governo; ben presto le arti e le ricchezze
d'Alessandria offuscarono l'antica capitale: divenuti
deserti i palagi e i templi di Menfi andarono in rovina;
ma nel secolo di Augusto, ed anche al tempo
di Costantino, era annoverata fra le città più vaste
e più popolose[313]. Le due sponde del Nilo, largo in
quel sito tremila piedi, erano collegate da due ponti,
l'un di sessanta battelli e l'altro di trenta, appoggiati
nel mezzo della corrente all'isolotto di Ruda adorno
di giardini e di case[314]. Nell'estremità orientale del
ponte si vedeva la città di Babilonia, e il campo di
una legione romana che guardava il passo del fiume

e la seconda capitale dell'Egitto. Investì Amrou quella
gran Fortezza, che potea considerarsi come una parte
di Menfi o Misrah; non andò guari che giunse al
campo un rinforzo di quattromila Saraceni, e convien
daddovero far onore all'industria e alla fatica dei
Siri suoi alleati per la costruzion delle macchine
che si adoperarono a battere le mura. L'assedio intanto
durò sette mesi, e i temerari assalitori si videro
accerchiati dall'inondazion del Nilo che minacciò
di inghiottirli[315]. Finalmente trionfarono per la
temerità dell'ultimo assalto; passarono la fossa guernita
da punte di ferro; piantarono le scale e penetrarono
nella Fortezza gridando: Dio è vittorioso: indi
respinsero il resto dei Greci sino ai lor battelli e sino
all'isola di Ruda. Presentando questo luogo una comunicazione
agevole col golfo e con la penisola di
Arabia, Amrou lo preferì a Menfi, che fu abbandonata.
Le tende degli Arabi divennero abitazioni stabili, e
la prima moschea quivi eretta fu santificata dalla presenza
di ottanta compagni di Maometto[316]. Il campo
sulla riva orientale del Nilo si trasformò in una nuova

città; e nello stato ruinoso in cui son oggi i quartieri
di Babilonia e di Fostati, si confondono sotto
la denominazione di vecchio Misrah o vecchio Cairo,
del quale fecero un ampio sobborgo; ma il nome di
Cairo, che significa la città della vittoria, appartiene
veramente all'odierna capitale dai Califfi fatimiti fondata
nel decimo secolo[317]. Essa s'è a poco a poco discostata
dal Nilo; ma può un osservatore attento tener
dietro alla continuità delle fabbriche, cominciando dai
monumenti di Sesostri fino a quelli di Saladino[318].



A. D. 638



Dopo un trionfo sì glorioso, avrebbero tuttavolta
dovuto gli Arabi rifuggir nel deserto, se non trovavano
nel centro dell'Egitto un poderoso alleato. Dalla
superstizione e dalla rivolta degli oriundi del paese
furon già facilitati i conquisti d'Alessandro: abborrivano
coloro quei Persiani, loro tiranni, discepoli dei
Magi, che avevano arso i templi dell'Egitto, e sbramata

la lor fame sacrilega colla carne del dio Api[319]. Un
motivo simile originò dieci secoli dopo una rivoluzione
somigliante, e i cristiani Cofti si diedero a
conoscere del pari ardenti a sostenere un dogma incomprensibile[320].
Ho già spiegata l'origine e i progressi

della controversia de' Monofisiti, come pure
la persecuzion degli imperatori che cangiò una Setta
in una nazione, e indispettì l'Egitto contro la religione
e il governo loro. Furono accolti i Saraceni
come liberatori della chiesa Giacobita, e si intavolarono,

durante l'assedio di Menfi, i negoziati d'un Trattato
fra un esercito vittorioso e un popolo di schiavi.
Fuvvi un Egiziano nobile e ricco, di nome Mokawkas,
il quale aveva dissimulata la sua credenza per ottenere
l'amministrazione della sua provincia. Giovandosi
della confusione, che fu conseguenza della guerra
de' Persiani, aspirò egli alla independenza, e una
ambasciata di Maometto lo innalzò al grado dei principi;
ma con ricchi donativi, e con equivoci complimenti
eluse la proposta fattagli d'abbracciare una
nuova religione[321]. Per aver abusato dell'autorità
commessagli, fu esposto al risentimento d'Eraclio;
l'arroganza e il timore gli impedivano di sottomettersi,
e tutto l'induceva a gettarsi nelle braccia della
nazione, ed a procacciarsi l'assistenza dei Saraceni.
Nelle sue prime conferenze con Amrou intese senza
sdegnarsi l'intimazione della solita alternativa: il Corano,
il tributo o combattere: «I Greci, diss'egli, sono
presti e parati a rimettersi alla sorte dell'armi; ma
io non voglio aver che fare coi Greci nè in questo
Mondo, nè nell'altro; rinnego per sempre il tiranno
che dà legge a Bisanzio, il suo Concilio di Calcedonia
ed i Melchiti suoi schiavi. I miei fratelli ed io
abbiam risoluto di vivere e di morire nella profession
dell'evangelo e nell'unità di Cristo. Noi non
possiamo abbracciar la religione del vostro Profeta,

ma bramiamo la pace, e consentiam di buon cuore
a prestare tributo ed obbedienza ai suoi successori
temporali». Il tributo fu fissato in due pezze di oro
per ogni cristiano: i vecchi, i monaci, le donne, e
i fanciulli dei due sessi, sino all'età di sedici anni,
furono esentati da questa tassa personale: i Cofti, domiciliati
al di sopra e al di sotto di Menfi, diedero
il giuramento di fedeltà al Califfo, e promisero ospitalità
per tre giorni a qualunque Musulmano viaggiasse
nel lor Cantone. Questa carta di sicurezza annichilì
la tirannide ecclesiastica e civile de' Melchiti[322]:
gli anatemi di S. Cirillo risonarono in tutti i pulpiti,
e furono restituite le chiese col lor patrimonio
alla comunion de' Giacobiti, i quali godettero smodatamente
di quel momento di trionfo e di vendetta.
Beniamino, lor Patriarca, uscì del suo deserto mosso
dai pressanti inviti di Amrou, il quale dopo un colloquio
con esso degnò dichiarare graziosamente sè
non aver giammai scontrato alcun sacerdote cristiano
che fosse di più puri costumi, e di più venerandi
sentimenti[323]. Il Luogo-tenente di Omar passò da

Menfi in Alessandria, e in questo viaggio confidò
tanto nell'affetto e nella gratitudine degli Egiziani,
che non pigliò veruna precauzione per la propria sicurezza:
al suo avvicinarsi si restauravano le strade
ed i ponti, e per tutta la via fu generale la premura
di fornirgli i viveri, e di informarlo di quanto accadea.
Universale fu la diserzione, e i Greci d'Egitto,
che appena uguagliavan la decima parte degli abitanti
nativi, non furono in caso d'opporre la menoma resistenza:
erano stati sempre odiati, e non erano più
temuti: più non osava il magistrato comparire in tribunale,
nè il vescovo mostrarsi all'altare: le guarnigioni
lontane furono sopraprese, o affamate dai paesani.
Se non avesse il Nilo offerta un'agevole e pronta
comunicazione col mare, non sarebbesi salvato alcuno
di coloro che per nascita, lingua, impiego e religione
erano collegati coi Greci.



La ritirata loro nell'alto Egitto avea riunito gran
soldatesca nell'isola di Delta; dai canali del Nilo, naturali
e artificiali, era formata una serie di posti vantaggiosi,
e agevoli alla difesa: e per giungere in Alessandria
i Saraceni vittoriosi spesero ventidue giorni,
ne' quali diedero molte battaglie generali e particolari.
Negli annali dei loro conquisti, non s'incontra
per avventura un'impresa più rilevante e difficile
dell'assedio d'Alessandria[324]. Questa città, primo

emporio del traffico dell'intero Mondo, era abbondevolmente
ricca d'ogni sorta di munizioni, e di presidii
per la difesa. I suoi numerosi abitanti combattevano
pei dritti che sono i più cari al cuor dell'uomo,
religione e proprietà; e pareva che dall'odio dei
nativi del paese non potessero sperare giammai nè
pace, nè tolleranza. Era sempre libero il mare, e se
l'angustia in cui era l'Egitto fosse stata bastante a
scuotere l'indolente Eraclio, avrebbe costui agevolmente
potuto versare nella seconda capital dell'impero
nuovi eserciti di Romani e di Barbari. Aveva
Alessandria dieci miglia di circuito, e tanta estensione
avrebbe di leggieri portato l'inconveniente di dividere
le forze dei Greci, e di favorire gli stratagemmi di
un vigilante nemico: ma edificata in un rettangolo
assai lungo, coperto ai due lati dal mare e dal lago
Mareotide, presentava ad ogni estremità una fronte
non maggiore di dieci stadi. Adeguavano gli Arabi
le loro forze alla difficoltà dell'assedio, e alla fortezza
della Piazza. Dall'alto del suo trono in Medina,
teneva Omar gli occhi fissi sul campo e sulla città:
la sua voce suscitava a combattere e le tribù Arabe,
e i veterani della Sorìa, e dalla fama e fertilità dell'Egitto
era possentemente avvivato e sostenuto lo
zelo di questa santa guerra. Agitati gli Egiziani dalla
brama di distruggere, o di cacciare i lor tiranni,
secondavano colle loro braccia gli sforzi di Amrou; e
forse l'esempio dei loro alleati valse a riaccendere
loro in petto qualche scintilla di fuoco marziale, mentre
Mokawkas nudriva l'ambiziosa speranza d'avere la

tomba nella chiesa di S. Giovanni d'Alessandria. Osserva
il patriarca Eutichio che i Saraceni combatterono
con un coraggio da leone; ributtarono le frequenti
e quasi giornaliere sortite degli assediati, e
non tardarono ad attaccare le mura e le torri della
città. In ogni assalto la spada e il vessillo di Amrou
splendevano eminenti nella vanguardia. Un giorno
fu trasportato dal suo valor temerario: i guerrieri
del suo seguito, dopo aver penetrato nella cittadella
n'erano stati scacciati, e il generale rimase in balìa
de' Cristiani con un amico e uno schiavo. Condotto
davanti al Prefetto Amrou si ricordò del suo grado,
e non pensò al suo stato presente. Un contegno fastoso,
e un linguaggio altero già svelavano il Luogo-tenente
del Califfo, e la scure d'un soldato era alzata
sul suo capo pronta a punire l'insolente cattivo.
Ebbe salva la vita mercè della prontezza ingegnosa
del suo schiavo, il quale, battendo il viso del suo
padrone, gli comandò in aria fiera di starsene zitto
davanti ai superiori. Il credulo Greco fu ingannato,
prestò l'orecchia alla proposta d'una negoziazione,
e rimandò i prigionieri sperando che giugnerebbe in
loro vece una deputazione più ragguardevole; ma ben
presto le acclamazioni del campo annunciarono il ritorno
del generale, e beffarono la semplicità degli
infedeli. Finalmente, dopo un assedio di quattordici
mesi[325] e la perdita di ventitremila uomini, i Saraceni

la vinsero. Non rimaneva più nella Piazza che
un piccolo drappello di Greci abbattuti e avviliti, che
salparono alla volta di Costantinopoli, e la bandiera
di Maometto sventolò sulle mura della capitale dell'Egitto.
«Ho presa la gran città dell'occidente, scriveva
Amrou al Califfo, e non è possibile far l'enumerazione
delle ricchezze e delle rarità che contiene.
Mi ristringerò ad osservare che vanta quattromila palagi,
quattromila bagni, quattrocento teatri, o luoghi
da spettacoli, dodicimila botteghe di commestibili,
e quarantamila Ebrei tributari. La città è stata vinta
dalla forza dell'armi, senza trattato o capitolazione,
e sono ansiosi i Musulmani di godere i frutti della
lor vittoria[326].» Il Califfo ributtò con fermezza ogni
pensier di saccheggio, e ordinò al suo Luogo-tenente
che riserbate fossero le ricchezze e le rendite di Alessandria
al servigio pubblico, e alla propagazion della
fede; furono numerati gli abitanti, e assoggettati a un
tributo; fu domato il fanatismo, e il mal talento dei
Giacobiti; ed avendo i Melchiti piegato il collo al giogo
degli Arabi, ottennero la grazia di esercitare occultamente
sì, ma tranquillamente il proprio culto. Giunse
la nuova di questo vergognoso e funesto avvenimento
ad accrescere i mali dell'imperatore, la salute
del quale andava ogni dì declinando: egli si morì
d'idropisia sette settimane circa dopo la perdita di

Alessandria[327]. Sotto la minorità di suo nipote, i clamori
d'un popolo privato dei grani, che gli erano stati
sin allora dispensati giornalmente, decisero il Consiglio
di Bisanzio a fare un tentativo per ricuperare
la capitale dell'Egitto. Una squadra e un esercito
romano due volte, in quattro anni, occuparono il porto
e le fortificazioni d'Alessandria. Due volte ne furono
discacciati dal valore d'Amrou, che dalle minacce di
interne sedizioni nella provincia di Tripoli e della
Nubia, ove avea portata la guerra, fu indotto a rivolgersi
colà. Ma vedendo quanto quest'impresa fosse
facile, Amrou, dopo il secondo assalto ove aveva durato
fatica a respingere i Greci, giurò che se fosse
una terza volta obbligato di gettare gli infedeli in
mare, farebbe sì che Alessandria fosse da ogni parte
accessibile al pari della casa d'una prostituta. Tenne
parola di fatto, perchè smantellò in molti luoghi le
mura e le torri: ma castigando la città risparmiò
il popolo, ed eresse la moschea della Clemenza nel
sito dove, nella sua vittoria, aveva raffrenato il furore
de' suoi soldati.



Deluderei l'aspettazione del lettore, se qui non
favellassi del caso che distrusse la biblioteca d'Alessandria,
riferitoci dal dotto Abulfaragio. Era dotato
Amrou d'un ingegno più avido di sapere, e di idee
più liberali che non il resto de' suoi concittadini, e

nelle ore di riposo amava di conversar con Giovanni
discepolo d'Amonio, che, per lo studio assiduo
che faceva della grammatica e della filosofia, era
soprannomato Filopono[328]. Animato da questa famigliarità
osò Filopono domandare un dono per lui
inestimabile, spregevole pei Barbari: chiese la biblioteca
reale, quella sola delle spoglie d'Alessandria in
cui non erasi apposto il suggello del vincitore. Era
propenso Amrou a compiacere il grammatico, ma alla
sua scrupolosa integrità non si addiceva alienare il
menomo che senza la permissione del Califfo. La
famosa risposta d'Omar, dipinge benissimo tutta
l'ignoranza del fanatismo: «Se gli scritti dei Greci
son concordi al Corano, sono inutili e non si denno
conservare: se discordi da quello, son pericolosi e
si denno abbruciare». Questa sentenza fu ciecamente
eseguita; i volumi in carta o in pergamena
furono distribuiti ai quattromila bagni della città, e
tanto era l'incredibile numero di quelli, che appena
bastaron sei mesi per consumarli tutti. Dopo che
s'è pubblicata una version latina delle dinastie di
Abulfaragio[329], questa novella fu ripetuta diecimila

volte, e non vi ha un erudito che con un santo
sdegno non abbia deplorato questo irreparabile annientamento
del sapere, delle arti e del senno dell'antichità.
Per me sono assai tentato a negare il
fatto e le conseguenze. Quanto al fatto, non v'ha
dubbio, è sorprendente. «Udite e stupite», dice lo storico
anch'esso, e l'asserzione isolata d'un forestiere,
che sei secoli dopo scorreva sui confini della Media,
è bilanciata dal silenzio di due Annalisti d'un tempo
anteriore, entrambi originari di Egitto, il più antico
de' quali, cioè il patriarca Eutichio, ha molto minutamente
narrata la conquista d'Alessandria[330]. Il
rigido decreto d'Omar ripugna ai precetti più fermi,
e più ortodossi de' casisti Musulmani[331], i quali
dichiarano formalmente che non è lecito giammai
dare alle fiamme i libri religiosi de' Giudei e dei
Cristiani, ancor che si acquistino per dritto di guerra,
e che si possono legittimamente impiegare ad

uso de' fedeli le composizioni profane degli storici
o de' poeti, dei medici o dei filosofi[332]. Convien
forse supporre nei primi successori di Maometto un
fanatismo più distruttore: ma in questo caso avrebbe
dovuto finir presto l'incendio per mancanza di materiali.
Non rianderò qui tutti gli accidenti sofferti
dalla biblioteca d'Alessandria, non l'incendio involontariamente
cagionatovi da Cesare nel difendersi[333],
non il pernicioso fanatismo de' Cristiani
che badavano di distruggere i monumenti dell'idolatria[334].
Ma se discendiamo poi dal secolo degli
Antonini a quello di Teodosio, una serie di testimonianze
contemporanee ci avviserà, che il palagio del
re e il tempio di Serapide non conteneano più
li quattro o settecentomila volumi raccoltivi dal
buon gusto e dalla magnificenza de' Tolomei[335].
Forse la metropoli o la residenza dei Patriarchi

vantava una biblioteca: ma se le voluminose opere
dei controversisti, Ariani o Monofisiti, andarono daddovero
a riscaldare i bagni pubblici[336], confesserà
sorridendo il filosofo che finalmente avranno giovato
qualche cosa al genere umano. Io piango sinceramente
altre biblioteche più preziose, che furono avvolte
nella rovina dell'impero Romano. Ma quando
mi metto seriamente a calcolare la lontananza dei
tempi, i guasti fatti dalla ignoranza, e infine le calamità
della guerra, ho più maraviglia dei tesori rimasti
che dei perduti. Gran numero di fatti curiosi e
rilevanti son caduti nell'oblivione; non ci pervennero
che mutilate le opere dei tre grandi storici
di Roma, e manchiamo d'una quantità di bei passi
della poesia lirica, giambica e drammatica dei Greci;
ma conviene che ci rallegriamo al vedere che gli
eventi e le devastazioni fatte dal tempo abbiano
rispettato i libri classici, a cui dal suffragio dell'antichità[337]
fu decretato il primo posto dell'ingegno
e della gloria. I nostri maestri, per l'intelligenza
dell'antichità, avean letto e confrontato le opere
dei loro predecessori[338], nè abbiam motivo di credere

d'aver perduta qualche verità importante, o
qualche utile scoperta.



Amrou, nell'amministrazion dell'Egitto[339], ebbe
pure riguardo alle massime dell'equità e della politica,
agli interessi del popolo credente difeso da
Dio medesimo, e a quelli del popolo dell'Affrica
protetto dal diritto delle genti. Nel disordine della
conquista e d'un primo istante di libertà, avvenne
che la tranquillità della provincia fosse turbata specialmente
dalla lingua dei Cofti e dalla spada degli
Arabi. Dichiarò Amrou ai Cofti che punirebbe doppiamente
la fazione e la perfidia colla pena dei delatori,
che riguarderebbe come suoi nemici personali,
e coll'innalzamento dei cittadini innocenti cui si
fosse tentato di perdere o soppiantare. Rammentò
agli Arabi tutti i motivi di religione e d'onore che
doveano impegnarli a sostenere la dignità del proprio
carattere, a piacere a Dio ed al Califfo colla
schiettezza e la moderazione, a risparmiare, a difendere
un popolo che s'era fidato alla lor parola, ed a
tenersi contenti alle luminose ricompense che aveano
legittimamente ricevute in guiderdone della lor vittoria.

Quanto alla maniera con cui regolò le rendite
del paese; si scorge che disapprovò il testatico, imposizione
semplicissima, ma sommamente oppressiva,
e che preferì giustamente altri tributi calcolati sulla
rendita netta dei vari rami dell'agricoltura e del
commercio. Fu assegnato il terzo della contribuzione
a mantenere gli argini e i canali cotanto alla pubblica
prosperità necessari. Sotto il suo governo supplì
la fertilità dell'Egitto alle carestie dell'Arabia,
e una schiera di cammelli, carichi di biada ed altre
derrate, copriva quasi senza lasciar intervallo la lunga
strada da Menfi a Medina[340]. Il senno d'Amrou
rinnovò ben tosto la comunicazion col mare, già
intrapresa o eseguita dai Faraoni, dai Tolomei, e
dai Cesari, e fu aperto dal Nilo al mar Rosso un
canale lungo per lo meno ottanta miglia. Questa
navigazione interna, che avrebbe congiunto il Mediterraneo
coll'oceano dell'Indie, fu ben presto abbandonata
come inutile e pericolosa; la sede del governo
era passata da Medina a Damasco, e s'ebbe
timore non i navili Greci penetrassero per avventura
fino alle sante città dell'Arabia[341].



Solo per la fama e per le leggende del Corano,

Omar aveva cognizion dell'Egitto a lui testè sottomesso:
volle perciò che il suo Luogo-tenente gli descrivesse
il reame di Faraone e degli Amaleciti, e la
risposta d'Amrou presenta una dipintura brillante e
molto esatta di quel singolar paese[342]. «O comandante
dei credenti, egli disse, l'Egitto è un composto
di terra nera, e di piante verdi collocate fra una
montagna polverizzala, e una sabbia rossa. Un uomo
a cavallo che parta da Siene giugne in un mese alla
sponda del mare. Scorre nella valle un fiume su
cui riposa mattina e sera la benedizione dell'Altissimo,
e che s'alza e s'abbassa a seconda dei rivolgimenti
del sole e della luna. Quando l'annuale
bontà della providenza dischiude le sorgenti e le
fontane che alimentano il suolo, le acque del Nilo
straripano con fracasso in tutta la contrada, e per
questo salutare allagamento spariscono le campagne, e
i villaggi non comunicano più insieme se non mercè
d'una moltitudine di barche dipinte. Ritirandosi le
acque, depongono un limo fertile atto a ricevere le
varie semenze. I nugoli di coltivatori che oscurano
la terra ponno paragonarsi a un formicaio industrioso;
la naturale loro indolenza è stimolata dalla
sferza del padrone, e dalla speranza dei fiori e delle
frutta cui le loro braccia debbono moltiplicare. Rare

volte è illusa questa speranza: ma la ricchezza che
proccacciano il frumento, l'orzo, il riso, i legumi,
gli alberi fruttiferi, e le gregge vien divisa inegualmente
fra i lavoratori, e i proprietari. A seconda
delle vicende delle stagioni, la superficie del paese è
adorna di acque argentine, di verdi smeraldi e del
giallo cupo delle ricolte dorate[343]». Nondimeno,
quest'ordine benefico resta qualche volta interrotto,
e la tardanza dell'inondazione come pure il subitaneo
straripamento del fiume, che sopravennero nel
primo anno della conquista, poterono originare l'edificante
favoletta che si spacciò in questo proposito.
Si pretese che avendo la pietà d'Omar vietato il
sagrifizio d'una vergine, che si immolava ogni anno
al Nilo[344], sdegnato il fiume si stette queto nel

suo letto: ma che quando vi fu gettato l'ordine del
Califfo, le onde ubbidienti si sollevarono all'altezza
di sedici cubiti in una notte. L'ammirazione che
avevano gli Arabi pel paese allora conquistato, suscitava
l'estro sregolato del loro spirito romanzesco.
Asseriscono autori gravi che in Egitto si contavano
allora ventimila città o villaggi;[345] che senza parlar
dei Greci e degli Arabi, risultarono da una numerazione
sei milioni di Cofti tributari[346], e venti
milioni di Cofti d'ogni età e d'ogni sesso; che lo
erario del Califfo riscoteva annualmente da quel paese
trecento milioni d'oro o d'argento[347]. La nostra

ragione è ferita della stravaganza di queste asserzioni;
ma si risentirà di più se ha la pazienza di prendere
il compasso, e di misurare l'estension delle terre
da lavoro; una valle che si prolunga dal tropico sino
a Menfi, e che rare volte ha più di dodici miglia di
larghezza, ed il triangolo del Delta, pianura di duemila
cento leghe quadrate, non son che la decima
parte dell'ampiezza della Francia[348]. Da più esatte
indagini si potrà ricavare una stima più ragionevole.
I trecento milioni creati da un error di copista sono
ridotti alla somma, per altro considerabile, di quattro
milioni e trecentomila pezze d'oro, novecentomila
delle quali erano assorbite dallo stipendio de' soldati[349].
Due tabelle autentiche, una del duodecimo
secolo, l'altra del secolo presente, restringono a duemila
e settecento le città e i villaggi, numero che
può parere tuttavia rilevante[350]. Un Console francese,

dopo lungo soggiorno al Cairo, ha calcolata la
popolazione odierna dell'Egitto in quattro milioni
circa di Musulmani, di Cristiani e d'Ebrei, calcolo
assai forte, ma non incredibile[351].



IV. Furon gli eserciti del califfo Othmano i primi
che fecero il conquisto della parte dell'Affrica, che
del Nilo corre sino all'oceano Atlantico[352]. I compagni

di Maometto e i Capi delle tribù approvarono
questo pio disegno; e si partirono da Medina ventimila
Arabi carichi dei doni e delle benedizioni del
comandante dei fedeli. Si riunirono a ventimila dei
lor concittadini accampati nei contorni di Menfi; fu
eletto a condur questa guerra Abdallah[353], figlio di
Said, e fratello di latte del Califfo, uno che avea
soppiantato poco innanzi il vincitore e il Luogo-tenente
dell'Egitto. Nè il suo merito, nè il favor del
principe bastavano a fare che dimenticata fosse la
sua apostasia. Aveva Abdallah abbracciata per tempo
la religione di Maometto, e perchè scriveva benissimo
gli era stato commesso il rilevante ufficio di copiare
i fogli del Corano; mancò egli di fedeltà nell'eseguire
questa gran commissione; guastò il testo,
volse in derisione alcuni errori che erano suoi, e rifuggì
alla Mecca per salvarsi dal castigo, e per dimostrare
l'ignoranza dell'appostolo. Dopo la conquista
della Mecca venne a gettarsi ai piedi del Profeta:
le sue lagrime e le preghiere di Othmano carpirono
a Maometto un perdono che egli concedette
a mal in cuore, dichiarando aver esitato sì lungo
tempo solamente perchè sperava, che un discepolo
zelante vendicherebbe nel sangue del perfido l'oltraggio
fatto alla religione. A questa, poichè non
aveva più interesse nell'abbandonarla, servì in processo
di tempo assai bene, e con un'apparenza di
fedeltà. La sua nascita, i suoi talenti lo collocarono
in un grado onorevole fra i Coreishiti: e da un popolo,
che quasi sempre era a cavallo, fu citato come

il più destro e il più ardito cavaliere. Partì d'Egitto
capitanando quarantamila Musulmani, e si internò
nelle regioni sconosciute dell'occidente. Le arene di
Barca poterono arrestare una Legion romana: ma gli
Arabi, seguiti dai lor fidi cammelli, videro senza spavento
un suolo ed un clima che ai deserti del lor
paese rassomigliavano. Dopo un penoso cammino posero
campo in faccia alle mura di Tripoli[354], città marittima,
ove erano concorsi a poco a poco gli abitanti
e le ricchezze della provincia di cui serbava
ella sola il nome, e che oggi è la capitale della terza
Potenza barbaresca. Un rinforzo di Greci fu sorpreso
e tagliato a pezzi sulla costa del mare: ma le fortificazioni
di Tripoli resistettero ai primi assalti, e
alla giunta del prefetto Gregorio[355] dovettero i Saraceni
abbandonare i lavori dell'assedio per dare una
battaglia decisiva. Se è vero che Gregorio comandasse,
siccome è fama, un esercito di centoventimila uomini,

le milizie regolari dell'impero si saranno appena
vedute in quella moltitudine formata da una
geldra di Mori, e di Affricani nudi e non disciplinati,
i quali n'erano la forza o piuttosto la massa.
Ributtò egli con isdegno la proposta d'abbracciar la
religione del Corano, o di pagare un tributo; e per
molti giorni combatterono i due eserciti con grande
accanimento dalla punta del giorno sino al mezzodì,
nella qual ora la fatica e l'eccesso del caldo gli obbligavano
a cercare nei campi rispettivi un po' di riposo.
Fu detto che la figlia di Gregorio, giovanetta
di rara bellezza e di gran coraggio, combattesse a fianco
del padre. Sin da fanciulla era stata ammaestrata
a maneggiare un cavallo, a lanciar dardi, a trattar la
scimitarra, ed era segnalata nelle prime file dalla ricchezza
delle armi e delle vestimenta. Fu promessa la
sua mano, con centomila pezze d'oro, a chi recherebbe
la testa del generale Arabo, e da una sì bella
ricompensa erano allettati i giovani guerrieri dell'Affrica.
Abdallah fortemente pregato dai suoi compagni
s'allontanò dalla battaglia: ma la sua ritirata e la
continuazione di tanti assalti, o indecisi nell'esito o
avversi, posero l'avvilimento fra i Saraceni.



Un Arabo, nomato Zobeir[356], di nobile famiglia,
che poi divenne l'avversario d'Alì e padre d'un Califfo,
si era segnalato pel suo valore in Egitto: ed era
quegli che avea piantato il primo una scala alle mura

di Babilonia. Nella guerra d'Affrica era stato distaccato
dall'esercito di Abdallah. Alle prime nuove
del conflitto fu visto con dodici guerrieri farsi strada
in mezzo al campo dei Greci, e senza pigliar cibo
o riposo correre a partecipare ai pericoli dei Musulmani.
Volgendo gli occhi al campo di battaglia:
«Dov'è, diss'egli, il nostro generale? — Nella sua
tenda — Il general dei Musulmani dee stare nella
tenda quando si combatte?» replicò Zobeir. Abdallah
gli rispose arrossendo quanto preziosa era la vita
di un generale, e gli spiegò a quai pericoli lo
esponesse il premio promesso dal prefetto Romano.
«Rivolgete contro gli infedeli stessi questo artificio
poco generoso, gli rispose Zobeir; fate gridare fra
le schiere, che chiunque recherà la testa di Gregorio
avrà in dono la figlia del Prefetto e centomila
pezze d'oro». Al coraggio e alla prudenza di Zobeir
affidò il Luogo-tenente del Califfo l'esecuzione d'uno
stratagemma da lui proposto: espediente che fissò in
fine della parte dei Saraceni la vittoria per tanto
tempo indecisa. Supplendo i Musulmani con l'attività
e l'artifizio al difetto del numero, parte dell'armata
si tenne nascosta nelle tende, intanto che l'altra tenne
a bada il nemico con irregolari scaramuccie, sino al
momento che il sole salì al punto più alto del cielo.
I guerrieri delle due parti s'erano ritirati oppressi
dalla fatica, aveano levate le briglie ai cavalli, e svestiti
gli arnesi, e pareva che i due eserciti non pensassero
più che a godere del fresco della sera, e aspettassero
la domane per tornare alla zuffa. Improvvisamente
Zobeir fa dare il segno della carica; il campo
degli Arabi riversa un torrente d'armati intrepidi,
ed ecco che la lunga linea dei Greci e degli Affricani
è colta alla impensata, assalita e sconfitta da

nuovi squadroni di fedeli, i quali agli occhi del fanatismo
comparvero sicuramente quasi un esercito
di angeli discesi dal cielo. Cadde il Prefetto per la
mano di Zobeir: sua figlia, che anelava alla vendetta
e alla morte, venne in potere del nemico: i Greci,
fuggendo, involsero nel lor disastro la città di Sufetula,
ove cercarono un asilo dalle sciabole e dalle
lance degli Arabi. Sufetula giaceva lungi da Cartagine
centocinquanta miglia al mezzogiorno, sopra
una costa alquanto pendente, innaffiata da un ruscello,
e ombreggiata da un boschetto di ginepri;
le rovine d'un arco trionfale, d'un portico, e di
tre templi d'Ordine corintio offrono tuttavia ai viaggiatori
gli avanzi della romana magnificenza[357]. Occupata
quella città dai Musulmani, vennero da ogni parte
gli abitatori della provincia ed i Barbari ad implorare
clemenza dal vincitore: esibizioni di tributo, professioni
di fede concorsero a solleticare la pietà, o l'orgoglio
degli Arabi: ma per le perdite, le fatiche, o i
mali sofferti da una malattia epidemica, non poterono
formare stanza durevole in quel paese, e dopo una
campagna di quindici mesi, si ritrassero ai confini
dell'Egitto coi prigionieri e col bottino. Il Califfo
cedette il suo quinto ad un suo favorito in pagamento
d'un preteso prestito di cinquecentomila pezze d'oro[358]:
ma se è vero che la distribuzione reale della

preda abbia dato ad ogni fante mille pezze d'oro, e
ad ogni cavaliere tremila, lo Stato in questo affare
ebbe doppia lesione di interesse per fraudolose disposizioni.
Ognuno aspettava di vedere che l'autore della
morte di Gregorio si presentasse ad esigere il guiderdone
più prezioso per quella vittoria: nessuno
compariva, e si credette che fosse stato ucciso nella
mischia; ma le lagrime e le dogliose grida della figlia
del Prefetto, quando ebbe scorto Zobeir, rivelarono
la prodezza e la modestia di quel bravo soldato.
Fu offerta la sventurata prigioniera all'uccisor
di suo padre, che appena degnò riceverla nel numero
delle sue schiave, freddamente dichiarando aver consacrata
la sua spada al servigio della religione, e che
militava per ottenere un premio ben superiore alle
bellezze d'una mortale, e alla ricchezza d'una vita
passeggera. Gli fu assegnata per altro una ricompensa,
adeguata al suo carattere, con dargli l'onorevole commissione
di recare al califfo Othmano la novella del
trionfo dei Musulmani. Si raunarono i compagni di
Maometto, i Capi ed il popolo nella moschea di Medina
ad ascoltare la narrazione di Zobeir; e non
avendo dimenticato l'oratore cosa alcuna, tranne il
merito dei propri consigli e delle proprie imprese,
accoppiarono gli Arabi il nome di Abdallah ai nomi
eroici di Caled ed Amrou[359].







A. D. 689



L'invasione cominciata dai Saraceni verso l'occidente
fu sospesa per lo spazio di circa vent'anni, sino al tempo
che la casa d'Ommiyah, fattosi forte colà, terminò
la discordia civile: allora dai gridi degli Affricani
stessi fu invitato il califfo Moawiyah. Aveano
i successori d'Eraclio ricevuta la nuova del tributo
dalla forza imposto ai sudditi della provincia romana
in Affrica; ma invece d'aver compassion di quel
popolo e di alleviarne la miseria, il gravarono d'un
secondo tributo della stessa somma, a titolo di compenso
e di ammenda. Invano allegarono gli Affricani
la povertà e la totale loro rovina; il ministero di
Costantinopoli fu inesorabile; il perchè, disperati, preferirono
il dominio d'un sol padrone, e dalle angherie
del Patriarca di Cartagine, investito del potere
civile e militare, furono indotti i Settari, ed anche
i Cattolici, ad abbiurare la religione come pure
l'autorità de' lor tiranni. Il primo Luogo-tenente di
Moawiyah si procacciò molta gloria: soggiogò una città
ragguardevole, battè un esercito di trentamila Greci,
fece ottantamila prigionieri, e colle loro spoglie arricchì
gli avventurieri della Sorìa, e dell'Egitto[360].
Ma il soprannome di vincitor dell'Affrica appartiene
più giustamente al suo successore Akbah. Partì egli
di Damasco con diecimila Arabi dei più prodi, che

furono di poi assistiti dal soccorso incerto di molte
migliaia di Barbari, affezionati ad essi per una conversione
del pari dubbiosa. Difficil cosa sarebbe, e
poco sembra necessaria, indicare precisamente la strada
delle armi di Akbah. Gli Orientali hanno empiuto
l'interno dell'Affrica e di eserciti e di cittadelle immaginarie.
La provincia bellicosa di Zab, o di Numidia,
poteva armare quarantamila uomini, ma se le
attribuirono trecentosessanta città, numero incompatibile
collo stato miserabile in cui, o per l'ignoranza
o per la trascuraggine degli abitanti, giaceva allora
l'agricoltura[361]; e le rovine d'Erba, o Lambesa, antica
metropoli dell'interno di quel paese, non presentano
una circonferenza di tre leghe quale le fu
supposta. Accostandosi alla costa del mare si trovano
le notissime città di Bugia[362] e di Tanger[363], che
furono, per quanto sembra, il limite delle vittorie dei
Saraceni. La comodità del porto conserva a Bugia
un resto di traffico: dicesi che in tempi più prosperi
quella città racchiudesse ottantamila case; il ferro che
si ricava, abbondantissimo, dai monti vicini avrebbe
potuto ad un popolo più valoroso somministrare gli
strumenti necessari alla sua difesa. Si compiacquero i
Greci e gli Arabi d'abbellire delle lor favole la situazione
lontana, e l'antica origine di Tingi, o Tanger. Ma
quando gli ultimi ci parlano delle sue mura di rame,

dell'oro e dell'argento che coprivano le cime de' suoi
edifici, non si dee in questo linguaggio figurato vedere
che emblemi di forza e di ricchezza. Solamente
in un modo imperfetto aveano i Romani osservata
e descritta la provincia della Mauritania Tingitana[364],
così chiamata pel nome della capitale: vi aveano
stanziate cinque colonie, le quali per altro non occupavano
che piccola parte del paese, e se si eccettuino
gli agenti del lusso i quali correvano le foreste, per
cercarvi l'avorio e il legname di cederno[365], e le

coste dell'oceano, per trovar le conchiglie della porpora,
poco s'innoltravano i Romani nelle parti meridionali.
L'intrepido Akbah penetrò nell'interno delle
terre, attraversò il deserto, ove i suoi successori innalzarono
le belle capitali di Fez e di Marocco[366],
e finalmente giunse alla riva del mar Atlantico e alla
frontiera del gran deserto. Il fiume di Sus discende
dalla parte occidentale del monte Atlante come il Nilo,
e fecondando il suolo dei contorni, si scarica in mare
poco lontano dalle isole Canarie, o Fortunate. Abitavano
le sue rive i Mori più grossolani, selvaggi senza
leggi, senza disciplina, senza religione, i quali rimasero
sbigottiti dall'invincibile forza degli Arabi; e
poichè non possedevan nè oro, nè argento, la parte
più preziosa del bottino, che fecero colà i Musulmani,
si ridusse a un certo numero di belle schiave, alcune
delle quali si vendettero sino per mille pezze d'oro.
Sebbene la vista dell'oceano non raffreddasse lo zelo
di Akbah, pure lo forzò ad arrestare i passi. Spinse
egli il cavallo in mezzo all'onde del mare, e alzati
gli occhi al cielo esclamò con tuono fanatico. «Gran
Dio, se non fossi arrestato da questo mare, andrei
sino ai regni ignoti dell'occidente predicando per
via l'unità del tuo santo nome, e passando a fil di
spada le nazioni ribelli che adorano altri Dei fuori

di te»[367]. Intanto questo nuovo Alessandro, che aspirava
a nuovi Mondi, non potè conservare le regioni
che aveva occupate. La diserzion generale dei Greci
e degli Affricani lo richiamò dalle sponde dell'Atlantico,
ed egli, accerchiato in ogni parte da una
moltitudine furibonda, non ebbe altro scampo che
quello di morir gloriosamente. L'ultima scena della
sua vita fu un bell'esempio di quella generosità che
fra gli Arabi è sì comune. Era tratto prigioniero al
campo di Akbah un capitano ambizioso, che conteso
aveagli il comando, e che era stato sfortunato nell'impresa;
gli insorgenti, sperando nel suo odio e desiderio
di vendetta, pensavano a farlo entrare nei loro
disegni: ma sdegnò egli quelle proferte, e rivelò la
cospirazione: quando Akbah si vide accerchiato da
ogni parte, spezzò i ferri del prigioniero e lo consigliò
a ritirarsi: ma quegli protestò voler piuttosto
morire sotto la bandiera del suo rivale. Allora tenendosi
tutti due abbracciati, come amici e martiri,
sguainarono la scimitarra, ne ruppero il fodero, e
combatterono sino a tanto che finalmente caddero
l'uno presso l'altro, dopo, aver veduti trucidati sino
all'ultimo i loro concittadini. Zobeir, che fu il terzo
generale o terzo governatore dell'Affrica, fece vendetta
della morte del suo predecessore, ed ebbe il
destino medesimo. Riportò molte vittorie sugli originari
del paese: ma fu oppresso da un grande esercito
spedito in aiuto di Cartagine da Costantinopoli.





A. D. 670-675



Addiveniva sovente che le tribù dei Mori si congiungevano
alle squadre degli Arabi, partecipavano
della preda, e si sottomettevano alla lor religione:
ma tosto che si ritiravano, o provavano qualche disastro,
faceano ritorno alla selvaggia loro independenza
ed all'idolatria. Prudentemente avea divisato
Akbah di porre una colonia d'Arabi nel centro dell'Affrica,
e pensava che una città fortificata avrebbe
tenuta a freno la leggerezza dei Barbari, e sarebbe
un luogo sicuro ove, in tempo di guerra, potrebbero
i Saraceni preservare le famiglie e le ricchezze. Nel
cinquantesim'anno dell'Egira vi pose di fatto una colonia
col modesto titolo di stazione d'una carovana. Nello
stato di decadimento a cui oggi è ridotta Cairoan, quella
colonia[368] è tuttavia la seconda città del regno di
Tunisi, lontana dalla capitale cinquanta miglia incirca
verso il settentrione[369]: come ella è distante
dodici miglia dalla costa del mare, verso occidente,
non è stata esposta agli insulti delle navi greche e
siciliane. Sgombrato che fu il terreno dalle bestie
selvatiche e dai serpenti, quando fu schiarata la foresta,
o piuttosto il deserto, si videro in mezzo ad una

pianura di sabbia le vestigia di una città romana.
I legumi che consuma Cairoan vengono da lungi, e
mancando le sorgenti nel circondario sono astretti
gli abitanti a raccogliere in cisterne e serbatoi l'acqua
piovana. Ma l'industria d'Akbah vinse ogni ostacolo;
segnò un recinto di tremila e seicento passi di contorno,
e lo circondò d'un muro di mattoni, e in
men di cinque anni si vide sorgere intorno al palagio
del governatore un numero sufficiente di case
private. Fu fabbricata una spaziosa moschea sostenuta
da cinquecento colonne di granito, di porfido
e di marmo di Numidia, e divenne Cairoan la sede
del sapere come del governo. Ma non pervenne a
questo grado di gloria che nei tempi posteriori. Le
sconfitte d'Akbah e di Zobeir diedero un gran crollo
alla nuova colonia, e per le dissensioni civili della
monarchia degli Arabi furono interrotte le imprese
verso occidente. Il figlio del prode Zobeir ebbe a
sostenere contro la casa degli Ommiadi una guerra
di dodici anni e un assedio di sette mesi. Vuolsi che
Abdallah accoppiasse in sè la ferocia del leone e l'astuzia
della volpe; ma se fu erede del coraggio paterno,
nol fu punto della generosità[370].



A. D. 692-698



Il ritorno della pace nell'interno dell'impero concedette
al califfo Abdalmalek agio a terminare la conquista

dell'Affrica. Hassan, governator dell'Egitto, ebbe
il comando delle soldatesche, e fu assegnato a
questa impresa la rendita dell'Egitto, e quarantamila
uomini. Aveano i Saraceni, nelle vicende della guerra,
ora soggiogate or perdute le province interiori: ma
la costa del mare era sempre occupata dai Greci:
dai predecessori di Hassan era stato rispettato il nome
e le fortificazioni di Cartagine, ed il numero dei
suoi difensori s'era aumentato dagli abitanti di Cabes
e di Tripoli che colà si erano ricoverati. Hassan
fu più ardimentoso e più fortunato; ridusse a
soggezione, e saccheggiò la metropoli dell'Affrica
servendosi di scale per prenderla, come dicono gli
storici, il che dà a credere che per un assalto egli
risparmiò le noiose operazioni d'un assedio regolare.
Ma non andò guari che la gioia dei vincitori fu turbata
dalla giunta d'un rinforzo di Cristiani. Giovanni,
prefetto e patrizio, abile e rinomato generale,
imbarcò a Costantinopoli le forze dell'impero d'oriente[371];
fu raggiunto ben presto dalle navi e dai

soldati della Sicilia, e ottenne dalla paura e dalla
religione del monarca Spagnuolo una numerosa schiera
di Goti[372]. I suoi navigli fransero la catena che chiudeva
l'ingresso del porto, e gli Arabi si ritrassero a
Cairoan o a Tripoli. Sbarcarono i Cristiani: i cittadini
salutarono il vessillo della Croce, e fu speso inutilmente
il verno a pascersi di vane chimere di trionfo
o di liberazione; ma l'Affrica era perduta per sempre.
Animato dallo zelo e dal risentimento, il Commendatore
dei fedeli[373] mise in punto tanto in mare
che in terra, per la campagna seguente, un armamento
più grosso del primo, e fu costretto Giovanni
ad abbandonare il posto e le fortificazioni di Cartagine.
Vi fu una seconda battaglia nei contorni di
Utica, ove Greci e Goti furon di bel nuovo sconfitti,
ed altro scampo non ebbero che un pronto imbarco
per sottrarsi alla spada di Hassan, che aveva investito
la debole palizzata del campo loro. Quanto rimaneva
di Cartagine fu dato alle fiamme, e la colonia di

Didone[374] e di Cesare, fu lasciata in abbandono per più
di due secoli sino all'epoca in cui il primo del Califfi
fatimiti ne ripopolò un quartiere, che non era forse
la ventesima parte dello spazio per lo innanzi occupato.
Al principio del sedicesimo secolo era rappresentata
la seconda capitale dell'occidente da una moschea,
da un collegio senza scolari, da venticinque o
trenta botteghe, e dalle capanne di cinquecento paesani,
che immersi nella più cenciosa povertà pur
conservavano tutta l'arroganza dei senatori Cartaginesi:
ma fu ancora distrutto questo miserabil villaggio
dagli Spagnuoli, che Carlo V posti avea nella
Fortezza della Goletta. Disparvero le rovine di Cartagine,
nè si saprebbe ove si fossero un giorno, se gli
archi spezzati d'un acquidoccio non guidassero i passi
del viaggiatore che le ricerca[375].



A. D. 692-698



Erano già stati espulsi i Greci, ma non ancora erano
padroni gli Arabi del paese. I Mori, o Barbari[376],
sì deboli sotto i primi Cesari, e di poi sì formidabili

ai principi di Bisanzio, contrapponevano nelle
province interne una disordinata resistenza alla religione
e al potere de' successori di Maometto. Sotto
i vessilli della lor regina Cahina vennero le tribù
independenti ad accordarsi in certo modo ed a pigliare
disciplina; e come i Mori attribuivano alle lor
mogli il dono di profezia, attaccarono i Musulmani
del paese con un fanatismo simile al loro. Mal poteano
bastare le vecchie soldatesche di Hassan alla
difesa dell'Affrica: le conquiste d'una generazione
furono perdute in un giorno: il generale Arabo, trascinato
dalla corrente, si ritrasse alle frontiere d'Egitto,
e cinque anni attese i soccorsi che gli andava promettendo
il Califfo. Dopo la ritirata de' Saracini, la
profetessa vittoriosa raunò intorno a sè i Capi dei
Mori, e diede loro uno stravagante consiglio degnissimo

della politica dei Selvaggi. «Le nostre città,
diss'ella, e l'oro e l'argento che contengono allettano
continuamente gli Arabi ad insignorirsene; questi
vili metalli non sono l'oggetto dell'ambizione
nostra: ci bastano le semplici produzioni della terra.
Distruggiamo queste città, seppelliamo sotto le rovine
que' funesti tesori, e quando non offriremo più
esca alla cupidigia de' nostri nemici, forse cesseranno
di turbare la tranquillità d'un popolo che sa
far la guerra». Da unanimi applausi fu accolta la
proposta: cominciando da Tanger fino a Tripoli furon
demoliti gli edifizii, o per lo meno le fortificazioni,
tagliati gli alberi fruttiferi, annientati i mezzi
di sussistenza: Cantoni fertili e popolosi divennero
deserti, e sovente gli storici dei tempi posteriori accennavano
i vestigi della prosperità e della devastazione
dei loro antenati. Ecco che ne dicono gli Arabi
moderni. Ma quanto a me, son molto inclinato a
credere che solo per l'ignoranza dell'antichità, per
voglia del maraviglioso, e per quell'abitudine, divenuta
quasi una moda, d'esagerare la filosofia de' Barbari,
abbiano rappresentato come un atto volontario
le calamità e i guasti di tre secoli, contando dai
primi furori dei Donatisti e dei Vandali. Nel corso
della rivoluzione è probabile che per la sua parte
Cahina contribuisse ai disastri; e forse il timore della
propria rovina spaventò o indispettì le città, che lor
malgrado al giogo d'una donna s'erano sottomesse.
Non isperavano più i coloni, e forse non bramavano
più, il ritorno del sovrano che regnava in Bisanzio.
Non era mitigata la loro servitù dai beneficii del buon
ordine e della giustizia, e doveano i più zelanti cattolici
preferire di buon grado le imperfette verità del

Corano alla cieca e goffa idolatria dei Mori. Fu adunque
il general dei Saracini per la seconda volta
accolto come il salvator della provincia: gli amici
del viver civile cospirarono contro i Selvaggi di quella
parte di Mondo; Cahina fu uccisa nella prima battaglia,
e cadde con lei il mal fermo edificio del suo
impero e della superstizione che lo fiancheggiava. Lo
stesso spirito di sedizione si riaccese sotto il successore
di Hassan: ma infine fu soffocato dall'attività
di Musa e de' suoi due figli; e si può giudicare
qual fosse il numero dei ribelli da quello di trecentomila
di loro che furono ridotti a cattività. Sessantamila
di quelli schiavi, assegnati pel quinto dovuto al
Califfo, furono venduti a pro dell'erario: trentamila
giovani furono arrolati nelle milizie, e per le pie sollecitudini
di Musa, che non cessò di porre ogni opera
ad inculcare ai vinti le dottrine e le pratiche
del Corano, s'abituarono gli Affricani ad obbedire
l'appostolo di Dio e il comandante dei fedeli. Pel
clima che abitavano e pel loro governo, non che pel
modo di vivere e per le qualità delle abitazioni, i
Mori vagabondi rassomigliavano ai Bedoini del deserto,
che abbracciando la religione di Maometto ebbero
l'orgoglio di appropiarsi la lingua, il nome e l'origine
degli Arabi. Così a poco a poco si mischiò il
sangue degli stranieri con quello dei nativi del paese,
e parve allora che la medesima nazione si fosse diffusa
dall'Eufrate all'Atlantico, sulle arenose pianure
dell'Asia e dell'Affrica. Concedo per altro che cinquantamila
tende di Arabi puri abbian potuto passare
il Nilo, e disperdersi nel deserto della Libia, e
so che cinque tribù di Mori conservan tuttavia il

loro idioma barbaresco, e portano il nome e il carattere
d'Affricani bianchi[377].



A. D. 709



V. Continuando i Goti la lor conquista dal settentrione
al mezzodì, e i Saracini dal mezzodì al
settentrione vennero a scontrarsi sui confini dell'Europa
e dell'Affrica. Credean gli ultimi d'aver ragione
di detestare ed assalire un popolo che non avea
la lor religione[378]. Sin dal tempo che regnava Othmano[379],
aveano i lor pirati devastata la costa di
Andalusia[380], e sempre si risovvenivano dei Goti
che avean soccorsa Cartagine. I re di Spagna allora,

come adesso, possedean la Fortezza di Ceuta, una delle
colonne d'Ercole, separata da uno stretto angusto
dall'altra colonna che è la punta d'Europa. Rimaneva
ancora agli Arabi da conquistare il piccolo Cantone
della Mauritania, ma Musa, che altero della
vittoria avea investito Ceuta, fu respinto dalla vigilanza
e dal coraggio del conte Giuliano generale dei
Goti. Si riebbe ben presto da questa disgrazia, e fu
tratto d'impaccio da un messaggio inaspettato del
duce cristiano, che offeriva ai successori di Maometto
la sua persona, la sua spada, e la piazza che
comandava, chiedendo il vergognoso onore di introdurre
gli Arabi nel cuor della Spagna[381]. Se
si cerca il motivo del tradimento, gli storici Spagnuoli
ripetono, giusta una novella popolare, che

la sua figlia Cava[382] era stata sedotta o violata dal
suo sovrano, e che quel padre sacrificò alla vendetta
la sua religione e la patria. Soventi volte apparvero
sregolate e funeste le passioni dei principi; ma questa
sì nota favoletta, romanzesca per sè medesima,
non s'appoggia che a deboli prove, e può bene l'istoria
di Spagna offrire motivi d'interesse e di prudenza
più atti a far impressione sullo spirito d'un
politico veterano[383]. Dopo la morte o la deposizione
di Witiza, i suoi due figli erano stati soppiantati
dall'ambizione di Rodrigo signore Goto di nobile
lignaggio, il cui padre, duca o governatore
d'una provincia, era stato la vittima della tirannia
del regno precedente. La monarchia era sempre elettiva:
ma i figli di Witiza educati sui gradini del
trono, non poteano tollerare la condizion di privati
a cui erano ridotti. Il loro risentimento palliato dalla
dissimulazione delle Corti diveniva più pericoloso.
Erano stimolati i lor partigiani dalla ricordanza dei
favori un tempo ricevuti, e dalla speranza che potevano
avere in una rivoluzione; ed il loro zio Oppas,
arcivescovo di Toledo e di Siviglia, era il primo personaggio

della chiesa, e il secondo dello Stato. È verosimile
che Giuliano fosse avvolto nella disgrazia di
questa sventurata fazione; che avesse molto a temere e
poco a sperare dal nuovo regno, e che l'imprudente
Rodrigo non potesse in trono dimenticare, nè perdonare
gli oltraggi dalla sua famiglia sostenuti. Il merito
e l'autorità di Giuliano lo rendeano un soggetto
utile, ma formidabile; avea grandi poderi, partigiani
arditi e numerosi, e per mala sorte ha dato a divedere
anche troppo che, padrone dell'Andalusia e della
Mauritania, teneva in mano le chiavi della monarchia
di Spagna. Troppo debole siccome egli era
a romper guerra contro il sovrano, cercò l'aiuto di
estera Potenza, e invitando stoltamente i Mori e gli
Arabi originò le calamità d'otto secoli: gli ragguagliò
per lettere o in un abboccamento della ricchezza,
non che della poca forza del suo paese, della
debolezza d'un principe poco amato dal popolo, e
dello stato di degradamento in cui era caduta quella
effeminata nazione. Non erano più i Goti quei Barbari
vittoriosi che aveano umiliata la superbia di
Roma, spogliata la regina delle nazioni, e trionfato
dal Danubio al mare Atlantico: segregati pei Pirenei
dal rimanente del Mondo, s'erano addormentati i
successori d'Alarico nella quiete d'una lunga pace.
Le mura delle città cadevano in brani, i giovani
cittadini aveano lasciato l'esercizio delle armi, e sempre
alteri dell'antica fama doveano nella loro presunzione
essere colla prima guerra perduti. L'ambizioso
Saracino fu spronato a quel conquisto dalla
facilità e dall'importanza che vedea di farlo; ma
non vi si accinse che dopo aver consultato il Califfo.
Un corriere da lui spedito a Walid ne recò una

lettera che permetteva di aggregare i reami ignoti
dell'occidente alla religione, ed al trono dei Califfi.
Musa intanto manteneva segretamente e cautamente
in Tanger il suo carteggio con Giuliano, e sollecitava
gli apparecchi; ma per liberare i congiurati da
ogni rimorso gli andava assicurando, che si terrebbe
contento alla gloria o al bottino di quella impresa,
nè mai avvisarebbe di stanziare gli Arabi al di là
del mare che separa l'Affrica dall'Europa[384].



A. D. 710



Prima di affidare un esercito di fedeli ai traditori
e agli infedeli d'una terra estrania, volle Musa fare
della lor forza e veracità una prova di poco rischio.
Cento Arabi, e quattrocento Affricani tragittarono
su quattro navi da Tanger a Ceuta; il nome di
Tarik, lor Capo, indica tuttavia il sito ove sbarcarono,
e la data di questo memorando avvenimento[385] è

fissata nel mese di ramadan del novantunesimo anno
dell'Egira, ossia nel mese di luglio, 748, se si conteggia
come gli Spagnuoli dall'Era di Cesare[386] in
poi, o finalmente settecento dieci anni dopo la nascita
di Cristo. Partendo da questo primo porto
fecero diciotto miglia, sopra un terreno sparso di
colline, prima di giugnere al castello e alla città di
Giuliano[387], a cui l'aspetto verdeggiante d'un promontorio
che s'avanza in mare diede il nome di
isola Verde, ed è anche conosciuta sotto nome di
Algeziras. La grande ospitalità con che furono accolti,

il numero de' cristiani che ad essi si congiunse,
le scorrerie che fecero in una provincia ubertosa e
mal custodita, la ricchezza del bottino e la sicurezza
loro nel ritorno, furono considerati dai loro concittadini
come i più favorevoli presagi di sicura vittoria.
Sin dai primi giorni della primavera vegnente
s'imbarcarono cinquemila veterani e volontari sotto
gli ordini di Tarik, bravo ed intrepido guerriero che
superò le speranze del suo capitano. Il troppo fedele
Giuliano avea fornito navi di trasporto. Approdarono
i Saracini alla punta di Europa[388]. Nel nome corrotto
di Gibraltar, ovvero di Gibilterra, si scontra
tuttavia la prima denominazione di Gebel al Tarik,
montagna di Tarik, e le trincere del campo degli
Arabi sono state il primo sbozzo di quelle fortificazioni
che, difese dagli Inglesi, hanno ultimamente
resistito all'arte e alla potenza della Casa di Borbone.
Dai governatori dei Cantoni vicini fu ragguagliata
la Corte di Toledo dello sbarco e dell'avvicinamento
degli Arabi; e la disfatta di Edeco un dei
generali di Rodrigo, che aveva avuto ordine di prendere
e d'incatenare que' presuntuosi forestieri, avvertì
questo principe del gran pericolo che correva.
Per suo comando furono raunati i duchi e i conti,
i vescovi e i nobili del reame tutti seguìti dai loro
vassalli, e colla uniformità di linguaggio, di religione
e di costumi, allora dominante fra le varie nazioni
soggette alla monarchia Spagnuola, si può spiegare

quel titolo di re dei Romani dato da un istorico
Arabo a Rodrigo. Le forze di questo re ascendevano
a novanta o a centomila uomini, esercito ben
formidabile pel numero, se del pari lo fosse stato
per la fedeltà e la disciplina. Quello di Tarik, cresciuto
di nuovi rinforzi, era composto di dodicimila
Saracini; ma il credito di Giuliano vi trasse da ogni
parte i cristiani malcontenti, e gran numero d'Affricani
fu sollecito di partecipare ai piaceri temporali
che loro offriva il Corano. La battaglia che decise
la sorte di questo regno fu data nei contorni di
Cadice, presso la città di Xeres, fatta celebre da questo
avvenimento[389]; la piccola riviera di Guadaleta
che va a cadere nella baia, separava i due campi, e
a conquistare o a perdere il possesso delle due rive
di questa si limitarono i vantaggi e i disastri di tre
giornate consecutive spese in sanguinose scaramucce;
ma nel quarto giorno vennero i duo eserciti a una
battaglia fiera o decisiva. Avrebbe Alarico avuto
vergogna, mirando il suo indegno successore ornato
il capo di un diadema di perle, avvolto in una lunga
veste ricamata d'oro e di seta, coricato mollemente
sopra una lettiga o sopra un cocchio d'avorio tirato
da due muli bianchi. Malgrado del loro valore furono
oppressi i Saracini dal numero, e sedicimila
di loro copersero dei propri cadaveri il terreno.
«Fratelli miei, disse Tarik alle schiere che gli rimanevano,

il nemico ci sta a fronte, di dietro il mare.
Dove potreste voi ritirarvi? Seguite il vostro generale:
ho giurato di morire o di calcare sotto i miei
piedi il re de' Romani». Egli aveva pure altri soccorsi
oltre l'intrepidezza del suo disperato coraggio;
assai sperava nel carteggio segreto e nei notturni
abboccamenti che aveva il Conte Giuliano co' figli
e col fratello di Witiza. I due principi e l'arcivescovo
di Toledo stavano nel posto più importante:
seppero essi scegliere a tempo il momento di disertare;
si trovarono sbaragliate le file dei cristiani;
lo spavento e il sospetto s'erano impadroniti di tutti
gli animi, e ciascheduno più non pensò che alla personal
sicurezza; gli avanzi dell'esercito dei Goti,
perseguitati dai vincitori per tre giorni, furono totalmente
distrutti o dispersi. In mezzo alla confusion
generale si slanciò Rodrigo dal cocchio, e saltò sul
suo cavallo Orelia, il più veloce dei suoi corridori;
ma non campò da quella morte che più conviene
a un soldato, se non per perire meno gloriosamente
nelle acque del Beti, o del Guadalquivir. Fu trovato
sulla riva il suo diadema, la sua veste e il
cavallo; ma poichè era scomparso il suo corpo nelle
onde, probabilmente la testa che il Califfo ricevè
per la sua, e che fece esporre con grande fasto davanti
il palagio di Damasco, era quella di qualche
vittima più oscura. «Tale è, dice un valente storico
degli Arabi, la sorte dei re che stanno lontani del
campo di battaglia[390].»







A. D. 711



Erasi tanto ingolfato il conte Giuliano nei delitti
e nell'infamia, che più non ponea speranza in altro
che nella total ruina della patria. Dopo la battaglia
di Xeres, consigliò al generai Saracino le operazioni
che terminar dovevano nel più sicuro modo
il conquisto. «Il re dei Goti è perito, gli disse, i
principi sono in fuga, l'esercito sconfitto, sbigottita
la nazione: spedite distaccamenti ad assicurarsi delle
città della Betica; ma quanto a voi, marciate in
persona e senza indugio alla città reale di Toledo,
e non lasciate ai cristiani già scompigliati il tempo
o la quiete necessaria ad eleggere un nuovo monarca.»
Tarik seguì questo parere. Un prigioniero Romano
che abbracciato avea l'Islamismo, e che era
stato liberato dal Califfo medesimo, andò ad assalire
Cordova con settecento cavalieri, guadò il fiume a
nuoto e sorprese la città; i cristiani rifuggiti entro
una chiesa si difesero più di tre mesi. Da un altro
distaccamento fu sottomessa la costa meridionale
della Betica, la quale, negli ultimi giorni della potenza
dei Mori, formava il piccolo ma popoloso
reame di Granata. Tarik dal Beti si trasferì verso
il Tago[391]; attraversando la Sierra Morena, che

separa l'Andalusia dalla Castiglia, comparve rapidamente
sotto le mura di Toledo[392]. I più zelanti
cattolici se n'erano fuggiti con le reliquie dei Santi,
e se furon chiuse le porte lo furono solamente sino a
tanto che non ebbe il vincitore sottoscritta una capitolazione
onesta e ragionevole. Concedette egli agli
abitanti libertà di andarsene colle robe loro; permise
ai cristiani sette chiese; lasciò che l'arcivescovo e il
clero esercitassero le loro funzioni religiose, e che
i monaci seguitassero o infrangessero la loro Regola,
e in tutti gli affari civili e criminali rimasero sommessi
i Goti e i Romani alle leggi e ai magistrati
propri. Ma se i cristiani furono protetti dalla giustizia
di Tarik, fu egli indotto dalla gratitudine e dalla
politica a premiare i Giudei, i quali e in segreto e
pubblicamente aveano giovato i suoi più rilevanti
trionfi. Questa nazione perseguitata dai re e dai
Concilii di Spagna, che le avevano fatta più volte
l'alternativa dell'esiglio o del battesimo, ributtata dal
grembo della società, avea colto allora il destro opportuno
per vendicarsi. La memoria dell'anterior
sua condizione paragonata alla presente era un pegno
sicuro della sua fedeltà; e di fatto si mantenne
l'alleanza de' discepoli di Mosè e di quelli di Maometto
sin al tempo che gli uni e gli altri furono
dalla Spagna cacciati. Da Toledo avanzò il Capo

degli Arabi le sue conquiste verso il nort, e assoggettò
i distretti che di poi hanno costituito i regni
di Castiglia e di Leone. Ma vano sarebbe annoverare
ad una ad una le città che si arresero quando
loro si avvicinò, o descrivere di nuovo quella tavola
di smeraldo[393] che portarono i Romani dall'oriente
in Italia, e che fra le spoglie di Roma passò nelle
mani dei Goti, e fu da Tarik spedita al piè del trono
di Damasco. La città marittima di Gijon fu, al di là
dei monti delle Asturie, il termine delle imprese del
luogotenente di Musa[394], il quale con la celerità di
un viaggiatore avea corso le settecento miglia che
separano la roccia di Gibilterra dalla baia di Biscaglia.
La barriera dell'oceano l'obbligò a ritornarsene
addietro, e ben presto fu richiamato a Toledo per
giustificarsi della presunzione che egli aveva avuta
di soggiogare un regno, mentre il suo generale era

assente. La Spagna allora più selvaggia, e che meno
regolarmente difesa avea per due secoli resistito alle
armi Romane, fu vinta in pochi mesi dai Saracini,
e tanta era la premura dei popoli di sottomettersi
e di trattar col nemico, che si cita il governatore
di Cordova come l'unico capitano, che senza venire
a patti sia divenuto suo prigioniero. Dalla battaglia
di Xeres fu irrevocabilmente decisa la sorte dei
Goti, e nel generale spavento ogni parte della monarchia
credette necessario evitare una lotta, ove
aveano dovuto soccombere le forze di tutta la nazione
congiunte insieme[395]. Vennero poi la carestia
e la peste, una dopo l'altra, a terminare la desolazione
di quel paese, ed i governatori ansiosi di
arrendersi, poterono per avventura esagerare le difficoltà
che incontravano a radunare le provvisioni
necessarie per sostenere un assedio. Contribuirono
pure i terrori della superstizione a disarmare i cristiani:
l'astuto Arabo seppe accreditare voci di sogni,
di presagi, di profezie in favore della sua causa,
come quella d'avere scoperto in un appartamento
del palagio i ritratti dei guerrieri destinati a conquistare
la Spagna. Pure viveva ancora una scintilla
che doveva rianimare la monarchia Spagnuola; una
folla di invitti fuggiaschi preferì una vita miserabile,
ma libera, nelle vallate dell'Asturia, e i robusti montanari
respinsero gli schiavi del Califfo, e quindi la

spada di Pelagio si trasformò nello scettro dei re
cattolici[396].



A. D. 712-713



Alla notizia di questi rapidi trionfi la soddisfazione
di Musa degenerò in invidia temendo, senza palesarlo,
che Tarik non gli lasciasse più luogo a conquisti.
Partissi dalla Mauritania con diecimila Arabi
e ottomila Affricani per andare in Ispagna, e sotto
le sue bandiere militavano i più nobili dei Coreishiti.
Al suo figlio maggiore lasciò il governo dell'Affrica,
e condusse con sè i tre più giovani i quali, per l'età
ed il valore, si mostravano atti a secondare le imprese
più coraggiose del padre. Approdò egli ad Algeziraz,
dove fu rispettosamente accolto dal conte
Giuliano, il quale soffocando i rimorsi della coscienza
testificò, in parole ed in fatti, che la vittoria degli
Arabi non avea punto nè poco scemata l'affezione
sua per la lor causa. Nondimeno rimanevano a
Musa alcuni nemici da sottomettere. I Goti, nel tardo
lor pentimento, paragonavano il loro numero a quel
dei vincitori: le città trascurate da Tarik si credevano
imprendibili, e da intrepidi patriotti erano difese
le fortificazioni di Siviglia e di Merida. Dal Beti
marciò Musa all'Anas, ossia dal Guadalquivir alla
Guadiana, ne assediò le città, e le sottomise successivamente.
Quando scorse le opere della romana magnificenza,
il ponte, gli acquidotti, gli archi trionfali
e il teatro dell'antica metropoli della Lusitania,
disse egli a quattro uffiziali del suo seguito: «Si
direbbe che la razza umana abbia unito tutta l'arte
e tutte le forze che aveva per fondare questa città:

fortunato colui che potrà divenirne padrone!» A
tanta ventura egli aspirava in fatti; ma gli abitanti
di Merida sostennero in questa occasione l'onore che
avevano di discendere dai bravi legionari d'Augusto[397].
Sdegnando di confinarsi entro le mura, uscirono
ad assalire gli Arabi nel piano; ma furono puniti
di tanta imprudenza da un distaccamento nemico
che postosi in agguato, nel fondo d'una cava
o in mezzo a muricci, precluse loro la ritirata. Allora
Musa fece condurre all'assalto le torri di legno che
usavansi negli assedi: la difesa della piazza fu lunga
ed ostinata, ed il Castello dei Martiri sarà per
le generazioni future una perpetua testimonianza della
rotta dei Musulmani. Finalmente la costanza degli
assediati fu vinta alla lunga dalla fame e dalla disperazione,
e il vincitore prudente attribuì nella capitolazione
alla stima e alla clemenza ciò che fu ridotto
a concedere per l'ansietà di godere della vittoria.
Fu lasciata agli abitanti la scelta fra l'esiglio
o il tributo: le due religioni si divisero fra loro le
chiese, e furono confiscati a profitto dei Musulmani
gli averi di coloro che perirono nell'assedio, o che
ripararono nella Galizia. Venne Tarik su Merida e
Toledo a salutare Musa, e lo condusse al palazzo
dei re Goti. Il loro primo abboccamento fu freddo
e cerimonioso: volle il Luogo-tenente del Califfo un

conto esatto dei tesori della Spagna, ed ebbe Tarik
occasione di vedere che esposta era la sua riputazione
ai sospetti ed all'infamia. Quest'eroe fu imprigionato,
insultato e ignominiosamente frustato per
mano, o almeno, per ordine di Musa. I primi Musulmani
per altro osservavano una sì stretta disciplina,
ed avevano uno zelo sì puro e uno spirito sì docile,
che dopo questo pubblico oltraggio non vi fu difficoltà
di commettere a Tarik l'onorevole impresa di
ridurre a sommessione la provincia di Tarragona. Dalla
liberalità dei Coreishiti fu eretta in Saragossa una
moschea; il porto di Barcellona riaperto ai vascelli
della Sorìa; e gli Arabi perseguitarono i Goti al di là
dei Pirenei nella provincia di Settimania (la Linguadoca)
di cui erano quelli in possesso[398]. Trovò
Musa in Carcassona sette statue equestri di argento
massiccio, che stavano nella Chiesa di Santa Maria,
e non è credibile che ve le abbia lasciate. Da Narbona,
ove pose un termine ossia una colonna, se
ne tornò sulle coste della Galizia e della Lusitania.
In sua assenza, Abdelaziz, uno dei suoi figli, ebbe a
punire gli insorgenti di Siviglia, e da Malaga sino a
Valenza soggiogò le sponde del Mediterraneo. Il trattato

ch'egli fece col saggio e prode Teodemiro, e
che ci è rimasto in originale[399], darà a conoscere i
costumi e la politica di quel tempo. «Articoli di
pace convenuti e giurati tra Abdelaziz, figlio di Musa,
figlio di Nassir, e Teodemiro, principe dei Goti. Nel
nome del misericordioso Iddio, Abdelaziz concede
la pace alle seguenti condizioni: non sarà turbato
Teodomiro nel suo principato; non si recherà ingiuria
alla vita, nè alle proprietà, nè alle donne,
nè ai fanciulli, nè alla religione, nè ai templi
dei cristiani; Teodemiro consegnerà spontaneamente
le sue sette città di Orihuela, Valentola, Alicante,
Mola Vacasora, Bigerra (oggi Bejar), Ora
(ossia Opta) e Lorca; non soccorrerà, nè riceverà i
nemici del Califfo, ma comunicherà fedelmente quanto
egli per avventura scoprisse dei loro disegni ostili;
pagherà annualmente, come pure ogni Goto di famiglia
nobile, una pezza d'oro, quattro misure di
biada, altrettanto d'orzo, e una certa quantità di
mele, d'olio e d'aceto: l'imposizione di ciascuno
dei loro vassalli sarà la metà di questa tassa. Segnato
il quattro di Regeb, l'anno dell'Egira 94,

e sottoscritto da quattro testimoni Musulmani[400]».
Tanto Teodemiro che i suoi sudditi furono trattati
con singolare dolcezza; ma pare che la rata del
tributo variasse dal decimo al quinto, a seconda della
docilità od ostinazione dei cristiani[401]. In questa
rivoluzione ebbero essi molto a soffrire dalle passioni
naturali e religiose degli Arabi, i quali profanarono
varie chiese, e qualche volta presero per idoli
le reliquie e le immagini. Alcuni ribelli furono passati
a filo di spada, ed una città situata fra Cordova
e Siviglia, della quale non conosciamo il nome, fu
rasa sino alle fondamenta. Se per altro si paragonano
queste violenze con quelle commesse dai Goti, quando
invasero la Spagna, o alle altre che accadero quando
i re di Castiglia e d'Aragona la ripigliarono, converrà

far elogio alla moderazione ed alla disciplina
degli Arabi.



A. D. 714



Era Musa assai attempato, quantunque, per nascondere
la sua vecchiezza, coprisse sotto una polve rossa
la canizie della barba; ma il suo cuore riscaldato dall'amore
di gloria sentiva tuttavia il fervore della gioventù.
Non vedendo nel possesso della Spagna che
il primo passo alla conquista d'Europa, dopo avere
in terra ed in mare apparecchiato un poderoso armamento,
si metteva in punto per varcare di nuovo
i Pirenei, per battere nella Gallia e nell'Italia i regni
de' Franchi e de' Lombardi, allora pendenti verso
l'ultima rovina, e per predicare l'unità di Dio sull'altare
del Vaticano. Di là, soggiogando i Barbari della
Germania, voleva seguire il corso del Danubio, dalla
sua sorgente sino al Ponto-Eusino, rovesciare l'impero
di Costantinopoli, e, ripassando d'Europa in Asia,
riunire le contrade, che avrebbe vinte, al governo
di Antiochia ed alle province della Sorìa[402]; ma
questo vasto disegno, che non era poi forse tanto difficile
ad eseguirsi, doveva agli occhi delle anime volgari
sembrare stravagante, e quasi una visione da conquistatore.
Non andò guari che Musa fu obbligato a
risovvenirsi della propria dependenza e servitù. Gli
amici di Tarik avevano esposto con buon successo
i suoi servigi e l'ingiuria che aveva sofferta: la Corte

di Damasco biasimò il procedere di Musa, entrò in
sospetto delle sue intenzioni, e la tardanza sua ad obbedire
al primo ordine, che lo richiamava, ne fece venire
un secondo più severo e perentorio. Fu spedito
dal Califfo un intrepido messaggero al campo di Musa,
a Lugo in Galizia, e quivi alla presenza dei Musulmani
e dei cristiani afferrò la briglia del suo cavallo.
Fosse la fedeltà di Musa, o quella delle sue milizie,
non seppe egli pensare a disobbedire; ma fu mitigata
la sua disgrazia dal richiamo del suo rivale, e
dalla licenza ch'egli ebbe di dare i due governi che
aveva a due suoi figli Abdallah e Abdelaziz. Nel suo
viaggio trionfale da Ceuta a Damasco, fece pompa
delle spoglie dell'Affrica e dei tesori della Spagna,
ed aveva al suo seguito quattrocento Goti nobili che
portavano corone e cinture d'oro. Si valutava a diciotto
ed anche a trentamila il numero dei prigionieri
maschi e femmine trascelto, secondo la nascita e
bellezza loro, a decorare il trionfo. Giunto a Tiberiade
in Palestina seppe da un corriere di Solimano,
fratello di Valid ed erede presuntivo del trono, essere
il Califfo infermo di pericolosa malattia, e che
Solimano desiderava che Musa riservasse all'epoca
del suo regno lo spettacolo dei trofei della sua vittoria.
Se fosse guarito Valid, sarebbe stata colpevole
la dilazione di Musa; quindi egli proseguì il suo
cammino e ritrovò già sul trono un nemico. Fu esaminata
la sua condotta da un giudice parziale: il
suo avversario era caro al popolo, e quindi fu quegli
dichiarato reo di vanità e di mala fede, e l'ammenda,
a cui fu condannato, di dugentomila pezze d'oro,
se non lo ridusse alla miseria divenne una prova delle
suo rapine; l'indegno trattamento che aveva usato

a Tarik fu punito con una ignominia somigliante,
e il vecchio generale, dopo essere stato pubblicamente
flagellato, stette un giorno intiero sotto la sferza del
Sole davanti la porta del suo palazzo, e finì coll'ottenere
un onesto esiglio col pio nome di pellegrinaggio
alla Mecca. La caduta di Musa avrebbe dovuto
saziare l'odio del Califfo; ma egli temeva una famiglia
potente ed oltraggiata, e il suo spavento ne
domandava l'estirpazione. Fu segretamente, e con prontezza,
spedita la sentenza di morte in Affrica ed in
Ispagna a' fedeli servi del trono, e se fu giusta, certamente
furono nell'eseguirla violate le forme dell'equità.
Abdelaziz morì nella moschea, o nel palazzo
di Cordova sotto il ferro de' cospiratori, ed i suoi
assassini gli rinfacciarono d'avere avuto pretensione
agli onori di re, come pure lo scandolo del suo matrimonio
con Egilona, vedova di Rodrigo, che offendeva
i pregiudizi dei Cristiani non che dei Musulmani.
Con un raffinamento di crudeltà fu presentata
la sua testa al padre domandandogli, se conosceva
le fattezze di quel ribelle: «Sì, esclamò con indignazione,
conosco quel volto; sostengo che fu innocente,
e invoco sul capo dei suoi assassini un egual
destino, ma più giusto». Ben presto la disperazione e la
vecchiaia liberarono Musa dal timore dei re; egli si morì
di affanno dopo che fu giunto alla Mecca. Fu trattato
meglio il suo rivale Tarik al quale furon perdonati
i suoi servigi, e permesso d'entrare nel novero
degli schiavi[403]. Non so se il conte Giuliano ricevesse

per guiderdone la morte che aveva meritata, ma
non l'ebbe per mano dei Saracini, avvegnachè sia
smentito dalle testimonianze più irrefragabili ciò che
si disse dell'ingratitudine loro verso i figli di Witiza.
Ai due principi si restituirono i privati demanii del
padre; ma alla morte del primogenito, chiamato Eba,
sua figlia dallo zio Sigebut fu ingiustamente spogliata
del paterno retaggio. Andò la figlia dal principe Goto
a perorare la sua causa davanti al Califfo Hashem,
ed ottenne la restituzione delle sue proprietà; fu data
in matrimonio ad un nobile Arabo, e i suoi due figli,
Isacco ed Ibrahim, furono in Ispagna accolti con
quei riguardi che alla nascita e alla ricchezza loro si
convenivano.



Una provincia conquistata prende facilmente le
abitudini del vincitore, sia per l'introduzione degli
stranieri, sia per lo spirito di imitazione che s'insinua
ne' nazionali: così la Spagna, che avea veduto
alternativamente mischiarsi al proprio sangue quello
dei Cartaginesi, dei Romani, dei Goti, in poche generazioni
venne pigliando il nome ed i costumi degli
Arabi. Dietro ai primi generali ed ai venti Luogo-tenenti
del Califfo, che si succedettero in quel paese,
giunse pure un seguito numeroso d'ufficiali civili
e militari, i quali amavan meglio menare una vita
agiata in paese lontano, che vivere stentatamente in

patria. Queste colonie di Musulmani portavano vantaggio
all'interesse del pubblico e dei privati, e le
città della Spagna rammemoravano con fasto la tribù,
o il cantone dell'oriente donde traevano origine.
Le vittoriose brigate di Tarik e di Musa, quantunque
miste di molte nazioni, eran distinte col nome di
Spagnuole il quale formava in certo modo il lor diritto
di conquista; permisero nondimeno ai Musulmani
dell'Egitto di stanziarsi nella Murcia e in Lisbona.
La legione regia di Damasco si domiciliò in
Cordova, quella di Emesa in Siviglia, quella di Kinnisrin
ossia Calcide in Jaen, quella di Palestina in
Algeziras e in Medina Sidonia. i guerrieri venuti dall'Yemen
e dalla Persia si sperperarono intorno a Toledo
e nell'interno del paese, e le fertili possessioni
di Granata furono date a diecimila cavalieri[404] della
Sorìa e dell'Irak, i quali erano la razza più pura
e più nobile che fosse in Arabia. Queste fazioni
ereditarie mantenevano uno spirito di emulazione
talora utile, ma il più delle volte pericoloso. Dieci
anni dopo la conquista, fu presentata al Califfo una
carta della Spagini ove erano segnati i mari, i fiumi,
i porti, le città, il numero degli abitanti,

il clima, il suolo e le produzioni minerali[405]. Nello
spazio di due secoli, l'agricoltura[406], le manifatture
e il commercio d'un popolo illustre crebbero
vie meglio le beneficenze della natura, e gli effetti
della operosità degli Arabi furono anche abbelliti
dalla oziosa loro fantasia. Il primo degli Ommiadi
che regnò in Ispagna chiese in sussidio i cristiani;
e col suo editto di pace e di protezione si
tenne contento ad un modico tributo di diecimila
oncie d'oro, di diecimila libbre d'argento, di diecimila
cavalli, di altrettanti muli, di mille corazze
e d'un ugual numero di elmetti e di lancie[407]. Il
più possente dei suoi successori ricavò dallo stesso

regno una rendita annuale di dodici milioni e quarantacinquemila
denari ossia pezze d'oro, che formano
circa sei milioni sterlini[408], somma che nel
decimo secolo probabilmente superava la totalità delle
rendite di tutti i monarchi cristiani. Risedeva il Califfo
in Cordova, città che vantava seicento moschee,
novecento bagni e dugentomila case; dava leggi a
ottanta città di prim'ordine, a trecento del secondo
e del terzo, e dodicimila villaggi ornavano le fertili
sponde del Guadalquivir. Queste sicuramente sono
esagerazioni degli Arabi, ma è vero però che non
mai fu più ricca la Spagna, nè meglio coltivata e popolosa,
come sotto il loro governo[409].



Aveva il Profeta santificate le guerre de' Musulmani;
ma tra i vari precetti, e gli esempi da lui
dati in vita, prescelsero i Califfi le lezioni di tolleranza

più acconce a disarmare la resistenza degl'increduli.
Era sempre l'Arabia il santuario ed il retaggio
del Dio di Maometto, il quale poi guardava
con occhio men amorevole e men geloso le altre nazioni
della terra. Quindi gli adoratori del suo Dio
credevano potere a buon dritto estirpare i politeisti
e gl'idolatri che ignoravano il suo nome[410]; ma
non andò guari tempo che vennero sagge considerazioni
politiche in supplimento delle massime di giustizia,
e, dopo qualche misfatto d'uno zelo intollerante,
seppero i Musulmani, insignoritisi dell'India,
rispettare le pagodi di quel popolo numeroso e devoto.
A' discepoli di Abramo, di Mosè e di Gesù[411]
fu mandato solenne invito, perchè abbracciassero il
culto del Profeta, come il più perfetto, ma però, quando
avessero voluto pagare piuttosto una tassa moderata,
si concedea loro libertà di coscienza, e facoltà di
adorare Iddio alla lor maniera[412]. Col professare

l'Islamismo poteano i prigionieri, fatti sul campo di
battaglia, redimersi dalla morte; le donne peraltro
doveano adattarsi alla religione de' padroni, e così,
per l'educazione che davasi a' figli de' prigionieri, andava
a poco a poco crescendo il numero de' proseliti
sinceri. Ma dalla seduzione per avventura più che dalla
forza furono vinti que' milioni di neofiti dell'Affrica, i
quali si dichiararono pronti a seguire la novella religione.
Con un atto di poco momento, con una semplice
profession di fede, in un istante il suddito o lo
schiavo, il prigioniero o il delinquente diveniva uom
libero, eguale e compagno de' Musulmani vittoriosi.
Espiati erano tutti i suoi peccati, infranti tutti i
suoi impegni anteriori: a' voti di castità sostituivansi
le inclinazioni della natura; la tromba de' Saracini
svegliava gli spiriti ardenti sopiti nel chiostro, e in
quella generale convulsione ogni Membro d'una nuova
società si collocava in quella situazione, che a' suoi
talenti e al suo coraggio si conformava. Non era minore
l'impressione che faceva su la moltitudine la
felicità promessa da Maometto nell'altra vita, di quel
che i piaceri in questa permessi; e vuol carità che
si pensi, che da buon numero de' suoi proseliti si
credesse lealmente alla verità e santità della sua rivelazione,
la quale di fatto, ad un politeista ragionatore,
potea parere degna della natura divina, non
che dell'umana. Più pura del sistema di Zoroastro,

più generosa della legge di Mosè[413], sembrava la religion
di Maometto meno contraria alla ragione di
quello che i tanti misteri e le superstizioni che, nel
settimo secolo, la semplicità digradavano dell'Evangelo.



Nelle vaste regioni della Persia e dell'Affrica avea
l'Islamismo sradicata la religion nazionale. Tra le Sette
dell'oriente, la teologia equivoca de' Magi era la sola
che tuttavia sussistesse, ma si potea di leggieri, sotto
il venerando nome d'Abramo, destramente collegare
alla catena della rivelazione divina gli scritti profani
di Zoroastro[414]. Potevasi raffigurare il suo cattivo
principio, il genio Ahriman, come il rivale o la creatura

di Lucifero. Non v'era un'immagine che ornasse
i templi della Persia, ma si poteva rappresentare come
una goffa e cerimoniosa idolatria il culto che al Sole
ed al fuoco era diretto[415]. Dalla prudenza de' Califfi,

per l'esempio dato da Maometto[416], fu rivolta l'opinione
all'avviso più moderato, e tanto i Magi che
i Guebri furono posti co' Giudei e co' Cristiani nel novero
de' popoli della legge scritta[417]; di modo che
nel terzo secolo dell'Egira, la città di Herat offerse
un singolare conflitto di fanatismo privato e di pubblica
tolleranza[418]. Per la legge musulmana era assicurata
la libertà civile e religiosa dei Guebri di Herat
con patto che pagassero un tributo; ma l'umile moschea,
di recente innalzata dai Musulmani, era oscurata
dall'antico splendore di un tempio del Fuoco
unito all'edifizio musulmano. Predicando si lagnò
un fanatico Imano di questa scandalosa vicinanza, ed
accagionò di debolezza o d'indifferenza i fedeli. Attizzato
dalla sua voce si raunò il popolo tumultuariamente,
furon date alle fiamme le moschee ed il
tempio, ma sul loro suolo si cominciò subito una
nuova moschea. Ricorsero i Magi al sovrano del Corasan
per ottenere riparazione all'ingiuria sofferta,
ed egli avea promesso giustizia e soddisfazione, quando
(ciò che si stenterà a credere) quattromila cittadini

di Herat, di carattere austero e d'età matura, giuravano
con voce unanime che mai non aveva esistito
il tempio del Fuoco. Allora non vi fu più modo per
continuare l'inquisizione del fatto, e la coscienza
de' Musulmani, scrive lo storico Mirchond[419], non ebbe
rimorso di questo suo pio e meritorio spergiuro[420].
Il più gran numero per altro dei templi della Persia
andò in rovina per la diserzione accaduta a poco a
poco, ma generale, di quelli che li frequentavano.
Fu la diserzione fatta a poco a poco, poichè non se
ne sa nè il tempo nè il luogo, e non pare che fosse

accompagnata da persecuzioni e da resistenza. Fu generale,
poichè fu l'Islamismo abbracciato da tutto il regno,
cominciando da Shiraz sino a Samarcanda, mentre
la lingua del paese, conservata dai Musulmani di
quella regione, prova la loro origine persiana[421]. Da
parecchi miscredenti, dispersi nelle montagne e nei
deserti, fu ostinatamente difesa la superstizione dei
loro antenati, e rimane una debole tradizione della
teologia dei Magi nella provincia di Kirman, sulle
sponde dell'Indo, fra i persiani che stanno a Surate
e nella colonia fondata presso Ispahan da Shah Abbas.
Il gran pontefice si è ritirato nel monte Elbourz,
diciotto leghe distante dalla città di Yezd. Il fuoco
perpetuo, se continua ad ardere, è inaccessibile ai
profani, ma i Guebri, che nelle fattezze uniformi e
molto grossolane attestano la purezza del sangue loro,
vanno in peregrinazione a visitare il domicilio di quel
pontefice che è lor maestro ed oracolo. Colà ottantamila
famiglie conducono una vita tranquilla e innocente
sotto la giurisdizione de' vecchi, e con alcuni
lavori industriosi e con le arti meccaniche provvedono
alla sussistenza, non trascurando di coltivare
la terra con quello zelo che, come dovere, è loro inspirato
e prescritto dalla religione. Il volere dispotico
di Shah Abbas, il quale pretendea con minacce e torture
forzarli a consegnargli i libri di Zoroastro, fu

vano contro la loro ignoranza; ed ora, sia moderazione
o disprezzo, i sovrani attuali non danno più
inquietudine agli oscuri Magi superstiti[422].



A. D. 749-1076



La costa settentrionale dell'Affrica è quel solo
paese, ove dopo essersi ampiamente diffusa e aver
dominato per lungo tempo, sia poi la luce dell'Evangelo
totalmente scomparsa. Una nebbia d'ignoranza
avea pure avvolto nelle tenebre stesse le scienze
e le arti, colà venute da Roma e da Cartagine,
nè più era oggetto di studio la dottrina di San Cipriano
e di Sant'Agostino. Sotto il furore de' Donatisti,
de' Vandali e de' Mori erano cadute cinquecento
chiese vescovili; scemato il numero de' sacerdoti,
docilmente si sottomise il popolo, privo di regola,
di lumi e di speranze, al giogo del Profeta
d'Arabia. Dopo un mezzo secolo dall'espulsione
de' Greci in poi, un Luogo-tenente dell'Affrica avvisò
il Califfo che per la conversione degl'infedeli[423] era
cessato il tributo che pagavano; e questo pretesto,
da lui preso per celare la sua frode e ribellione, diveniva

in qualche guisa specioso pei rapidi progressi
che l'Islamismo avea fatti. Nel secolo susseguente,
cinque vescovi, spediti dal patriarca Giacobita, si rendettero
da Alessandria a Cairoan con una missione
straordinaria per quivi raunare e rianimare i moribondi
avanzi del cristianesimo[424]; ma basta l'intervento
d'un prelato estero, separato dalla chiesa
latina e nemico de' cattolici, per indicare il deperimento
e la dissoluzione della gerarchia affricana.
Non erano più que' tempi che i successori di San
Cipriano, presedendo un Sinodo numeroso, potevano
a forze eguali contendere contro l'ambizione del
pontefice Romano. Nell'undecimo secolo dovette lo
sventurato prete, che sedea su le rovine di Cartagine,
implorare limosina e protezione dal Vaticano, e amaramente
si dolse d'essere stato non solo ignominiosamente
spogliato e battuto colle verghe da' Saracini,
ma di vedere contestata la sua autorità dai
quattro suffraganei ch'erano le deboli colonne della
sua sede episcopale. Abbiamo due lettere di Gregorio
VII[425], nelle quali si studia questo Papa d'alleviare
i mali de' Cattolici, e d'ammansare l'orgoglio
d'un principe Moro. Assicura egli il soldano
che il Dio da lui adorato è lo stesso che il suo, e
soggiugne che ha speranza di trovarlo un giorno nel

seno d'Abramo; ma dalle sue doglianze di non avere
colà tre vescovi che potessero consacrarne un
quarto, s'argomentava la pronta ed inevitabile caduta
dell'Ordine episcopale. Da lungo tempo i cristiani
d'Affrica e di Spagna s'erano sottomessi alla
circoncisione; da lungo tempo s'astenevano dal vino
e dal maiale, ed erano denominati Mosarabi[426], o
Arabi adottivi, perchè negli usi loro civili e religiosi
s'accostavano a quelli de' Musulmani[427]. Verso
la metà del duodecimo secolo, il culto di Cristo,
e i pastori di quella comunione cessarono totalmente
sulla costa di Barbaria, e ne' reami di Cordova
e di Siviglia, di Valenza e di Granata[428]. Il trono

degli Almohadi o Unitari posava sul più cieco fanatismo,
e dalle recenti vittorie e dallo zelo intollerante
de' principi di Sicilia, di Castiglia, d'Aragona
e di Portogallo fu suscitato, o forse giustificato,
l'insolito rigore del lor governo. Alcuni missionari
inviati dal Papa ravvivarono a quando a quando la
fede de' Mozarabi, e allorchè Carlo V approdò alle
coste dell'Affrica, presero coraggio varie famiglie
cristiane di Tunisi e d'Algeri, e mostrarono la fronte;
ma ben presto fu totalmente soffocata la semente
dell'Evangelo, e da Tripoli sino al mare Atlantico
fu posta del tutto in dimenticanza la lingua e la religione
di Roma[429].



Volgono omai undici secoli dacchè cominciò il
regno di Maometto, e tuttavia Giudei e Cristiani
nell'impero Turco godono della libertà di coscienza
ad essi dai Califfi arabi consentita. Ne' primi tempi
della conquista, ebbero sospetto i Califfi sulla fedeltà
dei cattolici, ai quali il nome di Melchiti dava l'impronta
d'una segreta inclinazione per l'imperatore
Greco, mentre i Nestoriani e i Giacobiti, suoi vecchi
nemici, palesavano pei Musulmani una devozione sincera

ed affettuosa[430]. Ma il tempo e la sommessione
dissiparono queste particolari inquietudini;
quindi e Cattolici e Maomettani si divisero le chiese
dell'Egitto[431], e tutte le Sette dell'oriente rimasero
comprese in una tolleranza generale. Il magistrato
civile proteggeva la dignità, le immunità e le
autorità de' patriarchi, dei vescovi e del clero: poteano
i particolari colla dottrina innalzarsi agl'impieghi
di segretari e di medici, arricchirsi nelle
commissioni lucrose di esattori delle tasse, e salire
col merito al comando di città e di province. Fu
inteso un Califfo della casa di Abbas dichiarare i
cristiani essere quelli che più di ogni altro erano
degni di fiducia per l'amministrazion della Persia.
«I Musulmani, diss'egli, abuseranno della loro presente
fortuna; i Magi piangono la perduta grandezza,
e i Giudei sperano vicina la lor liberazione[432].»
Ma gli schiavi del dispotismo son sempre esposti

alle vicende del favore e della disgrazia. In ogni
secolo furono oppresse le chiese dell'oriente dalla
cupidigia, o dal fanatismo de' lor padroni, e poterono
le vessazioni portate dall'uso o dalla legge irritare
l'orgoglio e lo zelo de' cristiani[433]. Circa due secoli
dopo Maometto, furono distinti dagli altri sudditi
dell'impero Ottomano per l'obbligo di portare un
turbante, o una cintura d'un colore meno onorevole;
fu loro interdetto l'uso de' cavalli e delle mule, e
vennero condannati a cavalcare gli asini nella foggia
delle donne. Fu limitata l'estensione pei loro edificii
pubblici e privati: nelle strade o nei bagni debbono
ritrarsi o inchinarsi davanti l'infimo della plebe, e
si ricusa la lor testimonianza qualora possa pregiudicare
un vero fedele. È ad essi vietata la pompa
delle processioni, il suono delle campane, e la salmodia;
nelle prediche e nei discorsi debbono rispettare
la credenza nazionale, e quel sacrilego che tenti
d'entrare in una moschea, o sedurre un Musulmano,
non potrebbe sfuggire al castigo. Ora, trattine i tempi
di turbolenza e d'ingiustizia, mai non furono sforzati
i cristiani ad abbandonar l'Evangelo, o a preferire
il Corano; ma si è inflitta la pena di morte
agli apostati che han professata e poi rigettata la
legge di Maometto, e i martiri della città di Cordova

provocarono la sentenza del Cadi[434] solamente perchè
dichiararono in pubblico la loro apostasia, e
proruppero in violente invettive contra la persona
e la religion del Profeta.



Sulla fine del primo secolo dell'Egira, erano i
Califfi i più possenti e più assoluti monarchi del
Mondo; non era limitata, di diritto o di fatto, l'autorità
loro nè dal potere dei Nobili, nè dalla libertà
dei comuni, nè dai privilegi della chiesa, nè dalla
giurisdizion del senato, nè infine dalla memoria di
una costituzione libera. L'autorità de' compagni di
Maometto era spirata con essi, e i Capi, o Emiri,
delle tribù Arabe lasciando il deserto, abbandonavano
dietro di sè le loro massime d'eguaglianza e di independenza.
Al carattere regio accoppiavano i successori
del Profeta il carattere sacerdotale, e se il Corano
era la norma delle loro azioni, erano essi i
giudici e gli interpreti di quel libro divino. Per dritto
di conquista regnavano sulle nazioni dell'oriente
che ignorano persino il nome di libertà, e sogliono
nei loro tiranni lodare gli atti di violenza e di severità
da cui sono oppressi. Sotto l'ultimo degli Ommiadi
stendeasi l'impero degli Arabi da oriente a
occidente, per lo spazio di duecento giornate, cominciando

ai confini della Tartaria indiana sino ai lidi
del mare Atlantico; e se leviamo dal conto la Manica
del vestito, per usare la frase dei loro scrittori,
cioè la lunga ma stretta provincia dell'Affrica, doveva
una carovana impiegare quattro o cinque mesi
ad attraversare da qualunque banda, cioè da Fargana
sino ad Aden e da Tarso sino a Surate, quella region
dell'impero che formava per così dire un solo pezzo
non interrotto[435]. Invano si sarebbe cercata colà
quella unione indissolubile, e quella agevole sommessione
che s'incontrava sotto l'impero d'Augusto e
degli Antonini; ma la religion musulmana dava a
sì vaste contrade una generale rassomiglianza di costumi
e di opinioni. In Samarcanda, in Siviglia, con
pari ardore, si studiavano la lingua e le leggi del
Corano; e Mori e Indiani si scontravano in pellegrinaggio
alla Mecca, s'abbracciavano, come concittadini
e fratelli, e l'idioma degli Arabi era il dialetto
popolare di tutte le province giacenti all'occidente
del Tigri[436].










CAPITOLO LII.




I due assedii di Costantinopoli fatti dagli Arabi.
Loro invasione in Francia, e loro sconfitta per opera
di Carlo Martello. Guerra civile degli Ommiadi
e degli Abbassidi. Letteratura degli Arabi. Lusso
dei Califfi. Imprese navali contro l'isola di Creta,
contro la Sicilia e Roma. Decadimento e divisione
dell'impero de' Califfi. Sconfitte e trionfi degli imperatori
Greci.





Quando per la prima volta uscirono del lor deserto,
avranno sicuramente gli Arabi maravigliato di
vedere così facili e rapidi i loro trionfi. Ma quando
nella lor corsa vittoriosa, pervennero alle rive dell'Indo
e alla vetta dei Pirenei; quando dopo infinite
prove ebbero conosciuto la forza delle lor scimitarre,
e l'energia della lor fede, si saranno egualmente
stupiti di incontrare qualche nazione che
potesse resistere alle lor armi invincibili, e qualche
limite che oppor si potesse alla dilatazione dell'impero
de' successori del Profeta. Temerità è questa
che pure è perdonabile in fanatici e in soldati, se
si pensa alla fatica che dee durare uno storico, che
a mente fredda tien dietro presentemente ai trionfi
dei Saracini, quando vuole rendere a sè stesso ragione
del come abbiano potuto la religione e i popoli
dell'Europa, eccetto la Spagna, salvarsi da quel
rischio imminente e quasi inevitabile in apparenza.
I deserti degli Sciti e dei Sarmati eran difesi dalla
ampiezza loro, dalla miseria e dal coraggio de' pastori

del settentrione; remotissima ed inaccessibile
era la Cina: ma i Musulmani s'erano insignoriti
della maggior parte della Zona temperata; i Greci
erano indeboliti dalle calamità della guerra, dalla
perdita delle più belle province, e la precipitosa caduta
della monarchia de' Goti potea sbigottire i Barbari
dell'Europa. Ora io m'accingo a svolgere le
cagioni che preservarono la Brettagna e la Gallia
dal giogo civile e religioso del Corano, che protessero
la maestà di Roma, e ritardarono la servitù di
Costantinopoli; che rinvigorirono la resistenza dei
cristiani, e fra i Maomettani disseminarono germi di
discordia e di debolezza.



A. D. 668-675



Quarantasei anni dopo la fuga di Maometto, comparvero
armati i suoi discepoli davanti alle mura di Costantinopoli[437];
essi erano animati dalle promesse, o
vere o supposte, del Profeta che la prima armata che
assediasse la città dei Cesari avrebbe il perdono dei peccati:
vedeano inoltre gli Arabi la gloria di quella lunga
serie di trionfi che ottennero i primi Romani, trasfusa
giustamente nei vincitori della nuova Roma, e la ricchezza
delle nazioni versata in quella metropoli, che per
la sua bella situazione era fatta veramente per essere a
un tempo il centro del commercio e la sede del governo.
Il Califfo Moawiyah, dopo avere strozzati i suoi rivali

e assodato il trono, volle colle vittorie, e il vanto di
questa santa impresa, espiare il sangue de' cittadini
versato nelle guerre intestine[438]. Gli apparecchi che
fece in mare e in terra furono adeguati alla grandezza
della spedizione; ne fu affidato il comando a Sophian,
vecchio guerriero; ma furono rincorate le soldatesche
dalla presenza e dall'esempio d'Yezid, figlio del
comandante de' fedeli. Poco aveano i Greci a sperare,
poco i lor nemici a temere dal coraggio e dalla
vigilanza dell'Imperatore che deturpava il nome di
Costantino, e non imitava del suo avo Eraclio se
non se gli anni che aveano ottenebrata la sua gloria.
Senza essere arrestate, e senza incontrare ostacolo,
le forze navali de' Saracini passarono il canale dell'Ellesponto,
che pur oggi dai Turchi è considerato
come il baloardo posto dalla natura a difesa della
capitale[439]. L'armata araba gittò l'ancora, e sbarcarono
le milizie presso il palazzo di Hebdomon, distante
sette miglia della Piazza. Dall'alba sino a notte fecero

esse per molti giorni parecchi assalti lungo le mura
dalla porta dorata al promontorio orientale, e l'urto
delle colonne, poste di dietro, spingevano avanti i
guerrieri della prima linea. Ma gli assedianti aveano
calcolato male la forza e le difese di Costantinopoli.
Da numerosa e ben disciplinata guarnigione erano
protette le sue mura solide ed alte, e il valore Romano
si riscosse in faccia al pericolo, onde era minacciata
la religione e l'impero: gli abitanti fuggiaschi
dalle province già conquistate, ricoverati colà,
rinnovarono con miglior successo i modi difensivi
usati in Damasco e in Alessandria, e sbalordirono
i Saracini mirando i prodigiosi e strani effetti del
fuoco greco. Una resistenza tanto ostinata gli determinò
a volgersi ad imprese più facili; corsero quindi
a mettere a sacco le coste d'Europa e d'Asia, che
cingono la Propontide, e dopo aver tenuto il mare,
dal mese d'aprile fino a settembre, si ritirarono per
ottanta miglia dalla capitale nell'isola di Cisico, ove
formato aveano i magazzini, e depositata la preda.
Furon sì pazienti nella perseveranza, o sì deboli
nelle operazioni, che per sei estati successive eseguirono
l'istesso disegno d'assalto che terminò con
ugual ritirata. Quindi ogni impresa, manchevole di
effetto, scemava in essi il vigore non che le speranze
di vincere, sino a tanto che i naufragi e le malattie,
il ferro e il fuoco del nemico gli astrinsero ad abbandonare
quell'inutile tentativo. Ebbero essi a piangere
la perdita o a celebrare il martirio di trentamila
Musulmani, che lasciarono la vita all'assedio di
Costantinopoli, e i pomposi funerali di Abù-Ayub,
o Giob, solleticarono la curiosità de' cristiani medesimi.
Questo Arabo venerando, uno degli ultimi compagni

di Maometto, era nel numero degli Ansar, o
ausiliarii di Medina, che accolsero il Profeta quando
fuggì dalla Mecca. Da giovanetto erasi trovato alle
battaglie di Beder e di Ohud; giunto all'età matura
era stato l'amico e il collega d'Alì, e aveva logorato
il resto delle sue forze lungi dalla patria in una
guerra contra i nemici del Corano. Sempre fu rispettata
la sua memoria: ma fu negletto, ed anzi ignorato,
il luogo della sua sepoltura per otto secoli sino
a tanto che Maometto II prese Costantinopoli. Una
di quelle visioni che sono le arti consuete in tutte
le religioni del Mondo rivelò ai Musulmani, che Ayub
era sepolto al piè delle mura in fondo al porto, e
quindi fu eretta colà una Moschea che poi fu con
ragione prescelta per luogo della inaugurazione semplice
e marziale dei soldani Turchi[440].



A. D. 677



L'esito di quell'assedio risuscitò nell'oriente e
nell'occidente la gloria dell'armi romane, ed oscurò
per un poco quella de' Saracini. A Damasco, in un
consiglio generale degli Emiri o Coreishiti, fu accolto
onestamente l'inviato dell'imperatore; e allora i due
imperi segnarono una pace o tregua di trent'anni,
nella qual occasione il comandante de' credenti umiliò
la sua dignità sino a promettere un annuo tributo
di cinquanta cavalli di buona razza, di cinquanta
schiavi e di tremila pezze d'oro[441]. Era

già molto vecchio il Califfo, e volea godere della sua
autorità, e terminare i giorni nella quiete e tranquillità;
ma mentre al solo suo nome tremavano i Mori
e gli Indiani, era poi la sua reggia e la città di Damasco
insultata dai Mardaiti o Maroniti del monte
Libano, i quali furono il miglior propugnacolo dell'impero
sino al tempo che la sospettosa politica
dei Greci, dopo averli disarmati, li confinò in un'altra
contrada[442]. Dopo la sommossa dell'Arabia e della
Persia, non rimaneva più alla casa d'Ommiyah[443] altro
dominio fuorchè i reami della Sorìa e dell'Egitto.
Nel suo imbarazzo e nello spavento che provò, s'indusse
a cedere sempre più alle premurose domande
dei cristiani, e fu statuito il tributo d'uno schiavo,
d'un cavallo e di mille pezze d'oro al giorno per
tutti i 365 giorni dell'anno solare. Ma non così tosto

l'armi e la politica di Abdalmalek ebbero rintegrato
l'impero, ricusò un segno di servitù che feriva
non men la sua coscienza che l'orgoglio: cessò dunque
di pagare il tributo, e i Greci avviliti dalla stravagante
tirannia di Giustiniano II, dalla legittima ribellion
del popolo e dal frequente ricomparire d'altri
avversari non poterono pretenderlo a mano armata.
Sino al regno d'Abdalmalek, teneansi contenti i
Saracini a godere i tesori della Persia e di Roma col
conio di Cosroe o dell'imperator di Costantinopoli;
il Califfo fece battere monete d'oro e d'argento, nominate
dinari, con una iscrizione la quale, benchè potesse
essere censurata da qualche severo casista, annunciava
l'unità del Dio di Maometto[444]. Sotto il regno
del Califfo Walid, si cessò d'usare la lingua e
i caratteri greci nei conti della rendita pubblica[445].

Se questo cangiamento originò l'invenzione o stabilì
l'usanza delle cifre, appellate comunemente arabiche
o indiane, avvenne che poi con un regolamento di
computisteria, immaginato dai Musulmani, si aprisse
il campo alle più rilevanti scoperte dell'aritmetica,
dell'algebra e delle matematiche[446].



A. D. 716-718



Mentre che il Califfo Walid sonnecchiava sul trono
di Damasco, e dai suoi Luogo-tenenti si compiea
la conquista della Transoxiana e della Spagna, un
terzo esercito di Saracini inondava le province dell'Asia
Minore e s'accostava a Bisanzio. Ma il tentativo
ed il cattivo esito d'un secondo assedio era riserbato
al suo fratello Solimano, sospinto, per quanto
pare, da più operosa ambizione e da un ardir più
marziale. Negli sconvolgimenti dell'impero Greco,
dopo che fu punito e vendicato il tiranno Giustiniano,
un basso segretario, cioè Anastasio o Artemio,
fu dall'accidente o dal suo merito vestito della porpora.
Sorvennero presto a spaventarlo le nuove di
guerra, avendogli l'ambasciatore, da lui spedito a Damasco,

riferito il terribile annunzio degli apparecchi
che si faceano dai Saracini in mare e in terra, per
un armamento ben superiore di quanti si fossero veduti,
o di tutto ciò che si poteva immaginare. Le
precauzioni d'Anastasio non furono indegne nè del
suo grado, nè del pericolo che lo minacciava. Ordinò
che sgombrasse dalla città qualunque persona che
non avesse viveri bastanti per un assedio di tre anni;
empiè i magazzini e gli arsenali; restaurò e munì
fortemente le mura, e su quelle e su brigantini,
di cui crebbe frettolosamente il numero, collocò macchine
da lanciar pietre, dardi e fuoco. Havvi certamente
maggiore sicurezza e più gloria a prevenire
che a respingere un assalto: immaginarono i Greci
un divisamento che vinceva il lor coraggio consueto,
d'ardere cioè le munizioni navali del nemico, i legnami
di cipresso tratti dal Libano e condotti sulle
coste della Fenicia pel servigio dei navili egiziani.
Grazie alla viltà o alla perfidia delle squadre, che
con una nuova denominazione appellavansi le soldatesche
del Tehme Obsequien[447], andò fallita la magnanima
impresa. Trucidarono esse il lor capitano, abbandonarono
la bandiera propria nell'isola di Rodi,
si sperperarono pel continente vicino, e poscia ottennero
il perdono, o forse un premio, eleggendo ad
imperatore un semplice ufficiale dell'erario. Il quale

nomavasi Teodosio, e poteva pel suo nome piacere
al senato ed al popolo; ma dopo un regno di alcuni
mesi sdrucciolò dal trono in un chiostro, e cesse al
braccio ben più vigoroso di Leone Isaurico l'onore di
difendere la capitale e l'impero. Già già il più formidabile
dei Saracini, Moslemah, fratello del Califfo, si
avvicinava con cento ventimila tra Arabi e Persiani,
la maggior parte dei quali montava cavalli o cammelli;
e ben durarono lungamente gli assedi di Tiane, di
Amorio, e di Pergamo, piazze che furono prese, ad
esercitare la lor arte, e a crescerne le speranze. Nel
noto passaggio d'Abido sull'Ellesponto per la prima
volta tragittarono i Musulmani dall'Asia in Europa.
Di là girando attorno le città della Tracia, situate
sulla Propontide, andò Moslemah ad investire Costantinopoli
dalla parte di terra: cinse il suo campo di
fossa e di muro; appostò le sue macchine d'assedio,
e ammonì, colle parole e le azioni, che se pari alla
sua fosse l'ostinazione degli assediati, aspetterebbe in
quel sito pazientemente il ritorno della stagion delle
semine e del ricolto. Fecero i Greci della capitale
la proferta di redimere la propria religione e l'impero
con una menda o contribuzione d'una pezza
d'oro per testa: ma questa magnifica offerta fu sdegnosamente
ributtata, e l'arrivo delle navi dell'Egitto
e della Sorìa sempre più raddoppiò la presunzione
di Moslemah. Si è computato il numero delle navi
a mille e ottocento, dal che si può argomentare quanto
erano piccole, e venivano con loro venti vascelli in
cui la grandezza facea danno alla celerità, e che per
altro non conteneano che cento soldati armati pesantemente.
Questa numerosa squadra procedea verso
il Bosforo sopra un mare tranquillo, con vento favorevole,

e, per valermi delle frasi dei Greci, la selva
mobile adombrava la superficie dello stretto. Intanto
dal generale Saracino s'era fissata la funesta notte
destinata ad un assalto generale per terra e per mare.
Per aumentare la fiducia del nemico, avea l'imperatore
fatto abbassar la catena che custodiva l'ingresso
del porto; ma intanto che i Musulmani stavano esaminando
se convenisse giovarsi dell'occasione, o se
avessero a temere di qualche insidia, venne a sorprenderli
la morte. Lanciarono i Greci le lor barche
incendiarie; gli Arabi, le lor armi, e le lor navi divenner
preda delle fiamme, e quei vascelli che vollero
fuggire si spezzarono gli uni contro gli altri, o
furono inghiottiti dall'onde. Di modo che non si
trova negli Storici alcun vestigio di quella squadra,
che minacciava la distruzion dell'impero. I Musulmani
ebbero però un disastro più irreparabile: morì
il Califfo Solimano d'indigestione[448] nel suo
campo, presso Kinnisrin o Calcide in Sorìa, mentre
era in punto di marciare a Costantinopoli col resto
delle forze dell'oriente. Un parente nemico di Moslemah
succedette a Solimano, e le inutili e funeste
virtù d'un bigotto disonorarono il trono d'un principe
dotato d'ingegno e di attività. Mentre il nuovo
Califfo Omar attendeva a calmare ed a satisfare gli

scrupoli della sua cieca coscienza, la sua trascuranza,
piuttosto che la sua risoluzione, lasciava continuare
l'assedio durante l'inverno[449]. Quella stagione fu oltre
modo rigidissima: un'alta neve coperse la terra
per più di cento giorni, e i nativi abitatori degli
ardenti climi dell'Egitto e dell'Arabia si rimasero
abbrividiti, e quasi senza vita nel lor campo gelato.
Si rianimarono col ritorno della primavera, e già per
essi s'era fatto un secondo sforzo onde soccorrerli;
ricevettero infatti due numerosi navili carichi di biada,
d'armi e di soldati; il primo di quattrocento
barche di trasporto e galere veniva da Alessandria,
e il secondo di trecento sessanta bastimenti dai porti
dell'Affrica. Ma si riaccesero i terribili fuochi dei Greci,
e fu meno grande la distruzione solo perchè aveano
i Musulmani appreso per esperienza a star lontani
dal pericolo, o perchè gli Egiziani, che servivano sul
navile, tradirono e passarono coi loro vascelli ad unirsi
coll'imperator de' cristiani. Si riaperse il commercio
e la navigazion della capitale, e la pesca supplì ai
bisogni ed al lusso degli abitanti. Ma non tardarono
le schiere di Moslemah a provare la penuria e le
malattie, che crebbero ben presto in guisa terribile

per la necessità di ricorrere agli alimenti i più disgustosi
e rivoltanti per lo stomaco. Era scomparso
lo spirito di conquista ed anche di fanatismo; non
potean più i Saracini uscire delle linee soli, o in
piccoli distaccamenti, senza essere esposti all'inesorabile
vendetta de' paesani della Tracia. Con doni
e con promesse si procacciò Leone un esercito di
Bulgari dalle rive del Danubio: questi Selvaggi ausiliari
espiarono in qualche modo i danni, che con la
sconfitta e l'eccidio di ventiduemila Asiatici avean
recato all'impero. Si sparse scaltramente la nuova
che i Franchi, popolazioni ignote del Mondo latino,
armassero in favor de' cristiani per mare e per terra,
e questo formidabile soccorso, colmando di gioia gli
assediati mise il terrore negli assedianti. Finalmente
dopo tredici mesi d'assedio[450], Moslemah privo di
speranza ricevè lietamente dal Califfo il permesso di
ritirarsi. La cavalleria araba varcò l'Ellesponto e le
province dell'Asia, senza indugiare e senza essere disturbata.
Ma un esercito Musulmano era stato tagliato
a pezzi verso la Bitinia, e tanto in più riprese avea
sofferto il rimanente dell'armata navale, per la procella
e pel fuoco greco, che sole cinque galere portarono
ad Alessandria la nuova dei tanti e quasi incredibili
disastri sofferti[451].




Se Costantinopoli fu salva dei due assedii degli
Arabi, conviene soprattutto attribuirne il successo alle
devastazioni e al terrore che spandeva il fuoco greco,
divenuto ancor più terribile per la novità[452]. Il gran
segreto di questa formidabile composizione, e la maniera
di dirigerla, erano stati insegnati da Callinico,
oriundo d'Eliopoli in Sorìa, il quale aveva abbandonato
il servigio del Califfo per quello dell'imperatore[453].
Si vide il talento d'un chimico e d'un ingegnere
adeguare la forza delle squadre e degli eserciti,
e questa scoperta, o questo miglioramento nell'arte
della guerra, cadde per ventura nel tempo che
i Romani tralignati non poteano lottare contro il fanatismo
guerriero, e la gioventù valorosa dei Saracini.
Quello Storico che vorrà analizzare sì straordinario
composto dee diffidare della propria ignoranza,
e di quella degli autori Greci tanto dediti al maraviglioso,
tanto negligenti, e in quest'occasione sì

gelosi di custodire per sè soli questa scoperta. Dalle
parole oscure, e forse fallaci che si lasciano sfuggire
dalla penna, si potrebbe essere indotti a credere che
la nafta[454], ossia il bitume liquido, olio leggiero, tenace
e infiammabile[455] che sgorga dalla terra e che
s'infiamma al tocco dell'aria, fosse il primario ingrediente
del fuoco greco. La nafta, non so in che modo
e in che proporzione, si mescolava col zolfo e colla
pece che si cava dai pini[456]. Da questa mistura, che

produceva un fumo denso, e un'esplosione fragorosa,
usciva una fiamma ardente e durevole, che non solo
si alzava in linea perpendicolare, ma che colla stessa
forza abbruciava di fianco e abbasso, ed invece di
estinguerla l'acqua l'alimentava e le cresceva attività:
non v'erano che la sabbia, l'orina, e l'aceto che
potessero mitigare la furia di quel formidabile agente,
dai Greci giustamente chiamato fuoco liquido, o fuoco
marittimo. Si adoperava con pari successo contro il
nemico, in mare e in terra, nelle battaglie e negli
assedii. Si versava dall'alto delle mura mercè d'una
grande caldaia. Si gettava in palle di pietra o di ferro
arroventate, o pure si lanciava sopra strali e chiaverine
coperte di lino e di stoppe, molto imbevute
di olio infiammabile; altre volte si deponeva in brulotti
destinati a portare in maggior numero di luoghi
la fiamma divorante; per lo più lo faceano passare
attraverso lunghi tubi di rame collocati nella
parte anteriore d'una galea, la cui estremità, figurando
la bocca di qualche mostro selvaggio, parea che vomitasse
torrenti di fuoco liquido. Quest'arte di gran
momento era accuratamente custodita in Costantinopoli
come il Palladio dello Stato. Quando l'imperatore

prestava le galere e l'artiglieria ai suoi alleati
di Roma, non si pensava certamente a svelare ad
essi il segreto del fuoco greco, e l'ignoranza e lo
stupore aumentavano e trattenevano il terror dei nemici.
Uno degli imperatori[457], nel suo Trattato
sulla amministrazion dell'impero, accenna le risposte
e le scuse colle quali si può eludere l'imprudente
curiosità, e le importune istanze dei Barbari.
Raccomanda che si dica che un angelo rivelò il mistero
del fuoco greco al primo e al massimo dei Costantini,
ordinandogli espressamente di non mai comunicare
alle nazioni estere questo dono del cielo,
e questa grazia speciale conceduta ai Romani; che
sono obbligati del pari il principe e i sudditi a serbare
in proposito un religioso silenzio, mancando
al quale sarebbero esposti alle pene temporali e spirituali
destinate al tradimento e al sacrilegio; che così
fatta empietà tirerebbe subito addosso al reo la prodigiosa
vendetta del Dio de' cristiani. Queste precauzioni
fecero sì che i Romani dell'oriente fossero
padroni del lor secreto per quattro secoli, e alla
fine dell'undecimo i Pisani, avvezzi a tutti i mari e
pratici di tutte le arti, si videro fulminati dal fuoco
greco senza poterne indovinare la composizione. Finalmente
fu scoperta o indovinata dai Musulmani, i
quali poi, nelle guerre della Sorìa e dell'Egitto, rivolsero
contro i cristiani quel flagello che contro di
loro avean quelli inventato. Un cavaliere, che non
curava le spade nè le lancie de' Saracini, racconta
candidamente lo spavento ch'egli ebbe, del pari che

i suoi compagni, alla vista e allo strepito della funesta
macchina che vomitava torrenti di fuoco greco,
così tuttavia nominato dagli scrittori francesi.
Giugneva esso fendendo l'aria, dice Joinville[458], sotto
la forma d'un drago alato con lunga coda, e grosso
quanto una botte; faceva il rimbombo del fulmine,
era celere come il lampo, e colla sua orribile luce
dissipava le tenebre della notte. L'uso del fuoco greco,
o come potrebbe oggi appellarsi del fuoco saracino,
continuò sin verso la metà del secolo quattordicesimo[459],
sin a quel tempo che il nitro, il zolfo ed il carbone,

combinati per l'effetto di scienza o del caso,
hanno colla scoperta della polvere da schioppo portato
un gran cangiamento nell'arte della guerra e
negli annali del Mondo[460].



A. D. 721 ec.



Costantinopoli e il fuoco greco impedirono agli
Arabi il passaggio in Europa dalla parte dell'oriente;
ma all'occidente e del lato de' Pirenei venivano i vincitori
della Spagna minacciando un'invasione alle province
della Gallia[461]. Vedendo il digradamento della
monarchia francese si sentivano allettati colà questi
fanatici, sempre insaziabili di conquiste; nè i discendenti
di Clodoveo ereditato aveano da lui il coraggio
e l'indole indomita. Fosse disgrazia o debolezza di
carattere, i nomi degli ultimi re della razza merovingia

non andavan disgiunti dal titolo di neghittosi[462].
Regnavano essi senza autorità, e morivano senza gloria.
Un castello nelle vicinanze di Compiègne[463] era
la residenza loro, o per meglio dir la prigione; ma
tutti gli anni, nei mesi di marzo e di maggio, un carro
tirato da sei buoi li conduceva all'assemblea dei Franchi,
ove davano udienza agli ambasciatori stranieri
e ratificavano gli atti dei Prefetti del Palazzo. Era
questo ufficial domestico il ministro della nazione, e
il padrone del principe a un tempo: così la carica
pubblica era divenuta il patrimonio di una sola famiglia.
Il primo Pipino avea lasciato alla sua vedova
e al figlio che n'ebbe la tutela d'un re già venuto
all'età matura, e questa debole reggenza era stata
rovesciata dai più ambiziosi fra i bastardi di Pipino.
Era quasi disciolto un governo mezzo selvaggio e
mezzo depravato: i duchi tributari, i conti governatori
delle province, e i signori dei feudi ad esempio
dei Prefetti del Palazzo s'adoperavano a farsi

grandi sopra la debolezza d'un monarca spregiato.
Fra i Capi independenti un de' più arditi e de' più
fortunati fu Eude, duca d'Aquitania, il quale nelle
province meridionali della Gallia usurpò l'autorità,
e ben anche il titolo di re. I Goti, i Guasconi, e
i Franchi si raccolsero sotto lo stendardo di questo
eroe cristiano, il quale respinse la prima invasion
de' Saracini, e Zama Luogo-tenente del Califfo perdè
sotto le mura di Tolosa l'esercito e insieme la vita:
alla ambizione de' suoi successori s'aggiunse lo sprone
della vendetta: valicarono nuovamente i Pirenei ed
entrarono nella Gallia con forze poderose, e con la
risoluzione di conquistare il paese. Per la seconda
volta prescelsero il sito vantaggioso di Narbona[464],
ove i Romani aveano formata la prima loro colonia;
domandarono la provincia di Settimania, o di Linguadoca,
come parte dependente dalla monarchia
di Spagna. I vigneti della Guascogna e dei contorni
di Bordeau divennero possessi del sovrano di Damasco,
e di Samarcanda, e il mezzodì della Francia,
dalla foce della Garonna sino a quella del Rodano,
accettò i costumi e la religione dell'Arabia.



A. D. 731



Ma questi angusti confini non bastavano al coraggio
di Abdalraham, o Abderamo, dal Califfo Hashem
ridonato ai voti de' soldati e del popolo di Spagna.
Quel vecchio ed intrepido generale destinava al giogo

del Profeta il rimanente della Francia e dell'Europa,
e tenendosi certo di superare quanti ostacoli potessero
la natura o gli uomini opporgli, s'apparecchiò
con un esercito formidabile a compiere il decreto
da lui dato. Dovette da prima reprimere la ribellione
di Manuza, capitano Moro, padrone dei passi più
importanti dei Pirenei. Avea questi accettata l'alleanza
del duca d'Aquitania; ed Eude, condotto da
motivi d'interesse privato o da prospettive d'utilità
pubblica, avea conceduta sua figlia, giovanetta di grande
avvenenza, ad un Affricano infedele: ma Abderamo
con armi più forti assediò le principali Fortezze
della Cerdagna, e il ribelle fu preso ed ucciso nelle
montagne, e mandata la sua vedova a Damasco per
contentare le brame, o più probabilmente la vanità
del Califfo. Varcati i Pirenei, Abderamo senza indugiare
passò il Rodano e pose l'assedio ad Arles. Volle
un esercito cristiano portar soccorso a questa città:
nel tredicesimo secolo vedevansi ancora i sepolcri
de' lor capitani, e le rapide onde del fiume trascinarono
a migliaia nel Mediterraneo i loro cadaveri.
Non ebbe minor fortuna Abderamo dalla parte dell'oceano.
Attraversò senza ostacolo la Garonna e la
Dordogna, che congiungono le loro acque nel golfo
di Bordeaux; ma al di là di questi fiumi, trovò il
campo dell'intrepido Eude che avea formato un secondo
esercito, e che sofferse una seconda sconfitta,
funesta tanto ai cristiani che, per lor confessione, Iddio
solo poteva contare il numero dei morti. Dopo
questa vittoria inondarono i Saracini le province
dell'Aquitania, i nomi gallici delle quali sono piuttosto
mascherati che cancellati dalle denominazioni
attuali di Perigord, Saintonge e Poitou; Abderamo

inalberò il suo stendardo sulle mura o almeno davanti
alle porte di Tours, e di Sens, e corsero i suoi distaccamenti
il regno di Borgogna sino alle tanto note
città di Lione e Besanzone. La memoria di quelle
devastazioni è stata lungamente conservata dalla tradizione,
avvegnachè non la perdonava Abderamo
nè a paese, nè ad abitanti; e la invasion della Francia,
fatta dai Mori e dai Musulmani, ha dato origine
a quelle favole, con cui ne' romanzi di cavalleria
hanno guastato sì bizzarramente i fatti, e che dall'Ariosto
furono ornate di tinte così brillanti e piacevoli.
Nello stato di decadimento in cui giaceano
la società e le arti, le città abbandonate dagli abitanti
non offerivano ai Saracini che una preda miserabile:
il più ricco bottino consistette negli spogli
delle chiese e dei monasteri cui diedero al fuoco
dopo averli saccheggiati. S. Ilario di Poitiers e San
Martino di Tours[465], in queste occasioni, dimenticarono
quel poter miracoloso che dovea difendere le
loro tombe[466]. Avean corso trionfando i Saracini
lo spazio di più di mille miglia dallo scoglio di Gibilterra
sino alle rive della Loira; continuando così
altrettanto, sarebbero giunti ai confini della Polonia
ed ai monti della Scozia: il passaggio del Reno non

è già più malagevole di quello del Nilo e dell'Eufrate,
e da un'altra parte il navile arabo avrebbe potuto
penetrar nel Tamigi senza dare una battaglia
navale. Oggi forse nelle scuole di Oxford si spiegherebbe
il Corano, e dall'alto delle sue cattedre si dimostrerebbe[467]
a un popolo circonciso la santità, e
la verità della rivelazione di Maometto[468].







A. D. 732



Ma il senno e la fortuna d'un sol uomo salvarono
la cristianità. Carlo, figlio illegittimo di Pipino-il-Breve,
si tenea contento al titolo di Prefetto o di
duca dei Franchi: ma egli meritava di divenire il
ceppo d'una stirpe di re. Governò per ventiquattro
anni il regno, e colle sue vigilanti cure ristaurò e
sostenne la maestà del trono: i ribelli della Germania
e della Gallia furono successivamente schiacciati
dalla attività d'un guerriero, che nella medesima
campagna piantava le sue bandiere sull'Elba, sul
Rodano e sulle coste dell'oceano. Nel punto del
pericolo dalla voce pubblica fu chiamato in soccorso
della patria; il suo rivale, il duca d'Aquitania, fu
costretto a comparire tra la folla dei fuggiaschi, e
dei supplicanti. «Oh Dio! esclamavano i Franchi,
che disgrazia! che indegnità! già da gran tempo ci
vien parlato del nome e delle conquiste degli Arabi;
noi temevamo la loro invasione dalla parte d'oriente;
essi han conquistata la Spagna, ed ecco che vengono
dall'occidente ad occupare il nostro paese.
Eppure per numero sono inferiori a noi, e le loro
armi non vaglion le nostre, poichè non portano scudi. — Se
baderete al mio consiglio, rispose loro il
bravo Prefetto del Palazzo, non penserete ad interrompere
la corsa, e non precipiterete i vostri assalti:
è quello un torrente che mal si tenterebbe di arrestare

nel suo impeto; sete di ricchezze, e sentimento
di gloria addoppiano in essi il valore, e il valore
può più dell'armi e del numero. Aspettate sino a
tanto che, carichi di bottino, siano inceppati nelle
lor mosse. Questi tesori ne divideranno i pareri, e
faran sicura la vostra vittoria». Forse questa sottil
politica è un'invenzione degli scrittori Arabi, e
forse la situazione di Carlo può attribuire ai suoi
indugi un motivo men nobile e più personale, il
segreto desiderio cioè, d'umiliare l'orgoglio, e di desolare
le province del ribelle duca d'Aquitania. È
più verosimile per altro che fossero forzati gli indugi
di Carlo, ed alla sua brama contrarii. Ignoti erano
alla prima e alla seconda razza, gli eserciti permanenti;
dominavano allora i Saracini più che mezzo
il reame; e, secondo la rispettiva lor condizione,
tanto i Franchi della Neustria che quei dell'Austrasia
troppo si dimostrarono sbigottiti, o poco attenti
al pericolo che lor soprastava; ed i soccorsi, volontariamente
forniti dai Gepidi e dai Germani, avean
troppa via da correre per arrivare al campo de' cristiani.
Come tosto ebbe Carlo Martello raunate le
sue forze, andò in traccia del nemico, e trovollo nel
cuor della Francia, fra Tours e Poitiers. Le sue
mosse ben regolate erano state nascoste da una catena
di colline, e per quanto pare fu sorpreso
Abderamo dall'inaspettato suo arrivo. Con pari ardore
marciavano le nazioni dell'Asia, dell'Affrica e
dell'Europa ad una battaglia, che dovea cangiare la
faccia del Mondo. Passarono i sei primi giorni in
iscaramuccie, nelle quali ebbero buon successo i
cavalieri e gli arcieri dell'oriente. Ma nella battaglia
ordinata, che seguì nel giorno settimo, furono oppressi

gli Orientali dalla forza e dalla statura dei
Germani, i quali con indomito cuore, e con mani
di ferro[469] assicurarono la libertà civile e religiosa
della loro posterità. Il soprannome di Martello, che
fu dato a Carlo, prova abbastanza il peso de' suoi
colpi intollerabili. Il risentimento e l'emulazione
avvivarono il valore di Eude, e, agli occhi dell'istoria,
i lor compagni d'armi sono i veri Pari, i veri Paladini
della cavalleria francese. Si combattè sino all'ultimo
chiarore di giorno; cadde ucciso Abderamo,
e i Saracini si ritrassero entro il lor campo. Nella
confusione e nella disperazion della notte, le varie
tribù dell'Yemen e di Damasco, dell'Affrica e della
Spagna si lasciarono trasportare dalla rabbia sino a
rivolger le armi le une contro l'altre; gli avanzi
dell'esercito improvvisamente si dissiparono, ed ogni
Emir, più non pensando che alla propria sicurezza,
fece precipitosamente la sua particolare ritirata. Allo
spuntar dell'alba, tanta quiete del campo Saracino
fu da prima considerata dai cristiani vittoriosi per
una insidia. Pure sulle notizie avute dalle spie, si
avventurarono finalmente ad accostarsi per veder le
ricchezze lasciate nelle tende già vuote; ma, eccetto
qualche famosa reliquia, non tornò in mano ai legittimi
proprietari che una piccola porzione di bottino.
Ben presto si sparse la gran nuova nel Mondo cattolico,
e i monaci d'Italia asserirono e credettero
che il martello di Carlo aveva accoppato trecentocinquanta,

o trecento settantacinquemila Musulmani[470],
nel mentre che i cristiani non aveano perduto più
di mille e cinquecento uomini nella giornata di
Tours; ma queste novelle incredibili sono abbastanza
smentite da quel che si sa della circospezione del
general Francese, il quale temette i rischi dell'inseguire,
e che rimandò alle lor foreste i suoi alleati
della Germania. L'inazione d'un vincitore è una
prova che egli ha perduto assai di forza, e veduto
correre molto del suo sangue, e non è tanto il momento
della battaglia, ma della fuga dei vinti quello
che è segnato da strage maggiore. Nondimeno la
vittoria dei Franchi fu intera e decisiva. Eude ricuperò
l'Aquitania, e gli Arabi più non pensarono alla
conquista delle Gallie, da cui Carlo Martello e i
prodi suoi discendenti li respinsero ben presto al di
là dei Pirenei[471]. Fa meraviglia che il Clero, debitore
della sua esistenza a Carlo Martello, non abbia
canonizzato o per lo meno lodato a cielo il salvatore

del cristianesimo: ma nella pubblica angustia
era stato astretto il Prefetto del Palazzo ad impiegare,
in servigio dello Stato e per lo stipendio dei
soldati, le ricchezze, o almeno le rendite dei vescovi
e degli abati. Fu dimenticato il suo merito per
sovvenirsi solamente del suo sacrilegio, e un Concilio
di Francia osò dichiarare[472], in una lettera ad
un principe Carlovingio, che il suo avo era dannato,
che quando ne fu aperta la tomba furono spaventati
gli spettatori da un odor di fuoco e dalla vista di
un orrido drago, e che un Santo di quel tempo avea
goduto lo spettacolo di vedere ardere l'anima ed il
corpo di quel sacrilego negli abissi per tutta l'eternità[473].



Nella Corte di Damasco non fece tanta impressione
la perdita d'un esercito e d'una provincia in
occidente, quanto l'esaltazione e i progressi d'un
rivale domestico. Eccettuati quei della Sorìa, giammai
i Musulmani non aveano amato la Casa d'Ommiyah.
Aveanla veduta sotto Maometto perseverare nell'idolatria,

e nella ribellione; aveva essa a malgrado suo
abbracciato l'Islamismo; era irregolare e fazioso il
suo innalzamento, e bagnato il suo trono dal sangue
più sacro ed illustre dell'Arabia. Il pio Omar,
che pur era il migliore dei principi di questa razza,
non avea riconosciuto bastante il suo titolo, e nelle
lor virtù personali non aveano tutti il modo di giustificarsi
d'aver violato l'ordine della successione, e
gli occhi, non che il cuor dei fedeli, erano volti verso
la linea di Hashem, ed i parenti dell'appostolo
di Dio. Fra quei discendenti del Profeta, i Fatimiti
erano spensierati o pusillanimi, ma gli Abbassidi con
ardimento e prudenza covavano speranze di gran
fortuna. Dal fondo della Sorìa, ove traevano una vita
oscura, fecero partire segretamente agenti e missionari,
che nelle province d'oriente andavano predicando il
diritto ereditario ed irrevocabile che loro competeva;
Mohammed, figlio d'Alì, figlio d'Abdallah, figlio d'Abbas,
zio del Profeta, diede udienza ai deputati del Korasan,
e ne accettò un regalo di quarantamila pezze
d'oro. Morto Mohammed, le truppe numerose di fedeli,
che non aspettavano altro che un Capo e un segnale
di ribellione, prestarono giuramento al suo figlio
Ibrahim; il governator del Korasan continuò a deplorare
le inutilità de' suoi avvertimenti, e il funesto
sonno dei Califfi di Damasco, sino al giorno in
cui con tutti i suoi aderenti fu cacciato dalla città
e dal palazzo di Meru da Abu-Moslem generale
dei ribelli[474]. Questo creatore di re che chiamò,

come è fama, gli Abbassidi a regnare, fu alla perfine
pagato come s'usa nelle Corti per l'ardire avuto di
farsi utile. Una nascita ignobile, forse in paese estero,
non avea potuto frenare l'ambiziosa energia di
Abu-Moslem. Geloso egli delle sue mogli, prodigo
delle sue ricchezze e del sangue proprio, non che
dell'altrui, si dava vanto con gran compiacenza, e
forse per la verità, d'aver data la morte a seicentomila
nemici; e tanta era la gravità del suo naturale
e della sua fisonomia, che fuor d'un giorno di
battaglia non fu mai veduto sorridere. Tra i colori
scelti dalle diverse fazioni, il verde era quello dei
Fatimiti; gli Ommiadi avevano preso il color bianco,
e, come il più contrario a questo, il nero era stato
preso dagli Abbassidi. I turbanti e gli abiti di questi
erano offuscati da quel tetro colore: due stendardi
neri elevati su picche, alte nove cubiti, precedan
la vanguardia di Abu-Moslem, e si chiamavano
la notte e l'ombra, volendosi con tai nomi allegorici
oscuramente indicare un'unione indissolubile, e
la succession perpetua della linea di Hashem. Dall'Indo
all'Eufrate, fu sconvolto l'oriente dalle contese
della fazion dei Bianchi, e dall'altra dei Neri:
eran vincitori gli Abbassidi il più delle volte: ma lo
splendore di queste vittorie fu scemato per le disgrazie
personali del Capo. Scossasi infine da un lungo letargo,
deliberò la Corte di Damasco di impedire il
pellegrinaggio della Mecca intrapreso da Ibrahim, con
luminoso seguito, per raccomandarsi al favor del Profeta

e del popolo a un tempo. Da un distaccamento
di cavalleria furono precise le sue mosse: egli fu arrestato,
e spirò l'infelice in una prigione di Harran,
senza avere assaporato i piaceri del regno che gli
era stato tanto promesso. Saffah ed Almansor, suoi
fratelli cadetti, scamparono dalle mani del tiranno,
tenendosi celati a Cufa sino a quel giorno che dallo
zelo del popolo, e dall'arrivo dei lor partigiani dell'oriente,
furono rincorati a mostrarsi al pubblico
ansioso di vederli. Saffah, ornato dei fregi di Califfo
e dei colori della sua Setta, seguitato da un corteggio
religioso e militare, andò alla moschea, salì in
pulpito, fece orazione, indi un discorso come successor
legittimo di Maometto. Partito che fu, i suoi
alleati ricevettero da un popolo affezionato il giuramento
di fedeltà: ma non nella moschea di Cufa,
ma sulle rive del Zab dovea terminarsi la gran contesa.
Parea che la fazione dei Bianchi avesse tutti i
vantaggi, l'autorità d'un governo ben assodato, un
esercito di cento ventimila soldati contro un numero
sei volte minore di nemici, la presenza e il merito
del Califfo Merwan, quattordicesimo ed ultimo della
casa d'Ommiyah. Prima di salire sul trono s'era
acquistato, per le sue campagne in Georgia, l'onorevole
soprannome di asino della Mesopotamia[475], e

si avrebbe potuto annoverarlo tra i più gran principi,
se i decreti eterni, dice Abulfeda, non avessero
stabilita quell'epoca per la rovina della sua famiglia:
decreto, soggiunge egli, contro il quale indarno
lotterebbero tutta la forza e la sapienza degli uomini.
Si compresero male, o si violarono gli ordini
di Merwan; vedendosi tornare il suo cavallo, che egli
avea per una necessità corporale abbandonato un istante,
fu creduto morto, e Abdallah, zio del suo
competitore, seppe bravamente dirigere l'entusiasmo
degli squadroni neri. Dopo una sconfitta irreparabile
fuggì il Califfo alla volta di Mosul: ma di già
sventolava sulle mura la bandiera degli Abbassidi,
e allora ripassò il Tigri, gettò un'occhiata di dolore
sul suo palagio di Harran, varcò l'Eufrate, abbandonò
le fortificazioni di Damasco, e, senza soffermarsi
nella Palestina, pose il suo ultimo campo a Busir
sulle sponde del Nilo[476]. Era incalzato nella fuga

dall'istancabile Abdallah, il quale inseguendolo cresceva
ogni dì più in forza e riputazione. Le reliquie
della fazion dei Bianchi furono totalmente disfatte
in Egitto, e il colpo di lancia, che troncò la vita e
le inquietudini di Merwan, gli parve forse tanto utile
quanto lo era pel suo vincitore. L'inesorabile
vigilanza del principe trionfante estirpò i rami più
remoti della famiglia rivale; ne furono disperse le
ossa, caricata d'imprecazioni la memoria, e vendicato
ampiamente il martirio di Hosein sulla posterità dei
suoi tiranni. Ottanta Ommiadi, che s'erano arresi sulla
parola de' lor nemici, o fidavansi alla lor clemenza,
furono convitati ad un banchetto in Damasco, e colà
furono indistintamente trucidati ad onta delle leggi
della ospitalità; fu imbandita una tavola sui loro corpi,
e dai gemiti della loro agonia si pascea la giovialità
dei commensali. L'esito della guerra civile fermò saldamente
la dinastia degli Abbassidi; ma furono soli
i cristiani che dovessero trionfare delle conseguenze
degli odi, e delle perdite che aveano sofferto i discepoli
di Maometto[477].



A. D. 755



Se per altro le conseguenze di tale sconvolgimento

politico non avessero portato danno alla forza e all'unità
dell'impero de' Saracini, avrebbe bastato una
generazione a riempiere il voto dei Musulmani mietuti
dalla guerra civile. Nella proscrizione degli Ommiadi,
Abdalrahman, giovanetto arabo della stirpe
reale, era il solo che si fosse salvato dal furor dei
nemici, e fu inseguito dalle rive dell'Eufrate sino
alle valli del monte Atlante. La sua giunta nelle vicinanze
della Spagna rianimò lo zelo della fazione
dei Bianchi. Sino a quel punto erano stati soli i Persiani
ad immischiarsi nella causa degli Abbassidi; l'occidente
non avea partecipato poco nè punto alla
guerra civile, e i servi della famiglia cacciata dal trono
vi possedeano tuttavia, ma precariamente, le proprie
terre, e gli impieghi del governo. Fortemente riscaldati
dalla gratitudine, dallo sdegno e dal timore indussero
il nipote del Califfo Hashem ad occupare il
soglio de' suoi antenati. Nella disperata condizione in
cui era, non potea ricevere altro consiglio da un'estrema
temerità, nè da un'estrema prudenza. Dalle
acclamazioni del popolo fu salutato il suo arrivo sulla
costa d'Andalusia, e dopo più tentativi, coronati dal
buon esito, fondò Abdalrahman il trono di Cordova,
e fu il ceppo degli Ommiadi di Spagna, che per più
di due secoli e mezzo regnarono dalle rive dell'Atlantico
sino alle montagne de' Pirenei[478]. Uccise egli in
un combattimento un Luogo-tenente degli Abbassidi,
venuto con una squadra ed un esercito ad assalire

i suoi dominii. Un ardito emissario andò a sospendere
davanti al palagio della Mecca la testa di Ala,
conservata nel sale e nella canfora; ed il Califfo Almansor
fu ben lieto, per la propria sicurezza, d'essere
pei mari e per una vasta ampiezza di paese diviso
da un sì terribile avversario. Non ebbero alcun
effetto i loro nuovi divisamenti, e le dichiarazioni di
guerra; la Spagna, invece d'aprir una porta al conquisto
dell'Europa, fu staccata dal tronco della monarchia,
e, impelagata in guerre continue coll'oriente,
parve propensa a mantener la pace e i vincoli d'amicizia
coi principi cristiani di Costantinopoli e di Francia.
All'esempio degli Ommiadi si conformarono i
discendenti veri o supposti di Alì, cioè gli Edrissiti
di Mauritania, e i Fatimiti dell'Egitto e dell'Affrica,
i più potenti di tutti. Nel decimo secolo tre Califfi,
o comandanti de' fedeli che regnavano in Bagdad,
in Cairoan ed in Cordova si contendeano il trono di
Maometto, si scomunicavano a vicenda, e non erano
d'accordo che su questa massima di discordia, che un
Settario è più odioso e più colpevole di un infedele[479].



Era la Mecca il patrimonio della linea di Hashem,
ma non si avvisarono mai gli Abbassidi di soggiornare
nella città del Profeta. Presero avversione per Damasco,

che già era stata la residenza degli Ommiadi
bagnata del lor sangue, ed Almansor, fratello e successore
di Saffah, gettò le fondamenta di Bagdad[480],
ove risiedettero per cinquecento anni i Califfi suoi
successori[481]. Fu collocata la nuova capitale sulla
riva orientale del Tigri circa quindici miglia al di
sopra delle rovine di Modain; fu cinta d'un doppio
muro di forma circolare, e sì rapido fu l'aumento
di questa città, oggi ridotta a città di provincia,
che ottocentomila uomini e sessantamila donne
di Bagdad e dei villaggi vicini assistettero ai funerali
d'un Santo, amato dal popolo. In questa città
di pace[482], in mezzo alle dovizie dell'oriente, assai

presto gli Abbassidi posero in non cale la moderazione
e la semplicità dei primi Califfi, e vollero emulare
la magnificenza dei re Persiani. Almansor, dopo
aver fatte tante guerre ed innalzato sì gran numero
di edificii, lasciò quasi trenta milioni di lire sterline
in oro e in argento[483], e i suoi figli, sia pei vizi o per
le virtù, dissiparono in pochi anni questi tesori. Mahadi,
un di loro, spese sei milioni di danari d'oro
in un solo pellegrinaggio alla Mecca. Forse per motivi
di carità e di divozione fondò cisterne e caravanserai
(ospizii) sopra una strada di settecento
miglia; ma quella truppa di cammelli carichi di neve
che lo seguivano, non potea servir ad altro che a dar
maraviglia agli Arabi, e a rinfrescare i liquori e le
frutta per la tavola del principe[484]. Non mancarono i
cortigiani senz'altro di colmar di elogi la liberalità
d'Almamon suo nipote, che, prima di smontar da
cavallo, distribuì i quattro quinti della rendita d'una
provincia, vale a dire due milioni e quattrocentomila
danari d'oro. Alle nozze dello stesso principe,
sulla testa della sposa si seminarono mille perle di
primaria grossezza[485], ed un lotto di terre e di case

dispensò ai cortigiani i capricciosi favori della fortuna.
Nel declinar dell'impero, lo splendor della Corte
invece di scemare si accrebbe, e un ambasciator Greco
ebbe occasione d'ammirare o di guardar con compassione
la magnificenza del debole Moctader. Tutto
l'esercito del Califfo, tanto cavalleria che fanteria, era
sotto l'armi, dice lo storico d'Abulfeda, e formava
un corpo di cento sessantamila uomini: i grandi
ufficiali, i suoi schiavi favoriti gli stavano a fianco,
vestiti nel modo più luminoso con cinture brillanti
di gemme e d'oro. Poi si vedeano settemila eunuchi,
quattromila dei quali erano bianchi; vi erano
settecento portieri o guardie d'appartamenti. Vogavano
sul Tigri scialuppe e gondole riccamente decorate.
Non era minore la sontuosità nell'interno
del palazzo ornato di trent'ottomila tappezzerie, tra
le quali dodicimila e cinquecento eran di seta ricamate
in oro: inoltre ventiduemila tappeti da terra.
Manteneva il Califfo cento leoni ognuno de' quali
avea un custode[486]. Fra gli altri raffinamenti d'un lusso
mirabile non conviene dimenticare un albero d'oro

e d'argento che spandea diciotto grossi rami, sui quali,
non meno che sui più piccoli, si scorgevano uccelli
d'ogni spezie fatti, del pari che le foglie dell'albero, dei
medesimi metalli preziosi. Questo albero dondolava
come gli alberi de' nostri boschi, e allora si udiva
il canto di vari uccelli. In mezzo a tutto questo apparato
fu condotto l'ambasciator Greco dal visir a
piedi del trono del Califfo[487]». In occidente, gli
Ommiadi di Spagna sosteneano con pari pompa il
titolo di comandante dei fedeli. Il terzo e il più grande
degli Abdalrahman eresse a tre miglia di distanza
da Cordova la città, il palazzo e i giardini di Zebra
in onore della sua sultana favorita. Vi spese venticinque
anni di lavoro, e più di nove milioni sterlini;
chiamò da Costantinopoli i più bravi scultori ed
architetti del suo secolo; mille dugento colonne di
marmo di Spagna e d'Affrica, di Grecia o d'Italia
sorreggevano o abbellivano questi edificii. La sala
d'udienza era incrostata d'oro e di perle, e figure
d'uccelli e di quadrupedi d'infinito lavoro contornavano
una gran vasca posta nel centro. In un alto
padiglione, collocato in mezzo ai giardini, si vedeva
uno di quei bacini o fontane che nei climi caldi sono
sì deliziose, ma che invece d'acqua era pieno di argento
vivo purissimo. Il serraglio di Abdalrahman,
computandovi le mogli, le concubine e gli eunuchi
neri, era composto di seimila e trecento persone, e

quando andava al campo era seguìto da dodicimila
guardie a cavallo che aveano cinture e scimitarre guarnite
d'oro[488].



Nella condizione privata avviene che le nostre voglie
sono represse dalla povertà a dalla subordinazione:
ma un despota, alle cui brame tutti servono
ciecamente, dispone della vita e del braccio di milioni
d'uomini presti sempre a soddisfare senza indugio
ogni suo capriccio. Noi siamo abbacinati da una
condizione sì luminosa, e, ad onta dei consigli della
fredda ragione, pochi sono fra noi che ostinatamente
ricusassero di provare i piaceri e le cure del regno.
Può dunque riescire a qualche utilità l'indicare in
proposito l'opinione di quel medesimo Abdalrahman,
la magnificenza del quale ci ha mossi forse ad ammirazione
e ad invidia, e il riportare uno scritto di
sua mano trovato dopo la sua morte nel gabinetto
di lui. «Presentemente io conto cinquant'anni di
regno, sempre vittorioso o in pace, amato dai sudditi,
temuto dai nemici, rispettato dagli alleati: ho
avuto a seconda de' miei desiderii ricchezza, onori,
potenza e piaceri, e pare che nulla dovesse mancare
sulla terra alla mia felicità. In questo stato ho
voluto attentamente tener conto di tutti i giorni in
cui ho provato una felicità vera; essi non furono che
quattordici.... oh! uomo, non porre mai la tua fiducia
nelle cose di questo Mondo[489].» Il lusso dei

Califfi, tanto inutile alla privata lor contentezza, indebolì
la forza e limitò l'ingrandimento dell'impero
degli Arabi. Non aveano i primi Califfi pensato che
a conquiste temporali e spirituali, e dopo aver provveduto
al personal loro mantenimento, che alle necessità
della vita si restringeva, impiegavano scrupolosamente
in que' religiosi disegni tutta l'entrata.
La moltitudine de' bisogni, e il difetto d'economia
impoverirono gli Abbassidi, i quali, invece di darsi
tutti a' grandi pensieri dell'ambizione, consacravano
alle ricerche della pompa e dei piaceri le ore, i sentimenti
e le forze del loro ingegno. Donne, ed eunuchi
usurpavansi le ricompense dovute al valore,
e il campo reale era ingombro del lusso della Corte.
Uguali costumanze si seguirono dai sudditi del Califfo.
Col tempo e nella prosperità s'era calmato il
severo loro entusiasmo: cercavan fortuna nei lavori
d'industria, gloria nella coltura delle lettere, felicità
nella quiete della vita domestica. Non era più
la guerra la passion dei Saracini, nè più bastavano
lo stipendio accresciuto, le liberalità sovente rinnovate
a sedurre i discendenti di quei prodi, che allettati

dalla speranza del bottino o del paradiso giungevano
in folla sotto lo stendardo d'Abubeker e di
Omar.



A. D. 754-813



Quando gli Ommiadi regnavano, erano ristretti gli
studii dei Musulmani ad interpretare il Corano, e a
coltivar l'eloquenza e la poesia nella propria lingua.
Un popolo esposto sempre ai rischi della guerra, debbe
apprezzare l'arte della medicina o piuttosto della
chirurgia; ma i medici Arabi si dolean sotto voce
che l'esercizio e la temperanza riducessero a poco il
numero dei malati[490]. I sudditi degli Abbassidi, dopo
le guerre civili e le domestiche, esciano del letargo in
cui s'erano assopiti gli ingegni. Impiegarono l'ozio,
che aveano acquistato, a soddisfar la curiosità che lo
studio delle scienze profane veniva ispirando negli
animi loro. Questo studio da prima venne favorito
dal Califfo Almansor, il quale, oltre il ben conoscere
la legge musulmana, aveva imparato l'astronomia.
Ma quando salì al trono Almamon, settimo degli Abbassidi,
compiendo i disegni del suo avo invitò da
ogni parte le Muse alla sua Corte. Dai suoi ambasciatori
a Costantinopoli, dai suoi agenti nell'Armenia,
nella Sorìa, nell'Egitto furono raunati gli scritti
della Grecia, ed egli li fece tradurre in arabo da
valenti interpreti, esortò i sudditi a leggerli assiduamente,
e il successor di Maometto assistè con piacere,

e insiem con modestia, alle assemblee ed alle
dispute degli eruditi. «Non ignorava, dice Abulfaragio,
che coloro che consacran la vita a perfezionare
l'intelletto, sono gli eletti di Dio, i suoi migliori
e più utili servi. L'ignobile ambizion dei Cinesi
e dei Turchi può ben insuperbirsi dell'industria
delle lor mani e dei lor godimenti sensuali: ma quegli
abili operai non devono considerare se non se
con disperata invidia gli esagoni, e le piramidi delle
celle d'un alveare[491]. La ferocia de' leoni e delle
tigri debbe atterrire quegli uomini valorosi, e nei
piaceri dell'amore la forza loro è bene inferiore a
quella dei più vili quadrupedi. I maestri della sapienza
sono i veri luminari e i legislatori del Mondo, il
quale senza di loro ricadrebbe nell'ignoranza e nella
barbarie.[492]». Nei principi della Casa d'Abbas, che
succedettero ad Almamone, pari fu la curiosità e lo
zelo d'apprendere: i lor rivali, i Fatimiti d'Affrica,

e gli Ommiadi di Spagna, comandanti anch'essi dei
fedeli, furon pure i protettori delle scienze. Nelle province
solevano gli Emiri indipendenti concedere al
sapere quella protezione che da loro si considerava
come uno dei doveri di chi regna, e la loro emulazione
diffuse, da Samarcanda e da Boccara sino a
Fez e a Cordova, il gusto delle scienze, e i guiderdoni
da quelle meritati. Il visir d'uno di que' Soldani
donò dugentomila pezze d'oro per erigere a Bagdad
un collegio, e lo dotò d'una rendita di quindicimila
danari. Ne uscirono per avventura in vari tempi
seimila scolari di tutte le classi, cominciando dal figlio
del nobile sino a quello dell'artigiano. Gli alunni
poveri ricevano una somma sufficiente ai lor bisogni,
e i professori aveano stipendi proporzionati
al merito od al talento loro. In tutte le città, il
genio curioso dei dilettanti, e la vanità dei ricchi
venivano moltiplicando gli esemplari delle opere della
letteratura araba. Un semplice dottore rifiutò gli inviti
del soldano di Boccara, perchè a trasportare i
suoi libri sarebbe stato uopo di quattrocento cammelli.
La biblioteca dei Fatimiti conteneva centomila
manoscritti, vergati in bellissimo carattere e legati
magnificamente, i quali senza timore e senza difficoltà
erano prestati agli studenti del Cairo. Nondimeno
questo numero sembrerà ancora assai moderato,
se si voglia credere che gli Ommiadi di Spagna aveano
formata una biblioteca di seicentomila volumi, fra i
quali se ne contavano quarantaquattro pel solo catalogo.
Cordova lor capitale, e le città di Malaga, d'Almeria
e di Murcia diedero il giorno a più di trecento
autori; e per lo meno settanta erano le biblioteche
pubbliche nelle città solamente del regno d'Andalusia.

Il dominio delle lettere arabe si è prolungato
per lo spazio di circa cinque secoli, sino alla grande
irruzione dei Mongou, e fu contemporaneo al periodo
più oscuro e più ozioso degli annali Europei;
ma pare che la letteratura orientale abbia declinato
dopo che le scienze comparvero nell'Occidente[493].



Nelle biblioteche degli Arabi, come in quelle dell'Europa,
la maggior parte di questo enorme ammasso
di volumi non aveva che un valor locale ed
un pregio immaginario[494]. Vi stavano in mucchio
una farragine d'oratori e di poeti, lo stile dei quali
era conforme al gusto e ai costumi del paese; d'istorie
generali e particolari, a cui ogni nuova generazione
recava il suo tributo d'eroi e di fatti; di raccolte
e di commentari sulla giurisprudenza, che pigliavano
la loro autorità dalla legge del Profeta; di
interpreti del Corano, e di tradizioni ortodosse;
finalmente tutto lo stuolo dei teologi polemici, mistici,
scolastici e moralisti, considerati come i primarii
o gli ultimi degli scrittori, secondo che sono
guardati dall'occhio dello scetticismo, o da quel della
fede. I libri di scienza o di speculazione poteano

dividersi in quattro classi, filosofia, matematica, astronomia
e medicina. Furono tradotti e spiegati in lingua
araba gli scritti dei Saggi della Grecia, e si è
ritrovato in queste versioni qualche Trattato di cui
oggi è perduto l'originale[495]: tradussero gli orientali
e studiarono, fra gli altri, gli scritti d'Aristotile
e di Platone, d'Euclide e d'Apollonio, di Tolomeo,
d'Ippocrate e di Galeno[496]. Fra i sistemi di idee
che hanno variato col gusto d'ogni secolo, abbracciarono
gli Arabi la filosofia d'Aristotile, del pari intelligibile
ed oscura del pari pei lettori di tutti i
tempi. Platone avea scritto per gli Ateniesi, e lo
spirito delle sue allegorie è troppo intimamente connesso
colla lingua e colla religion della Grecia. Caduta
che fu questa religione, uscendo i Peripatetici

della loro oscurità trionfarono nelle controversie delle
Sette orientali, e lungo tempo dopo fu dai Musulmani
di Spagna renduto alle scuole latine il loro
fondatore[497]. In fisica, i progressi delle vere cognizioni
erano stati inceppati dagli insegnamenti dell'accademia
e del liceo, che invece dell'osservazione
avean messo in questa scienza il raziocinio. La superstizione
ha fatto troppo uso della metafisica dello
spirito infinito, e dello spirito finito: ma dalla teorica
e dalla pratica della dialettica sono fortificate
le nostre facoltà intellettuali; le dieci categorie di
Aristotile generalizzano e mettono in ordine le nostre
idee[498], e il suo sillogismo è l'arma più tagliente
della disputa. Era questa abilmente impiegata
nelle scuole dei Saraceni; ma siccome giova più
per discoprire l'errore che la verità, non è maraviglia
se si veggono nella succession dei tempi girare
continuamente e maestri e discepoli nello stesso circolo
d'argomenti. Le matematiche hanno un vantaggio
particolare, quello cioè, di poter sempre, nel corso dei
secoli, progredire più innanzi senza retrogradare giammai;
ma gli Italiani, se mal non m'appongo, nel decimoquinto
secolo presero la geometria quale si trovava
presso gli antichi; e qualunque siasi l'etimologia
della parola Algebra, gli stessi Arabi attribuiscono
modestamente quella scienza a Diofanto un de' Geometri

della Grecia[499]. Con più gloria coltivarono
l'astronomia che sublima lo spirito umano, insegnandogli
a non curare il piccolo pianeta in cui abita
nella propria passaggera esistenza. Il Califfo Almamon
somministrò i dispendiosi stromenti necessari
agli osservatori: per altro il paese de' Caldei aveva
un terreno egualmente piano, e uno stesso
Orizzonte sempre sgombro di nubi: nelle pianure di
Sennaar, e la seconda volta in quelle di Cufa misurarono
i matematici esattamente un grado del gran
circolo della terra, e trovarono essere l'intera circonferenza
del globo ventiquattromila miglia[500].
Dal regno degli Abbassidi sino a quello dei nipoti
di Tamerlano, si osservarono le stelle con attenzione,
ma senza l'aiuto dei cannocchiali; e le Tavole astronomiche
di Bagdad, di Spagna e di Samarcanda[501]

correggono alcuni errori secondari, senza avere il
coraggio di rinunciare all'ipotesi di Tolomeo, e senza
avanzare un passo verso la scoperta del sistema solare.
Non poteano esser ben accolte le verità scientifiche
nelle Corti d'oriente se non se mercè della
ignoranza e della sciocchezza; e si sarebbe ributtato
l'astronomo, se non avesse avvilito il suo sapere e
l'onestà sua colle vane predizioni dell'astrologia[502].
Ma nella scienza della medicina hanno gli Arabi
ottenuto giustissimi elogi. Mesua e Geber, Razis ed
Avicenna si sono innalzati alla sublimità dei Greci;
e nella città di Bagdad si contavano ottocento sessanta
medici approvati, ricchi per la pratica di loro
professione[503]. In Ispagna si affidava la vita dei
principi cattolici al sapere dei Saracini[504], e la
scuola di Salerno, nata dalle dottrine che avean essi
portate, richiamò in Italia e nel resto dell'Europa i
precetti dell'arte salutare[505]. Dovettero i buoni successi

di ciascun di que' medici essere frutto della
forza propizia di molte cagioni personali ed accidentali;
ma si può formare un concetto più positivo di
quanto sapevano in generale su l'anatomia[506] la
botanica[507] e la chimica[508], che sono le tre basi
della lor teorica e della loro pratica. Per un rispetto
superstizioso dei morti, non si permetteva ai Greci e agli
Arabi che la sezione delle scimie e d'altri quadrupedi.
Le parti più solide e più visibili del corpo umano erano
note ai tempi di Galeno; ma al microscopio ed alle
iniezioni dei moderni era serbato il conoscerne meglio
la costruzione. La botanica esige indagini faticose,
e poterono le scoperte della Zona torrida arricchire
di duemila piante l'erbario di Dioscoride.
Quanto alla chimica, forse i templi e i monasteri
dell'Egitto conservavano per tradizione qualche dottrina

di essa, e col praticare le arti e le manifatture
s'erano imparati molti utili segreti; ma la scienza
è debitrice della sua origine e del suo incremento
alla fatica dei Saracini. I quali furono i primi ad
usure il lambicco per distillare, e a noi ne tramandarono
il nome; analizzarono le sostanze dei tre
regni; osservarono le differenze e le affinità degli
alcali e degli acidi, e dai minerali più pericolosi
seppero ricavare medicamenti dolci e salubri. Ma
la trasmutazione dei metalli e l'elixir d'immortalità
furono le principali occupazioni della chimica araba.
Migliaia di dotti videro sparire la lor fortuna, e la
ragione e il senno nei crogiuoli dell'alchimia; si
congiunsero insieme il mistero, la favola e la superstizione,
degni socii per lavorare alla grand'opra della
pietra filosofale.



Intanto i Musulmani aveano trascurato i maggiori
beneficii che fornisce la lettura degli autori della
Grecia e di Roma: cioè la cognizion dell'antichità,
del buon gusto e della libertà di pensare. Alteri,
baldanzosi delle ricchezze della propria lingua, sdegnavano
gli Arabi lo studio d'un idioma straniero.
Fra i cristiani dei loro dominii sceglievano gl'interpreti
greci, e questi faceano le traduzioni talora
sul testo originale, e forse più sovente sopra una
versione siriaca; e pare che i Saracini, dopo aver
pubblicato nella propria lingua tante Opere d'astronomia,
di fisica e di medicina, non abbiano tradotto
un poeta, un oratore, e nemmeno uno storico[509].

La mitologia d'Omero avrebbe ributtata la severità
del lor fanatismo; governavano essi in una neghittosa
ignoranza le colonie dei Macedoni, e le province
cartaginesi e romane; non v'era più memoria
degli eroi di Plutarco e di T. Livio, e l'istoria del
Mondo, prima di Maometto, era ristretta ad una breve
leggenda sui patriarchi e profeti, e i re della Persia.
Forse gli autori greci e latini, in cui è occupata la
nostra educazione, ci hanno per avventura inspirato
un gusto troppo esclusivo, nè io son sollecito a condannare
la letteratura e il giudizio delle nazioni di
cui non m'è nota la lingua. So per altro che possono
gli autori classici insegnare assai cose, e credo
che molto hanno da imparare gli orientali da quelli;
mancano specialmente d'una certa dignità temperata
nello stile, delle nostre belle proporzioni dell'arte,
delle forme del bello visibile ed intellettuale,
dell'abilità di delineare esattamente i caratteri e le
passioni, d'abbellire un racconto o un argomento, e
di comporre regolarmente l'edificio dell'epopea e del
dramma[510]. L'impero della verità e della ragione è
sempre presso a poco lo stesso. I filosofi d'Atene

e di Roma godevano la libertà civile e religiosa, e
ne sosteneano coraggiosamente i diritti. Colle loro
scritture di morale e di politica avrebbero a poco
a poco rallentati i ferri del dispotismo orientale, e
sparso uno spirito generale di discussione e di tolleranza:
nel leggerli, avrebbero i saggi Arabi pensato
che il Califfo poteva essere un tiranno, e il loro Profeta
un impostore[511]. All'istinto della superstizione
fecero anche timore le scienze astratte, e i più austeri
dottori della legge dannarono l'imprudente e perniciosa
curiosità di Almamon[512]. Deesi attribuire alla
sete del martirio, alle visioni sul paradiso e al domma
delle predestinazioni l'indomabile entusiasmo del
principe e del popolo. La spada dei Saracini cessò
d'essere tanto formidabile quando la gioventù passò
dai campi ai collegi, quando gli eserciti de' fedeli
osarono leggere e riflettere. Pure la puerile vanità
dei Greci s'inalberò al vedere quegli studii, e solo con
gran ripugnanza s'indussero a comunicare il santo
fuoco ai Barbari dell'oriente[513].







A. D. 781-805



Nel tempo della sanguinosa lotta fra gli Ommiadi
e gli Abbassidi, aveano i Greci colto il destro di vendicarsi
dei torti ricevuti ed allargare i confini. Ma
pagarono caro questo piacere sotto Mohadi, terzo Califfo
della dinastia, il quale fece esso pure suo pro
dei vantaggi che gli presentava la debolezza della
Corte bizantina, governata da una donna e da un fanciullo,
Irene e Costantino. Dalle rive del Tigri giunse
al Bosforo di Tracia un esercito di novantacinquemila
Persiani ed Arabi, condotti da Haroun[514] o Aronne,
secondo figlio del Califfo, e l'imperadrice, che presto
lo vide accampato in faccia al suo palazzo sulle
alture di Crisopoli o Scutari, comprese allora d'aver
perduta gran parte delle sue soldatesche e delle province.
Colla sua approvazione, i ministri segnarono
una pace ignominiosa, e i donativi scambievoli delle
due Corti non poterono mascherare la vergogna d'un
annuo tributo di settantamila danari d'oro a cui dovette
obbligarsi l'impero Romano. I Saracini non aveano
avuta bastante precauzione innoltrandosi in una
terra nemica e lontana dal loro impero; per indurli
a ritirarsi, furono promesse guide sicure e viveri in
abbondanza, nè vi fu un solo Greco da tanto che insinuasse,
potersi circondare e distruggere le loro milizie
affaticate nel punto che passassero fra una montagna

di malagevole accesso e la riviera di Sangario.
Cinque anni dopo questa impresa, salì Haroun sul trono
paterno; e di tutti i monarchi della sua famiglia
fu quegli che mostrò più potenza ed energia. La sua
alleanza con Carlo Magno gli ha data celebrità in
occidente, e noi lo conosciamo sin dalla nostra infanzia
per la figura che fa continuamente nelle Novelle
Arabe. Egli denigrò il suo soprannome di Rashid
(il Giusto), con la morte de' generali Barmecidi,
forse innocenti, il che, per altro, non impediva
che potesse far giustizia a una povera vedova,
la quale, saccheggiata da' soldati, osò citare al despota
negligente un passo del Corano, che lo minacciava
del giudizio di Dio e della posterità. Si abbellì
la sua Corte della pompa del lusso e delle scienze;
nei ventitre anni del suo regno corse più volte le
province del suo impero dal Korasan sino all'Egitto.
Fece cinque pellegrinaggi alla Mecca; invase in otto
epoche diverse il territorio dei Romani, ed ogni volta
che questi ricusarono di pagare il tributo, impararono
che un mese di devastazioni era più funesto che un
anno di sommessione. Dopo la deposizione e l'esiglio
della snaturata madre di Costantino, risolvette
il suo successore Niceforo d'abolire questa marca
di servitù e di disonore. La sua lettera al Califfo
alludeva al giuoco degli Scacchi, che s'era di già diffuso
dalla Persia nella Grecia: «La regina (diceva
egli parlando d'Irene) vi considerava come una torre,
e si credeva una pedina. Questa donna pusillanime aveva
acconsentito a pagarvi un tributo, il doppio di
quello che avrebbe dovuto esigere da un popolo barbaro.
Restituite dunque i frutti della vostra ingiustizia,
o preparatevi a decidere questa lite coll'armi».

Nel pronunciar queste parole gli ambasciatori
gettarono a piè del trono un fascio di spade. Sorrise
a quella minaccia il Califfo, e cavando la sua tremenda
sansamah, quella scimitarra sì famosa negli
annali della storia e della favola, troncò le deboli armi
dei Greci senza smuzzare il taglio della sua. Dettò
poscia questa lettera terribilmente laconica: «In
nome del Dio misericordioso, Haroun-al-Rashid comandante
dei fedeli, a Niceforo, cane Romano. Figlio
d'una madre infedele, ho letto la tua lettera.
Tu non avrai la mia risposta, ma la vedrai». La
Scrisse in caratteri di sangue e di fuoco nelle pianure
della Frigia; e per arrestare la celerità guerriera
degli Arabi, dovettero i Greci ricorrere alla dissimulazione
e all'apparenza di pentimento. Dopo le fatiche
della campagna si ritrasse il Califfo vittorioso
a Racca sull'Eufrate[515], che era il palagio da lui
prediletto. Ma i suoi nemici, vedendolo lontano cinquecento
miglia, rincorati inoltre dal rigor della stagione,
si avventurarono a violare la pace. Ebbero però
a rimanere storditi dell'ardimento e dalla rapidità
del Califfo, che nel cuor del verno ripassò le
nevi del monte Tauro; avea già Niceforo esausti tutti
gli stratagemmi di negoziazione e di guerra, e questo
perfido Greco non uscì che con tre ferite da una battaglia
che costò la vita a quarantamila sudditi. Sdegnò

per altro anche una volta la sommessione, e il
Califfo si mostrò parimenti preparato alla vittoria.
Aveva Haroun cento trentacinquemila soldati di milizia
regolare e più di trecentomila uomini d'ogni genere
entrarono in campagna sotto il vessillo nero degli
Abbassidi. Questo esercito sgombrò l'Asia Minore
sino al di là di Tiane ed Ancyra, ed investì Eraclea
del Ponto[516], già capitale d'un paese florido,
ed oggi miserabile borgo, il quale, al tempo di cui
parliamo, sostenne colle sue vecchie mura l'assedio di
un mese contra tutte le forze dell'oriente. Haroun
la rovinò da cima a fondo, e i suoi guerrieri vi trovarono
grandi ricchezze; ma se avesse conosciuta la
storia della Grecia, avrebbe deplorata la perdita di
una statua d'Ercole, che avea tutti gli attributi del
Semidio, cioè la clava, l'arco, il turcasso, e la
pelle di lione in oro massiccio. Per li progressi dei
guasti in mare e in terra, dall'Eusino all'isola di Cipro,
fu determinato Niceforo a ritrattare la sua superba
disfida. Consentì Haroun alla pace: ma volle
che rimanessero le rovine d'Eraclea per una lezione
ai Greci, e per un trofeo alla sua gloria, e che la
moneta del tributo portasse l'effigie e il nome di
Haroun e de' suoi tre figli. Ma questa pluralità di
sovrani fu quella che diede ai Romani agio per sottrarsi
al proprio disonore[517]. Dopo la morte del padre,

i figli del Califfo si contesero l'eredità, e quegli
che vinse la prova, il nobile Almamone, ebbe
troppo che fare a ristabilire la pace domestica e la
coltura delle scienze.




A. D. 823



Mentre Almamone regnava in Bagdad, e Michele-il-Balbo
in Costantinopoli, gli Arabi soggiogarono le
isole di Creta[518] e di Sicilia. I loro scrittori, che ignoravano
la fama di Giove e di Minosse, non curarono
la prima di quelle conquiste: ma non fu trascurata
dagli storici Bizantini, che qui cominciano a spargere
un po' più di luce sulle cose del lor tempo[519]. Una

turba di volontari della Andalusia, malcontenti del
clima e del governo di Spagna, se ne andarono per
mare in cerca d'avventure, e poichè non aveano che
dieci o venti galere furono chiamati corsari. Come
sudditi e difensori della parte dei Bianchi, credevano
aver dritto d'invadere i domimi dei Califfi Neri. Da
una fazione ribelle furono introdotti in Alessandria[520];
tagliarono a pezzi amici e nemici, posero a
sacco le chiese e le moschee, vendettero più di seimila
cristiani, e si tennero forti nella capitale dell'Egitto
sino al tempo che Almamon piombò su loro
col suo esercito. Dalla foce del Nilo sino all'Ellesponto,
le isole e le coste, che appartenevano o ai
Greci o ai Musulmani, furono esposte alle loro devastazioni.
Allettati dalla fertilità della Grecia, e ardenti
di voglia di insignorirsene, presto vi ritornarono
con quaranta galere. Corsero gli Andalusii quell'isola
senza tema e senza ostacolo; ma quando giunsero
alla riva per imbarcarvi la preda, videro i lor
navili in mezzo alle fiamme, e confessò Abu Caab,
loro Capo, sè essere l'autore dell'incendio. Accusato
dalle loro grida come stravagante o perfido, «di che
vi lagnate? rispose l'accorto Emir. Io vi ho condotto
in una terra, ove scorre il latte e il mele. Qui sta
la vostra patria. Riposate dalle fatiche, e ponete in
dimenticanza i deserti nativi. — E le nostre donne e

i nostri figli? esclamarono i pirati. — Le vostre belle
prigioniere faran le veci delle vostre mogli, soggiunse
Abu Caab, e in braccio a loro diverrete ben presto padri
d'una nuova famiglia». Non ebbero da prima per
abitazione che il loro campo sulla baja di Suda, cinto
da una fossa e da un muro; ma da un monaco
apostata, fu loro indicato nella parte orientale un
sito più opportuno, e il nome di Candace, che diedero
alla lor Fortezza e alla colonia loro, e divenuto quello
dell'intera isola chiamata poi corrottamente Candia.
Delle cento città sussistenti ai tempi di Minosse, non
ne rimanean più che trenta, e una sola, per quanto si
crede, Cydonia, ebbe coraggio di mantenersi in libertà
e di non abbiurare il cristianesimo. I Saracini
di Creta non tardarono a rifare vascelli; e i boschi
del monte Ida solcarono ben presto i mari. Nei cento
trentott'anni di una guerra continua contro quegli
arditi corsari, non cessarono i principi di Costantinopoli
di attaccarli e inseguirli senza frutto.



A. D. 727-878



Un atto di severità superstiziosa fece perdere la
Sicilia[521]. Un giovane, che avea rapita una religiosa,
fu condannato dall'imperatore a perdere la lingua.
Eufemio, tale era il nome del giovanetto, ebbe ricorso
alla ragione e alla politica dei Saracini d'Affrica,
e fece ritorno ben presto nel suo paese, vestito

della porpora imperiale, seguìto da cento navi, da settecento
cavalieri, e da diecimila fanti. Questi guerrieri
sbarcarono a Mazara, presso le rovine dell'antica
Selinunte; ma dopo alcune piccole vittorie, i Greci
liberarono Siracusa[522]; rimase ucciso l'apostata nell'assedio,
e gli Arabi furono ridotti a mangiar i cavalli.
Vennero anch'essi soccorsi da un potente sforzo dei
Musulmani della Andalusia; la parte occidentale, che
era la più considerevole dell'isola, fu a poco a poco
sottomessa, e i Saracini elessero il comodo porto di
Palermo per sede della lor potenza navale e militare.
Serbò Siracusa per cinquant'anni la fede giurata
a Gesù Cristo e all'imperatore. Quando fu assediata
l'ultima volta, mostrarono i suoi cittadini un
avanzo di quel coraggio, che avea resistito altre volte
alle armi d'Atene e di Cartagine. Più di venti giorni
stettero fermi contro gli arieti e le catapulte, le mine
e le testudini degli assedianti; e avrebbe potuto essere
soccorsa la Piazza, se non fossero stati impiegati
in Costantinopoli i marinai dell'armata imperiale a
fabbricare una chiesa in onore della Vergine Maria.
Il diacono Teodosio, non che il vescovo e tutto il
clero furono strappati dagli altari, caricati di catene,
condotti a Palermo, gettati in una prigione e continuamente
esposti al rischio di scegliere o la morte
o l'apostasia. Teodosio ha scritto, sopra la sua situazione,
un discorso patetico che non è privo d'eleganza,

e che può considerarsi come l'epitaffio del
suo paese[523] Dal tempo che fu soggiogata la Sicilia
dai Romani, sino a quello in cui fu conquistata dai
Saracini, Siracusa, ora ristretta all'isola d'Ortigia che
formò il suo primo recinto, avea a poco a poco perduto
l'antico splendore. Nondimeno conteneva ancora
grandi ricchezze; i vasi d'argento trovati nella
cattedrale pesavano cinquemila libbre; il bottino fu
valutato un milione di pezze d'oro, vale a dire circa
quattrocentomila lire sterline, e il numero de' prigionieri
dovette essere più considerevole che in Tauromenio,
d'onde furono trasportati diciassettemila cristiani
in Affrica per vivere colà nella schiavitù. Dai
vincitori fu annichilita in Sicilia la religione e la
lingua dei Greci, e tanta fu la docilità della nuova
generazione, che furono circoncisi quindicimila giovanetti
in un sol giorno col figlio del Califfo Fatimita.
Salparono dai porti di Palermo, di Biserta e di
Tunisi le forze marittime degli Arabi, e assalirono
e posero a ruba centocinquanta città della Calabria
e della Campania, nè il nome dei Cesari o degli
appostoli valse a difendere i sobborghi di Roma. Se
fossero stati concordi i Musulmani, avrebbero di leggieri
avuta la gloria di sottomettere l'Italia all'impero
del Profeta; ma i Califfi di Bagdad aveano perduta
in occidente l'autorità, gli Aglabiti e i Fatimiti
usurpato le province dell'Affrica, mentre in
Sicilia i loro Emiri anelavano alla independenza e

i lor disegni di conquista e di ingrandimento si ristrinsero
ad alcune scorribande di corsari[524].



A. D. 846



Fra le umiliazioni e i patimenti che desolavano
allora l'Italia, il nome di Roma risveglia negli animi
un'augusta e insiem dolorosa memoria. Parecchi navili
Saracini della costa d'Affrica ebbero il coraggio
di salire il Tevere ed accostarsi ad una città, che,
sebben digradata, era ancora riverita come metropoli
del Mondo cristiano. Un popolo tremante ne custodiva
le porte e le mura; ma le tombe e le chiese di
S. Pietro e Paolo, situate nei sobborghi del Vaticano e
sulla strada d'Ostia, rimanevano abbandonate al furor
de' Musulmani. La santità di questi luoghi aveali protetti
contro l'ingordigia dei Goti, dei Vandali,
dei Barbari e dei Lombardi; ma gli Arabi aveano
a sdegno l'Evangelo e la Leggenda, e dai precetti
del Corano era approvata ed anzi stimolata la loro
rapacità. Tolsero alle statue del cristianesimo le offerte
onde erano arricchite; levarono dalla chiesa di
S. Pietro un altar d'argento, e se lasciarono interi
gli edificii ed i corpi dei Santi quivi sepolti, deesi
attribuire questo riguardo alla fretta piuttosto che
ai loro scrupoli. Nelle scorrerie che fecero sulla via
Appia, saccheggiarono Fondi, e assediarono Gaeta,
ma si allontanarono dalle mura di Roma, e la discordia
loro salvò il Campidoglio dal giogo del Profeta
della Mecca. Ma eran sempre minacciati i Romani

dallo stesso pericolo, e mal poteano le lor forze
difenderli da un Emir dell'Affrica. Invocarono essi
la protezione del Re di Francia che allora dava legge
ai medesimi: un distaccamento dei Barbari battè un
esercito francese, e Roma ridotta allo stremo, pensava
a tornare sotto l'impero del principe che regnava
in Bisanzio; ma poteva questo divisamento aver
sembianza di ribellione, e troppo lontani e precari
erano i soccorsi che ne poteano sperare[525]. Parve che
la morte del Papa, Capo spirituale e temporale della
città, fosse un aumento a tanti mali; ma nell'urgenza
delle circostanze si abbandonarono le forme e i maneggi
ordinari d'una elezione, e la concorrenza dei
suffragi a favor di Leone IV[526] fu la salvezza del
cristianesimo e di Roma. Questo Pontefice era nato
Romano. Ardeva ancora nel suo petto il coraggio delle
prime età della repubblica, e in mezzo alle rovine
della patria teneasi ritto in piedi come una di quelle
maestose e ferme colonne, che si vedono sollevare
il capo sopra gli avanzi del Foro. Consacrò i primi
giorni del suo regno a purificar le reliquie che furon

messe in luogo sicuro, indi a far orazioni, processioni
e tutte le cerimonie più solenni della religione,
che per lo meno servirono a guarire la fantasia
e a riconfortar le speranze della plebe. Da lungo tempo
non s'avea pensiero di ciò che concerneva alla difesa
della città; non già che si sperasse la pace, ma perchè
l'angustia e la miseria dei tempi non davan luogo
a simili cure. Leone ristaurò le mura come potè coi
deboli mezzi che aveva e nella ristrettezza del tempo;
quindici torri furono erette, o rifabbricate nei siti di
più facile accesso: due di queste torri dominavano le
due rive del Tevere, e si tirarono catene sul fiume
per impedire alle navi nemiche il passaggio all'insù.
Ebbero almeno i Romani qualche intervallo di riposo,
poichè seppero avere i Saracini levato da Gaeta
l'assedio, e i flutti ingoiato buon numero di Musulmani
col sacrilego loro bottino.



A. D. 849



L'esplosione della procella fu differita, per poi scoppiare
in breve con più violenza. L'Aglabita[527], che
regnava in Affrica, avea redato dal padre un tesoro
e un esercito; una squadra di Arabi e di Mori, dopo
un breve soggiorno nei porti della Sardegna, venne
ad approdare alla foce del Tevere, cioè a sedici miglia
da Roma, e col numero e colla disciplina parea che
annunciassero non una scorreria passeggera, ma la
ben ferma intenzione di conquistare l'Italia. Leone
intanto era stato sollecito ad allearsi colle città libere

di Gaeta, di Napoli e d'Amalfi, vassalle dell'impero
Greco: alla giunta del Saracini, comparvero
le galere di quelle nel porto d'Ostia capitanate
da Cesario, figlio del duca di Napoli, giovine guerriero,
caldo di valore e magnanimo, già vincitore dei
navili degli Arabi. Co' suoi primarii ufficiali andò al
palazzo di Laterano per invito del Papa, che finse
accortamente d'interrogarlo sul motivo del suo viaggio,
e di ricevere con sorpresa pari alla gioia l'aiuto
mandatogli dalla Provvidenza. Il Padre de' cristiani
si trasferì ad Ostia, accompagnato dalle milizie armate
di Roma, fece la rivista de' suoi liberatori e diede loro
la benedizione. Gli alleati baciarono i piedi al Pontefice.
Ricevettero essi la Comunione con una divozion
guerriera, e Leone pregò il Dio che aveva sostenuto
S. Pietro e S. Paolo sui flutti del mare, perchè
sostenesse la forza delle braccia pronte a combattere
i nemici del suo santo nome. I Musulmani, dopo
un'orazione simile a quella de' cristiani, e con pari
coraggio, cominciarono ad assalire le navi cristiane,
che tennero ferme il lor sito vantaggioso lungo la
costa. Pendea la vittoria verso gli alleati, quando la
gloria di determinarla col loro valore fu ad essi rapita
da subitanea tempesta, che confuse l'abilità dei
marinai più ardimentosi. I cristiani erano difesi dal
porto, mentre le navi affricane furon disperse e spezzate
fra le roccie e le isole d'una costa nemica. Quelle
che camparono dal naufragio e dalla fame, venute in
balìa de' loro implacabili avversari non ne ottennero
quella clemenza che già non meritavano. La spada
e il patibolo liberarono i cristiani da una gran parte
di quella pericolosa moltitudine di stranieri; gli altri,
posti in catene, furono utilmente impiegati a riparare

i sacri edificii che avean voluto distruggere.
Il Papa, seguìto dai cittadini e dagli alleati, andò a
prostrarsi e a rendere grazie davanti ai Depositi degli
appostoli, e dal bottino raccolto in questa vittoria
navale si scelsero tredici archi d'argento massiccio per
sospenderli all'altare del Pescatore di Galilea. Finchè
durò il suo regno, Leon IV attese a munire e ad
ornare la città di Roma. Ristaurò e abbellì le chiese,
si valse di ottomila marchi d'argento a riparare i
danni sofferti da quella di S. Pietro, e l'arricchì di
vasi d'oro, che pesavano dugento sessanta libbre,
adorni dei ritratti del papa e dell'imperatore, e contornati
di un cerchio di perle. Ma è men degno di
onore il carattere di Leone per questa vana magnificenza,
che per la cura paterna con cui rialzò le mura
di Orta e di Ameria, e raccolse nella nuova città di
Leopoli, lontana dalla costa dodici miglia, i dispersi
abitanti di Centumcellae[528]. Per le sue liberalità, potè
una colonia di Corsi domiciliarsi colle mogli e coi
figli in Porto, città posta alla foce del Tevere, che
già crollava, e che egli riparò per essi: i campi e
i vigneti di quel territorio furon distribuiti fra i nuovi
coloni, e per aiutare le loro prime fatiche diede loro
cavalli e bestiami, di modo che quei bravi fuorusciti,
spirando vendetta contro i Saracini, giurarono di vivere
e di morire sotto il vessillo di S. Pietro. A poco
a poco i pellegrini dell'occidente e del settentrione,
che venivano a visitare la tomba degli appostoli, avean
formato il vasto sobborgo del Vaticano, e, secondo il

linguaggio del tempo, si distinguevano le loro abitazioni
col nome di scuole dei Greci e dei Goti, dei
Lombardi e dei Sassoni; ma quel rispettabile recinto
era sempre esposto senza difesa a un insulto dei sacrileghi.
L'autorità fu prodiga di tutto il suo potere,
la carità di tutte le sue limosine a circondarlo di
mura e di torri, e per quattro anni, che durò questo
pio lavoro, fu veduto, a tutte le ore e in tutte
le stagioni, l'instancabile Pontefice intento ad incoraggiare
gli operai colla sua presenza. Il nome di
città Leonina, da lui dato al Vaticano, lascia trapelare
il suo amore di gloria, passion generosa ma terrena;
nondimeno, molti atti di penitenza e d'umiltà cristiana
temperarono l'orgoglio di quella dedica. Il Papa ed il
clero girarono a piedi, e sotto il sacco e la cenere, il
recinto segnato per la nuova città; salmi e litanie
furono i canti di trionfo; si aspersero d'acqua santa
i muri, e sul fin della cerimonia Leone pregò gli appostoli
e l'esercito degli angeli a mantener l'antica e
la nuova Roma sempre pure, felici e inespugnabili[529].



A. D. 838



L'imperator Teofilo, figlio di Michele-il-Balbo, è un
dei principi più attivi e coraggiosi che abbiano nel
medio evo occupato il trono di Costantinopoli. Marciò

cinque volte in persona contro i Saracini in guerre
offensive e difensive; terribile nell'assalto, ottenne anche
nelle sconfitte la stima de' nemici. Nell'ultima
delle sue imprese, entrò in Sorìa, ed assediò l'oscura
città di Sozopetra dove a caso era nato il Califfo
Motassem, il cui padre Haroun, sì in pace che in
guerra, si facea sempre accompagnare dalla prediletta
delle sue mogli e delle sue concubine. Allora le armi
dei Saracini erano rivolte contro la sedizione di
un impostore Persiano, e non potè che intercedere
in favore d'una città, per cui aveva una specie di
attaccamento figliale. Le sue istanze noiose indussero
l'imperatore ad offenderne l'orgoglio in punto sì sensibile.
Sozopetra fu arsa; gli abitanti furono mutilati o
ignominiosamente segnati da un marchio, e i vincitori
rapirono sul territorio de' contorni mille prigioniere.
Era tra queste una matrona della Casa di
Abbas, la quale disperata implorò il soccorso di Motassem:
irritato questi dall'insulto de' Greci, credette
del suo onore il farne vendetta, e rispondere all'invito
fattogli dalla sua parente. Sotto il regno de' due
fratelli maggiori, s'era ristretto il retaggio del più
giovine all'Anatolia, all'Armenia, alla Georgia e alla
Circassia, e questa situazione sulle frontiere gli avea
dato modo di esercitare i suoi talenti militari, sì
che fra i titoli che il caso gli avea dati al soprannome
di Ottonario[530], formano senza dubbio il più onorevole
quelle otto battaglie che guadagnò, o almeno

che fece contra i nemici del Corano. In questa contesa
personale, le soldatesche dell'Irak, della Sorìa
e dell'Egitto, levarono le lor reclute dalle tribù dell'Arabia
e dalle masnade turche: numerosa dovette
esser la sua cavalleria, benchè convenga dibattere un
poco dai cento trentamila cavalli che gli danno gli
storici; e le spese dell'armamento sono state valutate
di quattro milioni sterlini, ossia centomila libbre
d'oro. Si ragunarono i Saracini a Tarso, e in tre
divisioni presero la strada maestra di Costantinopoli.
Motassem comandava la battaglia: la vanguardia era
guidata da Abbas suo figlio, il quale, nelle prime
sue prove militari, poteva trionfare con più gloria
o perdere con meno vergogna, ed il Califfo avea risoluto
di vendicare con pari ingiuria l'ingiuria ricevuta.
Il padre di Teofilo era nato in Amorio[531] di
Frigia, città già cuna della casa imperiale, segnalata
pei suoi privilegi e monumenti, e, qualunque fosse
l'opinion del popolo, non meno preziosa di Costantinopoli
agli occhi del sovrano e della Corte. Fu scolpito
il nome d'Amorio sugli scudi de' Saracini, ed
i tre eserciti si riunirono sotto le mura di quella
città proscritta. Era stato avviso dei consiglieri più
saggi di votar la Piazza, di sgombrarla d'abitanti, e di
abbandonarne gli edificii alla vana furia dei Barbari.
S'appigliò l'imperatore al più generoso partito di
sostenere un assedio, e di dare una battaglia per

difendere la patria de' suoi antenati. Quando gli eserciti
si avvicinarono, parve che la fronte della linea
musulmana fosse la più abbondante di picche, e di
chiaverine: ma dall'una e dall'altra parte, non fu per
le milizie nazionali glorioso l'esito della pugna. Gli
Arabi furono sbaragliati, ma dalle spade di trentamila
Persiani che aveano ottenuto servigio e domicilio nell'impero
Greco. Furono respinti e sconfitti i Greci,
ma dalle freccie della cavalleria turca; e se una pioggia
caduta la sera non avesse bagnate e allentate le corde
degli archi, a stento avrebbe potuto l'imperatore
salvarsi con piccol drappello di cristiani. L'esercito
debellato si fermò in Dorilea, città tre giornate lontana
dal campo di battaglia. Teofilo, facendo la rivista
de' suoi palpitanti squadroni, non ebbe che a scusare
la propria fuga con quella dei sudditi. Dopo questa
pubblicità della sua debolezza, invano ebbe speranza
di preservare Amorio: rigettò con isdegno l'inesorabile
Califfo le sue preghiere e promesse; ne ritenne
anche presso di sè gli ambasciatori perchè fossero testimoni
della sua vendetta, e poco mancò che non
fossero spettatori della sua vergogna. Un governator
fedele, una guarnigione composta di veterani e d'un
popolo disperato, sostennero per cinquantacinque
giorni i vigorosi assalti dei Musulmani, e sarebbero
stati astretti i Saracini a levar l'assedio, se un traditore
non avesse loro indicata la parte più debole
dei muri, che facilmente potea conoscersi dalle figure
d'un leone e d'un toro collocate in quel luogo.
Motassem compiè in tutto il rigore il suo voto. Affaticato
dalla strage senza esserne sazio, ritornò al
palazzo di Samara, che egli avea fabbricato poco prima

nei contorni di Bagdad, mentre lo sfortunato Teofilo[532]
implorava il tardo ed incerto soccorso del suo rivale,
l'imperatore dei Franchi. Intanto all'assedio d'Amorio
avean perduta la vita settantamila Musulmani, ed
erano stati vendicati coll'eccidio di trentamila cristiani,
e colle crudeltà praticate verso un egual numero
di prigionieri, che furono trattati come i malfattori
più atroci. Qualche volta la necessità obbligò
le due fazioni ad acconsentire al cambio e al riscatto
dei prigionieri[533]: ma in questa lotta nazionale e religiosa
dei due imperi, era senza fiducia la pace e
senza dar quartiere la guerra: di rado se lo accordava
sul campo di battaglia, e quelli che scampavano
dalla morte o erano riservati ad una schiavitù perpetua,
ovvero ad orribili torture, ed un imperatore

cattolico racconta giovialmente il supplicio dei Saracini
di Creta, che furono scorticati vivi o tuffati in caldaie
d'olio bollente[534]. Avea Motassem per un puntiglio
d'onore sagrificata una florida città, dugentomila uomini,
e molti milioni. Lo stesso Califfo smontò da
cavallo, e imbrattò la veste per dar soccorso a un
vecchio decrepito, che era caduto coll'asino in una
fossa limacciosa. A quale di queste due azioni avrà
egli con più piacere pensato quando fu chiamato dall'angelo
della morte[535]?



A. D. 841-870



Con Motassem, l'ottavo degli Abbassidi, scomparve
la gloria della sua famiglia e della nazione. Quando
i vincitori arabi furono dispersi per l'oriente, quando
si furono mischiati colle milizie servili della Persia,
della Sorìa e dell'Egitto, vennero perdendo l'energia
e le bellicose virtù del deserto. Il coraggio dei paesi
meridionali è una produzione artificiale della disciplina
e del pregiudizio. Era scemata l'attività del
fanatismo, e le soldatesche del Califfo, divenute mercenarie,
si reclutarono nel settentrione, ove si trova
il valor naturale, produzion vigorosa e spontanea di
quei climi. Si prendeano in guerra, o si compravano
i Turchi[536] viventi al di là dell'Oxo e dell'Iaxarte,

gioventù robusta, che si educava nell'arte della guerra
e nella fede musulmana. Questi Turchi, divenuti le
guardie del Califfo, circondavano il trono del loro
benefattore, e non andò guari che i loro Capi usurparono
l'impero del palazzo e delle province. Fu
Motassem il primo che desse questo esempio pericoloso
chiamando più di cinquantamila Turchi nella
capitale, i quali colla eccessiva licenza suscitarono,
e si tirarono addosso l'odio pubblico; e dalle contese
dei soldati e del popolo fu obbligato il Califfo a
lasciare Bagdad, e a trasportare la sua residenza ed
il campo de' suoi barbari favoriti a Sumara, sul
Tigri, circa dodici leghe superiormente alla città di
Pace[537]. Motawakkel, suo figlio, fu sospettoso e crudele
tiranno. Detestato dai sudditi ricorse alla fedeltà
delle guardie turche; questi stranieri ambiziosi,
sbigottiti dal vedersi odiati, si lasciarono agevolmente
sedurre dai vantaggi che lor promettea una rivoluzione.
Per le istigazioni di suo figlio, o per la lor
brama di dare a lui la corona, si gettarono all'ora
della cena nell'appartamento del Califfo, e lo tagliarono
in sette pezzi con quelle spade che aveano da
lui ricevuto per difendergli la vita ed il trono. Moatanser,

su quel trono ancora rosseggiante del sangue
paterno, fu portato in trionfo; ma nei sei mesi di
regno, non provò che le angosce d'una coscienza
colpevole. Se, come si dice, egli pianse alla vista di
una vecchia tappezzeria che raffigurava il delitto e
il castigo del figlio di Cosroe; se il pentimento, e
il rimorso gli abbreviaron di fatto la vita, ci sarà
lecito sentire un po' di compassione per un parricida,
che nel punto della morte esclamava d'aver perduto
la felicità di questo Mondo e dell'altro. Dopo quest'atto
di tradimento, i mercenari stranieri diedero
a lor grado e ritolsero l'abito e il bastone di Maometto,
che tuttavia erano gli emblemi del reame; e
in quattr'anni crearono, deposero e assassinarono
tre Califfi. Ogni volta che eran dominati da timore,
da rabbia, da cupidigia, i Turchi afferravano il Califfo
pei piedi, e dopo averlo strascinato fuor del
palagio lo esponevano nudo al sole ardente, lo battevano
con mazze di ferro, e lo forzavano a comprare
colla abdicazione qualche momento di ritardo
per un destino inevitabile[538]. Infine si calmò questa
tempesta, o veramente prese un altro corso: tornarono

gli Abbassidi a Bagdad che offeriva loro un
soggiorno meno procelloso: da una mano più ferma
e più abile fu repressa l'insolenza del Turchi, e
queste milizie tremende colle guerre estere furon
divise o distrutte. Ma le nazioni dell'oriente s'erano
avvezzate a mettersi sotto i piedi i successori del
Profeta, e solo col menomarne la forza, e rallentandone
la disciplina, poterono i Califfi ottenere nell'interno
dei loro Stati la pace. Son tanto uniformi
i funesti effetti del dispotismo popolare, che mi par di
ripetere qui la storia delle guardie pretoriane[539].



A. D. 890-951



Mentre gli affari, i piaceri e le cognizioni in quel
tempo spegneano il fanatismo, serbavasi tutto intero
il suo fuoco in un piccol numero d'eletti che voleano
regnare in questo Mondo o nell'altro. Invano
l'appostolo della Mecca avea ripetuto mille e mille
volte che egli l'ultimo sarebbe dei Profeti. L'ambizione,
o, se è lecito profanare questa parola, la ragione
del fanatismo potea sperare che dopo le missioni
successive d'Adamo, di Noè, d'Abramo, di
Mosè, di Gesù, e di Maometto avrebbe lo stesso
Dio nella pienezza dei tempi rivelata una legge
sempre più perfetta e più durevole. L'anno 277
dell'Egira, un predicatore Arabo, per nome Carmath,
prese nei dintorni di Cufa i titoli pomposi ed inintelligibili
di Guida, di Direttore, di Dimostrazione,
di Verbo, di Spirito Santo, di Cammello, di Araldo
del Messia che avea conversato con lui, come egli

dicea, sotto la forma umana, e finalmente di Rappresentante
di Maometto, figlio di Alì, di Rappresentante
di S. Gio. Battista, e dell'Angelo Gabriele.
Pubblicò un volume mistico, in cui diede ai precetti
del Corano un senso men materiale. Rilassò le leggi
sulle abluzioni, sul digiuno, e sul pellegrinaggio;
permise l'uso del vino e dei cibi vietati, e per mantenere
il fervore ne' suoi discepoli, impose ad essi
l'obbligo di orare cinquanta volte al giorno. L'ozio
e l'effervescenza della ciurmaglia rustica, che si fece
ligia al nuovo Profeta, chiamarono l'attenzione dei
magistrati di Cufa: ma con una timida persecuzione
accrebbero i progressi della Setta, e il nome poi di
Carmath fu anche più venerato quando ebbe lasciato
il Mondo. I suoi dodici appostoli si dispersero
fra i Beduini, «razza d'uomini, dice Abulfeda,
spoglia di ragione come di religione»; e la loro
fama già minacciava all'Arabia una rivoluzione novella.
Erano i Carmatii ben disposti a ribellarsi,
poichè non riconoscevano i titoli della casa d'Abbas,
e avevano in abbominazione la pompa mondana dei
Califfi di Bagdad. Erano suscettivi di disciplina, avendo
giurato una cieca ed assoluta sommessione al
loro Iman, che dalla voce di Dio e da quella del
popolo era chiamato al ministero profetico. Invece
delle decime statuite dalla legge, chiese ad essi il
quinto delle proprietà e del bottino: le azioni più
criminose non erano che il tipo della disobbedienza,
e il giuramento del segreto univa i ribelli e li toglieva
alle ricerche. Dopo una sanguinosa battaglia,
si insignorirono della provincia di Bahrein lungo il
golfo Persico; le tribù d'una vasta estension del
deserto furono sottomesse allo scettro, o piuttosto

alla spada di Abu-Said; e di Abu-Taher suo figlio; e
questi Imani ribelli poterono mettere in campo cento
settemila fanatici. Furono sbigottiti i mercenari del
Califfo alla giunta d'un nemico che non chiedeva,
e non dava quartiere; la diversità di forza e di
pazienza, che si osservava nei due eserciti, prova il
cangiamento portato nel carattere degli Arabi da
tre secoli di prosperità. Tai soldatesche erano in
tutti i combattimenti sconfitte; le città di Racca e
di Baalbek, di Cufa e di Bassora furono prese e
poste a sacco; regnava la costernazione in Bagdad,
e il Califfo stava tremante dietro le cortine della
sua reggia. Abu-Taher fece una scorreria al di là
del Tigri, e arrivò sino alle porte della capitale con
soli cinquecento cavalli. Avea Moctader ordinato
che si spezzassero i ponti, e il Califfo aspettava ad ogni
istante la persona o la testa del ribelle. Il suo Luogo-tenente,
fosse timore o compassione, informò Abu-Taher
del pericolo, e gli raccomandò di fuggire frettolosamente:
«Il vostro padrone, disse al messaggiero
l'intrepido Carmatio, ha trentamila soldati: ma nel
suo esercito non conta tre uomini come questi».
Poi rivolto a tre de' suoi compagni, comandò al primo
che si immergesse un pugnale nel seno, al secondo
che si gettasse nel Tigri, e al terzo che si lanciasse
in un precipizio. Essi ubbidirono senza dolersi:
«Narrate quel che avete veduto, soggiunse l'Imano;
prima della notte il vostro generale sarà incatenato in
mezzo ai miei cani». Avanti la notte appunto fu sorpreso
il campo ed eseguita la minaccia. Le rapine dei
Carmatii erano santificate dalla avversione che avevano
al culto della Mecca; spogliarono una carovana di pellegrini,
e ventimila Musulmani devoti furono lasciati
perire di fame e di sete tra le sabbie ardenti del

deserto. Un altr'anno, permisero che i pellegrini continuassero
il lor viaggio senza interruzione; ma in
tempo delle solennità che celebrava la pietà dei
fedeli, Abu-Taher prese d'assalto la città santa, e,
calpestò le cose più rispettabili della fede de' Musulmani.
I suoi soldati passarono a fil di spada cinquantamila
cittadini e forestieri, profanarono il recinto
del tempio, seppellendo colà tremila cadaveri;
il pozzo di Zemzem fu empiuto di sangue; fu levata
la grondaia d'oro; si divisero gli empi Settari il velo
della Caaba, e portarono in trionfo alla lor capitale
la pietra nera, primo monumento della nazione. Dopo
tanti sacrilegii e tante atrocità, continuarono ad infestare
le frontiere dell'Irak, della Sorìa, e dell'Egitto;
ma il principio vitale del fanatismo s'era inaridito
alla radice. Per iscrupolo o per cupidigia, riapersero
la strada della Mecca ai pellegrini, restituirono la
pietra nera della Caaba; nè giova indicare quali
fazioni li divisero o quall'armi li distrussero. La
setta dei Carmatii può considerarsi come la seconda
delle cagioni visibili che contribuirono alla
decadenza e alla caduta dell'impero de' Califfi[540].



A. D. 800-936



Il peso e l'ambizione dell'impero medesimo furon
la terza cagione della sua rovina, e quella che
si comprende alla prima occhiata. Si vantava il Califfo
Almamor di reggere con più facilità l'oriente

e l'occidente, che di ben condurre i pezzi d'uno
scacchiere di due piedi quadrati[541]; ma mi do a
credere che nell'uno e nell'altro di questi giuochi
commettesse gravissimi falli, e osservo che nelle province
lontane era già scaduta l'autorità del primo
e del più potente degli Abbassidi. L'uniformità dei
modi che impiega il dispotismo, veste di tutta la dignità
del principe ogni rappresentante nel suo ufficio;
la divisione e la bilancia dei poteri dovettero
rammentare la consuetudine dell'ubbidienza, e dar
ardimento ai sudditi, che sino a quel punto erano
passivi nella sommessione, a ricercar l'origine e i
doveri del governo civile. Rare volte chi è nato nella
porpora è degno del trono: ma l'esaltazione d'un
semplice cittadino, talora anche d'un paesano o di
uno schiavo, ispira generalmente una grande opinione
del suo coraggio e della sua abilità. Il vice-re d'una
provincia lontana s'ingegna d'appropiarsi il deposito
precario alla sua cura affidato, e di trasmetterlo
ai suoi discendenti; amano i popoli di vedere in
mezzo a loro il sovrano; e i tesori e gli eserciti, di
cui egli dispone, divengono l'oggetto ad un tempo
e l'istrumento delle sue mire ambiziose. Finchè i
Luogo-tenenti del Califfo stettero contenti al titolo di
vice-re, finchè credettero dover implorare per sè o pei
figli la rinnovazion dei poteri che avean ricevuto dall'imperatore,
finchè sulle monete e nelle preghiere
pubbliche conservarono il nome e i titoli di comandanti
dei fedeli, si conobbe appena aver l'autorità
cangiato di mano. Ma nel lungo esercizio d'un

potere ereditario, pigliarono il fasto e le attribuzioni
di regnanti: la pace o la guerra, i premi o i
castighi non dipendevano che dalla lor volontà, e
non si impiegavano le rendite del governo fuorchè
in servigio del paese, o a sostener la magnificenza
del governatore; invece di contribuzioni effettive in
uomini ed in danaro, i successori del Profeta ricevettero
come un attestato di sommissione, buono solamente
a lusingare il loro orgoglio, un elefante, uno
stormo di falconi, una serie di tappezzerie di seta o
poche libbre di muschio e d'ambra[542].



Dopo che la Spagna si levò di dosso il giogo temporale
e spirituale degli Abbassidi, si videro comparire
nella provincia d'Affrica i primi sintomi della
disobbedienza. Ibrahim, figlio di Aglab, Luogo-tenente
del vigile e severo Haroun, legò il suo nome e il potere
alla dinastia degli Aglabiti. O per indolenza o
per politica dissimularono i Califfi l'oltraggio e il
danno, e si contentarono ad usare il veleno contro
il Capo della casa degli Edrisiti[543], che fondò il regno
e la città di Fez sulle rive del mare occidentale[544].







A. D. 872-902



In oriente, la prima dinastia fu quella del Thaeriti[545]
discendenti del prode Taher, che nelle guerre
civili dei figli di Haroun avea con troppo zelo e
fortuna servito la causa d'Almamon, di tutti il più
giovine. Fu mandato in onorevole esiglio a comandare
sulle rive dell'Oxo, e l'indipendenza de' suoi successori,
che governarono da padroni il Korasan sino alla
quarta generazione, fu palliata dalla modestia delle
loro azioni, dalla prosperità dei sudditi e dalla sicurezza
in cui seppero mantener la frontiera. Rimasero
soppiantati da un di quegli avventurieri tanto comuni
negli annali dell'oriente, che aveva abbandonato la
professione di calderaio, da cui viene il nome di
Suffaridi, pel mestiere di ladro. Chiamavasi Giacobbe,
ed era figlio di Leith; s'introdusse la notte nell'erario
del principe di Sistan: ma avendo urtato in un
pezzo di sale, che lo fece cadere, se lo accostò imprudentemente
alla lingua per sapere che fosse. Il sale

fra gli orientali è simbolo d'ospitalità, e quindi il pio
ladro subitamente si ritirò senza prender nulla e senza
far guasto. Scopertasi questa azione, tanto onorevole
per Giacobbe, ne meritò egli il perdono e la fiducia
del principe. Fu comandante da principio dell'esercito
del suo benefattore, e combattè poscia per sè; soggiogò
la Persia, e minacciò la sede degli Abbassidi.
Marciava verso Bagdad quando fu arrestato dalla febbre.
L'ambasciator del Califfo chiese udienza: Giacobbe
lo chiamò al capezzale del letto; aveva vicino
sopra una tavola una scimitarra nuda, una crosta
di pane nero, ed un mazzo d'agli. «Se muoio, diss'egli,
il vostro padrone non avrà più timore; se vivo, questo
ferro deciderà la nostra lite; se son vinto, ripiglierò
senza pena la vita frugale della mia gioventù.» Dall'altezza
a cui s'era elevato non potea la caduta essere
sì tranquilla; la sua morte, venuta a tempo, assicurò
col suo riposo quello pur del Califfo, che con
immense concessioni ottenne che suo fratello Amrou
tornasse nei palagi di Shiraz e d'Ispahan. Eran troppo
deboli gli Abbassidi per combattere, e troppo orgogliosi
per perdonare; chiamarono in aiuto la potente
dinastia de' Samanidi, i quali passarono l'Oxo con
diecimila cavalieri tanto poveri che avean le staffe di
legno, e tanto prodi che sconfissero l'esercito dei Suffaridi,
otto volte più numeroso del loro. Amrou, fatto
prigioniero, fu mandato in catene alla Corte di Bagdad,
donativo aggradevole; ed essendosi contentato il vincitore
alla possessione ereditaria della Transoxiana
e del Corasan, tornarono per qualche tempo i regni
di Persia al dominio dei Califfi. Due volte le province
della Sorìa e dell'Egitto furono smembrate per

opera di schiavi turchi della razza di Toulun e di
quella d'Ikside[546]. Questi Barbari, che abbracciata
aveano la religione ed i costumi de' Musulmani, si
sollevarono dalle fazioni sanguinose del palagio al governo
d'una provincia, poi ad una autorità independente.
Rendettero celebri e formidabili tra i contemporanei
i loro nomi; ma i fondatori di queste
due potenti dinastie confessarono, sia coi detti, sia
coi fatti, la vanità dell'umana ambizione. Nel punto di
mandar l'ultimo sospiro, il primo implorò la misericordia
di Dio verso un peccatore, che non avea conosciuto
i limiti del proprio potere; il secondo, circondato
da quattrocentomila soldati e da ottomila
schiavi, celava agli occhi di tutti la camera ove procurava
di dormire. Furono allevati i loro figli nei vizii
dei re, e gli Abbassidi ricuperarono la Sorìa e l'Egitto
che possedettero ancora trent'anni. Nel declinare
del loro impero, i principi Arabi della tribù
di Hamadan si insignorirono della Mesopotamia e
delle rilevanti città di Mosul e d'Aleppo. Indarno i
poeti della Corte degli Hamadaniti ripeteano, senza
arrossire, aver la natura formato il loro viso sul modello
della bellezza, la lingua per l'eloquenza e le
mani per la liberalità e pel valore; nella storia del
loro innalzamento e del lor regno, non troviamo
che una serie di perfidie, di assassinii e di parricidii.
In que' medesimi giorni funesti agli Abbassidi surse
la dinastia de' Bowidi ad usurpare nuovamente il

reame di Persia. Tal rivoluzione fu fatta dalla spada
dei tre fratelli, i quali sotto diversi nomi si intitolavano
sostegni e colonne dello Stato, e che dal mar
Caspio all'oceano non vollero altri tiranni fuor di
sè stessi. Sotto il lor dominio ripresero vita la lingua
e gli ingegni persiani, e trecentoquattro anni
dopo la morte di Maometto perdettero gli Arabi lo
scettro dell'oriente.



A. D. 936



Rahdi, il ventesimo degli Abbassidi e il trentesimonono
dei successori di Maometto, fu l'ultimo che
meritò il titolo di comandante de' fedeli[547], l'ultimo
(dice Abulfeda) che abbia parlato al popolo e conversato
coi dotti, l'ultimo che nelle spese della casa
spiegasse la ricchezza e la magnificenza degli antichi
Califfi. Dopo lui, i padroni dell'oriente furono ridotti
alla più abbietta miseria, ed esposti agli oltraggi ed
ai colpi riservati agli schiavi. Per la sedizione delle
province si ristrinse il loro dominio al recinto di
Bagdad; ma questa capitale racchiudeva sempre una

moltitudine innumerevole di sudditi superbi della
passata fortuna, mal contanti dello stato in cui erano
allora ed aggravati dalle esazioni d'un fisco, per l'innanzi
arricchito delle spoglie o dei tributi della nazione.
Nel loro ozio erano occupati dalle fazioni e
dalla controversia. I rigidi Settari di Hanbal[548], sotto
la maschera della pietà, vollero privarli dei piaceri
della vita domestica; penetrarono a forza nelle case dei
plebei e dei principi, rovesciarono i vasi di vino che
trovarono, batterono i musici e ne ruppero gli strumenti,
e con infami sospetti disonorarono tutti coloro
che vivevano con gioventù di bell'aspetto. Di due persone
unite nella professione medesima, una, generalmente,
era per Alì, l'altra contro; e finalmente furono
scossi gli Abbassidi dalle grida dei Settari che
ne contestavano i titoli e maledivano i fondatori di
quella dinastia. Solo potea la forza militare reprimere
una plebe turbolenta; ma chi poteva sbramare la cupidità
dei mercenari, o mantenerli nella disciplina?
Gli Affricani e i Turchi, commessi alla guardia del
Califfo, vennero scambievolmente alle mani, e gli
Emiri d'Omra[549] imprigionarono o deposero il loro

sovrano e profanarono la moschea e l'harem. Se i
Califfi si riparavano nel campo, o alla Corte d'un
principe vicino, non era che un cangiare di servitù;
finalmente la disperazione li trasse a chiamare i Bowidi,
soldani della Persia, le cui armi invincibili attutirono
le fazioni di Bagdad. Moezaldowlat, secondo
dei tre fratelli Bowidi, s'arrogò il poter civile e militare,
e volle ben generosamente assegnare sessantamila
lire sterline per le spese private del comandante
dei fedeli. Ma quaranta giorni dopo la rivoluzione,
in un'udienza data agli ambasciatori del
Chorasan e sotto gli occhi d'una moltitudine sbigottita,
i Dilemiti, per ordine del principe straniero,
svelsero il Califfo dal trono, e lo strascinarono in
un carcere. Gli saccheggiarono il palazzo, gli cavarono
gli occhi, e tanta fu l'ambizion degli Abbassidi che
non dubitarono d'aspirare ancora ad una corona sì
pericolosa e avvilita. I voluttuosi Califfi ritrovarono
nella scuola dell'avversità le virtù austere e frugali
dei primi tempi della lor religione. Spogliati dell'armatura
e del vestimento di seta digiunavano, pregavano,
studiavano il Corano e la tradizion dei
Sonniti, adempievano con zelo, e da uomini istruiti,
gli uffici della lor dignità ecclesiastica. Sempre in
essi erano rispettati dalle nazioni i successori dell'appostolo,
gli oracoli della legge o della coscienza dei fedeli;
qualche volta dalla debolezza e dalle discordie
dei lor tiranni fu renduta a loro la sovranità di Bagdad,
ma era cresciuta la lor disgrazia col trionfo dei Fattimiti,
veri o falsi discendenti di Alì. Questi rivali
fortunati, venuti dalla estremità dell'Affrica, aveano
annientata in Egitto e in Sorìa l'autorità spirituale
e temporale degli Abbassidi, ed il monarca del Nilo
insultava l'umil pontefice delle rive del Tigri.







A. D. 960



Mentre crollava l'impero dei Califfi, nel secolo che
scorse dopo la guerra di Teofilo e di Motassem, le ostilità
delle due nazioni si ridussero a qualche scorreria
per terra e per mare, promosse dalla vicinanza
e da un odio irreconciliabile; ma le convulsioni che
agitarono l'Oriente destarono i Greci dal letargo offerendo
speranze di vittoria e di vendetta. L'impero
di Bisanzio, dopo l'esaltazione della razza di Basilio,
era stato in pace senza perdere la sua dignità, mentre
poteva colla totalità delle sue forze assalire alcuni
piccoli Emir, i cui Stati erano ad un tempo investiti,
o minacciati in un'altra parte da altri Musulmani.
I sudditi di Niceforo Foca, principe tanto rinomato
in guerra quanto abbominato dal popolo, gli
diedero fra le acclamazioni i titoli enfatici di Stella
del mattino, e di Morte de' Saracini[550]. Nella sua
carica di gran famigliare o di general dell'oriente,
soggiogò l'isola di Creta, distrusse quella tana di
pirati che da sì lungo tempo impunemente insultava
la maestà dell'impero[551], e ci mostra i suoi talenti
in questa impresa che avea così sovente costato ai
Greci danno e vergogna. Fece sbarcare le sue genti

coll'aiuto di ponti solidi e uniti, che dalle sue navi
gettava sulla costa. Questo sbarco disseminò lo spavento
fra i Saracini. Sette mesi durò l'assedio di
Candia: i Cretesi si difesero con un coraggio disperato,
animati dai frequenti soccorsi che ricevevano
dai lor fratelli d'Affrica e di Spagna; e quando ebbe
l'esercito dei Greci superate le mura e la doppia fossa,
si batterono ancora nelle strade e nelle case. Presa la
capitale, fu soggiogata l'isola intera, ed i vinti, senza
opporsi, ricevettero il battesimo offerto dal vincitore[552].
Si diede a Costantinopoli lo spettacolo d'un
trionfo: applaudì la capitale a questa cerimonia da
gran tempo dimenticata, e il diadema imperiale divenne
l'unico guiderdone acconcio a pagare i servigi,
o a satisfare l'ambizion di Niceforo.



A. D. 963-975



Dopo la morte di Romano il giovane, quarto discendente
di Basilio in linea retta, Teofania sua vedova
sposò successivamente i due eroi del suo secolo,
Niceforo Foca e Giovanni Zimiscè, assassino di
quello. Regnarono come tutori e colleghi dei figli, che
erano in minore età, e i dodici anni che comandarono
l'esercito dei Greci son l'epoca più bella degli

annali di Bisanzio. I sudditi e gli alleati che menarono
alla guerra, erano, almeno nell'opinion del
nemico, dugentomila uomini, trentamila dei quali erano
armati di corazze[553]; quattromila muli seguivano
i lor passi, e un muro di picche di ferro difendeva
il campo che poneano ogni notte. In una
lunga serie di sanguinosi ma indecisivi combattimenti,
non può scorgere lo storico che una anticipazione
di quelle leggi distruttive, che avrebbe adempiute alcuni
anni più tardi il corso ordinario della natura;
seguirò dunque in poche parole le conquiste dei due
imperatori, dai colli della Cappadocia sino al deserto
di Bagdad. Gli assedi di Mopsoesto e di Tarso in Cilicia
esercitarono sul principio l'abilità e la perseveranza
dei lor soldati, a cui senza tema di errare
darò qui il nome di Romani. Dugentomila Musulmani
erano predestinati a trovar la morte o la schiavitù[554]
nella città di Mopsoesto, divisa in due parti
dalla riviera di Saro. Pare sì numerosa questa popolazione,
che dee supporsi comprendesse almeno quella
dei distretti dependenti da Mopsoesto. Questa città

fu presa d'assalto; ma Tarso fu lentamente vinta dalla
fame. Come tosto i Saracini si furono arresi all'onorevole
capitolazione offerta, ebbero il dolore di scorgere
da lungi le navi dell'Egitto che venivano inutilmente
a soccorrerli. Furono rimandati con un salvo
condotto alle frontiere della Sorìa; aveano vissuto
in pace gli antichi cristiani sotto il loro dominio,
e il vuoto lasciato dalla lor partenza fu presto
riempiuto da una nuova colonia: ma la moschea fu
cangiata in una scuderia, fu data alle fiamme la cattedra
dei dottori dell'Islamismo, e si riservò all'imperatore
un gran numero di croci ricche d'oro e di
gemme, spoglie delle chiese dell'Asia, da cui potè
essere egualmente soddisfatta o la sua pietà o la sua
avarizia; ed egli fece levare le porte di Mopsoesto e
di Tarso acciocchè, incrostate nelle mura di Costantinopoli,
servissero a perpetuo monumento della sua
vittoria. Dopo essersi impadroniti e assicurati delle
gole del monte Aman, si trasferirono più volte i due
principi Romani nel centro della Sorìa: ma invece di
investire Antiochia, parve che l'umanità o la superstizion
di Niceforo rispettasse l'antica metropoli dell'oriente.
Si contentò a tirare una linea di circonvallazione
intorno alla Piazza, lasciò un esercito sotto
le mura, e raccomandò al suo Luogo-tenente d'aspettare
con tranquillità il ritorno della primavera; ma
nel cuor dell'inverno, giovandosi d'una notte oscura
e piovosa, un ufficial subalterno con trecento soldati
s'accostò alle mura, vi adattò le scale, si impadronì
di due torri, e tenne fermo contro la folla dei
nemici, che lo stringean d'ogni parte, sino a tanto
che il suo Capo si determinò suo malgrado di secondarlo.
Fu messa subito a ruba e a sacco la città con

molta strage; indi vi si rinnovò il regno di Cesare
e di Gesù Cristo, e indarno centomila Saracini degli
eserciti di Sorìa e dei navili d'Affrica vennero a logorarsi
in vani sforzi sotto la Piazza. Obbediva la regia
città d'Aleppo a Seifeddowlat, della dinastia di
Hamadan, il quale oscurò la sua gloria abbandonando
precipitosamente il regno e la capitale. Nel magnifico
palazzo, che abitava fuor delle mura d'Aleppo,
i Romani trovarono giubilanti un arsenale ben
provveduto, una scuderia di mille e quattrocento muli
e trecento sacchi d'oro e d'argento; ma le mura della
Piazza non cedettero ai loro arieti, e dovettero gli
assedianti accamparsi nella montagna di Iaushan, situata
nelle vicinanze. Nella lor ritirata si inviperirono
le dissensioni, che s'erano accese tra gli abitanti
della città e i mercenari, i quali abbandonarono le
porte e i baloardi, e mentre furiosamente si battevano
nella piazza del mercato, furono sopprapresi ed
oppressi dal nemico comune. Furon passati a fil di
spada tutti gli uomini d'età matura, e condotti prigionieri
diecimila giovani. Tanto considerevole fu il
bottino, che non ebbero i vincitori bastanti bestie
da soma per trasportarlo; si arse quel che ne restava,
e dopo dieci giorni donati alla licenza e alla crapula,
abbandonarono i Romani questa città deserta
e inondata di sangue. Nelle loro incursioni in Sorìa,
ordinarono agli agricoltori che seminassero le terre,
acciocchè nella prossima stagione vi trovasse l'esercito
sussistenza. Sottomisero più di cento città, e per
espiare i sacrilegii commessi dai discepoli di Maometto,
si diedero alle fiamme più di diciotto pulpiti
delle primarie moschee. La lista dei loro conquisti
ricorda per un istante i nomi classici di Ieropoli,

d'Apamea e di Emeso. L'imperator Zimiscè
accampò nel paradiso di Damasco, ed accettò il riscatto
d'un popolo sottomesso: questo torrente non
fu arrestato che dalla inespugnabile Fortezza di Tripoli,
sulla costa di Fenicia. Dopo il regno di Eraclio,
appena i Greci aveano veduto l'Eufrate sotto al monte
Tauro; Zimiscè passò senza ostacolo questo fiume, e
dee lo storico imitare la prontezza con cui sottomise
le già famose città di Samosata, d'Edessa, di Martiropoli,
d'Amida[555] e di Nisibi, antico limite dell'impero
nei contorni del Tigri. Era fomentato il suo
ardore sempre più dalla smania di insignorirsi dei tesori
ancora intatti d'Ecbatana[556], nome notissimo e sotto
il quale uno storico di Bisanzio ha nascosta la capitale
degli Abbassidi. La costernazione dei fuggiaschi
avea di già sparso colà il terror del suo nome:
ma l'avarizia e la prodigalità dei tiranni di Bagdad

ne avea già dissipate le immaginarie ricchezze. Dalle
preghiere del popolo, e dalle premure imperiose del
Luogo-tenente dei Bowidi era sollecitato il Califfo a
provedere alla difesa della città. Rispose lo sciagurato
Mothi essere stato spogliato dell'armi, delle rendite
e delle province, e d'essere preparato e presto ad
abdicare una dignità che non potea sostenere. L'Emir
fu inesorabile: si vendettero i mobili del palazzo, e
la misera somma ricavatane di quarantamila pezze
d'oro, fu immediatamente spesa in capricci di lusso;
ma la ritirata dei Greci liberò Bagdad da ogni
inquietudine; la sete e la fame stavano alla guardia
del deserto della Mesopotamia, e quindi l'imperatore,
sazio di gloria e carico delle spoglie dell'oriente, fece
ritorno a Costantinopoli, ove nella cerimonia del
suo trionfo mise in pompa gran quantità di stoffe
di seta, di vasi d'aromi, e trecento miriadi d'oro
e d'argento. Questa procella frattanto non aveva che
umiliato la testa delle Potenze dell'oriente, senza distruggerle.
Partiti i Greci, rivennero i principi fuggitivi
alle lor capitali; i sudditi ritrattarono i giuramenti
carpiti dalla forza, purificarono di bel nuovo
i Musulmani i lor templi, e rovesciarono gli idoli
dei santi e de' martiri della religion cristiana; i Nestoriani
e i Giacobiti vollero piuttosto ubbidire ai Saracini
che a un principe ortodosso, nè i Melchiti
erano abbastanza forti o coraggiosi per difender la
chiesa e lo Stato. Di quei vasti conquisti, Antiochia,
le città di Cilicia, e l'isola di Cipro furono le sole
che restassero in modo utile e permanente all'impero
Romano[557].










CAPITOLO LIII.




Stato dell'Impero d'oriente nel decimo secolo. Sua
estensione e divisione. Ricchezze e rendite. Palazzo
di Costantinopoli. Titoli e cariche. Orgoglio e potenza
degli imperatori. Tattica dei Greci, degli
Arabi e dei Franchi. Estinzione della lingua latina.
Studii e solitudine de' Greci.





Sembra che alcuni raggi di luce scendano a rischiarare
la profonda oscurità del secolo decimo. Noi
con curiosità e con riverenza gettiamo lo sguardo
sulle Opere di Costantino Porfirogeneta[558], composte
in età matura per istruzione del figlio, nelle quali
ci avvisa che egli intende spiegare davanti ai nostri
occhi lo stato dell'impero d'oriente dentro e
fuori, in pace e in guerra. Nel primo di quei libri
descrive minutamente l'imperatore le pompose cerimonie
della chiesa e del palazzo di Costantinopoli,
giusta il suo cerimoniale, o quello de' suoi predecessori[559].
Cerca nel secondo di considerare esattamente

le province o, come allora si chiamavano, i temi
dell'Europa e dell'Asia[560]. Espone il terzo qual fosse
il sistema di tattica presso i Romani, la disciplina
e l'ordine delle loro milizie, e le lor fazioni militari
in mare e nel continente, ma non si sa se questo
Trattato sia di Costantino o di Leone suo padre[561].
Il quarto tratta della amministrazion dell'impero,
e vi si rivelano i segreti della politica di Bisanzio
nelle sue corrispondenze di amicizia o inimicizia
colle altre nazioni. I lavori letterari di quel
tempo, le massime seguite nella pratica delle leggi,
dell'agricoltura e negli scritti storici ebbero in vista,
per quanto pare, il vantaggio dei sudditi, e furon
fatti per onorare i principi Macedoni. I sessanta

libri dei Basilici[562], che formano il Codice e le
Pandette della giurisprudenza civile, furono compilati
sotto i tre primi regni di quella dinastia. Avea l'arte
dell'agricoltura occupati gli ozii ed esercitato la penna
de' più dotti e virtuosi personaggi dell'antichità, e i venti
libri dei Geoponici di Costantino[563] racchiudono quanto
fu detto di meglio in quella materia. Ordinò questo
principe che fossero raccolti in cinquantatre libri[564]
i fatti della storia più acconci a propagar le virtù
e ad ispirare orrore al vizio; e poterono tutti i cittadini
giovarsene per sè, o fare che si giovassero i

loro contemporanei delle lezioni e degli avvisi dei
tempi passati. Il sovrano dell'oriente discese in tal
guisa dall'augusto carattere di legislatore al modesto
ufficio di professore, o di copista; e se non rendettero
i suoi successori o i suoi sudditi il debito onore alle
sue cure paterne, almeno i posteri ne han ricevuta
la durevole eredità.



Veramente, con un esame più severo sviene di
molto il valore del donativo e la gratitudine della
posterità; nè il possesso di questo imperiale tesoro
ci toglie il dispiacere della nostra povertà ed ignoranza
in quell'epoca della storia, e colla indifferenza
o col disprezzo rimane insensibilmente cancellato
l'onor degli autori. I Basilici non sono che frammenti,
e una versione greca parziale e mutilata delle
leggi di Giustiniano. Ma sovente la sapienza degli
antichi giureconsulti si vede alterata da una rigida
devozione, e tiranneggiata la libertà del commercio
e la felicità della vita privata dalla proibizione assoluta
del divorzio, del concubinato e del prestito fruttifero.
Poteva un suddito di Costantino ammirare in
quella compilazione istorica le inimitabili virtù della
Grecia e di Roma; poteva scorgere a qual segno di
energia e d'elevazione era già pervenuto l'uomo;
ma tutto altro effetto dovette provenire da una
nuova edizione della vita dei Santi che il gran Logoteta,
ossia cancellier dell'impero, ebbe ordine di
preparare; e Simone il Metafraste[565] arricchì ed

ornò colle sue favolose leggende l'oscura materia
fornitagli dalla superstizione. Secondo il raziocinio
umano, tutti i meriti ed i miracoli celebrati nel
calendario hanno minor pregio dell'opera d'un solo
agricoltore che moltiplichi i doni del cielo, e alla
sussistenza provegga de' suoi simili. Eppure gl'imperatori
da cui avemmo i Geoponici, hanno più premura
d'esporre i precetti d'un'arte distruggitrice,
quella della guerra, che sin dal tempo di Zenofonte[566]
si insegnava come l'arte degli eroi e dei re.
La tattica di Leone e di Costantino ha ricevuto
l'impronto dello spirito del secolo in cui vissero,
e il suo carattere consiste nella mancanza di ingegno
e di originalità. Quindi trascrivono essi, senza
criterio, la regole e le massime accreditate dalle vittorie:
non istile, non metodo: poste alla rinfusa le
istituzioni più lontane e quelle che meno con quelle
s'accordano, la falange di Sparta e quella di Macedonia,
le legioni di Catone e di Traiano, di Augusto
e di Teodosia. Si può anche contendere l'utilità,
o almen l'importanza di questi elementi dell'arte

militare. La lor teorica generale è dettata dalla ragione;
ma nella applicazione ne sta il merito e la difficoltà.
L'esercizio più che lo studio forma la disciplina
del soldato. Il talento della guerra è il retaggio
di quegli ingegni tranquilli ma pronti, creati
dalla natura per decidere la sorte degli eserciti e
delle nazioni; e la prima di queste qualità dipende
dall'abitudine della vita, la seconda dalla prontezza
del vedere, e le battaglie guadagnate per le lezioni
della tattica son tanto rare quanto le epopee create
colle regole della critica. Il libro delle cerimonie è
una noiosa e imperfetta descrizione di quella pompa
ridicola, che infettava la chiesa e lo Stato, da poi
che l'una avea perduta la sua purità, l'altro la
forza. Invece di alcune tradizioni favolose sull'origine
delle città, invece d'alcuni maligni epigrammi
sui vizi degli abitanti, si potevano sperare dalla descrizione
dei temi o delle province le notizie autentiche
di ciò che solo può avere il governo[567]. Son quelli

i fatti che l'istorico si sarebbe dilettato a raccogliere:
ma non si potrà condannare il suo silenzio in
questo argomento quando Leone il Filosofo, e Costantino
suo figlio trascurano le cose più interessanti,
come la popolazion della capitale e delle province,
la quantità delle imposizioni e delle rendite,
il numero de' sudditi e degli estranei che sotto la
bandiera imperiale militavano. Nel Trattato della amministrazion
pubblica s'incontrano gli stessi difetti;
avvi per altro un pregio particolare, ed è che quantunque
possan essere incerte o favolose le descritte
antichità delle nazioni, pure minutamente e con esattezza
vi si trova esposta la geografia de' paesi barbari,
e i costumi dei loro abitanti. Fra quei popoli,
erano i Franchi quei soli che avean modo d'osservare
e di descrivere la metropoli dell'Oriente. Il
vescovo di Cremona, ambasciatore d'Ottone il Grande,
ha dipinta Costantinopoli quale ella era verso la
metà del decimo secolo; caldo ne è lo stile, vivace
la narrazione, frizzanti le osservazioni, ed anche i
pregiudizi e le passioni di Luitprando hanno l'impronta
originale della libertà e dell'ingegno[568]. Con
questi pochi sussidi tanto stranieri che tratti dal
paese, io m'accingo ad esaminare l'aspetto e la
situazione vera dell'impero di Bisanzio, la condizion
delle province e le loro ricchezze, il governo civile
e le forze militari, i costumi e le lettere dei Greci
ne' sei secoli che volsero dopo il regno d'Eraclio
sino all'invasion dei Franchi e dei Latini.




Dopo che si furon divise le province tra i figli di
Teodosio, folti sciami di Sciti e di Germani inondarono
quelle province, e misero in fondo l'impero
dell'antica Roma. L'ampiezza dei dominii velava la
debolezza di Costantinopoli: non erano stati attaccati
i suoi confini, o per lo meno erano tuttavia
nella loro integrità, e l'impero di Giustiniano si
era dilatato per due grandi acquisti, l'Affrica e
l'Italia; ma non possedettero gli imperatori queste
contrade che poco tempo, e precariamente, e fu invasa
dai Saracini quasi la metà dell'impero orientale. I Califfi
arabi s'insignorirono della Sorìa e dell'Egitto, e
dopo sottomessa l'Affrica, i lor Luogo-tenenti soggiogarono
la provincia romana che allora formava la monarchia
de' Goti in Ispagna. Approdarono i lor vascelli
alle isole del Mediterraneo; a dai porti di Creta e
dai Forti della Cilicia, che erano le loro stanze più
rimote, gli Emiri, o fedeli o ribelli ai Califfi, insultavano
del pari la maestà del trono e della capitale.
Le province ancora obbedienti agli imperatori presero
nuova forma; alla giurisdizione dei presidenti,
dei consolari e dei conti furono sostituiti, sotto i
successori d'Eraclio, i temi[569] o governi militari
quali ce li fa conoscere l'imperator Costantino.
L'origine di quei ventinove temi, dodici dei quali
in Europa, e diciassette in Asia, è del tutto oscura,

ed incerta o capricciosa l'etimologia dei loro nomi;
arbitrari ne erano e cangiavano spesso i confini; ma
quei nomi, che sembrano più strani alla nostra orecchia,
derivavano dal carattere e dalle attribuzioni
delle milizie pagate dalle province, ed alla lor custodia
assegnate. La vanità dei principi Greci si
valse avidamente del simulacro d'alcune conquiste,
e della memoria dei dominii perduti. Si creò una
nuova Mesopotamia sulla riva occidentale dell'Eufrate;
fu trasferito il nome di Sicilia col suo pretore
ad un'angusta striscia della Calabria, e un
brano del ducato di Benevento fu nomato il tema
della Lombardia. Mentre declinava l'impero degli
Arabi, poterono i successori di Costantino soddisfare
il proprio orgoglio, e in maniera più stabile; le vittorie
di Niceforo, di Giovanni Zimiscè e di Basilio
II restaurarono la gloria, e i confini allargarono
dell'impero Romano. La provincia di Cilicia, la
metropoli di Antiochia, le isole di Creta e di Cipro
tornarono alla fede di Cristo, e alla signoria dei
Cesari: il terzo dell'Italia fu annesso al trono di
Costantinopoli; fu distrutto il regno di Bulgaria, e
gli ultimi sovrani della dinastia Macedone diedero
legge alle contrade che dalle sorgenti del Tigri si
estendono ai contorni di Roma. Nuovi nemici e
nuove calamità ottenebrarono nell'undecimo secolo
questo bell'orizzonte; gli avventurieri Normanni vennero
ad invadere il rimanente dell'Italia, e i Turchi
svelsero dal trono romano quasi tutte le diramazioni
dell'Asia. Dopo queste perdite, regnavano ancora
gli imperatori della casa Comnena dalle sponde del
Danubio a quelle del Peloponneso, e da Belgrado
sino a Nicea, a Trebisonda e alla tortuosa corrente

del Meandro. Le vaste province della Tracia, della
Macedonia e della Grecia obbedivano al loro impero;
ad essi appartenevano Cipro, Rodi, Creta, e cinquanta
isole del mar Egeo, o del mar Santo[570], e
questi avanzi superavano ancora l'estensione del più
gran regno d'Europa.



Poteano ancora gli imperatori andar con ragione
superbi, poichè fra tutti i monarchi del cristianesimo,
non v'era un solo che vantasse una sì gran capitale[571],
sì grossa rendita, e uno Stato sì florido e
popoloso. Le città dell'occidente erano decadute coll'impero,
e le rovine di Roma, le mura di melma,
le case di legno, e l'angusto recinto di Parigi e di
Londra non davano ai Latini veruna idea che potesse
predisporli alla vista di Costantinopoli, al suo sito
e alla sua vastità, alla magnificenza de' suoi palagi,
delle chiese, delle arti o del lusso de' suoi innumerabili
abitatori. Poteano i suoi tesori stimolare o allettare

l'avidità dei Persiani, dei Bulgari, degli Arabi
e dei Russi: ma la sua forza aveva sempre ributtato,
e promettea di ributtare ancora i lor temerarii assalti.
Erano le province meno felici e più facili da
conquistare, e si citavano pochi Cantoni e poche città
che non fossero state poste a sacco dai Barbari, tanto
più ingordi di bottino quanto più scemi della speranza
di fermare il piede in quelle contrade ove faceano
scorrerie. Dal regno di Giustiniano in poi, l'impero
d'oriente venne ogni dì perdendo del suo primo
splendore; la forza struggitrice era più potente di
quella che tendeva a perfezionare, e i mali della guerra
erano aggravati da quelli più durevoli che dalla
tirannide civile e dalla ecclesiastica discendevano.
Sovente il prigioniero, scampato dai Barbari, era spogliato
e incarcerato dagli agenti del suo sovrano. La
superstizione dei Greci ne ammolliva lo spirito coll'uso
dell'orazione, e indeboliva il corpo coll'eccesso
dei digiuni: la moltitudine dei conventi e delle solennità
privava la nazione di gran numero di braccia
e di giornate di lavoro. Nondimeno i sudditi dell'impero
Bizantino erano tuttavia il popolo più industre
e più operoso della terra. Era stata prodiga
la natura al lor paese di tutti i beneficii del suolo,
del clima e della situazione, e la lor indole paziente
e pacifica era più giovevole alla conservazione e al
ristauramento delle arti, di quel che potesse esserlo
lo spirito guerriero e l'anarchia feudale dell'Europa.
Le province che ancora eran parte dell'impero, si
popolarono e s'arricchirono sulle disgrazie di quelle
che irreparabilmente caddero in balìa del nemico.
Per fuggire il giogo dei Califfi, vennero i Cattolici
della Siria, dell'Egitto e dell'Affrica a cercare il dominio

del loro legittimo principe e la società dei lor
fratelli. Fu accompagnato e addolcito il loro esilio
dalle ricchezze mobiliari, che sfuggono alle indagini
dell'oppressione, e Costantinopoli accolse nel suo
grembo il commercio che abbandonò Tiro ed Alessandria.
I Capi dell'Armenia e della Scizia, scacciati
dal nemico o dalla persecuzion religiosa, vi furono
con ospitalità ricevuti; si diede coraggio a quei che
li avean seguìti di fabbricare nuove città e di coltivar
le terre deserte; e molti angoli dell'Europa e
dell'Asia han conservato e il nome e le costumanze,
o la memoria almeno, di quelle colonie. Quelle tribù
dei Barbari, che coll'armi alla mano avean fermato
il piede sul territorio dell'impero, furono anch'esse
a poco a poco ridotte sotto le leggi della chiesa e
dello Stato. Quando avessi bastanti documenti per
descrivere i ventinove temi della monarchia Bisantina,
dovrei per avventura ristringermi alla esposizione
di una sola di queste province che desse a conoscere
le altre. Per buona sorte posso parlare minutamente
di una che più merita attenzione, cioè
di quella del Peloponneso, nome che sarà gradevole
alla curiosità di tutti i dilettanti delle cose antiche.



Sin dall'ottavo secolo, durante il procelloso regno
degli Iconoclasti, alcune geldre di Schiavoni, che precorsero
lo stendardo reale della Bulgaria, aveano inondato
la Grecia ed anche il Peloponneso[572]. Erano stranieri

Cadmo, Danao, e Pelope che aveano seminato
di già su quel fertile suolo i germi della civiltà e
del sapere; ma dai selvaggi del Nord furono totalmente
sbarbate le reliquie di quelle già isterilite radici.
Questa irruzione cangiò la faccia del paese e
gli abitatori; perdette il sangue greco gran parte della
sua purezza, e i nobili più superbi del Peloponneso
ricevettero i nomi ingiuriosi di forestieri e di schiavi.
Sotto i regni successivi si potè in parte sgombrar
quella terra dai Barbari che la bruttavano; i pochi
che vi si lasciarono furono legati da un giuramento
di ubbidienza, di tributo e di servigio militare, che
poi rinnovarono, e violarono soventi volte. Per una
singolar congiuntura, si unirono gli Schiavoni del Peloponneso
e i Saracini dell'Affrica ad assediare Patrasso.
Erano già agli estremi i cittadini di quella città,
e per ravvivarne il coraggio si immaginò di dar loro
a credere che veniva in soccorso il pretor di Corinto;
fecero essi una sortita così vigorosa che gli stranieri
si rimbarcarono, i ribelli si sottomisero, e fu attribuita
la vittoria ad un fantasma, o ad un guerriero
incognito, che combatteva, si disse, nella prima schiera
sotto la figura dell'appostolo S. Andrea. Allora si ornò

dei trofei di vittoria la cassa che conteneva le sue
reliquie, e la stirpe prigioniera fu per sempre addetta
al servigio, e soggetta al potere della chiesa
metropolitana di Patrasso. Dalla rivolta delle due tribù
schiavone, stanziate nei contorni di Helos e di Lacedemone,
fu spesso turbata la pace della penisola.
Qualche volta insultarono la debolezza del ministero
di Bisanzio, e qualche volta fecero resistenza alla
sua oppressione. Finalmente, alla nuova che veniva
in soccorso un drappello dei lor concittadini, carpirono
una specie di carta che regolava i diritti e i doveri
degli Ezzeriti e dei Milengi, determinando l'annuo tributo
a mille ducento pezze d'oro. Nel descriver le
province dell'impero, il principe ebbe cura di non
confondere cogli Schiavoni una razza domestica, forse
indigena, e che poteva trarre la sua origine dai miseri
Iloti. I Romani, e specialmente Augusto, aveano liberato
dal dominio di Sparta le città marittime, e questo
privilegio valse agli abitanti il titolo di Eleuteri o di
Laconii liberi[573]. Al tempo di Costantino Porfirogeneta,
avean già quello di Manioti col quale disonorarono
l'amor di libertà coll'inumana usanza di prendere,
e saccheggiare i vascelli che s'arrenavano nei loro scogli.
Il loro territorio che non produceva biada, ma
dava un gran ricolto d'olive, si estendeva sino al
capo Maleo; il lor Capo, o principe, era nominato dal
pretor di Bisanzio, e un piccol tributo di ottocento
pezze d'oro era un'arra delle loro immunità, piuttosto
che di dependenza. Seppero gli uomini liberi

della Laconia manifestare l'energia romana, e lungo
tempo aderirono alla religione dei Greci antichi. Abbracciarono
poi il cristianesimo per cura dell'imperator
Basilio; ma Venere e Nettuno avean ricevuto
gli omaggi di questi grossolani adoratori, anche cinque
secoli dopo che furono proscritte nell'impero Romano
le divinità del paganesimo. Il tema del Peloponneso
comprendeva tuttavia quaranta città[574]; e nel
decimo secolo, Sparta, Argo e Corinto poteano essere
egualmente lontane dall'antico splendore come dalla
odierna povertà. Quelli che possedevano le terre o
i beneficii della provincia furono obbligati al servigio
militare, sia in persona, sia con sostituti: si esigevano
cinque pezze d'oro da ognuno dei ricchi possessori,
e i cittadini meno agiati si univano in certo numero
a pagare questo testatico. Quando fu pubblicata la
guerra d'Italia, gli abitanti del Peloponneso, per dispensarsi
dal servigio, offersero cento libbre d'oro
(quattromila lire sterline) e mille Cavalieri con armi
e bagagli. Le chiese e i monasteri fornirono la loro
quota, e si colse un sussidio sacrilego dalla vendita
delle dignità ecclesiastiche, e fu obbligato l'indigente
vescovo di Leucadia[575] a dichiararsi debitore ogni anno
d'una pensione di cento pezze d'oro[576].




Ma la ricchezza della provincia, la fonte più certa
delle rendite pubbliche, derivava dalle preziose e
abbondanti produzioni del traffico, e delle manifatture.
Si scorgono alcuni sintomi d'una sana politica
in una legge che libera da ogni imposizione personale
i marinai del Peloponneso, e gli operai che
lavoravano la pergamena e la porpora. Pare che
sotto questo titolo si comprendessero gli opificii di
tela, di lana, e precipuamente di seta: fiorivano
nella Grecia i primi fin dal tempo d'Omero, e gli
ultimi forse erano attivi sin dal regno di Giustiniano.
Queste arti esercitate in Corinto, in Tebe e in
Argo occupavano e mantenevano gran numero di
persone: v'erano impiegati, secondo l'età e la forza
rispettiva, uomini, donne, fanciulli, e se molti degli
operai erano schiavi, erano poi di condizion libera
e onorata i loro padroni, che dirigevano i lavori e
ne raccoglieano il guadagno. I donativi che offerse
all'imperator Basilio suo figlio adottivo, che egli
avea ricevuti da una ricca matrona del Peloponneso,
erano stati senza dubbio fatti nei telai della Grecia.
Quella donna, che si nomava Danieli, gli mandò
un tappeto di bellissima lana che rappresentava gli
occhi d'una coda di pavone, e che era tanto grande
da coprire il pavimento d'una chiesa nuova eretta in
onore di Gesù Cristo, dell'arcangelo S. Michele, e del
profeta Elia; di più gli diede seicento pezze di seta
e di tela di varie qualità, e acconce a diversi usi.
Le stoffe di seta tinte dei colori di Tiro erano
ricamate coll'ago, e tanta era la finezza delle tele
che una pezza intiera poteva stare nella cavità di
una canna[577]. Uno storico di Sicilia, che descrive

queste opere dell'industria greca, ne fissa il prezzo
secondo la quantità e la qualità della seta, la finezza
del tessuto, la vaghezza de' colori, il disegno dei
ricami. Ordinariamente nel tessuto delle stoffe si
impiegava uno, due o tre fili; ma se ne facevano di
sei, che erano molto più forti e più cari. Fra i colori
si vanta col trasporto d'un retore lo scarlatto
fiammante, e il brillante più mite del color verde.
Si ricamavano in oro e in seta; le righe o i circoli
formavano gli ornamenti semplici; le più belle presentavano
fiori esattamente imitati, e quelle che si facevano
ad uso del palagio o degli altari, spesso risplendeano
di pietre preziose, ed aveano figure contornate
di file di perle orientali[578]. Sino al duodecimo
secolo era la Grecia l'unico paese cristiano, il quale
possedesse quell'insetto prezioso, a cui siam debitori
della materia di quella elegante superfluità, ed abili
operai nell'arte del fabbricarle. Ma gli Arabi erano
stati destri a rubarne il segreto: i Califfi dell'oriente
e dell'occidente avrebbero creduto avvilirsi recando
da un paese infedele i mobili e le stoffe loro, e due
città di Spagna, Almeria e Lisbona, divennero celebri

per le manifatture di drappi di seta, per l'uso che
ne facevano, e forse pel traffico in estere parti. I
Normanni introdussero questi opificii nella Sicilia, e
portandovi così un'arte profittevole, Ruggero distinse
la sua vittoria dalle ostilità uniformi ed infruttuose
di tutti i secoli. Dopo il sacco di Corinto, d'Atene
e di Tebe il suo Luogo-tenente imbarcò nelle proprie
navi una folla prigioniera di tessitori e d'operai dei
due sessi, trofeo glorioso pel suo padrone, quanto
vergognoso pel Greco imperatore[579]. Il re di Sicilia,
apprezzò sommamente il valore del donativo, e
quando si trattò di restituire i prigionieri, non eccettuò
che quegli operai maschi e femmine di Tebe e
di Corinto, i quali lavoravano sotto un barbaro signore,
dice lo storico Bizantino, siccome un tempo
gli Eretrii servi di Dario[580]. Si fabbricò nel palagio
di Palermo un magnifico edifizio per questa industriosa

colonia[581], e l'arte fu propagata dai figli
degli operai e dagli alunni che essi istruirono in
modo da satisfare alle sempre crescenti inchieste
delle nazioni dell'occidente. Si può attribuire la
decadenza dei telai alle turbolenze dell'isola, e alla
concorrenza delle città italiane. Nell'anno 1314, la
repubblica di Lucca era fra le italiche la sola che
facesse commercio di drappi di seta[582]. Una rivoluzione
interna ne disperse gli operai a Firenze, a
Bologna, a Venezia, a Milano ed anche nei paesi
Transalpini; e tredici anni dopo questo avvenimento,
è ordinato negli statuti di Modena di piantar gelsi,
ed è regolata l'imposizione sulla seta cruda[583]. I
climi settentrionali non son tanto acconci a educare
i bachi da seta; ma quelli della Cina e dell'Italia
mantengono i telai della Francia e dell'Inghilterra[584].



Qui specialmente ho da dolermi che l'incertezza
e la insufficienza delle memorie di quel tempo non
mi concedano di esattamente valutare le imposizioni,

le rendite ed altri spedienti pecuniari dell'impero
Greco. Da tutte le province dell'Europa e dell'Asia
venivano l'oro e l'argento con flusso abbondante
e regolare nell'erario imperiale. Le perdite dell'Impero,
spogliando il tronco di qualche ramo crebbero
la grandezza relativa di Costantinopoli, e le massime
del dispotismo ristrinsero lo Stato nella sola capitale,
la capitale nella Corte, e la Corte nella persona
del principe. Un viaggiatore ebreo, che girò l'oriente
nel duodecimo secolo, si perdè ad ammirar le ricchezze
di Bisanzio. «Colà, dice Beniamino di Tudela,
in quella regina delle città, colano ogni anno le contribuzioni
dei sudditi dell'impero; le sue alte torri
sono piene zeppe di seta, di porpora e d'oro. È fama
che Costantinopoli paghi ogni giorno al sovrano ventimila
pezze d'oro, imposte alle botteghe, alle taverne,
alle fiere, ai mercadanti della Persia, dell'Egitto,
della Russia, dell'Ungheria, dell'Italia e della Spagna,
che accorrono colà per mare e per terra[585].» In
argomento di danaro, l'autorità d'un Ebreo è senz'altro
assai valutabile; ma poichè i trecento sessantacinque
giorni dell'anno farebbero la somma di più di sette
milioni di lire sterline, son d'avviso che convenga
sottrarne almeno le tante feste del Calendario greco.
I tesori adunati da Teodora e da Basilio II indicheranno
in un aspetto incerto, ma luminoso, le rendite
e i sussidi che avea l'impero. La madre di

Michele, prima di ritirarsi in un chiostro, volle
ammonire o svelare la prodigalità dell'ingrato figlio,
dando un conto fedele delle ricchezze che passavano
tra le sue mani. Montava la somma a cento novemila
libbre d'oro, e inoltre a trecentomila libbre
d'argento, frutto della sua economia e di quella del
marito[586]. Non è men celebre l'avarizia di Basilio
di quel che lo sia il valore e la fortuna di lui. Pagò
e ricompensò i suoi eserciti vittoriosi senza toccare
un tesoro di centomila libbre d'oro (circa otto milioni
sterlini), che egli custodiva nelle volte sotterranee
del palazzo[587]. A così fatti cumuli di danaro
si oppone la teorica e la pratica dell'odierna nostra
politica, e siam più inclinati a calcolar la ricchezza
nazionale sopra l'uso e l'abuso del credito pubblico.
Pure, un re temuto dai nemici, una repubblica rispettata
dagli alleati van seguendo tuttavia queste
massime degli antichi governi, e l'uno e l'altra
hanno ottenuto il lor fine, che per l'uno era la
potenza militare, per l'altra la domestica tranquillità.



Qualunque fossero le somme serbate ai bisogni
giornalieri e futuri dello Stato, erano messe in prima
linea le spese consacrate alla pompa, e ai piaceri
dell'imperatore, nè altri limiti aveano che la sua
volontà. I principi di Costantinopoli si scostavano
assai dalla semplicità della natura; ma pure, al ritorno
della bella stagione guidati dal gusto e dalla

moda, andavano, lungi dal fumo e dallo strepito
della capitale, a respirare un'aria più pura; godevano
essi, o parea che godessero, della villereccia
allegria delle vendemmie; si divertivano alla caccia,
e nei più tranquilli passatempi della pesca, o quando
era più infocata la state, cercavano i luoghi ombrosi
e rinfrescati dai venti marini. Su le coste e le isole
dell'Asia e dell'Europa torreggiavano le magnifiche
loro case campestri; ma invece di que' modesti ornamenti
d'un'arte, che, cercando di celarsi, non vuol
che abbellire le scene della natura, i marmi dei loro
giardini servivano solo a far mostra della ricchezza
del padrone, e dell'opera dell'artista: i demanii del
principe, dilatati colle eredità e colle confische, aveano
data al sovrano la proprietà d'un gran numero di
superbi palazzi in città e nei sobborghi: dodici erano
occupati dai ministri di Stato: ma il gran palazzo,
residenza principale dell'imperatore, conservò sempre
per undici secoli lo stesso spazio fra l'Ippodromo,
la cattedrale di S. Sofia, e i giardini, le molte terrazze
dei quali scendevano sino alle rive della Propontide[588].
Quando Costantino eresse il primo edificio,
si era proposto in animo di copiare o eguagliare l'antica
Roma, e gli abbellimenti a mano a mano aggiunti
dai suoi successori miravano a gareggiare colle
meraviglie del Mondo antico[589]. Nel decimo secolo,

il palazzo di Bisanzio, infallibilmente superiore per
solidità, grandezza e magnificenza a quanto si conosceva
allora, era l'ammirazione dei popoli o quella
almen dei Latini[590]; ma il lavoro e i tesori di sette
secoli non aveano creato altro che una gran mole
irregolare: ogni edificio separato portava l'impronta
del tempo in cui fu eretto e del gusto del fondatore,
e l'angustia dello spazio potè talora dar motivo
al monarca regnante di demolire, forse con segreta
compiacenza, l'opera de' predecessori. Il risparmio
dell'imperator Teofilo non fu diretto al suo lusso
privato, nè a cosa che potesse aumentare la pompa
della sua Corte. Da un suo ambasciatore, ch'egli
particolarmente amava, e che aveva fatto stordire gli
stessi Abbassidi coll'orgoglio e colle liberalità, gli fu
recato il modello d'un palazzo allora costrutto dal
Califfo di Bagdad su le sponde del Tigri. Immediatamente
fu imitato, e migliorato ancora: le nuove
fabbriche di Teofilo[591] furono corredate di giardini
e di cinque chiese, fra le quali una era considerevole

per la vastità e la bellezza; avea tre cupole;
la cima di bronzo dorato posava su colonne di
marmi italiani, e i muri erano pure incrostati di
marmi di più colori: quindici colonne di marmo
frigio sorreggevano, davanti alla chiesa, un portico
semicircolare, che avea la forma e la denominazione
del Sigma greco, e pari era la costruzione delle volte
sotterranee. Una fontana decorava la piazza dinnanzi
al portico, e gli orli del bacino erano di lamina
d'argento. Al cominciar d'ogni stagione, si empieva
la vasca delle frutta più deliziose, che, per divertire
il principe, si lasciavano pigliare alla plebe; ed egli
godeva di questo tumultuoso spettacolo dall'alto di
un trono sfolgorante d'oro e di gemme, collocato
sopra una gradinata di marmo alta quanto un alto
terrazzo. Stavano seduti sotto il trono gli officiali
delle guardie, i magistrati, e i Capi delle fazioni del
circo; occupava il popolo i gradini più bassi, e nel
davanti era piena la piazza di truppe di ballerini,
di cantanti, di pantomimi. Il palazzo della giustizia,
l'arsenale e gli uffici contornavano la piazza, e di
più v'era la camera di porpora, così denominata
per la distribuzione de' manti di scarlatto e di porpora,
che colà ogni anno faceasi dalla mano stessa
dell'imperatrice. La lunga fila degli appartamenti
del palazzo era adatta alle varie stagioni: v'erano
a profusione il marmo, il porfido, quadri, statue,
mosaici, oro, argento, pietre preziose. A sì bizzarra
magnificenza pose Teofilo in opera l'abilità degli
artisti del suo tempo; ma il buon gusto d'Atene
avrebbe spregiato que' frivoli e dispendiosi lavori,
tra i quali si vedeva un albero d'oro, ne' rami e
nelle foglie del quale si celava una moltitudine di

uccelli artefatti, da' quali s'udiva il gorgheggio speciale
d'ognuno, e due lioni d'oro massiccio, grandi
al naturale, che giravano gli occhi e ruggivano come
quelli delle foreste. Anche i successori di Teofilo,
pertinenti alle dinastie di Basilio e di Comneno,
ambirono di lasciar dopo sè qualche monumento
del regno loro, e la parte più ricca ed augusta del
palazzo ebbe da loro il titolo di Triclinio d'oro[592].
Cercavano i più doviziosi, e i più nobili tra i Greci
d'imitare con proporzion conveniente il sovrano, e
quando con vesti ricamate passavano a cavallo per
le contrade, erano da' fanciulli creduti altrettanti
re[593]. Danieli, quella matrona del Peloponneso[594],
che ho mentovata sopra, le cure della quale aveano
contribuito al primordio della fortuna di Basilio il
Macedone, fosse amore o vanità, volle vedere il suo
figlio adottivo nella pompa di tutta la sua grandezza.
Per fare il viaggio di cinquecento miglia, quante se
ne contavano da Patrasso a Costantinopoli, non le
parvero per l'età, o per la mollezza sua, abbastanza

agiate le vetture o i cavalli: venne in lettiga portata
da dieci schiavi robusti, e trecento ne impiegò a
quest'uso, moltissime essendo le fermate pe' ricambi.
Accolsela Basilio con filial riverenza nel palazzo di
Bisanzio, e gli onori le compartì di reina; e veramente,
qual che si fosse la condizione di costei, i
donativi ch'ella fece all'imperatore non erano indegni
della regia magnificenza. Ho già descritti i bei
lavori del Peloponneso, in lino, in seta e lana che
erano parte del regalo; ma il più magnifico dono
fu quello di trecento giovanetti di rara avvenenza,
fra' quali cento erano eunuchi[595]: «imperocchè ben
sapeva essa, scrive lo storico, essere l'aria della
Corte più confacente a questa specie d'insetti, che
la cascina d'una pastorella alle mosche nella state.»
Ella fu padrona, sinchè visse, della maggior parte
de' demanii del Peloponneso; e nel suo testamento
nominò erede universale Leone, figlio di Basilio. Pagati
ch'ebbe i legati, unì questi al demanio imperiale
ottanta case di campagna o poderi: fece liberi tremila
schiavi della Danieli, trapiantandoli sulla costa
d'Italia, e formandone una colonia. Dalla fortuna di
una semplice privata si può di leggieri argomentare
qual fosse la ricchezza e la magnificenza degli imperatori.




In un governo assoluto che non ha riguardo alle
condizioni nobili o plebee, tutti gli onori vengono
dal sovrano, e il grado, sia in Corte, sia nel rimanente
dell'impero, dipende dai titoli o dalle cariche,
ch'egli dà o toglie a sua voglia. In un intervallo
di oltre a dieci secoli, da Vespasiano sino
ad Alessio Comneno[596], il Cesare fu la seconda persona,
o almeno ebbe il secondo posto nello Stato;
di poi si venne più facilmente concedendo il titolo
supremo d'Augusto ai figli ed ai fratelli del monarca
regnante. Lo scaltro Alessio, che, senza violarlo,
eludere voleva l'impegno contratto con un possente
Collega, il marito di sua sorella, e ad un tempo
ricompensare la pietà del fratello Isacco, senza farne
un suo eguale, immaginò una dignità nuova superiore
a quella di Cesare. Per la flessibilità propria
della lingua greca potè congiungere i nomi d'Augusto
e d'Imperatore (Sebasto et Auctocratore), e formò
la sonora parola di Sebastocratore. Egli era maggiore
di Cesare, e sedeva sul primo gradino del trono;
le acclamazioni pubbliche ripetevano il suo titolo,
e nell'esterno non differiva dal sovrano che negli
ornamenti del capo e nella calzatura. Solamente l'imperatore
portava i coturni di porpora o di color
rosso, e il diadema o la tiara che gli imperatori Greci
aveano presa dalla costumanza dei re di Persia[597].

Era questo un gran berretto piramidale, di stoffa di
lana o di seta, quasi coperto da un ammasso di perle
e di diamanti; un circolo orizzontale, e due archi
d'oro formavano la corona; vedeasi in cima nel punto
d'intersezione un globo o una croce, e cadeano sulle
guance due cordoni o pendenti di perle. I coturni
del Sebastocratore e del Cesare erano verdi, e le corone
aperte, e non tanto cariche di pietre preziose.
Creò Alessio le dignità di Panhypersebasto e di Protosebasto
inferiori a quella del Cesare, e questi titoli,
pel suono e pel senso, poteano essere gradevoli
a una orecchia greca. Accennano essi una superiorità
e un primato sul semplice titolo d'Augusto, titolo
sacro e primitivo d'un principe romano, che allora,
spoglio dell'antica dignità, toccò agli alleati e agli
ufficiali della corte Bisantina. La figlia d'Alessio non
sa contenersi per la compiacenza di questa bella gradazione
di speranze e d'onori: ma come gli ingegni
più meschini possono acquistar la scienza della parola,
non durò gran fatica l'orgoglio dei successori
d'Alessio ad arricchire questo dizionario di vanagloria;
diedero essi ai figli o ai fratelli prediletti il nome
più sublime di padrone o di despota, al quale fu
conceduta una nuova pompa e nuove prerogative, e
fu registrato immediatamente dopo la dignità d'imperatore.
Questi non dava in generale se non ai principi
del sangue i cinque titoli, I di despota, II di

Sebastocratore, III di Cesaro, IV di Panhypersebasto,
V di Protesebasto, ed erano emanazioni della sua
maestà; ma come a queste dignità non s'accoppiava
alcun officio, erano per sè inutili e aveano una
autorità affatto precaria.



Ma in tutte le monarchie, i ministri della Corte e
dell'erario, dell'armata navale e dell'esercito sono
partecipi dell'autorità reale e del governo. Solo i
titoli son differenti; e nel volger dei secoli, i conti o
i prefetti, il pretore e il questore discesero a poco
a poco, mentre i loro inferiori salirono ai primi gradi
dello Stato. I. Nella monarchia, che tutto riduce
alla persona del principe, le cerimonie e le altre
particolarità della Corte formano il dipartimento più
rispettato. Il curopalata[598], elevato a un ordine sì
illustre sotto il regno di Giustiniano, fu soppiantato
dal protovestiario, il quale da prima non aveva altra
incombenza che quella della guardaroba; fu estesa
la sua giurisdizione su tutti gli ufficiali che servivano
alla pompa e al lusso del principe, e colla sua bacchetta
d'argento presedeva alle udienze pubbliche
e private. II. Giusta le disposizioni di Costantino, ai
ricevitori delle rendite pubbliche si dava il nome di

Logoteti o computisti; si distinguevano i Logoteti
del demanio, delle poste, dell'esercito, dell'erario
pubblico e della cassa privata, e si paragonò
il gran Logoteta, supremo custode delle leggi e
delle rendite, ai cancellieri delle monarchie Latine[599].
Avea l'ispezione su tutta l'amministrazion civile, ed
era aiutato in questa incombenza da' suoi subalterni,
l'eparca o prefetto della città, il primo segretario,
i custodi del sigillo privato, degli archivi e
dell'inchiostro purpureo, riservato per le sottoscrizioni
dell'imperatore[600]. L'introduttore e l'interprete
degli ambasciatori esteri portava i titoli di gran
Shiaus[601] e di Dragomano[602], nomi tratti dalla lingua

turca e ancora famigliari alla Porta. III. I familiari,
il cui titolo da principio fu sì modesto, e che non aveano
altro impiego che quello di stare alla guardia
del principe, s'innalzarono a poco a poco al grado
di generali; i temi militari dell'oriente e dell'occidente,
le legioni dell'Europa o dell'Asia furono
compartite sovente fra molti generali particolari,
sino a tanto che il gran familiare venne investito del
comando universale e assoluto delle forze di terra.
Le incombenze del protostratore si riduceano in principio
ad aiutar l'imperatore quando montava a cavallo,
e coll'andar del tempo divenne in guerra il
Luogo-tenente del gran familiare: le scuderie, la cavalleria,
e quanto concerneva la caccia e la falconeria
furono da lui dependenti. Lo stratopedarca esercitava
l'ufficio di gran giudice del campo; il protospatario
comandava le guardie; il contestabile[603], il
grande eteriaco, e l'acolito erano i diversi Capi dei
Franchi, dei Barbari, e dei Varangi o Inglesi, mercenari
esteri e che, degenerati i Greci, componeano
la forza degli eserciti di Bisanzio. IV. Il gran duca
disponeva delle forze navali, le quali in assenza sua
obbedivano al gran drungario dell'armata navale, e
a questi era sostituito l'Emir o ammiraglio, nome
tolto dalla lingua dei Saracini[604], ma poi ammesso

in tutte le lingue d'Europa. Questi ufficiali e molti
altri, che vano sarebbe il numerare formavano la
gerarchia civile e la militare: gli onori e gli emolumenti,
l'abito e i titoli d'ognuno, infine i saluti
che dovean farsi scambievolmente, o la rispettiva preminenza,
furono regolati con più cura che non si sarebbe
impiegata a formar la costituzione d'un popolo
libero: era quasi portato il codice alla perfezione,
quando questo vano edificio, monumento di
fasto e di servitù, fu per sempre sepolto sotto le rovine
dell'impero[605].



L'adulazione e il timore hanno impiegato verso
persone simili a noi i titoli più alti, le positure più
umili, che dalla divozione furono scelte per onorar
l'Essere Supremo. Diocleziano prese dal servil cerimoniale
della Persia l'usanza dell'adorare[606] l'imperatore,
di prostrarsi davanti a lui e di baciargli i
piedi; e s'è mantenuta, crescendo sempre in servilità,
sino all'ultima epoca della monarchia dei Greci; eccetto
le domeniche, in cui si ometteva per motivi di
orgoglio religioso, queste vergognose riverenze si esigevano
da quanti erano ammessi alla presenza del

monarca, e doveano assoggettarvisi i principi decorati
del diadema e della porpora, gli ambasciatori dei
sovrani independenti come i Califfi dell'Asia, dell'Egitto
e della Spagna, i re di Francia e d'Italia,
ed anche gli imperatori Latini. Nel trattar gli affari
Luitprando, vescovo di Cremona[607], difese la libertà
d'un Franco e la dignità d'Ottone suo signore: ma
sincero, siccome egli era, non sa velare l'umiliazione
della sua prima udienza. Quando s'accostò al trono,
gli uccelli dell'albero d'oro cominciarono i lor gorgheggi,
a cui tenner bordone i ruggiti dei due leoni
d'oro. Fu obbligato, del pari che i suoi due compagni,
a curvarsi e a prostrarsi, e tre volte colla fronte
toccò la terra. Nei pochi istanti che durò quest'ultima
cerimonia, con una macchina era stato innalzato
il trono sino alla soffitta, e vi compariva l'imperatore
con abiti nuovi, e ancor più sontuosi, e la
conferenza terminò in un superbo e maestoso silenzio.
Il vescovo di Cremona, nel suo racconto così curioso
e tanto notabile pel suo candore, espone le cerimonie
della Corte di Bisanzio: queste anche presentemente
sono osservate dalla Porta, e si mantennero
fino all'ultimo secolo nella Corte dei Duchi di Moscovia
o di Russia. Dopo un lungo viaggio per mare
e per terra, da Venezia a Costantinopoli, l'ambasciatore
si fermò alla porta d'oro, sino a tanto che venissero
gli ufficiali che dovean condurlo al palazzo assegnatogli;

ma questo palazzo era una prigione, e dai
suoi rigidi guardiani gli era interdetto ogni comunicazione
coi forestieri, o coi nativi del paese. Offerse
egli nella prima udienza i donativi del suo padrone,
i quali consistevano in ischiavi, in vasi d'oro, e in
armi di gran valore. Il pagamento de' soldati, con ostentazione
fatto alla sua presenza, gli diede lo spettacolo
della magnificenza dell'impero: egli fu uno dei
convitati al banchetto reale[608], dove gli ambasciatori
delle nazioni erano disposti in ordinanza, e collocati
a seconda della stima o del disprezzo che ne aveano i
Greci: l'imperatore mandava dalla sua tavola come per
gran favore i piatti che egli aveva assaggiati, ed ognuno
de' suoi favoriti ricevette un abito d'onore[609]. Ogni
mattina e ogni sera gli ufficiali dell'ordine civile e
del militare andavano al palazzo ad esercitare il loro
impiego: il padrone qualche volta gli onorava d'una
occhiata o d'un sorriso; dichiarava i suoi voleri con
un moto di testa o con un segno: davanti a lui tutti
i grandi della terra stavano in piedi umili e silenziosi.
Quando l'imperatore facea per la città i suoi

passeggi trionfali, in tempi fissi o in occasioni straordinarie,
si mostrava liberamente agli occhi del pubblico:
le cerimonie inventate dalla politica erano collegate
a quelle della religione, e le feste del Calendario
greco determinavano le sue visite alle principali
chiese. Nella vigilia di queste processioni, gli
araldi annunciavano la pia intenzion del principe, o
la grazia di cui degnava i suoi sudditi. Si scopavano
e purificavano le strade, si seminavan i fiori sulle
finestre e sui balconi, si esponevano mobili preziosi,
vasellami d'oro e d'argento, tappezzerie di seta, e da
una severa disciplina era represso e frenato il tumulto
della plebe. Precedeano gli ufficiali dell'esercito coi
loro soldati, e li seguiva una lunga fila di magistrati
e d'ufficiali dell'ordine civile; gli eunuchi e i familiari
componevano la guardia dell'imperatore, e il patriarca
col clero lo riceveano solennemente alla porta
della chiesa. Non si lasciava alle voci grossolane ed
alle acclamazioni spontanee della moltitudine la cura
di applaudire; erano collocati drappelli di Azzurri e
di Verdi in modo conveniente nel luogo per cui passava
l'imperatore, e quel furore di questioni, che
aveano già scossa la capitale, s'era a poco a poco
cangiato in una gara di servitù. Rispondeansi a vicenda
gli uni agli altri coi cantici in lode dell'imperatore;
i lor poeti e musici dirigevano il coro,
e voti di lunga vita[610] ed augurii di vittorie erano il
ritornello d'ogni strofetta. L'udienza, il banchetto, la
chiesa rimbombavano dei medesimi applausi, e, quasi

per provare l'immensa estensione del dominio del
principe erano ripetuti in latino[611], nel linguaggio dei
Goti, dei Persiani e Francesi, ed anche degli Inglesi,
da uomini mercenari tolti da queste varie nazioni,
o eletti a rappresentarli[612]. Costantino Porfirogeneta
ha raccolto questa scienza del cerimoniale e della
adulazione[613] in un volume scritto in uno stile pomposo
ad un'ora e fanciullesco, e potè la vanità dei
suoi successori aggiungervi un lungo supplimento.
Pure, riflettendo un poco, dovea ciascun d'essi rammentarsi
che si profondeano eguali acclamazioni a
tutti gli imperatori e a tutti i regni; e chi di loro
era uscito d'una condizione privata poteva sovvenirsi,
che il momento in cui aveva alzato di più la voce

ed applaudito con più ardore, era quello in cui invidiava
la fortuna o cospirava alla vita del suo predecessore[614].



I principi delle nazioni settentrionali, popoli, dice
Costantino, senza fede e senza fama, ambivano l'onore
di allearsi alla famiglia dai Cesari con matrimoni,
sia ottenendo la mano d'una principessa del
sangue imperiale, o congiungendo a qualche principe
Romano le proprie figlie[615]. Quel vecchio monarca,
nelle sue istruzioni al figlio, viene svelando le segrete
massime inventate dalla politica e dall'orgoglio; insegna
le risposte più decenti, che ponno darsi per
eludere quelle insolenti e irragionevoli proposte. La
natura, dice il prudente imperatore, stimola ogni animale
a cercarsi una compagna fra gli animali della
sua specie, e per la lingua, la religione ed i costumi si
divide il genere umano in diverse tribù. Mercè d'una
saggia attenzione a serbar la purità delle razze, l'armonia
si mantiene della vita pubblica e della privata;
ma dalla lor mescolanza nasce il disordine e la discordia.
Tali furono l'opinione e i principii secondo
i quali si regolarono i prudenti Romani, le leggi dei
quali proscrivevano il matrimonio d'un cittadino e
d'una forestiera. Ai tempi della libertà e delle virtù,
avrebbe un senatore sdegnato per sua figlia la mano
d'un re, e Marc'Antonio sposando una Egiziana fece
onta alla sua riputazione[616]; e la pubblica censura obbligò

Tito a licenziare, malgrado suo e malgrado di lei,
Berenice[617]. Per meglio perpetuare l'autorità di questa
massima, si suppose che Costantino il Grande la confermasse.
Gli ambasciatori delle nazioni estere, e di quelle
soprattutto che non aveano abbracciato il cristianesimo,
furono solennemente avvertiti che queste alleanze
dal fondator della capitale e dalla religion dell'impero
erano state proscritte. La pretesa legge fu incisa sull'altare
di S. Sofia, e si dichiarò decaduto dalle comunioni
civili e religiose de' Romani quell'empio che
osasse macchiar la maestà della porpora. Se da qualche
falso fratello avessero gli ambasciatori saputo la
storia della Corte di Bisanzio, avrebber potuto allegare
tre memorabili infrazioni fatte a questa legge
immaginaria, il matrimonio di Leone o piuttosto di
suo padre Costantino IV colla figlia del re dei Cozari,
quello d'una nipote di Romano con un principe
Bulgaro, e l'altro finalmente di Berta, principessa
francese o italiana, col giovane Romano figlio
dello stesso Costantino Porfirogeneta. Ma a queste
tre obbiezioni vi avean tre risposte che togliean la
difficoltà e statuivano la legge: I. Il matrimonio di Costantino

Copronimo era considerato colpevole; questo
principe, nato nell'Isauria, e trattato da eretico, che
avea macchiata la purità battesimale e dichiarata guerra
alle Immagini, avea di fatto sposato una Barbara. Quest'empia
alleanza avea posto il colmo a' suoi delitti e
l'aveva abbandonato alla censura della chiesa e della posterità.



A. D. 941



II. Romano non poteva essere considerato come
imperator legittimo: nato di famiglia plebea, s'avea
usurpato il trono, ignorava le leggi, e non pensava
all'onore della monarchia. Suo figlio Cristoforo, padre
della giovanetta che sposò il re Bulgaro, non avea
che il terzo grado nel collegio de' principi, ed era poi
suddito ad un tempo e complice del suo colpevole
padre. Sinceri e zelanti cristiani erano i Bulgari, e la
sicurezza dell'impero, non che la libertà di più migliaia
di prigionieri, dependeano da questa mostruosa
alleanza. Nondimeno, non potendo motivo alcuno esentarlo
dalla legge di Costantino, fu dal clero, dal senato
e dal popolo disapprovato il suo contegno, e
in vita e in morte gli fu rimproverato l'obbrobrio
dello Stato. III. Il saggio Porfirogeneta avea trovato
una difesa più onorevole pel maritaggio di suo figlio
colla figlia di Ugone re d'Italia. Dal gran Costantino,
principe ragguardevole per la santità, apprezzavasi la
fedeltà e il valore dei Franchi[618]; e lo spirito profetico
onde era dotato lo avea istruito della loro grandezza.
Furono eccettuati dalla proibizion generale

essi soli. Ugone re di Francia discendeva in linea
retta da Carlomagno[619], e sua figlia Berta aveva ereditato
le prerogative della famiglia e della nazione.
A poco a poco la voce della verità e quella della
malevolenza vennero scoprendo la frode, o l'errore
della Corte imperiale: invece del reame di Francia, i
possedimenti di Ugone si restrinsero alla semplice
contea d'Arles: ma tutti eran d'accordo nel dire, che
giovandosi delle turbolenze di quel tempo, usurpata
avesse la sovranità della Provenza, e invaso il regno
di Italia. Suo padre non era che un semplice gentiluomo,
e se Berta era del sangue dei Carlovingi, il
bastardismo e la libidine aveano lordato ogni grado
di quella stirpe. Ugone aveva avuta per suocera la
famosa Valdrade, che fu concubina piuttosto che moglie
di Lotario II, e che con quest'adulterio, col divorzio
e colle seconde nozze avea provocato sopra di sè i
fulmini del Vaticano. Sua madre, che nomavasi la gran
Berta, fu successivamente sposa del conte d'Arles e
del Marchese di Toscana; colle sue galanterie scandalezzò
l'Italia e la Francia, e sino al suo sessantesim'anno
i drudi, che ella ebbe di tutte le classi, furono
zelanti istrumenti della sua ambizione. Imitò il
re d'Italia l'incontinenza della madre e della suocera,
e a tre delle sue concubine favorite si diedero
i nomi classici di Venere, di Giunone e di Semele[620].

La figlia di Venere fu ceduta alle istanze della Corte
di Bisanzio; lasciò il nome di Berta per pigliare quello
di Eudossia, e fu maritata o piuttosto impalmata
al giovine Romano, erede presuntivo dell'impero di
oriente. Per la poca età dei due sposi fu sospesa la
consumazion del matrimonio; ma quest'unione non
si eseguì, essendo morta Eudossia cinque anni dopo.
L'imperatore Romano sposò in seconde nozze una
plebea, ma di sangue romano, e ne ebbe due figlie,
Teofane ed Anna, amendue maritate con principi. La
maggiore fu data per pegno di pace al figlio d'Ottone
il Grande, che aveva domandata questa alleanza colle
armi e colle negoziazioni. Si potea dubitare se un
Sassone avesse diritto ai privilegi della nazion Francese;
ma la fama e la pietà d'un eroe, restauratore
dell'impero d'occidente, attutirono ogni scrupolo.
Teofane dopo la morte del suocero e del marito governò
Roma, l'Italia e l'Alemagna nella minorità di
suo figlio Ottone III, e i Latini commendarono le virtù
d'un'imperatrice, che sagrificò la ricordanza del suo
paese a doveri più sacri[621]. Nel matrimonio della sorella

Anna, la voce imperiosa della necessità o del
timore impose silenzio a tutti i pregiudizi, e rimosse
tutti i riguardi relativi alla dignità imperiale. Un idolatra
settentrionale, Volodimiro, duca di Russia, aspirò
alla mano della figlia degli imperatori; sostenne l'inchiesta
con minacce di guerra, colla promessa di convertirsi
e coll'offerta di soccorso contro un ribelle
che turbava l'impero. La principessa Greca, vittima
della sua religione, fu svelta dal palazzo de' suoi
avi, e condannata a correre in cerca d'una corona
selvaggia, e d'un esiglio disperato sulle rive del Boristene
appresso al Circolo polare[622]. Pure il matrimonio
fu felice, e fecondo: la figlia di Geroslao, nipote
d'Anna, illustre pel sangue da cui proveniva,
sposò un re di Francia, Enrico I, il quale andò a
cercare una moglie sui confini dell'Europa e del Cristianesimo[623].



Nella sua reggia di Bisanzio, l'imperatore era il primo
schiavo del cerimoniale, che imponeva ai sudditi,

e di quelle rigorose formalità, che regolavano ogni
parola ed ogni gesto; l'etichetta lo assediava nel
suo palazzo, e disturbava l'ozio del suo ritiro in campagna.
Ma egli disponeva arbitrariamente della vita
e della fortuna di più milioni d'uomini, e spesso
addiviene che i più nobili ingegni, che si ridono dei
vani piacere della pompa e del lusso, son poi sedotti
dal piacere più attraente di comandare ai loro
eguali. S'accoppiava nel monarca il poter legislativo
coll'esecutivo; e Leone il Filosofo aveva annichilito
quel poco d'autorità che rimaneva al senato[624]. La
servitù aveva renduto ottuso lo spirito dei Greci, di
modo che, fra i più arditi atti di ribellione, non si
elevarono mai alla idea di una costituzione libera, e
la pubblica felicità non aveva altro sostegno, nè altra
regola, che il carattere particolar del monarca. La
superstizione addoppiava anche più le catene. Quando
l'imperatore riceveva la corona dal patriarca nella
chiesa di S. Sofia, giuravano i popoli a piè degli altari
una sommession passiva ed assoluta al suo governo
e alla sua famiglia. Il principe, per la parte sua,
prometteva di astenersi quanto fosse possibile dalle
pene capitali e dalle mutilazioni: segnava una profession
di fede ortodossa, e giurava di obbedire ai
decreti dei sette sinodi e ai canoni della santa

chiesa[625]. Ma vaghe ed indeterminate erano le sue
proteste di clemenza; facea quel giuramento non al
popolo ma ad un giudice invisibile, e fuor dei casi
d'eresia, su cui si mostrava inesorabile il clero, eran
pronti i ministri del cielo a sostenere l'inevitabil
diritto del principe, e ad assolvere i piccoli falli del
sovrano. Viveano soggetti essi medesimi al magistrato
civile; un cenno del despota creava, trasferiva, deponeva
i vescovi o li puniva di morte ignominiosa;
qualunque fosse la ricchezza, o il credito di costoro,
non poterono mai, come quelli della chiesa Latina, formar
una repubblica independente, ed anzi il patriarca
di Costantinopoli condannava la grandezza temporale
del vescovo di Roma, mentre nel suo segreto gli portava
invidia. Ma l'esercizio del despotismo è per buona
sorte frenato dalle leggi della natura, e da quelle
della necessità[626]. Il grado di sapere e di virtù che si
crede in quello che governa un impero, divien la misura
dell'attaccamento di lui alla sacra norma dei
suoi faticosi doveri; e il grado di vizio o di nullità

che gli si suppone, lo determina vie maggiormente a
lasciarsi cadere di mano lo scettro troppo grave per
lui; allora è un ministro o un favorito quegli, che, con
un filo impercettibile, fa muovere il simulacro di re,
e che, pel suo privato interesse, assume il carico
della pubblica oppressione[627]. In certi istanti il monarca
più assoluto dee temere la ragione o il capriccio
d'una nazione schiava, e l'esperienza ha provato
che l'autorità regia perdè in sicurezza e solidità
ciò che guadagna in estensione.



Invano un despota usurpa i titoli più pomposi[628],
invano stabilisce i suoi dritti; egli alla fin fine non
ha che la sua spada per difenderli contro i nemici
stranieri e domestici. Dal secolo di Carlo Magno a
quello delle Crociate, i tre grandi imperi, o popoli
Greci, Saracini, e Franchi, possedevano e si disputavano
la terra allora nota, poichè non parlo qui
della Cina, la quale, per essere alla estremità dell'Asia,
non aveva che fare in quelle sommosse. Per
giudicare delle lor forze militari, convien paragonarne

il valore, le arti che conoscevano, le ricchezze
che aveano, e finalmente la sommessione al Capo
supremo, che poteva movere tutte le molle dello
Stato. I Greci, che nel primo punto erano tanto inferiori
ai lor rivali, erano in questa medesima parte
superiori ai Franchi; e nel secondo e terzo merito
per lo meno eguagliavano i Musulmani.



La ricchezza dei Greci faceva sì che potessero
assoldare nazioni più povere, e mantenere un'armata
navale per difendere le proprie coste, e portare il
guasto alle terre nemiche[629]. Con un traffico del
pari vantaggioso alle due parti contraenti, cambiavano
l'oro di Costantinopoli col sangue degli Schiavoni,
dei Turchi, dei Bulgari e dei Russi; col valore
contribuirono alle vittorie di Niceforo e di Zimiscè;
e se una popolazione nemica ne restrignea troppo
il confine, era obbligata a bramar la pace per tornare
alla difesa del suo paese, che a loro istigazione veniva
invaso da una tribù più lontana[630]. Sempre i
successori di Costantino pretesero l'impero del Mediterraneo

dalla foce del Tanai sino alle colonne di
Ercole, e sovente lo possedettero. La lor capitale
era piena di munizioni navali e d'abili operai: la
situazione della Grecia e dell'Asia, le lunghe coste,
i profondi golfi e le molte isole annesse all'impero,
avvezzavano i sudditi alla navigazione, e il commercio
di Venezia e d'Amalfi era per l'armata imperiale
un vivaio di marinari[631]. Dopo la guerra del Peloponneso
e le Puniche, non aveano gli eserciti di
mare aumentata la forza; ed avea la scienza di costruire
navigli fatto passi retrogradi. I carpentieri
di Costantinopoli, come i meccanici dei nostri giorni,
ignoravano l'arte di fabbricare quei maravigliosi edifizi
che aveano tre, sei, o dieci ordini di remi, gli
uni sopra gli altri, o che operavano gli uni dietro
degli altri[632]. I Dromoni, o galee leggiere, dell'impero
Bisantino[633] non avean che due ordini composti

ognuno di venticinque banchi; un banco portava
due remiganti che vogavano dall'uno e dall'altro
fianco del navile. Nell'atto del combattere, il
capitano o centurione stava sulla poppa con quello
che portava la sua armatura; due piloti attendevano
al timone e due ufficiali stavano alla prora, l'uno
per appostare, l'altro per movere contra il nemico
le macchine che scagliavano il fuoco greco. La ciurma,
come era l'uso nella infanzia dell'arte, adempieva
ad un tempo gli uffici di marinari e di soldati;
erano muniti d'armi offensive e difensive, d'archi e
di freccie, di cui si valevano dall'alto del ponte, e di
lunghe picche che uscivano fuori dalle aperture dell'ordine
inferiore de' remi. È bensì vero che si facean
talvolta più grandi e più solide le navi da guerra;
allora le fazioni di combattere e di manovrare, si
dividevano più regolarmente fra settanta soldati e
dugento trenta marinari; ma generalmente erano di
una forma leggiera, e facili ai movimenti. Poichè il
Capo Maleo, sulla costa del Peloponneso, avea sempre
una fama spaventosa, un numeroso navile imperiale
fu trasportato per terra e per lo spazio di cinque
miglia, cioè per tutta la larghezza dell'istmo di Corinto[634].
Le regole della tattica navale non si erano
cangiate da Tucidide in poi: una squadra di galee,
nel momento della zuffa, procedeva innanzi sotto la

figura d'una mezza luna, e si ingegnava di cacciare
gli acuti speroni nei lati più deboli delle navi nemiche.
Vedeasi sopra il ponte una macchina composta
di forti pezzi di legno, diretta a lanciar pietre
e dardi; l'arrembaggio faceasi mediante una gru, che
sollevava e abbassava panieri pieni d'uomini armati;
il vario collocamento e la mutazion dei colori del
padiglione ammiraglio determinavano tutto il linguaggio
dei segnali, che sono tanti e così chiari fra
i moderni. I fanali della galera capitana annunciavano
di notte gli ordini di cacciare, di combattere,
di fermarsi, di rompere, o di formar la linea. In
terra i segnali di fuoco si ripeteano da una montagna
all'altra; una serie d'otto posti indicava una
estension di paese di cinquecento miglia, e così Costantinopoli
era in poche ore informata delle mosse
ostili dei Saracini di Tarso[635]. Si può argomentare
la forza navale degli imperatori Greci dalla descrizione
dell'armamento che prepararono per vincere
Creta. Furono allestite nella capitale, nelle isole del
mar Egeo, e nei porti dell'Asia, della Macedonia e
della Grecia, cento dodici galere, e settantacinque
navi costrutte ad esempio di quelle della Panfilia.
Questa squadra portava trentaquattromila marinai,

settemila e trecentoquaranta soldati, settecento Russi,
e cinquemila e ottantasette Mardaiti, provenienti da
una popolazione discesa dalle montagne del Libano.
Il loro stipendio, probabilmente per un mese, fu valutato
trentaquattro centinaia d'oro, cioè circa centotrentaseimila
lire sterline. La nostra immaginazione
si perdè nel catalogo delle armi e delle macchine,
delle stoffe e delle tele, de' viveri e de' foraggi, delle
munizioni e degli utensili d'ogni sorta, adoperati
inutilmente al conquisto di un'isoletta, quando erano
bastanti a fondare una florida colonia[636].



L'invenzion del fuoco greco non originò, come quella
della polvere da schioppo, un total cambiamento nell'arte
della guerra. A questo fuoco liquido andò debitrice
la città, non che l'impero di Costantinopoli,
della sua liberazione. Gran guasti esso faceva negli
assedii e nelle battaglie marittime; ma poca cura si
pose a perfezionare questa nuova arte, o forse era
men suscettiva di miglioramento. Per battere o per
difendere le fortificazioni, si continuò a far uso più
spesso e con effetto maggiore delle macchine antiche,
delle catapulte, delle baliste e degli arieti. La
sorte delle battaglie non era commessa al fuoco rapido
e terribile d'una linea di fanteria, che invano
si difenderebbe con armature da un fuoco simile della

linea nemica. Il ferro e l'acciaio erano sempre gli
strumenti consueti di strage e di difesa: gli elmetti,
le corazze e gli scudi del decimo secolo erano per
la forma, o per la materia, poco differenti da quelli
onde erano guerniti i compagni d'Alessandro o di
Achille[637]; ma invece d'accostumare i Greci moderni
a marciare costantemente, e però senza stento, carichi
di quell'utile peso come i soldati delle antiche
legioni, si portavano le armi d'una soldatesca su carri
leggeri che la seguivano, e di mala voglia, all'avvicinarsi
del nemico, ripigliavano frettolosamente i guerrieri
un arnese, che per difetto d'abitudine li impacciava.
Le armi offensive erano spade, scuri di battaglia
e picche: ma la picca macedone era stata accorciata
d'un quarto, e ridotta alla misura più comoda
di dodici cubiti o piedi. Aveano i Greci duramente
sentita la forza dei dardi scitici ed arabici;
a quel tempo deploravano gli imperatori la decadenza
dell'arte di balestrare come una delle cagioni
delle pubbliche, calamità, e raccomandarono, o piuttosto
ordinarono, che tutti gli uomini addetti al servigio
militare si dedicassero all'esercizio dell'arco,
sino all'età di quarant'anni[638]. I drappelli o reggimenti,

erano per lo più di trecento soldati; e, siccome
termine medio tra le linee sopra quattro, e quelle
sopra sedici uomini di profondità, la fanteria di
Leone e di Costantino si formava sopra una profondità
d'otto soldati: ma la cavalleria caricava con
quattro di profondità, per questa giustissima considerazione,
che la pression dei cavalli di dietro non
aumenta la forza dell'urto che si fa nella fronte.
Se si accresceva qualche volta del doppio la densità
degli ordini della fanteria o della cavalleria, era segno
d'una segreta diffidenza che si aveva del coraggio
delle schiere solamente destinate allora a spaventare
col numero, e disposte a lasciare ad un
drappello scelto l'onore d'affrontar le picche e le
spade de' Barbari. L'ordinanza di battaglia sicuramente
variava secondo la qualità del terreno, secondo
il disegno che si aveva, e secondo il nemico; ma
generalmente l'esercito formava due linee e una
riserva, e in tal guisa aveva una serie di speranze
e di sussidi analoghi al carattere e allo spirito giudizioso
dei Greci[639]. Se la prima linea era respinta,
si ripiegava negli intervalli della seconda; e la riserva
compartendosi in due divisioni, girava i fianchi per
profittar della vittoria o per coprire la ritirata. La
regolarità dei campi, e i metodi del camminare,
degli esercizi e delle fazioni, gli editti e i libri del
monarca Bisantino faceano almeno in teorica quanto
può fare l'autorità[640]. Tanta era la ricchezza del

principe e l'abilità de' suoi numerosi operai, che gli
eserciti aveano a biseffe tutto ciò che potean desiderare
in utensili e in munizioni. Ma nè l'autorità
del principe, nè la bravura de' suoi artefici poteano
formare la macchina più importante, cioè il soldato;
e se il cerimoniale di Costantino suppone sempre
che l'imperatore tornerà trionfante[641], la sua tattica
non si eleva molto al di sopra degli espedienti di
scampare da una sconfitta, e di prolungare una
guerra[642]. Non ostante qualche passaggiera vittoria,
erano scaduti i Greci nella propria opinione, e in
quella dei vicini. Mano tarda e lingua pronta, era
il proverbio popolare che indicava l'indole della
nazione. Fu assediato l'autor della Tattica nella capitale,
e i Barbari, anche i più deboli, che tremavano
al solo nome dei Saracini o dei Franchi, poterono
superbire di quelle medaglie d'oro e d'argento che
aveano rapite all'imbelle sovrano di Costantinopoli.

Avrebbe potuto la religione, per molti titoli, ispirare
ad essi quel coraggio di cui, per colpa del lor governo
e del carattere proprio, mancavano: ma la
religione dei Greci non insegnava che a soffrire e a
cedere. Niceforo, che per poco rintegrò la disciplina
e la gloria del nome Romano, volle compartire gli
onori del martirio ai cristiani, che in una santa
guerra contro gli infedeli perdessero la vita: ma il
patriarca, i vescovi e i primari senatori impedirono
questa legge dettata dalla politica, sostenendo pertinacemente,
giusta i canoni di S. Basilio, che tutti
quelli che s'erano contaminati col sanguinoso esercizio
del mestiere dell'armi, dovevano per tre anni
essere segregati dalla comunione dei fedeli[643].




Si sono confrontati questi scrupoli dei Greci colle lagrime
che versavano i primi Musulmani, quando non
poteano assistere ad una battaglia, e tal contrapposto
d'una vile superstizione e d'un fanatismo coraggioso
spiega agli occhi del filosofo la storia delle due nazioni
rivali. I sudditi degli ultimi Califfi[644] aveano
veramente smarrito lo zelo e la fede dei compagni
del Profeta, ma i lor dogmi guerrieri riguardavano

sempre la divinità come il motor della guerra[645]. Una
scintilla di fanatismo ardeva sempre nel seno della
lor religione, ed accendeva bene spesso le più rapide
fiamme fra i Saracini stanziati sulle frontiere dei
cristiani. Le lor milizie regolari erano composte di
que' valorosi schiavi educati a custodir la persona, e
a seguir la bandiera del loro signore; ma al primo
squillo della tromba, che annunciava una santa guerra
contro gli infedeli, si svegliava il popolo Musulmano
della Sorìa e della Cilicia, dell'Affrica e della Spagna.
Bramavano i ricchi di vincere o di morire per
la causa di Dio; la speranza del bottino allettava i
poveri; e i vecchi, gli infermi e le donne, per partecipare
a questa impresa meritoria, mandavano in lor
vece un soldato con le armi ed il cavallo. Le loro
armi offensive e difensive erano per la forza e la tempra
eguali a quelle de' Romani: ma costoro comparivano
ben superiori nell'arte di maneggiare un cavallo,
o di scagliare i dardi. Le piastre d'argento che
coprivano le tracolle, le spade ed anche la bardatura
del cavallo, sfoggiavano la magnificenza d'una
nazione prosperosa; e, eccetto alcuni arcieri neri
venuti del mezzogiorno, gli Arabi non pregiavano
guari il valore indigente ed inerme degli antenati.
Invece di carri, venia lor dietro una lunga fila di
cammelli, d'asini e di muli; la moltitudine di questi

animali, che si ornavano di tende e di banderuole,
ne ingrossavano apparentemente il numero,
e cresceano lo sfarzo dell'esercito; ma la figura deforme
e il detestabile odore dei cammelli, spargeano
spesso la confusione tra i cavalli del nemico. Soffrivano
questi soldati il calore e la sete con una pazienza
che li rendeva invincibili; ma il freddo del
verno agghiacciava i loro spiriti; si conosceva la loro
disposizione al sonno, e perchè non fossero sorpresi
fra le tenebre, conveniva ricorrere alle precauzioni
più rigorose. L'ordinanza di battaglia formava un
parallelogrammo di due file profonde e salde, l'una
di arcieri, l'altra di cavalleria. Nei combattimenti, sosteneano
intrepidamente il più furioso assalto, e generalmente
non s'avanzavano alla carica che quando
s'erano accorti della spossatezza degli assalitori; ma
s'erano respinti o sbaragliati, non sapeano nè riordinarsi,
nè rintegrare la zuffa, e ciò che aumentava
lo spavento era la credenza, che Iddio si dichiarasse
favorevole al nemico. Lo scadimento e la caduta dell'impero
dei Califfi confermavano allora questa funesta
opinione, e non mancava tra i Musulmani qualche
oscura profezia[646] che presagiva la sconfitta or
dell'uno, or dell'altro esercito. Non v'era più unità
nell'impero degli Arabi; ma i suoi brani formavano
tanti Stati independenti, che eguagliavano i grandi

reami; ed un Emir d'Aleppo e di Tunisi trovava nei
suoi tesori, nell'industria e nell'ingegno dei sudditi
il modo di rendere formidabili le sue forze marittime.
Troppo spesso s'avvidero i principi di Costantinopoli,
che nella disciplina di quei Barbari niun
vestigio vedeasi di barbarie, e che se mancavano dello
spirito d'invenzione, sapeano cercare e prestamente
imitare le scoperte d'altrui. È bensì vero che il modello
superava la copia; le lor navi, le macchine e
le fortificazioni non erano così ben costrutte, e confessavano,
senza arrossire, che Iddio, il quale ha donato
la lingua agli Arabi, ha poi formato più delicatamente
la mano dei Cinesi e la testa dei Greci[647].



Il nome di varie tribù della Germania, stanziate fra
il Reno e il Veser, era divenuto quello della maggior
parte della Gallia, dell'Alemagna e dell'Italia, e i
Greci del pari che gli Arabi appellavano FRANCHI[648]
i cristiani della chiesa Latina, e le nazioni occidentali
che si estendevano sulle sponde ignote dell'oceano
Atlantico. Il gran senno di Carlomagno aveva
imito ed avvivato il gran corpo della nazione dei

Franchi; ma la discordia e il tralignamento de' suoi
successori posero ben presto in fondo il suo impero,
che avrebbe emulato quello di Bisanzio e
vendicati gli affronti fatti a' cristiani. I sussidi che
potea trarre dalle rendite pubbliche, dal commercio
e dalle manifatture, impiegati un tempo a pro
del servigio militare; gli scambievoli soccorsi che si
davano le province e gli eserciti; finalmente, quelle
squadre che per lo innanzi guardavano i mari
dalla foce dell'Elba sino a quella del Tevere, non
facean più timore ai nemici, nè davano più fiducia
ai sudditi. Sul principio del decimo secolo, era quasi
scomparsa la famiglia di Carlomagno; dalle rovine
della sua monarchia erano surti vari Stati nemici e
independenti; i Capi più ambiziosi prendeano il titolo
di re; al di sotto di loro l'anarchia e la discordia,
sparse egualmente in tutti gli ordini, riproduceano
per ogni dove l'esempio della lor ribellione,
ed i Nobili di tutte le province disubbidivano al sovrano,
aggravavano i vassalli, e si teneano in uno
stato di guerra perpetuo contro i loro eguali e i vicini.
Queste guerre private che sconnettevano la macchina
del governo, manteneano lo spirito marziale
della nazione. Nell'odierno sistema europeo, cinque o
sei gran Potentati, godono almeno nel fatto del gius
della spada. Una classe d'uomini che si consacrano
alla teorica e alla pratica dell'arte militare, eseguiscono
sopra una frontiera lontana le operazioni immaginate
nel segreto delle Corti; il rimanente del paese
gode allora in mezzo alla guerra la tranquillità della
pace, e non s'accorge dei cangiamenti che sopravvengono
in proposito se non per l'accrescimento o la diminuzione

delle imposizioni. Nei disordini del decimo
e duodecimo secolo, ogni paesano era soldato e munito
ogni villaggio; tutti i boschi e tutte le valli offerivano
scene di strage e di rapina, e i proprietari
di tutte le castella erano costretti a prendere il carattere
di principi e di guerrieri. Si fidavano arditamente
al coraggio e alla politica propria per difendere
la lor famiglia, per proteggere le loro terre e
vendicare l'ingiuria; e simili ai conquistatori d'un ordine
superiore, non erano che troppo propensi ad
oltrepassare i diritti della difesa personale. La presenza
del pericolo e l'indispensabile necessità del coraggio
induravano lo spirito e il corpo di costoro; e
per una conseguenza dello stesso carattere, ricusavano
d'abbandonare un amico, e di perdonare a un nemico:
invece di riposare sotto la guardia del magistrato, ricusavano
fieramente l'autorità delle leggi. In questo
tempo dell'anarchia feudale furono convertiti in istrumenti
di morte gli utensili della agricoltura e delle
arti: le pacifiche occupazioni della società civile e
della ecclesiastica s'annientarono, o si depravarono; e
il vescovo, cangiando la mitra in elmo, era trascinato
dai costumi del suo secolo più che dai doveri che
il feudo suo gli imponeva[649].




Andavano superbi i Franchi del genio loro per la
libertà e per la guerra; e i Greci parlano di questa
propensione con una specie di maraviglia e di spavento.
«I Franchi, dice l'imperator Costantino, sono
ardimentosi e bravi quasi sino alla temerità, e il loro
intrepido valore è sostenuto dal disprezzo che hanno
dei pericoli e della morte. In un campo di battaglia,
e nella mischia attaccano di fronte e piombano sul nemico
senza calcolare il proprio numero. Le lor file
sono strette dai saldi legami della parentela e dell'amicizia,
e la brama di salvare o di vendicare i cari
compagni è il fomite della loro prodezza. Reputano
la ritirata come una fuga obbrobriosa, e la fuga poi
è per essi un'infamia che non può lavarsi giammai[650].»
Una nazione sì valorosa e imperterrita sarebbe
stata sicura della vittoria, se grandi difetti non
avessero bilanciato questi pregi. Lasciando deperire
la marineria, rinunciarono ai Greci ed ai Saracini
l'impero del mare, per portare soccorso ai loro
alleati, o guasto ai nemici. Nel secolo che precedette
l'istituzion della cavalleria, erano inabili i Francesi nelle
fazioni di cavalieri[651]; e nei momenti di pericolo conoscean

tanto i guerrieri d'esserne ignoranti, che volean
piuttosto smontar da cavallo e combattere a
piedi. Non avendo l'uso delle picche o dell'armi da
lanciare, erano impacciati da lunghe spade, da arnesi
pesanti, da enormi pavesi, e, se posso ripetere
il rimprovero che lor facevano i magri abitanti della
Grecia, la grassezza, figlia della loro intemperanza,
accresceva difficoltà ai loro movimenti. Non curanti
di disciplina, sdegnavano il giogo della subordinazione,
e abbandonavano il vessillo del capitano se
voleva tenerli in campagna più del tempo determinato
pel loro servigio. Erano da tutte le parti esposti
alle insidie del nemico, che quantunque men prode
era più astuto. Si potea subornarli con danaro, perchè
avevano un'anima venale; si potea soprapprenderli
notte tempo, perchè non pensavano a chiudere
il campo e facean male la sentinella. Le fatiche di
una giornata estiva spossavano le loro forze, non che
la pazienza, e si davano poi alla disperazione se non
potevano sbramare con molto vino e molto cibo il
vorace loro appetito. Fra questi caratteri generali della
nazion dei Franchi, si osservavano alcune varietà locali
che io attribuirei al caso piuttosto che al clima,
ma ch'erano comuni agli oriundi e agli stranieri. Un
ambasciator di Ottone dichiarò nella Corte di Costantinopoli,
che i Sassoni sapean battersi meglio colla
spada che colla penna, e che preferivano la morte
alla vergogna di volgere il tergo al nemico[652]. I Nobili
della Francia si gloriavano di non avere nei lor modesti

abituri altro diletto che la guerra e la rapina,
unica occupazione della lor vita. Affettavano di mettere
in ridicolo i palazzi, i banchetti, e i costumi
gentili degli Italiani, che, secondo l'opinione dei Greci
medesimi, avean tralignato dall'amor di libertà e dal
valore degli antichi Lombardi[653].



Il famoso editto di Caracalla concedette ai suoi
sudditi, cominciando dalla Brettagna sino all'Egitto,
il nome e i privilegi di Romani; e da quel punto
il lor sovrano, sempre in mezzo a' suoi concittadini,
potè a sua scelta determinare o eleggere momentaneamente
la residenza nell'una o nell'altra delle
province della patria comune. Quando seguì la divisione
dell'oriente e dell'occidente, fu conservata
con tutto lo scrupolo l'unità ideale dell'impero;

nei titoli, nelle leggi, negli statuti, i successori di
Arcadio e di Onorio si annunciarono sempre come
colleghi inseparabili nelle medesime incumbenze,
come associati alla sovranità dell'impero e della
città di Roma entro i medesimi limiti. Caduta la
monarchia d'occidente, la dignità della porpora
romana si concentrò tutta quanta nei principi di
Costantinopoli: Giustiniano fu il primo che unì
all'impero i dominii dell'antica Roma, che ne erano
separati da sessant'anni, e che sostenne col dritto
di conquisto l'augusto titolo d'imperator de' Romani[654].
Un motivo di vanità o di disgusto indusse
uno de' suoi successori, Costantino II, ad abbandonare
il Bosforo Tracio, ed a restituire al Tevere gli
antichi onori; pensiero insensato! esclama il malevolo
scrittore della istoria bisantina, spogliare una vergine
adorna di tutto lo splendore della gioventù e
della bellezza, per abbellire, o piuttosto mettere in
mostra la deformità d'una vecchia grinzosa[655]. Ma

il ferro de' Lombardi gli impedì di fermare il piede
in Italia; entrò in Roma, non come un vincitore,
ma in figura di fuggiasco; e dopo aver passato colà
dodici giorni, mise a sacco l'antica capitale del
Mondo, e poi ne partì per sempre[656]. Succedette
l'intera separazione dell'Italia, e dell'impero di
Bisanzio circa due secoli dopo le conquiste di Giustiniano;
e appunto sotto il suo regno cominciò ad
andare in disuso la lingua latina. Avea questo legislatore
pubblicato le sue Instituta, il suo Codice, e
le Pandette, in un linguaggio che egli vanta come
lo stile pubblico del governo romano, l'idioma della
Corte e del senato di Costantinopoli, degli eserciti,
e de' tribunali dell'oriente[657]. Ma non si intendea
nè dal popolo, nè dai soldati dalle province asiatiche
questa lingua straniera; e la maggior parte degli
interpreti delle leggi, e dei ministri di Stato non la
sapeano che malamente. Dopo una lotta che durò
poco, la natura e l'abitudine trionfarono delle istituzioni
della potenza umana; Giustiniano, a pro dei

sudditi, promulgò nelle due lingue le sue Novelle;
le varie parti della sua voluminosa giurisprudenza
furono successivamente tradotte:[658] fu posto in dimenticanza
l'originale, non si studiò più che la versione,
e la lingua che per sè stessa meritava la preferenza,
divenne nell'impero Greco l'idioma della
legge, come quello della nazione. I successori di
Giustiniano, e per la loro origine e per l'uso del
paese che abitavano, furono stranieri alla lingua
romana. Tiberio, secondo gli Arabi,[659] e Maurizio,
secondo gli Italiani[660], furono i primi Cesari greci,

e i fondatori d'una nuova dinastia, e d'un nuovo
impero: si compiè sordamente questa rivoluzione
prima della morte di Eraclio, e si conservarono
alcune frasi oscure della lingua latina nei termini
di giurisprudenza, e nelle acclamazioni di Corte.
Quando Carlomagno e gli Ottoni ebbero rintegrato
l'impero d'occidente, ai nomi di Franchi e di
Latini fu dato lo stesso senso e la stessa ampliazione,
e questi Barbari altieri sostennero con una specie
di giustizia i lor dritti alla favella come al dominio
di Roma. Insultarono ai popoli dell'oriente che
aveano dimesso l'abito è l'idioma romano, e si fondarono
in queste ragionevoli costumanze per indicarli
sovente col nome di Greci[661]. Ma dal principe
e dai popoli dell'impero Bisantino, fu sdegnosamente
ributtata questa denominazione di disprezzo.
Con tutti i cangiamenti introdotti dal corso dei
secoli, vantavano una successione diretta e non interrotta
da Augusto e Costantino in poi; e nell'ultimo
grado della debolezza e dell'avvilimento, ai
frammenti dell'impero di Costantinopoli rimaneva
tuttavia il nome di Romani[662].




Mentre che nell'oriente si scrivevano in latino gli
atti del governo, il greco era la lingua della letteratura
e della filosofia; con questo idioma sì ricco e perfetto,
non poteano gli uomini dotti invidiare il sapere rubato
e il gusto imitatore de' Romani loro scolari.
Distrutto che fu il paganesimo, perduta la Sorìa e
l'Egitto, e abolite le scuole d'Alessandria e d'Atene,
le scienze della Grecia a poco a poco si ricoverarono
ne' monasteri, e precipuamente nel real collegio di
Costantinopoli, incendiato poi sotto il regno di Leone
l'Isaurico[663]. Nello stile enfatico dei tempi di
cui parliamo, il presidente di quel collegio era chiamato
l'astro della scienza; i dodici professori delle
diverse scienze e facoltà, erano i dodici segni del
zodiaco; aveano una biblioteca di trentaseimila cinquecento
volumi, e mostravano un antico manoscritto
di Omero in un rotolo di pergamena lungo centoventi
piedi, che era stato, dicevano, un intestino di

un serpente di mostruosa grandezza[664]. Ma il settimo
e l'ottavo secolo furono un periodo di discordia,
e di ignoranza; il fuoco divorò la biblioteca;
fu soppresso il collegio, e gli autori dipingono gli
Iconoclasti, come i nemici della antichità; di fatto
i principi della famiglia d'Eraclio e della dinastia
isaurica, si disonorarono coll'ignoranza, e col dispregio
salvatico che aveano per le lettere[665].



Appare nel nono secolo l'aurora del ritorno delle
scienze[666]. Quando il fanatismo degli Arabi fu calmato,
furono solleciti i Califfi di conquistare le arti, piuttosto
che le province dell'impero; le cure che posero
per accattare cognizioni, ravvivarono la emulazione
dei Greci: sciorinarono le polverose lor biblioteche,
ed appresero a conoscere ed a premiare i
filosofi che non aveano per lo innanzi avuto altro
compenso delle lor fatiche, se non il piacere dello
studio, e la scoperta della verità. Il Cesare Barda,
zio di Michele III, meritò il titolo di generoso protettore

delle lettere, nome che solo ha potuto preservarne
la memoria, e scusarne L'ambizione: egli
almeno sottrasse al vizio e alla follìa una parte dei
tesori di suo nipote; aperse nel palazzo di Magnauro
una scuola, dove colla sua presenza metteva in gara
i maestri e gli alunni. Erano Capo Leone il filosofo,
arcivescovo di Tessalonica, il cui sapere profondo
nell'astronomia e nelle matematiche facea maraviglia
a' popoli stranieri dell'oriente; e l'opinione che si
avea della sua dottrina, era negli animi volgari
accresciuta da quella modesta disposizione, che li
inclina a vedere, in tutte le cognizioni che sorpassano
le proprie, un effetto di ispirazione e di magia.
Per le fervide istanze di questo Cesare, il celebre
Fozio[667], suo amico, rinunciò alla independenza di
una vita studiosa, ed accettò la dignità di Patriarca,
nella quale fu e scomunicato ed assolto dai Sinodi
dell'oriente e dell'occidente. Anche per confessione
dei sacerdoti suoi nemici, non era estrania a quest'uomo
universale alcun'arte o scienza: profondo
ne' suoi concetti, istancabile negli studii, eloquente
nello stile, esercitava Fozio la carica di Protospatario,
ossia di capitano delle guardie, quando fu spedito
ambasciatore al Califfo di Bagdad[668]. Per alleviare

qualche ora di esiglio, e forse di solitudine,
compose in fretta la sua Biblioteca, monumento di
erudizione e di critica. In essa fa la rivista, senza
metodo, di duecento ottanta autori storici, oratori,
filosofi, teologi; ne espone, in compendio, i racconti,
o le dottrine; giudica lo stile e il carattere loro, e
cribra anche i Padri della chiesa con una libertà
prudente, che spesso traluce in mezzo alle superstizioni
del suo secolo. L'imperator Basilio, a cui
doleva d'essere stato mal educato, commise a Fozio
l'istruire il figlio e successore, Leone il Filosofo; e
il regno di questo principe, non che di Costantino
Porfirogeneta, figlio di esso, sono una delle più belle
epoche della letteratura di Bisanzio. La munificenza
loro arricchì la biblioteca imperiale dei tesori dell'antichità,
ed essi ne fecero da sè stessi, e coll'aiuto
di collaboratori, vari estratti e compendi, che senza
annoiare l'indolenza del pubblico, sono atti a ricrearne
la curiosità. Oltre i Basilici, o il Codice
delle leggi, propagarono col medesimo zelo gli studi
della agricoltura e della guerra, due arti intese a
nudrire e a distruggere l'umana specie; fu compilata
la storia della Grecia e di Roma, in cinquantatre
titoli o capitoli; ma non ne giunsero a noi che due,
quello delle ambasciate, e l'altro delle virtù e dei
vizi. Colà i lettori d'ogni classe vedeano dipinto il
passato, poteano far loro pro delle lezioni o degli

avvisi dati in pagina, e apprendevano ad ammirare,
o forse ad imitare, qualche virtù d'un secolo più
luminoso. Io non mi fermerò sulle opere dei Greci
di Costantinopoli, i quali, con uno studio assiduo
degli antichi, meritarono per molti titoli la ricordanza
e la gratitudine della posterità. Noi possediamo
tuttavia il Manuale filosofico di Stobeo, il Lessico
grammaticale e storico di Suida, le Chiliadi di Tzetze
che in dodicimila versi comprendono seicento
narrazioni, e i Commentari sopra Omero di Eustazio,
arcivescovo di Tessalonica, che, dal suo corno d'abbondanza,
ci versa i nomi e le autorità di quattrocento
scrittori. Da questi autori originali, e dalla
numerosa legione degli Scoliasti[669] e del critici,
si può conoscere quali fossero le ricchezze letterarie
del duodecimo secolo. Era tuttavia Costantinopoli
rischiarata dalla luce di Omero e di Demostene, di
Aristotile e di Platone; e circondati da simili tesori,
che noi godiamo o trascuriamo, dobbiam pure invidiare
quella generazione che potea leggere l'istoria
di Teopompo, le arringhe d'Iperide, le commedia
di Menandro[670], e le odi di Alceo e di Saffo. Il

gran numero dei commenti, allora pubblicati sui
classici greci, è una prova non solo che allora sussistevano,
ma che stavano ancora nelle mani di tutti;
e due donne, l'imperatrice Eudossia, e la principessa
Anna Comnena, che sotto la porpora coltivarono
la rettorica e la filosofia[671], sono un esempio assai
sorprendente della universalità del sapere. Il dialetto
volgare della capitale era rozzo e barbaro; si
segnalavano con uno stile più corretto, e più elaborato,
le conversazioni, o almeno gli scritti degli
ecclesiastici e de' cortigiani, che talora aspiravano
alla purità dei modelli dell'Attica.



Nella moderna nostra educazione, lo studio penoso,
ma necessario, di due lingue morte, logora il
tempo e rallenta l'ardore d'un giovane alunno. Per

lungo tempo i poeti e gli oratori dell'occidente si
videro inceppati nei loro pensieri dai barbari dialetti
dei nostri antenati, cotanto scemi d'armonia e
di grazia; e l'estro, senza l'aiuto de' precetti e degli
esempi degli antichi, era abbandonato alla guida naturale
ma incolta del proprio giudizio, e della propria
immaginazione. I Greci di Costantinopoli, dopo
avere purgato l'idioma volgare, usavano liberamente
la lingua degli avi, portentosa invenzione
dello spirito umano; ed era lor famigliare la cognizione
dei sublimi maestri, che aveano dilettato o
istruito la prima delle nazioni; ma questi vantaggi
non fanno che raddoppiar la vergogna ed il biasimo
che aggravano un popolo tralignato. Se i Greci dell'impero
stringeano nelle lor mani inerti le ricchezze
avìte, non aveano già ereditata l'energia che
ha creato ed accresciuto questo sacro patrimonio;
leggevano, lodavano, compilavano, ma parea che la
lor anima, sonnacchiosa e languida, fosse inabile a
pensare e a fare. In uno spazio di dieci secoli, non
si scorge una scoperta che abbia migliorata la dignità
dell'uomo, o accresciutane la felicità; non una
idea di più aggiunta ai sistemi speculativi degli
antichi; veniano, l'un dopo l'altro, pazienti discepoli
ad ammaestrare dogmaticamente una generazione,
non men di loro servile. Non s'è trovato un solo
passo di storia, di filosofia, o di letteratura che, per
bellezza di stile o di sentimenti, per pensieri originali
od anche per una felice imitazione, abbia meritato
di vivere. Quei prosatori di Bisanzio, che si
leggono con meno noia, hanno una semplicità ingenua
e senza pretensione, che non permette di censurarli;
ma gli oratori, che si credeano i più

eloquenti[672], sono i più lontani dagli esemplari con
cui voleano gareggiare. Al nostro gusto e alla ragione,
fann'urto in ogni pagina una scelta di parole
ampollose e andate in disuso, un fraseggiare pesante
e intralciato, una incoerenza di concetti, uno studio
puerile d'ornamenti falsi o improprii, e gli stenti di
questi scrittori per innalzarsi, per abbagliare il lettore,
e coprir d'esagerazione e d'oscurità un'idea
triviale. Nella prosa cercan sempre il brio poetico,
e la poesia è sempre inferiore alla scipitezza della
prosa. Le muse della tragedia, della epopea e del
poema lirico stavansi taciturne e spoglie d'onore; i
Bardi di Costantinopoli non si segnalavano al più
che con un enigma o un epigramma, con un panegirico
o una novella; trascuravano persino le regole
della prosodia, e, pieni l'orecchio della melodia
Omerica, confondeano tutte le misure di piedi e di
sillabe in quei miserabili accordi, che ebbero nome
di versi politici o di città[673]. L'ingegno de' Greci
era inceppato da una superstizione vile e imperiosa,
che stende il suo dominio intorno alla sfera delle
scienze e delle arti. Si smarriva il giudizio nelle
controversie metafisiche: colla credenza e le visioni
e i miracoli, avean perduto tutti i principii della

evidenza morale, ed il gusto era depravato dalle
omelie dei monaci, mescuglio assurdo di declamazioni
e di frasi della Scrittura. Mai questi poveri
studi non furono nemmeno nobilitati dall'abuso dell'ingegno;
i Capi della chiesa Greca, stavano umilmente
contenti ad ammirare ed a copiare gli oracoli
antichi; e le scuole, ed il pulpito non ebbero alcuno
che sapesse emulare la gloria di S. Atanasio e di
S. Grisostomo[674].



Tanto nei travagli della vita attiva che in quelli
della speculativa, l'emulazion dei popoli e degli individui
è il movente più efficace degli sforzi e dei
progressi del genere umano. Le città dell'antica Grecia
serbavano tra loro quella fortunata mescolanza
d'unione e di independenza, che sopra una scala
più grande, ma in una guisa più debole, si trova fra
le nazioni della Europa moderna. Congiunte dalla
lingua, dalla religione e dai costumi, erano scambievolmente
spettatrici e giudici di sè stesse[675]: independenti
per cagion d'un governo e per interessi diversi,
mantenea ciascheduna segretamente la propria
libertà, e si ingegnava di superare le rivali nello stadio
della gloria. Era meno vantaggiosa la situazion
dei Romani: pure sin dai primi tempi della repubblica,
cioè quando si formò il carattere nazionale,
videsi nascere una pari emulazione fra gli Stati del
Lazio e dell'Italia, e tutti intesero ad eguagliare, o
a vincere nelle arti e nelle scienze i Greci che aveano

per esemplari. Non v'ha dubbio, che l'impero dei
Cesari non abbia arrestata l'attività e gli avanzamenti
dello spirito umano. La sua vastità lasciava in
vero qualche libertà all'emulazione reciproca dei cittadini:
ma quando fu gradatamente ridotto da prima
all'oriente, indi alla Grecia ed a Costantinopoli, non
si vide più nei sudditi dell'impero Bisantino che
un'indole abbietta e fievole, effetto naturale della
loro situazione isolata. Erano oppressi a settentrione
da tribù di Barbari; di cui ignoravano il nome, e
che appena riputavano uomini. La lingua e la religione
degli Arabi, nazione più incivilita, frapponeano
ad ogni comunicazione sociale con essi un argine
insuperabile. Professavano i vincitori dell'Europa come
i Greci la religion cristiana; ma sconosciuto era a
questi l'idioma dei Franchi o dei Latini; rozzi ne
erano i costumi, e non ebbero co' successori d'Eraclio
alcun vincolo d'alleanza o affari di inimicizia.
Unico nella sua specie, l'orgoglio greco, sempre contento
di sè medesimo, non si turbava giammai pel
confronto con un merito straniero, e non vedendo
rivali che potessero spronarlo nella sua carriera,
nè giudici per coronarlo alla meta, non è da maravigliare
se abbia dovuto soccombere. Le Crociate
vennero mischiando le nazioni dell'Europa e della
Asia; e solamente sotto la dinastia dei Comneni
tornò l'impero di Bisanzio a gareggiare, benchè debolmente,
in cognizioni e in virtù militari.



FINE DEL DECIMO VOLUME.










INDICE



DEI CAPITOLI E DELLE MATERIE

CHE SI CONTENGONO

NEL DECIMO VOLUME




	CAPITOLO L. Descrizione dell'Arabia e de' suoi abitatori. Nascita, carattere, e dottrina di Maometto. Predica alla Mecca. Fugge a Medina. Propaga la sua religione colla spada. Sommessione volontaria o sforzata degli Arabi. Sua morte e suoi successori. Pretensioni e trionfi di Alì e de' suoi discendenti.



	 



	A. D.



	  	Descrizione dell'Arabia 	pag. 6



	  	Terreno e clima 	7



	  	Delle tre Arabie o dell'Arabia Deserta, dell'Arabia Petrea, e dell'Arabia Felice 	10



	  	Costumi de' Bedovini o Arabi pastori 	10



	  	Il cavallo 	12



	  	Il cammello 	13



	  	Città dell'Arabia 	14



	  	La Mecca 	15



	  	Suo commercio 	16



	  	Independenza nazionale degli Arabi 	17



	  	Loro libertà e loro carattere domestico 	22



	



	  	Guerre civili e vendette particolari 	25



	  	Tregua annuale 	28



	  	Loro qualità e loro virtù sociali 	28



	  	Loro amore per la poesia 	30



	  	Esempi di generosità 	31



	  	Loro antica idolatria 	33



	  	Il Caaba o tempio della Mecca 	34



	  	Sagrificii e cerimonie religiose 	37



	  	Introduzione dei Sabei 	39



	  	I Magi 	41



	  	Gli Ebrei 	41



	  	I Cristiani 	41



	569-609 	Nascita ed educazione di Maometto 	43



	  	Liberazion della Mecca 	45



	  	Qualità del Profeta 	47



	  	Un solo Dio 	51



	  	Maometto appostolo di Dio ed ultimo dei Profeti 	56



	  	Mosè 	58



	  	Gesù 	58



	  	Il Corano 	61



	  	Miracoli 	65



	  	Precetti di Maometto, preghiere, digiuni e limosine 	68



	  	Risurrezione 	72



	  	L'inferno e il paradiso 	73



	609 	Maometto predica alla Mecca 	77



	613-622 	La tribù di Koreish s'oppone alla sua missione 	82



	622 	È cacciato dalla Mecca 	84



	622 	È ricevuto a Medina in qualità di principe 	85



	



	622-632 	Sua dignità regia 	88



	  	Egli dichiara la guerra agli infedeli 	89



	  	Sua guerra difensiva contro i Coreisbiti della Mecca 	94



	623 	Battaglia di Beder 	95



	628 	D'Ohud 	97



	625 	Le nazioni o la fossa 	98



	623-627 	Maometto soggioga gli Ebrei dell'Arabia 	99



	629 	Sommession della Mecca 	101



	629-632 	Conquisto dell'Arabia 	105



	629-630 	Prima guerra de' Maomettani contro l'impero Romano 	109



	632 	Morte di Maometto 	112



	  	Suo carattere 	117



	  	Vita privata di Maometto 	121



	  	Sue mogli 	122



	  	Suoi figli 	125



	  	Carattere d'Alì 	127



	632 	Regno d'Abubeker 	128



	634 	D'Omar 	129



	644 	D'Othmano 	130



	  	Discordia de' Turchi e de' Persiani 	130



	655 	Morte d'Othmano 	133



	656-660 	Regno d'Alì 	134



	655 	o 661-680 Regno di Moawiyah 	138



	680 	Morte d'Hosein 	139



	  	Posterità di Maometto e d'Alì 	143



	  	Trionfo di Maometto 	146



	  	Stabilità di sua religione 	147



	  	Del bene e del male da lui fatto nel suo paese 	150



	



	 



	CAPITOLO LI. Conquisto della Persia, della Sorìa, dell'Egitto, dell'Affrica e della Spagna, fatto dagli Arabi o Saracini. Impero de' Califfi o successori di Maometto. Situazione de' Cristiani sotto quel governo.



	 



	632 	Unione degli Arabi 	152



	  	Carattere de' loro Califfi 	155



	  	Loro conquiste 	158



	632 	Invasion della Persia 	162



	636 	Battaglia di Cadesia 	163



	  	Fondazion di Bassora 	166



	637 	Sacco di Modain 	167



	  	Fondazione di Cufa 	169



	637-651 	Conquisto della Persia 	171



	651 	Morte dell'ultimo re della Persia 	174



	712 	Conquisto della Transoxiana 	177



	632 	Invasion della Sorìa 	178



	  	Assedio di Bosra 	182



	633 	Assedio di Damasco 	185



	633 	13 luglio. Battaglia d'Aiznadin 	188



	  	Gli Arabi ritornano a Damasco 	191



	634 	Damasco è presa d'assalto dopo essere stata presa per capitolazione 	194



	  	Persecuzione contro gli abitanti di Damasco 	197



	  	Fiera d'Abyla 	200



	635 	Assedio d'Eliopoli e d'Emesa 	202



	636 	novembre. Battaglia d'Yermuch 	207



	637 	Conquisto di Gerusalemme 	211



	



	638 	Conquisto d'Aleppo e d'Antiochia 	216



	638 	Fuga d'Eraclio 	220



	  	Fine della guerra di Sorìa 	225



	633-639 	I vincitori di Sorìa 	225



	639-655 	Avanzamenti dei vincitori della Sorìa 	228



	  	Egitto. Carattere e vita d'Amrou 	230



	638 	giugno. Invasion dell'Egitto 	232



	  	Le città di Menfi, di Babilonia, e del Cairo 	234



	638 	Sommessione de' Cofti o Giacobiti 	236



	  	Biblioteca di Alessandria 	245



	  	Amministrazion dell'Egitto 	250



	  	Ricchezza e popolazione 	251



	647 	Affrica. Prima invasione fatta da Abdallah 	256



	  	Il Prefetto Gregorio e sua figlia 	258



	  	Vittoria degli Arabi 	259



	665-689 	Progressi de' Saracini in Affrica 	263



	670-675 	Fondazione di Cairoan 	268



	692-698 	Conquista di Cartagine 	269



	698-709 	I Musulmani compiono il conquisto dell'Affrica 	272



	  	Adozione de' Mori 	275



	709 	Spagna. Primi disegni degli Arabi su questo paese 	276



	  	Stato della monarchia de' Goti 	276



	710 	Prima discesa degli Arabi in Ispagna 	280



	711 	La seconda discesa 	282



	  	Loro vittoria 	283



	711 	Distruzione della monarchia de' Goti 	285



	712-713 	Conquisto della Spagna fatto da Musa 	289



	714 	Disgrazia di Musa 	294



	  	Prosperità degli Spagnuoli sotto gli Arabi 	297



	



	  	Tolleranza religiosa 	300



	  	Propagazione del Maomettismo 	301



	  	Annientamento de' Magi della Persia 	303



	  	Decadenza e caduta del Cristianesimo in Affrica 	308



	1149 	ec. E della Spagna 	310



	  	Il Cristianesimo tollerato dai Musulmani 	311



	  	Loro mali 	312



	718 	L'impero dei Califfi 	314



	 



	CAPITOLO LII. I due assedii di Costantinopoli fatti dagli Arabi. Loro invasione in Francia, e loro sconfitta per opera di Carlo Martello. Guerra civile degli Ommiadi e degli Abbassidi. Letteratura degli Arabi. Lusso dei Califfi. Imprese navali contro l'isola di Creta, contro la Sicilia e Roma. Decadimento e divisione dell'impero de' Califfi. Sconfitte e trionfi degli imperatori Greci.



	 



	  	Limiti delle conquiste degli Arabi 	316



	668-675 	Primo assedio di Costantinopoli fatto da gli Arabi 	317



	677 	Pace e tributo 	320



	716-718 	Secondo assedio di Costantinopoli 	323



	  	I Saracini abbandonano l'assedio di Costantinopoli 	328



	  	Scoperta ed uso del fuoco greco 	329



	721 	Invasione della Francia eseguita dagli Arabi 	334



	



	731 	Spedizione e vittorie d'Abderamo 	336



	732 	Disfatta de' Saracini per opera di Carlo Martello 	340



	  	Si ritirano davanti ai Francesi 	343



	746-750 	Esaltamento degli Abbassidi 	344



	750 	10 febbraio. Caduta degli Ommiadi 	349



	755 	Rivolta della Spagna 	349



	  	Triplice division del Califfato 	351



	750-960 	Magnificenza de' Califfi 	351



	  	Effetti di questa magnificenza pel ben pubblico e pel ben individuale 	356



	754-813 	Introduzione della letteratura fra gli Arabi 	358



	  	Loro veri progressi nelle scienze 	361



	  	Mancanza d'erudizione, di gusto e di libertà 	367



	781-805 	Guerre di Haroun-al-Rashid contro i Romani 	370



	823 	Gli Arabi soggiogano l'isola di Creta 	374



	827-878 	E di Sicilia 	376



	846 	Invasion di Roma eseguita dai Saracini 	379



	849 	Vittoria e regno di Leone IV 	381



	852 	Fondazione della città Leonina 	384



	838 	La guerra d'Amorio tra Teofilo e Motassem 	384



	841-870 	Disordine delle guardie turche 	389



	890-951 	Nascita e progressi de' Carmatii 	392



	900 	etc. Loro imprese militari 	393



	929 	Essi saccheggiano la Mecca 	395



	800-936 	Rivolta delle province 	395



	  	Le dinastie independenti 	397



	800-941 	Gli Aglabiti 	397



	



	829-907 	Gli Edrisiti 	397



	813-872 	I Thaeriti 	398



	872-902 	I Soffaridi 	398



	874-999 	I Samanidi 	399



	868-905 	I Tulondi 	400



	864-968 	Gli Iksiditi 	400



	892-1001 	Gli Amadaniti 	400



	933-1055 	I Bowidi 	400



	936 	Abbassamento de' Califfi di Bagdad 	401



	960 	Impresa de' Greci 	404



	  	Soggiogamento di Creta 	404



	963-975 	Le conquiste in Oriente di Niceforo Foca e di Giovanni Zimiscè 	405



	  	Conquista della Cilicia 	406



	  	Invasion della Sorìa 	407



	  	I Greci riprendono Antiochia 	407



	  	Passaggio dell'Eufrate 	409



	  	Pericolo di Bagdad 	410



	 



	CAPITOLO LIII. Stato dell'impero d'oriente nel decimo secolo. Sua estensione e divisione. Ricchezze e rendite. Palazzo di Costantinopoli. Titoli e cariche. Orgoglio e potenza degli imperatori. Tattica dei Greci, degli Arabi e dei Franchi. Estinzione della lingua latina. Studi e solitudine de' Greci.



	 



	  	Memorie sull'Impero Greco 	412



	  	Scritti di Costantino Porfirogeneta 	412



	  	Imperfezione di questi scritti 	415



	



	  	Ambasciata di Luitprando 	418



	  	I temi o le province dell'impero, e loro limiti a diverse epoche 	419



	  	Ricchezza e popolazione 	421



	  	Stato del Peloponneso 	423



	  	Degli Schiavoni 	424



	  	Gli uomini liberi della Laconia 	425



	  	Città e rendite del Peloponneso 	426



	  	Delle manifatture ed in particolare degli opificii di Seta 	427



	  	Questi passano dalla Grecia in Sicilia 	429



	  	Rendita dell'impero Greco 	430



	  	Fasto e lusso degli imperatori 	432



	  	Il palazzo di Costantinopoli 	433



	  	Ammobigliamento ed ufficiali del palazzo 	436



	  	Onori e titoli della famiglia imperiale 	438



	  	Officii dello Stato e dell'esercito 	440



	  	Adorazion dell'imperatore 	443



	  	Ricevimento degli ambasciatori 	444



	  	I Cesari sposi di femmine straniere 	448



	  	Legge immaginaria di Costantino 	449



	733 	Prima eccezione 	449



	941 	Seconda eccezione 	450



	943 	Terza eccezione 	450



	972 	Ottone d'Alemagna 	452



	988 	Volodimiro principe di Russia 	453



	  	Autorità dispotica degli imperatori 	453



	  	Forza militare de' Greci, de' Saracini e dei Franchi 	456



	  	Marineria de' Greci 	457



	  	Tattica e carattere de' Greci 	461



	  	Carattere e tattica de' saracini 	465



	



	  	I Franchi o i Latini 	468



	  	Loro carattere e loro tattica 	471



	  	Perdita della lingua latina 	473



	  	Gli imperatori Greci e loro sudditi vogliono conservare il nome di Romani 	477



	  	Tempo d'ignoranza 	478



	  	Rinascimento della letteratura greca 	479



	  	Decadenza del gusto e dell'ingegno 	483



	  	Mancanza d'emulazion nazionale 	486





FINE DELL'INDICE.






NOTE:



1. Poichè in questo capitolo e nel seguente io mostrerò
molta erudizione araba, debbo dichiarare la mia perfetta ignoranza
delle lingue orientali, e la gratitudine mia pei dotti interpreti,
che mi han fatto copia del lor sapere su questa materia
in latino, in francese e in inglese. Indicherò a tempo e
luogo le raccolte, le versioni e le storie che ho consultate.



2. In tre classi ponno dividersi i Geografi dell'Arabia: 1. i
Greci e i Latini, le cognizioni progressive de' quali si possono
esaminare in Agatarcide (De mari Rubro in Hudson,
geographi minores, t. I.), in Diodoro di Sicilia (t. I. l. II,
p. 159-167, l. III, p. 211-216, edit. Wesseling), in Strabone
(l. XVI, p. 1112-1114), dietro Eratostene, (p. 1122-1132,
dietro Artemidoro), in Dionigi (Periegesis, 927-969),
in Plinio (Hist. natur., V, 12; VI, 32) e in Tolomeo (Descript.
et Tabulae urbium in Hudson, t. III.) 2. Gli scrittori
arabi che han trattato quest'argomento collo zelo del
patriottismo o della divozione. Gli estratti dati da Pocock (Specimen
Hist. Arabum, p. 125-128) della Geografia del Seriffo
al-Edrissi, accrescono il disgusto che si prova nella versione,
o nel sommario, (p. 24, 27, 44, 56, 108, etc.) pubblicata
dai Maroniti coll'assurdo titolo della Geographia nubiensis
(Paris 1619); ma i traduttori latini e francesi, Graves
(in Hudson, t. III) e Galland (Voyage de la Palestine,
del La Roque, p. 265-346), ci han dato a conoscer l'Arabia
d'Abulfeda, descrizione la più minuta ed esatta che si abbia
di quella penisola, e se le può aggiugnere per altro la Biblioteca
Orientale del d'Herbelot, p. 120, et alibi passim.
3. I viaggiatori Europei, tra i quali Shaw (p. 438-455)
e Niebuhr (Description, 1773; Voyages, tom. I, 1776) vogliono
essere menzionati con onore: Busching (Géographie
par Berenger, t. VIII. p. 416-510) ha fatto una compilazione
giudiziosa; e il lettore debbe aver sotto gli occhi le carte
del d'Anville (Orbis veteribus notus, e la prima parte dell'Asia)
e la sua Geografia antica (t. I, p. 208-231).



3. Abulfeda, Descriptio Arabiae, p. 1; d'Anville, l'Eufrate
e il Tigri, p. 19, 20. In questo luogo, ove si trova il
paradiso, o sia giardino d'un satrapo, passò Senofonte coi
Greci l'Eufrate per la prima volta (Ritirata dei diecimilal. 1. c. 10, p. 29. edit. Wells).



4. Il Reland ha provato con molta erudizione superflua
1. che il nostro mar Rosso (il Golfo d'Arabia) non è che l'una
parte del mare Rubrum, Ερυθρα θαλασση degli antichi, che
si allungava fino allo spazio indefinito dell'Oceano indiano;
2. Che i vocaboli sinonimi ερυθρος, αιθιοψς, sono allusivi al
color dei Neri o Negri. (Dissert. miscell., t. I. p. 59-117).



5. Fra le trenta giornate o stazioni, che si contano fra il
Cairo e la Mecca, quindici mancano d'acqua dolce. V. la
strada degli Hadjees, nei Viaggi di Shaw, p. 477.



6. Plinio, nel duodicesimo libro della sua Storia naturale,
(l. XII, c. 42) tratta degli aromi, e soprattutto del thus o
incenso dell'Arabia: Milton in una similitudine rammenta gli
odori aromatici che il vento del Nord-est trasporta sulla costa
di Saba (Paradiso Perduto lib. 4).



7. Agatarcide afferma che vi si trovavano pezzi d'oro vergine,
la cui grossezza variava da quella d'una oliva a quella
d'una noce; che il ferro valea due volte e l'argento dieci
volte più dell'oro (De mari Rubro, p. 60.). Questi tesori,
veri o immaginarii, si son dileguati, e non si conosce al presente
nell'Arabia una sola miniera d'oro. (Niebuhr, Description,
p. 124).



8. Si consulti, si legga per intero e si studii lo Specimen
Historiae Arabum di Pocock (Oxford, 1650, in 4). Le
trenta pagine del testo e della versione sono un estratto delle
dinastie di Gregorio Abulfaragio, tradotte poi dal Pocock
(Oxford 1663, in 4.) Le trecencinquantotto note sono una
Opera classica ed originale sulle antichità dell'Arabia.



9. Arriano indica gl'Icthyofagi della costa d'Hejaz (Periplus
maris Erythraei, p. 12), e li pone ancora al di là di
Aden (p. 15.). Pare probabile che le coste del mar Rosso
(prese nel senso più largo) fossero abitate da quei Selvaggi
anche ai tempi di Ciro; ma stento a credere che vi fossero
tuttavia dei cannibali fra loro sotto il regno di Giustiniano
(Procopio, De bello Persico l. I. c. 19).



10. V. lo Specimen Historiae Arabum, di Pocock, p. 2,
5, 86, ec. Il viaggio del Signor d'Arvieux fatto nel 1664 al
campo dell'Emir del Monte Carmelo (Voyage de la Palestine,
Amsterdam, 1718) presenta un quadro piacevole ed
originale della vita de' Beduini, rischiarato ancora da Niebuhr,
(Description de l'Arabie, p. 327-344), e dal Signor di
Volney (t. I. p. 343-385), l'ultimo e il più giudizioso di quanti
han pubblicati viaggi nella Siria.



11. Leggansi (nè sarà noiosa la briga) gli articoli impareggiabili
sul Cavallo e sul Cammello dell'Istoria naturale
del Signor di Buffon.



12. V. sui cavalli arabi il d'Arvieux (p. 159-173), e Niebuhr
(p. 142-144). Sulla fin del tredicesimo secolo erano
stimati i cavalli di Neged per la sicurezza del piede; quelli
dell'Yemen per la forza e per l'utilità dei servigi; quelli di
Hejaz per la più bella apparenza. I cavalli europei, che si
poneano nella decima ed ultima classe, erano generalmente
spregiati per aver troppo corpo e poco ardimento (d'Herbelot
Bibl. Orient. p. 339); avean bisogno di adoperare tutto
il vigore per portare il cavaliere e la sua armatura.



13. Qui carnibus camelorum vesci solent odii tenaces suntdiceva un medico Arabo. (Pocock Specimen p. 88.). Maometto
stesso, che amava molto il latte della femmina di questo
quadrupede, preferiva la vacca, e non ha fatto menzion
del cammello; ma il vitto alla Mecca e a Medina era già meno
frugale (Gagnier, Vie de Mahomet, t. III. p. 404).



14. Marciano d'Eraclea (in Perip., p. 16, in t. I; de Hudson,
minor Geograph.) noverava cento sessantaquattro città
nell'Arabia Felice. Poca per altro poteva esserne l'estensione,
e forse grande la credulità dello scrittore.



15. Albufeda (in Hudson, t. III, p. 54) paragona Saana a
Damasco: anche oggi è la residenza dell'Iman dell'Yemen
(Voyages de Niebuhr, t. I. p. 331-342). Saana è distante
ventiquattro parasanghe da Dafar (Abulfeda, p. 51), e sessantotto
da Aden (p. 53).



16. Pocock, Specimen, p. 57; Geograph. Nubiensis, p. 52.
Meriaba, o Merab, che avea sei miglia di circonferenza fu
distrutta dalle legioni d'Augusto (Plinio Hist. nat. VI, 32);
e non era per anche risorta nel secolo sedicesimo (Albufeda
Descript. Arab., p. 58).



17. Il nome di Medina fu dato κατ’ εξοχην, per eccellenza,
a Yatreb (la Iatrippa de' Greci), ove risiedeva il Profeta. Albufeda
fa il computo (p. 15) delle distanze da Medina per
istazioni, o giornate d'una caravana; ne conta quindici sino
a Bahrein, diciotto a Bassora, venti a Cufah, venti a Damasco
o alla Palestina, venticinque al Cairo, dieci alla Mecca,
trenta dalla Mecca a Saana, o Aden, e trentun giorni, o
quattrocento dodici ore, sino al Cairo (Voyages de Shaw,
p. 477); e secondo il calcolo del d'Anville (Mesures itinéraires,
p. 99), una giornata di cammino era di circa 25
miglia inglesi. Plinio (Hist. nat. XII, 32) contava sessanta
cinque stazioni di cammelli dal paese dell'incenso (Hadramaüt,
nell'Yemen, fra Aden, e il capo Fartasch) sino a Gaza nella
Siria. Queste misure possono aiutare la fantasia e dar lume
a' fatti.



18. Fa d'uopo ricorrere agli Arabi per sapere quel che si
può della Mecca (d'Herbelot, Bibl. orient. p. 368-371; Pocock,
Specimen, p. 125-128; Abulfeda, p. 11-40). Non essendo
permesso a' miscredenti l'entrarvi, i nostri viaggiatori
non ne parlano: il poco che ne dice Thevenot (Voyage du
Levant, part. I, p. 490) è tolto dalla bocca sospetta d'un
rinnegato affricano. Alcuni Persiani vi noveravano seimila case
(Chardin, t. IV, p. 167).



19. Strabone, l. XVI, p. 1110. D'Herbelot (Bibl. orient.,
p. 6.) accenna una di queste case di sale presso Bassora.



20. Mirum dictu ex innumeris populis pars aequa in commerciis
aut latrociniis degit (Plinio, Hist. nat., VI, 32).
Vedi il Koran di Sale, Sura 106, p. 503; Pocock, Spec.,
p. 2; d'Herbelot, Bibl. orient., p. 361; Prideaux, Vie de
Mahomet, p. 5; Gagnier, Vie de Mahomet, t. 1, p. 72-120,
126. etc.



21. La Genesi, al capo 16, v. 12, dice: hic erit ferus homo:
manus ejus contra omnes, et manus omnium contra eum, et
e regione universorum fratrum suorum figet tabernacula. Qui
nel dato carattere d'Ismaele possono considerarsi descritti
profeticamente i suoi discendenti, gli Arabi, dati a regolare
ladroneccio, e dimoranti poco lungi della Palestina; non
sono artificiosamente contorti i sensi della Genesi; non si
potrebbe per altro spiegare il manus omnium contra eum
che col riferirlo all'essere stata l'Arabia alcune volte invasa
da armate tartare, e persiane; ma ciò potrebbe pur
dirsi di tanti altri Stati. (Nota di N. N.)



22. Un dottor anonimo (Univers. History, vol. XX, edit.
in-8) ha ricavato dall'independenza degli Arabi una dimostrazione
formale della verità del cristianesimo. Può un critico
primieramente negare i fatti, e poi disputare sul senso del
passo che si allega della Bibbia (Genes. XVI, 12), su l'ampiezza
della applicazione, e sul fondamento della genealogia.



23. Fu soggiogato (A. D. 1173) da un fratello del gran
Saladino che fondò una dinastia de' Curdi o degli Ayoubiti
(Guignes, Hist. des Huns, t. 1, p. 425; d'Herbelot, p. 477).



24. Dal luogotenente di Solimano I (A. D. 1538), e
da Selim II (1568). V. Cantemir (Hist. de l'empire Ottoman,
p. 201-221.) Il Bascià che risedeva in Saana comandava
a ventun Bey, ma non mandò mai tributi alla Porta
(Marsigli, Stato Militare dell'impero Ottomano, p. 124),
e i Turchi ne furono cacciati verso l'anno 1630. (Niebuhr,
p. 167, 168.)



25. Le principali città della provincia romana che chiamavasi
Arabia e terza Palestina, erano Bostra e Petra che datavano
dall'anno 105, epoca in cui furono soggiogate da Palma, luogotenente
di Traiano. (Dion Cassio, l. LXVIII). Petra era la
capitale de' Nabatei, che traevano il nome dal primogenito dei
figli d'Ismaele (Genes. XXV, 12, etc., co' Commenti di
San Girolamo, del Le Clerc, e del Calmet). Giustiniano abbandonò
un paese palmifero di dieci giornate di viaggio al
mezzodì di Aelah (Procopio, De bell. persico, l. I, c. 19);
e i Romani avevano un centurione e una dogana (Arriano in
Periplo maris Erythroei, p. 11, in Hudson, t. 1) in un
luogo (λευκη κωμη, Pagus Albus Hawarra) del territorio di
Medina (d'Anville, Mémoire sur l'Egypte, p. 243). Su questi
possedimenti reali, e su qualche nuova scorreria di Traiano
(Peripl. p. 14, 15) fondarono gli storici e le medaglie
la supposizione che i Romani conquistassero l'Arabia.



26. Niebuhr (Descript. de l'Arabie, p. 302, 303, 329-331)
ci dà le notizie più recenti ed autentiche sul grado d'autorità
che possedono i Turchi nell'Arabia.



27. Diodoro di Sicilia (t. II, l. XIX, p. 390-393, ediz. del
Wesseling) ha data a conoscere chiaramente l'independenza
degli Arabi nabatei, che fecero resistenza alle armi d'Antigono
e di suo figlio.



28. Strabone, l. XVI, p. 1127-1129; Plinio, Hist. nat., VI,
32. Elio Gallo sbarcò presso Medina, e fece quasi trecento leghe
nella parte dell'Yemen che giace fra Mareb e l'Oceano.
Il non ante devictis Sabeae regibus (Od. I, 29), e gl'intacti
Arabum thesauri (Od. III, 24) d'Orazio, attestano
l'indipendenza ancora inviolata degli Arabi.



29. Lo stendardo di Maometto non è sacro pel lettore
cristiano: questo aggettivo è male applicato ad uno stendardo
di un fortunato Capo d'entusiasti, che coll'armi
diffusero la lor religione rapidamente in molte, e vaste regioni
dell'Asia, e dell'Affrica. (Nota di N. N.)



30. V. in Pocock una Storia imperfetta dell'Yemen, Specimen,
p. 55-66; di Hira, p. 66-74; di Gassan p. 75-78, su
tutte le cose che si poterono sapere, o di cui si potè in un
tempo d'ignoranza serbare memoria.



31. Le Σαρακηνικα φυλα, μυριαδες ταυτα, και το πλειστον αυτων ερημονομοι, και αδεσποτοι, tribù Saracene, a decine
di migliaia, e per lo più abitatrici di deserti, e independenti,
descritte da Menandro (Excerpt. legat., p. 149), da
Procopio (De bell. Pers. l. I. c. 17-19; l. II, c. 10) e, coi
più forti colori, da Ammiano Marcellino, (l. XIV, c. 4) che
ne parla sin dal tempo di Marc'Aurelio.



32. Questo nome usato da Tolomeo e da Plinio in un senso
più ristretto, e da Ammiano e da Procopio in significato più
largo, fu ridicolamente derivato da Sarah, moglie d'Abramo; e
in un modo assai oscuro dal villaggio di Saraka μετα Ναβαταιους
fra i Nabatei (Stephan., De urbibus), ma più plausibilmente da
vocaboli arabici, che significano un naturale disposto al ladroneccio,
o che denotano la loro situazione all'Oriente (Hottinger,
Hist. orient., lib. I, c. I. p. 7, 8; Pocock, Specimen,
p. 33-35; Assemani, Bibl. orient. t. IV, p. 567).
Ma l'ultima e la più ammessa di tali etimologie è confutata
da Tolomeo (Arabia, p. 2, p. 18, in Hudson, t. IV), che
segna espressamente la situazione occidentale e meridionale
de' Saraceni, che allora erano una tribù oscura stanziata su
le frontiere dell'Egitto. Questa denominazione adunque non
può riferirsi al carattere nazionale; e poichè fu data da forestieri,
convien cercarne l'origine non già nella lingua araba,
ma in una straniera.



33. Saraceni.... mulieres aiunt in eos regnare. (Expositio
totius Mundi, p. 3, in Hudson, t. III). Il regno di
Mavia è famoso nella Storia ecclesiastica (Pocock, Specim.,
p. 69-83).



34. Μη εξειναι εκ των Βασιλειων, non uscire della reggia,
dicono Agatarcide (De mari Rubro, p. 63, 64, in Hudson,
t. I), Diodoro di Sicilia (t. I, l. III, c. 47, p. 215), e
Strabone (l. XVI, p. 1124); ma sono tentato a credere che
sia una di quelle fole popolari, o di quegli strani accidenti
che dalla credulità degli scrittori si spacciano sovente per un
atto costante, per un costume, o per una legge.



35. Non gloriabantur antiquitus Arabes, nisi gladio, hospite,
et ELOQUENTIA (Sephadius, apud Pocock, Specimen,
p. 161, 162.) Solo co' Persiani avevano comune il dono della
parola; e gli Arabi sentenziosi avrebbero probabilmente
sdegnato la schietta e sublime dialettica di Demostene.



36. Debbo rammentare al lettore che d'Arvieux, d'Herbelot,
e Niebuhr dipingono co' più vivi colori i costumi e
il governo degli Arabi, e che da diversi passi della vita di
Maometto pigliano luce queste materie.



37. V. Il primo capitolo di Giobbe, e si rammenti la lunga
muraglia di mille e cinquecento stadi eretta da Sesostri cominciando
da Pelusio sino ad Eliopoli (Diodoro di Sicilia,
t. 1, l. I, p. 67). A quel tempo i re pastori aveano soggiogato
l'Egitto sotto nome di Hycsos (Marsham, Canon.
chron., p. 98-163, ec.)



38. Ovvero, secondo altro calcolo, mille e dugento (d'Herbelot,
Bibl. orient., p. 75). I due storici che hanno scritto
su le Ayam-al-Arab, le battaglie degli Arabi, viveano nei
secoli nono e decimo. Due cavalli furono il motivo della famosa
guerra di Dahes e di Gabrah, che durò quarant'anni,
e passò in proverbio (Pocock, Specimen, p. 48).



39. Niebuhr (Description, p. 26-31) espone la teorica e la
pratica moderna degli Arabi nel vendicare l'assassinio. Si può
riscontrare nel Coran (c. 2, p. 20; c. 17, p. 230), colle osservazioni
di Sale, l'indole più rozza dell'antichità.



40. Procopio (De bell. Pers. l. I, c. 16) assegna i due
mesi di pace verso il solstizio estivo; ma gli Arabi ne contan
quattro, il primo mese dell'anno, il settimo, l'undecimo, e
il duodecimo, e pretendono che in una lunga serie di secoli
non sia mancata questa tregua che quattro o sei volte (Sale,
Disc. prélim., p. 147-150, e Note sul nono Capitolo del Corano,
p. 154, etc.; Casiri, Bibl. hispano-arabica, t. II,
p. 20, 21).



41. Arriano, che vivea nel secondo secolo, accenna (in Periplo
maris Erithraei, p. 12) la differenza parziale o totale
de' dialetti Arabi. Pocock (Specimen, p. 150-154), Casiri
(Bibl. hispano-arabica, t. I, p. 1, 83, 292; tom. II,
p. 25, ec.) e Niebuhr (Descript. de l'Arabie, p. 72-86)
hanno minutamente trattato di ciò che risguarda l'alfabeto
e la lingua degli Arabi; ma io trascorro leggermente su questa
materia, non prendendo io diletto a ripetere da pappagallo
parole che non intendo.



42. Il Voltaire ha inserito nel suo Zadig una Novella familiare
(il Cane ed il Cavallo) per provare l'accortezza naturale
degli Arabi (d'Herbelot, Bibl. orient. p. 120, 121; Gagnier,
Vie de Mahomet, t. I, p. 37-46); ma d'Arvieux,
o piuttosto La Roque (Voyage de la Palestine, p. 92), ha
negata la superiorità di che si dan vanto i Beduini. Le cento
sessantanove sentenze di Alì (tradotte in inglese da Ockley, a
Londra, 1718) sono un saggio dello spirito de' frizzi in cui
son singolari gli Arabi.



43. Pocock (Specimen, p. 158-161) e Casiri (Bibl. Hisp.
Arab., t. I, p. 48-84, ec., 119; t. II, p. 17, ec.) parlano
de' poeti Arabi anteriori a Maometto. I sette poemi della
Caaba furono stampati in inglese da Sir William Jones; ma
l'onorevole missione che gli fu commessa nell'India ci ha
privato delle sue note molto più interessanti che non quel testo
vieto ed oscuro.



44. Sale, Discours prélim., p. 29, 30.



45. D'Herbelot, Bibl. orient., p. 458; Gagnier, Vie de
Mahomet, t. III, p. 118. Caab, e Hesno (Pocock, Specim.
p. 43, 46, 48) si segnalaron anch'essi nella liberalità, ed
un poeta arabo dice elegantemente di quest'ultimo: Videbis
eum cum accesseris exultantem, ac si dares illi quod ab
illo petis.



46. Tutto quello che ora può sapersi dell'idolatria degli Arabi
antichi si trova in Pocock, (Specim., p. 89, 136, 163, 164).
La sua profonda erudizione è stata interpretata in modo ben
chiaro e conciso dal Sale (Discours prélim., p. 14-24); e
l'Assemani (Bibl. orient., t. IV, p. 580-590) ha aggiunto annotazioni
preziose.



47. Ιερον αγιωτατον ιδρυται τιμωμενον υπο παντων Αραβων περιττοτερον si vede un Tempio famoso venerato per santissimo
da tutti gli Arabi (Diod. di Sicilia, t. I, l. III, p. 211); la
qualità e il sito concordano tanto che mi fa maraviglia come
siasi letto questo passo curioso senza avvertirlo e senza badare
all'applicazione. Pure Agatarcide (De mari Rubro, p. 58, in
Hudson, t. I.), copiato da Diodoro nel resto di quella descrizione,
non fa motto di quel celebre Tempio. Forse che il Siciliano ne
sapea più che l'Egizio? O fu costrutta la Caaba tra l'anno di
Roma 650 e il 746, tempo in cui componevano i loro libri?
(Dodwell, in Dissertat. ad. t. I, Hudson, p. 72; Fabricio,
Bibl. graec., t. II. p. 770).



48. Pocock, Specimen, p. 60, 61. Dalla morte di Maometto
retrocediamo a sessantott'anni, e dalla sua nascita a
cento ventinove anni avanti l'Era cristiana. Il velo, o la tela,
che oggi è di seta e d'oro, non fu anticamente che una
stoffa di lino d'Egitto. (Abulfeda, Vit. Mohammed, c. 6,
p. 14).



49. La pianta originale della Caaba, servilmente copiata dal
Sale, dagli autori della Storia universale, ec. è un abbozzo fatto
da un Turco, che Reland (De religione Mohammed, p. 113-123)
ha corretta e spiegata colla scorta di buone autorità. Si
consulti su la Leggenda e la Descrizione della Caaba il Pocock
(Specimen, p. 115-122), la Bibliothèque orientale del di
Herbelot (Caaba, Hagier, Zemzem, etc.), e il Sale (Disc.
prélimin. p. 114-122).



50. Sembra che Cosa, quinto antenato di Maometto, usurpasse
la Caaba (A. D. 440); ma Iannabi (Gagnier, Vie de Mahomet,
t. I, p. 65-69) e Abulfeda (Vit. Mohammed, c. 6,
p. 13) raccontano il fatto diversamente.



51. Massimo Tirio, che vivea nel secondo secolo, attribuisce
agli Arabi il culto d'una pietra. Αραβιοι σεβουσι μεν, εντινα κα δε ηιδα, το δε αγαλμα ειδον; λοθος ην τετθαγωνος
gli Arabi adorano un simulacro di tal fatta, che per altro
non ho veduto; la pietra, era quadrangolare (Dissert.
8, t. I, p. 142, ediz. Reiske); e i cristiani hanno ripetuto
con gran veemenza questo rimprovero (Clemente Alessandrino,
in Protreptico, p. 40; Arnobio, Contra gentes, lib. VI,
p. 246). Ma pure quelle pietre altro non erano che i Βαιτυλα
della Siria e della Grecia, tanto rinomati nell'antichità sacra
e profana (Euseb. Praep. Evangel., l. I, p. 37; Marsham,
Canon. chron. p. 54-56).



52. Il dotto Sir John Marsham (Canon. chron., p. 76-78,
301-304) discute esattamente i due orridi punti dell'Ανδροθυσια
sagrifici umani, e della παιδοθυσια, sagrifici
di fanciulli. Sanconiatone dall'esempio di Crono trae l'origine
de' sagrifici della Fenicia; ma non sappiamo se Crono
vivesse prima o dopo Abramo, od anzi se mai sia stato al
Mondo.



53. Κατ’ ετος εκαστον παιδα εθυον ogn'anno sagrificavano
un fanciullo; tal'è il rimprovero di Porfirio; ma egli accusa
di questo crudel costume anche i Romani, costume già abolito
del tutto, A. V. C. 657. Tolomeo (Tabul., p. 37,
Arabia, p. 9-29), ed Abulfeda (p. 57) fan menzione di
Dumaetha, Daumat-al-Gendal; e le carte di d'Anville pongono
questo luogo nel cuor del deserto, tra Chaibar e Tadmor.



54. Procopio (De bell. pers., l. I, c. 28), Evagrio (l. VI,
c. 21) e Pocock (Specimen, p. 72-86) attestano i sagrifici
umani degli Arabi del sesto secolo. Il pericolo e la liberazione
d'Abdalah son piuttosto una traduzione che un fatto
(Gagnier, Vie da Mahomet, l. I, p. 82-84).



55. Non può dirsi, che gli Ebrei s'astenessero dal mangiare
le carni del porco per ignoranza, per sanità o per
qualunque altro motivo; essi ciò facevano per comando di
Dio, venuto loro per mezzo di Mosè, fondatore di lor religione;
non bisogna unire insieme gli usi religiosi delle
altre nazioni con quelli degli Ebrei; potevano essi essere i
medesimi, anzi, parlando dell'astinenza dal mangiare il porco,
lo erano; ma i motivi di cotale astinenza erano diversi;
presso gli Ebrei, il solo motivo che Mosè ne addusse fu il
commando assoluto di Dio. Lo stesso dicasi della circoncisione
della quale viene l'Autore subito a parlare.
(Nota di N. N.)



56. Suillis carnibus abstinent, scrive Solino (Polyhist.,
c. 33), il quale copia da Plinio (l. VIII, c. 68); strana
supposizione che i maiali non possano vivere nell'Arabia. Aveano
gli Egizi un'avversione naturale e superstiziosa per questo
animale immondo (Marsham, Canon, p. 206). Gli Arabi
antichi praticavano altresì, post coitum, la ceremonia
dell'abluzione (Erodoto, l. I, c. 80), consacrata dalla
legge de' Musulmani (Reland, p. 57, etc.; Chardin, o piuttosto
il Mollah di Shah Abbas, t. IV, p. 71, etc.).



57. I dottori Musulmani non han piacere di trattare questa
materia; pure credono necessaria la circoncisione per la salute,
e pretendono ancora che per una specie di miracolo,
nascesse Maometto senza prepuzio (Pocock, Spec., p. 319,
320; Sale, Disc. prélim., p. 106, 107).



58. Diodoro Siculo (t. I, l. II, p. 142-145) ha data alla lor
religione un'occhiata curiosa ma superficiale da Greco. Si
dee apprezzare la loro astronomia, avvegnachè aveano finalmente
fatto uso della lor ragione, se dubitavano che il sole
fosse nel numero de' pianeti e delle stelle fisse.



59. Semplicio (che cita Porfirio), De coelo, l. II, com.
46, p. 123; l. XVIII, ap. Marsham, Canon chron., p. 474,
che dubita del fatto perchè contrario a' suoi sistemi. La più
vecchia data delle osservazioni de' Caldei è dell'anno 2234
avanti Gesù Cristo. Dopo il conquisto di Babilonia fatto da
Alessandro, quelle osservazioni, per le preghiere d'Aristotele,
furono comunicate all'astronomo Ipparco. Che bel monumento
nella storia delle Scienze!



60. Pocock (Specim., p. 138-146), Hottinger (Hist. orient.,
p. 162-203), Hide (De relig. vet. Persar., p. 124-128, ec.),
d'Herbelot (Sabi, p. 725, 726) e Sale (Discours prélim.)
destano in noi curiosità senza soddisfarla, e l'ultimo scrittore
confonde il Sabeismo colla religion primitiva degli Arabi.



61. Essendo stato Abramo un pastore Caldeo, essendo
stati gli Ebrei schiavi in Babilonia, città della Caldea, ed
essendo stati istruiti della creazione, e del diluvio da Mosè,
è naturale che le idee dei Caldei, o Sabei, intorno a queste
cose, fossero conformi a quelle degli Ebrei: del resto
sono stati attribuiti alcuni libri ad Adamo, a Seth, e ad
Enoch. (Nota di N. N.)



62. D'Anville (l'Eufrate e il Tigri, p. 130-147) determina
il sito di que' cristiani equivoci. L'Assemani (Bibl.
orient., t. IV, p. 607-614) avrà forse esposto i lor veri Domma,
ma è fatica arrischiata il voler fissare la credenza d'un
popolo ignorante che teme e arrossisce di svelare le sue arcane
tradizioni.



63. Abitavano i Magi nella provincia di Bahrein (Gagnier,
Vie de Mahomet, t. III, p. 114) frammisti agli Arabi antichi
(Pocock, Specimen, p. 146-150).



64. Cioè i Cattolici hanno procurato di spargere il più
che hanno potuto la loro credenza, ma non già d'avere
l'Impero temporale. (Nota di N. N.)



65. Pocock, aderendo a Sharestani, ec. (Specimen, p. 60-134,
ec.), Hottinger (Hist. orient., p. 212-238), d'Herbelot,
(Bibl. orient., p. 474-476), Basnagio (Hist. des Juifs, t.
VII, pag. 185, t. VIII, pag. 280) e Sale (Disc. prélim.,
p. 22, ec. 33, ec.) descrivono la situazione de' Giudei e dei
Cristiani nell'Arabia.



66. Nelle obblazioni avean per massima d'ingannar Dio a pro
dell'idolo, ch'era meno possente, ma più irritabile (Pocock,
Specimen, p. 108-109).



67. Le versioni ebraiche o cristiane che abbiamo della Bibbia
sembrano più moderne del Corano, ma dee credersi che
s'avessero traduzioni anteriori, 1. per l'uso perpetuo della sinagoga,
che spiegava la lezione ebraica con una parafrasi in lingua
volgare del paese; 2. per l'analogia delle versioni armena,
persiana ed etiopica, espressamente citate da' Padri del quinto
secolo, i quali asseriscono che le scritture erano state tradotte
in tutte le lingue de' Barbari. (Walton, Prolegomena ad Biblia
Polyglotta, p. 34, 93, 97; Simon, Hist. crit. du vieux
et du nouveau Testament, t. I, p. 180, 181, 282, 286, 293,
305, 306; t. IV, p. 206.)



68. La credenza che prestarono gli Arabi, prima che Maometto
fondasse la sua nuova religione, ai miracoli narrati
nella Bibbia, era fondata sopra i motivi di credibilità che
avevano i miracoli stessi; non può dunque dirsi credulità.
L'Autore poi ha torto dicendo, per le parole di Hottinger,
est une calomnie maladroite des chrétiens, poichè vi sono anche
alcuni altri scrittori cristiani che confessano esser nato
Maometto di stirpe nobile. (Nota di N. N.)



69. In eo conveniunt omnes, ut plebejo vilique genere ortum, etc.
(Hottinger, Hist. orient., p. 136). Ma Teofane, il
più antico degli storici Greci, e padre di più menzogne, confessa
che Maometto era della razza d'Ismaele, εκ μιας γενικωτατης φυλης (Chron. p. 277.) di una famiglia nobilissima.



70. Abulfeda (in Vit. Mohammed, c. 1, 2) e Gagnier
(Vie de Mahomet, p. 25-97) espongono la genealogia del
Profeta quale è ammessa da' suoi nazionali. Se fossi alla Mecca,
mi guarderei ben del contrastarne l'autenticità, ma a Losanna
mi farò lecito d'osservare, 1. che da Ismaele a Maometto
lo spazio è di duemila e cinquecento anni, e che i Musulmani
non contano che trenta generazioni in vece di settantacinque;
2. che i Beduini moderni sono ignari della storia propria,
e non si curano della lor genealogia (Voyage de Darvieux,
p. 100-103).



71. I primi semi di questa o favola o storia si trovano nel
centesimoquinto capitolo del Corano, e Gagnier (Préface de la
Vie de Mahomet, p. 18, etc.) ha tradotto il racconto d'Abulfeda
sul quale si può cercare qualche schiarimento nel
d'Herbelot (Bibl. orient., p. 12) e Pocock (Specimen, p. 64).
Prideaux (Vie de Mahomet) scrive essere una novella inventata
dal profeta; ma il Sale (Koran, p. 501-503), mezzo
Musulmano, punge l'incoerenza di questo scrittore che credeva
ai miracoli dell'Apollo di Delfo. Il Maracci (Alcoran, t. I,
parte II, p. 14; t. II, p. 823) attribuisce il prodigio al diavolo,
e forza i Musulmani a confessare che Dio non avrebbe
protetto contro i cristiani gli idoli della Caaba.



72. Le epoche più sicure, quelle d'Abulfeda (in Vit., c. 1,
p. 2) d'Alessandro o de' Greci 882, di Bocht Naser o Nabonassar
1316, ci danno l'anno 569 per quella della nascita
di Maometto. A' Benedettini è sembrato troppo oscuro ed incerto
il vecchio calendario degli Arabi per prestargli fede
(Art de vérifier les dates, p. 15); stando al giorno del
mese o della settimana, fanno un nuovo computo, e ritirano
indietro la nascita di Maometto sino al 10 novembre 570.
Concorderebbe questa data coll'anno 882 de' Greci, stabilita
da Elmacin (Hist. Saracen. p. 5) e da Abulfaragio (Dynast.
p. 101, e l'Errata della versione di Pocock). Si pone
oggi molta cura a conoscere l'epoca precisa della nascita
di Maometto, che forse non era nota a quest'ignorante profeta[*].



* Alcuni letterati più moderni pongono la nascita di
Maometto nell'anno 571 dell'Era cristiana. (Mohammeds religion,
etc. von Cludius, p. 21) (Nota dell'Editore francese).



73. Secondo altri, Abu-Taleb s'impadronì del retaggio paterno
di Maometto, e cercò ancora di far perire quell'orfano,
il quale dovè ricorrere alla protezione degli altri parenti,
di fuggire e d'andare dietro le carovane. (Mohammeds
religion aus dem Koran dargelegt etc. von Cludius, p.
21.) (Nota dell'Editore francese).



74. Ecco la testimonianza onorevole che Abu-Taleb rendette
alla sua famiglia e al nipote. Laus Dei, qui nos a stirpe
Abrahami et semine Ismaelis constituit, et nobis regionem
sacram dedit, et nos judices hominibus statuit. Porro Mohammed
filius Abdollahi nepotis mei (nepos meus) quo cum
ex aequo librabitur e Koraishidis quispiam cui non praeponderaturus
est, bonitate et excellentia, et intellectu et
gloria et acumine etsi opum inops fuerit (et certe opes
umbra transiens sunt et depositum quod reddi debet), desiderio
Chadijae filiae Chowailedi tenetur, et illa vicissim
ipsius, quidquid autem dotis vice petieritis, ego in me suscipiam
(Pocock, Specimen, a septima parte libri Ebu
Hamduni.)



75. L'istoria della vita privata di Maometto, dalla sua nascita
sino alla sua missione, si legge in Abulfeda (in Vit.,
c. 3-7) e negli scrittori Arabi, autentici o supposti, citati
dall'Hottinger (Hist. orient., p. 204-211), nel Maracci (t. I,
p. 10-14) e nel Gagnier (Vie de Mahomet, t. I, p. 97-134).



76. Abulfeda (in Vit. c. 65, 66), Gagnier (Vie de Mahomet,
t. III, p. 272-289). Le tradizioni più verosimili sulla
persona e i discorsi del Profeta vengono da Ayesha, da Alì
e da Abu Horaira, soprannomato il padre d'un gatto (Gagnier,
t. II, p. 267; Ockley, Hist. of the Saracens, t. II,
p. 149), e che morì l'anno dell'egira 59.



77. Que' che credono che Maometto sapesse leggere e scrivere,
non hanno adunque esaminato ciò ch'è scritto d'altra
mano che la sua ne' suras, o cap. del Corano 7, 29 e 96.
Abulfeda (in vit., c. 7), Gagnier (Not. ad Abulfeda, p. 15),
Pocock (Specimen, p. 151), Reland (De Religione Mohammed.,
p. 236) e Sale (Disc. prélim., p. 43) ammettono
senza contrasto que' testi e la tradizione della Sonna. Il Sig.
White è presso che il solo che neghi l'ignoranza del profeta,
per accusarne l'impostura. Ma le sue ragioni sono tutt'altro
che soddisfacenti. Due viaggi non lunghi alle fiere di
Siria non bastavano certamente ad acquistare cognizioni sì rare
fra i cittadini della Mecca; nè mai alla sottoscrizione d'un
trattato, che si fa con animo quieto, avrebbe Maometto lasciata
cadere la maschera. Niuna conseguenza può dedursi da ciò
che si narra della sua malattia e del suo delirio. Prima che
s'avvisasse di spacciarsi profeta, avrebbe dovuto nella vita
privata mostrar di sovente che sapeva leggere e scrivere; e i
suoi primi proseliti, i membri della sua famiglia, sarebbero
stati i più pronti a riconoscere ed accusare la sua scandalosa
ipocrisia. (White, Sermons, p. 203, 204; Notes, p. 36-38.)



78. Il conte di Boulainvilliers (Vie de Mahomet, p. 201-228)
fa viaggiare Maometto come il Telemaco del Fénelon e
il Ciro di Ramsay. La sua andata alla Corte di Persia è probabilmente
una fola, nè posso capire io stesso donde venga
quella esclamazione: «I Greci peraltro son uomini!» Quasi
tutti gli scrittori Arabi, Musulmani e Cristiani parlano dei due
viaggi nella Siria (Gagnier, ad Abulfeda, p. 10.)



79. Mi manca il tempo d'esaminare le favole e le congetture
poste in mezzo sul nome di que' forestieri accusati, o presunti
dagl'Infedeli della Mecca. (Corano, c. 16, p. 223; c.
35, p. 297, colle note del Sale; Prideaux, Vie de Mahomet,
p. 22-27; Gagnier, Not. ad Abulfeda, p. 11-74; Maracci,
t. II, p. 400). Il Prideaux medesimo ha osservato
che queste intelligenze saranno state secrete, e che la scena
succedette nel cuor dell'Arabia.



80. Abulfeda (in vit., c. 7, p. 15; Gagnier, t. I, p. 133-135.)
Abulfeda (Geogr. arab., p. 4) indica il sito del monte
Hera. Eppure Maometto non aveva mai udito parlare della
grotta della ninfa Egeria, ubi nocturnae Numa constituebat
amicae; non del monte Ida, ove Minosse conversava con
Giove, ec.



81. Basta leggere il Decalogo, che contiene le volontà di
Jehovah, vale a dire di Dio, considerato nella sua essenza,
siccome intendevano, ed intendono con quel vocabolo di
esprimere gli Ebrei, per conoscere la concordanza dei di lui
attributi morali colle virtù sociali; se poi si trovano nella
Scrittura sacra alcune espressioni, ed alcuni epiteti, che
sembrano sulle prime non potersi concordare coll'idea dell'Essere
supremo, siccome sarebbero quelli di iracondo, di
furioso, di geloso, determinanti passioni umane, essi, siccome
dicono i teologi, devono considerarsi siccome modi figurati
di dire de' sacri scrittori, i quali si servivano di cotali
espressioni per usare un linguaggio inteso dagli uomini.
Se la Scrittura per esempio ci dice, che Dio si riposò dopo
l'opera della creazione, chi penserà che l'Essere supremo
abbia avuto bisogno di riposarsi, egli ch'è un'attività immensa
ed eterna? (Nota di N. N.)



82. Corano, c. 9, p. 153. Al-Beidawi e gli altri commentatori
citati dal Sale, ammettono questa accusa; io non so
vedere come possa acquistare verosimiglianza dalle tradizioni
oscure ed assurde de' Talmudisti.



83. Leggasi la nostra annotazione (p. 248) fatta al T. IX,
e vedrassi distesamente, che non era nel settimo secolo, nè
è presentemente, un'idolatria il culto che i Cristiani, o per
meglio dire i Cattolici, prestano alle immagini, ed alle reliquie.
Se poi i cristiani detti Collidiani, e ch'erano eretici,
prestavano a Maria un culto che a ragione era un'idolatria,
ciò nulla offende il cattolicismo.
(Nota di N. N.)



84. Hottinger, Hist. orient., p. 225-228. L'eresia de' Colliridii
fu recata di Tracia in Arabia da varie donne, e il
nome procede dal vocabolo Κολλυρις, ossia focaccia, ch'esse
offerivano alla Dea. Questo esempio, non che quello di
Berillo, vescovo di Bostra (Eusebio, Hist. eccles., l. VI,
c. 33) e di parecchi altri, ponno scusare quel rimbrotto,
Arabia haereseon ferax.



85. Quando il Corano parla di tre Dei (c. 4, p. 81, c. 5,
p. 92), è chiaro che alludea Maometto al nostro mistero della
Trinità; ma i commentatori Arabi non vedono in que' passi che
il Padre, il Figlio e la Vergine Maria, Trinità ereticale, sostenuta,
dicesi, da alcuni Barbari nel Concilio niceno (Eutych.
Annal., t. I, p. 440). Ma l'esistenza de' Marianiti è contestata
dal sincero Beausobre (Hist. du Manichéisme, t. I, p.
532); e per dare spiegazione allo sbaglio, dice che viene
dalla parola rouah (Spirito Santo), che è del genere femminino
in vari idiomi dell'Oriente, e che è in senso figurato
la madre di Gesù Cristo nell'Evangelo de' Nazareni.



86. La spiegazione soddisfa anche sufficientemente la ragione,
e non porge l'idea di pluralità di Dei, ossia di politeismo,
ch'era la religione di quasi tutti i popoli antichi,
eccettuato specialmente l'Ebreo, e lo è di moltissimi anche
oggidì, ed al quale la religione cristiana si opponeva, e
si oppone. E poi finalmente cotal mistero non è contrario
alla ragione, ma solamente è superiore alla ragione, siccome
con buoni ragionamenti sostengono i teologi: la natura
è piena di misterj superiori alla ragione, siccome sanno
i fisici, ed i metafisici; vorressimo noi negarli perchè non li
intendiamo, perchè superano le facoltà della nostra ragione,
mentre sono in fatto? perchè non ne ammetteremo noi dunque
parlando teologicamente del di lei Autore? Il Gibbon si
dichiarò già Teista, cioè pensa rettamente contro gli atei,
se pur veramente ve ne furono, e ve ne sono, esservi un
Esser supremo, dicendo p. 51, e che così comprende una verità
eterna, confermando ciò da filosofo Teista anche in
altri luoghi, e specialmente p. 56, il Dio della natura ha posto
in tutte le sue opere la pruova della sua esistenza, e ha scolpito
la sua legge nel cuore dell'uomo. Perchè mai sembra egli
qui opporsi all'idea della Trinità di quest'Essere supremo, siccome
fece Maometto, il quale nell'atto che predicava e sosteneva
con grande entusiasmo, ed anche coll'armi, contro
il politeismo degli Arabi del suo tempo, esservi un Essere
supremo, un Dio solo, non ammetteva la Trinità delle Persone,
e quindi veniva a negare la divinità di Cristo, ed a
riguardarlo soltanto come un uomo ottimo e sapiente, la
quale divinità coi motivi della di lei credibilità è il fondamento
della credenza dei cristiani? (Nota di N. N.)



87. Questo sistema d'idee filosoficamente si svolge nell'esempio
d'Abramo, che nella Caldea si oppose alla prima introduzione
della idolatria (Corano, c. 6, p. 106; d'Herbelot,
Bibl. orient., p. 13.)



88. V. il Corano, e soprattutto i capitoli 3 (p. 30), 57
(p. 437), 58 (p. 441) che annunciano l'onnipotenza del
Creatore.



89. Pocock (Specimen, p. 274, 284-292), Ockley (Hist.
of the Saracens, v. 2, p. 82-95), Reland (De relig. Mohamm.,
l. I, p. 7-13) e Chardin (Voyages en Perse, t. IV,
p. 4-28) hanno tradotto i simboli più ortodossi dell'Islamismo.
A questa grandissima verità, che niente v'ha di simile a
Dio, Maracci (Alcoran., t. I, part. III, p. 87-94) oppone
goffamente, che Dio fece l'uomo ad immagine sua.



90. V. Reland (De relig. Moham., l. I, p. 17-47). Sale
(Discours prélim., p. 73-86, Voyage de Chardin, t. IV,
p. 28, 37, 39, 47), su questa aggiunta de' Persiani, Alì è
il vicario di Dio. Ma il numero preciso de' profeti non è articolo
di fede.



91. V. intorno a' libri apocrifi d'Adamo, il Fabricio, Codex
pseudepigraphus. V. T., p. 27-29; intorno a que' di
Seth, p. 154-157; a que' d'Enoch, p. 160-219; ma il libro
d'Enoch è per alcuni rispetti consecrato dalla citazione che
ne fa l'appostolo San Giuda. Sincello e Scaligero allegano
in suo favore un lungo brano d'una leggenda.



92. I sette precetti di Noè sono spiegati dal Marsham (Canon.
chronicus, p. 154-180), che in questa occasione aderisce
al sapere e alla credulità dello Selden.



93. D'Herbelot ha seminato con amenità, ne' suoi articoli
Adamo, Noè, Abramo, Mosè, ec., le leggende inventate
dalla fantasia de' Musulmani, che hanno piantato il loro edificio
su le fondamenta della Sacra Scrittura e del Talmud.



94. Corano, c. 7, p. 128, ec.; c. 10, p. 173, ec.; d'Herbelot,
p. 647, ec.



95. Corano, c. 3, p. 40; c. 4,  p. 80; d'Herbelot, p.
390, ec.



96. V. l'Evangelo di San Tommaso, o dell'Infanzia, nel
Codex apocryphus N. T. del Fabricio, che rauna le varie
testimonianze su quello scritto (p. 128-158). Fu pubblicato
in greco dal Cotelier, e in arabo dal Sike, che crede posteriore
a Maometto la copia che ne abbiamo; ma pure le citazioni
s'accordano coll'originale sul discorso di Gesù Cristo
nella culla, su gli uccelli d'argilla dotati di vita, ec.
(Sike, c. I, p. 168, 169; c. 36, p. 198, 199; c. 46, p.
206; Cotelier, c. 2, p. 160, 161.)



97. La Chiesa latina crede, come fu rivelato, che Maria
concepì per opera dello Spirito Santo; crede inoltre ch'essa
sia stata immacolata nella sua Concezione, e non ha bisogno
di prendere quest'ultima credenza dal libro di Maometto,
nomato il Koran; se poi la Concezione immacolata v'è indicata,
ciò non può che formare un favore già superfluo
a cotale credenza. (Nota di N. N.)



98. L'immacolata Concezione della Vergine Maria è in modo
oscuro indicata nel Corano (c. 3, p. 39), e più apertamente
dalla tradizione de' Sonniti (Sale, Nota, e Maracci,
t. II, p. 212). San Bernardo riprovò, nel secolo duodecimo,
l'immacolata Concezione, come una novità presuntuosa (Fra
Paolo, Istoria del Concilio di Trento, l. II.).



99. La morte e la resurrezione di Gesù Cristo sono narrate
chiaramente negli evangelj, e furono sempre credute.
Anche Giuseppe Flavio storico, benchè Ebreo, a vantaggio
di tale credenza, accenna la resurrezione, nè vale che alcuni
critici indiscreti abbiano sostenuto essere stato artifiziosamente
inserito il passo nell'Opera di Giuseppe Flavio,
per accreditare la resurrezione narrata nell'evangelio coll'affermazione
d'uno scrittore Ebreo vicino alla morte di
Cristo: l'autenticità di questo passo fu con buone ragioni
difesa. (Nota di N. N.)



100. V. il Corano, c. 3, v. 53, e c. 4, v. 156 dell'edizione
del Maracci. Deus est praestantissimus dolose agentium
(bizzaro elogio).... nec crucifixerunt eum, sed objecta
est eis similitudo: espressione che potrebbe accordarsi coll'opinione
de' Doceti; ma credono i comentatori (Maracci
t. II, p. 113; 115, 173; Sale, p. 42, 43, 79) che un altro
uomo, amico o nemico, fosse crocifisso in vece di Gesù
Cristo. Uno favola è questa, che avean letta nel vangelo di
San Barnaba, pubblicata sin dal tempo di Sant'Ireneo, da
vari Ebioniti (Beausobre, Hist. du Manichéisme, t. II, p. 25;
Mosheim, De reb. cristian., p. 353).



101. Quest'accusa si trova oscuramente espressa nel Corano
(c. 3, p. 45); ma nè Maometto nè i suoi settari erano abbastanza
versati nella lingua o nell'arte critica, per dare a' lor sospetti
qualche valore o apparenza di verità. Gli Ariani peraltro
e i Nestoriani han potuto spacciare qualche istoria in questo
proposito, e l'ignorante Profeta porge orecchio alle asserzioni
ardite de' Manichei. V. Beausobre, t. I, p. 291-306.



102. I discepoli di Gesù Cristo ricevettero il Paracleto, ossia
lo Spirito Santo, che da lui era stato loro promesso, siccome
leggiamo nel secondo capo del Libro degli atti degli
appostoli; è inutile poi rispondere alle vane pretensioni
di Maometto. (Nota di N. N.)



103. Tra le profezie dell'antico e del nuovo Testamento, pervertite
di senso per la frode o l'ignoranza de' Musulmani, venne
applicata al loro Profeta la promessa del Paracleto, o del Consolatore,
che i Montanisti ed i Manichei s'erano già appropiata
(Beausobre, Hist. crit. du Manich. t. I, p. 263 etc.);
e cambiando la parola περικλυτος in παρακλητος, ciò ch'è facile,
fanno risultare l'etimologia del nome di Maometto (Maracci,
t. I, part. I, p. 15-28).



104. V. sul Corano, d'Herbelot, p. 85-88; Maracci t. I. in
vit. Mohammed, p. 32-45; Sale, Discours prélim., p. 56-70.



105. L'Alcorano contiene una farragine di moltissime cose,
alcune delle quali sono oscure, altre paraboliche, ed enigmatiche;
alcune altre si contraddicono. È vero, che i Maomettani
dottori pretendono aver avuto L'Alcorano una derivazione
divina, cioè esser venuto da Dio fino all'orbita
della luna, dalla quale sia stato ogni versetto rivelato a
Maometto dall'angelo Gabriele; ma secondo i migliori critici,
il libro fu scritto per la massima parte da Maometto;
altri pensano che un certo monaco Sergio, o Bhaira, cristiano
nestoriano, sia concorso a scriverlo, tanto più che
vi si nega la divinità di Cristo, siccome facevano i Nestoriani,
e ne venne un miscuglio delle religioni ebraica, cristiana,
ed antica arabica; la morale, nell'amore del prossimo,
è simile alla cristiana; potrebbe Maometto averla
presa anche dai libri di Confucio, legislator de' Chinesi;
ma non sembra averne avuto contezza. (Nota di N. N.)



106. Corano c. 17, v. 89; Sale, p. 235, 236; Maracci, p. 410.



107. Credeva una Setta d'Arabi che la penna d'un mortale
eguagliar potesse o sorpassare il Corano (Pocock, Specimen
p. 221, etc.); e il Maracci (polemico troppo duro per un
traduttore) mette in ridicolo l'affettazione di rime che si scontra
nel passo più applaudito (tom. I, part. II, p. 69-75).



108. Colloquia (siano reali o favolosi) in media Arabia atque
ab Arabibus habita, (Lowth, De poesi Hebraeorum praelect.
32, 33, 34, col Michaelis suo editore tedesco Epimetron
IV). Il Michaelis per altro (p. 671, 673) ha notate molte
immagini che vengono dall'Egitto, come l'elefantiasi, il papiro,
il Nilo, il coccodrillo, ec. Ha caratterizzato l'idioma
in cui è scritto il libro di Giobbe, colla denominazione equivoca
di Arabico-Hebraea. La rassomiglianza de' dialetti procedenti
dalla stessa fonte era assai più sensibile nella loro infanzia
che nella maturità (Michaelis, p. 682; Schutens, in
praefat Job).



109. Al-Bochari morì, A. H. 224. V. d'Herbelot, p. 208,
416, 827; Gagnier, Nota ad Abulfeda, c. 19, p. 33.



110. V. soprattutto i capitoli 2, 6, 12, 13, 17, del Corano.
Prideaux (Vie de Mahomet, p. 18, 19) ha confuso
quell'impostore. Il Maracci, che fa maggiore sfarzo di dottrina,
ha dimostrato che i passi del Corano in cui si negano
i miracoli di Maometto sono chiari e positivi (Alcoran t. I,
part. II, p. 7-12), e che sono ambigui e inconcludenti gli
altri che sembrano affermativi (p. 12-22).



111. V. lo Specimen Hist. Arabum, il testo d'Abulfaragio
(p. 17), le note di Pocock (p. 187-190), d'Herbelot (Bibl.
orient., p. 76, 77 ), i viaggi del Chardin (t. IV, p.
200-203). Il Maracci (Alcoran, t. I, p. 22-64) s'è affaticato
a raccogliere o a confutare i miracoli, e le profezie di
Maometto, che, secondo vari scrittori, ascendono a tremila.



112. Abulfeda (in vit. Mohammed, c. 19, p. 33) narra assai
minutamente questo viaggio notturno, ch'ei tratta da visione.
Prideaux, che pure ne parla (p. 31-40), aggrava gli
assurdi; e Gagnier (t. I, p. 252-343) dichiara, seguendo
lo zelante Al-Jannabi, che negare quel viaggio è lo stesso che
non credere al Corano. Il Corano peraltro non nomina in quel
proposito nè il cielo, nè Gerusalemme, nè la Mecca; non
lascia sfuggire che queste mistiche parole; Laus illi qui transtulit
servum suum ab oratorio Haram ad oratorium remotissimum
(Koran, c. 17, v. I; nel Maracci, t. II, p.
407, poichè il Sale si fa lecita più libertà nella sua versione).
Fondamento ben misero per l'aereo edificio della tradizione.



113. Maometto, nello stile profetico che adopera il presente
o il passato in vece del futuro, avea detto: Appropinquavit
hora et scissa est luna (Koran, c. 54, v. I; nel
Maracci, t. II, p. 688). Questa figura rettorica fu presa per
un fatto che dicesi confermato da testimoni oculari i più degni
di fede (Maracci, t. II, p. 990). I Persiani sogliono sempre
celebrare la festa di questo avvenimento (Chardin, t. IV, p. 201);
e Gagnier (Vie de Mahomet, t. I, p. 183-234) noiosamente
svolge tutta questa leggenda su la fede, per quel che pare,
del credulo Al-Jannabi. Nondimeno un dottor Musulmano ha
combattuto il testimonio principale (apud Pocock, Specimen,
p. 187). I migliori interpreti spiegano il passo del Corano
nel modo più semplice (Al-Beidawi, apud Hottinger, Hist.
orient., l. II, p. 302); e Abulfeda serba il silenzio che a un
principe e ad un filosofo si conveniva.



114. Abulfaragio (in Specimen, Hist. Arab., p. 17); e
le autorità più rispettabili citate nelle note del Pocock (p. 190-194)
vengono giustificando quello scetticismo.



115. Il buon credente troverà che non era da farsi cotal
paragone. (Nota di N. N.)



116. Maracci (Prodromus, part. IV, p. 9-24). Reland (nel
suo egregio Trattato De religione mohammedica, Utrecht, 1717,
p. 67-123), e Chardin (Voyage en Perse, t. IV, p. 47-195)
seguendo i teologi Persiani ed Arabi, danno una relazione
autenticissima di que' precetti sul pellegrinaggio, su l'orazione,
il digiuno, le limosine e le abluzioni. Il Maracci è
un accusator parziale; ma il gioielliere Chardin avea l'occhio
d'un filosofo, e il Reland, erudito giudizioso, avea corso
l'oriente senza uscire di Utrecht. Il Tournefort narra nella
lettera quattordicesima (Voyage du Levant, t. II, p. 325-360,
in-8) quel che avea veduto della religione de' Turchi.



117. Maometto (Koran del Sale, c. 9, p. 153) rimprovera
i cristiani perchè si sottomettono a' preti e a' monaci, ed abbiano
così altri padroni fuorchè Dio. Il Maracci (Prodromus,
part. III, p. 69, 70) scusa questo culto, specialmente pel
Papa, e cita, collo stesso Corano, il caso d'Eblis o Satano,
che fu precipitato dal cielo per non aver voluto adorare Adamo.



118. Koran, c. 5, p. 94, e la nota del Sale, che cita in
proposito Jallalodino e Al-Beidawi. D'Herbelot dice che Maometto
condannò la vita religiosa, e che i primi sciami di
Fakiri, di Dervissi, ec. non comparvero che dopo l'anno 300
dell'Egira (Bibl. orient., p. 292-718).



119. V. le due difese in proposito (Koran, c. 2, p. 25; c. 5,
p. 94); l'una nello stile d'un Legislatore, l'altra in quello
d'un fanatico. Il Prideaux (Vie de Mahomet, p. 62-64) e il
Sale (Discours préliminaire, p. 124) svolgono i motivi particolari
e pubblici che indussero Maometto a così ordinare.



120. La gelosia del Maracci (Prodromus, part. IV, p. 33)
fa l'enumerazione delle limosine più liberali ancora che si usano
da' Cattolici di Roma. Dice che quindici grandi spedali accolgono
migliaia di pellegrini e d'infermi; che annualmente sono
dotate mille e cinquecento fanciulle; che vi son cinquantasei
scuole di carità pe' due sessi, e che centoventi Confraternite
recano sollievo a' lor Membri bisognosi, ec. Le carità di Londra
sono anche più estese, ma temo non convenga attribuirle
più all'umanità che alla religione del popolo inglese.



121. V. Erodoto (l. II. c. 123) e il nostro dotto concittadino
Sir John Marsham (Canon. chron., p. 46). L'Αδης di quello
scrittore (p. 254-274) è uno schizzo elaborato delle regioni
infernali quali erano immaginate e descritte dagli Egizii e da'
Greci, da' poeti e da' filosofi dell'antichità.



122. Il Coran (c. 2, p. 259; etc.) del Sale (p. 32) e del
Maracci (p. 97) riferiscono un miracolo ingegnoso che satisfece
alla curiosità d'Abramo, e ne rassodò la credenza.



123. Reland, guidato sempre da lealtà, dimostra che Maometto
ha riprovato tutti gl'increduli (De religione Mohammed,
p. 128-142), che per li diavoli mai non vi sarà salute
(pag. 196-199), che non sarà limitato il paradiso a' piaceri
sensuali (p. 199-205) e che l'anima delle donne è immortale
(p. 205-209).



124. Al-Beidawi, apud Sale, Coran, c. 9, p. 164. Il non pregare
per un parente incredulo è giustificato, secondo Maometto,
da' doveri di un Profeta e dall'esempio d'Abramo, il quale
riprovò il proprio padre come nemico di Dio. E pure Abramo
(soggiugne egli, c. 9, v. 116, Maracci, t. II, p. 317) fuit
sane pius, mitis.



125. Questa è una scurrilità poco conveniente ad un grave
Scrittore; ogni lettore sensato disapproverà questo scherzo.
(Nota di N. N.)



126. V. sul giorno del Giudizio, sull'inferno, sul paradiso,
ec., il Corano (c. 2, v. 25, c. 56, 78 ec.), colla confutazione
virulenta bensì, ma dotta, del Maracci (nelle sue
Note, e nel Prodromo, part. IV, p. 78, 120, 122, ec.),
d'Herbelot (Bibl. orient., p. 368-375), Reland (p. 47-61)
e il Sale (p. 76-103). Le idee de' Magi sono esposte in guisa
oscura ed ambigua del dottore Hyde, loro apologista (Hist.
relig. Pers., c. 33, p. 402-412, Oxford, 1760). Il Bayle
ha provato nell'articolo Maometto, che lo spirito e la filosofia
mal suppliscono al difetto di cognizioni esatte.



127. Prima di delineare l'istoria delle operazioni di Maometto
verrò indicando gli autori, o i documenti da me prescelti. Le
versioni latina, francese e inglese del Corano sono precedute da
discorsi storici, e i tre traduttori, il Maracci (t. I, p. 10-32),
il Savary (tom. I, p. 1-248) e il Sale (Preliminary Discourse,
p. 33-56) aveano accuratamente studiato la lingua
e il carattere del loro autore. Furono pubblicate due vite particolari
di Maometto, l'una dal dottore Prideaux (Life of
Mahomet, settima edizione, Londra, 1718, in 8.) e l'altra
dal conte di Boulainvilliers (Vie de Mahomet, Londres,
1730, in 8.). Ma l'opposta brama di trovare un impostore
o un eroe, troppo frequentemente ha fatto torto al sapere
del primo, e alla sincerità del secondo. L'articolo della Biblioteca
orientale del d'Herbelot (p. 598-603) è ricavato precipuamente
da Novairi e da Mircond; ma il Sig. Gagnier,
nativo di Francia, e professore di lingue orientali in Oxford,
è in questa parte la guida migliore e più certa. Ha pubblicato
due opere ben lavorate (Ismael Abulfeda, De vita et
rebus gestis Mohammedis, etc., latine vertit, praefatione
et notis illustravit Joannes Gagnier. Oxford, 1723, in fol. — La
vita di Maometto, tradotta e compilata dall'Alcorano
dalle tradizioni autentiche della Sonna, e de' migliori Autori
arabi, Amsterdam, 1748, 3 vol. in 12): egli ha interpretato,
illustrato, supplito il testo arabo d'Abulfeda e Al-Jannabi;
il primo principe istruito che regnò in Hamah nella
Siria, A. D. 1310-1332 (V. Gagnier, Praefat. ad Abulfeda):
il secondo dottor credulo che visitò la Mecca, A. D.
1556 (d'Herbelot, p. 397; Gagnier, t. III, p. 209, 210).
Questi sono gli Autori da me seguìti: e dopo questa mia dichiarazione
il lettore curioso potrà più minutamente esaminare
l'ordine de' tempi e de' capitoli. Debbo osservare per altro
che Abulfeda e Al-Jannabi sono storici moderni, e che non
si può ricorrere a veruno scrittore del primo secolo dell'Egira.



128. Prideaux (p. 8) dietro ai Greci rivela i dubbii segreti
della moglie di Maometto. Boulainvilliers (p. 272) espone le
mire sublimi e patriottiche di Cadijah, e dei primi discepoli
del Profeta, quasi fosse stato il consigliere privato di Maometto.



129. Vezirus, portitor, bajulus, onus ferens; e con giusta
metafora questo nome plebeo fu applicato alle colonne dello
Stato (Gagnier, Not. ad Abulfeda, p. 19). Io m'ingegno
di conservare il carattere dell'idioma arabo per quanto mi
vien fatto di scorgerlo in una traduzione latina e francese.



130. Energici sono e molti i passi del Corano in favore della
tolleranza. V. c. 2, v. 257; c. 16, v. 129; c. 17, v. 64;
c. 45, v. 15; c. 50, v. 39; c. 88, v. 21, ec. colle note del
Maracci e del Sale. In generale possono giudicar gli eruditi
questo carattere di tolleranza secondo che loro sembrerà, e se
tal capitolo fu rivelato alla Mecca o a Medina.



131. V. il Corano (passim, e particolarmente c. 7, p. 123,
124, ec.) e la tradizione degli Arabi (Pocock, Specimen,
p. 35-37). Si mostravano a mezza strada, fra Medina e Damasco,
certe caverne della tribù di Thamud, adatte ad uomini
d'una statura ordinaria (Abulfeda, Arabiae Descript.,
p. 43-44); e si ponno con qualche probabilità attribuirle ai
Trogloditi del Mondo primitivo (Michaelis, ad Lowth, De poesi
Hebraeor., p. 131-134; Recherches sur les Egyptiens, t. II,
p. 48 ec.).



132. Al tempo di Giobbe, i magistrati Arabi punivano realmente
il delitto d'empietà (cap. 31, v. 26, 27, 28), ed io
arrossisco per un illustre Prelato (De poesi Hebraeorum,
p. 650, 651, ediz. Michaelis, e Lettera d'un professore dell'Università
d'Oxford, p. 15-53), vedendo che ha giustificato
e decantato questa inquisizione de' Patriarchi.



133. D'Herbelot, Bibl. Orient., p. 445. Cita egli una storia
particolare della fuga di Maometto.



134. L'Egira fu istituita da Omar, secondo califfo, a imitazione
dell'Era de' Martiri de' Cristiani (d'Herbelot. p. 444),
e, parlando esattamente, cominciò sessantotto giorni prima della
fuga di Maometto, avanti il primo di Moharren, o sia il primo
giorno di quell'anno arabo, che fu il venerdì 16 luglio,
A. D. 622. ( Abulfeda, Vita Mohammed, c. 22, 23, p. 45-59,
e l'edizione datane da Greaves, delle Epochae Arabum
d'Ullug Beig, etc., c. 1, p. 8-10 ec.).



135. Le circostanze della vita di Maometto, dopo la sua missione
sino all'Egira, si trovano in Abulfeda (p. 14-45), e
Cagnier (t. I, p. 134-251, 342-383). La leggenda che sta a
pag. 187-234, è assicurata da Al-Iannabi, e rifiutata da Abulfeda.



136. Abulfeda (30, 33, 40, 86) e Gagnier, (t. I, p. 343, ec.;
349 ec., t. II, pag. 223, ec.), descrivono la triplice inaugurazione
di Maometto.



137. Il Prideaux (Vie de Mahomet, p. 44) prorompe in rimproveri
contro la scelleragine dell'impostore che spogliò due
orfani, figli d'un carpentiere; rimproveri tratti dalla Disputatio
contra Saracenos, scritta in Arabo prima dell'anno 1130;
ma l'onesto Gagnier (ad Abulfeda, p. 53) ha dimostrato che
mal colsero que' due autori il senso della parola al nagiar,
che in questo luogo significa non un abietto mestiere, ma una
tribù nobile d'Arabi. Abulfeda descrive il cattivo stato di quel
terreno; il suo valente interprete ha pensato, seguendo Al-Bochari,
che se ne offerse il prezzo; seguendo Al-Iannabi, che
la compera fu fatta in tutte le regole, e che, seguendo Ahmed
Ben-Giuseppe, il generoso Abubeker ne pagò la somma. Così
viene giustificato in questa parte il Profeta.




138. Al-Iannabi (apud Gagnier, t. II, pag. 246, 324) descrive
il suggello e la cattedra di Maometto come due reliquie
preziose; e la dipintura che fa della Corte del Profeta è tolta
da Abulfeda (c. 44, p. 85).



139. L'ottavo e il nono capitolo del Corano sono i più veementi
e feroci; e il Marucci (Prodromus, parte IV, p. 59,
64) ha mostrato più giustizia che discrezione nell'inveire contro
le espressioni ambigue adoperate dall'impostore.



140. Se Mosè diede esempj di grande severità, egli ci dice,
che gli diede per ordine di Dio, e questo basta: quanto poi
a' Giudici re d'Israele, sanno i dotti, e ce lo dice anche
lo stesso storico ebreo Giuseppe Flavio, che il governo degli
Ebrei era teocratico il quale per sè stesso è soggetto a
grandi e terribili abusi per parte degli uomini.
(Nota di N. N.)



141. I devoti cristiani del nostro secolo leggono con rispetto,
ma non con pari soddisfazione, il decimo e il ventesimo capitolo
del Deuteronomio, corredati da' commenti in pratica di
Giosuè, di Davidde, ec.; ma vari vescovi,[*] e i rabbini dei
primi tempi han battuto con piacere e con buon effetto il
tamburo della guerra sacra. (Sale, Discours prélimin.,
p. 142, 143).



* Se i vescovi de' tempi andati fecero guerra, e diedero
battaglie, non fecero ciò secondo lo spirito vero dell'Evangelo,
il quale rimane lo stesso qualunque sieno state le loro
azioni. (Nota di N. N.)



142. Abulfeda, in Vit. Mohamm., p. 156. L'arsenal particolare
di Maometto consisteva in nove sciabole, tre lancie,
sette picche, o semipicche, un turcasso e tre archi, sette corazze,
tre scudi, e due elmetti (Gagn. t. III, p. 328, 334);
eravi inoltre uno stendardo bianco e una bandiera nera (p. 335),
venti cavalli (p. 322), ec. La tradizione ha conservato due
de' suoi discorsi guerreschi. (Gagnier, t. II, p. 88-337).



143. Il dotto Reland (Dissertationes miscellaneae, t. III,
Dissert., 10, p. 3-53) ha trattato compiutamente questo soggetto
in una dissertazione particolare, De jure belli Mohammedanorum.



144. Il Corano (c. 3, p. 52, 53; c. 4, p. 70, ec. colle note
del Sale, e, c. 17, p. 413, colle note del Maracci) espone in
tuono serio questa dottrina della predestinazione assoluta, su
la quale poche religioni hanno da rimproverare sè stesse. Reland
(De Religione Mohammed., p. 61-64) e il Sale (Discours
prélimin. p. 103) vengono sviluppando le opinioni dei
dottori; e i nostri viaggiatori moderni van disaminando quanta
sia la fidanza inspirano a' Turchi, fiducia che già comincia
a scemare.



145. Al-Iannabi (apud Gagnier, t. II, p. 9) gli dà settanta
od ottanta cavalli; e in due altre occasioni, anteriori alla battaglia
d'Ohud, dice (p. 10) che Maometto aveva una milizia
di trenta, e a pagina 66, un corpo di cinquecento cavalieri.
Abulfeda, che pare più esatto, asserisce (in Vit. Mohammed,
part. XXXI, p. 65) che i Musulmani non aveano alla battaglia
d'Ohud che due cavalli. Erano numerosi i cammelli nell'Arabia
Petrea, ma i cavalli, per quanto pare, non vi erano
comuni come nell'Arabia Felice o nell'Arabia Deserta.



146. Beder-Huneena, lungi venti miglia da Medina, quaranta
dalla Mecca, giace su la strada maestra della caravana
d'Egitto; i pellegrini fanno un'annua festa per la vittoria del
Profeta con illuminazioni, razzi ec. (Viaggi di Shaw, p. 477).



147. Il luogo ove si ritirò Maometto durante il combattimento
è chiamato dal Gagnier (in Abulfeda, c. 27, p. 58,
Vie de Mahomet, t. II, p. 30-33) umbraculum, un palchetto
di legno con una porta. Reiske (Annales Moslemici
Abulfedae, p. 23) traduce la stessa parola Araba in quelle
di Solium, Suggestus editior; differenza che molto importa
per l'onore dell'interprete e dell'eroe. Duolmi vedere come
il Reiske rimproveri il suo collaboratore. Saepe sic vertit, ut
integrae paginae nequeant nisi una litura corrigi: Arabiae
non satis callebat et carebat judicio critico (J.-J. Reiske,
Prodidagmata ad Hagji Chalifae Tabulae, p. 228, ad calcem
Abulfedae Syriae Tabulae, Leipzig, 1766, in 4).



148. Le vaghe espressioni del Corano (c. 3, pag. 124, 125;
c. 8, p. 9) permettono a' commentatori di supporre il numero
di mille, tremila o novemila angeli: il più piccolo senza
altro bastava a trucidare settanta Koreishiti (Maracci, Alcoran,
t. II, p. 131). Gli scoliasti però confessano che niun
occhio mortale vide questa squadra angelica (Maracci, p. 297).
Fanno commenti arguti su quelle parole: «non tu, ma Dio ec.»
(c. 8, 16); d'Herbelot, Bibl. orient. p. 600, 601.



149. Geograph. nubiensis, p. 47.



150. Nel terzo capitolo del Corano (p. 50-53, colle note
del Sale) arreca il Profeta qualche misera scusa sulla sconfitta
di Ohud.



151. V. su i particolari delle tre guerre di Beder, d'Ohud
e della fossa, fatte dai Koreishiti contro Maometto, Abulfeda
(p. 56-61, 64-69, 73-77), Gagnier (t. II, p. 23-45, 70-96,
120-139), cogli articoli del d'Herbelot, e i compendi
d'Elmacin (Hist. Saracen., p. 6,7) e Abulfaragio (Dynast.
p. 102).



152. Abulfeda (p. 61, 71, 77, 87, ec.) e Gagnier (t. II,
p. 61-65, 107-112, 139-148, 268-294) raccontano le guerre
di Maometto contro le tribù Giudaiche di Kainoka, de' Nadhiriti,
di Koraidha, e di Chaibar.



153. Abu Rafe, servo di Maometto, affermò, si dice, che
tutta la sua forza unita a quella d'altre sette persone non
bastò a rialzare quella porta da terra (Abulfeda, p. 90). Abu
Rafe era un testimonio oculare; ma chi farà testimonianza
per lui?



154. Elmacin (Hist. Saracen. p. 9), e il grande Al-Zabari
(Gagnier, t. II, p. 285) attestano che i Giudei furono sbanditi.
Nondimeno il Niebuhr (Descript. de l'Arabie, p. 324)
crede che la tribù di Chaibar professi tuttavia la religione
Giudaica e la Setta de' Kareiti, e che nel saccheggio delle caravane
i discepoli di Mosè sieno soci di quelli di Maometto.



155. Abulfeda (p. 84-87, 97-100, 102-111), Gagnier (t. II,
p. 209-245, 309-322; t. III, p. 1-58), Elmacin (Hist. Saracen.,
p. 8, 9, 10), Abulfaragio (Dynast., p. 103), narrano
i progressi della impresa per assoggettare la Mecca.



156. Solo dopo il conquisto della Mecca il Maometto di Voltaire
immagina e compie i più orrendi misfatti. Confessa il
Poeta che non ha fondamento storico, e si contenta a dire
per sua giustificazione, «che chi fa la guerra alla patria in
nome di Dio, è capace di tutto.» (Oeuvr. de Voltaire,
t. XV, p. 282). Questa massima non è nè caritatevole nè filosofica,
e si dee poi certamente portare un po' di rispetto
alla gloria degli eroi, e alla religione de' popoli. So poi che
la rappresentazione di quella tragedia scandolezzò forte un
ambasciatore Turco che allora stava a Parigi.



157. Si disputa tuttavia da' dottori Musulmani su la quistione
se la Mecca fosse soggiogata dalla forza, o se ella si sottomettesse
di buon grado (Abulf. p. 107, e Gagnier, ad loc.);
e questa contesa di parole è tanto importante quanto quella
che si agita in Inghilterra sopra Guglielmo il Conquistatore.



158. Il Chardin (Voyage en Perse, t. IV, p. 166) e il Reland
(Disser. miscell., t. III, p. 51) escludendo i cristiani
dalla penisola d'Arabia, dalla provincia di Heyas o dalla navigazione
del mar Rosso, sono più severi de' Musulmani medesimi.
Sono ammessi i cristiani senza ostacolo nel porto di
Moka, e in quello altresì di Gedda, e solo s'è interdetto ai
profani l'ingresso nella città e nel precinto della Mecca. (Niebuhr,
Description de l'Arabie, p. 308, 309; Voyage en Arabie,
t. I, p. 205-248, ec.).



159. Abulfeda, pag. 112-115, Gagnier, t. III, pag. 67-88,
d'Herbelot, art. Mohammed.



160. Abulfeda (p. 117-123) e Gagnier (t. III, p. 88-111)
narrano l'assedio di Tayef, la division del bottino, cc. Al-Iannabi
fa menzione delle macchine, e degl'ingegneri della
tribù di Daws. Credevasi che l'ubertoso terreno di Tayef
fosse una porzione della Siria, e trasportato l'avesse colà il
diluvio universale.



161. Abulfeda (p. 121-133), Gagnier (t. III. p. 119-219),
Elmacin (pag. 10, 11) ed Abulfaragio (p. 103) raccontano
gli ultimi conquisti, e il pellegrinaggio ultimo di Maometto.
Il nono anno dell'Egira fu denominato l'anno delle ambasciate.
(Gagnier, Not. ad Abulfed., p. 121).



162. Si confronti il superstizioso Al-Iannabi (ap. Gagnier,
t. II, p. 232-255) con Teofane (p. 276-278), con Zonara
(t. II, l. XIV, p. 86) e con Cedreno (p. 421), Greci non
meno di lui superstiziosi.



163. V. su la battaglia di Muta, e le conseguenze, Abulfeda
(p. 100-102) e Gagnier (t. II, p. 327-343). Καλεδος,
scrive Teofane, ον λεγουσι μαχαιραν του Θιου Caled, denominato
Spada di Dio.



164. I nostri soliti storici, Abulfeda (Vit. Moham. p. 123-127)
e Gagnier (Vie de Mahomet, t. III, pag. 147-163)
espongono l'impresa di Tabuc; ma per fortuna possiamo per
questa ricorrere al Corano (c. 9, p. 154-165), e alle note
erudite e sagaci del Sale.



165. Il Diploma securitatis Ailensibus è attestato da Ahmed-Ben-Giuseppe
e dall'autore Libri splendorum (Gagnier, Not.
ad Abulfeda p. 125). Ma lo stesso Abulfeda, come Elmacin
(Hist. Saracen. p. 11), quantunque convengano su i riguardi
che Maometto ebbe ai cristiani (p. 13), non fan menzione
che della pace che con essi conchiuse, e del tributo che loro impose.
Nel 1630, Sionita pubblicò a Parigi il testo e la versione
della patente di Maometto in favor de' cristiani: fu ammessa
dal Salmasio, rigettata dal Grozio (Bayle, MAHOMET,
Rem. A. A.). Hottinger dubita se sia autentica (Hist. orien.
p. 237). Renaudot la sostiene, perchè riconosciuta da' Musulmani
(Hist. patriarch. Alexand. pag. 169); ma il Mosemio
(Hist. eccles., p. 224) dimostra quanto futile sia quest'opinione,
e inclina a quella che crede apocrifa la patente. Pure
Abulfaragio cita il trattato dell'impostore col patriarca Nestoriano
(Assemani, Bibl. orient. t. II, p. 418); ma Abulfaragio
era patriarca de' Giacobiti.



166. Teofane, Zonara e gli altri Greci asseriscono che Maometto
pativa accesi epilettici, e questa asserzione è con trasporto
ammessa dal goffo bigottismo dell'Hottinger (Hist.
orient. p. 10, 11), del Prideaux (Vie de Mahomet, p. 12)
e del Maracci (t. II), Alcoran. (pag. 762, 763). I titoli dei
due capitoli del Corano (73, 74), denominati l'avviluppato
ed il coperto, citati in pruova di questo fatto, s'adattano male
a questa interpretazione. È più decisivo il silenzio o l'ignoranza
de' commentatori Musulmani che una negativa perentoria;
ed Ockley (Hist. of the Saracen., t. I, pag. 301), il
Gagnier (ad Abulfeda, p. 9, Vie de Mahomet, t. I. p. 118)
e il Sale (Koran, p. 469-474) si attengono alla parte più
caritatevole.



167. Abulfeda (p. 92) ed Al-Jannabi (apud Gagnier, t. II,
p. 286-288), suoi partigiani zelanti, francamente confessano
il fatto del veleno, il cui effetto era tanto più obbrobrioso,
poichè la donna, che glielo diede, aveva avuta intenzione di
smascherare così l'impostura del Profeta.



168. Non deve maravigliare, che nel caldo del fanatismo
i discepoli di Maometto si sieno ingannati a grado di non
crederlo morto, ed abbianlo paragonato a Mosè, ed a
Gesù Cristo. Saggio e bello è poi il discorso di Abubeker,
e conforme al puro Deismo, ed alla religione dello stesso
Maometto, che non ha mai nè detto, nè preteso d'essere
adorato, ma soltanto obbedito come un preteso inviato da
Dio per manifestare la sua legge agli uomini. (Nota di N. N.)



169. I Greci e i Latini hanno inventato e divolgato la ridicola
fola che da forti calamite sia tenuto sospeso in aria il
deposito di Maometto nella volta del tempio della Mecca σημα μετεωριζομενον. (Laonico Calcondile, De rebus turcicis, l. III.
p. 66). V. il Dizionario di Bayle, art. Mahomet. Rem. EE.
FF. Anche senza l'aiuto della filosofia, basta osservare, 1.
che il Profeta non è stato sepolto alla Mecca; 2. che la sua
tomba, che sta a Medina, fu veduta da milioni di pellegrini,
ed è in terra (Reland, De religione Moammed, l. II,
c. 19, p. 209-211; Gagnier, Vie de Mahomet, t. III, p. 263-268).



170. Al-Jannabi enumera (Vie de Mahomet, t. III, p. 372-391)
i vari doveri del pellegrino che va a visitare il sepolcro
del Profeta e de' suoi compagni; e quel dotto casuista decide
che questo è un atto rigoroso di devozione come l'adempimento
d'un precetto divino, e quasi meritorio ugualmente.
Contendono fra loro i dottori per sapere quale delle due città,
della Mecca o di Medina, debba ottenere la preminenza,
(p. 392-394).



171. Abulfeda (Vit. Moham., p. 133-142) e Gagnier (Vie
de Mahomet, t. III, p. 220-271) descrivono l'ultima malattia,
la morte e la sepoltura di Maometto. I particolari più
secreti e rilevanti furono descritti nel principio da Ayesha,
da Alì, da' figli d'Abbas, ec.; e abitando essi in Medina, e
avendo sopravvissuto al Profeta molt'anni, poterono ripetere
que' pii racconti ad una seconda e terza generazione di pellegrini.



172. Con molta imprudenza s'avvisarono i cristiani di dare
a Maometto una colomba domestica, la quale parea che scendesse
dal cielo, e gli parlasse all'orecchio: siccome Grozio si
fonda su questa supposizione di miracolo (De veritate religionis
christianae), il suo traduttore Arabo, il dotto Pocock,
gli ha chiesto il nome de' suoi autori; Grozio ha confessato
essere ignota la cosa a' Musulmani. Si soppresse nella versione
Araba questa pia menzogna, per timore non movesse a riso e
a sdegno i Settari di Maometto; ma s'è conservata, per edificare
i fedeli, nelle tante edizioni del testo latino. (Pocock,
Specimen Hist. Arabum, pag. 186, 187; Reland, De religione
moham. l. II, c. 39, p. 259-262).



173. Εμοι δε τουτο εσιν εκ παιδος αρξαμενον φωνη τις γιγνομενη η οταν γενηται ασι αποτρεπει με τουτου ό αν μελλπραττειν, προτρεπει δε ουποτου: sin da fanciullo ho provato una certa
voce interna, la quale ogni volta mi distoglieva da quel
ch'io fossi per fare, ma non mai mi volgeva a fare. (Platon.,
in Apolog. Socrat., c. 19, p. 121, 122, ediz. Fisher.).
Gli esempli familiari che Socrate vanta nel suo dialogo con
Teage (Platonis opera, t. I, 128, 129, ediz. Enr. Stefano)
sorpassano la previdenza umana, e l'inspirazione divina (il
Δαιμονιον) del filosofo si vede chiaramente indicata ne' Memorabilia
di Senofonte. Cicerone (De divinat., t. LIV), e le
quattordicesima e quindicesima dissertazione di Massimo Tirio
(1. 153-172, ediz. Davis) espongono le idee che ne aveano i
platonici più ragionevoli.



174. Anche qui è indebito il paragone fra Maometto ed il
Profeta di Ninive; noi dobbiamo credere, che questi fosse
inspirato da Dio quando parlava; e sappiamo, che Maometto
non fu che un fortunato ed abile fondatore della sua religione.
(Nota di N. N.)



175. Voltaire, in uno de' tanti suoi scritti, paragona Maometto
vecchio ad un Fakir «che si stacca la catena dal collo
per darla su le orecchie a' suoi confratelli».



176. Gagnier con uguale imparzialità espone questa legge umanissima
di Maometto, e gli assassinii di Caab e di Sophian dal
Profeta incoraggiati ed approvati.



177. Si consulti, su la vita privata di Maometto, il Gagnier
e i capitoli correlativi di Abulfeda; su la sua dieta (t. III,
p. 285-288); su i suoi figli (p. 189-289); su le sue mogli
(p. 290-303); sul suo matrimonio con Zeineb (t. II, p. 152-160);
su i suoi amori con Maria (p. 303-309); su la falsa
accusa d'Ayesha (pag. 186-199). Per questi ultimi fatti, la
pruova men rifiutabile scontrasi nel ventiquattresimo, trentesimoterzo,
e sessantesimosesto capitolo del Corano, col commentario
del Sale. Il Prideaux (Vie de Mahomet, p. 80-90),
e il Maracci (Prodrom. Alcoran., part. IV, p. 49-59) malignamente
hanno esagerato i difetti di Maometto.



178. Incredibile est quo ardore apud eos in Venerem uterque
solvitur sexus. Ammiano Marcellino, l. XIV, c. 4.



179. Il Sale (Discours préliminaire, p. 133-137) fa la ricapitolazione
delle leggi sul matrimonio, sul divorzio, ec.; e
chi avrà letto l'Uxor hebraica del Salden vi ravviserà molte
ordinanze degli Ebrei.



180. Decise il Califfo Omar in un caso memorabile, che non
varrebbero tutte le testimonianze di presunzione, e che i quattro
testimoni dovrebbero avere veduto stylum in pixide. (Abulfedae,
Annales Moslemici, p. 71, vers. Reiske).



181. Sibi robur ad generationem, quantum triginta viri
habent, inesse iactaret; (Maracci, Prodr. Alcoran. part. IV,
p. 55. V. pure le observ. del Belon, l. III, c. 10, fol. 179
recto). Al-Iannabi (Gagnier, t. III, p. 287) cita Maometto
stesso che millantava di superare tutti gli uomini in valor coniugale.



182. Uso qui lo stile d'un Padre della chiesa, εναθλέυωι Ηρακλης τρισκαιδεκατον αθλον (San Gregorio Nazianzeno,
Orat. 3, p. 108).



183. Abulfeda, in vit. Moham. p. 12, 13, 16, 17, cum notis
Gagnier.



184. Questo schizzo dell'Istoria araba è tolto dalla Biblioteca
orientale del d'Herbelot (articoli Abubeker, Omar,
Othman, Alì, etc.), dagli Annali di Abulfeda, d'Abulfaragio
e d'Elmacin, e soprattutto dalla Storia de' Saraceni di
d'Ockley (vol. I, pag. 1-10, 115-122, 229-249, 363-372,
378-391, e secondo volume quasi totalmente). Devonsi ammettere
però con cautela le tradizioni delle Sette nemiche; son
quelle una riviera che diviene più limacciosa quanto più si
allontana dalla fonte. Chardin copiò troppo fedelmente le fole
e gli errori de' Persiani moderni (Voyages, t. II, p. 235-250,
ec.).



185. Ockley, sul finire del suo volume secondo, ci ha data una
versione inglese di censessantanove massime ch'egli dubbiosamente
attribuisce ad Alì, figlio di Abu-Taleb. Spira nella sua
traduzione l'entusiasmo d'un traduttore. Quelle massime però
dipingono al naturale, ma con tinte assai tetre, la vita umana.



186. Ockley (Hist. of the Saracens, vol. I, p. 5, 6) suppone,
aderendo ad un manoscritto Arabo, che non piacesse
ad Ayesha veder suo padre per successore all'appostolo. Questo
fatto, già sì poco verosimile in sè, non si legge nè in
Abulfeda, nè in Al-Iannabi, nè in Al-Bochari: ma quest'ultimo
cita una tradizione intorno ad Ayesha, provenuta da lei
medesima (in vit. Mohammed, pag. 136; Vie de Mahomet,
t. III, p. 236).



187. Particolarmente dal suo amico e cugino Abdallah, figlio
d'Abbas, che morì (A. D. 687) col titolo di gran dottore
de' Musulmani. Secondo Abulfeda, egli novera le occasioni rilevanti
in cui aveva negletti Alì i suoi buoni consigli (p. 76.
vers. Reiske), e conchiude così (p. 85): O princeps fidelium,
absque controversia, tu quidem vere fortis es, at inops boni
concilii, et rerum gerendarum parum callens.



188. Suppongo che i due anziani di cui fan cenno Abulfaragio
(p. 115) e Ockley (t. I, p. 371) non sieno già due
consiglieri in carica, ma Abubeker ed Omar, i due predecessori
d'Othmano.



189. Lo Scisma de' Persiani viene esposto da tutti i viaggiatori
dell'ultimo secolo, e soprattutto nel secondo e quarto
volume del Chardin loro maestro. Il Niebuhr, inferiore al
Chardin, ha il vantaggio peraltro d'avere scritto nel 1764,
epoca più recente d'assai (Voyages en Arabie, etc., t. II,
p. 208-233), e posteriore al vano tentativo che ha fatto Nadir-Shah
per cangiare la religione del suo popolo (V. la sua Storia
della Persia, tradotta da Sir William Jones, t. II, p. 5,
6, 47, 48, 144-155).



190. Omar presso loro significa il diavolo. Il suo assassino è
un santo. Quando i Persiani scagliano una freccia, sogliono
gridare: «Possa questa freccia trafiggere il cuore d'Omar».
(Voyages de Chardin, t. II, p. 239, 240, 259, ec.).



191. Questa graduazione di merito è notata distintamente nel
simbolo spiegato dal Reland (De relig. Moham., l. I, p. 37),
e da un argomento de' Sonniti riferito dall'Ockey (Hist. of
the Sarac., t. II; p. 230). L'usanza di maledire la memoria
d'Alì fu abolita, quarant'anni dopo, dagli stessi Ommiadi
(d'Herbelot, p. 690); e son pochi i Turchi che osino insultarlo
come infedele (Voyages de Chardin, t. IV, p. 46).



192. D'Anville (l'Euphrate et le Tigre, p. 29) dimostra
che il piano di Siffin è il campus barbaricus di Procopio.



193. Abulfeda, Sonnita moderato, espone le varie opinioni
sul seppellimento d'Alì, ma s'attiene al sepolcro di Cufa,
fama numeroque religiose frequentantium celebratum. Niebuhr
fa il conto che si seppelliscono ne' contorni duemila persone
all'anno, e che cinquemila sono i pellegrini che vanno
a visitarlo (t. II, p. 208, 209).



194. Tutti i tiranni di Persia da Adhad-el-Dowlat (A. D.
977; d'Herbelot, pag. 58, 59, 95), sino a Nadir-Shah
(A. D. 1743, Hist. de Nadir-Shah, t. II, p. 155), hanno ornato
colle spoglie del popolo la tomba d'Alì. La cupola è di rame
magnificamente dorato, che brilla a' raggi del Sole in distanza
di molte miglia.



195. La città di Meshed-Alì, lontana cinque o sei miglia dalle
ruine di Cufa, e centoventi al mezzodì di Bagdad, ha l'estensione
e la forma dell'odierna Gerusalemme. Meshed-Hosein,
più vasta e più popolosa, è lungi trenta miglia.



196. Seguo l'energico concetto e la frase di Tacito (Hist.
l. I, c. 4): Evulgato imperii arcano posse imperatorem
alibi quam Romae fieri.



197. Ho abbreviato la bella narrazione d'Ockley (t. II,
p. 170-231), assai lunga e piena di minuti particolari, dai
quali bene spesso emerge appunto il patetico.



198. Il danese Niebuhr (Voyages en Arabiae, etc., t. II,
p. 208 ec.) è forse quel solo de' viaggiatori Europei che abbia
osato andare a Meshed-Alì, e a Meshed-Hosein. Que' due
sepolcri sono in mano de' Turchi, i quali soffrono la devozione
degli eretici Persiani, ma l'assoggettano ad un tributo.
Il Chardin, che tante volte ho lodato, descrive partitamente
la festa della morte di Hosein.



199. Il d'Herbelot nota la successione all'articolo generale
Iman; e negli articoli speciali per ognuno de' dodici pontefici
dà un ristretto della lor vita.



200. Parrà ridicolo il nome d'Anticristo, ma i Musulmani
hanno attinto da tutte le religioni (Sale, Discours prélimin.
p. 80-82). Nella regia scuderia d'Ispahan stanno sempre due
cavalli sellati, l'uno per Mahadi, e l'altro pel suo luogotenente,
Gesù, figlio di Maria.



201. L'anno dugento dell'Egira (A. D. 815). V. d'Herbelot,
p. 546.



202. D'Herbelot, pag. 342. Cercavano gli avversari de' Fatimiti
ogni modo per avvilirli col dar loro un'origine giudaica;
ma quelli provavano benissimo d'essere discendenti di
Iaafar, sesto Imano; e l'imparziale Abulfeda conviene in questo
(Annal. moslem. pag. 238) ch'erano riconosciuti da parecchi,
qui absque controversia genuini sunt Alidarum, homines
propaginum suae gentis exacte callentes. Cita alcune
linee del celebre Seriffo Or-Rahdi, ego ne humilitatem induam,
in terris hostium? (Sospetto ch'ei fosse un Edrissita
della Sicilia) cum in Egypto fit chalifa de gente Alii, quocum
ego communem habeo patrem et vindicem.



203. I re di Persia dell'ultima dinastia discendono dallo
Sheik Sefi, santo del quattordicesimo secolo, e per lui da
Moussa Cassem, figlio di Hosein, figlio d'Alì (Olear. p. 957;
Chardin, t. III, p. 288): ma non posso assegnare i gradi intermedii
di veruna di queste o vere o favolose genealogie. Se
erano Fatimiti, provenivano forse da' principi di Mazanderan
che regnavano nel secolo nono (d'Herbelot, p. 96).



204. Demetrio Cantemiro (Hist. de l'Empire ottom. p. 94)
e Niebuhr (Descript. de l'Arabie: p. 9-16, 317, ec.) descrivono
esattamente lo stato odierno della famiglia di Maometto
e d'Alì. Peccato che il viaggiator Danese non abbia
potuto possedere le cronache dell'Arabia.



205. Considerando la religione di Maometto dal solo aspetto
dell'unità e delle perfezioni di Dio, vi si trova anzi
ogni motivo di propagazione; ed è far troppo torto al genere
umano, e specialmente agli Arabi che al momento
della predicazione di Maometto erano idolatri, il pensare
che per quanta prevenzione cieca avessero a favor dell'idolatria,
ossia del politeismo, la loro ragione dovesse a
lungo opporsi all'idea, sostenuta da Maometto, e tanto
naturale, di un'Esser supremo e delle sue perfezioni.



206. Se gli Appostoli S. Pietro e S. Paolo andassero ora
nella magnifica, e famosa Basilica del Vaticano, vi vedrebbero
professati i medesimi dogmi, ch'essi credettero e pubblicarono;
li troverebbero spiegati dai Concilj generali, ed
espressi in formule, od Atti di Fede, secondo lo spirito
ond'essi medesimi li sparsero. Vi troverebbero a dir vero
nuovi metodi, nuove discipline, nuove cerimonie. Ma S. Pietro
stesso nel Concilio da lui tenuto in Gerusalemme pose,
di consenso cogli altri seguaci di Cristo ch'era già
morto, alcune regole, e prese risoluzioni convenienti, e vantaggiose
alle circostanze de' cristiani di quell'epoca, come
pure fece S. Paolo nella Grecia; e perciò vedrebbero con
piacere i buoni ed utili ordinamenti, e discipline, che secondo
le circostanze, e per l'utilità e propagazione del
cristianesimo, e l'edificazione de' credenti, furono fatti in
Roma, e diffusi nelle province a norma delle decisioni dei
Concilj, e delle Decretali e Costituzioni de' Papi; e vedrebbero
poi a decoro della religione, e quindi con grande
compiacenza, un tempio magnifico eretto dalle idee principesche,
e dai tesori di Giulio II, e di Leone X; vedrebbero
poi in un colla semplicità del culto protestante di Ginevra
l'allontanamento dalla buona dottrina, cui per altro
diedero origine le grandi spese, e le publicate Indulgenze
di Leone X per la costruzione del Vaticano.



207. Non hanno forse anche i Cristiani nel loro intelletto
l'immagine pura della Divinità?



208. Gli autori della Storia universale e moderna hanno compilato
(volume 1 e 2) in ottocentocinquanta pagine in folio la vita
di Maometto e gli annali de' Califfi. Ebbero la ventura di leggere
e talora correggere i testi Arabi. Ma ad onta delle loro millanterie,
io non m'accorgo nella fine di questo passo sull'Islamismo
che m'abbiano dato cognizione d'un gran numero
di particolarità, se pure me n'han data una sola. Questa pesante
massa di cose non è mai ravvivata da una scintilla di
filosofia e di buon gusto, e i compilatori si sono nella loro
critica abbandonati a tutto l'astio del bigottismo contro il
Boulainvilliers, il Sale, il Gagnier, e quanti han palesato qualche
parzialità, o qualche sentimento di giustizia per Maometto.



209. V. la descrizione della città e del distretto d'Al-Yemanah
in Abulfeda (Descript. Arabiae, p. 60, 61). Nel tredicesimo
secolo v'erano tuttavia alcune ruine e poche palme.
Oggi quel Cantone medesimo è soggetto alle visioni e alle armi
d'un profeta moderno, di cui si conosce la dottrina imperfettamente.
(Niebuhr, Description de l'Arabie, p. 296-302).



210. Questa profetessa, che si nomava Segjah, ritornò all'idolatria
dopo la caduta dell'amante; ma sotto il regno di
Moawiyah abbracciò la religione musulmana, e morì a Bassora
(Abulfeda, Annal. vers. Reiske, p. 63).



211. V. il testo, che dimostra l'esistenza d'un Dio per l'opera
della generazione, in Abulfaragio (Specimen Hist. Arabum
pag. 13 e Dynast., pag. 103) e in Abulfeda, (Annal.,
pag. 63).



212. V. il suo regno in Eutichio (t. II, p. 251), Elmacin
(p. 18), Abulfaragio (p. 108), Abulfeda (p. 60 ), d'Herbelot
(p. 58).



213. V. sul suo regno Eutichio (p. 264), Elmacin (p. 24),
Abulfaragio (pag. 110), Abulfeda (pag. 66), d'Herbelot
(p. 686).



214. V. sul suo regno Eutichio (p. 323), Elmacin (p. 36),
Abulfaragio (pag. 115), Abulfeda (pag. 75), d'Herbelot
(p. 695).



215. V. intorno al suo regno Eutichio (p. 343), Elmacin
(p. 51), Abulfaragio (p. 117), Abulfeda (p. 83), d'Herbelot
(p. 89).



216. V. sul suo regno Eutichio (p. 344), Elmacin (p. 54),
Abulfaragio (pag. 123), Abulfeda (pag. 101), d'Herbelot
(p. 586).



217. V. i regni loro in Eutichio (t. II, p. 360-395), Elmacin
(p. 59-108), Abulfaragio (Dynast. IX, p. 124-139),
Abulfeda (p. 111-141), d'Herbelot (Bibl. orient., p. 691),
e gli articoli particolari di quest'Opera che si riferiscono agli
Ommiadi.



218. Appena troviamo negli storici Bizantini qualche monumento
originale sul 7.º e 8.º secolo, trattane la Cronica di Teofane
(Theopanis confessoris chronolog., gr. et lat., cum notis
Jacobi Goar. Parigi 1655 in fol.) e il compendio di Niceforo
(Nicephori patriarchae C. P. Breviarium historicum,
graec. et lat. Parigi 1648 in fol.): vissero questi due scrittori
nel principio del nono secolo (V. Hancke, De scriptor.
byzant., p. 200-246). Fozio, lor contemporaneo, non ci dà
maggiori notizie. Dopo aver lodato lo stile di Niceforo, soggiunge:
Και ολως πολλους εσι τον προ αυτου αποκρυπτομενος τηδε της ισοριας τη συγγραφη, e assolutamente oscura in quel
ristretto d'istoria molti che lo precedettero; solamente si
lagna della sua troppa brevità (Phot. Bibl. Cod. 66, p. 100).
Si ponno raccogliere alcune giunte nelle storie di Cedreno e
di Zonara, che son del duodecimo secolo.



219. Tabari, o Al-Tabari, nativo del Taborestan, famoso Imano
di Bagdad, e il Tito Livio degli Arabi, terminò la sua storia
generale l'anno 302 dell'Egira (A. D. 914). Sollecitato
da' suoi amici, ridusse la sua Opera di trentamila fogli a più
discreta misura; ma non si conosce l'originale Arabo che per
le versioni fattene in lingua Persiana e Turca. Dicesi che la
storia de' Saraceni, di Ebu-Amir o Elmacin, sia un ristretto
della grande storia di Tabari. (Ockley, Hist. of the Saracens,
vol. II, Prefazione, pag. 39, e Lista degli autori, di
d'Herbelot, p. 866, 870, 1014).



220. Oltre la lista degli autori Arabi data da Prideaux (Vita
di Maometto, pag. 179, 189), Ockley (sul fine del secondo
volume) e Petis de la Croix (Hist. de Gengis-Kan, p. 525-550),
s'incontra nella Biblioteca orientale, articolo Tarikh,
un catalogo di due o trecento storie o croniche dell'Oriente,
delle quali solo tre o quattro sono anteriori a Tabari. Reiske
(ne' suoi Prodidagmata ad Hagji chalifae librum memorialem
ad calcem Abulfedae Tabulae Syriae, Leipzig, 1766)
fa una viva dipintura della letteratura orientale, ma non ebbe effetto
il suo disegno, nè la version francese annunciata da Petis
de la Croix (Hist. de Timur-Bec, tom. I, Prefazione,
pag. 45).



221. Indicherò opportunamente gli storici e i geografi speciali:
ma nella narrazione generale ebbi per guida le seguenti opere:
1. Annales Eutychii, patriarchae Alexandrini, ab Edwardo
Pocockio, Oxford, 1656, 2 vol. in 4. È questa una pomposa
edizione d'un autore assai tristo. Pocock lo tradusse per appagare
i pregiudizi presbiteriani di Selden, amico suo. 2. Historia
Saracenica Georgii Elmacin, opera et studio Thomae
Erpenii, in 4., Lugd. Batav., 1625. Vuolsi che Erpenio
traducesse frettolosamente un manoscritto guasto, e la sua versione
in fatti è piena zeppa di spropositi e di difetti di stile.
3. Historia compendiosa Dynastiarum a Gregorio Abulpharagio,
interprete Edwardo Pocockio, in 4., Oxford, 1663.
Essa è più utile alla storia letteraria che alla civile dell'oriente.
4. Abulfedae Annales Moslemici ad ann. hegyrae 406,
a Jo. Jac. Reiske, in 4., Leipzig, 1754. La migliore è questa
delle nostre cronache e per l'originale e per la versione, ma
è molto inferiore alla fama d'Abulfeda. Sappiamo ch'egli
scrisse a Hamah nel secolo quattordicesimo. I tre primi autori
erano cristiani, e fiorirono nel decimo, duodecimo, e tredicesimo
secolo. Nacquero i due primi in Egitto; l'un d'essi
era patriarca de' Melchiti, e l'altro uno scrittore Giacobita.



222. Il Sig. di Guignes (Storia degli Unni, t. I, Prefaz.
p. 19, 20) ha con esattezza e cognizion di causa fatto il carattere
di due spezie di storici Arabi, del freddo analizzatore,
e dell'oratore pomposo e tumido nello stile.



223. Biblioteca orientale, del Sig. d'Herbelot, in folio,
Parigi, 1697. Si consulti sul merito di questo pregevole autore
il suo amico Thevenot (Viaggi in Levante, part. 1, c. 1).
La sua opera è un tessuto di varietà che debbono andare a
genio di tutti i gusti; ma non ho mai saputo tollerare l'ordine
alfabetico da lui seguìto; e lo trovo poi più gradevole
nella storia della Persia che in quella degli Arabi. Il supplimento
aggiuntovi, da poco tempo in qua, coll'aiuto degli scritti
de' Sig. Visdelou e Galland (in folio, Aia, 1775) val meno
d'assai. È un ammasso di novelle, di proverbi, di particolarità
su le antichità cinesi.



224. Pocock spiega la cronologia della dinastia degli Almondari
(Specimen, Hist. Arabum, p. 66-74), e d'Anville dà
le notizie relative alla situazion geografica de' loro Stati (l'Eufrate
e il Tigri, p. 125). Il dotto Inglese sapea l'arabo più
del Muftì d'Aleppo (Ockley, vol. II, p. 34). A qualunque
secolo, a qualsiasi paese del Mondo si trasporti il geografo
Francese, egli si trova per tutto nella sua giurisdizione.



225. Fecit e Chaled plurima in hoc anno praelia, in quibus
vicerunt Muslimi et INFIDELIUM immensa multitudine
occisa spolia infinita et innumera sunt nacti (Hist. Saracen.,
p. 20). L'annalista cristiano si fa lecita bene spesso
la parola infedeli, nazionale pe' Musulmani, la quale risparmia
lunghe numerazioni; mi do a credere che non sarò di
scandolo a veruno se frequentemente l'imito.



226. Un ciclo di centovent'anni, nella fine del quale un mese
intercalare di trenta giorni equivaleva al nostro anno bisestile,
e rintegrava l'anno solare. Nel volgere di millequattrocento
quaranta anni, questa intercalazione applicavasi successivamente
dal primo al duodecimo mese; ma Hyde e Freret
discutono la gran quistione, se dodici, o solamente otto cicli,
si compierono prima dell'Era di Yezdegerd, da tutti assegnata
al 16 Giugno A. D. 632. Quanto è mai l'ardore degli
Europei nel disaminare i punti più rimoti ed oscuri d'antichità!
(Hyde, De religione Persarum, c. 14-18, p. 181-211;
Freret, Mém. de l'Académie des inscriptions, t. XVI,
p. 233-267).



227. L'Era di Yezdegerd del 16 Giugno 632, cade nel quinto
giorno dopo la morte di Maometto, avvenuta il 7 Giugno A.
D. 632; e il suo esaltamento al trono non può porsi più in là
della fine dell'anno primo. Non potevano adunque i suoi predecessori
aver avuto incontri di resistere all'armi del Califfo
Omar; e queste date incontestabili rovesciano la cronologia
sconsiderata d'Abulfaragio. V. Ockley, Hist. of the Saracens,
vol. I, pag. 130.



228. Cadesia, dice il Geografo di Nubia (p. 121), è posta
in margine solitudinis, sessantuna leghe distante da Bagdad,
e due stazioni da Cufa. Otter (V. t. I, pag. 163) numera
quindici leghe, e osserva che vi si trovano datteri e acqua.



229. Atrox, contumax, plus semel renovatum; son queste
le espressioni ben appropriate del traduttore d'Abulfeda (Reiske,
p. 69).



230. D'Herbelot, Bibl. orient. p. 297-348.



231. Potrà cogliere il Lettore notizie soddisfacenti intorno a
Bassora nella Geogr. di Nubia, p. 121; in d'Herbelot (Bibl.
orient. p. 192); in d'Anville (l'Eufrate e il Tigri, p. 130,
133-145); in Raynal (Hist. philosoph. des Deux-Indes,
t. II, pag. 92-100); ne' viaggi di Pietro della Valle (t. IV,
p. 370-391); in Tavernier (t. I, p. 240-247); in Thevenot
(t. II, p. 545-584), in Otter (t. II, p. 45-78); in Niebuhr
(t. II; p. 172-199).



232. Mente vix potest numerove comprehendi quanta spolia.....
nostris casserint (Abulfeda, p. 69). Presumo peraltro
che il conto stravagante d'Elmacin sia un errore della
traduzione, e non del testo. Ho veduto che i traduttori d'opere
antiche, di libri greci, per esempio, sono cattivi computisti.



233. L'albero della canfora cresce nella Cina e nel Giappone,
ma si danno parecchi quintali di questa canfora, di
qualità inferiore, per una libbra di gomma di Borneo, e di
Sumatra, assai più preziosa (Raynal, Hist. philosoph., t. I,
pag. 362-365; Dictionnaire d'Hist. naturelle, par Bomare;
Millar, Gardener's Dictionary). Forse da Borneo e da Sumatra
portarono di poi gli Arabi la loro canfora (Géograph.
nubien., p. 34, 35, d'Herbelot, p. 232).



234. V. Gagnier, Vie de Mahomet, t. I, p. 376, 377. Posso
bensì credere il fatto ma non la profezia.



235. La torre di Belo a Babilonia, ed il vestibolo di Cosroe
a Ctesifone son le rovine più considerevoli della Assiria. Furono
visitate da Pietro della Valle, viaggiatore curioso e vanaglorioso.
(t. I, p. 713-718; 731-735).



236. Si consulti l'articolo Coufah della Biblioteca di d'Herbelot
(p. 277, 278), e il secondo volume dell'istoria d'Ockley,
particolarmente le pagine 40 e 153.



237. V. l'articolo Nehavend di d'Herbelot (pag. 667-668),
ed i Voyages en Turquie et en Perse, di Otter, tom. I,
pag. 191.



238. Con questa ignoranza e questo tuono d'ammirazione descriveva
l'oratore Ateniese i conquisti fatti verso il settentrione
da Alessandro, il quale per altro non oltrepassò mai le
rive del mar Caspio Αλεξανδροσε εξω της αρκτου και της οικουμενης, ολιγου δειν, πασης μεθησηκει Alessandro trapassò
l'Orsa, e quasi scorse tutta la Terra (Eschine, contro Tesifonte
t. III, pag. 534, ediz. greca degli orat., Reiske).
Questa causa memorabile fu perorata in Atene (Olimp. CXII,
3) l'anno 330 avanti G. C., in autunno (Taylor, Prefaz.,
p. 370, etc.), un anno in circa dopo la battaglia di Arbella.
Alessandro allora inseguiva Dario, e marciava verso l'Ircania
e la Battriana.



239. Abbiam questo fatto curioso nelle Dinastie di Abulfaragio,
p. 116. È inutile provare l'identità di Estachar e di Persepoli
(d'Herbelot, p. 327), e lo sarebbe di più copiare i
disegni e le descrizioni che ne son date dal Chardin e da Corneille-le-Bruyn.



240. Dopo il racconto della conquista di Persia, aggiugne
Teofane: αυτω δε τω χρονω εκελευσεν Ουμαρος αναγραφηνωι πασαν την υπ’ αυτον οικουμενην, εγενοτο δε η αναγραφη και ανθρωπων και κτηνων και φυτων e nel tempo stesso ordinò Omar
l'enumerazione di quanto era nel paese a lui soggetto, e
questa descrizione comprese gli uomini, le bestie, e le
piante (Cronograph., p. 283).



241. Nella quasi totale mancanza di monumenti per questa
parte di Storia, duolmi che il d'Herbelot non abbia trovato
ed adoperato la traduzione in lingua persiana dell'Opera di
Tabari, corredata, per quanto egli dice, di parecchi estratti
degli annali scritti dai Ghebri o Magi (Bibl. orient., p. 1014).



242. Quanto sappiamo di più autentico de' fiumi di Sihon
(Jaxarte) e del Gihon (Oxo), si trova nell'opera del Sceriffo
Al-Edrisi (Geogr. nubien., p. 138), in Abulfeda (Descript.
Korasan in Hudson, t. III, p. 23), nello scritto di
Abulghazi-Khan, che regnava sulle rive di que' due fiumi
(Hist. généalog. des Tatars, p. 32, 57, 766), e nel geografo
turco, manoscritto che sta nella Biblioteca del re
di Francia (Examen critique des historiens d'Alexandre,
p. 194-360).



243. Abulfeda (pag. 76, 77) descrive il territorio della
Fargana.



244. Eo redegit angustiarum eumdem regem exulem, ut
Turcici regis et Sogdiani, et Sinensis auxilia missis litteris
imploraret (Abulfeda, Annal., p. 74). Il Freret (Mémoires
de l'Acad. des inscript., t. XVI, p. 245-255) e il de Guignes
(Hist. des Huns, t. I, p. 54-59) hanno sparsa molta
luce sull'istoria di Persia, e quella della Cina. Il Signor de
Guignes presenta molte particolarità geografiche sulle frontiere
de' due paesi (t. I, p. 1-43).



245. Hist. Sinica, p. 41-46, nella terza parte delle Relazioni
curiose del Thevenot.



246. Mi sono ingegnato di porre d'accordo i racconti di Elmacin
(Hist. Saracen., pag. 37), d'Abulfaragio (Dynast.,
p. 116), d'Abulfeda (Annal., pag. 74-79) e del d'Herbelot
(p. 485). La fine di Yezdegerd non solo fu lagrimevole ma
oscura.



247. Yezdegerd lasciò due figlie: l'una sposò Hassan figlio di
Alì, l'altra Mohammed figlio di Abubeker; ebbe Hassan una
posterità numerosa. La figlia di Firuz si maritò al Califfo Valid:
Yezid loro figlio vantava un'origine, o vera o favolosa,
dai Cosroe della Persia, dai Cesari di Roma, e dai Chagan
dei Turchi o degli Avari (d'Herbelot, Bibl. orient., p. 96-487).



248. Questo coturno, valutato duemila pezze d'oro, fu raccolto
da Obeidollah figlio di Ziyad, che divenne poi nome
abbominevole per l'assassinio che commise di Hosein. (Ockley,
History of the Saracens, vol. II, p. 142, 143). Salem suo
fratello avea seco la sua sposa, ed è questa la prima moglie
araba che passasse l'Oxo (A. D. 680), la quale prese in prestito,
od anzi rubò la corona e le gemme della regina dei Sogdiani.
(p. 231-232).



249. Il signor Greaves ha tradotto parte della geografia d'Abulfeda,
e l'ha inserita nella raccolta dei Geographi minores
di Hudson (t. III), col titolo di Descriptio Chorasmiae et
Mawaralnahrae, id est, regionum extra fluvium Oxum, p. 80.
Petis de la Croix (Hist. de Gengis-kan, etc.) e alcuni autori
moderni, di quelli che scrissero sulle contrade dell'oriente,
impiegano a ragione la parola Transoxiana più grata all'orecchio,
e che significa lo stesso; ma s'ingannano quando l'attribuiscono
agli Scrittori della antichità.



250. Elmacino (Hist. Saracen., p. 84), d'Herbelot (Bibl.
orient., Catibah, Samarcanda, Valid) e il de Guignes (Hist.
des Huns, t. I, p. 58-59) accennano succintamente le conquiste
di Catibah.



251. Si è inserita nella Bibliotheca arabico-hispana, una
curiosa descrizione di Samarcanda (t. I, p. 208 ec.). Il bibliotecario
Casiri, seguendo un testimonio degno di fede, (t. II, 9)
narra che la carta fu portata per la prima volta dalla Cina
a Samarcanda (A. E. 30), e che fu inventata o piuttosto introdotta
alla Mecca (A. E. 88). La Biblioteca dell'Escuriale
possede un manoscritto in carta che appartiene al quarto o
quinto secolo dell'Egira.



252. Al-Wakidi, Cadì di Bagdad, che nacque A. D. 748, che
morì A. D. 822, ha composto una storia particolare del conquisto
della Sorìa; ha pure scritta la storia del conquisto dell'Egitto,
del Diarbekir ec. Al-Wakidi, migliore dei Cronichisti
sterili e recenti degli Arabi, ha il doppio merito d'essere
antico, e molto minuto nel raccontare; le novelle, e le tradizioni
che riferisce dipingono senza arte la natura umana e il
suo secolo: per altro la sua narrazione è troppo spesso difettosa,
piena di particolarità meschine e inverosimili. Sinchè
non si scoprano opere migliori sarà preziosa la versione datane
dal dotto e franco Ockley, e questo autore non merita
le critiche virulente che Reiske si permise (Prodidagmata ad
Hadji califae Tabulas, p. 236). Mi duole il cuore a pensare
che Ockley terminò il suo lavoro in prigione (V. la Prefazione
del primo volume, A. D. 1708, e la Prefazione del secondo,
1718, colla lista degli autori che sta in fine).



253. Al-Wakidi ed Ockley (t. I; p. 22-27 ec.) riferiscono
le istruzioni ec., sulla guerra di Sorìa. È d'uopo restringere
in poco le notizie che danno, ed è inutile citarle di continuo;
mi credo obbligato a indicare gli altri Scrittori.



254. Non ostante questo precetto, il Signor de Paw (Recherches
sur les Egyptiens, t. II, p. 192 ediz. di Losanna) rappresenta
i Bedoini come nemici implacabili dei monaci cristiani.
Per me credo che si possa spiegare questa contraddizione
da una parte colla avidità degli Arabi, dall'altra coi
pregiudizi del filosofo Tedesco.



255. Anche nel settimo secolo i monaci in generale erano laici
con capellatura lunga e sparsa, che poi tagliavano quando erano
ammessi al sacerdozio. La tonsura circolare era emblematica,
e mistica; figurava la Corona di Spine che fu messa in capo
a Gesù Cristo; ma indicava altresì il diadema reale, ed ogni
sacerdote era un re ec. (Thomassin, Discipline de l'Eglise
t. I, p. 721-758, e specialmente, p. 737-738).



256. Hinc Arabia est conserta, ex alio latere Nabathaeis
contigua; opima varietate commerciorum, castrisque oppleta
validis et castellis, quae ad repellendos gentium vicinarum
excursus, sollicitudo perviget veterum per opportunos
saltus erexit et cautos. (Amm. Marcell., XIV, 8; Reland,
Palest., t. I, p. 85, 86).



257. Ammiano loda le fortificazioni di Gerasa, di Filadelfia,
e di Bosra, firmitate cautissimas. Meritavano gli stessi elogi
al tempo di Abulfeda (Tab. Syr. p. 99), il quale descrive
questa città, metropoli di Hawran (Auranitis), lontana quattro
giornate da Damasco. Il Reland ne spiega la etimologia
ebraica (Palest. t. II, p. 666).



258. Maometto che predicava la sua religione in un deserto,
ed a guerrieri, dovè permettere che in mancanza di acqua si
facessero le abluzioni colla sabbia (Koran. c. 3, p. 66: c. 5,
p. 83); ma i casisti Arabi e Persiani hanno imbrogliato questa
permission pura e semplice in un ammasso di delicatezze,
e di distinzioni (Reland, De relig. Moham. l. I, p. 82, 83;
Chardin, Voyages en Perse, t. IV).



259. Sonarono le campane (Ockley t. I, p. 38). Ma dubito
forte che il testo di Al-Wakidi, o l'uso del tempo, non possano
giustificare questa espressione. Ad Graecos, dice il dotto Ducange
(Gloss. med. et infim. Graecit., t. I, p. 774) campanarum
usus, serius transit et etiamnum rarissimus est. L'epoca più
antica in cui dagli scrittori di Bisanzio si faccia menzione delle
campane è riportata all'anno 1040. Ma pretendono i Veneziani
d'avere introdotte le campane a Costantinopoli sin dal
nono secolo.



260. Si trova una minuta descrizion di Damasco presso il
Sceriffo Al-Edrisi (Geogr. nubien, pag. 116, 117) e Sionita
suo traduttore (Appendix, c. 4) Abulfeda (Tabul. Siriae,
p. 100), Schultens (Index Geogr. ad vit. Saladin), d'Herbelot
(Bibl. orient. pag. 291), Thevenot (Voyages du Levant,
part. I, pag. 688-698), Maundrell (Voyage d'Alep à
Jerusalem, p. 122-130) e Pocock (Descript. de l'Orient,
vol. II, p. 117-127).



261. Nobilissima civitas, dice Giustino. Secondo le tradizioni
orientali era anteriore ad Abramo o a Semiramide. (Giuseppe,
Antiq. jud. l. I, c. 6, 7, p. 24-29 edit. Havercamp.
Justin. XXXVI, 2).



262. Εδει γαρ οιμαι την Διος πολιν αληθως και κης Εωας απασης οφθαλμον, την ιεραν και μεγισην Δαμασκον λεγω, τοις τε αλλοις συμπασιν, οιον ιερων καλλει, και νεων μηγεθει. Και ωρων ευκαιρια και πηγων αγλαια και ωοταμων πληθει, και γης ευφορια νικωσαν, etc. Imperocchè io reputo doversi veramente
considerarla per città di Giove, e per occhio di
tutto l'Oriente, Damasco io dico, quella santa città è la
maggiore fra tutte l'altre anche per la sola magnificenza
dei luoghi sacri, e per la grandezza dei templi. Superiore
a tutt'altra e per la temperie delle stagioni, e per la vaghezza
delle fontane, e per la fertilità del terreno ec. (Giuliano
epist. 24, p. 392). Questi begli epiteti son dati all'occasione
dei fichi di Damasco di cui ne manda l'autore un centinaio
al suo amico Serapione; e Petavio, Spanheim ec. (p. 390-396)
inseriscono questo tema d'un retore fra le epistole autentiche
di Giuliano. Come mai non s'avvidero che l'autore
di questa lettera (il quale ripete tre volte che questo fico particolare
non cresce che παρα ημιν nel nostro paese) era un
abitante di Damasco, città ove Giuliano non entrò mai, nè mai
vi si accostò?



263. Voltaire che dà un'occhiata vivace e penetrante alla
superficie dell'istoria, è stato sorpreso dalla somiglianza che
trovasi fra i primi Musulmani e gli eroi dell'Iliade, tra l'assedio
di Troia e quello di Damasco (Hist. générale, t. I,
pag. 348).



264. È un passo del Corano, c. IX, 32: LVI, 8. I Musulmani,
come i fanatici Inglesi dell'ultimo secolo, citavano ad
ogni occasione le loro scritture sia nelle conversazioni familiari,
sia nei casi di qualche momento; per altro queste citazioni
non erano tanto bizzarre quanto le frasi ebraiche trapiantate
nel clima e nel dialetto della Gran Brettagna.



265. Il nome di Werdan non era noto a Teofane, e comunque
abbia potuto appartenere a un capitano Armeno, nella terminazione
e nella pronunzia non manifesta origine greca. Se gli storici
Bizantini sfigurano i nomi orientali, gli Arabi rendettero ad
essi una pariglia, come prova questo caso speciale; trasponendo
le lettere greche da destra a sinistra si scontra nel nome assai
comune di Andrew l'anagramma di Werdan, e in questa
guisa è accaduto forse lo sbaglio di nome.



266. La vanità persuase agli Arabi che Tommaso fosse genero
di Eraclio. Si sanno i figliuoli che ebbe Eraclio da due
mogli, e sicuramente la sua augusta figlia non s'era maritata
per vivere in esigilo a Damasco. (V. Ducange Fam. byzant.
p. 118-119). Se Eraclio fosse stato men pio, crederei quasi
che si trattasse d'una figlia naturale.



267. Al-Wakidi (Ockley p. 101) scrive che Tommaso scagliava
dardi avvelenati; ma questa invenzione dei Selvaggi è
tanto contraria all'uso dei Greci e de' Romani, ch'io diffido
molto in questo caso della credulità malevola de' Saraceni.



268. Abulfeda non conta che settanta giorni spesi nell'assedio
di Damasco (Annal. Moslem. p. 67, vers. Reiske); ma
Elmacin, che riferisce questa opinione, prolunga a sei mesi
la durata dell'assedio, e dice che i Saraceni fecero uso di
baliste (Hist. Saracen. p. 25-32). Nemmeno quest'ultimo
conto basta a riempiere lo spazio che si trova fra la battaglia
di Aiznadin (luglio A. D. 633) e l'esaltamento di Omar
(24 luglio A. D. 634), sotto il regno del quale tutti gli autori
d'accordo pongono la presa di Damasco (Al-Wakidi presso
Ockley vol. I, p. 115, Abulfaragio, Dynast. pag. 112, vers.
Pocock). Forse, come alla guerra di Troia, furono interrotte le
operazioni dell'assedio da scorrerie sino agli ultimi settanta
giorni dell'assedio.



269. Secondo Abulfeda (p. 125) ed Elmacin (p. 32) pare,
che i sovrani Maomettani lungo tempo distinguessero queste
due parti della città di Damasco, quantunque non rispettassero
sempre la capitolazione (V. pure. Eutichio Annal., t. II,
p. 379, 380-383).



270. La sorte di questi due amanti ha somministrato al signor
Hughes, che li chiama Focio ed Eudossia, l'argomento di
una delle tragedie inglesi, la più applaudita generalmente, la
quale ha il raro pregio di rappresentare i sentimenti della natura
ed i fatti storici, i costumi di quel secolo e i moti del
cuore umano. Dalla sciocca delicatezza degli attori fu l'autore
obbligato a mitigare il delitto dell'eroe, e la disperazione dell'eroina.
Focio non è un vile rinnegato, ma serve gli Arabi
per dovere d'alleanza: in vece di spignere Caled a inseguire
i cristiani, corre in aiuto dei suoi concittadini; dopo aver ucciso
Caled e Derar è ferito mortalmente, e spira agli occhi d'Eudossia,
che dichiara l'intenzione di prendere il velo monastico
a Costantinopoli. Scioglimento totalmente inetto.



271. Le città di Gabala e di Laodicea, trascorse dagli Arabi,
si vedono tuttavia, ma mezzo rovinate (Maundrell p. 11, 12;
Pocock, vol. II, p. 13). Se Caled non gli raggiungeva, i Cristiani
avrebbero attraversato l'Oronte sopra un ponte, che
avrebbero sicuramente trovato nello spazio delle sedici miglia
fra Antiochia e il mare, e potuto avrebbero in Alessandria
trovare di nuovo la strada maestra di Costantinopoli. Gli itinerari
accennano la direzione della strada, e le distanze (p. 146-148,
581-582 ediz. di Wesseling).



272. Dair Abil Kodos. Togliendo l'ultima parola che è un
epiteto, e significa santo, rinvengo l'Abila di Lisania posta
fra Damasco ed Eliopoli. Questo nome (Abil vuol dire
una vigna) concorre, colla situazione, a giustificar la mia congettura
(Reland, Palest., t. I, p. 317; t. II, p. 525-527).



273. Io sono più ardito d'Ockley (vol. I, p. 164) che non
osa inserire nel testo questa comparazione, sebbene in una nota
osservò che l'utile cammello entra sovente nelle similitudini degli
Arabi. È da credersi che non sia men celebre il renne nelle
poesie de' Lapponi.



274. «Udimmo il tecbir, così chiamano gli Arabi il grido di
guerra, quando, nel punto di combattere, con forte voce si
appellano al cielo, e sembra che pretendano la vittoria».
Questo vocabolo, sì terribile nelle lor guerre sacre, è un verbo
attivo (dice Ockley nel suo indice) della seconda conjugazione,
da kabbara, che significa lo stesso che Alla acbar,
Dio è onnipotente.



275. La descrizion della Sorìa è la parte più bella, e più
autentica della geografia d'Abulfeda, Siro di nascita. È stata
pubblicata in arabo e in latino (Lipsia, 17666 in 4), con
note erudite del Kochler e del Reiske, e con parecchi estratti
di geografia, e di storia naturale cavati da Ibn-l-Wardii.
Fra tutti i viaggi moderni quello di Pocock intitolato, Descrizione
dell'oriente (della Sorìa, e della Mesopotamia
vol. II, p. 88-209), presenta più notizie, e pregi maggiori;
ma troppo spesso l'autore confonde le cose che ha vedute con
quelle che ha lette.



276. L'elogio della Sorìa fatto da Dionigi, è giusto e vivace
Και την μεν (la Sorìa) πολλοι του και ολβιοι ανδρες εχουσιν
πολυπτολιν αιαν,
ed è abitata da molta e felice popolazione (in Perieges.,
v. 902, in t. IV, Geograph. minor. Hudson). In un altro
passo chiama questo paese πολυπτολιν αιαν terra popolata di
città (v. 898); poi continua:




Πασα δε τοι λιπαρη και ευβοτος επλετο χωρη

Μηλα τε φερβεμεναι ααι δενδρεσι ταρπον αεξειν.

v. 921, 922.




Tutta la provincia è amena e fertile per pascer gregge, e
per arricchire di frutta le piante (v. 921, 922).



Questo poeta geografo visse nel secol d'Augusto, e la sua descrizione
del Mondo è stata illustrata dal commentario greco
di Eustazio, che mostrò ugual rispetto per Omero, e per Dionigi
(Fabricio, Biblioth. graec. l. IV, c. 2, t. III p. 21 ec.)



277. Il dotto e giudizioso Reland (Palest., t. I, p. 311-326)
ha descritto eccellentemente la topografia del Libano, e dell'anti-Libano.



278.



 — Emesae fastigia celsa renident

Nam diffusa solo latus explicat: ac subit auras

Turribus in coelum nitentibus: incola claris,

Cor studiis acuit.....

Denique flammicomo devoti pectora soli

Vitam agitant. Libanus frondosa cacumina turget,

Et tamen his certant celsi fastigia templi.




Questi versi della traduzion latina di Rufo Avieno non si incontrano
nell'original greco di Dionigi: e poichè Eustazio non
ne parla, debbo con Fabricio (Bibl. latin., t. III, p. 153,
ediz. d'Ernesti), e contro l'avviso del Salmasio (ad Vopiscum,
p. 366, 367, in Hist. August.), attribuirli alla fantasia
d'Avieno piuttosto che al manoscritto da cui attinse.



279. Son molto più contento del piccolo viaggio in 8. del Maundrell
(Journey pag. 134-139) che del pomposo in folio del
dottor Pocock (Description de l'orient, vol. II; p. 106-113);
ma la magnifica descrizione e le belle incisioni dei sig. Dawkins,
et Wood, che trasportarono in Inghilterra le rovine di
Palmira e di Baalbek, fanno sparire tutte le descrizioni anteriori.



280. Dagli Orientali si spiega questo fatto miracoloso con un
espediente di cui non mancano mai; dicono che gli edifici di
Baalbek furono opere delle fate o dei genii (Hist. de Timur-Bec,
t. III, l. V, c. 23, p. 311, 312; Voyage d'Otter,
t. I, p. 83). Abulfeda e Ibn-Chaukel aderiscono ad una opinione
che non è meno assurda, e che suppone la stessa ignoranza
attribuendoli ai Sabei o Aaditi. Non sunt in omni Syria
aedificia magnificentiora his (Tabula Syriae, p. 103).



281. Ho letto in Tacito, o veramente in Grozio, questo passo:
Subjectos habent tanquam suos, viles tanquam alienos.
Alcuni ufficiali Greci rapirono la moglie e trucidarono il figlio
di un Siro che li alloggiava; e allorchè questi osò farne
doglianza, altro non fece Manuele che sorridere.



282. V. Reland (Palestine, t. I, p. 272-283; t. II, p. 773-775).
Questo dotto professore avea bene il modo di descriver
la Terra Santa, poichè era conoscitore ad un tempo della letteratura
greca e latina, dell'ebraica ed araba. Il Cellario
(Geogr. antiq., t. II, p. 392) e il d'Anville (Geogr. anc.
t. II, p. 185) parlano dell'Yermuk o del Hieromax. Pare che
gli Arabi, e Abulfeda stesso non ravvisino il teatro della loro
vittoria.



283. Queste donne erano della tribù degli Hamyariti, discendenti
degli Amalaciti antichi. Le loro spose erano abituate a
cavalcare e a combattere come le Amazzoni dell'antichità
(Ockley, vol. I, p. 67).



284. Noi ne abbiamo ucciso centocinquantamila e fatto prigionieri
quarantamila, diceva Abu-Obeidah al Califfo (Ockley,
vol. 1, p. 241). Non potendo dubitare della sua veracità, nè
prestar fede al suo computo, mi do a credere che gli storici
Arabi abbiano composto le arringhe e le lettere, che prestano
ai loro eroi, come usavano tanti altri storici.



285. Teofane, dopo avere deplorato i peccati de' Cristiani,
soggiunge: (Cronogr. pag. 276): ανεση ὀ ερημικος Αμαληκ τυπτωκ ημας τον λαον του Χριςου, και γινεται πρωτη φοραπτωσις του Ρωμαικου σρατου η κατα το Ταβιθαν λεγω. Και Ιερμουκαν και την αθεσμον αιματοχυσιαν venne a zuffa Amalek del deserto
battendo noi che siamo il popolo di Cristo, e questa
prima battaglia fu la rotta dell'esercito romano seguìta
presso Tabita (vuol forse parlare di Aiznadin?), e l'altra
presso Yermuk con enorme strage. — La sua narrazione è
breve ed oscura; ma attribuisse la vittoria dei Musulmani alla
superiorità del numero, al vento contrario, e ai nembi di polvere:
μη δυνηθεντς αντηπροσωπησαι εχθροις δια τον κονιορτον ηττωνται και εαυτους βαλλοντες εις τας στενοδους Ιερμσχθου ποταμου εκει απωλοντο αρδην, e non potendo (i Romani)
star a fronte de' nemici a cagion della polvere, erano debellati,
e cacciando sè stessi nei guadi angusti del fiume
dell'Yermuk, quivi annegati perivano.



286. V. Abulfeda (Annal. Moslem., p. 70, 71) il quale riferisce
le lamentazioni poetiche di Jabalah medesimo, e gli
elogi d'un poeta Arabo, a cui, per mezzo d'un ambasciatore
d'Omar, furon mandate dal Capo della tribù di Gassan cinquecento
pezze d'oro.



287. La Terra Santa, ovvero la Palestina, devesi considerare
consacrata per le rivelazioni di Mosè, e perchè vi
condusse la vita Gesù Cristo, e perchè in essa s'operò il
mistero della Redenzione de' fedeli, ma non già per alcuna
relazione a Maometto; nè Gesù Cristo ha bisogno di
quella riverente stima, che Maometto gli professò, e molto
meno importa a' fedeli Cristiani, che i Musulmani avessero
divozione per Gerusalemme. (Nota di N. N.)



288. L'uso de' profani avea prevalso nel nome della città:
era conosciuta dai devoti cristiani per quello di Gerusalemme
(Euseb. De martyr. Palest., c. II); ma la denominazione
legale e popolare di Aelia (la colonia d'Elio Adriano) era
dai Romani passata agli Arabi (Reland Palest., t. I, p. 209,
t. II, p. 835; di Herbelot Bibl. orient., articolo Cods, p. 269;
Ilia, p. 420). L'epiteto Al-Cods, la santa, è il nome che
gli Arabi propriamente danno a Gerusalemme.



289. Non devesi nè paragonare, nè confondere il fanatismo
de' Musulmani, che li rese vittoriosi e propagatori
della lor religione, collo zelo di cui erano animati i Cristiani
per difendere il Santo Sepolcro. (Nota di N. N.)



290. Ockley (vol. I, p. 250) e Murtadi (Merveilles de l'Egypte,
p. 200-202) ci descrivono questo viaggio singolare, e il
treno di Omar.



291. Citano gli Arabi con fasto un'antica profezia conservata
a Gerusalemme, la quale indicava Omar per nome, per
la religione e colla descrizione della persona, come eletto a
conquistare quella città. È fama che usassero i Giudei un pari
artificio per solleticare l'orgoglio di Ciro e di Alessandro che
andavano a soggiogarli. (Giuseppe, Antiq. jud., l. XI, c. 1-8,
p. 547, 579-582).



292. Το βδελυγμα την ερημοσεως το ρηθεν δια Δανιηλ του προφωητου, εστως εν τοπω αγιω il lezzo della desolazione, indicato
da Daniele profeta, entrato nel Luogo Santo. (Theoph.
Chronogr., p. 281). Sofronio, un de' teologi che comparvero
più profondi nella controversia de' Monoteliti, fece servire
alla circostanza presente questa predizione che ad Antioco ed
ai Romani era già stata applicata.



293. Stando ai calcoli esatti del d'Anville (Dissert. sur l'ancienne
Jérusalem, pag. 42-54), la moschea d'Omar, che fu
ampliata ed abbellita dai Califfi suoi successori, ingombrava,
sul terreno dell'antico tempio di Salomone (παλαιον του μεγαλου ναου δαπεδον l'antico pavimento del gran tempio, dice
Foca) uno spazio lungo duecento quindici, e largo centosettantadue
tese. Il geografo di Nubia asserisce che questo magnifico
edifizio per estensione e bellezza non era vinto che
dalla gran moschea di Cordova (p. 113), dal signor Swinburne
rappresentata con tanta eleganza qual è presentemente
(Travels into Spain, p. 296-302).



294. Ockley ha trovato nei manoscritti di Pocock, che si conservano
in Oxford (vol. I, pag. 257), una delle tante tarikhs
arabe o cronache di Gerusalemme (d'Herbelot, p. 867),
delle quali ha fatto uso per supplire al difettoso racconto di
Al-Wakidi.



295. La storia persiana di Timur (tom. III, l. V, cap. 21,
p. 300) descrive il castello d'Aleppo come un Forte costrutto
sopra una roccia alta cento cubiti, prova, dice il traduttor
francese, che non era stata veduto dall'autore. Oggi è in
mezzo alla città; non è munito, non ha che una porta, la sua
circonferenza è di cinque o seicento passi, e la fossa è piena
per metà d'acque stagnanti (Voyages de Tavernier, t. I,
p. 149; Pocock, vol. II, part. I, p. 150). Le Fortezze dell'oriente
son pur poca cosa per un Europeo.



296. È assai importante la data della conquista d'Antiochia
sotto gli Arabi; confrontando le epoche della Cronologia di
Teofane cogli anni dell'Egira, portati dalla storia d'Elmacin,
apparirà che quella piazza fu presa tra il ventitre gennaio,
e il primo settembre 638 dell'Era cristiana (Pagi, Critica,
in Baron., Annal., t. II, pag. 812, 813). Al-Wakidi
(Ockley, v. I, p. 314) pone questo fatto nel martedì 21 agosto,
data impossibile, poichè essendo in quell'anno caduta
la Pasqua nel cinque aprile, deve il 21 agosto essere stato un
venerdì. (V. le Tavole dell'arte di verificare le date).



297. L'editto favorevole di Cesare, per cui la città riconoscente
contava la sua epoca dalla vittoria di Farsaglia, fu segnato
εν Αντιοχεια τη μητροπολει, ιερακαι ασυλω, και αυτονομω και αρχουση και προκαθημενη της ανατολης in Antiochia capitale
santa ed inviolata, e libera, e dominante, e preside dell'Oriente.
(Giovanni Malala in Chron., p. 91, ediz. di Venezia).
Convien distinguere ne' suoi scritti i fatti relativi al suo
paese da lui ben conosciuto, da quelli dell'istoria generale
dei quali è un solenne ignorante.



298. Qui l'Autore intende parlare del Monotelismo, ossia
di quell'eresia, od opinione erronea, che sosteneva esservi
in Gesù Cristo una sola volontà. Ecco lo stato della controversia,
e come fu decisa dal Concilio ecumenico, ossia
generale VI, l'anno 680.



Nestorio, Patriarca di Costantinopoli, per non confondere
in Gesù Cristo la natura divina e l'umana, aveva, duecento
e cinquanta anni prima, sostenuto che fossero totalmente
distinte, e che formassero due persone. Al contrario Eutiche,
Abate di un monastero, affine di difendere l'unità
della persona in Gesù Cristo contro Nestorio, aveva talmente
unito la natura divina e l'umana, che le aveva
confuse. Il Concilio ecumenico III d'Efeso, l'anno 431,
aveva decretato contro Nestorio esservi una sola persona
in Gesù Cristo, e quello pure ecumenico IV di Calcedonia,
l'anno 451, aveva decretato contro Eutiche, che vi
sono due nature in Gesù Cristo. Tuttavia gli Eutichiani
pretendevano, che non si potesse condannare Eutiche senza
rinnovare il Nestorianismo, ed ammettere due persone in
Gesù Cristo, ed i Nestoriani, dalla lor parte, sostenevano
non potersi condannare Nestorio senza confondere, come
Eutiche, la natura divina a l'umana, e senza farne una
sola, e quindi senza cadere nel Sabellianismo, altra eresia
ch'era stata prima già condannata.



Si cercarono mezzi per ispiegare come le due nature componessero
una sola persona, quantunque sieno distintissime.
Si credette risolvere questa difficoltà col supporre, che
la natura umana sia realmente distinta dalla divina, ma
che vi sia talmente unita, che non abbia azione propria;
e che il Verbo sia il solo principio attivo in Gesù Cristo:
questo è il Monotelismo, ed i vescovi e preti, che n'erano
persuasi, lo sostenevano con questo discorso metafisico.



Non vi può essere in una sola persona che un solo
principio, che vuole e si determina, poichè la persona è
un individuo ch'esiste per sè stesso, che contiene un principio
d'azione, che ha una volontà ed una intelligenza
distinta dalla volontà, e dalla intelligenza di qualunque
altro principio; dunque non si possono ammettere
molte intelligenze, e volontà distinte senza supporre
più persone: ora la Chiesa ha definito nel Concilio d'Efeso,
l'anno 431, contro Nestorio, che non vi fu in Gesù
Cristo che una sola persona, dunque non vi è in Gesù
Cristo che un solo principio d'azione, una sola volontà,
ed una sola intelligenza; dunque la natura divina, e
la natura umana sono talmente unite in Gesù Cristo, che
non vi possono essere due azioni, due volontà, poichè in
tal caso vi sarebbero due principj agenti, e due persone.
(Vedi le lettere de' vescovi Monoteliti Ciro, Sergio, ec.
negli atti del VI Concilio generale, Azione 12 e 13). I
Cattolici risposero ai Monoteliti, che queste cose sostenevano:



I. Che v'erano in Dio tre persone, ed una sola volontà,
perchè non ha che una sola natura, e per conseguenza dall'unità
della natura doversi dedurre l'unità della volontà,
e non dell'unità della persona. Che se l'unità della persona
traesse seco la conseguenza dell'unità della volontà,
la moltiplicità delle persone trarrebbe seco la conseguenza
della moltiplicità delle volontà, e si dovrebbe riconoscere
in Dio tre volontà, il che è falso.



II. Egli è essenziale alla natura umana l'essere capace di
volere, di sentire, di agire, di conoscere, di aver sentimento
della sua esistenza; se non vi fosse in Gesù Cristo che un
solo principio, che sentisse, che conoscesse, che volesse, e
che avesse sentimento della sua esistenza, e delle sue azioni,
l'anima umana sarebbe in lui annichilata, e confusa colla
natura divina, con cui non farebbe che una sostanza, o
converrebbe che la natura umana fosse sola, e per conseguenza
che il Verbo non si fosse incarnato. Il Monotelismo
che suppone una sola volontà in Gesù Cristo, o ricade
nell'Eutichianismo, o nega l'Incarnazione (Atti del
Concilio VI). Per lo che quantunque non vi sia in Gesù
Cristo, che una sola persona che agisce, vi sono tuttavia
più operazioni, a le due nature, che compongono la sua
persona, e concorrono ad una azione, hanno le loro operazioni
proprie di ciascheduna, e perciò si dicono Teandriche,
ossia divinamente umane. Le azioni Teandriche non
racchiudono dunque una sola operazione, ma due, una divina,
e l'altra umana, le quali concorrono ad un medesimo
effetto, e perciò quando Gesù Cristo faceva miracoli
col suo tatto, l'umanità toccava i corpi, e la divinità li
guariva. Se l'umanità di Gesù Cristo voleva qualche cosa,
il Verbo voleva che volesse, e la spingeva a volere, secondo
il decreto della sua sapienza.



I Monoteliti difesero la loro erronea opinione fortemente,
e furono vivamente confutati. Macario, Vescovo d'Antiochia,
difese il Monotelismo con tutto lo sforzo dello spirito,
e dell'erudizione; protestò, che si lascierebbe piuttosto
fare a pezzi, che riconoscere due volontà, e due operazioni
in Gesù Cristo: sostenne la sua opinione con moltissimi
passi d'antichi scrittori ecclesiastici, ma erano troncati, ed
alterati. Finalmente il Concilio, che fu il VI generale, esaminati
gli argomenti del questionatori, definì che riconosceva,
e confermava le decisioni dei cinque anteriori Concilj
generali, e dichiarò inoltre, che vi sono in Gesù Cristo
due volontà, e due operazioni, e che queste due volontà
si trovano in una sola persona senza divisione, senza
mescolamento, e senza mutazione, e che queste due volontà
non sono in verun modo contrarie, ma che la volontà
umana segue la divina, e le è interamente soggetta; vietò
d'insegnare il contrario sotto pena di deposizione per i
Vescovi e per i chierici, e di scomunica per i laici. Furono
condannati i vescovi Pirro, Sergio, Paolo, ed il Papa
Onorio, come Monoteliti. Intorno alla condanna di quest'ultimo
furono fatte moltissime discussioni, specialmente
da' difensori dell'infallibilità de' Papi: Vedi Natale Alessandro.
Dissert. II in saec. 7, Combesis, Hist. Monot. Du
Pin, Bibl. T. 5, l. 1, c. 19. Petavio, Dogm. Teol., T. 5, l. 1.
I protestanti hanno scritto pure intorno a ciò: vedi lo Spanheim,
introd. ad Hist. Sacram. T. 2. Basnage, Histoire de
l'Eglise. Martino Cheldenio, De Monotelismo Honorii Papae
etc. Appena terminato il Concilio l'Imperatore di Costantinopoli,
Costantino Pogonato, fulminò con un decreto i
Monoteliti. (Nota di N. N.).



299. V. Ockley (vol. I, p. 308-312), che pone in ridicolo
la credulità del suo autore. Quando Eraclio fece questo addio
alla Sorìa, Vale, Syria, et ultimum vale, profetizzò che i
Romani non rimetterebbero il piede in quella provincia che
dopo la nascita di un funesto rampollo, che sarebbe il flagello
dell'Impero (Abulfeda, p. 68). Io non conosco nè poco nè
punto il senso mistico di questa predizione, che forse non ne
aveva di sorta alcuna.



300. Nel buio dell'oscura ed inesatta cronologia di questi tempi
ho per guida un monumento autentico (che sta nel libro delle
cerimonie di Costantino Porfirogenito) il quale attesta, che il
4 giugno, A. D. 638, l'imperatore coronò nel palagio di Costantinopoli
Eraclio suo figlio cadetto alla presenza di Costantino
suo figlio primogenito, e che il 1 gennaio, A. D. 639, i
tre principi andarono alla gran chiesa, e il 4 all'Ippodromo.



301. Sessantacinque anni prima di Cristo, SYRIA Pontusque
monumenta sunt Cn. Pompeii virtutis (Vell. Paterculus,
II, 38), o piuttosto della sua fortuna e potenza: dichiarò
provincia romana la Sorìa: e gli ultimi dei principi
Seleucidi furono inetti ad armare un sol braccio in difesa del
lor patrimonio (V. i testi originali raccolti dall'Usserio. Annal.,
p. 420).



302. Abulfeda, Annal. Moslem. p. 73. Poteva Maometto aver
la scaltrezza di variare gli elogi pe' suoi discepoli. Era solito
dire d'Omar, che se potesse esservi dopo lui un Profeta
Omar lo sarebbe, e che sarebbe risparmiato dalla giustizia
divina in una disgrazia generale (Ockl. vol. I, p. 221).



303. Al-Wakidi pure avea scritto l'istoria della conquista del
Diarbekir ossia della Mesopotamia (Ockley, sul fine del secondo
volume) non veduta, per quanto pare, dai nostri interpreti.
La cronaca di Dionigi di Telmar, patriarca giacobita,
racconta la presa di Edessa, A. D. 637, e di Dara, A. D. 641
(Assemani Bibl. ortent. t. II, pag. 103); e i lettori attenti
ponno attignere alcuni particolari incerti dalla Cronografia
di Teofane (p. 280-287). La maggior parte delle città della
Mesopotamia si arresero spontanee (Abulfaragio, p. 112).



304. Sanno i dotti che cotale lettera è apocrifa.
(Nota di N. N.)



305. Sognò di essere in Tessalonica, sogno del tutto innocente
e insignificante; ma il suo indovino, o la sua vigliaccheria
gli fecero un presagio certo di sconfitta racchiuso in
quella funesta parola βες αλλω νικην, dà la vittoria a un altro
(Teoph. p. 286: Zonara t. II, l. XIV, p. 88).



306. Tutti i passi e tutti i fatti relativi all'isola, alla città
e al colosso di Rodi furon raccolti nel laborioso Trattato di
Meursio, che fece le stesse ricerche sulle isole di Creta e di
Cipro (V. nel terzo volume delle sue opere il Trattato denominato
Rhodus l. I, c. 15; p. 715-719). L'ignoranza di
Teofane e di Costantino, scrittori dell'istoria Bizantina, fa ascendere
a mille trecento sessant'anni lo spazio di tempo trascorso
fra la caduta del colosso di Rodi e la vendita de' suoi frantumi
fatta da' Saraceni, e scioccamente assicurano che quei
rottami fecero il carico di trentamila cammelli.



307. Centum colossi alium nobilitaturi locum, scrive Plinio
col suo spirito solito (Hist. natur., XXXIV, 18).



308. Sappiam questo fatto dall'ardire d'una vecchia che
gliene fece rimbrotto in faccia al Califfo, e ad un suo amico.
La quale fu mossa a ciò dal silenzio d'Amrou e dalle liberalità
di Moawiyah (Abulfeda, Annal. Moslem., p. 111).



309. Gagnier (Vie de Mahomet, t. II, pag. 46 ec.) cita
l'istoria o il romanzo abissinio di Abdel-Balcides. Questi ragguagli
per altro sulla ambasceria e sull'ambasciatore non sono
inverisimili.



310. Questa risposta ci fu conservata dal Pocock (Not. ad
Carmen Tograi, p. 284), e il signor Harris (Philosophical
Arrangements, p. 350) giustamente la loda.



311. V., sulla vita e il carattere d'Amrou, Ockley (Hist.
of the Saracens, vol. I, p. 28, 63, 94, 328, 342, 344, e
alla fin del volume; vol. II, p. 51, 55, 57, 74, 110, 112,
162) e Otter (Mém. de l'Acad. des inscr. t. XXI, p. 131-132).
I lettori di Tacito raffronteranno sicuramente Vespasiano
e Muziano con Moawiyah e Amrou. L'analogia per altro sta
più nella situazione che nel carattere di questi personaggi.



312. Anche Al-Wakidi ha composto un'istoria particolare
della conquista d'Egitto, ma Ockley non potè procacciarsela;
e le indagini di quest'ultimo (vol. I, p. 344-362) pochissimo
aggiunsero al testo originale d'Eutichio (Annal. t. II,
p. 296-323, vers. Pocock), Patriarca melchita d'Alessandria
che visse tre secoli dopo quella rivoluzione.



313. Strabone, testimonio esatto ed osservatore, parlando d'Eliopoli,
nota che νυνι μεν ουν εκι πανερημος η πολις ora è quella
città al tutto deserta (Geographia l. XVII, p. 1158); ma
parlando di Menfi dice, πολις δ’εσι μεγαλη τε κα: ευανδρος δευτερα μετ’ Αλεξανδρειαν città grande e popolosa, seconda
dopo Alessandria (p. 1161). Accenna tuttavia la mescolanza
d'abitatori, e la rovina dei palazzi. Ammiano ragionando dell'Egitto,
propriamente detto, pone Menfi fra le quattro città,
maximis urbibus quibus provincia nitet,(XXII 16), e il nome
di Menfi appare illustre nell'itinerario romano, e nella
lista dei vescovadi.



314. Non si trovano che in Niebuhr, e nel geografo di Nubia
(p. 98) questi ragguagli curiosi su la larghezza (duemila
novecento quarantasei piedi) e sui ponti del Nilo.



315. Comincia il Nilo ad ingrossare a poco a poco dopo il
mese di Aprile: l'elevazione si fa più sensibile nel tempo della
luna che viene dopo il solstizio d'estate (Plinio, Hist. nat.,
v. 10), e si pubblica per lo più al Cairo nel giorno di S. Pietro
(29 giugno). Da un registro di trent'anni viene indicata
la maggior altezza delle acque fra il 25 luglio e il 18 agosto
(Maillet, Descript. de l'Egypte lettera XI, p. 67, ec. Pocock,
Description de l'Orient, vol. I, p. 200; Shaw's Travels,
p. 383).



316. Murtadi, Merveilles de l'Egypte, p. 243-259. Si dilunga
egli su questo argomento con lo zelo, e collo spirito minuzioso
d'un cittadino e d'un devoto, e le sue tradizioni locali
hanno gran sembianza di verità ed esattezza.



317. D'Herbelot, Bibl. orient. p. 233.



318. È benissimo conosciuta e fu descritta la situazione del
vecchio e nuovo Cairo. Due scrittori, che aveano perfetta cognizione
dell'antico e del moderno Egitto, fissarono dopo dotte
indagini il sito di Menfi a Gizeh rimpetto al vecchio Cairo
(Sicard, Nouveaux Mémoires des Missions du Levant, t. VI,
p. 5, 6; Observat. et Voyages de Shaw, p. 296-304). Dobbiam
per altro rispettare non poco l'autorità e gli argomenti
del Pocock (vol. I, p. 25-41), del Niebuhr (Voyage, t. I,
p. 77-106), e particolarmente del d'Anville (Description de
l'Egypte, p. 111, 112, 130-149), i quali collocan Menfi appresso
il villaggio di Mohannah alcune miglia più abbasso verso
mezzogiorno. Questi scrittori, nel fervor della disputa, dimenticarono
che il vasto terreno d'una metropoli cuopre, ed annulla
la più gran parte dello spazio che forma il subbietto di
questa discussione.



319. V. Erodoto, l. III, c. 27, 28, 29: Eliano, Hist. Var.
l. IV, c. 8: Suida in Ωχος, t. II, p. 794; Diodoro di Sicilia
t. II, lib. XVII p. 197, ediz. di Wesseling. Των Περσων ησεβηκοτων εις τα ιερα, dei Persiani violatori dei templi, dice l'ultimo
di questi Storici.



320. Quei cristiani Egiziani, che non vollero ricevere la
decisione del Concilio ecumenico di Calcedonia, che aveva
decretato contro Eutiche, Abate di un monastero, esservi
in Gesù Cristo due nature, sono nominati Cofti, o
Copti, o Giacobiti, ed a cagione della loro erronea opinione,
d'esservi in Gesù Cristo una sola natura, sono detti
con greco vocabolo Monofisiti. Al tempo del Concilio di Calcedonia
ed anche poco dopo erano intorno a seicentomila;
oggidì sono ridotti a circa quindicimila per le persecuzioni,
e gli atroci massacri che ne fecero i Cattolici sostenitori
del Concilio di Calcedonia. Il Capo della Chiesa
Copta fu ed è il Patriarca d'Alessandria, successore di
S. Marco evangelista.



Il Concilio di Calcedonia colla sua decisione, e colla
deposizione di Dioscoro, Patriarca d'Alessandria, aveva
irritato tutti gli spiriti de' Cristiani d'Egitto, ed accesosi
contro un grande fanatismo in quella vasta provincia. La
severità delle leggi degli imperatori di Costantinopoli a
sostenimento de' decreti del Concilio, ed i mezzi adoperati
dal partito perseguitato, posero a grandi turbolenze l'Egitto.
La forza imperiale fece prevalere ed eseguire le
decisioni del Concilio, ed i cristiani Cofti d'Egitto dai
Cattolici vincitori furono esclusi da tutte le dignità civili,
militari, ed ecclesiastiche, e furono da Costantinopoli spediti
nuovi governatori, nuovi magistrati, nuovi vescovi.
Malgrado la persecuzione, ed il massacro di centomila
Cofti in diverse occasioni, essi non furono estinti dai sostenitori
del Concilio di Calcedonia: una parte di loro,
abbandonata la patria ed usciti dal dominio imperiale, trovarono
pace presso gli Arabi, che tolleravano tutte le religioni,
ed in alcune altre province dell'Affrica; quelli che
rimasero in Egitto ebbero sempre a soffrire, finchè vi durò
il dominio degli imperatori Greci, ogni specie di persecuzioni,
e d'oltraggi. I governatori Greci facevano sostenere
la tavola (Hist. Patriar. Alexand. pag. 164) del loro
pranzo da alcuni Cofti, e si nettavano le mani nelle loro
barbe, affronto il più grande che loro far si potesse, e
che, unito a tutti gli altri mali che soffrivano, pose negli
animi loro un odio implacabile contro gli imperatori Greci di
Costantinopoli, e contro i decreti del Concilio di Calcedonia,
ed un desiderio di vendetta cui soddisfecero, allorchè,
passati i sentimenti di generazione in generazione,
il generale Arabo, il maomettano Amrou, s'avvicinò all'Egitto
duecento anni dopo. I pochi superstiti Cofti hanno
anche oggidì presente alla memoria l'orribile massacro di
centomila de' loro antenati, affinchè accettassero i decreti del
Concilio di Calcedonia. I Cofti rigettando quel Concilio,
e la lettera del Papa Leone I, nè volendo convenire, siccome
fu loro inculcato dai loro Vescovi, che vi sieno due
nature in Gesù Cristo, dicono poi coi Cattolici, che la
divinità, e l'umanità di lui non sono in verun modo confuse
nella sua persona; e quando si eccettui il loro monofisismo,
che consiste appunto nel negare le due nature, non
hanno alcun'altra torta credenza particolare. La Chiesa
Cofta dall'epoca del Concilio di Calcedonia è stata sempre
separata dalla Chiesa Cattolica romana.
(Nota di N. N.).



321. Mokawkas mandò al Profeta due vergini Cofte colle loro
fantesche, ed un eunuco; un vaso d'alabastro, una verga d'oro
puro, dell'olio, del mele, e le più belle tele dell'Egitto; un
cavallo, un mulo, e un asino, tutti e tre insigni per qualità
particolari. L'ambasceria di Maometto partì da Medina il settimo
anno dell'Egira (A. D. 628) V. Gagnier (Vie de Mahomet,
t. II, p. 255, 256, 303) che copia Al-Jannabi.



322. Eraclio aveva commessa al patriarca Ciro la prefettura
dell'Egitto, e la direzione della guerra (Theoph. p. 280, 281).
«Non consultate voi in Ispagna i vostri preti? diceva Giacomo
II. — Sì, gli rispose l'ambasciator del re Cattolico, e
i nostri affari van di conseguenza». Non oso davvero riferire
i disegni di Ciro, che volea pagare il tributo ai Musulmani
senza scemar le rendite dell'imperatore, e convertire Omar
dandogli in isposa la figlia d'Eraclio. (Nicephor., Breviar.
p. 17, 18).



323. V. la vita di Beniamino in Renaudot (Hist. patr.
Alexand., pag. 155-172) il quale ha corredata l'istoria del
conquisto dell'Egitto con alcuni fatti tolti dal testo arabo di
Severo, isterico Giacobita.



324. Il primario tra i Geografi, il d'Anville (Mémoires sur
l'Egypte, p. 52, 63), ci ha data la descrizion locale d'Alessandria;
ma ne dobbiam cercar alcune particolarità ulteriori
ne' viaggiatori moderni: non citerò che Thevenot (Voyage
au Levant, part. I, p. 381-395); Pocock (vol. I, p. 2-13);
Niebuhr (Voyage en Arabie, t. I, p. 34-43); due viaggi
più recenti ed emuli, quelli del Savary e del Volney, potranno
il primo dilettare, l'altro istruire.



325. Eutichio (Annal. t. II, p. 319), ed Elmacin (Hist.
Saracen., p. 28) son d'accordo nel fissar la presa d'Alessandria
nel venerdì della nuova luna di Moharram, nel ventesimo
anno dell'Egira (22 dicembre A. D. 640). Contando i
quattordici mesi passati davanti ad Alessandria, i sette mesi
davanti Babilonia ec., parrebbe che Amrou cominciasse l'invasion
dell'Egitto sulla fine dell'anno 638; ma si sa per cosa
certa che entrò in quel paese il dodici di bayni (sei giugno).
(Murtadi, Merveilles de L'Egypte, p. 164; Severo, apud Renaudot
p. 162). Il general Saraceno, e poi Luigi IX re di
Francia si fermarono a Pelusio, o Damiata, durante l'inondazion
del Nilo.



326. Eutichio, Annal., t. II, p. 316-319.



327. Non ostante qualche contraddizione fra Teofane e Cedreno,
l'esatto Pagi (Critica, t. II, pag. 824) ha ricavata
da Niceforo e dalla cronaca orientale la vera data della morte
d'Eraclio. Finì egli i suoi giorni l'11 febbraio, A. D. 641,
60 giorni dopo perduta Alessandria. Una lettera in dodici giorni
arrivava da Alessandria a Costantinopoli.



328. Ci restano molti Trattati di questo amante della fatica
(φιλοπονος): ma si leggono quelli che sono stampati come
quelli che non furono pubblicati mai; Mosè ed Aristotele
sono i subbietti principali di que' verbosi commentari, uno
de' quali porta la data del 10 maggio, A. D. 617 (Fabricio,
Bibl. graec. t. IX, p. 458-468). Un moderno (Giovanni-le-Clerc),
che qualche volta s'appropriava quel nome, era tanto
laborioso quanto il Filopono d'Amrou, ma superiore a lui in
buon senso, e in vero sapere.



329. Abulfaragio, Dynast., p. 114. vers. Pocock. Audi quid
factum sit et mirare. Non la finirei mai se volessi dare il catalogo
dei moderni che credettero e stupirono: ma debbo citare
con elogio lo scetticismo ragionevole di Renaudot (Hist.
Alex. patriar., p. 170; Historia..... habet aliquid απιστον
(incredibile) ut Arabibus familiare est).



330. Indarno si cercherà questo aneddoto curioso negli annali
d'Eutichio e nella storia de' Saraceni d'Elmacin. Il silenzio
d'Abulfeda, di Matardi, e d'una folla di Musulmani
dee produrre minor effetto, perchè non conoscevano la letteratura
de' Cristiani.



331. È vero che ortodosso, in sostanza, non vuol dir altro
che uomo di retta opinione; è vero che gli Arabi maomettani
credevano che la loro opinione religiosa fosse tale,
a quindi era ortodossa rispetto a loro; ma, secondo la
teologia nostra, il vocabolo ortodosso può soltanto adoperarsi
parlando de' Cattolici, ed è assai male applicato ai
Maomettani. (Nota di N. N.)



332. V. Reland, De Jure militari Mohammedanorum nel
terzo volume delle Dissertazioni p. 37. Non si vuole che siano
arsi i libri de' Giudei e de' Cristiani pel rispetto che si debbe
al nome di Dio.



333. Si consultino le Raccolte del Freinsheim (Supplément
de Tite-Live, c. 12-43) e dell'Usserio (Annal. pag. 469).
Scrive Tito Livio parlando della biblioteca d'Alessandria:
Elegantiae regum curaeque egregium opus, elogio dettato da
un animo nobile, e vivamente criticato dal rigido stoicismo di
Seneca (De tranquillitate Animi, c. 9) il sapere del quale
degenera spesso sino a sragionare.



334. V. il capitolo XXVIII di quest'opera.



335. Aulo Gellio (Nuits attiques VI, 17), Ammiano Marcellino
(XXII, 16) e Orosio (l. VI, c. 15); parlan tutti in
tempo passato, e le parole d'Ammiano son da notarsi: fuerunt
Bibliothecae innumerabiles: et loquitur monumentorum
veterum concinens fides, etc.



336. Afferma Renaudot che furono arse varie versioni della
Bibbia, degli Esapli, delle Catenae patrum, de' commentari ec.
(p. 170). Il nostro manoscritto d'Alessandria, se è venuto dall'Egitto,
e non da Costantinopoli o dal Monte Atos ( Westein,
Prolegomen., ad N. T., p. 8, ec.), avrebbe potuto andare colle
Opere consacrate alle fiamme.



337. Ho letto sovente, e sempre con piacere, un capitolo di
Quintiliano (Instit. Orat. X, 1), dove questo giudizioso critico
enumera ed apprezza, con giusta bilancia, i vari autori
classici, Greci e Latini.



338. Citerò solamente Galeno, Plinio, ed Aristotele. Il Wotton
(Reflexions on ancient and modern learning, p. 85-95)
oppone su questa materia fortissime ragioni alle pungenti ed
immaginarie asserzioni di Sir Will. Temple. I Greci aveano in
tanto disprezzo la scienza dei Barbari, che probabilmente
avran collocato nella Biblioteca Alessandrina pochi libri indiani
o etiopici, e non è provato che questa esclusione sia
stata una gran perdita per la filosofia.



339. Il signor Ockley e i compilatori della storia universale
moderna, tanto contenti della lor fatica, non hanno scoperto
queste particolarità curiose ed autentiche riferite dal Murtadi
(p. 284-289).



340. Eutichio, Annal. tom. II, p. 320; Elmacin, Hist. Saracen.,
p. 35.



341. È molto oscuro ciò che si riferisce a quei canali. Tocca
al lettore di fissar la sua opinione colla lettura di d'Anville
(Mém. sur L'Egypte, p. 108-110-124, 132), e di una
dotta tesi sostenuta e stampata a Strasburgo nel 1770 (Jungendorum
marium fluviorumque molimina, pag. 39-47, 68-70).
I Turchi stessi, comecchè negligentissimi, hanno discusso
L'antico disegno di congiungere i due mari (Mémoires du
baron de Tott, t. IV).



342. Pietro Vatier diede alla luce nel 1666, in Parigi, un volumetto
delle Meraviglie dell'Egitto composto nel tredicesimo
secolo da Murtadi, abitante del Cairo, e tradotto sopra un
manoscritto arabo che fu del cardinal Mazarino. Ciò che dice
l'autore delle Antichità Egiziane è assurdo e stravagante: ma
i suoi racconti minuti sulla conquista e sulla geografia della
sua patria son degni di fiducia e di stima (V. la Corrispondenza
d'Amrou e d'Omar p. 279-289).



343. Maillet, che fu vent'anni Console al Cairo, aveva avuto
mille occasioni diverse d'esaminare questo variato spettacolo.
Parla del Nilo (Lettera II, e in particolare p. 70-75) e della
fertilità del suolo (Lettera IX). Gray, che viveva in un collegio
di Cambridge, ha dato su quella contrada un'occhiata
più acuta:



«In quei climi ardenti ove il Nilo, elevandosi sopra le sponde
del suo letto d'estate, versa dal suo largo seno la vita
alla verdura, e copre l'Egitto colle umide sue ali, qual meraviglioso
spettacolo si presenta allo sguardo, quando si vede
condotto da un remo ardito, o da una leggera vela, quel popolo
polveroso che naviga a seconda di zefiro, o che su fragili
battelli passa dall'una all'altra di quelle città ravvicinate
che sorgono e splendono di sopra dei flutti che le circondano!»
(Works and Memoirs of Gray edizione di Mason
p. 199, 200).



344. Murtadi, p. 164-167. Non crederà di leggieri il lettore ai
sagrifizi umani sotto imperatori cristiani, nè ad un miracolo
fatto dai successori di Maometto.



345. Maillet, Description de l'Egypte, p. 22. Segna egli
questo numero come opinione comune, e soggiunge che generalmente
quei villaggi contengono due o tremila persone,
e che in parecchi vive più gente che nelle nostre grandi
città.



346. Eutichio, Annal., t. II, p. 308-311. I venti milioni furono
calcolati dalle massime seguenti: un duodecimo della popolazione
per l'età superiore ai sessant'anni, un terzo per
quella che non passa i sedici; e la proporzion dagli uomini
alle donne di diciassette a sedici. (Recherches sur la population
de la France, pag. 71, 73). Il signor Goguet (Orig.
des arts, etc. t. III, p. 26 ec.) suppone che l'antico Egitto
contenesse ventisette milioni d'abitanti, perchè i millesettecento
compagni di Sesostri erano nati lo stesso giorno.



347. Elmacin (Hist. Saracen. p. 218); d'Herbelot senza
scrupolo ammette questo enorme computo (Bibl. orient.,
p. 1031); Arbuthnot (Tables of ancient coins, p. 262) e il
de Guignes (Hist. des Huns, t. III, p. 135) avrebbero potuto
ammettere la non meno strana generosità d'Appiano, che
dona ai Tolomei (in Praefat.) un'entrata annua di settantaquattro
miriadi, settecentoquarantamila Talenti, cioè cento
ottantacinque, o circa duecento milioni di lire sterline, se si
fa il conto sul valore del Talento di Egitto o di quello d'Alessandria
(Bernard, De Ponderibus antiquis, p. 186).



348. V. i calcoli del d'Anville (Mém. sur l'Egypte, p. 23 ec.).
Il signor di Paw, dopo qualche disputa da uomo di mal umore,
non può valutare più di duemila dugento cinquanta leghe
quadrate (Recherches sur les Egyptiens, t. I, p. 118-121).



349. Renaudot (Hist. patriarch. Alexandr. p. 334) il quale
tratta la lezion comune, o la version d'Elmacin, da' error librarii.
I 4,300,000 pezze che egli sostituisce pel nono secolo
sono un termine medio assai probabile, oltre i 3,000,000
che acquistarono gli Arabi colla signoria dell'Egitto (idem,
p. 168) e i 2,400,000 che il sultano di Costantinopoli riscosse
nell'ultimo secolo (Pietro della Valle, t. I, pag. 352; Thevenot,
part. I, p. 824). Il Paw (Recherches, t. II, p. 365-373)
cresce a poco a poco la rendita dei Faraoni, dei Tolomei,
e dei Cesari, da sei a quindici milioni di scudi di Germania.



350. La lista di Schultens (Index geograph. ad calcem vit.
Saladin., p. 5) contiene duemila trecento novantasei città o
villaggi: quella del d'Anville (Mém. sur l'Egypte, p. 29),
a seconda dei dati fornitigli dal divano del Cairo, ne numera
duemila secento novantasei.



351. V. Maillet (Description de l'Egypte, p. 28): i suoi
argomenti sono giudiziosi e sembrano procedenti da un uomo
leale. Son più contento delle osservazioni fatte da questo autore,
che della sua erudizione: egli non conosceva nè le lettere
greche, nè le latine, ed è troppo incantato dalle finzioni
degli Arabi. Abulfeda (Descript, Aegypt. arab. et latin.,
Joh. David Michaelis, Gottingue, in 4. 1776) ha raccolto
quanto essi dissero di più ragionevole. Per riguardo ai due
viaggiatori moderni, Savary e Volney, il primo diletta, come
già notai; ma il secondo è tanto istruttivo che io vorrei che
potesse girare tutto il globo.



352. La mia narrazione della conquista dell'Affrica è cavata
da due Francesi che scrissero sulla letteratura degli Arabi.
Cardonne (Hist. de l'Afrique et de l'Espagne sous la domination
des Arabes, t. I, p. 8-55) e Otter (Hist. de l'Acad.
des inscriptions, t. XXI, p. 111-125, 136); essi hanno attinto
i fatti in gran parte da Novairi, che compose (A. D. 1331)
un'Enciclopedia in più di venti volumi. Questa Enciclopedia
ha cinque parti generali; ella tratta, 1. della medicina, 2. dell'uomo,
3. degli animali, 4. delle piante, e 5. dell'istoria.
Gli affari dell'Affrica sono discussi nel sesto capitolo della
quinta sezione di quest'ultima parte (Reiske, Prodidogmata
ad Hadii chalifae tabulas, p. 232-234). Fra gli storici antichi
citati da Novairi, è da osservarsi la narrazione originale
d'un soldato che conduceva la vanguardia dei Musulmani.



353. V. l'istoria d'Abdallah in Abulfeda (vit. Mohammed
p. 109), e Gagnier (Vie de Mahomet, t. III, p. 45-48).



354. Leone l'Affricano (in Navigazione e Viaggi di Ramusio,
t. I, Venezia, 1550, fol. 76, retro) e Marmol (Description
de l'Afrique, t. II, p. 562) hanno descritta la provincia e
la città di Tripoli. Era il primo un Moro erudito che avea
viaggiato; compose o tradusse la geografia dell'Affrica a Roma,
dove si trovava prigioniero, e avea preso il nome e la religione
di Papa Leon decimo. Lo spagnuolo Marmol, soldato
di Carlo V, era prigioniero dei Mori quando compilò la sua
descrizione dell'Affrica; tradotta in francese dal d'Ablancourt
(Parigi, 1667, 3 vol. in 4). Marmol avea letto ed osservato;
ma non ha quell'occhio curioso e quelle vedute estese che si
trovano nello scritto di Leone l'Affricano.



355. V. Teofane, che fa menzione della sconfitta piuttosto che
della morte di Gregorio. Egli dà al Prefetto il nome ingiurioso
di Τυραννος Tiranno; è verosimile che Gregorio avesse presa
la porpora (Chronograph., p. 285).



356. V. in Ockley (Hist. of the Saracens, vol. II, p. 45)
la morte di Zobeir, che fu onorato dalle lagrime di Alì contro
cui si era egli ribellato. Eutichio (Annal., t. II, p. 308)
parla del suo valore all'assedio di Babilonia, se pure non si
tratta d'altra persona collo stesso nome.



357. Shaw's Travels, p. 118, 119.



358. Mimica empito, dice Abulfeda, erat haec, et mira donatio;
quandoquidem Othman, ejus nomine nummos ex
aerario prius ablatos aerario praestabat (Ann. mosl. p. 78).
Elmacino (nella sua oscura versione pag. 39) riporta, per
quel che pare, questo medesimo raggiro. Quando gli Arabi
assediarono il palazzo di Othmano, fu questa una delle principali
incolpazioni allegate.



359. Επεστρατευσαν Σαρακηνοι την Αφρικην, και συμβαλοντες τω τυραννω Γρηγοριω τουτον τρεπουσι και τους συν αυτω κτεινουσι και στοικησαντες φορους μετα των Αφρων υπεστρεφαν. Guerreggiarono
i Saraceni in Affrica, e venuti a conflitto col tiranno
Gregorio lo batterono, e con lui uccisero i suoi
compagni, e dopo avere segnato il tributo sugli Affricani si
ritirarono. (Teofane, Chronograph., p. 285, ediz. di Parigi).
La sua cronologia è incerta ed inesatta.



360. Teofane (in Chronogr., p. 293) riferisce le voci vaghe
che andavano arrivando a Costantinopoli sulle conquiste
degli Arabi all'occidente; e Paolo Warnefrido, diacono d'Aquileia
(De gest. Langobard., l. V, c. 13), ci avvisa che a
quei giorni mandarono un'armata navale da Alessandria nei
mari di Sicilia e dell'Affrica.



361. V. Novairi (apud Otter, p. 118), Leone l'Affricano
(fol. 81 retro), che conta solo cinque città ed infiniti casali;
Marmol (Descript. de l'Afrique, t. III, pag. 33) e
Shaw (Voyages, p. 57-65-68).



362. Leone l'Affricano, fol. 58; Marmol t. II, p. 415; Shaw
pag. 43.



363. Leone l'Affricano, fol. 52; Marmol t. II, p. 228.



364. Regio ignobilis, et vix quicquam illustre sortita, parvis
oppidis habitatur, parva flumina emittit, solo quam
viris melior et segnitie gentis obscura. (Pomponio Mela, I,
5, III, 10.). Mela è tanto più degno di credenza in quanto
che i suoi Maggiori, oriundi della Fenicia, aveano lasciata la
Tingitania per traslocarsi in Ispagna. (V. in II, 6, un passo
di questo geografo, messo a crudel tortura dal Salmasio, da
Isacco Vossio, e da Giacomo Gronovio, il più violento dei
critici). Viveva egli nel tempo che questo paese fu interamente
soggiogato dall'imperatore Claudio; eppure, trent'anni dopo,
Plinio (Hist. nat., V, 1) si lagna di quegli autori troppo indolenti
per indagare quella provincia selvaggia e rimota, e
troppo orgogliosi nel confessare la loro ignoranza.



365. Aveano gli uomini a Roma la smania del legname di
cederno, come le donne quella delle perle. Una tavola rotonda
di quattro o cinque piedi di diametro, si vendeva al
prezzo d'un ricco podere (Latefundii taxatione), cioè per
otto, dieci o dodicimila lire sterline. (Plinio Hist. nat., XIII,
29). So bene che non va confuso il citrus coll'albero che dà
il frutto dagli antichi appellato citrum; ma non sono abbastanza
dotto in botanica per caratterizzare il primo, che somiglia
al cipresso dei boschi, col nome volgare o con quello
che gli assegna Linneo, e non deciderò nemmeno se il citrum
sia l'arancio o il limone. Pare che il Salmasio abbia esausta
questa materia; ma troppo spesso si intrica nelle file confuse
d'una mal ordinata erudizione (Plinian. Exercit., t. II,
p. 666 ec.).



366. Leone l'Affricano fol. 16 retro; Marmol, (t. II, p. 28).
Trattasi spesso di questa provincia, che fu il primo teatro delle
glorie e della grandezza dei Sceriffi, nella curiosa storia di
questa dinastia registrata in fine del terzo volume della descrizione
dell'Affrica del Marmol. Il terzo volume delle Ricerche
storiche sui Mori, pubblicata recentemente a Parigi,
spande molta luce sulla storia e la geografia dei regni di Fez,
e di Marocco.



367. Otter (pag. 119) ha messa tutta l'enfasi del fanatismo
a questa esclamazione che il Cardonne (p. 37) ha mitigata,
e che sotto la sua penna non indica il pio pensiero di
predicare il Corano. Eppure aveano l'uno e l'altro davanti
il testo di Novairi.



368. Ockley (Hist. of the Saracens, vol. II, p. 129, 130)
parla della fondazione di Cairoan, e Leone l'Affricano (fol. 75),
Marmol (t. II, p. 532) e Shaw (p. 115) parlano della situazione
della moschea ec.



369. Bene spesso gli autori han commesso un enorme sbaglio
per una piccola somiglianza di nome, confondendo la Cirene
dei Greci col Cairoan degli Arabi, due città lontane mille
miglia l'una dell'altra. Non evitò quest'errore il grande de
Thou, errore tanto meno scusabile in quanto si trova in una
descrizion dell'Affrica accuratamente da lui elaborata (Hist.
l. VII, c. 2, in t. I, p. 240 ediz. di Buckley).



370. Oltre le cronache arabe d'Abulfeda, d'Elmacin, e d'Abulfaragio
pel settantesimoterzo anno dell'Egira, si possono
consultare d'Herbelot (Bibl. orient. p. 7) ed Ockley (Hist.
of the Saracens, vol. II, p. 339-349). Ockley riferisce in
modo patetico l'ultimo colloquio d'Abdallah e di sua madre,
ma dimenticò un effetto fisico del dolore da lei provato alla
morte del figlio: il ritorno cioè, e le funeste conseguenze dei
suoi mestrui in età di novant'anni.



371. Λεοντιος.... απαντα τα Ρωμαικα εξωπλισς πλοιμα ςτρατηγον τε επ’αυτοις Ιωαννην τον Πατρικιον εμπειρον των πολεμιων προχετρισαμενος προς Καρχηδονα κατα των Σαρακηνων εξεπεμψεν
Leonzio.... imbarcò tutte le forze romane, ed eletto
per capitano di quelle il patrizio Giovanni pratico di guerra
lo spedì a Cartagine contro de' Saraceni (Niceforo, Constantinop.
Breviar. p. 28). Il patriarca di Costantinopoli e
Teofane (Chronogr. p. 309) hanno in poche parole rammentato
quest'ultimo tentativo per soccorrer l'Affrica. Il Pagi
(Critica t. III, p. 129-141) ha stabilita la Cronologia, confrontando
esattamente gli storici Arabi e Bizantini che sovente
si contraddicono per le epoche e pei fatti. V. pure una nota
d'Ockley (p. 121).



372. Dove s'erano ridotti i nobili Romani e i Goti: e di
poi, i Romani fuggirono e i Goti lasciarono Cartagine
(Leone l'Affricano, fol. 72). Non so da quale scrittore Arabo
abbia tolto questo fatto relativo ai Goti: ma questo nuovo
ragguaglio è tanto importante e verosimile che mi basta la più
piccola autorità per ammetterlo.



373. Questo Commendatore è chiamato da Niceforo βασιλεως Σαρακηνων re dei Saraceni definizione un po' vaga, ma esatta
abbastanza, delle incombenze del Califfo. Teofane usa la strana
denominazione di Προτοσυμβολος Protosimbolo, che Goar, suo
interprete, applica al Vizir Azem. Forse attribuivano giustamente
al ministro piuttosto che al principe l'uficio attivo; ma
dimenticarono che i califfi Ommiadi non aveano che un Cateb,
o segretario; e che non fu rimessa o istituita la dignità di
Visir, se non che l'anno 132 dell'Egira (d'Herbelot p. 912).



374. Solino (l. XXVII, p. 36 ediz. Salmasio) dice che la
Cartagine di Didone ha sussistito seicento settantasette, o settecento
trentasette anni. Queste due versioni dipendono dalla
differenza dei manoscritti e delle edizioni (Salmas. Plinian.,
exercit., t. I, pag. 228). Il primo di questi computi, che ne
porta la fondazione a ottocentoventitre anni avanti Gesù Cristo,
s'accorda meglio colla testimonianza ben pesata di Velleio
Patercolo; ma i nostri cronologisti (Marsham, Canon. chron.,
p. 398) preferiscono l'ultimo conto, che par loro più conforme
agli annali degli Ebrei e de' Tiri.



375. Leone l'Affricano, fol. 71; Marmol. t. II, p. 415-447:
Shaw, p. 80.



376. Si ponno distinguere quattro epoche nella Storia del
nome di Barbaro: 1. al tempo di Omero, quando i Greci o
gli abitanti della costa asiatica usavano forse un idioma comune,
il suono imitativo di barbar divenne un nome che si
dava alle tribù più rozze, che aveano più ingrata pronunzia e
più difettosa grammatica. Καρες βαρβαροφωνοι I Carii di barbaro
accento (Iliade 2, 567, con lo Scoliaste d'Oxford, con
le note di Clarke e col Tesoro greco di Enrico Stefano t. I,
pag. 720). 2. Sin dai tempi d'Erodoto almeno, fu applicato a
tutte le nazioni straniere alla lingua e al nome dei Greci.
3. Nel secolo di Plauto i Romani si sottomisero a questo insulto
(Pompeo Festo l. II, pag. 48 ediz. del Dacier), e si
davano da sè il nome di Barbari. Vennero a poco a poco nella
pretensione che non convenisse questo titolo all'Italia, e alle
province che aveano assoggettate; e infine non lo diedero che
ai popoli selvaggi, od ai nemici che stavano fuori del precinto
dell'impero. 4. Conveniva ai Mori in tutti i sensi. I conquistatori
Arabi presero questa parola dalla lingua dei Romani
stanziati nelle province, ed è poi divenuto un nome locale
pei popoli che vivono lungo la costa settentrionale dell'Affrica
nomata Barbaria.



377. Il primo libro di Leone Affricano, e le Osservazioni del
dottor Shaw (p. 220, 223, 227, 247 ec.) schiarirono assai
le tribù erranti della Barbaria che dagli Arabi o dai Mori discendono.
Ma lo Shaw s'era tenuto a una rispettosa distanza
da quei Selvaggi, e pare che Leone, prigioniero a Roma, dimenticasse
in Italia quel che sapeva della letteratura Araba,
mentre acquistava qualche cognizione di quella dei Greci e dei
Romani. Ha commesso gran numero d'errori grossolani nella
prima parte dell'istoria Maomettana.



378. In una conferenza disse Amrou, ad un principe Greco,
che la lor religione era differente, e che questo dava giusto
motivo alle liti tra fratelli (Ockley, Hist. of the Saracens,
vol. I, p. 328).



379. Abulfeda, Annal. moslem., p. 78, vers. Reiske.



380. Il nome d'Andalusia vien dato dagli Arabi non solo alla
provincia che ha questo nome al presente, ma a tutta la penisola
di Spagna. (Geograph. nub., pag. 151; d'Herbelot,
Bibl. orient., pag. 114, 115). Sembra che questo nome non
derivi da Vandalusia, paese dei Vandali, come han detto alcuni
autori (d'Anville, Etats de l'Europe, p. 146, 147 ec.).
La vera etimologia par quella di Casiri che osserva che Handalusia
significa in arabo la region dell'occidente, e così
equivale all'Hesperia dei Greci (Bibl. arabico-hispana, t. II,
p. 327, ec.).



381. Descrive il Mariana la caduta e il risorgimento della monarchia
dei Goti (t. I, p. 238-260, l. VI, c. 19-26, l. VII,
c. 1, 2). Lo stile di questo storico nella suo nobile opera
(Historia de rebus Hispani, libri XXX, Aia 1733, 4 volumi
in folio colla continuazione del Miniana) ha quasi il pregio
e l'energia degli autori Romani classici, e dal duodecimo
secolo in poi si può riposare sulle dottrine e sul giudizio che egli
palesa. Ma questo Gesuita non era scevro dai pregiudizi del
suo Ordine; come il suo rivale Buchanan, egli ammette e abbellisce
le leggende nazionali più assurde. Trascura troppo la
critica e la cronologia, e colla sua vivace immaginazione supplisce
alle lacune dei monumenti storici. Queste lacune sono
considerabili e frequentissime. Rodrigo di Toledo, primo storico
Spagnuolo, viveva cinque secoli dopo la conquista degli
Arabi: e quanto si sa dei tempi anteriori è ristretto in poche
linee aridissime degli oscuri annali, o cronache, d'Isidoro di
Badajoz e di Alfonso III re di Leone, da me trovati solamente
negli annali del Pagi.



382. Lo stupro, dice Voltaire, è difficile a fare, come a
provare. Si sarebbero mai collegati i vescovi per una fanciulla?
(Hist. gener., c. 26). Questo argomento non è concludente
in buona logica.



383. Sembra che nella storia di Cava, il Mariana (l. VI,
c. 21, pag. 241, 242) voglia gareggiare col racconto che fa
T. Livio nella storia di Lucrezia. Ad esempio degli antichi,
cita rare volte gli autori, e la testimonianza più antica indicata
dal Baronio (Annal. eccles., A. D. 715, n. 19) quella
è di Luca Tudense, diacono di Galizia, del secolo tredicesimo
il quale dice solamente Cava quam pro concubina utebatur.



384. Gli orientali Elmacin, Abulfaragio ed Abulfeda trapassano
in silenzio la conquista della Spagna, o appena appena
ne fan motto. Il testo di Novairi e degli altri scrittori Arabi
si trova, con qualche mistura, nella storia dell'Affrica e della
Spagna sotto la dominazion degli Arabi (Parigi 1765, 3 vol.
in 12, t. I, p. 55-114), scritta dal signor de Cardonne, e
in modo più conciso nella storia degli Unni (t. I, p. 347-350)
del signor de Guignes. Il bibliotecario dell'Escurial non
ha risposto alla mia aspettazione, eppure sembra che abbia
attentamente rifrustati i materiali confusi che sono sotto la
sua custodia. Alcuni frammenti preziosi del genuino Razis (che
scrisse in Cordova l'anno dell'Egira 300), di Ben-Hazil, etc.
dan lume alla storia della conquista di Spagna (V. Bibl. Arabico-Hispana,
t. II, p. 32-105, 106-182, 252-319, 332).
Il dotto Pagi ha fatto suo pro delle cognizioni che aveva il
suo amico abate di Longuerne sulla letteratura degli Arabi,
e molto mi giovarono le lor fatiche.



385. Uno sbaglio di Rodrigo di Toledo, nel paragone che ha
fatto degli anni lunari dell'Egira cogli anni giuliani dell'Era di
Cesare, condusse il Baronio, il Mariana e la turba degli storici
Spagnuoli a porre la prima invasion degli Arabi nell'anno 713, e
la battaglia di Cheres nel novembre 714. Questo anacronismo
di tre anni fu scoperto dai cronologi moderni, e soprattutto dal
Pagi (Critica, t. III, p. 169-171, 174), che hanno indicato
la vera data della rivoluzione. Il sig. Cardonne, versato
nella letteratura degli Arabi e che per altro ammise l'antico
errore, ha palesato in questo proposito una ignoranza o una
negligenza inescusabile.



386. Il primo anno dell'Era di Cesare, seguìta dalla legge
e dal popolo di Spagna sino al secolo decimoquarto, è di trent'otto
anni anteriore alla nascita di Gesù Cristo. Parmi che
si riporti alla pace generale per mare e per terra che rassodò
il potere e la divisione dei Triumviri (Dione-Cassio, l. XLVIII,
p. 547, 553; Appiano De bell. civ., l. I, p. 1054 ediz. in
folio). La Spagna era una delle province sottomesse a Cesare
Ottaviano, e Tarragona, che innalzò il primo tempio in
onore d'Augusto (Tacito, Annal., 1, 78), potè apprendere
dagli orientali questa specie d'adulazione.



387. Il padre Labat (Voyages en Espagne et en Italie,
t. I, pag. 207-217) parla col suo brio ordinario della strada
del Cantone e del vecchio castello del conte Giuliano, come
pure dei tesori nascosti ec., a cui prestan fede i superstiziosi
Spagnuoli.



388. Il geografo di Nubia (p. 154) descrive i siti che furono
il teatro della guerra; ma difficilmente si crede che il
Luogo-tenente di Musa siasi appigliato ad un espediente tanto
disperato ed inutile quanto quello d'incendiare i propri vascelli.



389. Xeres (la colonia romana d'Asta Regia) non è lontana
da Cadice che due leghe; nel sedicesimo secolo era un granaio
del paese, ed oggi è noto il vino Xeres a tutte le nazioni
Europee (Lud. Nonii Hispania: c. 13, p. 54-56, opera esattissima
e concisa). D'Anville (Etats de l'Europe, etc.
p. 154).



390. Id sane infortunii regibus pedem ex acie referentibus
saepe contingit. (Ben-Hazil di Granata, in Bibl. arabico-hispana,
t. II, p. 323). Alcuni Spagnuoli creduli pensano
che Rodrigo riposasse in una cella d'un Eremita; altri dicono
che fu chiuso vivo in una botte piena di serpenti, e che
esclamò con grido lamentevole: «Sono straziato nella parte
ove tanto peccai!» (Don Chisciotte, part. II, l. III, c. I).



391. Il sig. Swinburne ha speso settantadue ore e mezzo per
andare sopra le mule da Cordova a Toledo per la via più
breve. Debbe abbisognare più tempo alle mosse lente e deviate
d'un esercito. Attraversarono gli Arabi la provincia della
Mancia, divenuta pei lettori di tutte le nazioni una terra classica
sotto la penna di Cervantes.



392. Nonio (Hispania, c. 59, p. 181-186) descrive in pochi
tratti le antichità di Toledo, la quale nel tempo delle
guerre puniche era urbs parva, ed urbs regia nel sedicesimo
secolo. Egli prende in prestito da Rodrigo il fatale palatium
dei ritratti moreschi; ma modestamente accenna che altro non
era che un Anfiteatro romano.



393. Rodrigo di Toledo (Hist. Arab., c. 9, p. 17, ad calcem
Elmacin) descrive questa tavola di smeraldo, e si fonda
sull'autorità di Medinat-Almeyda, del quale ci dà il nome
in lettere arabiche. Par che conosca gli autori Musulmani; ma
non posso convenire col sig. di Guignes (Hist. des Huns,
t. I, p. 350) che abbia letto e copiato Novairi, perchè morì
un secolo prima che Novairi componesse la sua storia. Questo
sbaglio nasce da un errore anche più goffo: il sig. di Guignes
confonde lo storico Rodrigo Ximenes, arcivescovo di Toledo
nel secolo tredicesimo, col cardinale Ximenes che governò
la Spagna nel principio del secolo sedicesimo, e che ha
esercitato i pennelli della storia, ma non li ha maneggiati
giammai.



394. Avrebbe potuto Tarik incidere su l'ultima rocca quel
verso vanaglorioso di Regnard e dei suoi compagni nell'estremità
della Lapponia: Hic tandem stetimus, nobis ubi defuit
orbis.



395. Questo fu l'argomento del traditore Oppas; e i Capi a
cui si diresse non risposero già collo spirito di Pelagio: Omnis
Hispania dudum sub uno regimine Gothorum, omnis
exercitus Hispaniae in uno congregatus Ismaelitarum non
valuit sustinere impetum. (Chron. Alphonsi regis, apud Pagi,
t. III, p. 177).



396. D'Anville (Etats de l'Europe, p. 159) in poche parole,
ma chiare, riferisce il risorgimento dei Goti nelle Asturie.



397. I legionari superstiti dopo la guerra de' Cantabri (Dione-Cassio,
t. LIII, p. 720) furono collocati in questa metropoli
della Lusitania, e forse della Spagna (submittit cui tota
suos Hispania fasces). Nonio (Hispania, c. 31, p. 106-110)
fa l'enumerazione degli antichi edifizii, ma la termina con
queste parole: Urbs haec olim nobilissima ad magnam incolarum
infrequentiam delapsa est et praeter priscae claritatis
ruinas nihil ostendit.



398. I due interpreti di Novairi, il de Guignes (Hist. des
Huns, t. I, p. 349) ed il Cardonne (Hist. de l'Afrique et
de l'Espagne, t. I, pag. 93, 94, 104, 105) fanno entrare
Musa nella Gallia narbonese; ma io non trovo che Rodrigo di
Toledo, od i manoscritti dell'Escuriale faccian menzione di questa
impresa; ed una Cronaca francese rimanda l'invasione dei
Saraceni al nono anno dopo la conquista della Spagna, A.
D. 721 (Pagi, Critica, t. III, pag. 177, 195: Historiens
de France, t. III). Ho gran dubbio che Musa non abbia passato
i Pirenei.



399. Quattro secoli dopo Teodemiro, i suoi demanii di Murcia
e di Cartagena ritengono il nome di Tadmir nel geografo
di Nubia (Edrisi, p. 154-161); V. pure il d'Anville
(Etats de l'Europe, p. 156; Pagi, t. III, p. 164). Nonostante
la miseria in cui vedesi oggi l'agricoltura della Spagna,
il sig. Swinburne (Travels in Spain, p. 119) vide con
piacere la deliziosa vallata che da Murcia si stende ad Orihuela,
e che, in uno spazio di quattro leghe e mezzo, presenta
una quantità considerabile di belle biade, di legumi, di trifoglio,
di Aranci, ec.




400. V. questo trattato, in arabo e in latino, nella Bibliotheca
arabico-hispana, tom. II, pag. 105, 106. Ha la data
del 4 del mese Regeb, A. II. 94, cioè 5 aprile A. D. 713,
il che sembra che prolunghi la resistenza di Teodemiro e il
governo di Musa.



401. Il Fleury (Hist. eccles., t. IX, p. 261) ha dato, seguendo
l'istoria di Sandoval (p. 87), l'estratto d'altra convenzione
segnata A. AE. c. 115 A. D. 734, tra un Capo Arabo
ed i Goti e Romani del territorio di Coimbra nel Portogallo.
Quivi si fissa la contribuzione delle chiese a venticinque
libbre d'oro, quella dei monasteri a cinquanta, delle cattedrali
a cento; si dichiara che i cristiani saran giudicati dal
loro conte, ma che, negli affari capitali, questi dovrà consultare
l'Alcade; che le porte della chiesa saranno chiuse, e i
cristiani rispetteranno il nome di Maometto. Non ho sott'occhio
l'originale per decidere se sia fondato o no il sospetto
che questo scritto sia stato inventato per introdurre le immunità
d'un convento del paese.



402. Può paragonarsi questo gran disegno, attestato da vari
scrittori Arabi (Cardonne, t. I, p. 95, 96), a quello di Mitridate,
di marciare dalla Crimea a Roma, o all'altro di Cesare
di conquistare l'oriente, e di tornare dal settentrione in
Italia; ma l'impresa eseguita da Annibale supera per avventura
quei tre vasti divisamenti.



403. Mi duole assai che siano smarrite due Opere arabe dell'ottavo
secolo, una vita di Musa e una poesia sulle vittorie
di Tarik, delle quali, se non son perdute, non ho avuto almeno
alcuna notizia. La prima di queste, autentiche amendue, era
stata composta da un nipote di Musa, sfuggito alla strage della
famiglia; e la seconda dal Visir del primo Abdalrahman, Califfo
di Spagna, che aveva potuto conversare con qualche
veterano di quel conquistatore (Bibl. arabico-hispana, t. II,
p. 36-139).



404. Bibl. arabico-hispana, t. II, p. 32-252. La prima di
queste citazioni è tratta da una Biographia hispanica, scritta
da un Arabo di Valenza (V. i lunghi estratti che ne dà Casiri,
t. II, p. 30-121); e l'ultima da una cronologia generale
dei Califfi e delle dinastie Affricane e Spagnuole, con una
storia particolare di Granata, tradotta quasi tutta da Casiri
(Bibl. arabico-hispana, t. II, p. 177-319). L'autore Ebn-Khateb,
nativo di Granata, e contemporaneo di Novairi e di
Abulfeda (nacque A. D. 1313, e morì A. D. 1374) era storico,
geografo, medico e poeta (t. II, p. 71, 72).



405. Cardonne, Histoire de l'Afrique et de l'Espagne,
t. I, p. 116, 119.



406. Si vede nella biblioteca dell'Escuriale un lungo trattato
d'agricoltura composto da un Arabo di Siviglia nel dodicesimo
secolo, e Casiri aveva l'intenzione di tradurlo. Reca
una lista degli autori Arabi, Greci, Latini, ec. che vi sono
citati; ma è molto senz'altro se lo scrittore di Andalusia abbia
conosciuto gli ultimi per l'opera del suo concittadino Columella
(Casiri, Bibl. arabico-hispana, t. I, p. 323-338).



407. Bibl. arabico-hispana, t. II, p. 104. Casiri traduce la
testimonianza originale dello storico Rasis, tal quale si trova
nella Biographia hispanica araba, part. 9; ma stupisco altamente
vedendola diretta Principibus coeterisque christianis
Hispanis suis Castellae. Questo nome Castellae era ignoto
all'ottavo secolo, non avendo cominciato il regno di Castiglia
che nel 1022, un secolo dopo Rasis (Bibl. t. II, p. 530); e
quel nome indicava non una provincia tributaria, ma una serie
di castella non soggette a' Mori (d'Anville, Etats de
l'Europe, pag. 166-170). Se Casiri fosse stato buon critico,
avrebbe forse schiarito una difficoltà a cui ha dato egli per
avventura occasione.



408. Cardonne, t. I, p. 337, 338. Egli valuta questa entrata
a centotrenta milioni di franchi. Da questa pittura della
pace e prosperità dell'impero de' Mori resta amenizzato il sanguinoso
ed uniforme quadro della loro storia.



409. Posseggo per avventura una magnifica ed interessantissima
opera non mai posta in vendita, ma dispensata in dono
dalla Corte di Madrid, la Bibliotheca arabico-hispana escurialensis,
opera ed studio Michaelis Casiri, Syro Maronitae.
Matriti, in folio, tomus prior, 1760, tomus posterior,
1770. Questa edizione onora veramente i torchi di Spagna:
l'editore indica mille ottocento cinquant'un manoscritto giudiziosamente
classificati; e co' suoi lunghi estratti illustra la
letteratura musulmana e la storia di Spagna. Non rimane più timore
di perdere que' monumenti; ma fu veramente imperdonabile
la negligenza di chi non fece questo lavoro avanti l'anno
1671, tempo funesto per l'incendio che divorò la maggior
parte della Biblioteca dell'Escuriale, allora doviziosa delle
spoglie di Granata e di Marocco.



410. Gli Harbii, che così son detti, qui tolerari nequeunt,
furono, 1. quelli che non solo adorano Dio, ma ben anche
il sole, la luna, o gl'idoli; 2. gli atei utrique, quamdiu princeps
aliquis inter Mohammedanos superest, oppugnari debent
donec religionem amplectantur, nec requies iis concedenda
est, nec pretium acceptandum pro obtinenda conscientiae
libertate (Reland, Dissert. 10, De jure militari
Mahommedan., t. III, p. 14). Che teorica austera!



411. Si suppone che l'Autore ciò dica siccome asserito dai
seguaci della religion Maomettana, che avevano ed hanno
una prevenzione in favore di lei; poichè ogni buon credente
sa che le rivelazioni di Mosè, e gli Evangelj hanno
i caratteri, ed i segni che mostrano la loro origine divina;
nè questi segni e questi caratteri si osservano nella
pretesa rivelazione di Maometto. (Nota di N. N.).



412. In una conversazione del Califfo Al-Mamoun cogl'idolatri,
o Sabei di Charra, sta chiaramente indicata la distinzione
che facevasi tra una Setta proscritta e una tollerata,
tra gli Harbii, e il popolo del libro, ossia i credenti d'una
rivelazione divina (Hottinger, Hist. orient., p. 107, 108).



413. Vorrà dire l'Autore, che la legge di Maometto fu
più generale di quella di Mosè, alludendo alla permessa
poligamia: ma risguardando la legge di Mosè, anche come
quella soltanto d'un legislatore civile, è certamente più
saggia, e più conforme al buon ordine sociale di quella
di Maometto; nè vale il porre in campo il clima caldo degli
Arabi, perchè anche gli Ebrei abitavano i paesi ad essi
vicini. La pretesa folla de' misterj de' Cristiani, erano stati
determinati dai Concilj generali, secondo rettissime spiegazioni
dell'Evangelio, al sorger che facevano le erronee
opinioni particolari, ossia eresie, perciò quei misterj erano
già negli evangelj. (Nota di N. N.)



414. Il Zend o Pazend, che è la Bibbia de' Guebri, è da
questi, o almeno da' Musulmani annoverata fra' dieci libri che
Abramo ricevette dal cielo[*], e la loro religione ha il nome
onorevole di religione d'Abramo (d'Herbelot Bibl. orient.,
p. 701; Hyde, De religione veterum Persarum, c. 13, p. 27,
28, ec.). Temo assai che ci manchi una esposizione pura e libera
del sistema di Zoroastro. Il dottore Prideaux (Connection,
vol. I, p. 300, in 8) aderisce all'opinione che crede
che Zoroastro, durante la cattività di Babilonia, fosse schiavo e
discepolo d'un profeta Giudeo. I Persiani che furono i padroni
de' Giudei rivendicheranno forse l'onore, miserabile onore,
d'essere pure stati loro precettori per le opinioni religiose.



* Fu una tradizione delle teste calde d'alcuni abitanti
della Caldea, della Palestina, e dell'Arabia, e d'alcun
paese della Persia, che Abramo avesse scritto libri, o li
avesse ricevuti dal cielo; lo si fece anche scrittore d'astronomia.
Il Calmet ha mostrato che Abramo non iscrisse
libri, e non ne ricevè dal cielo; ed il Calmet è un cattolico
commentatore della sacra Scrittura: Mosè, i Profeti,
gli scrittori Ebrei se ne sarebbero gloriati. Il dotto
Autore poi dice benissimo, non aver noi un'esatta esposizione
del sistema religioso di Zoroastro, che fu un grand'uomo;
e siccome sappiamo, che alcune opinioni filosofiche,
o religiose si sono unite insieme, e ne venne che alcuna
di loro prese altro nome, così potè avvenire, che i
Maomettani abbiano accozzato colle cose dei pretesi libri
d'Abramo, da essi riverito, la religione persiana de' Magi,
e così questa, ch'era già stata data loro da Zoroastro,
sotto la rinomanza d'Abramo, sia stata tollerata da' Maomettani
potenti. I Guebri per altro, ed alcun'altra popolazione
della Persia, conservano anche oggidì l'antica religione
di Zoroastro: è estremamente difficile distruggere
una religione che abbia poste estese e ferme radici in uno
Stato: è questa l'opera del tempo. (Nota di N. N.).



415. Le mille ed una Notte Araba, dipintura fedele de' costumi
orientali, rappresentano sotto i più odiosi colori i Magi,
o adoratori del fuoco a cui rinfacciano il sagrifizio annuo di
un Musulmano. Non sussiste la menoma affinità tra le religioni
di Zoroastro e quella degli Indi; ma non di rado i Musulmani
le confondono, e questo sbaglio è stato una delle cagioni
della crudeltà di Timur (Hist. de Timur-Bec, di Cerefedin-Alì-Yezdi, l. V).



416. Vie de Mahomet di Gagnier, t. III, p. 114, 115.



417. Hae tres sectae, judaei, christiani, et qui inter Persas
magorum institutis addicti sunt κατ’ εξοχην (per eccellenza)
POPULI LIBERI dicuntur (Reland, Dissert., t. III,
p. 15). Il Califfo Mamoun confermò questa onorevole distinzione
che separava le tre Sette dalla religione indeterminata ed
equivoca de' Sabei, sotto lo scudo della quale permettevasi
agli amichi politeisti di Charrae il loro culto idolatra (Hottinger
Hist. orient., p. 167, 168).



418. Questa curiosa storia è narrata dal d'Herbelot (Bibl.
orient., p. 440, 449) su la testimonianza di Condemiro, ed
anche dello stesso Mirchond (Hist. priorum regum persarum,
etc. p. 9-18, not. p. 88, 89).



419. Mirchond (Mohammed emir Khoondah Shah), nativo di
Herat, compose in lingua persiana una storia generale dell'oriente,
dalla creazione del Mondo sino all'anno ottocento settantacinque
dell'Egira (A. D. 1471). Nell'anno 904 (A. D. 1498),
fu fatto bibliotecario del principe, e con questo soccorso pubblicò
in sette o dodici parti un'opera che fu commentata, e
poi fu ridotta in tre volumi dal suo figlio Condemiro (A.
E. 927, A. D. 1520). Petit de la Croix (Hist. de Gengis-Khan,
pag. 537, 538, 544, 545) accuratamente ha distinto
questi due scrittori confusi dal d'Herbelot (pag. 358, 410,
994, 995). I molti estratti da quest'ultimo pubblicati sotto il
nome di Condemiro appartengono al padre piuttosto che al figlio.
Lo storico di Gengis-Khan rimanda il lettore ad un manoscritto
di Mirchond datogli dal suo amico d'Herbelot. Ultimamente
fu stampato in Vienna, 1782, in quarto, cum notis
di Bernardo di Jenisch, un curioso frammento in persiano ed
in latino (le dinastie Taheriana e Soffariana), e l'editore dà
speranza di continuare l'opera di Mirchond.



420. Quo testimonio boni se quidpiam praestitisse opinabantur.
Mirchond per altro avrà condannato questo zelo, giacchè
approvava la tolleranza legale dei Magi, cui (il tempio
del Fuoco) peracto singulis annis censu, uti sacra Mohammedis
lege cautum, ab omnibus molestiis ac oneribus libero
esse licuit.



421. L'ultimo Mago, che abbia avuto un nome e qualche autorità,
sembra essere Mardavige-il-Dilemita, che nel decimo secolo
regnava nelle province settentrionali della Persia situate presso
il mar Caspio (d'Herbelot, Biblioth. orient., p. 355); ma i
Bovidi, suoi soldati e successori, professarono l'Islamismo,
oppure l'abbracciarono, ed io porrei la caduta della religione
di Zoroastro al tempo della loro dinastia (A. D. 933-1020).



422. Quanto ho esposto dello stato presente de' Guebri nella
Persia è tratto dal Chardin, il quale, benchè non sia nè il
più dotto, nè il più giudizioso de' viaggiatori moderni, è però
quegli che ha posto maggior diligenza nelle ricerche (Voyages
en Perse, t. II, p. 109, 179, 187, in 4). Pietro della
Valle, Oleario, Thevenot, Tavernier, ec., che indarno ho
consultati, non aveano occhi abbastanza esercitati con acutezza
sufficiente d'ingegno per ben esaminare questo popolo
sì osservabile.



423. La lettera d'Abdoulrahman, governatore o tiranno dell'Affrica,
al Califfo Aboul-Abbas, primo degli Abbassidi, ha la
data dell'A. E. 132 (Cardonne, Hist. de l'Afrique et de
l'Espagne, t. I, p. 168).



424. Bibl. orient., p. 66; Renaudot, Hist. patriar. Alex.,
p. 287, 288.



425. V. le lettere de' papi Leone IX (epist. 3), Gregorio
VII (l. I, epist. 22, 23; l. III, epist. 19, 20, 21), e
le annotazioni del Pagi (t. IV, A. D. 1053, n. 14; A. D.
1073, n. 13), il quale ha cercato il nome e il casato del
principe Moro, con cui carteggiava sì urbanamente il più superbo
de' Papi.



426. Mozarabes o Mostarabes, adscititii, secondo la traduzione
di quella parola in latino (Pocock, Specim. Hist. Arabum,
p. 39, 40; Bibl. arabico-hispana, t. II, pag. 18). La
liturgia mosarabica, tenuta un tempo dalla chiesa di Toledo,
è stata dai Papi disapprovata ed esposta alle incerte prove del
ferro e del fuoco (Marian., Hist. Hispan., t. I, l. IX, c. 18,
p. 378): è scritta in lingua latina, ma nell'undecimo secolo
si credè necessario (A. D. 1039) fare una versione in arabo
dei canoni dei Concilii di Spagna (Bibl. arabico-hispana,
t. I, pag. 547), ad uso dei vescovi e del clero de' paesi
soggetti ai Mori.



427. Circa la metà del decimo secolo l'intrepido inviato dell'imperadore
Ottone primo rinfacciò al clero di Cordova questa
colpevole condiscendenza (Vit. Johann. Gorz, in sec.
Benedict. V, n. 115, apud Fleury, Hist. eccles., t. XII,
pag. 91).



428. Pagi, Critica, t. IV, A. D. 1149 n. 8, 9. Egli osserva
giustamente che quando Siviglia fu ripresa da Ferdinando di
Castiglia non vi si trovarono altri cristiani fuorchè i prigionieri,
e che la descrizione delle chiese mozarabiche dell'Affrica
e della Spagna, datane da Giacomo di Vitry, A. D. 1218
(Hist. Hieros., c. 80, pag. 1095, in gestis Dei per Francos)
fu tolta da un libro più antico, e soggiugne che la data
dell'Egira 677 (A. D. 1278) debbe applicarsi alla copia, e
non all'originale d'un Trattato di giurisprudenza in cui si espongono
i dritti civili de' cristiani di Cordova (Bibl. arab.-hisp.,
t. I, pag. 47), e che i Giudei erano i soli dissidenti
che da Abul-Waled, re di Granata (A. D. 1313), potessero
essere perseguitati o tollerati (t. II, p. 288).



429. Renaudot, Hist. patriar. Alex., p. 288. Se avesse potuto
Leone Affricano, prigioniero in Roma, scoprire il menomo
avanzo di cristianesimo nell'Affrica, non avrebbe lasciato
di dirlo per far la corte al Papa.



430. Absit (diceano i cattolici al Visir di Bagdad) ut pari
loco habeas Nestorianos, quorum praeter Arabas nullus
alius rex est, et Graecos quorum reges amovendo Arabibus
bello non desistunt, etc. V. nelle Raccolte d'Assemani
(Bibl. orient., t. IV, p. 94-101) lo stato dei Nestoriani sotto
i Califfi. Nella dissertazione preliminare del secondo volume
d'Assemani viene esposto più concisamente quello dei Giacobiti.



431. Eutych., Annal., t. II, pag. 384, 387, 388; Renaudot
Hist. patr. Alex., p. 205, 206, 257, 332. Il primo di quei
patriarchi Greci poteva essere men fedele agli imperatori e
men sospetto agli Arabi, professando in qualche punto l'eresia
dei Monoteliti.



432. Motadhed, che regnò dall'A. D. 892 sino al 902. Conservavano
tuttavia i Magi il lor nome e il grado fra le religioni
dell'impero (Assem., Bibl. orient. t. IV, p. 97).



433. Narra Reland le angarie messe dalla legge e dalla giurisprudenza
musulmana sopra i cristiani (Dissert., tom. III,
p. 16-29). Eutichio (Annal., t. II, p. 448) e il d'Herbelot
(Bibl. orient., pag. 640) accennano gli ordini tirannici del
Califfo Motawakkel (A. D. 847-861), i quali sono ancora
in vigore. Il greco Teofane racconta, e probabilmente esagera,
una persecuzione del Califfo Omar II (Chron., p. 334).



434. S. Eulogio, che fu pure una delle vittime, celebra e
giustifica i martiri di Cordova (A. D. 850 ec.). Un sinodo
convocato dal Califfo censurò in modo equivoco la lor temerità.
Il saggio Fleury, usando la solita moderazione, non può
accordare la lor condotta colla disciplina dell'antichità: «Pure
l'autorità della chiesa ec.». (Fleury, Hist. eccles., t. X,
p. 415-522, e particolarmente p. 451-508, 509). Gli atti autentici
di questo sinodo spandono una viva luce, benchè passeggera,
sullo stato della chiesa di Spagna nel nono secolo.



435. V. l'articolo Eslamiah (noi diciamo cristianità) nella
Bibliothèque orientale (p. 325). Questa carta dei paesi soggetti
alla religion musulmana è attribuita all'anno dell'Egira
885 (A. D. 995), ed è di Ebn-Alwardi. Le perdite sofferte
dal Maomettismo in Ispagna da quel tempo in poi, si
sono bilanciate coi conquisti nell'Indie, nella Tartaria e nella
Turchia europea.



436. Nel collegio della Mecca s'insegna come lingua morta
l'arabo del Corano. Il viaggiator Danese paragona questo antico
idioma al latino; la lingua volgare dell'Hejaz e dell'Yemen
all'italiano, e i dialetti arabi della Sorìa e dell'Egitto
e dell'Affrica ec. al provenzale, allo spagnuolo, e al portoghese
(Niebuhr, Descript. de l'Arabie, p. 74 ec.).



437. Teofane ascrive i sette anni dell'assedio di Costantinopoli
all'anno 673 dell'Era cristiana (primo settembre 665 dell'Era
Alessandrina), e la pace dei Saracini quattro anni dopo; contraddizione
manifesta che il Petavio, il Goar e il Pagi (Critica,
t. IV, p. 63, 64) si sono ingegnati di togliere. Fra gli
Arabi, Elmacin registra l'assedio di Costantinopoli all'anno
52 dell'Egira (A. D. 672, 8 gennaio), e Abulfeda, i calcoli
del quale sono a mio giudizio più esatti e più credibile
l'asserzione, nell'anno 48 (A. D. 668, 20 febbraio).



438. V. sul primo assedio di Costantinopoli Niceforo (Breviar.,
p. 21, 22), Teofane (Chronograph., p. 294), Cedreno
(Compend., p 437), Zonara (Hist., t. II, l. XII, p. 89),
Elmacin (Hist. Saracen., pag. 56, 57), Abulfeda (Annal.
Moslem., p. 107, 108, vers. Reiske), d'Herbelot (Biblioth.
orient., Constantinah), Ockley (Hist. of the Saracens, v. II,
p. 127, 128).



439. Si troverà lo stato e la difesa dei Dardanelli nelle Memorie
del Barone di Tott (tom. III, pag 39-97), che era
stato inviato per fortificarli contro i Russi. Mi sarei aspettato
da un attore de' principali qualche più esatta particolarità: ma
pare che egli scriva più per dilettare che per istruire i lettori.
Forsechè quando s'accostarono gli Arabi, il ministro di Costantino,
come quello di Mustafà, non fosse distratto a trovare
due canarini che cantassero precisamente la stessa nota.



440. Demetrio Cantemiro, Hist. de l'empire ottom., p. 105,
106; Ricaut, Etat de l'empire ottom., p. 10, 11; Voyages
de Thevenot, part. I, p. 189. I cristiani supponendo che dai
Musulmani si confonda frequentemente il martire Abu-Ayub
col patriarca Giob, invece di provare l'ignoranza de' Turchi
danno a divedere la propria.



441. Teofane, quantunque Greco, è degno di fede per questi
tributi (Chronogr., p, 295, 296, 300, 301) che sono, con
qualche divario, raffermati dall'istoria araba di Abulfaragio
(Dynast., p. 128, ver. del Pocock).



442. La critica di Teofane è giusta ed espressa energicamente,
την Ρωμαικην δυναστειαν ακρωτηριασας.... πανδεινα κακα πεπονθεν η Ρωμανια υπο των Αραβων μεχρι του νυν, mutilando
la dinastia ottomana.... la Romania ebbe a sostenere
ogni sorta di mali sotto gli Arabi sino a questi
giorni (Chronog. p. 302, 303). La serie di quegli avvenimenti
si può raccogliere dagli annali di Teofane, e dal compendio
del Patriarca Niceforo, p. 22, 24.



443. Queste rivoluzioni sono scritte in uno stile chiaro e schietto
nel secondo volume dell'istoria dei Saracini composta da Ockley
(p. 233-370). Non solo dagli autori stampati, ma dai manoscritti
arabi d'Oxford ha tratto molti materiali; avrebbe potuto
cercare là entro molto di più se fosse stato rinchiuso nella
biblioteca Bodleiana, invece d'essere nella prigion della città,
destino troppo indegno d'un tal uomo e del suo paese.



444. Elmacin, che pone il conio delle monete arabe (A.
E. 76, A. D. 695) cinque o sei anni più tardi che gli storici
greci, ha confrontato il peso del dinaro d'oro, del maggiore
e del comune prezzo, colla dramma o dirhem d'Egitto
(p. 77), equivalente a circa due pennies 48 grani del
peso inglese (Hooper's Inquiry into ancient measures, p. 24-36),
o a circa otto scellini. Si può conchiudere, attenendosi ad
Elmacin e ai medici arabi, che v'erano dinari anche del valore
di due dirhem, e altri che non valevano che un mezzo
dirhem. La moneta d'argento era il dirhem in peso e in valore;
ma una bellissima, ancorchè antica, coniata a Waset
(A. E. 88), e conservata nella biblioteca Bodleiana, è di quattro
grani inferiore al campione del Cairo (V. l'Histoire universelle
moderne, t. I, p. 548 della traduzione francese).



445. Και εκωλυσε γραφεσθαι ελληνισι τους δημοσιους των λογοθεσιων κωδικας, αλλ’Αραβιοις αυτα παρασεμαινεσθαι χωρις των ψηφων, επνδη αδυνατον τη εκεινων γλωσση μοναδα, η δυαδα, η τριαδα η οκτω ημισυ η τρια γραφεσθαι, e proibì
di scrivere in greco i registri pubblici dei conti, ma d'indicarli
in lettere arabe separatamente, poichè era impossibile
scrivere l'unità, la dualità, il terno, l'otto e mezzo,
o il tre in quella lingua. (Teofane, Chronograph., p. 314).
Questo difetto, se v'era realmente, avrà stimolato gli Arabi
ad inventare, o a pigliare in prestito un altro metodo.



446. Secondo un nuovo sistema assai probabile, messo in campo
dal signor di Villoison (Anecdota Graeca, t. II, p. 152-157),
le nostre cifre non furono inventate nè dagli Indiani,
nè dagli Arabi, ma erano usate dagli aritmetici greci e latini
molto prima del secolo di Boezio. Quando sparvero le lettere
dall'occidente, quelle cifre furono adoperate dagli Arabi che
traduceano i manoscritti originali, e i Latini le usarono di
nuovo verso l'undecimo secolo.



447. Secondo la divisione dei Themi o province descritte da
Costantino Porfirogenito (De thematibus; t. I, pag. 9, 10),
l'Obsequium, denominazion latina dell'esercito o del palagio,
era nell'ordine pubblico il quarto. La metropoli era Nicea
che stendea la sua giurisdizione dall'Ellesponto ai paesi addiacienti
della Bitinia e della Frigia. (V. le carte che dal Delisle
son poste avanti l'Imperium orientale del Banduri).



448. Il Califfo avea mangiato due pannieri d'ova e di fichi,
cui divorava alternativamente, e avea finito il pasto con un
composto di midolla, e di zuccaro. In una delle sue peregrinazioni
alla Mecca mangiò Solimano in una volta diciassette
melegranate, un capretto, sei polli, e gran quantità di uve
di Tayef. Se la minuta del pranzo del sovrano dell'Asia è
veramente esatta, bisogna ammirarne più l'appetito che il
lusso (Abulfeda, Annal moslem. p. 128).



449. V. l'articolo di Omar Ben-Abdalaziz, nella Bibliothèque
orientale (p. 689, 690); praeferens, dice Elmacin (p. 91),
religionem suam rebus suis mundanis. Era tanto ansioso di
andare al soggiorno della divinità che fu inteso una volta affermare,
che non vorrebbe nemmeno incomodarsi a bagnar di
olio l'orecchio per guarire dalla sua ultima malattia. Non avea
che una camicia, e, in tempo che il lusso s'era introdotto
fra gli Arabi, non ispendeva più di due dramme all'anno (Abulfaragio,
p. 131); haud diu gavisus eo principe fuit orbis
Moslemus (Abulf., p. 127).



450. Niceforo e Teofane convengono in dire che fu levato
l'assedio di Costantinopoli il 15 agosto (A. D. 718). Ma assicurando
il primo, che è il più degno di fede, aver durato
13 mesi, si sarà ingannato il secondo asserendo, che cominciò
nell'anno precedente nello stesso giorno. Non vedo che
il Pagi abbia notata questa contraddizione.



451. Sul secondo assedio di Costantinopoli ho seguito Niceforo
(Brev. p. 33-36), Teofane (Chronogr. p. 324-334),
Cedreno (Compend., p. 449-452), Zonara (t. II. p. 98-102)
Elmacin (Hist. Sarac. p. 88), Abulfeda (Ann. moslem, p.
126), e Abulfaragio (Dynast. p. 130), autore arabo che appaga
di più i lettori.



452. Carlo Dufrène Ducange, guida sicura ed istancabile pel
medio evo e per la storia di Bisanzio, ha trattato del fuoco
greco in molti luoghi de' suoi scritti, e non rimane speranza
di spigolare molti fatti dopo di lui. V. in particolare Glossar.
med. et infim. graecitat., page 1275, sub voce τνρ θαλασσιον υγρον fuoco marino liquido. Gloss. med. et infim. latin. ignis
graecus; Observations sopra Villehardouin, p. 305, 307; Observations
sopra Joinville, p. 71, 72.



453. Teofane lo chiama αρχιτεχτων architetto (p. 295);
Cedreno (p. 437) fa venire quell'artista da Eliopoli (dalle
rovine d'Eliopoli) in Egitto; e diffatti la chimica si studiava
particolarmente dagli Egiziani.



454. Dietro una debole autorità, ma una verosimiglianza fortissima,
si suppone che la nafta, l'oleum incendiarium della
storia di Gerusalemme (Gest. Dei per francos, pag. 1167),
la fonte orientale di Giovanni di Vitry (lib. III c. 84), entrasse
nella composizione del fuoco greco. Cinnamo (l. VI,
p. 165) chiama il fuoco greco πυρ Μηδικον fuoco Medo;
e si sa esservi gran quantità di nafta tra il Tigri e il mar
Caspio. Plinio (Hist. nat., II, 109) dice che la nafta servì
alla vendetta di Medea, e secondo l'una o l'altra etimologia
Ελαιον Μηδιας o Μηδειας olio di Media o di Medea (Procopio
De bell. Gothic., l. IV, c. II) può significare questo
bitume liquido.



455. V. sulle varie specie d'olio e di bitumi i Saggi chimici
(v. V, saggio I) del dottor Watson (ora vescovo di Landaff).
Questo libro classico è di tutti quelli che conosco il più atto
a diffondere il gusto e le cognizioni della chimica. Le idee
men perfette che ne avevano gli antichi si trovano in Strabone
(Geograf. l. XVI, p. 1078), e in Plinio (Hist. nat., II
p. 108, 109); huic (Naphtae) magna cognatio est ignium,
transiliuntque protinus in eam undecunque visam. Otter
(t. I, pag. 153-158), è quello tra i nostri viaggiatori che in
questa materia mi soddisfa di più.



456. Anna Comnena ha squarciato in parte questo velo. Απο της πευκης, και αλλων τινων τοιουτων δενδρων αειθαλων συναγεται δακρυον ακαυστον. Τουτο μετα θειου τριβομενον εμβαλλετα, εις αυλισκους καλαμων και εμφυσαται παρα του παιξοντος λαβρω και συνεχει πνευματι. Dalla pece e da altri consimili alberi,
sempre verdi, si raccoglie una stilla non ardente. Questa
pestata col zolfo si lancia nei tubi delle canne, e si soffia
colla bocca ed esce col fiato. (Alexiad. l. XIII, pag. 383).
Altrove ella fa menzione della proprietà d'ardere κατα το πρανες και εφ’ εκατερα nel piano e dalle bande. Leone, al capo
decimonono della sua Tattica (Opera Meursii, t. VI, p. 843,
ediz. del Lami, Firenze 1745), parla della nuova invenzione
del πυρ μετα βροντης και καπνου fuoco con fragore e con fumo.
Queste sono testimonianze originali e di persone d'alto
affare.



457. Costantino Porfirogenito, De administratione imperii,
c. 13, p. 64, 65.



458. Histoire de saint Louis, p. 39, Parigi, 1688; p. 44,
Parigi, dalla stamperia reale 1761. Per le osservazioni del Ducange
è preziosa la prima di queste edizioni, e la seconda per
la purezza del testo del Joinville. Il quale è l'unico autore
che ne insegni come i Greci, coll'aiuto d'una macchina che
operava come la fionda, lanciavano il fuoco greco dietro un
dardo o una chiaverina.



459. Sia vanità sia smania di contendere l'altrui fama la più
fondata, si sono indotti alcuni moderni a fissare prima del quattordicesimo
secolo la scoperta della polvere da schioppo (V. sir
William Temple, Dutens ec.), e quella del fuoco greco prima
del settimo secolo. (V. il Sallustio del presidente de Brosses
t. II, p. 381); ma le testimonianze da essi citate, anteriori all'epoca
a cui si assegnano queste scoperte, sono di rado chiare
e satisfacenti, e si può dubitare di frode, e di credulità negli
scrittori successivi. Gli antichi negli assedii facevano uso
di combustibili che contenevano olio e zolfo, e il fuoco greco
per la qualità, e per gli effetti ha qualche somiglianza colla
polvere da schioppo. Intanto la prova più difficile da eludere
sull'antichità della prima scoperta sta in un passo di Procopio
(De bell. goth. l. IV, c. 11); e su quella della seconda
in alcuni fatti della storia di Spagna al tempo degli Arabi
(A. D. 1249, 1312, 1332, Bibl. arabico-hispana, t. II,
p. 6, 7 e 8).



460. Il monaco Bacone, quell'uomo straordinario, rivela due
delle sostanze che entrano nella polvere da schioppo il salnitro
e il zolfo; e nasconde la terza sotto una frase di gergo
misterioso, quasi temesse la conseguenza della sua scoperta
(Biographia britannica, vol. I, p. 430, quarta edizione).



461. V. sull'invasion della Francia, e la sconfitta degli
Arabi per opera di Carlo Martello, l'Historia Arabum (c. II,
12, 13, 14) di Rodrigo Ximenes, arcivescovo di Toledo, che
avea sotto gli occhi la cronaca cristiana di Isidoro Pacense,
e l'istoria dei Maomettani scritta dal Novairi. I Musulmani
tacciono o in poche parole fan cenno della loro perdita: ma
il signor Cardonne (t. I, pag. 129, 130, 131) ha fatto un
racconto puro e genuino di quanto ha potuto attingere dalle
opere di Ibn-Halikan, di Hidjazi, e d'un anonimo. I testi
delle cronache di Francia e delle vite dei Santi stanno nella
raccolta del Bouquet (t. III) e negli annali del Pagi (t. III),
il quale ha riordinata la cronologia sulla quale gli annali del
Baronio s'ingannano di sei anni. Si scorge più sagacità e spirito
che verace erudizione negli articoli Abderamo e Manuza
del dizionario del Bayle.



462. Eginhart, De vita Caroli magni, c. 2, pag. 13-18,
edizione di Schmink, Utrecht, 1711. Qualche critico moderno
accusa il ministro di Carlo Magno d'aver esagerata la debolezza
dei Merovingi; ma le sue osservazioni generali sono
esatte, e i lettori francesi godran sempre di ripetere i bei versi
del Leggio di Boileau.



463. Mamaccae sulla Oisa, tra Compiègne e Noyon, chiamato
da Eginhart perparvi redditus villam (vedi le Note
della carta dell'antica Francia nella raccolta di Don Bouquet).
Compendium, o Compiègne, era un palagio più maestoso
(Adriano Valois, Notitia Galliarum, p. 159); e l'abate
Galliani, quel sì gioviale filosofo, potè dire con verità (Dialogues
sur le commerce des blés) che era la residenza dei re
cristianissimi e capellutissimi.



464. Anche prima che fosse fondata questa colonia, A. U.
C. 630 (Velleio Patercolo, I, 15) ai tempi di Polibio (Hist.
t. III, pag. 263, ediz. di Gronov.). Era Narbona una città
celtica di primo ordine, ed uno dei luoghi più settentrionali
del Mondo allora conosciuto (d'Anville, Notice de l'ancienne
Gaule, p. 473).



465. Non sempre i Santi fanno miracoli, e possono anche
lasciare di farne in causa propria. (Nota di N. N.)



466. Rodrigo Ximenes rimprovera ai Saracini di avere violato
il santuario di S. Martino di Tours. Turonis civitatem,
ecclesiam et palatia vastatione et incendio simili diruit et
consumpsit. Il continuator di Fredegario non rimprovera loro
che l'intenzione: ad domum beatissimi Martini evertendam
festinant; at Carolus, etc. L'annalista francese era più tenero
dell'onore del Santo.



467. Non sembra potersi negare, che, se gli Arabi avessero
continuato ed assodato le loro conquiste fatte in
Francia nel principio dell'ottavo secolo, non s'insegnerebbe
in Francia, in Germania, in Italia, ed in Oxford
la religione di Maometto, giacchè avevano annientato la
religione cristiana nelle conquistate province affricane, e
volti i popoli con varj mezzi e coll'educazione a professare
la religione de' vincitori, siccome han fatto i Cristiani
conquistatori dell'Allemagna intorno al principio del secolo
nono, e di molte province vaste d'America nel decimosesto;
ma il buon credente deve pensare, che Gesù Cristo,
che assiste sempre in un modo invisibile i suoi seguaci,
avrebbe protetto la sua religione. I conquistatori nei
tempi passati volevano, che i popoli vinti adottassero la
lor religione, e la prosperità dell'armi seco traeva quella
del culto dei vincitori; ma i progressi del sapere seco condusse
la tolleranza reciproca delle opinioni religiose, ed
un popolo vinto, o passato ad altro dominio, è sicuro di
conservare il suo culto qualunque egli sia. Crediamo poi,
che i mali della guerra recati all'Europa dagli Arabi sieno
stati molto minori di quelli ch'ella ebbe a soffrire dopo
quell'epoca fino alla fine del regno di Luigi XIV. D'altronde
l'Europa ignorantissima ne' tempi della grande prosperità
e potenza degli Arabi, fu da essi istruita specialmente
nelle matematiche, nell'astronomia, e nella medicina;
beneficio che compensò di gran lunga i mali della guerra.
(Nota di N. N.)



468. Dubito per altro se le moschee d'Oxford avrebbero prodotto
un'Opera tanto elegante e ingegnosa di controversia quanto
lo sono le prediche ultimamente fatte (at Bampton's lectures)
dal sig. White, professore di lingua araba. Le osservazioni
che fa sull'indole e la religion di Maometto sono con
bell'arte adattate al suo subbietto, e generalmente fondate sulla
verità e sulla ragione. Egli fa la figura d'un avvocato pieno
di spirito e d'eloquenza, ed ha talora i pregi d'uno storico
e d'un filosofo.



469. Gens Austriae membrorum preeminentia valida, et
gens Germana corde et corpore praestantissima, quasi in
ictu oculi manu ferrea et pectore arduo Arabes extinxerunt.
(Rodrigo di Toledo, c. 14).



470. Son questi i conti di Paolo Warnefrid, diacono d'Aquileia
(De gestis Langobard., l. VI, p. 921, ediz. di Grozio)
e d'Anastasio, bibliotecario della chiesa Romana (in vit. Gregorii
II): parla quest'ultimo di tre spugne miracolose, che
rendettero invulnerabili i soldati francesi che le aveano spartite
fra loro. Sembrerebbe che nelle sue lettere al Papa si usurpasse
Eude l'onore della vittoria; tale è il rimprovero che gli
fanno gli annalisti francesi, i quali l'accusano falsamente ancor
essi d'aver chiamato i Saracini.



471. Pipino, figlio di Carlo Martello, ripigliò Narbona e il resto
della Settimania A. D. 755 (Pagi Crit., t. III, p. 300).
Trentasette anni dopo, fecero gli Arabi una scorreria in questa
parte della Francia, e impiegarono i prigionieri alla costruzione
della moschea di Cordova (De Guignes, Hist. des Huns,
t. I, P. 354).



472. Non è da meravigliarsi, che in quei tempi si scrivessero,
e si spacciassero simili cose; la storia dei secoli di
mezzo n'è piena; l'interesse od il fanatismo le dettava,
e l'ignoranza e la stupidità le avvalorava, e le accettava.
Ciò nulla ha a fare coll'intrinseco della religione cristiana
tanto nella parte dogmatica, che nella parte morale.
(Nota di N. N.)



473. Questa lettera pastorale diretta a Luigi il Germanico,
nipote di Carlo Magno, è probabilmente composta dall'astuto
Hincmar, ha la data dell'anno 858, ed è segnata dai vescovi
delle province di Reims e di Rouen (Baronio, Annal. eccles.,
A. D. 741; Fleury Hist. eccles., t. X, p. 514, 516).
Baronio stesso, per altro, e i critici francesi rigettano con disprezzo
questa favola inventata dai vescovi.



474. I cavalli e le selle che avean portato le sue mogli furono
uccisi ed arsi, per timore che non fossero montati poi
da un uomo. Mille e dugento muli, o cammelli, erano destinati
al servizio della cucina, ove si consumavano ogni giorno
tremila pani, cento agnelli, senza parlare de' buoi, del pollame
ec. Abulfaragio (Hist. dynast. p. 140).



475. Al-Hemar. Egli era stato governator della Mesopotamia,
e in un proverbio arabo vien lodato il coraggio di quegli asini
guerrieri, che mai non fuggono davanti al nemico. Questo
soprannome di Merwan può giustificare la nota similitudine
d'Omero (Iliade, A. 557, etc.), e il soprannome e la citazione
Omerica devono impor silenzio ai moderni, che riguardan
l'asino come una emblema di stupidità e di bassezza (d'Herbelot,
Bibl. orient., p. 558).



476. Quattro città d'Egitto portano il nome di Busir, o Busiride,
sì famoso nelle favole greche. La prima, in cui fu
morto Merwan, sta all'occidente del Nilo, nella provincia
di Fium o d'Arsinoe, la seconda nel Delta, nel Nomo
Sebennitico, la terza presso le Piramidi, e la quarta, che fu
distrutta de Diocleziano (V. il Capitolo XIII di quest'opera),
è nella Tebaide. Ecco una nota del dotto, ed ortodosso
Michaelis: Videntur in pluribus Aegypti superioris urbibus
Busiri Coptoque arma sumpsisse christiani, libertatemque
de religione sentiendi defendisse, sed succubuisse, quo in
bello Coptus et Busiris diruta, et circa Esnam magna strages
edita. Bellum narrant, sed causam belli ignorant scriptores
Byzantini, alioqui Coptum et Busirim non rebellasse
dicturi, sed causam christianorum suscepturi (Nota 211
p. 100). V. sulla geografia delle quattro Busiridi, Abulfeda (Descript.
Aegypt., p. 9, vers. Michaelis, Gottingue, 1776, in-4),
Michaelis (Not. 122-127, p. 58-63) e d'Anville (Mém. sur
l'Egypte, p. 85-147-205).



477. V. Abulfeda (Annal. moslem. p. 136-145), Eutichio
(Annal., t. II, p. 392, vers. Pocock), Elmacin (Hist. Saracen.,
pag. 109-121), Abulfaragio (Hist. dynast. p. 134-140),
Rodrigo di Toledo (Historia Arabum, c. 18 p. 33),
Teofane (Chronographie, p. 356, 357, che parla degli Abbassidi
sotto il nome di Χωρασανιται Corasaniti e di Μαυροφοροι
Maurofori) e la Biblioth. d'Herbelot, articoli Ommiades,
Abbassides, Maerwan, Ibrahim, Saffah, Abou-Moslem.



478. Si consulti sulla rivoluzione di Spagna, Rodrigo di Toledo
(c. 18, pag. 34, ec.), la Bibliotheca arabico-hispana
(t. II, p. 30, 198) e Cardonne (Hist. de l'Afriq. et de l'Esp.,
t. I, p. 180-197, 205, 272, 323, ec.).



479. Io non confuterò gli errori bizzarri, nè le chimere di
Sir William Temple (Oeuvres, v. III, p. 372-374, ediz. in 8),
nè del Voltaire (Hist. générale, c. 28, tom. II, p. 124, 125,
ediz. di Losanna) sulla division dell'impero de' Saracini. Gli
errori del Voltaire provengono da difetto di notizie e di riflessione:
ma sir William fu tratto in inganno da un impostore
Spagnuolo, che ha inventato una storia apocrifa del conquisto
della Spagna fatto dagli Arabi.



480. Il geografo d'Anville (l'Euphrate et le Tigre, p. 121-123)
e il d'Herbelot (Biblioth. orient., p. 167, 168) bastano
a dar a conoscere Bagdad. I nostri viaggiatori Pietro della
Valle (t. I, p. 688-698), Tavernier (t. I, p. 230-238), Thevenot
(part. II, p. 209-212), Otter (t. I, p. 162-168) e
Niebuhr (Voyage en Arabie, t. II, p. 239-271) non la
videro che decaduta; e per quanto io so, il geografo di Nubia
(p. 204) e l'Ebreo Beniamino di Tudela (Itinerarium,
p. 112-123, di Const. imperatore, apud Elzevir 1633), sono
i soli scrittori che vedessero Bagdad sotto il regno degli Abbassidi.



481. Si posero le fondamenta di Bagdad, A. E. 145 (A. D.
762). Mostasem, ultimo degli Abbassidi, venne in balìa dei Tartari
che lo mandarono a morte, A. E. 656 (A. D. 1258, 20
febbraio).



482. Medinat al Salem, Dar al Salam. Urbs pacis, o Ειρηνοπολις
(Irenopoli), secondo la denominazione ancor più elegante
che le han data i scrittori Bizantini. Non van d'accordo gli
autori sull'etimologia di Bagdad; ma convengono che la prima
sillaba in lingua persiana significa un giardino di Dad,
eremita cristiano, la cella del quale era la sola abitazione che
fosse nel sito ove si fabbricò la città.



483. Reliquit in aerario sexcenties millies mille stateres,
et quater et vicies millies mille aureos aureos. (Elmacin,
Hist. Saracen. p. 126). Ho valutato le pezze d'oro per otto
scellini, ed ho supposto che la proporzione dell'oro all'argento
fosse di dodici a uno: ma non mi fo mallevadore delle
quantità numeriche di Erpenio; i Latini non vagliono più dei
Selvaggi nei calcoli aritmetici.



484. D'Herbelot p. 638; Abulfeda (p. 154) nivem Meccam
apportavit, rem ibi aut nunquam aut rarissime visam.



485. Descrive Abulfeda, (pag. 184-189) la magnificenza e la
liberalità d'Almamon. Il Milton fece allusione a quest'uso
orientale:



«Ovvero ai luoghi ove il pomposo oriente, colla opulenta
sua mano, versa sopra i suoi re l'oro e le perle della Barbarìa».



Mi son valso dell'espression moderna di lotto per tradurre
li missilia degli imperadori Romani, i quali davano un premio
o un lotto a chi lo coglieva quando era gettato in mezzo
alla folla.



486. Quando Bell d'Antermony (Travels, vol. I; pag. 99)
accompagnò l'ambasciador Russo all'udienza dello sventurato
Shah Hussein di Persia, furon condotti nella sala dell'assemblea
due leoni, per far mostra del potere che aveva il monarca
sugli animali più feroci.



487. Abulfeda, p. 237: d'Herbelot, p. 590. Quell'ambasciator
Greco giunse a Bagdad A. D. 917. Nel passo d'Abulfeda
mi son servito, con qualche cangiamento, della traduzione inglese
del dotto ed amabile sig. Harris di Salisbury (Philological
Enquiries, 364, 365).



488. Cardonne, Hist. de l'Afr. et de l'Esp., t. I, p. 330-336.
La descrizione e le incisioni dell'Alhambra, che si trovano
nei Voyages de Swinburne (p. 171-188, in ingl.), danno
una vera idea del gusto e dell'architettura degli Arabi.



489. Cardonne, t. I, pag. 329, 330. I detrattori della vita
umana citeranno in aria di trionfo questa confessione, i lamenti
di Salomone sulle vanità del mondo (V. il poema verboso
ma eloquente di Prior) e i dieci giorni felici dell'imperatore
Seghed (Rambler, n. 204, 205); spesso sono smodati
i loro disegni, e rare volte imparziale il lor modo di valutarli.
Se mi è lecito parlar di me (il sol uomo di cui posso con
certezza parlare), i miei giorni felici han superato di molto
il piccol numero indicatoci dal Califfo di Spagna, a continuano
tuttavia; nè temerò di aggiungere, che il piacere che io
provo a comporre quest'Opera ha una gran parte nel conto
de' miei giorni beati.



490. Il Gulistan (pag. 239) narra la conversazione di Maometto
e d'un medico (Epistol. Renaudot, in Fabricio, Bibl.
graec., t. I, p. 814). Il Profeta esso stesso era versato nell'arte
della medicina, e il Gagnier (Vie de Mahomet, t. III,
p. 394-405) ha fatto un estratto degli aforismi che sussistono
sotto il suo nome.



491. V. le particolarità di questa curiosa architettura delle
api in Réaumur (Hist. des Insectes, t. V., Memoria 8). Questi
esagoni son terminati da una piramide. Un matematico ha
cercato quali angoli dei tre lati d'una tal piramide adempirebbero
al dato fine colla minor quantità di materie possibili,
ed ha determinato il più grande in 109°, 26′, e il più piccolo
in 70°, 34′. La misura che seguono le api è di 109°, 28′,
e di 70°, 32′. Questa perfetta concordanza non fa onore
per altro al lavoro se non a danno dell'artista, poichè le api
non conoscono la geometria trascendente.



492. Saied-Ebn-Ahmed, Cadì di Toledo, che morì A. E. 462,
A. D. 1069, ha somministrato ad Abulfaragio (Dynast. p. 160)
questo passo singolare, come pure il testo dello Specimen Historiae
Arabum del Pocock. Alcuni aneddoti letterari sui filosofi
e i medici ec., vissuti sotto ogni Califfo, formano il primario
pregio delle dinastie di Abulfaragio.



493. Questi aneddoti letterari sono tratti dalla Bibliotheca
arabico-hispana (t. II, p. 38, 71, 201, 202), da Leone Affricano
(De Arab. medicis et philosophis, in Fabrizio, Bibl.
graec., t. XIII, p. 259-298, ed in particolare p. 274), da
Renaudot (Hist. patriar. Alex. p. 274, 275, 536, 537), e
dai Remarques chronologiques d'Abulfaragio.



494. Il Catalogo arabo dell'Escuriale darà un'idea giusta della
proporzion delle classi. Nella biblioteca del Cairo, i manoscritti
d'astronomia e di medicina eran da seimila e cinquecento,
con due bei globi, uno di bronzo e l'altro d'argento (Bibl.
arab.-hispana, t. I, p. 417).



495. Vi si è trovato, per esempio, il quinto, sesto e settimo
libro (manca sempre l'ottavo) delle Sezioni coniche d'Apollonio
Pergeo, stampati poi, nel 1661, secondo il manoscritto di
Firenze (Fabr. Bibl. graec. t. II, p. 559). I dotti per altro
possedevano già il quinto libro indovinato e rinnovato dal Viviani
(V. il suo elogio nel Fontenelle, t. V, p. 59 ec.).



496. Il Renaudot (Fabricio, Bibl. graec. t. I, p. 812, 816)
discute in un modo veramente filosofico il pregio di queste
versioni arabe piamente difese dal Casiri (Bibliot. arab.-hisp.
t. I, p. 238-240). La maggior parte delle traduzioni di Platone,
d'Aristotile, d'Ippocrate, di Galeno ec., che viveva in Corte
dei Califfi di Bagdad, e che morì A.D. 876. Era Capo d'una
scuola o d'un'officina di traduttori, e van sotto il suo
nome le Opere dei suoi discepoli. V. Abulfaragio (Dynast.,
p. 88, 113, 171-174, et apud Assemani, Bibl. orient., t. II,
p. 438), d'Herbelot (Bibl. orient., p. 456), Assemani (Bibl.
orient., t. III, pag. 164) e Casiri (Bibl. arabico-hispana
t. I, p. 238 ec., 251, 286-290; 302-304, ec.).



497. V. Il Moshemio, Instit. Hist. eccles., p. 181, 214, 236,
257, 315, 338, 396, 438 ec.



498. Il Commentario più elegante su le categorie o su i predicamenti
d'Aristotile è quello che si trova nei Philosophical
arrangements del signor Giacomo Harris (Londra 1775 in 8),
il quale si ingegna di ravvivare lo studio delle lettere e della
filosofia dei Greci.



499. Abulfaragio, Dynast., p. 81-222; Bibl. arab.-hispan.,
t. I, p. 370, 371. In quem (dice il Primate de' Giacobiti) si immiserit
se lector, oceanum hoc in genere (algebrae) inveniet.
Non si sa in qual tempo abbia vissuto Diofanto d'Alessandria.
Ma sussistono ancora i suoi sei libri, e sono stati
spiegati dal Greco Planude, e dal Francese Meziriac (Fabricio,
Bibl. graec., t. IV, p. 12-15).



500. Abulfeda (Annal. moslem., p. 210, 211, vers. Reiske)
descrive questa operazione dietro la scorta di Ibn-Challecan
e de' migliori storici. Questo grado misurato esattamente
era di dugentomila cubiti regi, ossia assemiti; misura che gli
Arabi avean tolta dai libri divini, e dagli usi della Palestina
e dell'Egitto; questo antico cubito si vede quattrocento volte
sopra ogni lato della base della gran piramide, e indica, per
quanto pare, le misure primitive e universali dell'oriente (V. la
Metrologia del laborioso sig. Paucton, p. 101, 195).



501. V. le Tavole astronomiche d'Ulugh-Begh, colla Prefazione
del dottor Hyde, nel primo volume del suo Syntagma
dissertationum, Oxford, 1767.



502. Albumasar e i migliori astronomi arabi convenivano della
verità dell'astrologia, e attigneano le loro predizioni più sicure,
non già da Venere e Mercurio, ma da Giove e dal Sole.
(Abulfaragio Dynast., p. 161-163). V. sullo stato e sui
progressi dell'astronomia in Persia il Chardin (Voyages t. III,
p. 162-283).



503. Bibl. arabico-hispana, t. I, pag. 438. L'autore originale
narra un'istoria faceta d'un pratico ignorante, ma senza
malizia.



504. Nel 956, Sancio il Grasso, re di Leone, fu guarito dai
medici di Cordova. (Mariana, l. VIII, c. 7; t. I, p. 318).



505. Muratori discute, da quell'uomo dotto e giudizioso che
egli era, (Antiquit. Ital. med. aevi, t. III, p. 932-940) ciò
che si riferisce alle scuole di Salerno, e alla introduzione della
dottrina degli Arabi in Italia (V. pure Giannone, Istoria civile
di Napoli t. II, p. 119-127).



506. V. una bella descrizione dei progressi dell'anatomia, in
Wotton, (Reflections on ancient and modern learning, p. 208-256).
I begli ingegni hanno indegnamente assalita la sua riputazione
nella controversia del Boyle e del Bentley.



507. Bibliot. arab.-hispan. t. I, p. 275. Al-Beithar di Malaga,
il più grande dei lor botanici, avea viaggiato in Affrica,
nella Persi e nell'India.



508. Il dottor Watson (Elements of chemistry, v. I, p. 17 ec.)
consente che i progressi degli Arabi nella chimica erano veramente
opera loro: egli cita non ostante la modesta confessione
del celebre Geber, scrittore del nono secolo (d'Herbelot
p. 387), il quale diceva d'aver ricavato dagli antichi Saggi
la maggior parte delle sue cognizioni, forse sulla trasmutazione
de' metalli. Qual che fosse l'origine o la vastità del loro
sapere, sembra che le arti della chimica e dell'alchimia fossero
diffuse nell'Egitto tre secoli almeno prima di Maometto
(Wotton's Reflections, p. 121-133; Paw, Recherches sur
les Egyptiens et sur les Chinois, t. I, p. 376-429).



509. Abulfaragio (Dynast., p. 26-148) cita una version siriaca
dei due poemi d'Omero, fatta da Teofilo, Maronita cristiano
del monte Libano, il quale professava l'astronomia in
Roha o Edessa sulla fine dell'ottavo secolo: la sua Opera sarebbe
una curiosità letteraria. Ho letto in qualche luogo, ma
senza crederlo, che Maometto II traducesse in lingua turca le
Vite di Plutarco.



510. Ho letto con gran piacere il commentario latino di Sir
William Jones sulla poesia asiatica (Londra 1774 in 8), che
quest'uomo maraviglioso, per la sua cognizione sulle lingue,
pubblicò in gioventù. Oggi, che il suo gusto e il suo ingegno sono
perfettamente maturi, scemerebbe per avventura un poco gli
elogi così caldi ed anche esagerati, che egli dà alla letteratura
degli orientali.



511. È stato accusato Averroe, un de' filosofi Arabi, d'avere
sprezzate le religioni dei Giudei, dei Cristiani e dei Musulmani
(V. il suo articolo nel Dizionario di Bayle): certamente
ognuna di queste religioni direbbe che fu ragionevole il suo
disprezzo, eccetto che nella parte che la concerne.



512. D'Herbelot, Bibl. orient., p. 546.



513. Θεοφιλος ατοπον κρινας ει την των οντων γνωσιν, δι ην το Ρωμαιων γενος θαυμαζεται εκδοτον ποιησει τοις εθνεσι, etc.
Stimando Teofilo cosa inopportuna se comunicasse ai Gentili
la cognizione degli Enti per cui sono ammirati i Romani,
ec. Cedreno (p. 548) espone i vili motivi d'un imperatore,
che nobilmente negò un matematico alle istanze ed
alle offerte del Califfo Almamon. Questo sciocco scrupolo, quasi
negli stessi termini, è riferito dal continuator di Teofane (Scriptores
post Theophanem, p. 118).



514. V. il regno e il carattere di Haroun-al-Rashid nella Bibliothèque
orientale, p. 431-433, all'articolo di quel Califfo,
e negli altri a cui ci rimanda il d'Herbelot: questo dotto compilatore
ha trascelto con molto gusto nelle cronache d'oriente
gli aneddoti istruttivi e dilettevoli.



515. Quanto alla situazione di Racca, l'antico Niceforio, veggasi
d'Anville (l'Euphrate et le Tigre, pag. 24-27). Nelle
Notti Arabe si parla di Haroun-al-Rashid come se non uscisse
mai di Bagdad. Egli rispettava la sede reale degli Abbassidi:
ma i vizi degli abitanti l'aveano cacciato da quella città (Abulfeda,
Annal. p. 167).



516. Il signor di Tournefort nel suo dispendioso viaggio da
Costantinopoli a Trebisonda, passò una notte in Eraclea, ossia
Eregri. Esaminò la città nel suo stato d'allora, e ne raccolse
le anticaglie. (Voyage du Levant, tom. III, lettera 16,
p. 23-35). Abbiamo una storia particolare d'Eraclea nei frammenti
di Mennone, conservati da Fozio.



517. Teofane (p. 384, 385, 391, 396, 407, 408), Zonara
(t. II, l. XV, p. 115-124) Cedreno, (p. 447, 478), Eutichio
(Annal., t. II, p. 407 ), Elmacin (Hist. Saracen., p. 136,
151-152), Abulfaragio (Dynast. p. 147, 151) ed Abulfeda
(156, 166-168) parlano delle guerre di Haroun-al-Rashid
contro l'impero Romano.



518. Gli autori che mi hanno meglio istruito dello stato antico
e moderno di Creta, sono Belon (Observ. ec. c. 3-20,
Paris, 1555), Tournefort (Voyage du Levant, t. I, lettera
II e III) e Meursio (Creta, nella raccolta delle sue Opere
t. III, p. 343-544). Benchè Creta sia chiamata da Omero
Πιειρα opulenta, e da Dionigi λιπαρη τε και ευβοτος splendida
ed ubertosa, non so credere che quell'isola montuosa
superasse e nemmeno pareggiar potesse la fertilità della maggior
parte dei paesi di Spagna.



519. Le particolarità più autentiche e più minute si incontrano
nei quattro libri della continuazion di Teofane, che Costantino
Porfirogenito, fece da sè stesso, o che fu fatta per
ordine suo, e pubblicata colla vita di suo padre Basilio il Macedone
(Scriptores post Theophan., p. 1-162 da Francesco
Combesis, Paris, 1685 ). Vi si narra la perdita di Creta e di
Sicilia (l. II, p. 46-52 ). Vi si ponno aggiungere come testimonianze
secondarie quelle di Giuseppe Genesio (l. II,
pag. 21, Venezia, 1733), di Giorgio Cedrano (Compend.,
p. 506-508), e di Giovanni Scylitze Curopalata (apud Baronio,
Annal. eccl., A. D. 827, n. 24 ec.). Ma i Greci moderni
rubano sì palesemente, che fra loro si potrebbe citare
una folla d'altri autori.



520. Renaudot (Hist. patriar. Alex., p. 251-256, 268, 270)
ha descritto i guasti commessi in Egitto dagli Arabi dell'Andalusia;
ma si dimenticò di congiungerli al conquisto di
Creta.



521. Δηλοι (dice il continuator di Teofane, l. II, p. 51)
δε ταυτα σαφεστατα και πλατικωτερον η τοτε γραφαισα Οεογνωστω και εις χειρας ελθουσα ημων, tai cose sono manifestissime
e più divulgate di quelle scritte allora da Teognosto e
venute nelle nostre mani. Questa storia della perdita della Sicilia
non si ha più. Muratori (Ann. d'Ital. t. VII, p. 7-19-21 ec.)
ha soggiunto alcune particolarità tratte dalle cronache d'Italia.



522. La pomposa e interessante tragedia del Tancredi converrebbe
piuttosto a quest'epoca, che all'anno 1005 scelto
dal Voltaire. Io farò un lieve rimprovero all'autore per avere
dato a Greci, schiavi dell'imperator di Bisanzio, il coraggio
della cavalleria moderna e delle antiche repubbliche.



523. Il Pagi ha riferito e rischiarato il racconto o le lamentazioni
di Teodosio (Critica, t. III, p. 619 ec.). Costantino
Porfirogenito (in vit. Basil., c. 69, 70, pag. 190-192) fa
menzione della perdita di Siracusa e del trionfo dei demonii.



524. Si trovano parecchi estratti d'autori Arabi sulla conquista
della Sicilia in Abulfeda (Annal. moslem., p. 271-273),
e nel primo volume degli Script. rerum italic. del Muratori.
Il signor de Guignes (Hist. des Huns, t. I, p. 363, 364)
aggiunge alcuni fatti rilevanti.



525. Uno dei più eminenti personaggi di Roma (Graziano,
magister militum et romani palatii superista) fu accusato
per aver detto: Quia Franci nihil nobis boni faciunt, neque
adjutorium praebent, sed magis quae nostra sunt violenter
tollunt; quare non advocamus Graecos et cum eis faedus
pacis componentes Francorum regem et gentem de nostro
regno et dominatione expellimus? (Anastasio in Leone IV,
p. 199).



526. Il Voltaire (Hist. générale, t. II, c. 38, p. 124) pare
molto colpito dal carattere di Leone IV. Ho usato le sue frasi
generali, ma la veduta del Foro mi ha fornito un'immagine
più esatta e più viva.



527. De Guignes (Hist. génér. des Huns, t. I, pag. 363,
364), Cardonne (Hist. de l'Afrique et de l'Espagne, sotto
il dominio degli Arabi, t. II, pag. 24, 25). Questi scrittori
non van d'accordo intorno alla successione degli Aglabiti, nè
a me basta l'animo di conciliarli.



528. Beretti (Chronogr. Ital. med. aevi, p. 106-108) ci ha
dato schiarimenti sulla città di Centumcellae, di Leopoli, della
città Leonina e delle altre del ducato di Roma.



529. Gli Arabi e i Greci tacciono egualmente in proposito
dell'invasion di Roma, fatta dagli Affricani. Le cronache latine
non ci istruiscono abbastanza (V. gli Annali del Baronio
e del Pagi). Anastasio, bibliotecario della chiesa Romana,
istorico contemporaneo, è la guida autentica che abbiam seguìta
per la storia de' Papi del nono secolo. La sua vita di
Leon IV contiene ventiquattro pagine (p. 175-199 ediz. di
Parigi): e se comprende in gran parte minuzie superstiziose,
dobbiamo biasimare e lodare ad un tempo il suo eroe, perchè
più spesso è stato in chiesa che al campo.



530. Questo numero d'otto fu applicato a diverse circostanze
della vita di Motassem. Era egli l'ottavo degli Abbassidi, e regnò
otto anni, otto mesi, e otto giorni; lasciò morendo otto
figli, otto figlie, otto mila schiavi, e otto milioni d'oro.



531. Rare volte parlano i Geografi antichi di Amorio, e gli
itinerari romani l'hanno dimenticato del tutto. Dopo il sesto
secolo divenne sede episcopale, e poi metropoli della nuova
Galazia (Carlo di Saint-Paul, Geograph. sacra, pag. 234).
Questa città è risorta dalle sue rovine se si legge Amuria
invece di Anguria, nel testo del geografo di Nubia (p. 236).



532. Era chiamato in Oriente Δυστυχης sciagurato (Continuator
Theoph. l. III, p. 84). Ma tanta era l'ignoranza
dei popoli d'occidente, che non vergognarono i loro ambasciadori
di parlare in un'arringa pubblica de victoriis quas adversus
exteras bellando gentes coelitus fuerat assecutus
(Annal. Bertinian., apud Pagi, t. III, p. 720).



533. Abulfaragio (Dynast., p. 167, 168) riferisce uno di
quei cambi singolari che si fece sul ponte del Lamo in Cilicia,
confine dei due imperi, lontano una giornata all'occidente
di Tarso ( d'Anville, Geogr. ancien., t. II, p. 91).
Quattromila quattrocentosessanta Musulmani, ottocento donne
e fanciulli, e cento alleati furono cambiati con egual numero
di Greci. Passarono gli uni davanti agli altri a mezzo il ponte,
e quando da ambe le parti furon giunti ai lor concittadini
esclamarono Allah Acbar e Kyrie eleison! È probabile
che allora si facesse il cambio del maggior numero de' prigionieri
di Amorio; ma lo stesso anno (A. E. 231) i più illustri
di loro, indicati colle denominazioni di quarantadue martiri,
furon decapitati per ordine del Califfo.




534. Costantino Porfirogenita in vit. Basil. c. 61, pag. 186.
È vero che que' Saracini, come corsari e rinnegati, furono puniti
con un rigor particolare.



535. V. intorno a Teofilo, a Motassem, e alla guerra d'Amorio,
il continuator di Teofane (l. III, p. 77-84), Genesio
(l. III, pag. 24-34), Cedreno (pag. 528-532), Elmacin
(Hist. Saracen., p. 180), Abulfaragio (Dyn., p. 165, 166),
Abulfeda (Annal. mosl., p. 191), d'Herbelot (Bibl. orient.,
p. 639, 640).



536. Il signor de Guignes, che talvolta trapassa la laguna che
si trova tra l'istoria de' Cinesi e quella de' Musulmani, e che
altrevolte vi cade entro, crede che quei Turchi siano gli Hoei-ke
altramente detti i Kao-tche o i gran Carri; i quali erano
disseminati dalla Cina e dalla Siberia sino ai dominii dei
Califfi e dei Samanidi; e che formavano quindici orde o masnade
ec. (Hist. des Huns, t. III, p. 1-33, 124-131).



537. Egli cangiò l'antico nome di Sumera o Sumara in
quello di Ser-men-rai, città che piace a prima vista (d'Herbelot,
Bibl. orient., p. 808; d'Anville, l'Euphrate et le Tigre,
p. 97, 98).



538. Per darne un esempio, ecco i particolari della morte
del Califfo Motaz: Correptum pedibus pertrahunt, et sudibus
probe perculeant, et spoliatum laceris vestibus in sole
collocant, prae cujus acerrimo aestu pedes alternos attollebat
et demittebat. Adstantium aliquis misero colaphos continuo
ingerebat, quos ille objectis manibus avertere studebat....
quo facto traditus tortori fuit, totoque triduo cibo
potuque prohibitus.... suffocatus, etc. (Abulfeda, p. 206).
egli dice parlando del Califfo Mohtadi: Cervices ipsi perpetuis
ictibus contundebant, testiculosque pedibus conculcabant
(p. 208).



539. V. in quel che concerne ai regni di Motassem, Motewakkel,
Mostanser, Mostain, Motaz, Mohtadi e Motamed,
nella Biblioteca del d'Herbelot, e negli Annali di Elmacin,
d'Abulfaragio, e di Abulfeda, che saran già divenuti famigliari
al lettore.



540. Si consulti sulla Setta dei Carmatii, Elmacin (Hist.
Saracen., p. 219, 224, 229, 231, 238, 241, 243), Abulfaragio
(Dynast., p. 179-182), Abulfeda (Annal. moslem.,
p. 218, 219, ec. 245, 265, 274), e d'Herbelot (Bibl. orient.
p. 256-258, 635). Nelle materie teologiche e cronologiche io
vi trovo molta contraddizione che sarebbe difficile e poco importante
lo schiarire.



541. Hyte, Syntagma Dissertat., t. II, p. 57, in Hist. Shahiludii.



542. Si ponno esaminare le dinastie dell'impero Arabo, cercando
negli annali d'Elmacin, di Abulfaragio e di Abulfeda
le date che rispondono agli avvenimenti, e nel dizionario
del d'Herbelot i nomi sotto i quali son distribuiti i vari
articoli. Le Tavole del Signor De-Guignes (Hist. des Huns,
t. I), presentano una cronologia generale dell'oriente, mista
di alcuni aneddoti istorici; ma dal patriottismo fu tratto a confonder
l'epoca e i luoghi.



543. Gli Aglabiti e gli Edrisiti son l'argomento principale
dell'opera del Signor di Cardonne (Hist. de l'Afrique et de
l'Espagne sous la domination des Arabes, t. II, p. 1-63).



544. Per non essere accusato d'errori, debbo notare le inesattezze
del Signor de-Guignes (t. I, pag. 359) sugli Edrisiti.
I. Non potea esser l'anno dell'Egira 173 quello in cui
si fondarono la dinastia e la città di Fez, perchè l'una e
l'altra furono stabilite da un figlio postumo d'un discendente
d'Alì, che fuggì dalla Mecca l'anno 168; II. questo fondatore
Edris, figlio di Edris, invece d'esser vissuto sino a cento
vent'anni, e sino all'anno trecentotredici dell'Egira, come si
afferma contra ogni verosimiglianza, morì (A. E. 214) nel
fior dell'età; III. la dinastia finì l'anno dell'Egira 307, 23
anni più presto del tempo assegnato dall'istorico degli Uni,
(V. gli esatti Annali d'Abulfeda, p. 158, 159, 185, 238).



545. La storia originale e la version latina di Mirchond trattano
della dinastia dei Thaeriti e dei Suffaridi, non che del
principio di quella dei Samanidi; ma l'instancabile d'Herbelot
ne avea già attinti i fatti più importanti.



546. Il signor de-Guignes (Hist. des Huns, t. III, p. 124-154)
ha esausto quanto si riferisce ai Tulonidi ed agli Iksiditi
dell'Egitto, ed ha sparsa gran luce sulle notizie degli
Hamadaniti e dei Carmatii.



547. Hic est ultimus chalifah qui multum atque saepius pro
concione perorarit.... fuit etiam ultimus qui otium cum
eruditis et facetis hominibus fallere hilariterque agere soleret.
Ultimus tandem chalifarum cui sumptus, stipendia,
redditus, et thesauri, culinae, caeteraque omnis aulica
pompa priorum chalifarum ad instar comparata fuerint.
Videbimus enim paulo post quam indignis et servilibus ludibriis
exagitati, quam ad humilem fortunam, ultimumque
contemptum abjecti fuerint hi quondam potentissimi totius
terrarum Orientalium orbis domini. (Abulfeda, Annal, moslem.,
p. 261.) Ho riferito questo passo per indicare la maniera
e lo stile d'Abulfeda: ma le frasi latine son veramente
del Reiske. Lo storico Arabo (p. 255, 257, 260, 261,
269. 283 ec.) mi ha somministrato i fatti più interessanti di
questo paragrafo.



548. In pari occasione, aveva mostrato il lor maestro più moderazione
e tolleranza. Ahmed-Ebn-Hanbal, Capo d'una delle
quattro Sette ortodosse, nacque a Bagdad A. E. 164, e vi morì
A. E. 241. Contrastò ed ebbe a soffrire assai nella disputa
concernente la creazione del Corano.



549. All'impiego di Visir era stato sostituito quello di Emir-Al-Omra
(imperator imperatorum), titolo dapprima istituito
da Rhadi, che poi passò ai Bowidi ed ai Sel-jukidi, vectigalibus,
et tributis et curiis per omnes regiones praefecit,
jussitque in omnibus suggestis nominis ejus in concionibus
mentionem fieri. (Abulfaragio Dynast., p. 199). Elmacin
(p. 254, 255) ne fa pure menzione.



550. Luitprando, il cui carattere irascibile era inasprito dalle
disgrazie del suo stato, accenna soprannomi di rimprovero e
di disprezzo che, più dei titoli vani immaginati dai Greci, convengono
a Niceforo: Ecce venit stella matutina, surgit Eous,
reverberat obtutu solis radios, pallida Saracenorum mors,
Nicephorus μεδων regnante.



551. Non ostante l'insinuazione di Zonara και ει μη se non ec.
(t. II, l. XVI, p. 197), è cosa sicura che Niceforo Foca
soggiogò totalmente e definitivamente Creta (Pagi critica, t.
III, p. 873-875; Meursio, Creta, l. III, c. 7; t. III, p.
464, 465).



552. S'è scoperta nella Biblioteca degli Sforza una vita greca
di S. Nicone Armeno, che il gesuita Sirmondo tradusse in
latino per uso del cardinal Baronio. Questa leggenda contemporanea
getta un po' di chiarore sullo stato di Creta, e del
Peloponneso nel decimo secolo. S. Nicone trovò l'isola nuovamente
congiunta all'impero dei Greci: faedis detestandae
Agarenorum superstitionis vestigiis adhuc plenam ac refertam....
Ma il missionario vittorioso, forse con qualche soccorso
terrestre, ad baptismum omnes veraeque fidei disciplinam
pepulit. Ecclesiis per totam insulam aedificatis, ec.
(Annal. eccles., A. D. 961).



553. Elmacin (Hist. Saracen., p. 278, 279). Luitprando
era propenso a disprezzare la potenza de' Greci, ma confessa
che Niceforo marciò contro gli Assiri con un esercito d'ottantamila
uomini.



554. Ducenta fere millia hominum numerabat urbs (Abulfeda,
Annal. moslem., p. 231) di Mopsuestia o Masifa, Mampsysta,
Mansista, Mamista, come si chiama nella età di mezzo
corrottamente, o forse più esattamente secondo Vesseling (Itiner.
p. 580). Non posso credere a tanta popolazione di Mopsoesto
pochi anni dopo la testimonianza dell'Imp. Leone ου γαρ πολυπληθια σρατου τοις Κιλιξι βαρβαροις εστιν poichè i Cilici
barbari non hanno esercito numeroso (Tactica, c. 18,
in Meursii Oper., t. VI, p. 817).



555. I nomi corrotti di Emeta e di Myctarsin accennano nel
testo di Leone Diacono le città di Amida e di Martiropoli
(Miafarekin, V. Abulfeda, Géograph. p. 245, vers. Reiske).
Leone parlando della prima dice, urbs munita et illustris,
e della seconda, clara atque conspicua opibusque et pecore,
reliquis ejus, provinciis, urbibus, atque oppidis longe
praestans.



556. Ut et Ecbatana pergeret Agarenorumque regiam everteret....
aiunt enim urbium quae usquam sunt ac toto orba
existunt felicissimam esse auroque ditissimam. (Leone
Diacono apud Pagi t. IV, p. 34). Questa magnifica descrizione
non si confà che a Bagdad, e non è applicabile nè ad
Hamadan (la vera Ecbatana, d'Anville, Géograph. ancienne,
t. II, p. 237) nè a Tauris, che per lo più si confonde
con questa città. Cicerone (pro lege Manilia, c. 4), dà il
nome d'Ecbatana nello stesso senso indefinito alla residenza
reale di Mitridate re di Ponto.



557. V. gli Annali d'Elmacin, Abulfaragio, e Abulfeda dopo
l'A. E. 351, sino all'A. E. 361, e i regni di Niceforo Foca
e di Giovanni Zimiscè, nelle cronache di Zonara (t. II, l.
XVI pag. 199; l. XVII, pag. 215) e Cedreno (Compend.
p. 649-684). Le tante ommissioni che si trovano in questi autori
sono supplite in parte dalla storia manoscritta di Leone Diacono,
che il Pagi ottenne dai Benedettini, e che inserì quasi
intieramente in una versione latina (Critica, t. III, p. 873,
l. IV, p. 37).



558. Claudiano spiega con eleganza il senso dell'epiteto
Πορφυρογενητος, porfirogeneta, ossia nato nella porpora.



Ardua privatos nescit fortuna Penates;

Et regnum cum luce dedit. Cognata potestas

Excepit Tyrio venerabile pignus in ostro.




E il Ducange, nel suo Glossario greco e latino, riferisce molti
passi che esprimono lo stesso pensiero.



559. Un superbo manoscritto di Costantino (De Caeremoniis
aulae et ecclesiae Byzantinae), fu trasportato da Costantinopoli
a Buda, a Francfort e a Lipsia, ove dal Leich, e
dal Reiske ne fu fatta una magnifica edizione (A. D. 1751,
in-folio), accompagnata da quegli elogi che non mancano mai
gli editori di prodigalizzare al subbietto delle loro fatiche
qualunque ne sia il merito.



560. V. nel primo volume dell'Imperium orientale del Banduri,
Costantinus de Thematibus, p. 1-24; De administrando
imperio p. 45-127, ediz. di Venezia. Il testo dell'antica
edizion di Meursio vi è corretto sopra un manoscritto della
biblioteca reale di Parigi di già conosciuto da Isacco Casaubono
(Epist. ad Polybium 10), e spiegato da due carte
di Guglielmo Delisle, il primo dei Geografi anteriori al d'Anville.



561. La tattica di Leone e di Costantino fu pubblicata coll'aiuto
di qualche nuovo manoscritto nella grande edizione
delle opere di Meursio fatta dal dotto Lami (t. VI, p. 531-920,
1211-1417: Fiorenza, 1745); ma il testo è ancora guasto
e mutilato, e sempre oscura e piena di spropositi la versione.
La biblioteca di Vienna fornirebbe qualche prezioso materiale
ad un nuovo editore (Fabricio, Bibl. graec., t. VI, p. 369,
370).



562. Fabricio (Bibl. graec., t. XII, p. 425-514), Einec.
(Hist. juris romani, p. 396-399), e Giannone (Istoria civile
di Napoli, t. I, p. 450-458) possono utilmente consultarsi
come storici di giurisprudenza intorno ai Basilici. Quarant'un
libri di questo codice greco sono stati pubblicati con una
version latina da Carlo Annibale Fabrotti, Parigi 1647, in sette
volumi in folio. Si sono scoperti di poi quattro altri libri che
furono inseriti nel Novus Thesaurus juris civil. et Canon.,
di Gerardo Meerman, t. V. Giovanni Leunclavio ha composto
(a Basilea 1575) un'egloga o sinopsi dei sessanta libri
che formano l'intera Opera. Si vedono nel Corpus juris
civilis le centotredici Novelle o leggi nuove di Leone.



563. Mi son servito dell'ultima edizione de' Geoponici, che è
la migliore (stampata da Nicolao Niclas, Lipsia 1781, due volumi
in ottavo). Leggo nella prefazione, che lo stesso imperatore
richiamò i sistemi di rettorica e di filosofia da lungo
tempo dimenticati. I suoi due libri della Hippiatrica, ossia dell'arte
di curare la malattia de' cavalli, furon pubblicati a
Parigi, 1530 in folio (Fabr. Bibl. graec. t. VI, p. 493-500).



564. Di quei cinquantatre libri o titoli, due soli pervennero
sino a noi e furono stampati: l'uno De legationibus da
Fulvio Orsino, Anversa, 1582, e da Daniele Eschelio, August.
Vindel. 1603; e l'altro De virtutibus et vitiis da Enrico di
Valois, ediz. di Parigi, 1634.



565. Ankio (De scriptorib. Bizant. pag. 418-460), dà il
sommario della vita e la lista delle opere di Metafraste. Questo
Biografo dei Santi si compiaceva nel parafrasare i sensi
o le assurdità degli Atti antichi; essendo stato una seconda volta
parafrasato il suo stile di rettore nella version latina del Surio,
appena oggi si può conoscere un filo del tessuto primitivo.



566. Giusta il primo libro della Ciropedia, la tattica, che non
è che una piccola parte dell'arte della guerra, era già professata
in Persia, il che deesi riferire alla Grecia. Una buona
edizione di tutti gli autori che hanno scritto di tattica sarebbe
impresa degna d'un erudito: egli potrebbe scoprire qualche
nuovo manoscritto, e colle sue cognizioni schiarire l'istoria
militare degli antichi: ma un tale erudito dovrebb'essere
di più soldato, e sventuratamente non vive più un Quinto
Icilio.



567. Dopo aver osservato che i Cappadoci son meno forniti
di merito quanto sono più elevati per grado e per ricchezze,
l'autore della descrizion delle province si compiace dell'epigramma
attribuito a Demodoco:



Καππαδοκην ποτ’ εχιδνα δακεν, αλλα και αυτη

Κατθανε, γευσαμενη αιματος ιοβολου.




Una vipera infesta morse un Cappadoce, ma morì anch'essa
succhiandone il sangue velenoso.



Il frizzo è precisamente eguale a quello d'un epigramma
francese. «Un serpente morse Giovanni Freron. — E che? Il
serpente ne morì». Ma poichè i belli ingegni di Parigi sono
in generale poco versati nell'antologia, avrei vaghezza di sapere
d'onde abbiano cavato questo epigramma (Costantino Porfirogeneta,
De themat., c. 2; Brunk, Analect. graec., t. II,
p. 56; Brodaei Anthologia, l. II, p. 244).



568. La Legatio Luitprandi episcopi Cremonensis ad Nicephorum
Phocam, è stata inserita dal Muratori negli Scriptores
rerum italicarum, t. II, parte prima.



569. V. Costantino (De thematibus, nel Banduri, t. I, p. 1-30),
il quale s'accorda a dire che quella parola è ουκ παλαια
non antica. Maurizio (Stratagema, l. II. c. 2) si serve della
parola Θημα tema per indicare una lezione: fu poi applicata
al posto o alla provincia che esso occupava. Ducange (Gloss.
graec. t. I, p. 487, 488). Gli autori han tentato di dar l'etimologia
dei temi opsico, optimazio e tracesio.



570. Αγιος Πελαγος Santo Pelago, come lo chiamano i Greci
moderni; i geografi e i marinai ne han fatto l'Arcipelago e le
Arches (d'Anville Géograph. ancienne, t. I, p. 281: Analyse
de la Carte de la Grèce, p. 60). La moltitudine dei
monaci, e di quelli specialmente di S. Basilio, che abitavano
tutte l'isole e il monte Athos, o monte santo, che sta nei
contorni (Observations di Belon, fol. 32), potea giustificare
l'epiteto di santo dato a questa parte del Mediterraneo. Αγιος
con piccolo cangiamento divien la parola primitiva Αιγαιος
Egeo, immaginato dai Doriesi, che nel lor dialetto diedero il
nome figurato di αιγες, ossia capre, ai flutti saltellanti (Vossio,
ap. Cellarius, Geogr. antiq., t. I, p. 829).



571. Secondo il viaggiatore ebreo, che avea corsa l'Europa
e l'Asia, non gareggiava in estensione con Costantinopoli, se
non se Bagdad, la gran città degli Ismaeliti (Voyage di Beniamino
di Tudela, pubblicato da Baratier, t. I, c. 5, p. 46).



572. Εσθλαβωθη δε πασα η χωρα και γεγονε βαρβαρος fu
saccheggiata tutta la provincia e divenne Barbara, dice
Costantino (Thematibus, l. II, c. 6, p. 25) in uno stile tanto
barbaro, quanto il suo concetto, a cui aggiunge, secondo il suo
costume, un ridicolo epigramma. Lo scrittore che ci ha dato
alcune epitomi di Strabone, osserva pure Ηπειρον, και Ελλαδα σχεδον και Μακεδονιαν, ηαι Πελοποννησον Σκυθαι Σκλαβοι νεμονται gli Sciti schiavi anche ora spogliano quasi tutto
l'Epiro e la Grecia e la Macedonia e il Peloponneso (l.
VII, p. 98, ediz. di Hudson). Dodvell, in proposito di questo
passo (Geogr. minor, t. II, Dissert. 6, p. 170-191),
narra, in una guisa che stanca, le scorrerie degli Schiavoni, e
pone nell'anno 980 l'epoca di questo commentator di Strabone.



573. Strabone, Geogr. l. VIII, p. 562; Pausania, Graec.
Descriptio, l. III, c. 21, p, 264, 265; Plinio, Hist. natur.,
l. IV, c. 8.



574. Costantino, De administr. imperio, l. II, c. 50,
51, 52.



575. La roccia di Leucade era la punta meridionale della
sua diocesi. Se egli avesse avuto il privilegio esclusivo del
salto degli Amanti, tanto noto ai lettori d'Ovidio, epist. Sapho,
sarebbe stato il più ricco prelato della chiesa greca.



576. Leucatensis mihi juravit episcopus, quotannis ecclesiam
suam debere Nicephoro aureos centum persolvere,
similiter et caeteras plus minuisve secundum vires suas (Luitprando,
in Legat., p. 489).



577. V. Costantino (in vit. Basil., c. 74, 75, 76, p. 195-197,
in Scriptor. post Theophanem) il quale impiega gran
numero di parole tecniche o barbare. Barbare dic'egli, τη των πολλων αμαθια. καλον γαρ επι τουτοις κοινολεκτειν per l'imperizia
di molti, essendo ben fatto famigliarizzarsi con esse.
Il Ducange si studia di spiegarne alcune: ma gli mancava la
scienza d'artefice.



578. Quanto scrive Ugo Falcando degli opificii di Palermo
(Hist. sicula in Proem., in Muratori Scriptor rerum italic.,
t. V; p. 256), è tolto da quei della Grecia. Senza trascrivere
le sue frasi declamatorie, che ho mitigate nel testo, osserverò
che in quel passo, il Carisio, primo editore, ha ragionevolmente
sostituita la parola exanthemata alla bizzarra di exarentasmata.
Viveva Falcando verso l'anno 1190.



579. Inde ad interiora Graeciae progressi Corinthum, Thebas,
Athenas antiqua nobilitate celebres expugnant; et
maxima ibidem praeda direpta, opifices etiam qui Sericos
pannos texere solent, ob ignominiam imperatoris illius,
suique principis gloriam, captivos deducunt. Quos Rogerius,
in Palermo Siciliae metropoli collocans, artem texendi
suos edocere praecepit; et exhinc praedicta ars illa, prius
a Graecis tantum inter christianos habita, Romanis patere
coepit ingeniis. (Ottone di Frisinga, De Gestis Frederici I,
l. I, c. 33; in Muratori, Scriptor. Ital., t. VI, pag. 668).
Questa eccezione permette al vescovo di vantare Lisbona, e
Almeria, in sericorum pannorum opificio praenobilissimae
(in Chron., apud Muratori, Annal. d'Ital., t. IX, p. 415).



580. Niceta, in Manuel, l. II, c. 8, p. 65. Egli parla dei
Greci come abili ευητριους οθονας σφαινειν, a tessere grandi
tele, come ιστω προσανοεχοντας των εξαμιτων κιαι χρυσωπαστων στολων intesi a far tessuti di sciamiti e di stoffe con oro.



581. Ugo Falcando le chiama nobiles officinas. Gli Arabi
piantarono canne e ne cavarono zucchero nella pianura di Palermo;
ma non recarono colà la seta.



582. V. la vita di Castruccio Castracani, non quella pubblicata
dal Machiavelli, ma da Nicola Tegrini, che è più autentica.
Il Muratori che l'inserì nell'undecimo volume de' suoi
Scriptores etc. cita questo passo curioso nelle sue Antichità
d'Italia (t. I, Dissert. 25, p. 378).



583. V. l'estratto degli statuti manoscritti di Modena citati
dal Muratori nelle Antichità d'Italia (t. II, Dissert. 30, p.
46-48).



584. I telai di stoffe di seta furono introdotti in Inghilterra
l'anno 1620 (Andersons, Chronological Deduction, vol. II,
p. 4). Ma alla rivocazione dell'Editto di Nantes è debitrice
la Gran Brettagna della colonia di Spitalfields.



585. Voyage di Beniamino di Tudela, t. I, c. 5, p. 44-52.
Il testo ebraico fu tradotto in francese da Baratier, quel
giovanetto maraviglioso pel sapere, che però aggiunse alla
versione un volume d'erudizione indigesta. Gli errori e le
finzioni del Rabbino ebreo non bastano a ingerir dubbio sulla
realtà de' suoi viaggi.



586. V. il continuator di Teofane (t. IV, p. 107), Cedreno
(p. 544) e Zonara (t. II, l. XVI, p. 157).



587. Zonara (t. II, l. XVII, p. 225) invece di libbre, usa
la denominazione più classica di talenti: stando al senso letterale
di questo vocabolo, il tesoro di Basilio, con un calcolo
esatto, sarebbe sessanta volte più considerevole.



588. Chi brama una minuta descrizione del palazzo imperiale,
vegga la Constantinop. christiana (l. II, c. 4, p. 113-123)
del Ducange ch'è il Tillemont del medio evo. La laboriosa
Alemagna non ha prodotto due dotti più operosi e più
esatti di questi due antiquari, impastati per altro del sangue
spiritoso dei Francesi.



589. Se si crede ad un epigramma (Anthol. graec., l. IV,
p. 488-489, Brodaci, ap. Wechel) attribuito a Giuliano, ex-prefetto
dell'Egitto, il palazzo di Bisanzio vinceva il Campidoglio,
il palazzo di Pergamo, il bosco Ruffiniano (φαιδρον αγαλμα
bel simulacro), il tempio di Adriano, Cizico, le piramidi,
il faro ec. Il Brunch ha raccolto (Analect. graec., t. II,
p. 493-510) settant'uno epigrammi di questo Giuliano, alcuni
de' quali sono frizzanti, ma questo non vi si trova.



590. Constantinopolitanum palatium non pulchritudine solum,
verum etiam fortitudine omnibus quas unquam videram
munitionibus praestat (Luitpr., Hist., l. V, c. 9, p. 465).



591. V. il continuatore anonimo di Teofane (p. 59-61-86),
cui mi sono attenuto dietro l'estratto elegante e conciso del
Le Beau (Hist. du Bas-Empire, t. XIV, p. 436-438).



592. In aureo triclinio quae praestantior est pars potentissimus
(l'usurpatore Romano) degens caeteras partes (filiis)
distribuerat (Luitprando, Hist., l. V, c. 9, p. 489). V.
sul significativo di triclinio (aedificium tria vel plura κλινη
(letti) scilicet σεγη (camere) complectens), il Ducange,
(Gloss. graec. e Observations sul Joinville p. 240), e il
Reiske (ad Constantinum de Ceremoniis, p. 7).



593. In equis vecti (dice Beniamino di Tudela), regum
filiis videntur persimiles. Io preferisco la version latina dell'imperator
Costantino (p. 46) alla francese del Baratier
(t. I, p. 49).



594. V. i particolari del viaggio, della munificenza, e del
testamento di essa nella vita di Basilio scritta da Costantino,
nipote di questo imperatore (c. 74, 75, 76, p. 195-197).



595. Carsamatium (καρξιμαδες, Ducange, Gloss.) Graeci
vocant, amputatis virilibus et virga, puerum eunuchum
quos Verdunenses mercatores ob immensum lucrum facere
solent et in Hispaniam ducere (Luitprando, l. VI, c. 3,
p. 470); è questo l'ultimo abbominio dell'infame traffico di
schiavi. Mi fa stupore peraltro che in Lorena, nel decimo secolo,
si trovassero così attive speculazioni di commercio.



596. V. l'Alessiade (l. III, p. 78, 79) d'Anna Comnena, che
può paragonarsi a Madamigella di Montpensier, trattane la
pietà filiale. Col suo gran rispetto pe' titoli e per le formalità,
ella dà a suo padre il nome di Επισημοναρχης, inventore
di quest'arte regia, τεχνη τεχνων arte delle arti, e επισημων επισημη, scienza delle scienze.



597. Στεμμα, σεφανος, διαδημα; serto, corona, diadema
(V. Reiske, ad Ceremoniale p. 14, 15). Il Ducange ha
pubblicato una dotta dissertazione sulle corone di Costantinopoli,
di Roma, e di Francia ec. (sopra Joinville, XXV, p.
289-303): ma nessuno dei trentaquattro modelli che egli ne
dà s'accorda esattamente colla descrizione d'Anna Comnena.



598.



Par exstans curis, solo diademate dispar

Ordine pro rerum vocitatus Cura-Palati,




dice l'Affricano Corippo (De laudibus Justini, l. I, 136);
e nello stesso secolo (il sesto) Cassiodoro dice parlando di
quell'uffiziale, Virga aurea decoratus inter numerosa obsequia
primus ante pedes regis incederet (Variar., VII, 5).
In processo di tempo, cacciarono i Greci al quindicesimo grado
questo grande ufficiale, e divenne quasi ignoto, ανεπιγνωστος,
e non esercitava più alcun ufficio νυν δε ουδεμιαν (Codin, c. 5,
p. 65).



599. Niceta (in Manuele, l. VII, c. I,) lo definisce così,
ως η Λατινων φωνη καγκελαριον, ως δ’Ελληνες ειποιεν λογοθετην,
quel che in lingua, latina è il cancelliere, i Greci chiamano
Logoteta. Andronico vi aggiunse l'epiteto di μεγας grande
(Ducange, t. I. p. 822, 823).



600. Dopo l'imperatore Leone I (A. D. 470), l'inchiostro
imperiale, che tuttavia si vede in alcuni atti originali, fu una
mescolanza di minio, di cinabro o di porpora. I tutori dell'imperatore,
che avean facoltà di servirsene, scrivean sempre
l'indizione e il mese con inchiostro verde. V. il Dictionnaire
diplomatique (t. I, p. 511-513), compendio prezioso.



601. Il soldano mandò un Σιαους Siaus ad Alessio (Anna
Comnena l. VI, p. 170: Ducange ad loc.); e Pachimaro
parla spesso del μεγας τζαους, grande Tziaus (l. VII, c. I;
l. XII, c. 30; l. XIII, c. 22). Lo Sciau bascià oggi comanda
settecento ufficiali (Ricaud, Ottoman Empire p. 349, ediz.
in-8.)



602. Tagesman è il nome arabo d'un interprete (d'Herbelot,
p. 854, 855), πρφτος των ερμηνεων ους κοινως ονομαζουσι δραγομανους, il primo degli interpreti, che comunemente chiamano
dragomani, dice Codino (c. 5, n. 70, p. 67). V. Villehardouin
(n. 96), Busbek (epist. 4, p. 338) e Ducange
(Observ. sopra Villehardouin, et Gloss. graec. et latin.)



603. Κονοσταυλος o κοντοσταυλος, conostaulo o controstaulo,
parola corrotta dal latino comes stabuli o dal francese connétable.
I Greci han dato a questo vocabolo un senso militare
sin dall'undecimo secolo, cioè almeno tanto per tempo quanto
i Francesi.



604. Questa parola dalla lingua dei Normanni passò direttamente
ai Greci. Nel duodecimo secolo, Giannone annovera
l'ammiraglio di Sicilia tra i grandi ufficiali.



605. Questo abbozzo degli onori e delle cariche dell'impero
Greco è cavato da Giorgio Codino Curopalata, che viveva
ancora dopo che Costantinopoli fu presa dai Turchi. La sua
frivola Opera, ma scritta accuratamente (De officiis ecclesiae
et aulae C. P.), è stata illustrata dalle note di Goar e dai tre
libri del Gretsero, dotto Gesuita.



606. La maniera di salutare portando la mano alla bocca,
ad os, è l'origine della parola latina adorare. V. l'erudito
Selden (Titles of Honour vol. III, p. 143-145, 942). Pare,
giusta il primo libro d'Erodoto, che quest'uso venga dalla
Persia.



607. Luitprando descrive facetamente le sue due ambasciate
che fece nella Corte di Costantinopoli, quello che vide
e che ebbe a soffrire nella capitale dell'impero Greco (Hist.
l. VI, c. 1-4, p. 469-471; Legatio ad Niceph. Phoc., p.
479-489).



608. Fra gli altri divertimenti di questa festa, un giovanetto
tenne sulla fronte in equilibrio una picca, o pertica, lunga
ventiquattro piedi, che portava un po' al di sotto della sua
estremità superiore una spranga di due cubiti. Due altri
ignudi, ma coperti alla cintura (campestrati), fecero ora insieme
or separatamente diversi scherzi come d'arrampicarsi, di
fermarsi, di giocare, di scendere ec. ita me stupidum reddidit,
dice Luitprando, utrum mirabilius nescio (p. 470).
A un altro pranzo si lesse un'omelia di S. Crisostomo sugli
Atti degli appostoli, elata voce non latine (p. 483).



609. Con molta verosimiglianza si fa derivare la parola gala,
da cala o caloat, che, in arabo, significa un abito d'onore
(Reiske, Not. in cerem., p. 84).



610. Πολυχρονιζειν desiderar lunga vita, parola spiegata
poi con quella di ευφημιζειν augurar bene (Codin, c. 7,
Ducange, Gloss. Graec. t. I, p. 1199).



611. Κωνσερβετ Δεους εμπεριουμ βεστρουμ — βικτορ σις σεμπερ — βηβητε Δομινι Ημπερατορες ην μυλτος αννος Conservet
Deus imperium vestrum — victor sis semper — Vivite Domini
Imperatores in multos annos (Ceremon. c. 75, p. 215).
I Greci non avendo il V latino furono obbligati ad usare il
loro β. Queste frasi strane han potuto imbarazzare qualche
professore, fintanto che avran poi scoperto il vero linguaggio.



612. Βαραγγοι κατα την πατριαν γλωσσαν ουτοι, ηγουν Ινκλινιστι πολυχρονιζουσι i Varangi (gli Inglesi) secondo la
patria lingua ancor essi, cioè inchinati, auguran lunga vita
(Codin, p. 90). Vorrei che avesse conservato, anche in parte
corrotte, le parole della acclamazion degli Inglesi.



613. V. sopra questa cerimonia l'opera di Costantino Porfirogeneta
colle note, anzi dissertazioni degli editori tedeschi
Leich e Reiske, sul grado delle persone di Corte (pag. 80,
not. 23-62), sull'adorazione che non si facea le domeniche (p.
95-240 not. 131), sulle uscite trionfali (p. 2, ec. not. p. 3 ec.),
sulle acclamazioni (passim, not. 25 ec.), sulle fazioni e sull'Ippodromo
(p. 177-214, not. 9-95 ec.), suoi giuochi dei
Goti (pag. 221, not. 3), sulla vendemmie (pag. 217, not.
109): questo libro contiene molte altre particolarità.



614. Et privato Othoni et nuper eadem dicenti nota adulatio
(Tacito, Hist. I, 85).



615. Le Familiae byzantinae del Ducange spiegano e rettificano
il decimoterzo capitolo De administratione imperii.



616. Sequiturque nefas Aegyptia conjux (Virgilio, Aeneid,
VIII, 688). Questa Egiziana per altro discendeva da gran
numero di re. Quid te mutavit (dice Antonio ad Augusto in
una lettera) an quod reginam ineo? Uxor mea est (Svetonio,
in August., c. 69). Per altro non so, nè ho tempo di
cercare, se il Triumviro osasse mai celebrare il suo matrimonio
con Cleopatra secondo i riti romani o quei dell'Egitto.



617. Berenicem invitus invitam dimisit (Sveton. in Tito,
c. 7). Non mi ricordo se io abbia altrove osservato che questa
bella Giudea avea allora più di cinquant'anni. Il giudizioso
Racine s'è ben guardato dal parlar della sua età e del
suo paese.



618. Si suppone che Costantino avesse fatto elogio della ευγενεια
nobiltà, e della περιφανεια fama dei Franchi, con cui
avea contratto alleanze pubbliche e private. Gli autori francesi
(Isacco Casaubono, in Dedicat. Polybii) si compiacciono
di quei complimenti.



619. Costantino Porfirogeneta (De administ. imperii, c. 26)
dà la genealogia e la vita dell'inclito re Ugone. περιβλπτου ρεγος Ουγονως. Se ne avranno idee più esatte nella critica del
Pagi, negli annali del Muratori e nel compendio di Saint-Marc,
A. D. 925-946.



620. Luitprando dopo avere parlato delle tre Dee, aggiugne
et quoniam non rex solus iis abutebatur, earum nati ex
incertis patribus originem ducunt (Hist., l. IV, c. 6). Vedi
sul matrimonio della seconda Berta, Hist. l. V, c. V;
sull'incontinenza della prima, Dulcis exercitio hymenaei,
l. II, c. XV; su le virtù ed i vizi di Ugone, l. III, c. 5.
Non conviene però dimenticare che il vescovo di Cremona
è un poco inclinato per le cronache scandalose.



621. Licet illa imperatrix graeca sibi et aliis fuisset satis
utilis et optima, etc. Tale è il preambolo d'un autore nemico
(apud Pagi t. IV, A. D. 989, n. 3). Il Muratori, il Pagi,
e il Saint-Marc alla data di ognuno di questi avvenimenti,
parlano del suo matrimonio e delle principali azioni della
sua vita.



622. Cedreno (t. II. p. 699), Zonara (t. II, p. 221), Elmacin
(Hist. Saracen., l. III, c. 6), Nestore (apud Lévesque,
t. II, p. 112), Pagi (Critica, A. D. 987, n. 6); combinazion
singolare! Volodimiro ed Anna son nel numero dei
Santi della chiesa russa, eppure noi conosciamo i vizi del primo
e ignoriamo le virtù della seconda.



623. Henricus primus duxit uxorem scythicam, russam,
filiam regis Jeroslai. Alcuni vescovi Greci furono spediti ambasciatori
in Russia; e il padre gratanter filiam cum multis
donis misit. Si fece questo matrimonio nel 1051. V. i passi
delle cronache originali negli storici di Francia del Bouquet
(t. XI, p. 29-159-161-319-384-481). Il Voltaire ha potuto
maravigliarsi di questa alleanza; ma non avrebbe dovuto confessarsi
ignaro del paese, della religione ec., di Jeroslao, nome
notissimo negli Annali di Russia.



624. Una costituzion di Leone Filosofo (78), Ne Senatusconsulta
amplius fiant, parla il linguaggio del più assoluto dispotismo:
εξ ου το μοναρχων κρατος την τουτων ανηπται διοικησιν και ματαιον το αχρηστον μετα των χρειαν παρεχομενων συναπτεσθαι,
da che la potenza dei monarchi regola la loro amministrazione,
essere inopportuno e vano il congiungere a
ciò che è inutile le cose che portano utilità.



625. Codino (De officiis, c. 17, p. 120, 121) ci dà a conoscere
questo giuramento sì forte verso la chiesa πιστος και γνηστιος δουλος και υιος της αγιας εκκλησιας, fedele e legittimo
servo, e figlio della santa chiesa, e poi sì debole quando
si tratta degli interessi del popolo, και απεχεσθαι φονων και ακρωτηριασμων και αμοιων τουτοις κατα το δυνατον ed astenersi
dal mandar a morte, dal mutilare, e da possibili condanne
per quanto fosse possibile.



626. I saggi e buoni sovrani sanno por limiti al loro potere
colla voce di una retta coscienza, condotta dall'equità,
e dal bene generale dello Stato; conoscono i loro diritti,
ed i loro doveri; sanno tener fermo il trono, sanno
scegliere i ministri, che partecipano con essi delle gravi
cure dello Stato. (Nota di N. N.)



627. Quelli che hanno la grave cura di governare, sanno
prevenire gli effetti funesti de' capricci de' governati, e conservare
l'ordine stabilito. (Nota di N. N.)



628. Deve intendersi che l'Autore riferisca il vocabolo
despota al governo degli Arabi, ed anche di Costantinopoli
nell'epoca di cui si tratta, ed anche a quello del Gran
Signore d'oggidì. Sanno tutti che governo despotico è quello
che non è regolato ordinatamente da un Codice scritto di
leggi, e sotto il quale le proprietà non sono sicure, siccome
non lo sono le vite. Le attuali monarchie d'Europa
hanno un codice scritto, che guarentisce le proprietà, le
vite, ed i diritti; nè queste cose si possono perdere che
per la violazione delle leggi. (Nota di N. N.)



629. Ecco le minacce di Niceforo all'ambasciatore d'Ottone:
Nec est in mari domino tuo classium numerus. Navigantium
fortitudo mihi soli inest, qui cum classibus aggrediar,
bello maritimas ejus civitales demoliar; et quae fluminibus
sunt vicina redigam in favillam (Luitprando in legat.
ad Nicephorum Phocam, in Muratori Scriptores rerum
italicarum, t. II, part. I, p. 481). Egli dice in un altro sito:
qui caeteris praestant Venetici sunt et Amalphitani.



630. Nec ipsa capiet eum (l'imperator Ottone) in qua ortus
est pauper et pellicea Saxonia: pecunia qua pollemus
omnes nationes super eum invitabimus; et quasi Keramicum
confringemus (Luitprando, in Legat., p. 487). I due
libri De administrando imperio, ripetono per tutto gli stessi
principii politici.



631. Il decimonono capitolo della Tattica di Leone (Meurs.
opera, t. VI, p. 825-848), pubblicata più correttamente
sopra un manoscritto di Gudio dal laborioso Fabricio (Biblioth.
graec., t. VI, p. 372-379), tratta della naumachia
o guerra navale.



632. L'armata di Demetrio Poliorceta aveva pure navigli di
quindici o sedici ordini di remi, de' quali non si faceva uso
che nel combattimento. Quanto alla nave con quaranta ordini
di remi di Tolomeo Filadelfo, era un piccolo palazzo ondeggiante,
la cui portata, paragonandola a quella d'un vascello
inglese di cento cannoni, era nella proporzione di quattro e
mezzo ad uno, secondo il dottore Arbuthnot (Tables of ancient
coins, etc., p. 231-236).



633. È tanto chiara l'asserzione degli autori che dicono avere
avuto i Dromoni di Leone ec. due ordini di remi, che io
debbo criticare la versione di Meursio e di Fabricio, i quali
pervertono il senso per una cieca fedeltà alla denominazione
classica di triremi. Gli storici bisantini commettono qualche
volta la medesima inesattezza.



634. Costantino Porfirogeneta in vit. Basil., c. 61, p. 185:
loda egli moderatamente questo stratagemma come βουλην συνστην και σοφην un'invenzione prudente e dotta; ma, offuscato
dalla sua fantasia, presenta la navigazione intorno al
Capo del Peloponneso come un tragitto di mille miglia.



635. Il continuator di Teofane (l. IV, p. 122, 123) nomina
i luoghi di questi segnali che rispondono gli uni agli
altri; il castello di Lulum presso Tarso, il monte Argeo, il
monte Isamo, il monte Egilo, la collina di Mamasso, il Ciriso,
il Mocilo, il colle d'Ausenzio, il quadrante del faro
del gran palazzo. Dice che le notizie si trasmettevano εν ακαρει
in un attimo: miserabile esagerazione, che nulla dice perchè
dice troppo. Sarebbe stata cosa più istruttiva l'indicare un
intervallo di tre, di sei o di dodici leghe.



636. V. il Cerimoniale di Costantino Porfirogeneta (l. II,
c. 44, p. 176-192). Un lettore attento scorgerà qualche contraddizione
in varie parti di questo calcolo; ma non sono già
più oscure, o più inesplicabili, delle tabelle totali, e di quelle
degli uomini effettivi, dei soldati presenti e degli altri atti
al servigio, dei riscontri di riviste e dei congedi, cose che
nei nostri eserciti odierni si vogliono coperte d'un velo misterioso,
ma profittevole a taluno.



637. V. il quinto, sesto e settimo capitolo, περι οπλων, περι οπλισεως, e περι γυμνασιας delle armi, dell'armamento e
dell'esercizio, nella Tattica di Leone, coi passi corrispondenti
in quella di Costantino.



638. Osservano essi της γαρ τοξειας παντελως αμεληθεισης... εν τοις Ρωμαιοις τα πολλα νον αιωθε σφαλματα γινησθαι essendo
onninamente negletta l'arte del balestriere... sogliono
presentemente succedere fra i Romani molti errori (Leone,
Tactique, p. 581; Costantino, p. 1216). Non era però
massima de' Greci e de' Romani lo spregiare l'arte de' saettieri,
perchè combattevano da lungi, e disordinatamente.



639. Si confrontino i passi della Tattica, p. 669, e 721, e il
duodecimo col diciottesimo capitolo.



640. Nella prefazione alla sua Tattica, Leone deplora apertamente
la mancanza di disciplina e le disgrazie di quel tempo.
Ripete senza scrupolo (Proem. p. 537) i rimproveri di αμελεια, αταξια, αγυμνασια, δειλια, negligenza, confusione, mancanza
d'esercizio, poltroneria ec.; e pare che sotto la generazion
seguente meritassero la stessa censura gli alunni di
Costantino.



641. V. nel Cerimoniale (l. II, c. 19, p. 363) la consuetudine
tenuta quando l'imperatore calpestava i Saracini prigionieri,
mentre cantavasi: «tu hai fatto scabello de' tuoi nemici»,
e il popolo ripeteva il Kyrie eleison quaranta volte seguitamente.



642. Osserva Leone (Tactique p. 668), che una battaglia ordinata
contro qualunque nazione è επισφαλες e επικινδυνον incerta
e pericolosa. Le parole sono energiche, e l'osservazione
è giusta; ma se i primi Romani fossero stati di questo
avviso, noti avrebbe mai dato leggi Leone alle rive del Bosforo
Tracio.



643. Zonara (t. II, l. XVI, p. 202, 203) e Cedreno (Compend.,
p. 698) che parlano di questa idea di Niceforo, applicano
molto male l'epiteto di γενναιον generosa all'opposizion
del Patriarca.



644. Il decimo ottavo capitolo, che tratta della tattica delle
varie nazioni, è il più storico ed il più utile di tutta l'Opera
di Leone. Non avea che troppe occasioni l'imperator Romano
di studiare i costumi e le armi de' Saracini (Tactique p. 809-817,
e un frammento d'un manoscritto della biblioteca Medicea,
che si trova nella prefazione del sesto volume del
Meursio).



645. Παντος δε παι κακου εργου τον Θεον αιτιον υποτιθενται και πολεμοις χαιρειν λεγουσι τον Θεον τον διασκορπιζουντα εθνη τα τους πολεμους θελοντα. Suppongono che Iddio sia l'autore
d'ogni azione, anche cattiva, e dicono che si compiace
della guerra quel Dio che disperde le nazioni che voglion
la guerra (Leone, Tactique p. 809).



646. Luitprando (p. 484, 486) riferisce e spiega gli oracoli
de' Greci e de' Saracini, dove, secondo l'uso della profezia,
il passato è chiaro ed istorico, e l'avvenire oscuro, enimmatico
ed inesatto. Secondo questa linea di demarcazione tra la luce
e l'ombra, si può per lo più determinar l'epoca di ognuno di
quegli oracoli.



647. Si riscontra la sostanza di questa riflessione in Abulfaragio
(Dynast., p. 2, 62, 101); ma non mi sovviene dove
io l'abbia trovata nella forma di questa spiritosa sentenza.



648. Ex Francis, quo nomine tam Latinos quam Teutones
comprehendit, ludum habuit (Luitprand., in Legat. ad
imp. Nicephor., p. 483, 484). L'ampiezza data poi a questa
denominazione è confermata da Costantino (De administr.
imp., l. II, c. 27, 28), e da Eutichio (Annal., t. I, p. 55,
56) che vissero tutti e due prima delle Crociate. Le testimonianze
d'Abulfaragio (Dyn., p. 69) e d'Abulfeda (Praefat.
ad Geogr.) sono le più recenti.



649. Si può consultare utilmente su questo articolo di disciplina
ecclesiastica e beneficiaria, il padre Tomassino (t. III,
l. I, c. 40, 45, 46, 47). Una legge di Carlomagno esentava
i vescovi dal servigio personale; ma l'uso contrario, che
prevalse dal nono al decimoquinto secolo, è confermato dall'esempio
o dal silenzio de' Santi e dei dottori... «Voi giustificate
coi sacri canoni la vostra poltroneria, dice Ratario di
Verona; ma i canoni vi proibiscono anche l'incontinenza, eppure......»



650. L'imperator Leone ha esposto imparzialmente, nel decimo
ottavo capitolo della sua Tattica, i vizi e le qualità militari
dei Franchi, (che Meursio traduce in modo ridicolo col
vocabolo Galli), e dei Lombardi o Longobardi. V. pure la
ventesimasesta dissertazione del Muratori, De antiquitatibus
Italiae medii aevi.



651. Domini tui milites (diceva l'orgoglioso Niceforo) equitandi
ignari, pedestris pugnae sunt inscii: scutorum magnitudo,
ensium longitudo, galearumque pondus neutra
parte pugnare eos sinit; ac subridens, impedit, inquit, et
eos gastrimargia, hoc est ventris ingluvies, etc. (Luitprando,
in Legat. p. 480, 481).



652. In Saxonia certe scio.... decentius ensibus pugnare
quam calamis, et prius mortem obire quam hostibus terga
dare (Luitprando, p. 482).



653. φθαγ οι τοιυν και Λογιβαθδοι λογον ελευθεριας περι πολλου ποιουνται, αλλ’ οι οι μεν Λογιβαθδοι το πλεον της τοιαυτης αθετης νυν απωλεσαν. I Franchi per altro, e i Longobardi sovente
fan parola di libertà; ma i Longobardi ora hanno
perduto il più di questa virtù. (Leone, Tactiq., c. 18, p. 805).
L'imperatore Leone morì, A. D. 911. Un poema istorico che
finisce nel 916, e che sembra composto nel 940 da un Veneziano,
così parla dei costumi d'Italia e di Francia.




— Quid inertia bello

Pectora (Ubertus ait) duris praetenditis armis,

O Itali? Potius vobis sacra pocula cordi;

Saepius et stomachum nitidis laxare saginis

Elatasque domos rutilo fulcire metallo.

Non eadem Gallos similis vel cura remordet;

Vicinas quibus est studium devincere terras

Depressumque larem spoliis hinc inde coactis

Sustentare.




(Anonym. carmen Panegyricum de Laudibus Berengarii
Augusti, l. II, in Muratori, Script. rerum italic., t. II,
pars. I, p. 393).



654. Giustiniano, dice lo storico Agatia (l. V, p. 157),
πρωτος Ρωμαιων αυτοκρατωρ ονοματι και πραγματι, e di nome e
di fatti primo imperator de' Romani. Gli imperatori di Bisanzio
non presero per altro il titolo formale di imperatori
dei Romani, se non dopo il tempo che vollero pretenderlo
gli imperatori Francesi e Tedeschi dell'antica Roma.



655. Costantino Manasse ha scritto contro questo divisamento
in versi barbari.



Την πολιν την βασιλειαν αποκοσμησαι θελων,

Και την αρχην χαθισασθαι τριπεμπελω Ρωμη,

Ως ειτις αθροστολιστον αποκοσμεσει νυμφην,

Και γραυν τινα τρικοθωνον ως κορην ωραισει.




volendo spogliare la città regina, e gratificare della primazia
la decrepitissima Roma, come chi spogliasse una
sfarzosissima sposa per ornare come una fanciulla una
vecchiaccia dell'età di tre cornacchie.
Ed è confermato da Teofane, Zonara, Cedreno, e dall'Historia
Miscella: voluit in urbem Romani imperium transferre
(l. XIX, p. 157), in t. I, part. I, degli Script.
rerum ital. del Muratori.



656. Paolo Diacono, l. V, c. II, p. 480; Anastasio, in vitis
Pontificum, nella raccolta del Muratori, t. III, part. I,
pag. 141.



657. Si consultino la prefazione del Ducange (ad Gloss. graec.
medii aevi) e le Novelle di Giustiniano (VII, LXVI). Dicea
l'imperatore che la lingua greca era κοινος, comune,
la latina πατριος, nativa, per lui, e finalmente che ella era
κυριωτατος, imperialissima pel πολιτειας σχημα, sistema del
governo.



658. Ου μεν αλλα και Λατινικη λεξις και φρασις εις επι τους νομους κρυπτουσα τους συνειναι ταυτην μη δυναμενους ισχυρους απετειχιξε Non certamente anche una frase e dizione latina
ascondendo le leggi rendette bravi quelli che non potevano
averla familiare (Matth. Blastares, Hist. jur., apud. Fabric.,
Bibl. graec., t. XII, p. 369). Il Codice e le Pandette
furono tradotte ai tempi di Giustiniano (p. 358-366). Fu
Taleleo che pubblicò la versione delle Pandette. Teofilo, uno
de' tre primi giureconsulti a cui Giustiniano commise questo
lavoro, ha lasciato una parafrasi elegante ma prolissa dell'Instituta.
Giuliano per altro (A. D. 570) CXX Novellas graecas
eleganti latinitate donavit (Eineccio, Hist. J. R., p. 396),
per uso dell'Italia e dell'Affrica.



659. Abulfaragio dice che la settima dinastia fu quella dei
Franchi o Romani, l'ottava quella dei Greci, la nona quella
degli Arabi. A tempore Augusti Caesaris, donec imperaret
Tiberius Caesar, spatio circiter annorum 600 fuerunt
imperatores C. P. patricii, et praecipua pars exercitus romani:
extra quod, consiliarii, scribae et populus, omnes
Graeci fuerunt: deinde regnum etiam graecanicum factum
est (p. 96, vers. Pocock). Abulfaragio avea studiata la religione
cristiana e le materie ecclesiastiche, ed aveva qualche
vantaggio sui più ignoranti Musulmani.



660. Primus ex Graecorum genere in imperio confirmatus
est; o secondo un altro manoscritto di Paolo Diacono (l. III,
c. 15, p. 443), in Graecorum imperio.



661. Qui linguam, mores, vestesque mutastis, putavit sanctissimus
papa (ironia ben ardita), ita vos (vobis) displicere
Romanorum nomen. His nuncios, forse i nuncii, rogabant
Nicephorum imperatorem Graecorum, ut cum Othone
imperatore Romanorum amicitiam faceret (Luitprando, in
Legatione, p. 486).



662. Laonico Calcondila, che sopravisse all'ultimo assedio di
Costantinopoli, racconta (l. I, p. 3) che Costantino trapiantò
i Latini d'Italia in una città greca della Tracia; che questi
pigliarono la lingua e i costumi del paese, e che si confusero
gli oriundi del sito e i Latini di Bisanzio sotto il nome di
Greci. I re di Costantinopoli, soggiunge lo storico, επι το οφας αυτους σεμνυνεσθαι Ρωμαιων βασιλεις τε και αυτοκρατορας αποκαλειν, Ελληνων δε βασιλεις ουκετι ουδαμη αξιουν per esaltare
sè stessi s'intitolavano re dai Romani ed imperatori, e non
degnavano punto nè poco quello di re de' Greci.



663. V. il Ducange (C. P. Christiana, l. II, p. 150, 151),
che ha raccolte le testimonianze, non già di Teofane, ma di
Zonara (t. II, l. XV, p. 104), Cedreno (p. 454), di Michele
Glica (p. 281) e di Costantino Manasse (p. 87). Dopo
avere confutata l'assurda accusa sparsa contro l'imperatore,
lo Spanheim (Hist. imaginum, p. 99-111) parla da vero avvocato,
e tenta di mettere in dubbio o di contestare l'esistenza
del fuoco, e quasi della biblioteca.



664. Secondo Malco, questo manoscritto d'Omero fu consunto
dalle fiamme ai tempi di Basilico. Può essere stato rinnovato:
ma in un budello di serpente! questo pare strano
ed incredibile.



665. L'αλογια irragionevolezza di Zonara, e la αγρια και αμαθια rusticità e ignoranza di Cedreno sono vocaboli energici,
che forse conveniano molto bene a quelle due dinastie.



666. V. Zonara (l. XVI, p. 160 e 161) e Cedreno (p. 549,
550). Leone il filosofo, come il monaco Bacone, fu trattato
da Mago nel suo secolo ignorante; fu però minore l'ingiustizia
se egli è l'autor degli oracoli più comunemente attribuiti
all'imperatore dello stesso nome. Le opere di Leone sulle
scienze fisiche stanno manoscritte nella biblioteca di Vienna
(Fabricio, Biblioth. graec., t. VI, p. 366: t. XII, p. 781).
Quiescant!



667. Anckio (De Scriptorib. Byzant., p. 269-396) e Fabricio
discutono alla distesa il carattere ecclesiastico e letterario
di Fozio.



668. Εις ασσυριους agli Assirii, non può significare altro che
Bagdad, residenza del Califfo. Sarebbe stata curiosa ed istruttiva
la relazione della sua ambasceria. Ma come potè egli procacciarsi
tutti quei libri? Non avrà trovato a Bagdad una Biblioteca
sì numerosa, nè avrà potuto trasportarla colle sue
robe, ed è impossibile che se la recasse in testa. Pure quest'ultima
supposizione, per quanto sembri incredibile, pare
assistita dalla testimonianza di Fozio istesso, οσας αυτων η μνημη διεσωζε, di quanti (di quei libri) fece conserva la
mia memoria. Camusat (Hist. critiq. des Journaux, p. 87,
94) espone benissimo quanto concerne al myrio-biblion.



669. V. gli articoli particolari di quei Greci moderni nella
biblioteca greca di Fabricio, Opera dotta ma suscettiva di
miglior metodo e di molti miglioramenti. Fabricio parla d'Eustazio
(t. I, p. 289-292, 306-329), di Pselli (Diatribe de
Leon Allatius, ad calcem, t. 5), di Costantino Porfirogeneta
(t. VI, p. 486-509), di Giovanni Stobeo (t. VIII,
p. 665-728), di Suida (t. IX, p. 620-827), di Giovanni
Tzetze (t. XII, p. 245-273). Il Signor Harris, nei suoi
Philological Arrangements (Opus senile), ha dato un abbozzo
di questa letteratura dei Greci di Bisanzio (p. 287-300).



670. Gerardo Vossio (De poetis graecis, c. 6) ed il le Clerc
(Bibliothèque choisie, t. XIX, p. 285) fan cenno, dietro
l'oscura testimonianza o le ciarle del volgo, d'un commentario
di Michele Psello sulle ventiquattro commedie di Menandro,
che sussistevano manoscritte in Costantinopoli. Questi lavori
classici non paiono compatibili colla gravità d'un erudito paziente,
che sveniva sulle categorie (De Psellis, p. 42), ed
è probabile che siasi confuso Michele Psello con Omero Sellio,
che avea scritto gli argomenti delle commedie di Menandro.
Suida nel duodecimo secolo numerava cinquanta commedie
di questo autore; ma trascrive spesso l'antico Scoliasta
d'Aristotile.



671. Anna Comnena ha potuto insuperbirsi della purezza del
suo grecizzare (το Ελληνιζειν ες ακρον εοπουδακυια, studiosissima
a cogliere il fiore della lingua greca), e Zonara, contemporaneo
ma non adulatore di lei, ha potuto aggiungere con
verità γλωτταν ειχεν ακθιβως Αττικιζουσαν, possedette la lingua
assolutamente attica. La principessa conoscea bene i Dialoghi
dottissimi di Platone, il τετρακτυς o il quadrivio dell'astrologia,
la geometria, l'aritmetica e la musica. V. la
sua prefazione dell'Alessiade colle note del Ducange.



672. Il Ducange, per criticare il gusto degli autori bisantini
(Praef. Gloss. graec., p. 17), accumula le autorità d'Aulio
Gellio, di Girolamo Petronio, di Giorgio Amartolo, e di Longino,
che davano ad un'ora il precetto e l'esempio.



673. I versus politici, quei prostituti, che, come dice Leone
Allazio, per la loro facilità si danno in braccio a tutti, aveano per lo più quindici sillabe; furono usati da Costantino
Manasse, da Giovanni Tzetze ec. (V. il Ducange, Gloss. latin.,
t. III, part. I, p. 345, 346, ediz. di Basilea, 1762).



674. S. Bernardo è l'ultimo Padre della chiesa Latina, e San
Giovanni Damasceno, che fiorì nell'ottavo secolo, è venerato
come l'ultimo della chiesa Greca.



675. Essais di Hume, vol. I, p. 125.






Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, così come
le grafie alternative (liturgia/liturgìa e simili), correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Le citazioni
in greco sono state trascritte integralmente, senza apportare alcuna
correzione per eventuali inesattezze ortografiche o grammaticali.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DELLA DECADENZA E ROVINA DELL'IMPERO ROMANO, VOLUME 10 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1877516229942704001_cover.jpg
STORIA

DELLA DECADENZA
E ROVINA

DELLIMPERO ROMANO

DI
EDOARDO GIBBON

— VOLUME DECIMO —

M.DCCC.XXIIIT





