
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Josef Dietzgens philosophische Lehren

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Josef Dietzgens philosophische Lehren


Author: Adolf Hepner



Release date: November 29, 2015 [eBook #50574]

                Most recently updated: October 22, 2024


Language: German


Credits: Produced by Alexander Bauer and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK JOSEF DIETZGENS PHILOSOPHISCHE LEHREN ***





Anmerkungen zur Transkription

Das Buch ist original in Fraktur gesetzt.

Im Original gesperrter Text ist so ausgezeichnet.

Im Original in Antiqua gesetzter Text ist so ausgezeichnet.

Im Original fett gesetzter Text ist so ausgezeichnet.

Weitere Anmerkungen zur Transkription finden sich am Ende des Buches.




J. Dietzgen






Josef Dietzgens

Philosophische Lehren




Von Adolf Hepner


Mit einem Porträt von Josef Dietzgen


Signet



Stuttgart

Verlag von J. H. W. Dietz Nachf. G. m. b. H.

1916






Alle Rechte vorbehalten.



Druck von J. H. W. Dietz Nachf. G. m. b. H. in Stuttgart.








Inhalts-Verzeichnis.



			Seite



	I.	Einleitendes
	5



	II.	Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit
	9



	III.	Dietzgens monistische Erkenntnislehre
	23



	IV.	Dietzgens Ethik
	29



	V.	Die Religion der Sozialdemokratie
	38



	VI.	Sozialdemokratische Philosophie
	58



	VII.	Drei polemische Abhandlungen
	69



	VIII.	Briefe über Logik
	76



	IX.	Erkenntnistheoretische Streifzüge
	120



	X.	Das Akquisit der Philosophie
	139



	XI.	Dietzgens pädagogische und Lebensweisheit
	158











I.

Einleitendes.



Nicht alles ist Gold, was unter dem Namen »Philosophie«
bisher geglänzt hat. Und nicht einmal ist alles Gold, was
die wirklichen Philosophen aus dem Schachte ihres tiefen
Geistes hervorgeholt und vor der wißbegierigen Menschheit
ausgebreitet haben. Gar vieles war von vornherein gegenstandslos,
anderes ist von der Zeit überholt, als abgetan
durch die moderne Wissenschaft zu betrachten, und von manch
hochanspruchvollem Satze darf man sagen: »Lasciate ogni
speranza! Laßt die Hoffnung draußen, ihn zu verstehen!«

In noch höherem Grade gilt dies von den Darstellern der
philosophischen Systeme. An Lehrschriften der Philosophie
besitzen wir eine Unzahl – strotzend von Gelehrsamkeit, von
mehr oder minder verständlichen Theorien und Begriffsdefinitionen
– über das Denkergebiet aller Zeiten sich erstreckend.
So unentbehrlich diese Bücher auch für das philosophische
Fachstudium sind – den, der nicht von Hause aus
besondere Vorliebe für die Wissenschaft der Wissenschaften
hegt, vermögen sie in den seltensten Fällen zu verlocken, sich
ihr mehr als dilettantisch zu widmen.

So kommt es denn, daß nur wenige Intellektuelle, deren
Berufswissenschaft kein eingehendes Studium der Philosophie
erfordert, ihr ein mehr als oberflächliches Interesse
zuwenden.

Die Philosophen und ihre Erklärer haben zum allergrößten
Teil für die Ausprägung ihrer Gedanken eine Redeweise gewählt,
deren Aneignung für viele weit schwieriger ist als das
Erlernen irgendeiner europäischen Sprache. Hierdurch verleideten
sie den Lesern die Lust zum Eindringen in die Wege
und Irrwege der Erkenntnisforschung, so daß die Gedankenoperationen
der Philosophen eine Terra incognita (ein unbekanntes
Land) für diejenigen blieben, die der bescheidenen
Ansicht sind, daß klares Denken nicht durch unklare Wiedergabe
der Gedanken bezeugt wird.

Zugegeben, daß das Sichten des Urwalds der menschlichen
Erkenntnis eine außergewöhnlich schwierige Arbeit war und
an die Pioniere dieser Bemühungen nicht Ansprüche gestellt
werden dürfen, die der moderne Literaturgeschmack gezeitigt
hat. Immerhin sollten die Philosophen unserer Tage wenigstens
sich bemühen, in gefälligerem Sprachgewande vor uns
zu erscheinen als die meisten ihrer großen Vorgänger.

Daß Anmut des Ausdrucks mit Schärfe und Klarheit
desselben wohl vereinbar ist, daß speziell die Würde der
Philosophie durch Herabsteigen des Weltweisen vom hohen
Kothurn der Schwerverständlichkeit keine Einbuße erleidet –
zeigen unter anderem die Schriften Josef Dietzgens.

Eine Charakteristik des Mannes und seines Lebens liest
man besser in der von Eugen Dietzgen den nur drei Bände
umfassenden »Sämtlichen Schriften«[1] seines Vaters beigegebenen
Biographie. Ich will lieber gleich ans Thema gehen
und die wissenschaftliche Arbeit unseres Autors, die in seine
letzten zwanzig Lebensjahre (1868 bis 1888) fiel, skizzieren.

Dietzgens erste und Hauptschrift, die er in seiner Petersburger
Periode als technischer Fabrikleiter einer Lohgerberei
verfaßte und auf eigenes Risiko herausgeben ließ, trägt den
schlichten Titel: »Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit«
und den weiteren Vermerk: »Eine abermalige Kritik der reinen
und praktischen Vernunft«. Mit dem letzten Wort im ersten
Titel wollte Dietzgen vermutlich andeuten, daß er weder
»Materialist« im Sinne der französischen Materialisten des
achtzehnten Jahrhunderts, die den »Stoff« zum Fetisch machten,
noch der »Ideenlehre« Hegels verfallen ist, der alles aus dem
»Gedanken« ableitete. Aus dem Nebentitel erfahren wir deutlich,
daß Dietzgens Weise von der des Königsberger Weisen
erheblich abweicht.

Was Dietzgen von den früheren Philosophen in sich aufgenommen,
brauchte er nicht ausdrücklich aufzuzählen, da
das Neue und Originelle, das in seiner Behandlung des
Gegenstandes sich mit dem Alten, Bekannten organisch verknüpft,
dem sachkundigen Leser sich direkt offenbart. Man vergleiche
zum Beispiel, wie Dietzgen vom dogmatischen Monismus
Spinozas fortzuschreiten wußte zu einem erkenntniskritisch
nachgewiesenen und erfahrungsmäßig kontrollierbaren
Monismus, und man vergleiche ferner die Leibnizsche Lehre,
daß keine absoluten Gegensätze im Weltall vorhanden sind,
mit der Dietzgenschen. Leibniz wußte aus mystischer Befangenheit
gegenüber dem persönlichen Gottesdasein keine
erfahrungsmäßig nachweisbare Brücke zwischen dem Relativen
und Absoluten zu finden und daher auch keine Versöhnung
zwischen gedanklicher und sinnlicher Wirklichkeit aufzudecken;
hier blieb er in einem absoluten Gegensatz noch
stecken. Dietzgen geht mit Kant in der Erkenntnistheorie
die schon vor Kant wegbar gemachte »a posteriori«-Strecke,
das heißt er hält es mit Kant darin, daß Erkenntnis nur
durch Erfahrung möglich; er verläßt Kant aber bei dessen
»a priori«-Rückschritten, das heißt bei dessen Lehre, daß es
auch Erkenntnisse ohne Erfahrung gibt.[2] Ebenso kritisch-induktiv
steht Dietzgen der Philosophie Hegels gegenüber.
Während dieser den Seinzusammenhang zum Entwicklungsprodukt
der absoluten Erkenntnis macht, weist Dietzgen umgekehrt
das Denken als ein relatives Entwicklungsresultat des
absoluten Naturzusammenhangs nach. Aus diesem Grunde
bleibt Hegels Dialektik[3] eine idealistisch-mystische Entwicklungslehre
gegenüber der naturmonistischen Dialektik
Dietzgens, welche induktiv nachweisbar fortschreitet bis zum
letzten Vermittler aller Widersprüche, dem Universalzusammenhang.






II.

Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit.

(Erkenntnislehre.)



In seinem »Wesen der menschlichen Kopfarbeit« zeigt Josef
Dietzgen, »was die Philosophie positiv Wissenschaftliches gefördert
hat«, und zwar, wie er sich ausdrückt, »langstielig
und größtenteils unbewußt«. Er will »die allgemeine Natur
des Denkprozesses enthüllen, weil diese Erkenntnis uns die
Mittel an die Hand gibt, alle die allgemeinen Rätsel der
Natur und des Lebens wissenschaftlich zu lösen und zu einem
fundamentalen Standpunkt, zu einer systematischen Weltanschauung
zu gelangen, welche das langerstrebte, aber nie
erreichte Ziel der spekulativen Philosophie war«.

Unser Autor behandelt zunächst »die reine Vernunft oder
das Denkvermögen im allgemeinen«, die allgemeine Natur
des Denkprozesses, in dessen Erkenntnis, wie er in einer
späteren Schrift mit Recht sagen darf, »das Fundament aller
Wissenschaft liegt«. Dann geht er zum »Wesen der Dinge«
über unter begründeter Abweisung von Kants »Ding an
sich«, das heißt der Kantschen Theorie, daß hinter dem von
uns Wahrgenommenen, hinter seiner Erscheinung, noch ein
»Ding an sich« steckt. Dietzgen zeigt, daß eine Erscheinung
nur vorhanden ist, sofern sie unserem Denkvermögen, beziehentlich
unseren Sinnen sich offenbart; ein »Ding an sich«,
das außerhalb der Erscheinungswelt existieren sollte, führt
zum Köhlerglauben. Dietzgen weist Kants »Ding an sich«
überzeugend auf als nichts Übersinnliches, beziehentlich von
der Sinnlichkeit Unabhängiges (wie Kant das »Ding an sich«
auffaßte), vielmehr erstens als absolut identisch mit dem
Universum, dem einzigen »Ding an sich«, das alle anderen
Dinge in sich trägt und nur absolut »an sich« durch dieses
»in sich« ist; und zweitens als relativ identisch mit dem allgemeinen
Bild der Vorstellung oder dem Begriff, die der
Mensch mittels Denkens aus dem sinnlich Besonderen entwickelt.
Dietzgen behandelt dann »die Praxis der Vernunft
in der physischen Wissenschaft« – Ursache und Wirkung,
Geist und Materie, Kraft und Stoff – und im Schlußabschnitt
die »praktische Vernunft oder Moral« – das Weise,
Vernünftige, das sittlich Rechte, das Heilige.

In folgendem gebe ich, und zwar in Dietzgens Wortlaut,
das Wesentlichste seiner Erörterungen und Befunde über den
Denkprozeß:

Der Mensch denkt zunächst nicht, weil er will, sondern
weil er muß; allgemeiner Zweck des Denkens ist die Erkenntnis …
Der Denkakt vollzieht sich in Kontakt mit anderen,
mit sinnlichen Erscheinungen und ist dadurch selbst
eine sinnliche Erscheinung geworden, die in Kontakt mit einer
Hirnfunktion den Begriff des »Denkvermögens« erzeugt.

Mit der reinen Denkkraft, ohne die Hilfe der Objekte (oder
der Erfahrung darum), die allgemeinen Rätsel der Natur
und des Lebens zu erforschen, dieser vergeblichen Mühe
widmete sich die spekulative Philosophie. Wissenschaftliches
Denken heißt nur das Denken, welches das Wirkliche, Sinnliche,
Natürliche zum bewußten Gegenstand hat. Sowenig
es ein Denken, eine Erkenntnis gibt ohne Inhalt, sowenig
existiert ein Denken ohne Gegenstand oder ohne Objekt,
ohne ein anderes, das gedacht oder erkannt wird. Objektloses
Denken ist eine Unart der »spekulativen« Philosophie,
welche Erkenntnisse ohne Begattung mit einem sinnlichen
Gegenstand erzeugen will.

Denken ist eine Arbeit und bedarf wie jede andere Arbeit
ein Objekt, an dem es sich äußert. Das Denken erstreckt sich
allgemein auf alle Objekte.

Das Denkvermögen erforscht aller Dinge Wesen, wie das
Auge alle Sichtbarkeit. Wie nun das Sichtbare im allgemeinen
in der Theorie des Gesichts, so ist das Wesen der
Dinge im allgemeinen in der Theorie des Denkvermögens
zu finden.

Das Denkvermögen trennt Ursache und Wirkung.

Wir erkennen wohl alle Objekte, aber kein Objekt läßt sich
ganz erkennen, wissen oder begreifen.

Denken ist eine Tätigkeit des Gehirns, wie Gehen eine
Tätigkeit der Beine. Wir nehmen das Denken, den Geist
ebenso sinnlich wahr wie den Gang, wie wir die Schmerzen,
wie wir unsere Gefühle sinnlich wahrnehmen. Das Denken
ist uns fühlbar als ein subjektiver Vorgang, als innerlicher
Prozeß … Aus einem immateriellen, unfaßbaren Wesen wird
nunmehr der Geist zu einer körperlichen Tätigkeit. Seinem Inhalt
nach ist der Denkprozeß verschieden in jedem Augenblick
und bei jeder Persönlichkeit, seiner Form nach bleibt er
überall derselbe. Beim Denkprozeß unterscheiden wir, wie
bei allen Prozessen, zwischen dem Besonderen oder Konkreten
und dem Allgemeinen oder Abstrakten.

Hierauf erläutert Dietzgen den Begriff des Denkvermögens.
Wie die Analyse des Begriffs überhaupt in der Erkenntnis
des Gemeinschaftlichen, dem Allgemeinen der besonderen
Teile seines Gegenstandes besteht, so ergibt die Analyse
des Denkvermögens »das letztere als Fähigkeit, aus dem
Besonderen das Allgemeine zu erfassen«.

Ist die Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen
die generelle Methode, die Art und Weise überhaupt, mit
welcher die Vernunft Erkenntnisse fördert, so ist die Vernunft
vollständig damit erkannt als die Fähigkeit, dem Besonderen
das Allgemeine zu entnehmen.

Die Vernunft besteht »rein« in der Entwicklung des Allgemeinen
aus dem Besonderen. Erkenntnisse können nicht
wahr an sich, sondern nur relativ, nur mit Bezug auf einen
Gegenstand, nur auf Grund äußerlicher Tatsachen wahr sein;
ihre Aufgabe besteht in der Entwicklung des Allgemeinen
aus dem Besonderen. Das Besondere ist das Maß (Bedingung,
Voraussetzung) des Allgemeinen.



Gedanken, Begriffe, Theorien, Wesen, Wahrheiten stimmen
darin überein, daß sie einem Objekt angehören. Objekte sind
Quanta der mannigfaltigen Sinnlichkeit. Ist das Quantum
des Seins, das Objekt, das erkannt, begriffen oder verstanden
werden soll, durch den Sprachgebrauch eines Begriffs
vorher bestimmt oder begrenzt, so besteht die Wahrheit in
der Entdeckung des Allgemeinen dieser also gegebenen sinnlichen
Quantität.

Entwicklung des Allgemeinen ist die Aufgabe der Vernunft.
Der Unterschied zwischen dem scheinbar und wahrhaft Vernünftigen
reduziert sich auf den Unterschied zwischen dem
Besonderen und Allgemeinen.

Das Allgemeine ist die Wahrheit. Das Allgemeine
ist das, was allgemein ist, das heißt Dasein, Sinnlichkeit.
Sein ist das allgemeine Kennzeichen der Wahrheit, weil das
Allgemeine die Wahrheit kennzeichnet. Nun ist aber das Sein
nicht da im allgemeinen, das heißt das Allgemeine existiert
in der Wirklichkeit oder Sinnlichkeit nur auf besondere
Art und Weise. Die Sinnlichkeit hat ihr wahres sinnliches
Dasein in den flüchtigen, vielgestaltigen Erscheinungen der
Natur und des Lebens. Demnach erweisen sich alle Erscheinungen
als relative Wahrheiten, alle Wahrheiten als besondere
zeitliche Erscheinungen.

Gegenüber dem Denkvermögen werden alle Eigenschaften
zu wesenhaften Dingen, alle Dinge zu relativen Eigenschaften.

Der Unterschied zwischen Mittel und Zweck reduziert sich
auf den Unterschied zwischen dem Besonderen und dem Allgemeinen.
Und alle abstrakten Unterschiede reduzieren sich
auf diesen einen Unterschied, weil die Abstraktions- oder die
Unterscheidungskraft selbst sich reduziert auf das Vermögen,
zwischen dem Besonderen und Allgemeinen zu unterscheiden.

Wir werden später sehen, wie Dietzgen mit der »Entwicklung
des Allgemeinen aus dem Besonderen« manche der
bisher strittigsten Fragen, manches der schwierigsten Probleme
löst.



Verweilen wir noch einen Augenblick beim »Denken«.
Dietzgen sagt: Das Denkvermögen ist der Vermittler aller
Gegensätze, weiß in aller Verschiedenheit Einheit zu finden.

Das Bewußtsein generalisiert den Widerspruch; es erkennt,
daß alle Naturstücke in Widerspruch leben, daß alles, was
da ist, das, was es ist, nur durch Mitwirkung eines andern,
eines Gegensatzes ist. Die Wissenschaft des Denkvermögens
löst, durch Generalisation des Widerspruchs, alle besonderen
Widersprüche auf. Gegensätze bedingen sich wechselseitig;
Wahrheit und Irrtum sind wie Sein und Schein, wie Tod
und Leben, wie alle Dinge der Welt, nur komparativ, nur
dem Maße, dem Volumen oder Grade nach verschieden.

Die letzten drei Sätze enthalten in Kürze die grundlegende,
monistische Lehre von der physischen und psychischen Relativität
aller Dinge im Universum, ihrer Abhängigkeit
vom Universum und voneinander; die Lehre vom Universalzusammenhang
des Kosmosinhalts – eine Lehre, die
sich wie ein roter Faden in zahlreichen Variationen durch
alle Schriften unseres Autors zieht. Diese Wiederholungen
der an praktischen Beispielen demonstrierten Lehre erweisen
sich nicht nur als sehr nützlich, sondern erscheinen mir durchaus
notwendig zur Verbreitung und Festigung der monistischen
Weltanschauung, die sich gegen die traditionelle dualistische
doch nur sehr mühselig durchringt.

Der aufmerksame Leser wird hier schon bei der flüchtigen
Erwähnung des »Universalzusammenhangs alles Kosmosinhalts«
diesen Gedanken auf das soziale Gebiet zu übertragen
und die hohe Bedeutung der Dietzgenschen Lehre für
die sozialistische Propaganda zu würdigen wissen, insbesondere
wenn er aus der Naturwissenschaft mit dem kosmischen
Universalzusammenhang vertraut ist.[4] Die Relativität der
Erkenntnis, des Wissens, der Werte, speziell der Wahrheit,
des Rechts und der Sittlichkeit ist zwar Weisen aller Zeiten
bekannt gewesen. Schwerlich aber hat vor Dietzgen ein Denker
– und es sind bald dritthalbtausend Jahre, seit Heraklit die
erste Anregung hierzu gegeben – das Ineinanderfließen der
Dinge so klar und überzeugend gelehrt und auf alles Dasein
ohne Ausnahme angewandt; schwerlich hat ein Denker vor
Dietzgen den im Universalzusammenhang liegenden Grundgedanken
des Monismus auf das ökonomisch-soziale Gebiet
übertragen.

Aber der stärkste Gehalt des Dietzgenschen Naturmonismus
(in des Autors Darlegungen der Einheitlichkeit alles
Seins) liegt meines Erachtens in seiner Erläuterung des
Zusammenhangs des Geistes mit dem Weltall:

Die Frage nach dem Wesen des Geistes ist ein populäres
Objekt, das nicht nur von Philosophen vom Fach, das von
der Wissenschaft überhaupt kultiviert ist, sagt Dietzgen, und
er fährt also fort:

Wir unterscheiden zwischen Sein und Denken. Wir unterscheiden
den sinnlichen Gegenstand von seinem geistigen Begriff.
Gleichwohl ist doch auch die unsinnliche Vorstellung sinnlich,
materiell, das heißt wirklich. Ich nehme meinen Schreibtischgedanken
ebenso materiell wahr, das heißt als ein wirkliches
Gefühl, wenn auch ein innerliches, wie ich den Schreibtisch
selbst äußerlich fühle. Allerdings wenn man nur das
Greifbare materiell nennt, dann ist der Gedanke immateriell.
Dann ist aber auch der Duft der Rose und die Wärme des
Ofens immateriell. Wir nennen besser vielleicht den Gedanken
sinnlich, oder noch besser wirklich. Der Geist ist wirklich,
ebenso wirklich wie der greifbare Tisch, wie das sichtbare
Licht, wie der hörbare Ton. Der Geist ist nicht weiter vom
Tisch, vom Licht, vom Ton verschieden, wie diese Dinge untereinander
verschieden sind.

Wir leugnen nicht die Differenz, wir behaupten nur die
gemeinschaftliche Natur dieser Dinge. Wenigstens wird
mich der Leser nun nicht mißverstehen, wenn ich das Denkvermögen
ein materielles Vermögen, eine sinnliche Erscheinung
nenne.

Jede Funktion des Geistes setzt einen Gegenstand voraus,
von dem sie erzeugt ist, der den geistigen Inhalt abgibt.

Der Geist ist eine körperliche Tätigkeit, Denken eine Funktion
des Gehirns.

Durch Entlarvung des »reinen Geistes« enthüllen wir den
letzten Urheber alles Spuks.

Die Materie, das heißt das fühlbare Sein überhaupt, ist
die Schranke des Geistes; er kann nicht über sie hinaus. Sie
gibt ihm den Hintergrund zu seiner Beleuchtung, aber sie
geht nicht auf in der Beleuchtung.

Man hat sich gewöhnt, materielle und geistige Interessen
als absolute Gegensätze zu unterscheiden, obwohl die materiellen
Interessen nur der abstrakte Ausdruck für unser Dasein
sind … Das Höhere, Geistige, Ideale ist nur eine
besondere Art der menschlichen Interessen; geistige und
materielle Interessen unterscheiden sich, wie zum Beispiel
Kreis und Viereck; letztere sind Gegensätze und doch nur verschiedene
Klassen der allgemeineren Form … Der christliche
Gegensatz von Geist und Fleisch ist im Zeitalter der
Naturwissenschaft praktisch überwunden. Es fehlt die theoretische
Lösung, die Vermittlung, der Nachweis, daß das
Geistige sinnlich und das Sinnliche geistig ist, um die materiellen
Interessen vom bösen Leumund zu befreien.

Ähnlich beschwert sich Dietzgen an anderer Stelle unseres
Buches über das Nichtverständnis des Denkprozesses in den
Kreisen der Naturwissenschafter:

Die Praxis der Vernunft, den Gedanken aus der Materie,
die Erkenntnis aus der Sinnlichkeit, das Allgemeine aus dem
Besonderen zu erzeugen, ist in der physischen Forschung auch
allgemein, jedoch nur praktisch anerkannt. Man verfährt
induktiv und ist sich dieses Verfahrens bewußt, aber man
verkennt, daß das Wesen der Naturwissenschaft das Wesen
des Wissens, der Vernunft überhaupt ist. Man mißversteht
den Denkprozeß. Man ermangelt der Theorie und gerät
daher nur zu oft aus dem praktischen Takte. Das Denkvermögen
ist der Naturwissenschaft immer noch ein unbekanntes,
geheimnisvolles, mystisches Wesen. Entweder sie
verwechselt materialistisch die Funktion mit dem Organ, den
Geist mit dem Gehirn, oder denkt idealistisch das Denkvermögen
als ein unsinnliches Objekt außerhalb ihres Gebiets
gelegen.

Um die Dinge ganz zu nehmen, müssen wir sie praktisch
und theoretisch, mit Sinn und Kopf, mit Leib und Geist ergreifen.
Mit dem Leibe können wir nur das Leibliche, mit
dem Geiste nur das Geistige ergreifen. Auch die Dinge haben
Geist. Der Geist ist dinglich, und die Dinge sind geistig. Geist
und Dinge sind nur in Relationen (in ihren Beziehungen
zum Gesamtzusammenhang, auch Natur und Universum genannt)
wirklich.

So schrieb Dietzgen 1868, Jahrzehnte vor der monistischen
Rebellion von Ernst Mach und seiner Physikerschule, gegen
den Dualismus.[5]

Allerdings unterstützen die modernen Physiker die Lehre,
daß wir die geistigen Vorgänge objektiv sinnlich wahrnehmen,
durch naturwissenschaftliche und physiologische Beweise, die
zu Dietzgens Zeit nicht vorhanden waren. Siehe zum Beispiel
Verworn, Die Mechanik des Geisteslebens, 1910, der
ebenfalls von Dietzgen keine Kenntnis hatte. So erhält denn
unseres Autors philosophische Genialität durch die spätere,
von ihm unabhängige, naturwissenschaftliche Forschung eine
glänzende Anerkennung, wenn auch die Philosophen vom
Fach sich noch lange besinnen werden, einem Manne, der
»nur Lohgerber« gewesen, ein Wort der Würdigung, sei es
auch oppositioneller, in ihrem Hörsaale zu widmen.[6]

Für sehr bedeutend halte ich Dietzgens Behandlung der
»Kraft- und Stoff«-Frage mittels der Lehre von der Entwicklung
des Allgemeinen aus dem Besonderen. Ich lasse daher
das Wesentlichste in des Autors Wortlaut hier folgen:

Der Idealismus sieht nur die Verschiedenheit, der Materialismus
nur die Einheit von Körper und Geist, Erscheinung
und Wesen, Inhalt und Form, Stoff und Kraft,
Sinnlichem und Sittlichem – alles Unterschiede, die in dem
einen Unterschied des Besonderen und Allgemeinen
ihre gemeinschaftliche Gattung finden …

Wie verhält sich das Abstrakte zum Konkreten? So stellt
sich das gemeinschaftliche Problem derjenigen, welche in spiritueller
Kraft, und derjenigen, welche im materiellen Stoff den
Impuls der Welt, das Wesen der Dinge, das Nonplusultra
der Wissenschaft finden zu können glauben … Wir haben
da zwei Parteien, welche mit differenten Worten sich in einer
unbestrittenen Sache herumzanken. Um so lächerlicher ist der
Streit, je ernsthafter er genommen wird. Wenn jener die
Kraft vom Stoffe unterscheidet, so will er damit nicht leugnen,
daß die wirkliche Erscheinung der Kraft unzertrennlich an
Stoff gebunden ist. Wenn der Materialist behauptet, daß
kein Stoff ohne Kraft, keine Kraft ohne Stoff ist, so will er
damit nicht leugnen, was der Gegner behauptet, daß Kraft
und Stoff different sind. Der Streit hat seinen guten Grund,
seinen Gegenstand, aber der Gegenstand kommt im Streite
nicht zum Vorschein. Er wird von den Parteien instinktiv
verhüllt, um sich nicht die gegenseitige Unwissenheit gestehen
zu müssen. Jeder will dem andern beweisen, daß dessen
Erklärungen nicht ausreichen – ein Beweis, der von beiden
hinreichend dargetan wurde. Büchner gesteht in den Schlußbetrachtungen
zu »Kraft und Stoff«, daß das empirische Material
nicht ausreiche, bestimmte Antworten auf transzendente
Fragen zu geben, um diese Fragen positiv beantworten zu
können; dagegen, sagt er ferner, »reicht es vollkommen aus,
um sie negativ zu beantworten und die Hypothese zu verbannen«.
Mit anderen Worten heißt das: die Wissenschaft
der Materialisten reicht zu dem Beweise aus, daß der Gegner
nichts weiß.

Der Spiritualist und Idealist glaubt an ein geistiges,
das heißt gespenstiges, unerklärbares Wesen der Kraft. Die
materialistischen Forscher sind ungläubig. Eine wissenschaftliche
Begründung des Glaubens oder Unglaubens ist
nirgends vorhanden. Was der Materialismus voraus hat,
besteht darin, daß er das Transzendentale, das Wesen, die
Ursache, die Kraft nicht hinter der Erscheinung, nicht außerhalb
des Stoffes sucht. Darin jedoch, daß er einen Unterschied
zwischen Kraft und Stoff verkennt, das Problem leugnet,
bleibt er hinter dem Idealismus zurück. Der Materialist
pocht auf die tatsächliche Untrennbarkeit von Kraft und Stoff
und will für die Trennung nur einen »äußerlichen, aus
den systematischen Bedürfnissen unseres Geistes hervorgegangenen
Grund« (Büchner) gelten lassen. Die Trennung der
Kräfte von den Stoffen ist aber keine »äußerliche«, sondern
eine innerliche, das heißt wesentliche Notwendigkeit, welche
allein uns befähigt, die Erscheinungen der Natur zu erhellen
und zu verstehen.

Die erste Vermittlung des Gegensatzes zwischen Idealismus
und Materialismus vollbrachte die Phantasie durch
den Glauben an Geister, welche sie allen natürlichen
Erscheinungen als deren geheimes ursächliches Wesen substituierte.

Wenn es uns gelungen ist, den Dämon des reinen Geistes
zu erklären, wird es uns nicht schwer, den besonderen Geist
der Kraft überhaupt durch die generelle Erkenntnis ihres
Wesens auszutreiben und somit auch diesen Gegensatz zwischen
Spiritualismus und Materialismus wissenschaftlich zu
vermitteln.

Am Gegenstand der Wissenschaft, am Objekt des Geistes
ist Kraft und Stoff ungetrennt. In der leibhaften Sinnlichkeit
ist Kraft Stoff, ist Stoff Kraft. »Die Kraft läßt sich nicht
sehen.« Ei doch! Das Sehen selbst ist pure Kraft. Das Sehen
ist so viel Wirkung des Gegenstandes als Wirkung des Auges,
eine Doppelwirkung, und Wirkungen sind Kräfte. Wir sehen
nicht die Dinge selbst, sondern ihre Wirkungen auf unsere
Augen: wir sehen ihre Kräfte. Und nicht nur sehen läßt sich
die Kraft, sie läßt sich hören, riechen, schmecken, fühlen. Wer
wird leugnen, daß er die Kraft der Wärme, der Kälte, der
Schwere zu fühlen vermag? …

Ebenso wahr, wie sich sagen läßt, ich fühle den Stoff und
nicht die Kraft, läßt sich umgekehrt sagen, ich fühle die Kraft
und nicht den Stoff. In der Tat, am Objekt, wie gesagt,
ist beides ungetrennt. Vermöge der Denkkraft aber trennen
wir an den neben- und nacheinanderfolgenden Erscheinungen
das Allgemeine vom Besonderen. Aus den verschiedenen Erscheinungen
unseres Gesichtes zum Beispiel abstrahieren wir
den allgemeinen Begriff des Sehens überhaupt und unterscheiden
ihn als Sehkraft von den besonderen Gegenständen
oder Stoffen des Gesichtes. Aus sinnlicher Vielfältigkeit entwickeln
wir mittels der Vernunft das Allgemeine. Das Allgemeine
mannigfaltiger Wassererscheinungen, das ist die vom
Stoffe des Wassers unterschiedene Wasserkraft. Wenn stofflich
verschiedene Hebel gleicher Länge dieselbe Kraft besitzen,
ist es wohl augenscheinlich, daß hier die Kraft nur so weit
vom Stoffe verschieden ist, als sie das Gemeinschaftliche verschiedener
Stoffe darstellt. Das Pferd zieht nicht ohne Kraft,
und die Kraft zieht nicht ohne Pferd. In der Tat, in der
Praxis ist das Pferd die Kraft, ist die Kraft das Pferd.
Aber dennoch mögen wir die Zugkraft von anderen Eigenschaften
des Pferdes als etwas Apartes unterscheiden, oder
mögen das Gemeinschaftliche verschiedener Pferdeleistungen
als allgemeine Pferdekraft abtrennen, ohne uns deshalb einer
anderen Hypothese schuldig zu machen, als wenn wir die
Sonne von der Erde unterscheiden; obgleich in der Tat die
Sonne nicht ohne Erde, die Erde nicht ohne Sonne ist.

Die Sinnlichkeit ist uns nur durch das Bewußtsein gegeben,
aber das Bewußtsein setzt dennoch die Sinnlichkeit
voraus. Die Natur, je nachdem wir sie, vom Standpunkt
des Bewußtseins, als bedingungslose Einheit oder, vom
Standpunkt der Sinnlichkeit, als unbedingte Mannigfaltigkeit
gelten lassen, ist grenzenlos vereint und grenzenlos getrennt.
Wahr ist beides: Einheit und Vielheit, doch jedes
nur unter gewissen Voraussetzungen, relativ. Es kommt
darauf an, ob wir vom Standpunkt des Allgemeinen oder
des Besonderen, ob wir mit geistigen oder mit körperlichen
Augen umschauen. Mit geistigen Augen gesehen, ist der Stoff
Kraft. Mit körperlichen Augen gesehen, ist die Kraft Stoff.
Der abstrakte Stoff ist Kraft, die konkrete Kraft ist Stoff.
Stoffe sind Gegenstände der Hand, der Praxis. Kräfte sind
Gegenstände der Erkenntnis, der Wissenschaft.

Die Wissenschaft ist nicht beschränkt auf die sogenannte
wissenschaftliche Welt. Sie reicht über alle besonderen Klassen
hinaus, gehört dem Leben in seiner ganzen Breite und Tiefe.
Die Wissenschaft gehört dem denkenden Menschen überhaupt.
So auch die Trennung zwischen Kraft und Stoff.
Nur die stumpfsinnigste Leidenschaft kann sie praktisch verkennen.
Der Geizhals, der Geld anhäuft, ohne seinen Lebensprozeß
zu bereichern, vergißt, daß die vom Stoffe verschiedene
Kraft des Geldes das wertvolle Element ist; er vergißt,
daß nicht der Reichtum als solcher, nicht die schlechte
goldene Materie, sondern ihr geistiger Gehalt, die ihr inwohnende
Fähigkeit, Lebensmittel zu kaufen; es ist, was das
Streben nach ihrem Besitz vernünftig macht. Jede wissenschaftliche
Praxis, das heißt jedes Tun, welches mit vorausbestimmtem
Erfolge, mit durchschauten Stoffen agiert, bezeugt,
daß die Trennung von Stoff und Kraft, wenn auch
mit dem Gedanken vollzogen, also ein Gedankending, doch
deshalb keine leere Phantasie, keine Hypothese, sondern eine
sehr wesentliche Idee ist. Wenn der Landmann sein Feld
düngt, geht er insofern mit reiner Düngkraft um, als es
gleichgültig ist, in welchem Stoffe, ob in Kuhmist, Knochenmehl
oder Guano sie sich verkörpert. Beim Abwägen eines
Warenballens wird nicht der Stoff der Gewichtsstücke, nicht
das Eisen, Kupfer oder der Stein, sondern die Schwerkraft
pfundweise gehandhabt.

Allerdings, keine Kraft ohne Stoff, kein Stoff ohne Kraft.
Kraftlose Stoffe und stofflose Kräfte sind Undinge. Wenn
idealistische Naturforscher an ein immaterielles Dasein von
Kräften glauben, welche gleichsam im Stoffe ihren Spuk
treiben, die wir nicht sehen, nicht sinnlich wahrnehmen und
dennoch glauben sollen, so sind es in diesem Punkte eben
keine Naturforscher, sondern Spekulanten, das heißt Geisterseher.
Doch ebenso kopflos ist andererseits das Wort des
Materialisten, das die intellektuelle Scheidung zwischen Kraft
und Stoff eine Hypothese nennt.

Damit diese Scheidung nach Verdienst gewürdigt sei, damit
unser Bewußtsein die Kraft weder spiritualistisch verflüchtigt,
noch materialistisch verleugnet, sondern wissenschaftlich
begreift, dürfen wir nur das Unterscheidungsvermögen
überhaupt oder an sich begreifen, das heißt seine
abstrakte Form erkennen. Der Intellekt kann nicht ohne sinnliches
Material operieren. Um zwischen Kraft und Stoff zu
unterscheiden, müssen diese Dinge sinnlich gegeben, müssen
sie erfahren sein. Auf Grund der Erfahrung nennen wir
den Stoff kräftig, die Kraft stofflich. Das zu begreifende
sinnliche Objekt ist also ein Kraftstoff, und da nun alle
Objekte in ihrer leiblichen Wirklichkeit Kraftstoffe sind, besteht
die Unterscheidung, welche das Unterscheidungsvermögen
daran vollbringt, in der allgemeinen Art und Weise der
Kopfarbeit, in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem
Besonderen. Der Unterschied zwischen Stoff und Kraft summiert
sich unter den allgemeinen Unterschied des Konkreten
und Abstrakten. Den Wert dieser Unterscheidung absprechen,
heißt also den Wert der Unterscheidung, des Intellekts überhaupt
verkennen.

Benennen wir die sinnlichen Erscheinungen Kräfte des allgemeinen
Stoffes, so ist dieser einheitliche Stoff nichts weiter
als die abstrakte Allgemeinheit. Verstehen wir unter der
Sinnlichkeit die verschiedenen Stoffe, so ist das Allgemeine,
welches die Verschiedenheit inbegreift, beherrscht oder durchzieht,
die das Besondere erwirkende Kraft. Ob Kraft, ob
Stoff genannt, das Unsinnliche, das, was die Wissenschaft
nicht mit den Händen, sondern mit dem Kopfe sucht, das
Wesenhafte, Ursächliche, Ideale, höhere Geistige ist die Allgemeinheit,
welche das Besondere umfaßt.






III.

Dietzgens monistische Erkenntnislehre.



Zeige man mir, wer vor oder nach Dietzgen (1868) das
»Stoff- und Kraft«-Problem besser oder auch nur ebenso
mustergültig behandelt hat – in rein philosophischer und
sprachmeisterlicher Beziehung. Dietzgens allgemein verständliche
Lösung eines der allerschwierigsten Menschheitsprobleme
gehört zu den erstklassigen Kunstwerken der
»Kopfarbeit«.

Zur Wertung von Dietzgens Arbeit dürfte das Nachstehende
wohl am Platze sein:

Daß sinnliche Erfahrung der Erkenntnis zugrunde liegt,
haben schon viele Philosophen des Altertums angenommen
und außerdem vermutlich ungezählte Millionen nachdenklicher
Menschen, die vor Lockes und David Humes Untersuchungen
über den menschlichen Verstand (1690 respektive 1748) an
Tieren und kleinen Kindern das allmähliche Wachsen des
Intellekts der jungen Lebewesen mit Interesse beobachtet
haben, wie die meisten von uns heute. Gleichwohl wurde
uns keine Theorie der Bewußtseinsbewegung, keine Theorie
der menschlichen Erkenntnis aus jener Zeit hinterlassen.

Schuld daran war in erster Linie die aus den frühesten
Perioden überkommene Vorstellung vom Doppelwesen des
Menschen, seiner Zusammensetzung aus Leib und Seele. Für
»Seele« hielt man des Menschen Empfindungs- und Denkvermögen,
einschließlich Ausdrucks unserer Empfindungen und
Gedanken durch Sprache oder Gebärde oder einen Willensakt.
Die »Seele« hieß auch der »Geist«, ein Ausfluß göttlichen
Geistes, und deshalb mußte die Seele nach des Menschen
Tode fortleben, unsterblich sein; daher gab es ein
»Jenseits«.



Zum Unterschied von der Menschenseele erhielt das Empfindungs-
und Denkvermögen der (ebenfalls »von einem Gott
erschaffenen«) Tierwelt die Bezeichnung »Instinkt«.

Die »Unsterblichkeit der Seele« erstreckte sich über die gesamte
Menschheit; das eine Stunde nach seiner Geburt verstorbene
Kind hat ebenso Anteil daran wie die Seele der
Kannibalen, obwohl das Menschenkind in seinen ersten Daseinstagen
viel weniger »Seele«, das heißt Intellekt verrät
als manches sich rasch entwickelnde Tier, und obwohl die
Menschen im Urzustand der Wildheit und Wildnis mit dem
Tier mehr Ähnlichkeit haben als einer »im Ebenbild Gottes«
gedachten Kreatur.

Aus der Anatomie und Physiologie von Mensch und Tier
kannte man zwar schon lange das mehr oder minder Gemeinsame
beider; aber die kardinalen Verschiedenheiten von
Mensch und Tier gestatteten immerhin die Voraussetzung einer
göttlichen Menschenseele – als Ursache des Denkvermögens –
in der »Krone der Schöpfung«.

Die erste naturwissenschaftliche Begründung der Deszendenz-
oder Abstammungslehre durch Lamarck ist nur wenig
über hundert Jahre alt. Bis dahin mußte die Tradition
des Seelenglaubens, also die Annahme, daß der Mensch nur
infolge des ihm eingeflößten göttlichen Geistes zu denken vermag,
den Wert der Locke-Humeschen Erkenntnislehre als
sekundär, wenn nicht gar unwesentlich erscheinen lassen.

Was liegt daran, wie der Denkprozeß sich vollzieht, wenn
er ganz und gar eine göttliche Gnadenerscheinung ist?

Zudem lag vor hundert Jahren die Anatomie und Physiologie
des Gehirns noch sehr im argen. Zwar ist das Gehirn
als Sitz des Denkvermögens seit mehr als 2200 Jahren
anerkannt, wenn auch Aristoteles den Sitz der Seele in das
Herz verlegte und der hebräische Pentateuch ins Blut. Aber
der Stand der Gehirnanatomie und -physiologie zu Lamarcks
Zeit gestattete noch keine genaue Vorstellung von der Mechanik
des Geisteslebens: wie die Dinge der Außenwelt, die
durch unsere Sinnesorgane mit uns in Beziehung treten,
bestimmte Vorgänge in unserem Nervensystem veranlassen.
Gegen Mitte des siebzehnten Jahrhunderts kannte man erst
sieben, am Ende des achtzehnten Jahrhunderts neun, zu Beginn
des neunzehnten Jahrhunderts zwölf Paare von Gehirnnerven.
Die Ganglienzellen und Nervenfasern, elementare
mikroskopische Bestandteile der Nervenzellen, kennt man erst
seit etwa siebenundsiebzig Jahren.

»Die Nervenfasern«, sagt Professor Verworn in seinem
oben genannten Buche: Die Mechanik des Geisteslebens,
»haben die Funktion, gewisse Vorgänge, die sich in den Zellen
der Sinnesorgane und in den Nerv- oder Ganglienzellen abspielen,
zu übertragen nach anderen Ganglienzellen und peripherischen
Organen, wie den Muskeln, den Drüsen usw.
Man kennt jetzt seit vierzig Jahren die Lokalisation in der
motorischen Sphäre des Gehirns so genau und kann die
Reizung so fein lokalisieren, daß man mit Sicherheit eine
Bewegung im Daumen oder im Augenmuskel oder im Fußgelenk
vorhersagen kann. Im Anschluß daran sind noch weitere
Zonen auf der Großhirnrinde bekannt geworden, die mit unseren
Sinnesempfindungen im engsten Zusammenhang stehen.

Klinische Erfahrungen der Psychiater ergaben, daß Krankheitsprozesse,
die bestimmte Teile der Gehirnoberfläche zerstört
hatten, von Ausfallssymptomen im Bewußtsein der betreffenden
Menschen begleitet waren, und durch Experimente
an Tieren – Exstirpationen gewisser Zonen der Gehirnrinde
– lokalisierte man die Seh-, Hör-, Fühl-, Geruchs-
und Geschmackssphäre.

Vorstellungen sind Bewußtseinsbewegungen, die ihren Ursprung
im engsten Anschluß an Sinnesempfindungen haben.
Ohne Sinnesempfindungen keine Vorstellung. Wir können
direkt die Vorstellungen als Erinnerungsbilder von Empfindungen
bezeichnen.«

Dietzgens »Wesen der menschlichen Kopfarbeit« ist somit,
obwohl bald fünfzig Jahre alt, ein hochmodernes Buch.



Dietzgen behandelt den Geist, das Denkvermögen als »Organ
des Allgemeinen«, das heißt der Natur, und weil der
Geist ein Stück Natur, ist er, wie unser Autor sich in einer
späteren Schrift ausdrückt, kein größeres Naturwunder als
der Magnetismus, die Elektrizität usw.

Nach dem heutigen Stande der Naturwissenschaften und
in Verbindung mit unserer Erkenntnis, daß Kraft Stoff und
Stoff Kraft ist, darf man Dietzgens Satz, daß das »Denken
eine Eigenschaft der Generalnatur« ist, ohne Vorbehalt unterschreiben.

Wenn nun das Denkvermögen das »Organ des Allgemeinen«
ist, muß es uns in erster Linie darum zu tun sein,
das Allgemeine herauszufinden, das heißt namentlich was
allgemein der Menschheit frommt, allen zugute kommt; wir
sollen mithin Zustände ermöglichen, unter denen die Allgemeinheit
oder doch die größte Zahl der Menschheit sich
wohlbefinden kann.

Dietzgens Naturmonismus begnügt sich demnach nicht mit
der Anschauung von der Einheitlichkeit des Weltalls minus
Mensch; dieser mit seinem Körper und Geist gehört, wie
jedes andere Naturstück aus Stoff und Kraft, in die Betrachtung
des monistischen Weltorganismus hinein. Wie durch
das Denkvermögen, als »Organ des Allgemeinen«, beziehungsweise
des Universalzusammenhangs, die Widersprüche überhaupt
vermittelt werden – durch Entwicklung des Allgemeinen
aus dem Besonderen –, sollten wir dieselbe monistische Denkmethode
ganz speziell zur Lösung der Ungereimtheiten der
sozialen Welt anwenden. Dann erst haben wir den Sozialmonismus
erreicht. Daraus nun, daß es dem richtigen Denken
in erster Linie darum zu tun sein muß, das Allgemeine
herauszufinden – auf das soziale Gebiet angewandt: das
allgemein Nützliche zu ermitteln –, zieht Dietzgen (in seiner
Vorrede) einen Schluß, der auf einen für unseres Autors
Betrachtungsweise noch nicht vorbereiteten Leser verblüffend
wirken mag, aber gleichwohl jedes wirklichen Monisten Billigung
finden muß: daß die wahren Träger des »Organs
des Allgemeinen« nicht in den von Sonderinteressen beherrschten
Kreisen zu suchen sind, vielmehr in den Reihen
der nach Beseitigung aller Vorrechte hinstrebenden Arbeiterklasse.

Dietzgen sagt: »Ich entwickle in dieser Schrift das Denkvermögen
als Organ des Allgemeinen. Der leidende, der
vierte, der Arbeiterstand ist insoweit erst der wahre Träger
dieses Organs, als die herrschenden Stände durch ihre besonderen
Klasseninteressen verhindert sind, das Allgemeine
anzuerkennen. Wohl bezieht sich diese Beschränkung zunächst
auf die Welt der menschlichen Verhältnisse. Aber solange
diese Verhältnisse nicht allgemein menschlich, sondern Klassenverhältnisse
sind, muß auch die Anschauung der Dinge von
diesem beschränkten Standpunkt bedingt sein. Objektive Erkenntnis
setzt subjektiv theoretische Freiheit voraus. Bevor
Kopernikus die Erde sich bewegen und die Sonne stehen sah,
mußte er von seinem irdischen Standpunkt abstrahieren. Da
nun dem Denkvermögen alle Verhältnisse Gegenstand sind,
hat es von allem zu abstrahieren, um sich selbst rein oder
wahr zu erfassen. Erst eine historische Entwicklung, welche
so weit fortgeschritten ist, um die Auflösung der letzten Herr-
und Knechtschaft zu erstreben, kann soweit der Vorurteile
entbehren, um das Urteil im allgemeinen, das Erkenntnisvermögen,
die Kopfarbeit wahr oder nackt zu erfassen. Erst
eine historische Entwicklung, welche die direkte allgemeine Freiheit
der Masse im Auge haben kann – und dazu gehören
wohl sehr verkannte historische Voraussetzungen – erst die
neue Ära des vierten Standes findet den Gespensterglauben
soweit entbehrlich, um den letzten Urheber alles Spuks, um
den reinen Geist entlarven zu dürfen. Der Mensch des vierten
Standes ist endlich >reiner< Mensch. Sein Interesse ist
nicht mehr Klassen- sondern Masseninteresse, Interesse der
Menschheit. Die Tatsache, daß zu allen Zeiten das Interesse
der Masse mit dem Interesse der herrschenden Klasse verbunden war,
daß nicht nur trotz, sondern gerade mittels ihrer
stetigen Unterdrückung durch jüdische Patriarchen, asiatische
Eroberer, antike Sklavenhalter, feudale Barone, zünftige
Meister, besonders durch moderne Kapitalisten und auch selbst
noch durch kapitalistische Cäsaren die Menschheit stetig >fortgeschritten<
– diese Tatsache nähert sich ihrem Ende. Jetzt
ist diese Entwicklung an einem Standpunkt angekommen, wo
die Masse selbstbewußt wird. Sie ist damit so weit gekommen,
daß sie nunmehr sich unmittelbar selbst entwickeln will.«






IV.

Dietzgens Ethik.



Das Schlußkapitel von Dietzgens »Wesen der menschlichen
Kopfarbeit« behandelt die Ethik: »Praktische Vernunft« oder
Moral. (Seite 61 bis 87, 1. Band der Sämtlichen Schriften.)

Siebenunddreißig Jahre später erschien Kautskys »Ethik«
(und materialistische Geschichtsauffassung) – das erste und
bis jetzt einzige deutsche sozialistische Werk auf diesem Gebiet.[7]
In der Vorrede sagt Kautsky: »Ich fuße bei meiner
Entwicklung der Ethik auf der Grundlage der materialistischen
Geschichtsauffassung – auf jener materialistischen Philosophie,
wie sie einerseits Marx und Engels und, in anderer
Weise, aber in gleichem Sinne, Josef Dietzgen begründet
haben.«

Kautskys Arbeit in allen Ehren, aber sie ist im Grunde
keine erkenntniskritisch begründete, sondern eine historisch-ökonomisch
orientierende Darlegung, daher macht sie die
Lektüre Dietzgens zu einer notwendigen Voraussetzung. Bei
Kautsky erfahren wir nicht – wie bei Dietzgen – die philosophische
Methode, durch welche man zur Erforschung der
Sinnlichkeit als Grundlage der Moral gelangt. Dietzgen
kommt zu seinem Befunde – zum Erkennen des Vernünftigen,
Weisen, Rechten, Sittlichen – durch »Entwicklung
des Allgemeinen aus dem Besonderen«. Das gelingt
ihm mit seinem Schlüssel – wie im vorangegangenen Kapitel
die Lösung des »Stoff-und-Kraft«-Problems – sozusagen
spielend. Unter tunlichster Beibehaltung des logischen Zusammenhangs
lasse ich die Hauptstellen des Moral-Kapitels
(in Auswahl von etwa einem Achtel des Originals) hier
folgen:

Das menschliche Bedürfnis gibt der Vernunft das Maß
zur Ermessung des Guten, Rechten, Schlechten, Vernünftigen
usw. Was unserem Bedürfnis entspricht, ist gut, das
Widersprechende schlecht. Das leibliche Gefühl des Menschen
ist das Objekt der Moralbestimmung, das Objekt der
»praktischen Vernunft«. Auf die widerspruchsvolle Verschiedenheit
menschlicher Bedürfnisse gründet sich die widerspruchsvolle
Verschiedenheit moralischer Bestimmungen. Weil der
feudale Zunftbürger in der beschränkten und der moderne
Industrieritter in der freien Konkurrenz prosperiert, weil sich
die Interessen widersprechen, widersprechen sich die Anschauungen,
und es findet der eine mit Recht dieselbe Institution
vernünftig, welche dem andern unvernünftig ist. Wenn die
Vernunft einer Persönlichkeit rein aus sich das Vernünftige
schlechthin zu bestimmen versucht, kann sie nicht anders, als
ihre Person zum Maß der allgemeinen Menschheit machen.
Wenn man der Vernunft das Vermögen zuspricht, in sich
selbst die Quelle der moralischen Wahrheit zu besitzen, verfällt
man in den spekulativen Irrtum, ohne Sinnlichkeit,
ohne Objekt Erkenntnisse produzieren zu wollen … Sinnliche
Bedürfnisse sind das Material, aus welchem die Vernunft
moralische Wahrheiten anfertigt. Unter sinnlich gegebenen
Bedürfnissen von verschiedener Dringlichkeit oder
verschiedenem Umfang das Wesentliche, Wahre vom Individuellen
zu scheiden, Entwicklung des Allgemeinen ist
die Aufgabe der Vernunft. Der Unterschied zwischen dem
scheinbar und wahrhaft Vernünftigen reduziert sich auf den
Unterschied zwischen dem Besonderen und Allgemeinen.

Wie die Aufgabe der Physik die Erkenntnis des wahren,
so ist die Aufgabe der Weisheit die Erkenntnis des vernünftigen
Seins. Überhaupt hat die Vernunft zu erkennen,
was ist – als Physik, was wahr, als Weisheit, was vernünftig
ist. Wie wahr mit allgemein, so übersetzt sich vernünftig
mit zweckmäßig, so daß wahrhaft vernünftig soviel
wie allgemein zweckmäßig heißt. Wie das Wahre, das
Allgemeine die Beziehung auf ein besonderes Objekt, auf ein
gegebenes Quantum der Erscheinung, bestimmte Grenzen
unterstellt, innerhalb deren es wahr oder allgemein ist, so
setzt das Vernünftige oder Zweckmäßige gegebene Verhältnisse
voraus, innerhalb deren es vernünftig oder zweckmäßig
sein kann. Das Wort expliziert sich selbst: Der Zweck ist das
Maß des Zweckmäßigen. Nur auf Grund eines gegebenen
Zweckes läßt sich das Zweckmäßige bestimmen. Ist erst der
Zweck gegeben, dann heißt die Handlungsweise, welche denselben
am weitesten, breitesten, allgemeinsten verwirklicht, die
vernünftige, der gegenüber jede minder zweckmäßige Weise
unvernünftig wird.

Fordert demnach unsere Aufgabe die Ermittlung des
Menschlich-Vernünftigen schlechthin, so verdienen ein solches
Prädikat nur Handlungsweisen, welche ohne Ausnahme
allen Menschen, zu allen Zeiten und unter
allen Verhältnissen zweckmäßig sind – folglich widerspruchslose
und insofern nichtssagende, unbestimmte Allgemeinheiten.
Daß physisch das Ganze größer ist als der Teil,
daß moralisch das Gute dem Schlechten vorzuziehen, sind
solche allgemeine, deshalb bedeutungslose, unpraktische Kenntnisse.
Der Gegenstand der Vernunft ist das Allgemeine,
aber – das Allgemeine eines besonderen Gegenstandes. Die
praktizierende Vernunft hat es mit dem Einzelnen, Besonderen
zu tun, mit dem Gegensatz des Allgemeinen, mit bestimmten,
besonderen Kenntnissen … Vernünftig im allgemeinen
ist nur das, was jede Vernunft anerkennt. Wenn
die Vernunft einer Zeit, Klasse oder Person vernünftig heißt,
wovon anderwärts das Gegenteil anerkannt ist, wenn der
russische Adelige die Leibeigenschaft und der englische Bourgeois
die Freiheit seines Arbeiters eine vernünftige Institution
nennt, so ist etwa keine von beiden schlechthin, sondern jede
nur relativ, nur in ihrem mehr oder minder beschränkten
Kreise vernünftig … Die »absolute Wahrheit« ist der
Urgrund der Intoleranz.

Die heidnische Moral ist eine andere als die christliche.
Die feudale Moral unterscheidet sich von der modern bürgerlichen
wie Tapferkeit und Zahlungsfähigkeit …

Jedes wirkliche Recht ist ein besonderes. Recht nur unter
gewissen Umständen, für gewisse Zeiten, diesem oder jenem
Volke. »Du sollst nicht töten« ist Recht im Frieden, Unrecht
im Kriege; Recht für die Majorität unserer Gesellschaft,
welche ihrem dominierenden Bedürfnis die Mucken der Leidenschaft
geopfert wissen will, doch Unrecht dem Wilden, der
nicht so weit gekommen, ein friedliches, geselliges Leben zu
schätzen, der deshalb das angeführte Recht als unrechte Beschränkung
seiner Freiheit empfindet.

Wollte ein Gesetz, eine Lehre, eine Handlung absolut recht,
Recht überhaupt sein, so müßte sie dem Wohle aller Menschen,
unter allen Verhältnissen, zu allen Zeiten entsprechen. Dieses
Wohl ist jedoch so verschieden wie die Menschen, ihre Umstände
und die Zeit. Was mir gut, ist einem anderen schlimm,
was in der Regel wohl, tut ausnahmsweise leid; was einer
Zeit frommt, hemmt eine andere. Das Gesetz, welches Anspruch
darauf machen wollte, Recht überhaupt zu sein, dürfte
nie und niemanden widersprechen. Keine Moral, keine Pflicht,
kein »kategorischer Imperativ«, keine Idee des Guten vermag
den Menschen zu lehren, was gut, was böse, was recht, was
unrecht sei. Gut ist, was unserem Bedürfnis entspricht, böse,
was ihm widerspricht. Aber was ist wohl gut überhaupt?

Der Unterschied zwischen guten und bösen, rechten und
schlechten Bedürfnissen findet, wie Wahrheit und Irrtum,
wie Vernunft und Unvernunft, seine Auflösung in dem Unterschied
des Besonderen und Allgemeinen. Die Vernunft vermag
aus sich so wenig positive Rechte, absolut moralische
Maximen zu entdecken wie irgend eine andere spekulative
Wahrheit. Erst wenn ihr sinnliches Material gegeben ist,
wird sie der Zahl nach das Allgemeine und Besondere, dem
Grade nach das Wesentliche und Unwesentliche zu ermessen
wissen. Die Erkenntnis des Rechten oder Moralischen will,
wie die Erkenntnis überhaupt, das Allgemeine.

Die Moral ist der summarische Inbegriff der
verschiedensten einander widersprechenden sittlichen
Gesetze, welche den gemeinschaftlichen Zweck haben,
die Handlungsweise des Menschen gegen sich und
andere derart zu regeln, daß bei der Gegenwart
auch die Zukunft, neben dem einen das andere,
neben dem Individuum auch die Gattung bedacht
sei. Der einzelne Mensch findet sich mangelhaft, unzulänglich,
beschränkt. Er bedarf zu seiner Ergänzung
des anderen, der Gesellschaft, und muß also,
um zu leben, leben lassen. Die Rücksichten, welche
aus dieser gegenseitigen Bedürftigkeit hervorgehen,
sind es, was sich mit einem Worte Moral nennt.

Die Unzulänglichkeit des einzelnen, das Bedürfnis der
Genossenschaft ist Grund oder Ursache der Berücksichtigung
des nächsten, der Moral. So notwendig nun der Träger
dieses Bedürfnisses, so notwendig der Mensch immer individuell
ist, so notwendig ist auch das Bedürfnis ein individuelles,
bald mehr und bald minder intensiv. So notwendig
der nächste verschieden ist, so notwendig sind die erforderlichen
Rücksichten verschieden …

In diesem Satze ist eine so bündig überzeugende Klärung
des Pflichtbegriffes enthalten, wie sie vor Dietzgen keinem
Denker erkenntniskritisch gelungen ist.

Besagt sie doch, daß es namentlich die Berücksichtigung
der Gebote der beiden uns regierenden Hauptmächte ist, solche
der Gesellschaft und Natur, die das Pflichtverhalten des
Menschen bedeuten und bestimmen, und zwar aus dessen
wohlverstandenem Eigeninteresse heraus, sobald er seine organische
Abhängigkeit von Gesellschaft und Natur einsieht.

Solche Berücksichtigung mag gewiß häufig genug mit unseren
momentanen Wünschen kollidieren, aber sie ist es, die unser
dauerndes Interesse fördert, zumal wenn wir freiwillig und
bewußt das besondere und flüchtigere Bedürfnis dem allgemeinen
und dauernderen Wohlergehen unterordnen. Kein
mystisches »inneres Gefühl«, auch kein »kategorischer Imperativ«
klärt uns über unsere Pflicht auf, wohl aber Einsicht
in das »Allgemeine«, das heißt in die Zusammenhänge
und Gesetze der Gesellschaft und Natur, deren Anordnungen
wir nicht einmal unbewußt ohne empfindliche Strafe verletzen
können, während bewußtes Zuwiderhandeln uns außerdem
notwendig Einbuße an Selbstachtung bringt, sofern wir
Gebote übertreten, welche der jeweiligen sozialen Entwicklungsstufe
entsprechen.

Dietzgens Ethik entspricht offenbar den Anschauungen vieler
Vertreter der modernen Intelligenz und speziell der allermeisten
wissenschaftlichen Sozialisten – mit Ausnahme der
auf den Kantschen »kategorischen Imperativ«[8] eingeschworenen
Revisionisten –, wenn auch der philosophische Weg, auf dem
unserem Autor seine Schlüsse sich ergaben, einem großen
Teile derselben fremd geblieben ist. Bekannt ist, daß man
vor langer Zeit schon in Deutschland durch das Wort »Mitleid«
die Ethik auf den Egoismus zurückführte: »Wir haben
Mitgefühl mit dem Elenden, weil wir beim Anblick seiner
Leiden mitleiden – durch die Reflexion, daß auch wir in
seine Lage geraten könnten.«

In starrer Opposition gegen diese utilitarische oder Zweckmäßigkeitsmoral
finden wir die kantische Ethik (Pflicht) und
die des religiösen Idealismus (Liebe).

In Wirklichkeit aber stellen Zweckmäßigkeit (rationeller,
begrenzter Egoismus oder legitimes, persönliches Interesse),
Pflicht, Liebe zusammen das Moralgebilde dar. Indem
(nach Dietzgen) die Moral so beschaffen sein soll, daß »neben
dem Individuum auch die Gattung bedacht ist«, betätigt,
wer dieser Morallehre nachlebt, die von Kant verlangte
»Pflicht«, und indem er ihr dauernd und gern nachkommt,
nimmt sie ganz automatisch den Charakter der »Liebe« an.

Ich erlaube mir daher zu sagen:

Für die Moral ist die Zweckmäßigkeit die Wurzel, die
Pflicht der Baum und die Liebe die Frucht.

Am deutlichsten läßt sich der Dreistufenpfad der Moral
»Egoismus, Pflicht, Liebe« im Verhältnis der Eltern zum
Kinde erkennen: Ursprung der Freude am Kinde ist die natürliche,
elterliche Eigenliebe, der gewiß niemand sich zu
schämen braucht; sofort tritt das Pflichtgefühl an die Eltern
heran, und bei Ausübung der Pflicht verwandelt sich die
Eigenliebe der Eltern in wahre Liebe. So vermag überall
– wenn auch nicht so rasch wie in diesem Falle – die in
Zweckmäßigkeit wurzelnde Moral durch das Medium der
Pflicht sich zu hehrer Sittlichkeit, zur Tugend, zur Güte, zur
Liebe auszuwachsen.

Es ist keine beleidigende Insinuation, wenn dem Schönsten
und Erhabensten – das bisher der Urzeugung in Engelsregionen
glaubte sich rühmen zu dürfen – Abkunft aus niederem
Stande aufgezeigt wird; daß es in zweckmäßigem
Egoismus, im Eigeninteresse des Menschen seine Wurzel hat
und dem Mutualismus, der Gegenseitigkeitspflicht, sein Höhendasein
verdankt.

Entrüste man sich nicht über diese neue Ethikformel, die
Moraltrilogie »Egoismus, Pflicht, Liebe«!

Auch der Brotfrucht Wurzeln stecken nicht in balsamisch
gedüngtem Boden.

Mit dieser einfachen Korrektur der Kantschen und der
religiösen Moralbegründung dürfen wir uns hier begnügen,
da die letztere, als eine theologische, unserer gegenwärtigen
Betrachtung allzu fern liegt, und der Nachweis von Kants
teils fehlerhafter, teils widerspruchsvoller Argumentierung
seines Sittengesetzes längst von kompetenten Autoren (auch
in Kautskys »Ethik«) geliefert worden ist.

Nur aus des Monistenführers Ostwald »Sonntagspredigt«
vom 20. Dezember 1913 »Die wissenschaftlichen Grundlagen
der Ethik« möchte ich einige Zeilen hier anführen, weil sie
eine wohlbegründete Entschuldigung für Kants Irrtum
enthalten:

»Kant glaubte auch die Quelle der Ethik in einem inneren
Sittengesetz zu finden, welches dem Menschen a priori eigen
ist, und hat damit allerdings in etwas versteckter Weise diese
Quelle gleichfalls in einen irrationalen, der wissenschaftlichen
Forschung nicht zugänglichen Punkt gelegt. Es läßt sich darum
erklären, daß jenem großen Denker das Entwicklungsgesetz
der Lebewesen nicht nur nicht bekannt war, sondern daß er
sogar eine ausgesprochene Abneigung dagegen hatte, das
menschliche Denken unter dem Gesichtspunkt der Entwicklung
zu betrachten. So behauptete er das absolute Vorhandensein
des inneren Sittengesetzes bei dem Menschen und
begnügte sich mit diesem Vorhandensein, ohne weitere Nachforschungen
darüber anzustellen, woher es stammte.«

Unsere Revisionisten aber kennen das Entwicklungsgesetz.






V.

Die Religion der Sozialdemokratie.



»Die Religion der Sozialdemokratie« betitelt sich eine Reihe
von durch Gedankenfülle und vielfach durch Schönheit der
Sprache sich auszeichnenden sieben Artikeln, sogenannten
»Kanzelreden«, die zuerst in dem von Liebknecht redigierten
Leipziger »Volksstaat« 1870 bis 1875 erschienen und seitdem
Verbreitung in Zehntausenden von Exemplaren gefunden
haben. Das auf fünf Jahre verteilte Entstehen dieser Abhandlungen
schließt naturgemäß Anlage nach einem systematischen
Plane aus; es sind daher in ihren Fortsetzungen
teilweise Ergänzungen des Früheren und zu diesem Zwecke
Exkurse auf verwandtes Nebengebiet enthalten. »Die Religion
der Sozialdemokratie« wird dem Leser um so mehr Vorteil
und Genuß gewähren, je tiefer die Ideen des Sozialismus
bereits Wurzel in ihm geschlagen haben und je emanzipierter
er sich vom sogenannten »positiven Glauben« weiß. Denn er
begegnet in diesen »Kanzelreden« Gedanken, die zum Teil im
Unterbewußtsein jedes freidenkerischen und geschulten Sozialisten
schlummern und nur der Erweckung durch den Laut
eines Zauberworts bedürfen, das aus dem Munde eines
philosophischen Hellsehers kommt. Darin liegt der wesentliche
Reiz von Dietzgens »Kanzelreden« für die Massen der sozialistischen
Arbeiter; um Dietzgen aber in allen seinen Gedankengängen
gründlich zu verstehen, sollten Sozialisten unbedingt
mit seiner im »Wesen der menschlichen Kopfarbeit« niedergelegten
Denklehre sich vertraut machen – wenn auch die
populären Schriften unseres Autors als Einführung in das
genannte Hauptwerk benutzt werden dürfen.

Dietzgen führt in den »Kanzelreden« aus, sagt sein Sohn
im Geleitwort von 1906, »daß die Religion ein geschichtlich
notwendiges Gedankenbild ist, welches aus dem menschlichen
Bedürfnis nach materieller und geistiger Befriedigung und
nach einer diesem Glücksstreben entsprechenden Gesellschaft
und Welt entstehen mußte, und zwar auf jeder Kulturstufe,
auf der der Mensch in Ermanglung von hinreichendem, erfahrungsmäßigem
Wissen und Können gegenüber den natürlichen
Zusammenhängen sich nicht anders als mit phantastischer
Spekulation helfen konnte. Er weist an der natürlichen
Begrenzung des Denkvermögens nach, daß alle Religion
und jeder Glaube an Übernatürliches auf phantastischer
Spekulation beruhen, die ihrerseits wiederum in ihrer Eigenart
bestimmt wird durch den Entwicklungsgrad der sozialen
Produktivkräfte und Lebensbedingungen.«

Das Wort »Religion« in Verbindung mit »Sozialdemokratie«
ist natürlich nicht im landläufigen Sinne desselben
zu verstehen; denn die Tendenzen der Sozialdemokratie enthalten,
wie Dietzgens einleitende Worte lauten, den Stoff
zu einer neuen Religion, die nicht, wie alle bisherige, nur
mit dem Gemüt oder Herzen, sondern zugleich auch mit dem
Kopf, dem Organ der Wissenschaft, erfaßt sein will.

Und die Moral dieser neuen Religion faßt er am Schluß
des zweiten Artikels in folgenden Satz zusammen: Sie verlangt,
und ihr ganzes Wesen beruht auf diesem Verlangen,
daß wir die Gegensätze der Liebe und Selbstsucht miteinander
versöhnen, daß sich die Gesellschaft aus dieser Versöhnung
konstituiere, daß der Mensch dem Menschen die Hand reiche,
um mit vereinter Kraft und Arbeit die Natur zur reichlichen
Hergabe unserer Lebensmittel zu zwingen.

Da die Sozialdemokratie eine »neue Religion« ist, bedient
sie sich zur Erreichung ihres Zweckes naturgemäß anderer
Methoden als die alte Religion. Dies führt unser Autor
in folgendem aus:

Die Religion, ganz im allgemeinen, hat den Zweck, das
bedrängte Menschenherz vom Jammer dieses irdischen Lebens
zu erlösen. Sie hat das bisher nur in idealer, träumerischer
Weise vermocht, durch Anweisung an einen unsichtbaren Gott
und an ein Reich, das nur von Toten bewohnt ist. Das
Evangelium der Gegenwart verspricht, unser Jammertal endlich
in realer, wirklicher, greifbarer Weise zu erlösen. »Gott«,
das ist das Gute, Schöne, Heilige, soll Mensch werden, aus
dem Himmel auf die Erde kommen, aber nicht wie einst, auf
religiöse, wunderbare Art, sondern auf natürlichem, irdischem
Wege. Wir verlangen den Heiland, wir verlangen, daß unser
Evangelium, das Wort Gottes, Fleisch werde. Doch nicht in
einem Individuum, nicht in einer bestimmten Person soll es
sich verkörpern, sondern wir alle wollen, das Volk will –
Sohn Gottes sein.

Die Religion war bisher Sache des Proletariats. Jetzt,
umgekehrt, fängt die Sache des Proletariats an, religiös zu
werden, das heißt eine Sache, welche die Gläubigen mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzem Gemüt
ergreift.

Im alten Glauben diente der Mensch dem Evangelium,
im neuen Glauben ist das Evangelium dazu da, der Menschheit
zu dienen. Das Evangelium der Neuzeit fordert eine
Umkehr unserer ganzen Denkweise. Nach der alten Offenbarung
war das Gesetz das Erste, Höchste, Ewige und der
Mensch das Zweite. Nach der neuen Offenbarung ist der
Mensch das Erste, Höchste, Ewige und sein Gesetz, das
Zweite, zeitlich und wandelbar.

Wir sind heute nicht dazu da, dem Gesetze zu dienen, sondern
das Gesetz hat den Zweck, uns zu dienen, nach unseren
Bedürfnissen modifiziert zu werden. Der Alte Bund verlangte
Geduld und Ergebung in unsere Leiden; der Neue Bund
fordert Energie und Tatkraft. An die Stelle der Gnade setzt
er die bewußte Werktätigkeit. Das alte Buch nannte sich
»Autoritätsglaube«, das neue setzt die Wissenschaft, die revolutionäre,
auf sein Titelblatt.

Glauben und Wissen, das sind die beiden Gegensätze,
welche den Alten und Neuen Bund trennen. Einen weiteren
Unterschied zwischen der alten und der neuen Religion konstatiert
Dietzgen wie folgt:

Beten und Fasten sind die Heilmittel, welche das Christentum
empfiehlt wider die angeborene Hilflosigkeit des Menschen …
Arbeit heißt der Heiland der neueren Zeit.

Wie Christus schon eine große Anzahl Proselyten gemacht
hatte, bevor sich seine Kirche organisierte, so hat auch der
neue Prophet, die Arbeit, schon seit Jahrhunderten gewirkt,
bevor sie in der Gegenwart daran denken kann, sich auf
den Thron zu setzen und das Zepter in die Hand zu
nehmen.

Mit den Attributen der Gottheit, mit Macht und Wissenschaft,
ist sie nunmehr ausgerüstet. Aber nicht auf unbefleckte,
wunderbare Weise ist sie dazu gekommen. Sie ist unter
Schmerzen geboren, unter Kampf und Qual und Sorgen
groß gewachsen. Obgleich sie es ist, welche den Menschen
so weit kultiviert hat, welche jetzt mit der Verheißung kommt,
ihn vollständig aus aller Knechtschaft zu erlösen, und ihn
das ersehnte Land Kanaan wirklich schon aus der Ferne
mit Augen sehen läßt, so liegt doch heute noch die Dornenkrone
des Elends auf ihrem Haupte, das Kreuz der Verachtung
auf ihren Schultern.

Doch unsere Hoffnung auf Erlösung ist nicht auf ein religiöses
Ideal, sondern auf einen massiven materiellen Grundstein
gebaut.

Was das Volk berechtigt, an die Erlösung von tausendjähriger
Qual nicht nur zu glauben, sondern sie tatkräftig
zu erstreben, das ist die feenhaft produktive Kraft, die wunderbare
Ergiebigkeit seiner Arbeit.

Die Befreiung vom Joche sklavischer Arbeit, die
Befreiung von Not, Elend und Sorge, von Hunger,
Kummer und Unwissenheit, die Befreiung von der
Plage, Lasttier der »höheren Gesellschaft« zu sein,
– diese Freiheit, und zwar für die Masse, für das
Volk, das ist der heilige Zweck, den zu erfüllen die so
unendlich reich gewordene menschliche Arbeitskraft den Beruf
hat.

Vom Beten und Dulden sind wir übergegangen zum Denken
und Schaffen. Das Resultat dieser veränderten Methode
steht vor Augen in den Errungenschaften der Industrie,
deren Seele die produktive Kraft unserer Arbeit ist.

Das Volk verlangt nach der realen Erlösung, weil endlich
die Bedingungen dazu vorhanden sind. Armut, Hunger
und Elend der Vergangenheit waren vielfach durch Mangel
an Lebensmitteln verursacht. Gegenwärtig, und seit Dezennien
schon, ist es umgekehrt überschüssiger Reichtum, wie er sich
in Geld-, Handels- oder Industriekrisen offenbart, der die
Arbeitskraft des Volkes brachlegt. Mögen dann die Speicher
noch so gefüllt und die Magazine mit Waren gepfropft sein,
das Volk hungert und friert, weil die besitzenden Klassen,
mit Produkten übersättigt, seine Arbeitskraft nicht kaufen
oder unterkaufen.

Die Kultur war bisher Zweck und der Mensch Mittel.
Jetzt gilt es die Dinge umzukehren, den Menschen zum Zweck
und die Kultur zum Mittel zu machen. Die erste Bedingung,
das Werk der Entwicklung fortzusetzen, ist die Freiheit des
Volkes, seine Teilnahme am Konsum.

Die Sozialdemokratie unterscheidet sich von der bisherigen
kopflosen Wirtschaft, welche ohne Ziel und Maß produziert,
gerade dadurch, daß sie den Volkshaushalt mit Bewußtsein
organisiert. Bewußte planmäßige Organisation der
sozialen Arbeit nennt sich der ersehnte Heiland der
neueren Zeit.

Die dreieinige Gottheit des Christentums hat die Not des
Volkes nur dadurch lindern können, daß sie gelehrt hat,
daraus eine Tugend zu machen. Daß diese Lehre zu ihrer
Zeit heilsam war, sei nicht verkannt. Wo der Mensch noch
die Fähigkeit und Mittel nicht besitzt, sein Kreuz abzuwerfen,
ist der Geist ergebener Resignation nicht nur ein göttlicher
Balsam, sondern auch eine triftige Zuchtrute, die wohl vermag,
ihn vorzubereiten für die sinnige Verstandesarbeit der
Kultur.

Wirklich und leibhaftig aber wird der Zweck der Religion
erst durch materielle Kultur, durch Kultur der Materie erreicht.
Arbeit nannten wir den Heiland, den Erlöser des
Menschengeschlechts. Wissenschaft und Handwerk, Kopf- und
Handarbeit sind nur zwei verschiedene Gestalten derselben
Wesenheit. Wissenschaft und Handwerk sind wie Gott-Vater
und -Sohn, zwei Dinge und doch nur eine Sache.

Das im letzten Satze enthaltene Thema wird in nachstehendem
weiter behandelt:

Ähnlich wie unkultivierte Völker das politische und soziale
Gesetz als ein übernatürliches Gnadengeschenk abgöttisch verehren
und damit sich der Macht begeben, es dem Laufe der
Entwicklung nach zu gestalten, ähnlich betrachtet heute eine
verehrungssüchtige, untertänige, knechtische Anschauungsweise
die Kopfarbeit der Wissenschaft als ein höheres Wesen, nicht
als den Diener, sondern als den Götzen der Kultur. Die
Menschen sollen nicht zur Wissenschaft hinaufsehen, sondern
sie zu sich herabziehen. Wir sollen die geistige zu einem Instrument
der materiellen Arbeit machen. Die erfahrungsmäßige
Resultatlosigkeit der spekulativen Forschung, die erwiesene
Unfruchtbarkeit der reinen Vernunft belehre die Gelehrtenzunft,
daß leibliche Sinnentätigkeit zur Wissenschaft
erfordert ist. Umgekehrt lerne der Handwerker an den bewunderten
Resultaten der modernen Industrie, daß nur der
Verbindung mit der Wissenschaft die Wunder der Arbeit zu
danken sind.

Die gegenseitige Durchdringung der beiden Arbeitsformen
hat im Verlauf der Jahrhunderte endlich die Menschheit auf
den Punkt gebracht, wo nunmehr der Grundstein zum Tempel
der Sozialdemokratie niedergelegt ist. Alle unsere materiellen
Reichtümer haben, ebenso wie alle in der Literatur
deponierten geistigen Errungenschaften, nur mittels gemeinschaftlicher
Arbeit der verschiedensten Generationen, Geschlechter,
Länder und Völker produziert werden können. Sie
sind also, wenn auch individuelles Eigentum, doch ein generelles,
ein gemeinschaftliches, ein kollektives Produkt.

Dann zu seinem eigentlichen Thema zurückkehrend, sagt
Dietzgen:

Die Lehre unserer sozialdemokratischen Kirche betrachtet
den aufgehäuften Reichtum, den materiellen sowohl wie den
geistigen, als ihren Grundstein und lehrt, zu glauben, daß
dieser schwere Stein wohl nicht ohne, aber auch nicht durch
einzelne Herren oder vornehme Geschlechter, sondern mit
überaus angestrengter Kopf- und Handarbeit des gesamten
Volkes zutage gefördert ist. Schelme und Narren nennen
dies Evangelium rohe Gleichmacherei. Nein! Die Gleichheit
der Sozialdemokratie ist keine phantastische Gleichheit, welche
ihren Gegensatz, die Verschiedenheit, ausschließt. Unsere menschliche
Natur hat uns allen das gleiche Bedürfnis gegeben, auf
diesem Erdboden unseren Hunger zu stillen, unseren Leib zu
kleiden, alle unsere verschiedenen Kräfte zu entwickeln. Die
Menschenkinder haben von Natur alle das gleiche Verlangen,
ihr Leben zu verbringen in tätiger Lust, ohne Elend
und Knechtschaft. Die Gleichheit des Verlangens ändert die
Verschiedenheit nicht, welche jeden von uns mit Kräften und
Talenten eigener Art ausgerüstet hat. Wie also der Gegensatz
zwischen Gleichheit und Mannigfaltigkeit in der Natur
der Dinge faktisch vereint und überwunden ist, so soll auch
das soziale Leben der Zukunft die Menschen gleich machen
an gesellschaftlichem Rang und Wert, ihnen den gleichen
Anspruch geben auf Genuß des individuellen Lebens, ohne
deshalb die Verschiedenheit aufzuheben, welche jedem seine
besondere Aufgabe zuteilt, jedem gestattet, nach seiner eigenen
Fasson selig zu werden.

Solange die Natur als unbezwingbares Verhängnis, als
allmächtige Gottheit gewaltet hat und die Menschheit mit
Armut knechtete, durfte einzelnen oder einzelnen Klassen die
Herrschaft gestattet sein, um als Führer zu dienen. Nun aber
ist das Volk durch die errungene reiche Ergiebigkeit seiner
Arbeit auf dem Punkte angekommen, wo es verlangt, daß
alle Herrschaft endige. Es fühlt sich berufen, die geschichtliche
Entwicklung der Dinge fortzusetzen, ohne Beihilfe unumschränkter
Führer.

Wir fordern von der Gesellschaft, und vermöge des geschichtlich
erworbenen Reichtums können wir es fordern, daß
sie uns nicht nur die Arbeit, sondern das »tägliche Brot«
garantiere, daß sie die Hungrigen speise, die Nackten kleide,
die Kranken pflege, kurz, alle Werke der Liebe und Barmherzigkeit
übe. Wir verlangen von der Gesellschaft, daß sie
nicht nur menschlich heiße, sondern menschlich sei. An Stelle
der Religion setzt die Sozialdemokratie Humanität, welche
fortan nicht mehr auf einer moralischen Satzung, sondern
auf der Erkenntnis ruhen wird, daß nur in der sozialen
brüderlichen Arbeit, in der ökonomischen Gemeinschaft
der Erlöser lebt, der uns vom leibhaftigen Bösen befreien
kann. Die wahre Erbsünde, an der das Menschengeschlecht
bisheran leidet, ist die Selbstsucht. Moses und die Propheten,
alle Gesetzgeber und Moralprediger haben zusammen nicht
vermocht, es davon zu befreien. »Die Sünde sitzt im Fleische,
wie der Nagel in der Mauer«, sagt die Bibel. Keine schöne
Redensart, keine Theorie und Satzung konnte sie ausmerzen,
weil die Konstitution der ganzen Gesellschaft an diesem Nagel
hängt. Die bürgerliche Gesellschaft fußt auf dem selbstsüchtigen
Unterschiede von Mein und Dein, fußt auf dem sozialen
Krieg, auf der Konkurrenz, auf der Überlistung und Ausbeutung
des einen durch den anderen.

Hieraus ergibt sich der oben bereits zitierte Moralsatz, daß
die Gesellschaft sich auf einer neuen Grundlage konstituieren
muß, welche die Gegensätze von Liebe und Selbstsucht miteinander
versöhnt und die Gemeinsamkeit der Arbeit wie des
Genusses involviert.

Hiermit schließt der zweite Abschnitt; der dritte nimmt das
zu Beginn des ersten behandelte Thema wieder auf, daß die
Religion wie die Sozialdemokratie die Tendenz nach Erlösung
hat, um einen neuen Gesichtspunkt zu eröffnen: wie
die Sehnsucht nach Erlösung die Ursache der Religion war,
so hat sie auch im Laufe der geschichtlichen Entwicklung,
durch die neue Auffassung von »Erlösung« im Sinne der
Sozialdemokratie, zur Auflösung der Religion geführt.

Dietzgen sagt: Wir sahen die Sozialdemokratie in ihrer
Tendenz nach Erlösung darin weiter gehen als die Religion,
daß sie die Erlösung nicht im Geiste, sondern nur mittels
des menschlichen Geistes recht eigentlich im Fleische, in der
fleischlichen, materiellen Wirklichkeit sucht. Das Bedürfnis
der Erlösung, die erbärmliche Not des anfänglichen unkultivierten
Menschen ist der Urschleim der Tiefe, aus dem sich
die Religion erzeugte. Die unbeholfene Rat- und Hilflosigkeit
in einer Welt von Drangsal treibt den Menschen, anderwärts
Allmacht und Vollkommenheit zu suchen, treibt zur
Verehrung von Tieren, Gestirnen, Bäumen, Blitz, Wind,
einzelnen Menschen usw. Die nachfolgende unvermeidliche
Erfahrung, daß alle diese Dinge selbst macht- und hilflos
sind, veranlaßte den Fortschritt, das höchste Wesen, statt in
einem nahen, greifbaren, demnach in einem geistigen Wesen
zu suchen, das weitab über den Wolken thront. Von dieser,
also der Erfahrung entrückten Gottheit sich näher zu unterrichten,
war schwieriger. Die neuere Wissenschaft jedoch, welche
hinter so manches verborgene Mysterium gekommen ist, hat
endlich auch das Geheimnis der Religion offenbart.

Es ist die Natur der Materie, welche sie, ohne Ansehen
der Zeit, zu stetiger Entwicklung getrieben hat und forttreibt;
durch Feuer- und Wasserepochen hindurch zur Bildung
des ersten Lebens, das mit den geringsten Pflanzen,
mit den niedrigsten Tieren begonnen hat und weiter hinaufsteigt
in unaufhörlicher Veränderung und Erweiterung
der Formen, bis zur selbsttätigen Zeugung des Menschengeschlechts.
Und derselbe Naturinstinkt, der die Welt, hat
dann auch sein höchstes Produkt, das mit Vernunft begabte
genus homo, geschichtlich entwickelt. Was immer nun
in diesem geschichtlichen Prozeß zeitweilig eine hervorragende
Stelle eingenommen, sei es Tier, Pflanze, Gestirn, Mensch
oder Gesetz, wurde von dem religiösen Gefühl schwärmerisch
vergöttert. Gott, das ist der Inhalt der Religion, hatte
also keinen bleibenden, ewigen, sondern einen veränderlichen,
zeitlichen Charakter.

Die Religiösen pochen darauf, daß alle Völker, wilde wie
zahme, Religion haben, an Gott glauben. Sie halten deshalb
dafür, daß der Glaube dem Menschen angeboren sei,
und wollen darin einen Beweis seiner Wahrheit finden. Aber
wahr ist nur, daß der Unerfahrene leichtgläubig und um
so leicht- und vielgläubiger, je unerfahrener und unkultivierter
er ist. Ein Blick belehrt, daß nicht eine, sondern viele
Religionen da sind, nicht Gott, sondern Götter geglaubt
werden. Weil nur nach und nach dem Menschen die Welt
verständlich wird, vergöttert er das Mannigfaltigste, heute
die Sonne und morgen den Mond, bald den Hund, wie
die Perser, bald die Katze, wie die Ägypter.

Die Essenz der Religion besteht darin, diejenige Erscheinung
des Natur- und Menschenlebens, welche je nach Zeit
und Umständen von eminenter Bedeutung ist, zu personifizieren
und im Glauben auf eine so hohe Säule zu stellen,
daß sie über alle Zeit und Umstände hinwegsieht.

Wie unsere Zeit so nahe daran ist, die Religion gänzlich
aufzugeben, wird augenfällig an den vagen, im höchsten Grade
konfusen Ideen, die sie über Gott und seine Eigenschaften
hegt. Während von allen anderen Dingen die Menschen
nur darum wissen, daß sie sind, weil sie vorher wissen, wie
und was sie sind, wollen sie vom Dasein einer göttlichen
Persönlichkeit überzeugt sein, ohne irgend zu wissen, welcher
Art sie ist, ob menschlicher oder unmenschlicher Gestalt, ob
klein oder groß, ob schwarz- oder blauäugig, ob Mann oder
Weib. Ist es nun aber nicht schmählich kopflos, von jemand
wissen zu wollen, daß er ist, wenn ich zugleich eingestehen
muß, gar nichts davon zu wissen, wo, wie und welcher Art
er ist? Je weiter die Gottesidee in der Entwicklung zurück
ist, um so leibhaftiger ist sie, je moderner die Form der
Religion, um so konfuser, um so erbärmlicher sind die religiösen
Ideen. Die geschichtliche Entwicklung der Religion
besteht in ihrer allmählichen Auflösung.

Im vierten Abschnitt wird der zu Beginn der sozialdemokratischen
Agitationsära häufig und heute noch von religiösen
Anhängern der Arbeitersache manchmal verteidigte
Satz, daß »Christus der erste Sozialist gewesen«, einer interessanten
Kritik unterzogen:

Sozialismus und Christentum sind so verschieden wie Tag
und Nacht. Wohl haben beide übereinstimmendes. Aber was
stimmt nicht überein? Was ist unähnlich? Tag und Nacht
gleichen sich durchaus darin, daß sowohl das eine wie das
andere ein Stück der allgemeinen Zeit ist. Der Teufel und
der Erzengel, obgleich der erste eine schwarze und der zweite
eine weiße Haut hat, sind doch wieder sehr gleich, indem
jeder von ihnen überhaupt in einer Haut steckt. Es ist die
spezielle Kapazität unseres Kopfes, alle Mannigfaltigkeit
unter einen generellen Hut zu bringen. Ob Christentum und
Sozialismus noch so viel Gemeinschaftliches haben, so verdient
doch der, der Christus zum Sozialisten macht, den Titel
eines gemeinschädlichen Konfusionsrats. Es ist nicht genug,
das Gemeinschaftliche der Dinge zu kennen, auch der Unterschied
will verstanden sein. Nicht was der Sozialist mit dem
Christen gemein, sondern was er eigen hat, was ihn auszeichnet
und unterscheidet, sei Gegenstand unserer Beachtung.

Neuerdings ist das Christentum Religion der Knechtseligkeit
genannt worden. Das, in der Tat, ist seine treffendste
Bezeichnung. Knechtselig ist allerdings alle Religion, aber das
Christentum ist die knechtseligste der knechtseligen. Nehmen
wir ein christlich Wort von der Straße. An meinem Wege
steht ein Kreuz mit der Inschrift: »Barmherzigkeit, huldreichster
Jesu! H. Maria bitt für uns.« Da haben wir die
unmäßige Demut des Christentums in ihrer vollen Erbärmlichkeit.
Denn wer so seine ganze Hoffnung auf Erbarmen
baut, ist doch in Wahrheit eine erbärmliche Kreatur. Der
Mensch, der vom Glauben an den allmächtigen Gott ausgeht,
vor den Schicksalen und Mächten der Natur sich in
den Staub wirft und nun im Gefühl der Ohnmacht um
Erbarmen winselt, ist kein brauchbares Mitglied unserer
heutigen Welt. Wenn die modernen Christen andere Leute
sind, wenn sie den Unwettern, die überlegene Mächte herabdonnern,
kühn in die Augen sehen und nun durch tatkräftige
Arbeit das Unheil zu heilen suchen, so bekunden sie mit solcher
Tat ihren Abfall vom Glauben. Obgleich die Christen ihren
Namen, ihre Gesangbücher und frommen Gemütsschmerzen
beibehalten, sind sie doch in ihrem Tun und Treiben vollendete
Antichristen. Wir religionslose Sozialdemokraten wollen das
klare Bewußtsein der Sachlage voraus haben. Wir wollen
Wissen und Willen, in der Theorie wie in der Praxis tatkräftige
Widersacher der lammfrommen, gottseligen Ergebenheit
sein. Das Christentum fordert Entsagung, während
heute rüstige Arbeit zur Befriedigung unserer materiellen
Bedürfnisse gefordert ist. Gottvertrauen ist die vornehmlichste
Qualität eines Christen, Selbstvertrauen, das gerade Gegenteil,
zu einer erfolgreichen Arbeit nötig.

Eine Charakterisierung der Würde geistiger wie körperlicher
Arbeit gibt unser Autor im zweiten Teil dieses vierten
Abschnitts:

Nachdem von der Wissenschaft alles Himmlische materialisiert
wurde, blieb den Professoren übrig, ihre Profession,
die Wissenschaft zu verhimmeln. Die akademische soll anderer
Qualität, anderer Natur sein, wie zum Beispiel die Wissenschaft
des Bauern, des Färbers oder Nagelschmieds. Die
wissenschaftliche Agrikultur zeichnet sich von der gewöhnlichen
Bauernwirtschaft nur dadurch aus, daß ihre Regeln,
ihre Kenntnisse der sogenannten Naturgesetze genereller oder
umfassender sind.



Das sozialistische Bedürfnis nach gerechter, volkstümlicher
Verteilung der wirtschaftlichen Produkte verlangt die Demokratie,
verlangt die politische Herrschaft des Volkes und
duldet nicht die Herrschaft einer Sippe, die mit der Prätension
des Geistes nach dem Löwenanteil schnappt. Um
diesen anmaßlichen Eigennutz in vernünftige Schranken zurückweisen
zu können, ist es geboten, das Verhältnis des
Geistes zur Materie klar zu verstehen. Der eminente Wert
der Kopfarbeit wird von den Handarbeitern noch vielfach
verkannt. Ein unfehlbarer Instinkt bezeichnet ihnen die tonangebenden
Federfuchser unserer bürgerlichen Zeit als natürliche
Widersacher. Sie sehen, wie das Handwerk der Beutelschneiderei
unter dem Rechtstitel der geistigen Arbeit betrieben
wird. Daher die leicht erklärliche Neigung, die geistige
Arbeit zu unter- und die körperliche zu überschätzen. Diesem
brutalen Materialismus ist entgegenzuwirken. Physische Kraft,
materielle Überlegenheit war von jeher das Vorrecht der arbeitenden
Volksklassen. Mangels geistiger Ausbildung haben
sie bisher sich übertölpeln lassen. Die Emanzipation der Arbeiterklasse
fordert, daß letztere der Wissenschaft unseres Jahrhunderts
sich ganz bemächtige. Das Gefühl der Entrüstung
über die Ungerechtigkeiten, welche wir erleiden, reicht trotz
unserer Überlegenheit an Zahl und Körperkraft zur Befreiung
nicht aus. Die Waffen des Geistes müssen Hilfe leisten. Unser
Körper ist mit seinem Geist derart verbunden, daß physische
Arbeit absolut unmöglich ist ohne geistige Zutat. Der simpelste
Handlangerdienst erfordert die Mitbeteiligung des Verstandes.
Andererseits ist der Glaube an die Unkörperlichkeit
der geistigen Arbeit eine Gedankenlosigkeit. Auch die reinste
Forschung ist unleugbar eine Anstrengung des Körpers. Alle
menschliche Arbeit ist geistig und körperlich zumal. Am Produkt
der Arbeit läßt sich nie ermitteln, wieviel davon der
Geist und wieviel der Körper geschaffen hat; sie schaffen
in solidarischer Gemeinschaft, einer nicht ohne den anderen.
Mag sich eine Arbeit als geistig oder körperlich charakterisieren,
das Produkt, ich wiederhole, ist von Geist und Körper
zumal geschaffen. Da läßt sich der Beitrag der Idee nicht
separieren vom Beitrag des Materials. Wer könnte in einem
Gemüsegarten die Teile bestimmen, die der Spaten, der Arm
des Gärtners, der Boden, der Regen und der Dünger gefördert
hat?

Große Männer, die die Leuchte der Erkenntnis vorantragen,
mögen wir ehren, aber nur so lange und so weit auf
ihre Sprüche bauen, als dieselben materiell in der Wirklichkeit
begründet sind.

So weit 1 bis 4 der Kanzelreden.

Die Stücke 5 und 6 sind weniger »populär« gehalten, weil
wesentlich philosophischen Charakters; sie behandeln der »neuen
Religion«, der Sozialdemokratie Denkweise, im Gegensatz
zur altreligiösen, der »primitiven Weltweisheit«:

Wer das phantastische, das religiöse System der Welterklärung
absetzen will, der muß doch wieder ein System,
diesmal ein rationelles, an die Stelle setzen.

Wir nennen uns Materialisten. Wie die Religion ein genereller
Name ist für mannigfache Konfessionen, so ist auch der
Materialismus ein dehnbarer Begriff.

Philosophische Materialisten kennzeichnen sich dadurch, daß
sie die leibhaftige Welt an den Anfang, an die Spitze und
die Idee oder den Geist als Folge setzen, während die Gegner
nach religiöser Art die Sache vom Wort (»Gott sprach, und
es ward«), die materielle Welt von der Idee ableiten. Wir
dürften uns ebenso füglich auch Idealisten nennen, weil
unser System auf dem Gesamtresultat der Philosophie fußt,
auf der wissenschaftlichen Erforschung der Idee, auf der
klaren Einsicht in die Natur des Geistes. Wie wenig die
Gegner kapabel sind, uns zu begreifen, bezeugen denn auch
die widerspruchsvollen Namen, die man uns gibt. Bald sind
wir grobtastige Materialisten, die nur nach Hab und Gut
ausgehen, bald, wenn von der kommunistischen Zukunft die
Rede ist, werden wir unverbesserliche Idealisten genannt. In
der Tat sind wir beides zugleich. Sinnliche, wahrhaftige
Wirklichkeit ist unser Ideal, das Ideal der Sozialdemokratie
ist materiell.

Dietzgen reklamiert nun als Bedingung sozialdemokratischer
Denkweise dreierlei: die von Bacon gelehrte »induktive
Methode« der Forschung – des Schlusses vom Besonderen
aufs Allgemeine; ferner Gedankenaufbau auf Grundlage sinnlichen
Materials; drittens die Voraussetzung gegebenen
Anfangs der Welt – unter Abweisung der metaphysischen
Frage Kants nach »Gott, Freiheit und Unsterblichkeit«, und
unter Ablehnung der transzendentalen Deduktion, das heißt
apriorischer Grundlegung der objektiven Erfahrung durch
den reinen Geist. Dietzgen sagt:

Anwendung der induktiven Methode auf alle Probleme
vom Anfang bis zum Ende der Welt, also die systematische
Anwendung der Induktion macht die sozialdemokratische Weltanschauung
zu einem System. »Du sollst«, lautet das Gesetz,
»nicht anfangen zu grübeln ohne Material, du darfst deine
Schlüsse, Regeln, Erkenntnisse nur auf Tatsachen, auf sinnliche
Wahrheit bauen. Zum Denken gehört ein gegebener
Anfang.« Wir also fangen wohl an zu grübeln, aber grübeln
nie über den Anfang. Wir wissen ein für allemal, daß
alles Denken mit einem Stück der weltlichen Erscheinung,
mit gegebenem Anfang anfangen muß, daß also die Frage
nach dem Anfang des Anfangs eine gedankenlose Frage ist,
die dem allgemeinen Denkgesetz widerspricht. Wer vom Anfang
der Welt redet, setzt den Weltanfang in die Zeit. Da
darf man fragen, was war vor der Welt? »Nichts war«,
sind zwei Wörter, von denen eines das andere ausschließt.
Daß jemals etwas gewesen sei, was nicht war, kann nur ein
schlauer Tollpatsch sagen, der viereckige Kreise zieht. Nichts
kann nur heißen: nicht dies oder jenes.

Unsere Dränger, die Mächtigen und Besitzenden, »Kulturkämpfer«
und Fortschrittsmänner, Liberale und Freimaurer
sind auch Fürsprecher der Induktion – nur soweit sie ihnen
zum Kram paßt. Sie teilen alles: Die Leute in Herren und
Diener, das Leben in Dies- und Jenseits, die Person in
Leib und Seele und die Wissenschaft in Induktives und
Deduktives.

Das Teilen ist gut und recht, wenn dabei System, wenn
das Geteilte unter einem Hut gehalten, wenn die Verschiedenheit
als eine nur graduelle bekannt ist. Auch die Sozialdemokraten
haben Leib und Seele. Unser Leib ist die Summe
der leiblichen und die Seele Summe der seelischen oder geistigen
Eigenschaften. Aber, wohlgemerkt! die empirische Erscheinung
ist das einhellige Material, die gemeinsame Rubrik
für Leib und Seele, für Körper und Geist. Seele oder Geist
ist uns ein Attribut der Welt und nicht, wie umgekehrt der
Pfaff will, die Welt ein Attribut oder Machwerk des Geistes.

Nach religiösem System ist der liebe Gott »letzter Grund«.
Idealistische Freimaurer glauben alles mit der Vernunft begründen
zu können. Befangene Materialisten suchen in heimlichen
Atomen den Grund alles Bestehenden, während die
Sozialdemokraten alles induktiv begründen. Wir besitzen
die prinzipielle Induktion, das heißt wir wissen, daß nicht
rein deduktiv, aus der bloßen Vernunft irgendeine Belehrung
zu schöpfen, sondern nur mittels Vernunft aus der Erfahrung
Kenntnisse zu holen sind.

An Stelle der Religion setzt die Sozialdemokratie systematische
Weltweisheit.

Diese Weisheit findet ihre Begründung, ihren »letzten
Grund« in den faktischen Verhältnissen. Die Erfahrung,
daß sowohl die feudale wie die liberale und klerikale Gerechtigkeit
und Freiheit und politische Wahrheit und Weisheit
nach dem leiblichen Interesse der betreffenden Parteien
modelliert ist, hat uns das Verständnis nahegelegt, daß sich
überhaupt die Weisheit nicht aus dem Kopfe, sondern nur
mittels des Kopfes aus empirischem Material ziehen läßt.

Zufolge dessen modellieren wir mit Bewußtsein, mit
systematischer Konsequenz unsere Begriffe über Gerechtigkeit
und Freiheit nach unseren leiblichen Bedürfnissen, nota bene
sind es die Bedürfnisse des Proletariats, der großen Volksmasse.
Das faktische leibliche Bedürfnis einer »menschenwürdigen«
Existenz ist der »letzte Grund«, womit wir die
Rechtmäßigkeit, Wahrheit, Vernünftigkeit der sozialdemokratischen
Bestrebungen erweisen. Im System der Induktion
geht der Leib dem Geiste, das Faktum dem Begriffe voran.
Wie die Wärme kalt und die Kälte warm, beides sich nur
dem Grade nach unterscheidet, so relativ ist das Gute bös
und das Böse gut. Alles sind Relationen desselben Stoffes,
Formen oder Arten der physischen Empirie (Erfahrung).

Mancher möchte fragen: Wie ist es möglich, empirisches
Material als Grundbestandteil aller Objekte der Wissenschaft
nachzuweisen? Gibt es denn da keine Dinge, wie das
Wesen Gottes, reine Vernunft, sittliche Weltordnung usw.?

Gott, reine Vernunft, sittliche Weltordnung und viele andere
Dinge bestehen nicht aus empirischem Material, es sind keine
Formen der physischen Erscheinung, wir leugnen deshalb auch
ihr Dasein. Jedoch die Begriffe dieser Gedankendinge sind
faktisch vorhanden; sie mögen wir sehr wohl unserer induktiven
Forschung als Material unterbreiten.

Im Schlußartikel, dem siebten, befaßt sich unser Autor mit
dem viel ventilierten Religionsthema der »sittlichen Weltordnung«:

Sitte und Ordnung muß sein, nicht weil, wie der Pastor
sagt, diese Dinge vom Himmel stammen, sondern weil sie
ein allgemeines, lebhaftes Bedürfnis sind. Da wir Sozialdemokraten
alle unsere Gedanken mit leibhaftigen oder empirischen
Tatsachen begründen, soll auch das Sittengesetz nicht
weiter gelten, als es sich materialistisch fundiert findet.

Die Sittlichkeit beruht auf dem sozialen Trieb des Menschengeschlechts,
auf der materiellen Notwendigkeit des gesellschaftlichen
Lebens. Weil die Tendenz der Sozialdemokratie
vornehmlich auf ein soziales, auf ein gesellschaftliches Leben
in höherem Grade gerichtet ist, darum kann sie nicht anders,
als ganz wahrhaftig eine moralische Tendenz sein. Sacken
und Packen und der dazu benötigte juristische Apparat nennt
sich »sittliche Weltordnung«. Menschen, die über Nacht reich
werden, haben ein anderes Sittengesetz als solche, die noch
das Brot kümmerlich im Schweiße des Angesichts kneten.
Heute weiß man nicht, ob fünf, fünfundzwanzig, hundert
oder fünfhundert Prozent ein »ehrlicher Verdienst« ist. Die
kapitalistische Wirtschaft wirkt zersetzend auf die Moral und
das Vermögen. Wie in der Türkei kauft man in höheren
Ständen sich der Frauen, soviel man Geld hat. Vielweiberei
und Mätressenwirtschaft werden Sitte, sind ein sittliches Faktum.
Und in der Tat und in der Wahrheit ist die »freie
Liebe« nicht minder sittlich wie auch die christliche Beschränkung
auf nur ein einziges Ehegesponst. Was uns an der Vielweiberei
empört, ist nicht so sehr die reiche Mannigfaltigkeit
der Liebe, als die Käuflichkeit des Weibes, die Degradation
des Menschen, die schandbare Herrschaft des Mammons.

In der Weltgeschichte, liebe Mitbürger, geht es mit der
Moral wie in der Natur mit dem Stoff: die Formen ändern
sich, aber das Wesen bleibt.

Hier muß ich kurz und bündig auseinandersetzen, was das
eigentliche Wesen der Sittlichkeit, was wahre Moral ist. Die
Feinde schlachten, braten und verspeisen, heißt dort moralisch,
und hier: sie lieben und ihnen Gutes tun. Wie sollen wir
nun unter solchen Widersprüchen die Kastanien der Wahrheit
aus dem Feuer holen? Einfach, indem wir aus dem
Verschiedenen das Allgemeine, indem wir extrahieren, was
unter allen Umständen moralisch, sittlich oder recht ist.
Es kann das nichts Spezielles, es muß das Generelle, das
Abstrakte des gesamten moralischen Materials sein. Mittels
eines solchen induktiven Verfahrens findet sich, daß die sittliche
Weltordnung im allgemeinen aus den Rücksichten besteht,
verschieden je nach Zeit und Umständen, welche das
gesellschaftliche Bedürfnis der Menschen erheischt. Ferner
findet sich die unleugbare Tatsache, daß dieses Bedürfnis
mit der Kultur sich entwickelt, daß der soziale Trieb des
Menschen wächst, daß die menschliche Assoziation breiter und
inniger, daß die Moral moralischer wird.

Kein Orakel des Himmels, kein Gewissen der Brust und
keine Deduktion des Kopfes darf uns die sittliche oder irgend
eine andere Wahrheit dozieren. Auf diesen idealen Wegen
findet sich nur die bekannte Schnapperei nach »dem wahren
Jakob«. Das einhellige wissenschaftliche Resultat wird induktiv
gewonnen; es gründet sich immer auf empirische Tatsachen,
hier auf das exakte Faktum, daß Menschen einander
dienstlich sind. So ewig wie einer des anderen bedarf, so
ewig ist dem einen recht, was dem andern billig. Je mehr
sich die gegenseitige Bedürftigkeit der Menschen entwickelt,
um so extensiver und intensiver wird ihre Verbindung, um
so rücksichtsvoller die Moral, um so größer und wahrer
die Moral.

Die religiöse Wahrheit ist eine ideale Phantasterei. Sie
hat die Nächstenliebe auf Gottesglauben und sittliche Freiheit
gründen wollen. Und was haben wir davon? Den
sozialen Krieg. Wir wollen umgekehrt den ewigen Frieden
bezwecken mittels einer brüderlichen Gestaltung der politischen
Ökonomie. Wie in der Familie, wo der Mann den Kohl
baut, die Frau ihn kocht und die Kinder das Reisig herbeiholen,
wie da die häusliche Liebe gegründet ist auf die häusliche
Wirtschaft, die geistige auf die materielle Eintracht, so
wird sich auch bei uns die wahre Nächstenliebe erst einfinden,
nachdem die Erwerbsverhältnisse sozialistisch gestaltet
sind. Gewiß hat die Natur schon dem Menschen die Nächstenliebe
ins Herz gepflanzt. Aber dies Herz ist ein durchaus
unzuverlässiger Kompaß, und Wille und Erkenntnis, überhaupt
der ganze ideale Apparat ist ohne materielle Basis
ein sehr niedriger Wegweiser. Es müßte sonst besser stehen
mit der Nächstenliebe unserer herrschenden Klassen.

Mit der faktischen Welt stimmt die sozialdemokratische
Moraltheorie überein, sie anerkennt im politischen Staate
den berechtigten Wächter und Hüter der Sittlichkeit, aber
fühlt sich auch berufen, dem Staat auf die Finger zu sehen,
daß er nicht aus einer vergänglichen und veränderlichen Institution
einen ewigen und heiligen Popanz mache, daß er
nicht statt dem sittlichen Fortschritt eine unsittliche Reaktion,
statt kommunistischer Moral egoistische Laster treibe. Indem
die Sozialdemokratie alle Privatinteressen dem Allgemeinen,
der sozialistischen Organisation unterordnet, bekundet sie wahre,
echte Moral.

(Dieses Schlußkapitel der Kanzelreden ist beiläufig als eine
populäre Erweiterung des Schlußkapitels vom »Wesen der
menschlichen Kopfarbeit« zu betrachten.)






VI.

Sozialdemokratische Philosophie.



»Sozialdemokratische Philosophie« betitelt sich die nun folgende
Artikelserie (aus dem »Volksstaat« von 1876), der sich
drei Aufsätze (aus dem »Vorwärts« von 1877 bis 1878) anschließen.

Unter »sozialdemokratischer Philosophie« versteht Dietzgen
die auf sinnlicher Erfahrung beruhende Erkenntnis – im
Gegensatz zur spekulativen Philosophie, zur Metaphysik, zum
Übersinnlichen und auch zur Ideologie, wie zur »phantastischen
Projektmacherei« der frühen französischen und englischen
Sozialisten zu Ende des achtzehnten und im ersten
Drittel des neunzehnten Jahrhunderts.

Erst unserem Marx und Engels hatte – sagt Dietzgen –
die Philosophie das Fundamentalprinzip offenbart, daß in
letzter Instanz sich die Welt nicht nach Ideen, sondern umgekehrt
die Ideen sich nach der Welt zu richten haben. Marx
war der erste, welcher erkannte, daß das Menschenheil im
großen und ganzen nicht von irgendwelchem erleuchteten
Politiker, sondern von der Produktivität der sozialen Arbeit
abhängt.

Da diese teils mechanischer, teils geistiger Art ist, fragt
es sich: wer von beiden ist Primus?

Wir erkennen in Wissenschaft und Bildung überaus wertvolle
Mittel, aber nur Mittel, während die Ergiebigkeit der
leiblichen Arbeit der höhere Zweck ist. Die Bildung wirkt
dann allerdings sehr erheblich zurück auf die produktive Verwendung
der Arbeit.

Der unwiderstehliche Weltprozeß, der die Planeten geballt,
aus ihren feuerflüssigen Substanzen Kristalle, Pflanzen, Tiere
und Menschen nacheinander hervorgetrieben, treibt ebenso
unwiderstehlich zu einer rationellen Verwendung unserer Arbeit,
zur stetigen Entwicklung der Produktivkraft.[9] Die Produktion
verlangt unter allen Umständen in rationeller Weise
betrieben zu werden. In allen Kulturepochen, mögen sie noch
so verschieden sein, muß man, so will es die Vernunft der
Dinge, in möglichst kurzer Zeit das Massenhafteste leisten.
Dieser von der materiellen Leiblichkeit uns angetane Trieb
ist also das Allgemeine, das Ursächliche, ist Grund oder
Fundament aller sogenannten höheren, geistigen Entwicklungen,
Bildungen und Fortschritte. Weil die fortentwickelte
Produktivkraft heute nicht weiterkommen kann, darum muß
dem Volke Teil gegeben werden am Konsum, Absatz muß
verschafft, die Sittlichkeit, Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit
vervollkommnet werden.

Auf dem Mechanismus des Fortschritts beruht die Zuversicht
der Sozialdemokratie. Wir wissen uns unabhängig
vom guten Willen. Unser Prinzip ist ein mechanisches, unsere
Philosophie materialistisch. Doch ist der sozialdemokratische
Materialismus viel reicher und positiver begründet als irgend
ein Vorgänger. Die Idee, seinen Gegensatz, hat er mittels
klarer Durchschauung in sich aufgenommen, hat die Welt
der Begriffe bemeistert, den Widerspruch zwischen Mechanik
und Spirit überwunden. Der Geist der Verneinung ist in
uns zugleich positiv, unser Element ist dialektisch.[10]



Im zweiten Artikel erklärt unser Autor, wie die »sozialdemokratische
Philosophie« aus der bürgerlichen, von der
sie »legitim abstammt«, sich entwickelt hat:

Wer sind wir, woher kommen und wohin gehen wir? Sind
die Menschen Herren und Gebieter, sind sie die »Krone der
Schöpfung« oder hilflose Kreaturen, allem Winde, Wetter
und Ungemach unterworfen? Wie verhalten wir oder wie
sollen wir uns verhalten zu den Dingen und Menschen der
Umgebung? Das ist die große Frage der Philosophie wie
der Religion. Das Charakteristikum der Philosophie ist es,
die »große Frage« dem religiösen Gemüt entwunden und
sie dem Organ der Wissenschaft, dem Erkenntnisvermögen
zur Lösung heimgegeben zu haben. Indem die Philosophie
die große Lebensfrage wissenschaftlich lösen wollte, verdrehte
sich ihr die Sache, die sie nicht anzugreifen wußte, und die
wissenschaftliche Lösung, die Theorie der Kopfarbeit, wurde
ihr zum eigentlichen Gegenstand, zur Lebensfrage.

Aber schockweise sind die Belege, daß das Verständnis kein
helles, kein konsequentes ist, daß die Professoren und Privatdozenten
ganz konfus sind in betreff der Aufgabe, des Zweckes
oder der Bedeutung der Philosophie.

Zum Beweis zitiert Dietzgen einen Philosophen von anerkanntem
Ruf, Herrn v. Kirchmann, der 1876 in einem
Vortrag die Philosophie als das beste Schutzmittel für die
zurzeit herrschende Autorität und die bürgerliche Moral erklärte.



Diese Philosophie kann also die Frage »Woher kommen
wir?« sicherlich nicht beantworten, zumal sie auf materiallosem
oder voraussetzungslosem Denken beruht. Ohne Material,
wie die Spinne ihre Fäden aus dem Hintern, ja
noch weit material- oder voraussetzungsloser, will der Philosoph
seine spekulative Weisheit aus dem Kopfe ziehen. So
haben denn die philosophischen Hirngespinste auch weniger
realen Zusammenhang als die Spinngewebe.

Einer der Professoren – sagt unser Autor im dritten Artikel – verlangt
von den Sozialisten »statt vager und unklarer
Andeutungen ein klares Bild von dem Zustand der
Gesellschaft, wie er nach ihrer Ansicht sein müßte und nach
ihren Wünschen eintreten soll. Namentlich nach seinen praktischen
Konsequenzen ausgeführt.«

Wir sind keine Idealisten, die sich einen Zustand der Gesellschaft
erträumen, »wie er sein muß und soll«. Wenn
wir unsere Gedanken über die künftige Gestaltung spinnen,
nehmen wir Material zur Hand. Wir denken materialistisch.
»Der liebe Gott hatte die Welt im Kopfe, bevor er sie machte,
seine Ideen waren souverän und hatten sich nach nichts Vorhandenem
zu richten.« Dieser Aberglaube an die Souveränität
der Idee spukt den Philosophen im Kopfe; er liegt
dem Verlangen zugrunde, daß wir die künftige Welt in all
ihren Details erst projektieren sollen, bevor wir die gegenwärtige
angreifen und »zerstören«. Fourier, Cabet usw. haben
diese Verkehrtheit begangen. Wir behandeln die Zukunft nicht
wie spekulative Philosophen, sondern wie praktische Männer,
bauen keine Luftschlösser und machen keine Rechnungen ohne
die Wirte. Es ist kopflos, in ein Geschäft, in ein Unternehmen,
in die Welt zu rennen ohne Projekt; aber noch
kopfloser und nur die Art sanguinischer Phantasten ist es,
wenn man die näheren Bestimmungen sich nicht reserviert.

Daß die kleine Wirtschaft wenig leistet und der Privatbesitz
en gros die Arbeiter ausbeutet, ist eine empirische Spezialkenntnis,
welche aus der Erfahrung induziert und nicht
aus der philosophischen blauen Allgemeinheit uns in den
Kopf geregnet ist. Daraus folgt als »praktische Konsequenz«
die Forderung des genossenschaftlichen, des staatlichen oder
kommunalen Betriebes.

Aber der Arbeitszwang – »die Beschränkung der persönlichen
Freiheit verträgt sich nicht mit dem idealen Staate«.
Der Arbeitszwang ist ein Naturgesetz und ist nur so
lange eine Beschränkung unserer persönlichen Freiheit, als
ein Herr Prinzipal vorhanden ist, der die Früchte unserer
Arbeit eigennützig einsackt. Sollte wohl der gut salarierte
Beamte seinen vorschriftsmäßigen Dienst als »Beschränkung
der persönlichen Freiheit« empfinden?

Dietzgen nimmt nun im vierten Artikel das im zweiten
begonnene Thema wieder auf »Woher kommen wir?«, das
Rätsel des Daseins, das Religion und Philosophie zu lösen
sich die Aufgabe gestellt.

Die religiöse Schöpfungsgeschichte ist der Philosophie zu
kindisch; sie wendet sich deshalb an den menschlichen Geist;
aber solange der, vom religiösen Dunst umnebelt, sich selbst
mißversteht, fragt und hantiert er verkehrt, voraussetzungslos,
spekulativ oder in die unbestimmte Allgemeinheit.

Die »Voraussetzungslosigkeit« seiner Methode weiß der
Philosoph damit zu begründen, daß er auf die vielen Possen
oder Täuschungen der Sinne hinweist, die uns mannigfach
in der Irre herumführen. Folgedessen fragt er: Was ist
Wahrheit und wie kommen wir zur Wahrheit?

Seine Philosophie sucht nicht, wie alle besonderen Wissenschaften,
an bestimmten grünen und empirischen Wahrheiten,
sondern wie die Religion an einer ganz besonderen Art von
Wahrheit, an der absoluten, blauen, voraussetzungslosen oder
übergeschnappten. Was aller Welt wahr ist, was wir sehen,
fühlen, hören, schmecken und riechen, unsere leibhaftige
Empfindung, ist ihr nicht wahr genug. Naturerscheinungen
sind nur Erscheinungen oder »Schein«, und davon will sie
nichts wissen.



Weil der Philosoph, vom religiösen Wahne befangen, über
die Naturerscheinung hinaus will, weil er hinter dieser Welt
der Erscheinung noch eine andere Welt der Wahrheit sucht,
mittels deren die erstere erklärt werden soll, darum hat er
sich die voraussetzungslose Methode angeschafft, welche Gedanken
ohne bestimmtes Material spinnt oder, mit anderen
Worten, in die unbestimmte Allgemeinheit fragt. Erst ein
unbefangener Grübler, der das Cartesianische Experiment
(»Cogito, ergo sum«, ich denke, daher existiere ich) wiederholt,
findet, daß, wenn sich im Kopfe Gedanken und Zweifel
umtreiben, es die leibliche Empfindung ist, welche uns das
Dasein des Denkprozesses versichert.[11] Der Philosoph verdrehte
die Sache, er wollte die unleibliche Existenz des abstrakten
Gedankens bewiesen haben; er vermeinte, die übergeschnappte
Wahrheit einer religiösen oder philosophischen Seele wissenschaftlich
beweisen zu können, während in der Tat er die
gemeine Wahrheit der leiblichen Empfindung konstatierte.
Aus der Empfindung des profanen Daseins wollte Cartesius
ein höheres Dasein herleiten. Sein Malheur ist das Generalmalheur
der Philosophie, sie ist idealistisch.

Idealisten im guten Sinne des Wortes sind alle braven
Menschen. Die Sozialdemokraten erst recht. Unser Ziel ist
ein großes Ideal. Die Idealisten im philosophischen Sinne
dagegen behaupten, was alles wir sehen, hören, fühlen usw.,
die ganze Welt der Dinge rund um uns sei nicht vorhanden,
es seien Gedankenspäne. Sie behaupten, unser Intellekt
sei die einzige Wahrheit, alles andere sollen »Vorstellungen«,
Phantasmagorien, traumhafte Nebelbilder, Erscheinungen im
bösen Sinne des Wortes sein. Was immer in der äußeren
Welt wir wahrnehmen, behaupten sie, sind keine objektiven
Wahrheiten, keine wirklichen Dinge, sondern ist subjektives
Getriebe unseres Intellektes.

Die Dinge der Welt sind nicht »an sich«, sondern besitzen
alle ihre Beschaffenheiten nur durch den Zusammenhang.
Im Zusammenhang mit dem Sonnenlicht und mit unseren
Augen sind die Wälder im Sommer grün. In einem anderen
Lichte und unter anderen Augen möchten sie dann blau oder
rot sein. Flüssig ist das Wasser nur im Zusammenhang
mit einer gewissen Temperatur, in der Kälte wird es hart
und fest, in der Hitze unsichtbar; läuft gewöhnlich bergab,
und wenn es an einen Zuckerhut herankommt auch bergauf.
Es hat »an sich« keine Eigenschaften, kein Dasein, sondern
erhält dasselbe durch den Zusammenhang. Wie dem
Wasser ergeht es allen anderen Dingen.

Die ganze Wahrheit und Wirklichkeit beruht auf dem Gefühl,
auf der leiblichen Empfindung. Seele und Leib oder
Subjekt und Objekt, wie der alte Witz neuerdings heißt, ist
von demselben irdischen, sinnlichen, empirischen Kaliber.

Die Wahrheit nicht auf das »Wort Gottes« und nicht
auf überkommene »Prinzipien«, sondern unsere Prinzipien
auf die leibliche Empfindung gründen, das ist die philosophische
Pointe der Sozialdemokratie.

Der liebe Gott formte des Menschen Leib aus einem Lehmklumpen,
und die unsterbliche Seele hauchte er hinein. Seit
dieser Zeit besteht der Dualismus oder die Zweiweltentheorie.
Die eine, die leibliche, materielle Welt, ist Dreck, und eine
andere, geistliche oder geistige Geisterwelt, ist Gotteshauch.
Dieses Histörchen wurde von der Philosophie säkularisiert,
das heißt dem Zeitgeist angepaßt. Das Sichtbare, das Hör-
und Fühlbare, die leibliche Wirklichkeit wird immer noch
wie dreckiger Lehm behandelt; dem denkenden Geiste dagegen
hängt man das Reich einer überspannten Wahrheit, Schönheit
und Freiheit an. Wie in der Bibel »die Welt« einen
üblen Beigeschmack hat, so auch in der Philosophie. Unter
allen Erscheinungen oder Objekten, welche die Natur bietet,
findet sich nur eines, welches sie ihrer Aufmerksamkeit würdigt,
den Geist nämlich, den alten Gotteshauch; und das nur
darum, weil derselbe ihrem vertrackten Sinne wie ein unnatürliches,
wie ein überweltliches, metaphysisches Ding erscheint.



Es soll der Odem Gottes als eine Wahrheit demonstriert
werden. Zwar ist der Name in Verruf: von der unsterblichen
Seele darf vor aufgeklärten, liberalen Leuten keine Rede
sein. Man tut materialistisch nüchtern, spricht vom Bewußtsein,
Denk- oder Vorstellungsvermögen. Aber daß dies ein
Ding von gemeiner und nicht übergeschnappter Natur ist,
darf kein »Gebildeter« denken, das denken nur sozialistische
Volksaufwiegler. Anderen ist die überschwengliche Natur des
menschlichen Geistes ein ausgemachtes Dogma.

Wir fühlen in uns das leibhaftige Dasein der denkenden
Vernunft, und ebenso und mit demselben Gefühl empfinden
wir außer uns die Lehmklumpen, die Bäume und Sträucher.
Und das, was wir in uns, und das, was wir außer uns
fühlen, liegt nicht weit voneinander. Beides gehört zur sinnlichen
Erscheinung, zum empirischen Material.

Die sozialdemokratische Gleichheit der Natur, des Leibes
und der Seele ist es, welche den »Philosophen« nicht in den
Kopf will. Das Erfahrungsmäßige nennen wir Wahrheit
und machen es allein zum Objekt der Wissenschaft.

Seit Kant sich die Kritik der Vernunft zur Spezialität
gemacht, ist konstatiert, daß unsere fünf Sinne allein nicht
ausreichen, um Erfahrungen zu machen, daß der Intellekt
dabei sein muß. Und ferner hat die Kritik der Vernunft dargetan,
daß der alte Gotteshauch künftig nur im Gebiet der
materiellen, das heißt erfahrungsmäßigen Welt funktionieren
darf, daß die Vernunft ohne unsere fünf Sinne keinen Sinn
und Verstand hat und also ein Ding ist von demselben gemeinen
Zusammenhang wie andere Dinge.

Jedoch ist es dem großen Philosophen zu schwer geworden,
die Geschichte vom Lehm ganz zu vergessen, den Geist
aus der geistlichen Nebelkappe ganz zu erlösen, die Wissenschaft
total von der Religion zu emanzipieren. Die »dreckige«
Anschauung von der Materie, das »Ding an sich« hat alle
Philosophen mehr oder minder gefangen gehalten im idealistischen
Schwindel, der einzig und allein auf dem Glauben
an die metaphysische Natur des menschlichen Geistes beruht.
Abgötterei, Religion und Philosophie sind drei wenig verschiedene
Arten von einer Sache, welche sich Metaphysik nennt.

Der Schub, durch welchen Kant die Metaphysik zum Tempel
hinausbrachte, und das Hintertürchen, das er ihr offen ließ,
sind bündig in einen einzigen Satz gefaßt, er lautet: Unsere
Erkenntnis beschränkt sich auf die Erscheinung der Dinge.
Was sie an sich sind, können wir nicht wissen. Gleichwohl
müssen auch die Dinge etwas »an sich« sein, denn sonst
würde der ungereimte Widerspruch folgen, daß Erscheinung
wäre, ohne etwas, was erscheint.

Nicht zu leugnen: wo Erscheinungen sind, da ist auch ein
Etwas, was erscheint. Aber wie wäre es, wenn dies Etwas
die Erscheinung selbst wäre, wenn einfach Erscheinungen erschienen?
Es läge doch durchaus nichts Unlogisches oder
Vernunftwidriges vor, wenn überall in der Natur die Subjekte
wie die Prädikate von derselben Art wären. Warum
soll denn das, was erscheint, von einer durchaus anderen
Qualität sein wie die Erscheinung? Warum können die
Dinge »für uns« und die Dinge »an sich«, oder Schein
und Wahrheit, nicht von demselben empirischen Stoffe, von
derselben Natur sein? Das Interesse der Sozialdemokratie
fordert, daß sie mit der Weltweisheit dieselbe Prozedur vornimmt,
daß sie die Gesamtgattung der Gedanken in zwei
Arten teilt, in glaubensbedürftige, idealistische Faselei und
nüchterne, materialistische Denkarbeit.

Wir können mit unserem Intellekt die materielle Welt
nur formell beherrschen. Im Kleinen mögen wir ihre Veränderungen
und Bewegungen nach dem Willen lenken, aber
im Großen ist die Substanz der Sache, die Materie en général
erhaben über alle Geister. Es gelingt der Wissenschaft,
die mechanische Kraft in Wärme, Elektrizität, Licht, chemische
Kraft usw. zu verwandeln, und es mag ihr gelingen, alles
Stoffliche und alles Kräftige, eines in das andere überzuführen
und als verschiedene Formen eines einzigen Wesens
darzustellen; aber doch vermag sie nur die Form zu verwandeln,
das Wesen bleibt ewig, unvergänglich und unzerstörbar.
Der Intellekt kann die Wege der physischen Veränderungen
ablauschen, aber es sind materielle Wege; der
stolze Geist kann ihnen nur nachschleichen, sie aber nicht vorschreiben.
Das religiöse Gebot: Du sollst Gott über alles
lieben, das heißt in sozialdemokratischem Deutsch: Du sollst
die materielle Welt, die leibliche Natur oder das sinnliche
Dasein lieben und verehren als den Urgrund der Dinge,
als das Sein ohne Anfang und Ende, welches war, ist und
sein wird von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Wie das Verständnis der Ökonomie, so ist auch unser
Materialismus eine wissenschaftliche, eine historische Errungenschaft.
Wie wir uns scharf unterscheiden von den
Sozialisten der Vergangenheit, so auch von den ehemaligen
Materialisten. Mit den letzteren haben wir nur gemein, die
Materie als Voraussetzung oder Urgrund der Idee zu erkennen.
Die Materie ist uns die Substanz und der Geist die
Akzidenz, die empirische Erscheinung ist uns die Gattung
und der Intellekt eine Art oder Form derselben, während
alle religiösen und philosophischen Idealisten in der Idee
die erste, die ursächliche oder substantielle Kraft erblicken.

Es ist nicht genug, wie die alten Materialisten tun, alles
aus wägbaren Atomen abzuleiten. Die Materie ist nicht nur
schwer, sondern auch duftig, hell und klingend, warum nicht
intelligent? Wenn das Riech-, Sicht- und Hörbare spiritueller
ist als das Tastbare, wenn also der Komparativ natürlich,
warum nicht der Superlativ? Die Schwere läßt sich nicht
sehen, Licht nicht riechen und der Intellekt nicht betasten,
aber empfinden läßt sich alles, was da ist. Den Geist oder
unsere Gedanken fühlen wir doch wohl ebenso physisch wie
Schmerzen, Licht, Wärme oder Steine. Das Vorurteil, daß
die Objekte des Tastgefühls begreiflicher seien als die Erscheinungen
des Gehörs oder des Gefühls überhaupt, verleitete
die alten Materialisten zu ihren atomistischen Spekulationen,
verleitete sie, das Tastbare zum Urgrund der Dinge
zu machen. Der Begriff der Materie ist weiter zu fassen.
Es gehören dazu alle Erscheinungen der Wirklichkeit, auch
unser Begriffs- oder Erkenntnisvermögen.

Das Ganze regiert den Teil, die Materie den Geist, wenigstens
in der Hauptsache, wenn auch nebensächlich wiederum
die Welt vom Menschengeist regiert wird. In diesem Sinne
also mögen wir die materielle Welt als höchstes Gut, als
erste Ursache lieben und ehren.

Damit ist denn ganz und gar nicht bestritten, daß unter
den Objekten der Welt wir unserem Intellekt den ersten
Rang zuerkennen mögen.






VII.

Drei polemische Abhandlungen.



Die nun folgenden, einander ergänzenden drei Aufsätze:
»Das Unbegreifliche« (Vorwärts 1877), »Die Grenzen der
Erkenntnis« (Vorwärts 1877), »Unsere Professoren auf den
Grenzen der Erkenntnis« (Vorwärts 1878) sind zwar in
polemischer Form gehalten, lediglich aber Illustrationen der
im vorhergehenden niedergelegten erkenntniskritischen Lehren,
insbesondere Beispiele von Metaphysik und ihrer Abwehr.

Im ersten Artikel sagt Dietzgen:

Es ist viel Unbegriffenes vorhanden, wer will es bestreiten?
Daß aber in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts
die Gelehrten noch allen Ernstes von den Grenzen des
menschlichen Erkenntnisvermögens sprechen und an das effektive
Dasein von wunderbaren Dingen oder Wundern glauben,
die nicht mir oder dir, sondern dem Menschengeschlecht
über den Horizont gehen, das darf ein Ungläubiger wunderbar,
unbegreiflich und unerklärlich finden.

Die Fähigkeit des menschlichen Intellektes ist so unbegrenzt,
daß sie im Fortschritt der Zeit stets neue Ermittlungen macht,
welche regelmäßig alle vergangene Gelehrsamkeit im Lichte
der Stümperei erscheinen lassen.

Bekanntlich ist der Intellekt ein Organ, mit dem wir wahrnehmen.
Von den anderen Wahrnehmungsorganen, von Augen,
Ohren usw., unterscheidet er sich als der wesentlichste Faktor.
Ohne Augen läßt sich noch hören, schmecken und riechen,
aber ohne Bewußtsein, ohne Spiritus im Kopfe ist die Welt
zu Ende. Ein Bewußtsein jedoch, das keine Sinne hätte,
würde auch nichts wissen. Also gehört eins zum anderen.
Der Intellekt mag Hauptmann sein, aber er ist das nur in
Verbindung mit den Gemeinen, mit unseren fünf Sinnen
und den Dingen der Welt.



Allerdings gibt es Unverständliches, Unbegreifliches, es
gibt Grenzen unseres Erkenntnisvermögens, aber nur in
dem hausbackenen Sinne, wie es Unsichtbares und Unhörbares,
wie es Grenzen für Auge und Ohr gibt. Jedes Ding
hat seine natürliche Grenze, so auch der Intellekt. Wenn
das Auge keine Musiktöne, keine Wohlgerüche oder die
Schwere der Körper nicht zu sehen vermag, so ist das eine
verständige Grenze des Auges, aber keine Grenze in dem
unverständigen Sinne der Metaphysik, welche mit dem Namen
Grenze oder Schranke einen Mangel ausdrückt. Mangelhaft
ist das Exemplar einer Sache im Verhältnis zu anderen
Exemplaren derselben Gattung; aber generaliter sind die
Dinge vollkommen. Ein vollkommeneres Holz, wie das Holz
im allgemeinen auf der Erde ist, kann auch in der Metaphysik
nicht wachsen.

Um dem gruseligen Gerede vom Unbegreiflichen, von den
»Grenzen unseres Naturerkennens« ein Ende zu machen, sollen
wir uns klar werden über die Frage: Was heißt erkennen,
erklären, begreifen? Ich wiederhole: eine überspannte Idee
vom Intellekt, unverständige Anforderungen an unser Begriffsvermögen,
also erkenntnistheoretische Unwissenheit ist der
Grund alles Aberglaubens, aller religiösen und philosophischen
Metaphysik.

Genau so wie der Bauer das Prinzip der Mechanik, genau
so mißversteht unsere Professoralweisheit das Prinzip der Intelligenz.
Alles Erkennen, Begreifen oder Erklären ist ein nur
ganz formelles Tun. Die Erscheinungen der Welt und des
Lebens sind erkannt oder erklärt, wenn wir sie einteilen
in Klassen, Gattungen, Familien, Arten usw. und also das,
was zueinander gehört und nacheinander folgt, in ein formelles
wissenschaftliches Schema bringen.

All unsere Vernunft, unser ganzes Erkennen oder Erklären
kann nicht mehr und darf nicht mehr wollen. Wer vom Intellekt
mehr verlangt, gleicht dem unwissenden Mechanikus,
der das Perpetuum mobile sucht.



Im zweiten Artikel entscheidet Dietzgen die noch heute
sehr vielen hervorragenden Führern des Sozialismus unklare
Sache, ob sich die Sozialdemokratie um den Streit »Metaphysik
oder keine?« überhaupt zu kümmern brauche.[12]

Dietzgen sagt:

Allerdings gibt es viele wissenschaftliche Disziplinen, die
das sozialistische Streben nach Befreiung der geknechteten
Menschheit weniger tangieren. Aber die philosophische Frage,
die Frage, ob etwas Metaphysisches, »etwas Höheres« hinter
oder über der Welt haust, welches zu begreifen für unseren
Intellekt zu monströs, das zu erklären den menschlichen Verstand
übersteigt, also die Spezialfrage der Philosophie nach
den »Grenzen der Erkenntnis«, berührt ganz fühlbar
die Knechtschaft des Volkes.

Die Sozialdemokratie erstrebt keine ewigen Gesetze, keine
bleibenden Einrichtungen oder festgeronnenen Formen, sondern
im allgemeinen das Heil des Menschengeschlechts. Geistige
Erleuchtung ist das unentbehrliche Mittel dazu.
Ob das Erkenntnisinstrument ein begrenztes, das heißt
ein untergeordnetes, ob die wissenschaftlichen Erforschungen
wahre Begriffe, Wahrheit in höchster Form und letzter Instanz
liefern, oder ob nur armselige »Surrogate«, welche das
Unbegreifliche über sich haben – die Erkenntnistheorie
also ist eine eminent sozialistische Angelegenheit.

Alle Herrschaften, welche die Völker ausgebeutet haben,
stützten sich bis heute auf eine höhere Mission, auf eine Abstammung
von Gottes Gnade, auf heilige Salben und metaphysischen
Weihrauch. Und wenn sie auch die Aufklärung,
die religiöse Freiheit, den politischen Fortschritt und die kritische
Philosophie im Munde führten, so wußten sie doch sehr
wohl, daß ohne »etwas Höheres«, etwas Unbegreifliches, ohne
etwas Metaphysisches, und wäre es auch nur eine »sittliche
Weltordnung«, die Zügel nicht mehr haltbar sind, welche das
Volk in Rand und Band und die Herrschaften in Besitz und
Würde erhalten.

Nicht als wenn die Sozialdemokratie die Gegnerin der
sittlichen Weltordnung wäre. Auch wir wollen die Welt
sittlich ordnen; aber wir wollen die Ordnung nicht von oben,
sondern von unten haben, das heißt, wir wollen sie selbst
machen. Wer mit dem sozialdemokratischen Programm die
Befreiung der arbeitenden Klasse durch die Arbeiter selbst
erstrebt, der muß das närrische Harren und Hoffen, das
philosophische Spintisieren und Forschen, insofern es auf eine
andere Welt  gerichtet ist, gründlich ablegen.

Und zum Thema des »Unbegreiflichen« oder der »Grenze
der Erkenntnis« zurückkehrend, sagt Dietzgen:

Der Welt ist wohlbekannt, daß nicht nur der Geist, das
Bewußtsein oder die Empfindung, sondern alle Dinge »im
letzten Grunde« unbegreiflich sind. »Wir sind nicht imstande,
die Atome zu begreifen, und wir vermögen nicht, aus den
Atomen und ihrer Bewegung auch nur die geringste Erscheinung
des Bewußtseins zu erklären,« sagt Lange in seiner
»Geschichte des Materialismus«, oder ein anderer: »das
Wesen der Materie ist schlechthin unbegreiflich«. Dies Kausalitätsbedürfnis
nennt sich mit anderem Namen auch »Trieb
des Forschens«, der, unbändig, es nicht unterlassen kann,
auch dem »Unbegreiflichen« an den Federn zu rupfen.

Dagegen behaupten wir, was sich möglicherweise begreifen
läßt, ist nicht unbegreiflich. Wer das Unbegreifliche begreifen
will, treibt Eulenspiegelei. Wie mit dem Auge nur das Sichtbare,
mit dem Ohr nur das Hörbare, so kann ich mit dem
Begriffsvermögen nur das Begreifliche greifen. Und wenn
auch die sozialdemokratische Philosophie lehrt, daß alles,
was da ist, vollkommen zu begreifen ist, so soll doch auch
das Unbegreifliche nicht geleugnet sein. Das sei anerkannt.

Die sozialdemokratische Philosophie ist mit der »zünftigen«
einverstanden: »das Sein läßt sich auf keine Weise im Denken
auflösen«, auch kein Teil des Seins. Aber wir erkennen es
auch nicht als Aufgabe des Denkens, das Sein aufzulösen,
sondern nur formell zu ordnen, die Klassen, Regeln und
Gesetze zu ermitteln, kurz das zu tun, was man »Naturerkennen«
nennt. Alles ist begreiflich, insofern es zu klassifizieren
ist, alles ist unbegreiflich, insofern es sich nicht in
Gedanken auflösen läßt. Dies können, sollen und wollen
wir nicht, und bleiben ihm darum fern. Wohl aber können
wir das Umgekehrte: das Denken in Sein auflösen, das
heißt, das Denkvermögen als eine von den vielen Arten
des Daseins klassifizieren.

Der rationelle Forschungstrieb will das Dasein regeln,
die Gesetze des Daseins ermitteln. Wo er über das Dasein
hinaus soll, soll er über seine und über alle Natur
hinaus. In dieser Zumutung besteht Überschwenglichkeit,
die sie von der Religion geerbt hat. Philosophie und Religion
verkennen die »letzten Gründe« aller Begreiflichkeit:
nämlich die Empirie oder Tatsache. Auf sinnliche Tatsachen
und Erfahrungen sollen sich wesentlich die Gedanken gründen.
Wer umgekehrt auf den Geist oder die Logik Tatsachen
gründen will, darf das nur formell verstehen. Der letzte
Grund, warum der Stein fällt oder die Wärme sich ausdehnt,
ist die Tatsache, und das Gesetz der Schwere und
das Gesetz der Wärme sind Abstraktionen, sind formelle
Gründe. Nicht nur läßt sich das Sein nicht im Denken auflösen,
sondern es versteht sich klar, daß das philosophische
Begehren nach solcher Auflösung eine idealistische Überspannnug
ist.

Das nämliche Thema wird im dritten Aufsatz, in einer
Polemik gegen die Professoren v. Nägeli und Du Bois-Reymond,
behandelt. Letzterer hatte einen anregenden Vortrag
über das Naturerkennen und »die letzten Gründe« mit
den Worten geschlossen: »ignoramus et ignorabimus« (wir
wissen nicht und werden nicht wissen), während ersterer das
Nichtwissen oder Nichterkennen für ganze Gebiete des Naturlebens
voraussetzt: »Über die Beschaffenheit, die Zusammensetzung,
die Geschichte eines Fixsterns letzter Größe, über das
organische Leben auf seinen dunklen Trabanten, über die stofflichen
und geistigen Bewegungen in diesen Organismen werden
wir nie etwas wissen.«

Dietzgen erwidert hierauf:

Jawohl, die Natur ist dem menschlichen Geiste überlegen,
sie ist sein unerschöpfliches Objekt. Aber unser Forschungsvermögen
ist nur insoweit beschränkt, als sein Objekt, die
Natur, unbeschränkt ist. Wir können an kein Ende kommen,
weil kein Ende vorhanden. Wo aber ein Ende ist, da kommen
wir möglicherweise hin. Kein Professor kann wissen, wie vieles
von den Fixsternen und ihren Trabanten wir und unsere
Nachkommen noch ausforschen, wie unendlich tief wir in die
Vergangenheit, in die Zukunft und in die kleinsten Teilchen
hineindringen.

Das Forschen kommt an kein Ende, weder objektiv noch
subjektiv, das heißt, die Unendlichkeit der Welt läßt es nicht
zu und die Unendlichkeit des Intellekts auch nicht. Daß aber
doch wieder der Intellekt nur ein beschränkter Teil der Welt
ist, wird der sozialdemokratische Materialist nie leugnen. Nur
wollen wir aus dem Dualismus heraus. Nur eine, nur eine
einzige Welt erkennen wir an, »wovon uns die sinnlichen
Wahrnehmungen Kunde geben«. Wir halten dafür, daß wo
wir nichts sehen und hören, nichts fühlen, schmecken und
riechen, da auch nichts wissen können.

Ich will hier nochmals positiv auf die Beschränktheit der
menschlichen Erkenntnis zurückkommen. Wir können mit diesem
Vermögen nur erkennen; singen und springen und hundert
andere Dinge können wir damit nicht; insofern ist die
Vernunft beschränkt. In ihrem Element aber, im Erkennen
ist sie unbeschränkt, und so unbeschränkt, daß sie mit ihrer
Arbeit nie ans Ende kommt. Alles Erkennbare steht ihr offen.
Das Unerkennbare, das den Sinnen absolut Unerreichbare
ist für uns nicht vorhanden, und ist auch insofern »an sich«
nicht vorhanden, als wir ohne Phantasterei nicht einmal
davon reden können.

Wer das »geistige Bedürfnis« hat, etwas von Erscheinungen
zu erfahren, »die uns verborgen bleiben«, uns unserer Natur
nach verborgen bleiben müssen, der hat kein geistiges, sondern
ein mystisches Bedürfnis. Die elektrischen Erscheinungen
sind nicht zufälliger gefunden worden wie der Tabak. Und
es ist ein starker Tabak für einen Naturforscher, von Erscheinungen
zu sprechen, die niemand wahrgenommen hat
und niemand wahrnehmen wird. Es ist möglich, daß Mephisto
in Gestalt einer unsichtbaren Fledermaus mich umschwirrt;
was ich aber nicht weiß, macht mich nicht heiß,
und sollte auch die Naturforscher nicht heiß machen.






VIII.

Briefe über Logik.



Die »Briefe über Logik« – »Speziell demokratisch-proletarische
Logik«, Teil I 1883 bis 1884, Teil II 1884 – sind
ein ganz besonders eigenartiges Erzeugnis, kein Lehrgebäude
der Logik im Routinestil, sondern eine, zum Teil (namentlich
in den ersten Briefen) mit etwas persönlichem Einschlag
versehene, Denklehre, die sich an des Autors im »Wesen
der menschlichen Kopfarbeit« niedergelegte Erkenntnistheorie
anschließt und sie ergänzt, wie bei Dietzgen jede spätere
Schrift die früheren in etwas erweitert.

Dietzgens Logik hat demnach ganz und gar einen erkenntnistheoretischen
Charakter. Und, richtig eingeschätzt, ist der
erste, aus 24 Stücken bestehende Teil, der in diesem achten
Abschnitt behandelt wird, eine philosophische Epopöe des
Universalzusammenhangs, ein Heldenplädoyer des wahren
Monismus, das der modernen Weltanschauung eine festere
Grundlage schafft als irgendein anderes der zahlreichen,
sonst trefflichen Bücher aus diesem Gebiete, obwohl Dietzgens
Briefe nicht eigentlich nach einem systematischen Plan angelegt
sind.

Dietzgens Vorzug vor allen anderen philosophischen und
vor den naturwissenschaftlichen Lehrern des Monismus besteht
in seiner eindringlichen Darlegung des organischen Zusammenhangs
des Geistes, des Intellekts, mit dem All, dem
Gesamtdasein.

Aus diesem Grunde betrachte ich den ersten Teil seiner
»Logischen Briefe« als die nächst dem »Wesen der menschlichen
Kopfarbeit« wichtigste seiner Schriften.

Diese Serie von 24 und 18 Artikeln sollte zwar in erster
Linie der Unterweisung des »auf die Hochschule des Lebens«
nach Amerika gesandten Sohnes dienen, war aber gleichwohl
auch für gelegentlichen Druck verfaßt.

Die Definition, Zweck- und Grenzbestimmung der Logik
sind bei den Philosophen verschieden; Dietzgens Logik hat,
hiervon abgesehen, einen sehr bestimmt ausgeprägten Sondercharakter
als »speziell demokratisch-proletarische Logik«.

Was mit dieser Bezeichnung gesagt sein soll, erläutert
Dietzgen im ersten Brief:

Der Gedanke, auf den sich die proletarischen Forderungen
stützen, der Gedanke von der Gleichheit alles dessen, was ein
Menschenantlitz trägt, dieser, wenn ich so sagen darf, letzte
proletarische Gedanke findet seine volle Begründung durch
eine letzte Einsicht in die bis dato sehr verworrenen Probleme
der Logik. Schließlich verdient die Logik auch schon
deshalb den proletarischen Beinamen, weil ihr Verständnis
die Überwindung aller Vorurteile fordert, welche die Bourgeoiswelt
im Leime halten.

Im zweiten Briefe wird gesagt, was die Logik ist und
was sie will:

Die Logik will den Menschengeist über dessen eigenes Tun
und Treiben unterrichten, sie will unseren inneren Kopf zurechtsetzen.
Forschungsobjekt der Logik ist der Gedanke, die
Natur des Gedankens und die rechte Ordnung desselben.

Der Menschenschädel besorgt das Denken so unwillkürlich
wie die Brust das Atmen. Mit dem Willen jedoch können
wir das Atmen eine Zeitlang anhalten, können nach Belieben
es schneller und langsamer gehen machen. So kann
auch der Wille die Gedanken regieren; wir können irgendein
beliebiges Objekt zum Gegenstand unseres Denkens nehmen
und sind dennoch bald zu überzeugen, daß die Macht des
Willens und die Freiheit des Geistes nicht weit her sind,
nicht weiter reichen wie die Freiheit der Brust.

Wenn also die Logik uns den Kopf zurechtsetzen will, so
muß sie sich doch sagen lassen, daß er von Natur schon
zurechtsitzt.



Es ist mit ihr wie mit anderen Wissenschaften: sie schöpfen
die Weisheit aus der geheimnisvollen Quelle platter Erfahrung.
Die Agrikultur zum Beispiel will den Landmann lehren,
wie er den Acker bauen soll; aber die Äcker wurden doch schon
bebaut, ehe noch irgendeine landwirtschaftliche Akademie ihre
Vorlesungen eröffnet hatte. So verstehen auch die Menschen
das Denken, ohne je etwas von der Logik gehört zu haben.
Durch den Gebrauch jedoch vergrößern sie das angeborene
Denktalent, sie machen Fortschritte, lernen es mit der Zeit
immer mehr benutzen, und wie nun der Landmann zu einer
Wissenschaft der Agrikultur, so kommt der Denker zur Logik,
zum klaren Bewußtsein über sein Denktalent und zur kunstmäßigen
Verwendung desselben.

Erstaunlich ist es, daß ein so naheliegendes Objekt nicht
längst allgemein erkannt wurde, und daß darüber nach Studien,
die Jahrtausende andauerten, noch viel zu lehren und
zu erklären blieb. Aber Du weißt auch, daß, wie oft das
Kleine groß und das Große klein, so oft das Nächste verborgen
und das Verborgene zunächst ist.

Im letzten Dietzgenschen Satz werden wir an eine der
Hauptlehren unseres Autors erinnert, uns vor allem Überschwang
zu hüten, da im Weltprozeß, im Universalzusammenhang
das Höchste und Erhabenste ein Element des Allgemeinen
und aus dessen Bestandteilen sich zusammensetzt.

Dies wird im dritten Brief wie folgt erörtert:

Eine hohe Macht über das Gemüt hat nicht nur die Harmonie
der Töne, auch die Harmonie der Farben, jede Kunst
und jede Wissenschaft hat dieselbe Gewalt. Ja, das schlichteste
Handwerk und das Prosaischste aller Prosa, die Jagd
nach Gut und Geld, kann den Menschen hinreißen, seine ganze
Seele in den einen Abgott aufgehen zu lassen. Allerdings ist
nicht zu bestreiten, daß Künstler, Erfinder und Forscher den
würdigsten und hinreißendsten Gegenstand anbeten. Auch sei
anerkannt, daß ohne den Einsatz unserer ganzen Seele für
ein einzelnes keine großen Erfolge zu erreichen sind.



Dennoch sollst Du wissen, daß der Gegenstand, der eine
Menschenseele so beherrscht, seine Hoheit und Erhabenheit
mit allen Gegenständen teilt, und also zugleich immer auch
ein gemeiner Gegenstand ist. Ohne solche dialektische Läuterung
des Bewußtseins ist alle Anbetung Fetischdienst.

Die tatsächliche Erfahrung also, daß man alles und jedes
zu einem Fetisch machen kann, muß Dich klärlichst überzeugen,
daß kein einzelnes, sondern nur das All wahrer Gott
oder die Wahrheit und das Leben ist.

Ist das nun Logik oder Theologie?

Beides zugleich. Wenn Du näher zusiehst, wirst Du erkennen,
daß alle großen Logiker sich vielfach mit Göttern
und Gottheit befassen, und umgekehrt alle ehrbaren Theologen
ihre Sache auf logische Ordnung gründen wollen. Die
Logik ist ihrer ganzen Natur nach metaphysisch.

(Unter »metaphysisch« versteht Dietzgen hier: ausdehnbar ins
Unendliche, wie aus dem Schluß dieses Briefes hervorgeht:)

Den Unterschied zwischen der metaphysischen Logik einerseits,
welche ihre Sache bis auf die Unendlichkeit ausdehnt,
welche die logische Ordnung bis in den Himmel hinein, bis
auf »die letzten Fragen alles Wissens« zu ermitteln sucht,
und zwischen der formalen Logik andererseits, welche sich
ein begrenztes Gebiet setzt und sich mit der Forschung nach
der logischen Ordnung in der physischen Welt begnügt –
diesen Unterschied möchte ich Deiner besonderen Aufmerksamkeit
empfehlen.

Nach dieser Grenzbestimmung der formalen Logik erörtert
Dietzgen im vierten Brief ihren Hauptzweck:

Die große Volkssache war bisher überall das Lasttier einer
kleinen vornehmeren Minorität … Du erkennst doch an, wie
die Entlastung, die Freiheit der Völker von tierischer Arbeit,
von Elend und Not das Höchste ist, was der Menschengeist
erstrebt. Du wirst auch nicht verkennen, daß der Gedanke das
wichtigste Instrument zur Erreichung dieses hohen Zieles ist.
Die Denkleistungen treten in den Kulturergebnissen klar zutage.
Das intellektuelle Getriebe stellt sich mächtiger und
prächtiger durch das Räderwerk der Kulturgeschichte als
durch irgendein Gedankenwerk en miniature dar.

Wir wollen hier einfach die Tatsache des organischen Zusammenhanges
von Denken und Sein, von Natur und Geist
konstatieren. Die Tatsache des Weltzusammenhanges widerspricht
dem ungeschulten Vorurteil. Letzteres trägt sich mit
der Vorstellung, daß die Erde, der Baum darauf und über
ihnen die Wolke und Sonne, daß alles separate Gegenstände
seien. Daß aber eines am anderen hängt, Erde, Baum,
Wolken und Sonne nur im Zusammenhang, nur im Gesamtweltzusammenhang
sein können, was sie sind, bedarf
schon einer geschulten Denkweise.

Da ist ein Wassertröpfchen. Sieh, wie verschieden es ist,
je nachdem es mit Verschiedenem zusammenhängt. Was es
ist, kann es nicht sein ohne eine gewisse Temperatur. Je
nach Veränderung derselben würde es Eis- oder Dampfform
annehmen; im Fett verbleibt das Tröpfchen kompakt,
es verteilt sich im Salz unendlich, läuft gewöhnlich bergab
und am Zuckerhut bergan. Je nach der spezifischen Schwere
einer Flüssigkeit, mit der es in Kontakt kommt, schwimmt
es oben oder sinkt unter. Ohne Zusammenhang mit der
Erde, ihrer Temperatur und Schwerkraft, würden der und
die Tropfen im Bodenlosen verschwinden und kein Dasein
haben. Also ändern sich die Formen der Dinge, je nach
ihrem Zusammenhang, und sie sind, was sie sind, nur als
Teile des Gesamtdaseins.

Was vom Wassertröpfchen, gilt von allen Dingen, allen
Kräften und Materien und auch von unserem Gedanken.
Der Menschengeist lebt und webt nur im Zusammenhang
mit der anderweitigen materiellen Welt – und es bildet
die Anerkennung der organischen Einheit alles Daseins den
Angelpunkt meiner Logik.

Der Gedanke, der Intellekt, ist leibhaftig vorhanden, er
existiert, und sein Dasein hängt als ein Teil des Gesamtdaseins
mit der ganzen Welt einheitlich zusammen. – Das
ist der Kardinalpunkt der nüchternen Logik.

Die Tatsache, daß die Gedanken mit den anderen Teilen
der Welt von demselben weltlichen Stoff, daß sie Stücke der
gemeinen Natur und keine überschwengliche Essenz sind, hat
schon Cartesius mit den berühmten Worten ausgesprochen:
»Cogito, ergo sum.«

Wohl verlegt die formale Logik den Geist in viele Teile
– da gibt es Vorstellungen, Begriffe, Urteile, Schlüsse; und
teilt die Abteilungen wieder in Unterabteilungen, die Vorstellungen
in verschiedene Arten, die Begriffe in konkrete und
abstrakte, benennt die Urteile sehr mannigfaltig und verzeichnet
drei, vier oder mehr Schlußfiguren – aber wie sich
der gesamte Geist zur Welt verhält, wie er mit dem Gesamtdasein
zusammenhängt, ob er ein Teil davon oder ob er von
überschwenglicher Herkunft – das will sie unerörtert lassen,
und das gerade ist der interessanteste Teil, der Teil, welcher
den Intellekt und die Lehre vom Intellekt mit allen anderen
Lehren und Dingen in logischen Zusammenhang bringt.

Bis hierher hat unser Autor, der dartun wollte, daß der
Intellekt mit der Volksentwicklung zusammenhängt, nur den
organischen Zusammenhang des Geistes mit dem Gesamtdasein
konstatiert.

Er setzt daher letzteres Thema auch im fünften Briefe fort:

Die Zusammenfassung der Tiere vom kleinsten bis größten
in ein Reich erschien vor Darwin als eine Ordnung, welche
der Gedanke allein vollzogen, als Gedankenordnung, während
sie nunmehr als Naturordnung dargelegt ist.

Was der Zoologe dem Tierreich angetan, muß der Logiker
dem Dasein überhaupt, dem unendlichen Kosmos antun; er
muß nachweisen, daß die ganze Welt, daß alle Formen des
Daseins, den Geist eingerechnet, logisch oder einartig verbunden,
verwandt, verschweißt sind.

Ein gewisser bornierter Materialismus glaubt, alles sei
getan, wenn er den Zusammenhang zwischen Denken und
Hirn konstatierte. Gewiß hängt der Gedanke mit dem Hirn
zusammen, so innig wie das Hirn mit dem Blute, wie das
Blut mit dem Sauerstoff usw.; aber der Gedanke hängt
auch überhaupt mit allem Dasein so innig zusammen, wie
die ganze Physik zusammenhängt.

Daß der Apfel nicht nur mit dem Stiel am Baume hängt,
sondern auch an Sonnenschein und Regen, daß die Dinge
nicht einseitig, sondern allseitig verbunden sind, das soll die
Logik Dich speziell vom Geiste, vom Gedanken lehren.

Im Anschluß an diese seine Lehre von der Weltnatur
des Gedankens erörtert Dietzgen nun die Frage vom Verhältnis
des Gedankens zur Wirklichkeit:

Die alte Logik hat eine Medaille prägen lassen mit der
Vorschrift: Der Gedanke soll mit der Wirklichkeit übereinstimmen.

Wir schreiben jetzt auf die Rückseite: 1. der Gedanke ist
selbst ein Stück der Wirklichkeit und 2. die Wirklichkeit ist
außerhalb des Gedankens zu voluminös und kann auch mit
dem kleinsten Stückchen nicht hinein.

Gewiß, wie ein Konterfei, so soll auch der Gedanke mit
seinem Objekt übereinstimmen. Aber was soll einem Maler
diese besondere Einschärfung seiner Aufgabe nutzen?

Hast Du je ein Porträt oder eine Kopie gesehen, die nicht
in etwas mit dem Original übereinstimmte? Ich bin überzeugt,
das ist Dir ebensowenig vorgekommen wie ein Bild,
das seinem Gegenstand vollkommen ähnlich war. Über das
relative Wesen aller Gleichheit, Ähnlichkeit und Übereinstimmung
ernstlich nachzudenken, möchte ich Dir besonders
empfehlen. Der weitaus größte Teil der Menschenwelt ist in
diesem Punkte barbarisch gedankenlos. Daß zwei Tröpfchen
Wasser nur mehr oder weniger ähnlich und unähnlich sind,
daß das ganze Dasein ebenso übereinstimmend wie different
ist, will schwer in den logisch ungeschulten Kopf hinein.

Dem Denker ergeht es wie dem Maler: sie suchen beide
ein Konterfei der Wirklichkeit und Wahrheit.



Die Wirklichkeit, die Wahrheit, die Gesamtnatur steht auf
der Kanzel und predigt: »Ich bin der Herr, dein Gott. Du
sollst dir kein geschnitztes Bild machen, dasselbe anzubeten.«
Du sollst also von der Wahrheit viel zu erhaben denken,
als daß Du glauben dürftest, sie könne vom Maler oder
Denker in ein, wenn auch noch so gut getroffenes Konterfei
gesteckt werden.

Der Geist, das Denkvermögen hängt also – fährt Dietzgen
im sechsten Briefe fort – mit dem Gesamtdasein der Welt
zusammen, ist ein unabtrennbarer Teil des Universums, der
wirklichen Wahrheit.

Das Christentum lehrt: Gott ist ein Geist, und wer ihn
anbeten will, muß ihn im Geiste und in der Wahrheit anbeten.

Und unsere Logik lehrt: der Geist ist ein Stück des Gesamtdaseins;
wer den Geist vergöttert, ist ein Götzendiener,
denn er betet ein Stück an und verkennt die ganze Wahrheit.
Die Wahrheit selbst ist identisch mit dem Gesamtdasein,
mit der Welt, wovon alle Dinge nur Formen, Erscheinungen,
Prädikate, Attribute oder Vergänglichkeiten sind. – Und ob
Du auch an Weisheit zunähmst bis an das Ende Deiner Tage,
so ist doch der Born der Weisheit, der Kosmos, unerschöpflich.
Ja, so unerschöpflich ist auch das kleinste Weltteilchen, daß
der Genialste nicht imstande ist, die Kenntnisse zu fassen,
welche im winzigsten Objekt stecken. Mit dem größten Mikroskop
kann man keinem Wassertröpfchen ans Ende sehen, und
der weiseste der Menschen ist nicht einmal fähig, die Schusterei
auszulernen.

Daraus ersiehst Du, wie durch vermehrte Spezialkenntnisse
der kunstgerechte Gebrauch unseres Intellektes nur in den
betreffenden Details gefördert wird. Deshalb kann es auch
nicht befriedigen, wenn gewisse Logiker uns lehren, wie viele
Arten von Begriffen, Urteilen und Schlüssen im Intellekt
stecken. Es sind das logische Spezialkenntnisse. Zunächst aber
handelt es sich für den Studiosus der Logik nicht sowohl
um Ansammlung wahrer Begriffe, als vielmehr darum, den
Generalbegriff der Wahrheit erhellt zu sehen.

Vielleicht findest Du Anstoß daran, daß eine Wissenschaft,
welche das Begriffsvermögen zum Gegenstand hat, von dieser
Sache abweicht und andere Dinge, wie das Dasein oder die
Wahrheit, heranzieht. Doch würde eine Logik, die sich auf
die Analyse des Denkvermögens beschränkt, gegenüber derjenigen,
die das Denkvermögen in seiner lebendigen Arbeit
darstellt, eine beschränkte Logik sein. Wenn die Augenkunde
nur die verschiedenen Teile des Auges behandelte, dagegen
von der Funktion und den äußeren Dingen, die damit zusammenhängen,
von dem Lichte und den Gegenständen, kurzum,
vom Gesicht des Auges absehen wollte, wäre sie wohl
mehr Augenanatomie als Augenkunde. Jedenfalls bietet eine
Lehre, welche das Auge in seiner lebendigen Tätigkeit, nicht
nur das subjektive Gesichtsvermögen, sondern auch das davon
untrennbare objektive Gesichtsvermögen darstellt, eine umfassendere
Belehrung, eine höhere Erhellung des Menschenkopfes.

Was kann eine Logik viel helfen, welche die Gedanken einteilt
in analytische und synthetische, von induktiven und deduktiven
Erkenntnissen und noch zehn anderen Arten spricht
und dann die Frage ablehnt, wie sich der Gedanke und die
Erkenntnis zur Wahrheit verhält, und wie wir dazu gelangen.

Hat sich doch bis heute die gesamte Weltweisheit um die
Frage gedreht, wie unser Kopf zu erhellen ist, wie er der
Wahrheit beikommen kann.

Diese Welt, die wir hören, sehen und riechen, in der wir
leben und atmen, ist die Welt der Wahrheit oder die wahre
Welt.

Aber auch mitten in dieser wahren Welt steckt eine ganz
vertrackte Geschichte, eine Menschenrasse mit verdrehter Logik.
Die hat sich von einzelnen mißmutigen, hypochondrischen
Momenten verleiten lassen, die köstliche Wahrheit dieser
Welt anzuschwärzen und überschwenglicherweise die Wahrheit
»transzendent« zu suchen, in der philosophischen Metaphysik
oder religiösen Phantastik, was beides in einen Topf
gehört. Aller Streit dreht sich um Seinsformen. Das Dasein
selbst aber bleibt unbestreitbare Wahrheit.

Sofern ich Dich bisher überzeugte, daß das Weltall die
Wahrheit ist, bleibt jetzt besonders noch die Frage: wo denn
Phantasmen, Irrtum und Unwahrheit Platz finden. Wenn
das All die Wahrheit, dann wäre ja alles wahr, und scheint
es durchaus widerspruchvoll, daß Irrtum und Unwahrheit
in der Wahrheit oder Welt Raum finden könnten. Ich will
nur flüchtig andeuten, wie ohne allen Widerspruch das Unkraut
zum Kraute gehört.

Das Thema, mit dem der sechste Brief eröffnet wird –
der Zusammenhang des Geistes mit dem Gesamtdasein der
Welt – wird von einem anderen Gesichtspunkt aus auch im
siebten Briefe behandelt, dem des »Ursprungs der Sprache«.

Die Sprache ist kein fertig fixes Ding, sondern ein flüssiges,
welches aus rohen Anfängen sich zu einer erhabenen Höhe
emporgeschwungen. So wenig wir vorwärts an ihr vollendetes
Ende sehen können, läßt sich rückwärts der Punkt finden,
wo sie ihren Anfang genommen. Darum sucht man nicht
mehr den zeitlichen Ursprung, sondern den begrifflichen.
Man möchte eine feste Marke haben, wo man sagen könnte,
so weit heißt das Sprachähnliche nur Gegröle, Geschrei,
Getöne, und hier beginnt der wohlartikulierte Laut, der den
Namen »gesprochenes Wort« verdient.

Nun besteht ein anderes Moment, welches die Sache noch
mehr verwirrt; da heißt es: die Sprache setzt Verstand voraus.

Und dann wieder ist auch der Intellekt kein fixes Ding,
sondern ein flüssiges Werden, das sich erst an, aus und mittels
der Sprache entwickelt. So will es einerseits scheinen,
als ob der Geist die Sprache erzeuge, und andererseits, als
ob umgekehrt die Sprache den Geist, den Verstand erzeuge.
Wo ist da nun Anfang und Ende, und wie Ordnung im
Zusammenhang zu finden?



Für uns hier geht aus der Sache hervor, daß nicht nur
das Wort, daß auch die Laute, Töne und Gesten, ja alle
Dinge einen Sinn haben und eine Sprache sprechen. Nicht
nur die Sprache, sondern die Welt hängt mit dem Geiste,
mit dem Gedanken zusammen. Wohl aber ist der Sprachzusammenhang
ganz geeignet, uns an einem Beispiel den
Gedankenzusammenhang der Welt zu zeigen.

Die Einheit alles Seins ist unzweifelhaft klar durch die
Tatsache erwiesen, daß ein Name ausreicht, um das All zu
benennen. Die Sprache bedarf wohl eines Namens für das
All; bedarf aber auch unendlich vieler Namen, um das
All zu spezifizieren. Die Sprache oder vielmehr der mit der
Sprache zusammenhängende Geist will mittels der Sprache
das Unbegrenzte begrenzen. Der instinktive Sprachgebrauch
tut es mehr oder minder; die bewußte Wissenschaft verfährt
in exakter Weise. Und so erklärt denn die Moral der Geschichte,
daß die Dinge der Welt, auch Geist und Sprache,
zusammenhängende und ineinander verfließende Wellen eines
Stromes sind, der weder Anfang noch Ende hat.

Die Logik, die ich lehre, und der Gedanke, der ihr Objekt
ist, sind Teile der Welt, der unendlichen, und ist jeder
Teil als ein Stück des Unendlichen auch ein unendliches
Stück. Jedes Stück hat teil an der unendlichen Natur des
Ganzen.

Ich möchte nur verständlich machen, wie ohne Widerspruch
die ganze Mannigfaltigkeit des Daseins von einer
Natur ist, und wie diese Ein-Natur sich in mannigfaltige
Formen zerteilt. Die Welt hängt zusammen, und der Zusammenhang
ist in Abteilungen getrennt.

Befassen wir uns zunächst mit dem Zusammenhang unseres
Intellekts. Denn die abstraktesten Unterschiede, wie Anfang
und Ende, Wort und Sinn, Leib und Seele, Mensch
und Tier, Kraft und Stoff, Wahrheit und Irrtum usw.,
setzen zu ihrer Aufklärung logische Aufklärung über den Zusammenhang
unseres Intellekts voraus.



Diese erfolgt im achten Brief:

Die formalen Logiker sind ebenso einfältig wie schelmisch,
wenn sie nur noch in hergebrachter Weise den Intellekt oder
den Gedanken als isoliertes Ding abhandeln und den notwendigen
Zusammenhang ihres Objekts mit der wahren,
das heißt empirischen Welt von der logischen Disziplin ausschließen.
Die Formalen behandeln den Intellekt als eine
Sache »für sich«, während ich mich in den mannigfachsten
Wendungen ergehe, um darzutun, daß er nicht für sich ist,
sondern mit allem und dem All zusammenhängt.

Die formale Logik lehrt, daß unser Intellekt alle Dinge
nur auseinanderhalten und nicht konfundieren darf. Sie hat
darin recht und verfehlt doch das Ziel einer klaren Weltanschauung,
weil sie der überschwenglichen Ader gestattet, die
Bedeutung der Unterschiede und Unterscheidungen zu übertreiben.
Sie verkennt die paradoxe beziehungsweise dialektische
Natur der Dinge, die nicht nur auseinanderliegen, sondern
auch zusammenhängen. Es gilt zu begreifen, daß – ganz
allgemein – die Einteilung der Welt nur eine Formalität
ist. Wir sind wohl berechtigt, Oben und Unten, Links und
Rechts, Anfang und Ende, Gold und Blech, Gutes und
Böses auseinanderzuhalten, aber müssen uns auch darüber
instruieren, wie die Mannigfaltigkeit eine Einheit, das Veränderliche
beständig und das Beständige veränderlich ist. Die
formale Logik hat einen ungerechten Namen; sie ist nicht
formal, sondern überschwenglich; sie trägt sich mit dem gemeinen
Vorurteil, daß es kontradiktorische Dinge oder Widersprüche
gebe, das heißt essentielle Unterschiede, die keine Verbindung,
keine Brücke, keine Gemeinschaft miteinander haben.
Sie lehrt: Widersprüche können nicht sein, und widerspricht
sich selbst, indem sie an dem Glauben festhält, daß unvereinbare
Widersprüche existieren. Sie lehrt: was sich widerspricht,
ist nicht denkbar, ist nicht wahr, und bezeugt damit, daß
sie über die Formalität der Widersprüche, über die wahre
Widerspruchlosigkeit und über die universale Wahrheit schlecht
orientiert ist. Gold ist kein Blech – das ist wahr genug.
Wer Gold Blech oder Blech Gold nennt, widerspricht sich.
In der Welt der Wahrheit ist beides getrennt; aber nicht
so getrennt, daß nicht auch Gold und Blech eine gemeinschaftliche,
nämlich metallene Natur hätten. Gold und Blech
sind ungleiche Metalle und besitzen doch metallische Gleichheit.
Daß das Gleiche different und das Differente gleich
ist, daß es sich überall nur um ein Mehr oder Minder
handelt, nur um formelle Differenzen, das wird von der
»formalen« Logik verkannt, verkannt von allen, welche die
Wahrheit in irgendeiner logischen Schablone oder einem
Fetisch und nicht im ewigen, allgegenwärtigen Dasein der
einen untrennbaren Welt suchen.

Das krasseste und auch wohl das lehrreichste Beispiel von
der rechten Bedeutung der Widersprüche ist in dem Gegensatz
von Wahrheit und Unwahrheit gegeben. Diese beiden
Pole liegen wohl noch weiter auseinander wie Süd- und
Nordpol, und doch hängen jene wie diese innig zusammen.
Der landläufigen Logik darf man es kaum zumuten, ihr
eine scheinbar so widersinnige Einheit vordemonstrieren zu
wollen, wie die ist, welche in der Wahrheit und Unwahrheit
enthalten.

Die Welt ist die Wahrheit, und Irrtum, Schein und
Lüge stecken in ihr, sind Teile der wahren Welt, wie die
Nacht ein Teil des Tages ist, ohne die Logik zu konfundieren.
Wir dürfen in ehrbarer Weise von echtem Scheine
und wahrer Lüge sprechen, ohne Widersinn. Wie auch der
Unverstand noch Verstand hat, so lebt auch die Unwahrheit
immer noch und unvermeidlich in der Wahrheit, weil letztere
das Allumfassende, das Universum ist.

Die Wahrheit, welche das Universum ist, die kosmische
Welt- oder Universalwahrheit wird Dich die Widersinnigkeit
der abnormen Demut erkennen lassen, die in der zwieschlächtigen
Lehre von den zwei Geistern enthalten ist.
Gewiß hat der Philosoph Kant einen höheren Intellekt wie
Peter Simpel; aber dennoch besitzen auch alle Geister eine
Generalgeisternatur, unter welche keine Intelligenz hinabsteigen,
welche keine übersteigen darf, ohne den Namen, ohne
Sinn und Verstand zu verlieren. Es ist nicht möglich, von
einem anderen, höheren Denkvermögen, als dem durch Erfahrung
bekannten menschlichen auch nur zu sprechen, ohne
aus der Logik heraus in die Widersinnigkeit zu fallen. Unzweifelhaft
besitzt die tierische Brut etwas dem Intellekt
ähnliches; unzweifelhaft darf der Tiergeist vom Menschengeist
mittels eines besonderen Namens, etwa durch den »Instinkt«,
getrennt werden; unzweifelhaft wird unsere Vernunft
durch Kultur von Generation zu Generation erhöht; aber
daß irgendwo und jemals ein Begriffsvermögen existieren
sollte, welches außer dem Weltzusammenhang steht – das ist
ein durchaus sinnloser Begriff und eine verstandlose Sache.
So notwendig wie alles Wasser eine Natur, eine nasse
Natur, so notwendig hat jede Intelligenz und jeder Gedanke
die generale Gedankennatur und muß verstandesgemäß
ein Teil, ein bestimmter Teil der einen, gemeinen,
empirischen Welt sein.

Diese Lehre von der Relativität der Gegensätze und von
der Auflösung des Widerspruchs wird im neunten Brief
durch Beispiele illustriert:

Man macht dem Sozialisten den Vorwurf, er hetze das
Volk auf; er verspreche mehr, wie er leisten könne, und bringe
dadurch den Unfrieden in die Menschenbrust. Tatsächlich
wohnt und muß beim Frieden auch immer der Unfriede
wohnen. Ein Volk, dessen Friede nicht mit dem entgegengesetzten
Unfrieden verquickt oder durchtränkt ist, wäre ein
Schlaraffenvolk. Dank dem Unfrieden in der Brust sind die
Völker strebsam und bewegt: Bewegung ist die Essenz der
Welt, und die bewegte Volkswelt ist nicht denkbar, ohne daß
die Menschen begehrlich sind. Der Entwicklung oder Kultur
wegen müssen die Völker immer mehr begehren, wie sie zunächst
erlangen. Andererseits ist es mit der Begehrlichkeit
nicht genug. Man darf nicht mehr begehren, als man zu
erreichen vermag, nicht mehr versprechen, als man geben
kann. Darum soll der logische Sozialist gleichzeitig wissen,
daß auch im Zukunftsstaat die Bäume nicht in den Himmel
wachsen, daß der Friede, den wir erstreben und erhoffen,
immer ein mit Unfrieden verquickter Friede sein wird. Die
Zukunftsmusik, wenn auch harmonischer wie die Musik der
Gegenwart, wird doch ewig mit der Disharmonie behaftet
bleiben.

Um im wahrhaften Zusammenhang zu denken, darfst Du
kein Ding als selbständiges Ding ansehen, sondern alles
nur als fließende Eigenschaft der einen Substanz, welche
das Ding aller Dinge, die Welt, die Wahrheit und das
Leben ist.

Unsere Logik ist also Wahrheitslehre. Die Wahrheit ist
nicht oben, nicht unten, nicht zu Jerusalem und nicht zu
Jericho, weder im Geiste noch im Gebein, sondern im All.

Unsere Logik ist Erkenntnislehre. Sie lehrt, daß Du nicht
mit Grübelei, sondern nur im Zusammenhang mit der Erfahrung,
im Gesamtzusammenhang nach Erkenntnis forschen
darfst.

Da nun der Mensch mit der Erfahrung auch Irrtümer
erfährt, so war die Wissenschaft jahrhundertelang von der
Frage beherrscht, ob Wahrheit und Erfahrung nicht zweierlei,
ob vielleicht nicht unsere ganze Erfahrung ein Gaukelspiel
der Sinne sei. Cartesius antwortete darauf: Nein, der
Glaube an das allervollkommenste, allerwahrhaftigste Wesen
kann solche Betörung nicht zulassen. Wenn wir nun den
Gottesbegriff durch den Wahrheitsbegriff ersetzen, dann sind
wir wieder sicher, daß die Welt der Erfahrung kein Schemen,
sondern allerwahrhaftigste Wirklichkeit ist.

Wie unser Gesicht das Sichtbare nie und nirgends erschöpft,
das Auge also sein Objekt schaut, aber nicht durchschaut, so
kann der Intellekt das absolute All, die Wahrheit oder Gottheit
nicht auskennen oder ausgründen; aber was wir kennen
und ergründen, sind leibliche Wahrheiten, sind Stücke der
Generalwahrheit. Was die Erkenntnis erkennt, ist nicht die
Wahrheit selbst und doch wahre Erkenntnis.

Wir gelangten also zu dem Resultat, beginnt der zehnte
Brief, daß der Gedanke ein Weltteil ist. Das Weltall ist
der Mutterschoß, wie überhaupt der Dinge, so auch des Intellekts.

Daß außer dem Weltall nichts existiert, oder im All alles
enthalten, alle realen und phantastischen Existenzen, daß das
All alles, weder süß noch sauer, weder groß noch klein, sondern
eben alles und jedes – dieser Satz ist so selbstverständlich,
wie der so lang und oft wiederholte Satz der Identität:
A = A.

Die Logik soll Dich also lehren, daß alles, was das Unterscheidungsvermögen
unterscheiden mag, von einer Art ist,
alles Krethi und Plethi, aber das Ganze über allem Plebs
eine himmelhohe Erhabenheit. Mit dem frivolen Atheismus,
wie ihn die Aufklärer gebracht, ist es nicht genug. Dürre
Gottesleugnung erzeugt immer wieder irgendeinen Götzendienst.

Mit dem Allerhöchsten, Unendlichen oder Absoluten muß
die Logik beginnen. Alles kunstgerechte, daß heißt zusammenhängende
Denken muß davon seinen Ausgang nehmen. Das
naturwissenschaftliche Forschen nach endlichen Ursachen, nach
dem Ei, woraus das Küchlein gekrochen, nach der Henne,
woraus das Ei gekommen, nach den verwandten Organismen,
welche durch Zuchtwahl und Anpassung à la Darwin
die Henne entwickelt, – das sind überaus schätzbare Forschungen,
ohne welche wir nie den Weltprozeß verstehen
könnten; aber dennoch dürfen solche Erkenntnisse dem denkenden
Menschen nicht genügen. Die Logik verlangt, verlangt
von jedem, daß er nach dem Allerhöchsten, nach der
Ursache aller Ursachen forscht. Wer das Bedürfnis hat, sein
Bewußtsein in logische Ordnung zu bringen, will und muß
wissen, wie das Endliche und Unendliche, das Relative und
Absolute, die speziellen Wahrheiten und die Generalwahrheit
ineinanderstecken.

Logisches Denken in dem Maße, wie es die Wissenschaft
verlangt, heißt weiter nichts, als den letzten Grund, den absoluten
Hinterhalt kennen, auf den alle Gedanken sich stützen.
Dieser Hinterhalt ist das Weltall, welches den Menschenkopf,
den äußeren und inneren, als Zubehör anhängen hat.
Der jahrtausendealte Streit zwischen den Materialisten und
Idealisten stellt die Frage: ob der Geist weltlich oder die
Welt geistig ist. Unsere Antwort lautet klipp und klar: beides
gehört zusammen, ist in Summa ein Ding, und das Ding
aller Dinge. Der Geist und die Welt sind zwei Attribute
der einen Natursubstanz. Wenn man sie einander entgegensetzt,
verhalten sie sich wie Fleisch und Fisch, welcher letztere
nach Lazar Geiger von afrikanischen Stämmen ganz trefflich
»Wasserfleisch« genannt wird. Demnach sind Geist und
Welt, wie Fleisch und Fisch, von verschiedener und doch
von einer Art.

Nicht nur ist die Welt das Objekt, sie ist auch das Subjekt
der Erkenntnis, sie erkennt, sie zerlegt mittels des
Menschenkopfes ihre eigene Mannigfaltigkeit. Unsere Weisheit
ist Weltweisheit in dem doppelten Sinne: die Welt ist
das, was gewußt, unterschieden, analysiert wird, und die
Welt ist es, welche das Wissen, Unterscheiden usw. mittels
unseres Intellekts praktiziert. Wenn ich also den Menschengeist
Weltgeist, Geist des Allerhöchsten nenne, so bitte ich
wohl zu bemerken, wie damit gar nichts mystifiziert sein,
sondern nur dargetan werden soll, daß sich das Denken oder
die Intelligenz nur im Weltzusammenhang betätigen läßt,
daß es keine Sache abnormer und überschwenglicher Art,
sondern ein Ding ist wie andere Dinge.

Die Idee des Weltzusammenhanges wird im elften Brief
weiter behandelt und speziell auf das soziale Gebiet übertragen:

Allen naturgeschichtlichen Einteilungen soll logischerweise
das Bewußtsein von der absoluten, universalen Einheit, vom
Zusammenhang aller Dinge zugrunde liegen. Darum haben
fromme Leute durch ihren Herrgott, in dem alles lebt und
webt, was fleucht und kreucht, mehr Logik wie gewisse Freidenker,
denn sie fangen mit Gott an und hören mit Gott
auf. Vollkommen logisch aber vermögen sie nicht zu denken,
weil sie das Böse und den Teufel, Krankheit, Elend und
Sünde, kurzum die Leidigkeit und Vergänglichkeit mit ihrem
ewigen vollkommenen Allvater in keinen rechten Zusammenhang
bringen können.

Die Ein-Natur, die unendliche, ist der Logik Quintessenz.
Über dies Ding der Dinge kann weder die Naturwissenschaft
(im engeren Sinne) noch die Metaphysik und formale Logik
Aufschluß geben, sondern nur eine Denklehre, welche Geist
und Natur, alle Gegensätze und Widersprüche als Formalitäten
des All-Einen erkennt. Wie sollte nun jemand, der
mit der großen Masse der Bevölkerung auf gespanntem Fuße
lebt, sich eins fühlen können mit dem Allgemeinen? Wer
eine spezielle Klasse zum echten Volk macht, hat keinen Begriff,
weder für das allgemeine Volk noch für die absolute
Allgemeinheit.

Die proletarische Logik lehrt nicht nur Gleichheit alles
dessen, was Menschenantlitz trägt, sondern die universelle
Gleichheit, welcher, wohlgemerkt, die Verschiedenheit so wenig
widerspricht, wie die mannigfaltigen Töpfe und Krüge der
Gefäßeinheit widersprechen. Wir erkennen, daß jedes Ding,
jede Person ein Stück der unendlichen Welt ist und an ihrer
unendlichen Natur teil hat.

Unsere Logik, welche die Wahrheit, die Weltwahrheit zum
Objekt hat, ist eine Denklehre des Universums, eine universale
Denklehre oder Weltanschauung. Sie lehrt, daß der
Zusammenhang aller Dinge die Wahrheit und das Leben,
das Echte, Rechte, Gute und Schöne ist. Alles Hohe, was
Menschenherz erhebt, alles Süße, was Menschenbrust durchbebt,
ist die Weltnatur oder das Weltall. Aber dann bleibt
immer die kitzlige Frage: Wohin mit dem Negativen, dem
Häßlichen, Bösen, wohin mit dem Irrtum, dem Scheine,
dem Stillstand, der Krankheit, dem Tode und dem Teufel?

Jawohl, die Welt ist vergänglich, böse und leidig; aber
das sind doch nur akzidenzielle Erscheinungen, nur Formen
und Fransen der Welt. Ihre Ewigkeit, Wahrheit,
Güte und Schönheit ist substantiell, wesenhaft und positiv.
Ihr Negatives ist das Dunkel, welches dem Lichte zur Verherrlichung
dient, daß es überwinde und um so glänzender
strahle.

Solcher hohen optimistischen Lehre sind die Wortführer
der herrschenden Klasse nicht zugänglich, weil sie den umgekehrten
pessimistischen Beruf haben, das Elend und die
Knechtschaft zu verewigen.

Der zwölfte Brief kehrt zum Beginn des zweiten zurück:
was die Logik ist, was sie will und wie sie es will? Die
Beantwortung der Frage erfolgt im Geiste der Briefe zehn
und elf, das heißt im Sinne des Universalzusammenhangs:

Logik, die Lehre eines kunstgemäßen Denkens, verlangt zunächst
wahrheitsgemäßes, das heißt vernunftmäßiges Denken.
Die Logik handelt von Vernunft und Wahrheit.

Vernunft und Wahrheit sind keine von den übrigen Dingen
getrennte, sind keine Dinge an sich. Solche Dinge gibt es
überhaupt nicht. Die proletarische Logik unterscheidet sich
von der herrschenden dadurch, daß sie Vernunft und Wahrheit
nicht hinter Tempelvorhängen, auch nicht in den Köpfen
der Gelehrten, sondern im leibhaftigen Zusammenhang sucht
und findet.

Wir erkennen nicht nur, daß Vernunft und Wahrheit mit
der Welt verbunden, sondern auch, daß das Weltganze
die allerhöchste Vernunft und Wahrheit oder das Wesen ist,
nach dem Religion und Philosophie lange gesucht, das allervollkommenste
Wesen – von Plato das Wahre, Gute und
Schöne, von Kant Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, von
Hegel das Absolute genannt.

»Erkennen« ist ein mysteriöses Wort.



Erlaube mir, das Erkenntnisvermögen mit einem photographischen
Apparat zu vergleichen, mittels dessen Du Dir
ein Bild der Weltwahrheit zu machen gedenkst. Da siehst
Du gleich, wie von diesem Objekt nur ein ganz nebelhaftes
Bild abzunehmen ist. Der Gegenstand erscheint zu grenzenlos,
zu unendlich groß und erhaben, als daß er sich kopieren
ließe. Und doch ist ihm beizukommen. Wenn auch kein klares
Bild der Wahrheit, können wir doch weltwahre Bilder klar
machen, das heißt wir können das Unendliche stückweise konterfeien.
Du kannst mittels Deines Intellekts die Unendlichkeit
durch Begrenzung fassen.

Die absolute Wahrheit gibt sich uns in relativen Erscheinungen.
Das vollkommene Wesen ist aus unvollkommenen
Teilen zusammengesetzt. Arme und Beine, Kopf und Rumpf
sind getrennt und jedes für sich nur ein Kadaverstück und
doch im Zusammenhang durchaus lebensfähig. In der Weltwahrheit
ist alles enthalten; sie ist das vollkommene Sein,
enthält das gesamte Dasein vollkommen, somit auch das
Unvollkommene. Falsches, Leidiges, Schlechtes und Häßliches
steckt im Wahren, Guten, Schönen mitten drin. Das Gesamtdasein,
das ist die absolute Wahrheit, ist aus Relativem,
das Ganze aus Stücken, aus Erscheinungen oder Scheinbarkeiten
zusammengesetzt. Und auch unsere Erkenntnis oder
unser Denkapparat ist ein unvollkommenes Stück des vollkommenen
Wesens. Von diesem Absoluten liefert er nur ein
dämmeriges, unzulängliches Porträt, und von allen Teilen
der Weltwahrheit doch treffliche Bilder, allerdings nur Bilder,
aber treffliche.

Es gibt gute und schlechte, treffende und unzutreffende,
wahre und irrige Gedanken und Erkenntnisse; aber absolut
zutreffende gibt es nicht. Alle Vorstellungen und Begriffe
sind unvollkommene Bilder des allervollkommensten Weltwesens,
welches unerschöpflich ist sowohl im großen wie im
kleinen, im ganzen und in allen Teilen. Jedes Stück der
Natur ist ein Naturstück des Unbegrenzten.



Die Lehre der Sophisten, daß sich alles be- und verstreiten
läßt, hat eine gewisse Ähnlichkeit mit der unserigen, welche
besagt, daß das All die Wahrheit und alle Teile wahre
Stücke, also Rauch und Nebel, Verstand und Phantasie, Erträumtes
und Reales, Subjekt und Objekt wahrhaftige Einteilungen
der Welt – nicht die Wahrheit und doch wahr
sind. Es ist deshalb angezeigt, auf den Unterschied der sophistischen
und logischen Denkweise aufmerksam zu machen.

Das geschieht im dreizehnten Brief:

Ist die ganze Welt nur ein Ding oder ein Sammelsurium
unendlich vieler Dinge?

Ich sehe durchs Fenster den Fluß und die Straße, Brücke,
Häuser und Bäume. Jedes ist ein Ding für sich, und doch
hängt alles untrennbar aneinander. Die Eigenschaften der
Welt werden vom Intellekt als Subjekte behandelt; aber
es soll das intelligente Subjekt auch wissen, daß sein Tun
und Treiben, sein Unterscheiden und Erkennen eine Formalität,
eine formelle Zerstücklung des Absoluten ist, welches
trotz aller Einteilung stets das ungeteilte Ganze bleibt.

Die Erscheinungen der Wahrheit und des Lebens rubrizieren,
heißt erkennen, heißt den Intellekt gebrauchen und
den Kopf erhellen.

Jedoch bleibt nun wohl zu erwägen, wie weit wir in
der Spezifikation zu gehen haben, um die Rubrik zu
finden, welche völlige Klarheit und Bestimmtheit in die
Erkenntnis bringt. Es ist sehr zu beachten, daß sowohl
das Subjekt, welches erkennt, wie das erkannte Objekt als
Stücke des Absoluten, auch absolute unendlich detaillierte
Stücke sind, die sich nimmer auskennen, nimmer erschöpfen
lassen.

Es lassen sich neue Erkenntnisse nur mittels alter erwerben.
Das heißt: Altes und Neues und die Erkenntnis, die ich
als Klassifikationsvermögen kennbar zu machen suche, haben
ihre Existenz nur im Zusammenhang des gesamten
Daseins.



Einteilung, regelrechte Einteilung ist die Sache der Logik
oder Denkkunst. Dazu gehört in erster Instanz das erweckte
Bewußtsein vom ungeteilten All, vom Universum und seiner
universalen Einheit. Dieses Bewußtsein ist mit anderen Worten
zugleich auch das Bewußtsein von der nur formalen Bedeutung
aller wissenschaftlichen Teilung.

Die Einheit aller Welt ist wahr und ist die Wahrheit
allein und einzig. Daß die alleinige und einzige Weltwahrheit
voller Unterschiede steckt, ja ebenso absolut verschieden
wie absolut gleich ist, widerspricht einer verständigen Einheit
und Gleichheit ebensowenig, wie es sich widerspricht,
daß die Käuze mit den verschiedensten Visagen doch alle
dasselbe Kauzgesicht tragen.

Der rote Faden, der sich durch diese Vorträge schlängelt,
betrifft folgende Punkte: Der Denkapparat ist ein Ding wie
alle gemeinen Dinge, ein Stück oder Akzidenz des Weltganzen;
er gehört zunächst in die allgemeinste Kategorie des
Seins und ist ein Apparat, der durch kategorische Einteilung
oder Unterscheidung ein detailliertes Bild der menschlichen
Erfahrung zustande bringt. Um ihn kunstgerecht zu verwenden,
will klar erkannt sein, daß die Welteinheit durchaus
mannigfaltig und alle Mannigfaltigkeit eine Monas
bildet.

Das Rätsel der alten eleatischen Philosophie war: Wie
steckt das Eine im Vielen, wie das Viele im Einen?

Der vierzehnte Brief handelt vom »Absoluten« und dem
Verhältnis des Intellekts zu ihm im Weltzusammenhang:

Das Absolute ist die bare Summe alles dessen, was war,
ist und sein wird.

Sowohl die Subjekte wie Objekte aller Wissenschaft gehören
dem Absoluten an, das mit trivialem Namen »Welt«
heißt.

Alle anderen Wissenschaften haben begrenzte Stücke, haben
Relatives zum Gegenstand, während die Wissenschaft des
Geistes von allen Objekten, das heißt vom Unbegrenzten
handelt. Ich will die Lehre vom Intellekt vortragen und
handle von aller Welt, vom Weltall, weil ich darzustellen
habe, nicht wie sich der Geist in der Schusterei oder Astronomie,
sondern wie er sich generaliter verhält.

Der Intellekt ist ein spezielles Stück wie jedes andere
wissenschaftliche oder praktische Objekt. Aber er ist auch dasjenige
Stück, dem es mit der Stückelei nicht genug, der sich
und alles einzelne als Attribut oder Prädikat des absoluten
Subjektes, der sich und alle Welt im Weltzusammenhang
weiß.

Seit Jahrhunderten hat man viel davon gehandelt, ob
im Intellekt angeborene Ideen versteckt sind oder ob er einem
unbeschriebenen Blatte Papier gleiche, dem die Erfahrung
Kenntnisse aufprägt. Es ist das die Frage nach Ursprung
und Quell der Erkenntnis. Woher kommt die Vernunft, wo
holen wir unsere Begriffe, Urteile und Schlüsse? Mittels
Grübelei aus dem Innern des Kopfes, aus der Offenbarung
oder aus der Erfahrung? Alles, was wir erfahren, samt
dem Intellekt, der erfährt, sind Offenbarungen des Absoluten.
Alles, wovon wir wissen, ist Erfahrung. Wenn
nun auch der Geist ein leeres Blatt ist, so ist zur Beschreibung
doch dies innere Papier ebenso wesentlich wie die äußere
Welt, welche Hand, Tinte und Feder zu diesem Schreibprozeß
hergibt; das heißt, alle Erkenntnis stammt aus dem Weltzusammenhang.
Dem Intellekt sind keine Kenntnisse, aber
doch das Bewußtsein, das Weltbewußtsein angeboren.

Die Wissenschaft vom Intellekt hat sich von alters her
an eine wunderbare Tatsache gestoßen. Sie fand Kenntnisse
vor, die dem Geiste von außen zugekommen, sogenannte Erfahrungskenntnisse;
aber sie fand auch solche, welche scheinbar
angeboren sind, sogenannte Erkenntnisse a priori.

Unsere Logik fragt: Stammt die Weisheit geheimnisvoll
aus dem Innern des Menschenkopfes oder kommt sie nach
Art aller Erfahrung aus der äußeren Welt? – Die Zusendung
von oben wollen wir schon außer Frage lassen.



Da lautet die Antwort: Zum Wissen, Erkennen, Begreifen,
Denken gehört Inneres und Äußeres, Subjekt und Objekt,
Kopf und Welt.

Aber wie erklären sich nun die wunderbaren, anscheinend
aprioristischen Kenntnisse, welche alle Erfahrung übersteigen?
Antwort: Der Intellekt hat nicht nur die Fähigkeit, im allgemeinen
zu wissen, sondern auch Spezielles vom Ganzen
zu trennen und namhaft zu bestimmen. Indem wir zum
Beispiel den Begriff des Minerals fassen, sehen wir ab vom
Unterschied zwischen Gold und Blech. Wenn wir dann weiter
klassifizieren, indem das Goldige und Blechige als besondere
Arten dem Mineral untergeordnet werden, wissen wir nun
genau, wie Gold und Blech verschiedene Arten sind von
derselben Mineralnatur. Wir wissen, was die Namen bedeuten,
und solange sie ihren Sinn behalten, wissen wir, daß
»in Himmel und Hölle« Gold kein Blech, Blech kein Gold ist.

So ist denn der Unterschied zwischen angeborenen und erfahrenen
Kenntnissen ein nur formeller. Beide verschiedene
Arten sind dennoch von ein und derselben Art, beide Mischlinge
des Inneren und Äußeren. Die Erkenntnis a priori
hört auf, Wunder zu sein, wenn erkannt ist, daß sie mit
den Kenntnissen a posteriori aus demselben Quell der Erfahrung
stammt, welche das eine Mal wie das andere Mal
nur mit Hilfe des Intellekts zustande kommt. Demnach ist
also der mit der Welt verbundene Intellekt die Urquelle
aller Wahrheit, und ist sowohl die äußere Natur wie
unser inneres Begriffsvermögen ein Stücklein der einen
Generalnatur, welche die Wahrheit und das Absolute ist.

Am Schlusse dieses Briefes kündigt Dietzgen an, daß er
im nächsten (fünfzehnten) die Kausalität behandeln wolle;
statt dessen geht er auf Kants Aprioritätenlehre und »Ding
an sich« ein, zeigt, wie Kant in den Irrtum dieser Theorien
verfiel und wie sein Schluß von der »Erscheinung« auf
eine absolute Wahrheit, die, vom Scheine getrennt, dahinter
versteckt sei, auf fetischmäßiger Auffassung der Wahrheit beruht.
Die Erkenntnis, daß das gemeine Wesen der Welt
Wahrheit ist, ist die erste Bedingung zu einer kunstgerechten
Handhabung des Schlußvermögens.

Damit gelangt unser Autor zur Erörterung der Kausalität
im sechzehnten Brief:

»Alle Dinge haben ihre Ursache.« – Wer ist, was ist »alle
Dinge«? Es sind Anhängsel, Zubehör des All-Einen. Es
ist dem Intellekt angeboren, zu wissen, daß die Welt ein
Ding ist, daß alle Dinge nicht nur irgendeinem, sondern
alle einem Subjekt angehören. Das Bewußtsein der Kausalität
ist nichts weiter wie das Bewußtsein vom Weltzusammenhang.

Alle Dinge sind ein Ding, hängen zusammen, stehen untereinander
im Verhältnis von Ursache und Wirkung, von
Grund und Folge, von Gattung und Exemplar. Alle Dinge
haben ihre Ursache, heißt, sie haben eine Mutter. Daß nun
jede Mutter ihre Mutter hat, endigt in der Weltmutter
oder Mutterwelt, in der absoluten, die selbst absolut mutterlos
und doch alle Mütter »aufgehoben« in sich enthält.

Ursachen sind Mütter, Wirkungen sind Töchter. Nicht nur
hat jede Tochter eine Mutter, Groß- und Urgroßmutter,
sondern auch Vater, Groß- und Urgroßvater. Der Ursprung
oder der Familienzusammenhang der Tochter ist nicht ein-,
sondern allseitig. So haben auch die Dinge nicht eine, sondern
viele, unendlich viele Ursachen, welche in die Generalursache
zusammenfließen.

Dein Intellekt, dem die Wissenschaft angeboren ist, daß
alles seine Ursache hat, wird sich demnach instruieren lassen,
daß alle Ursachen der Welt in der absoluten Weltursache
begründet sind und zugrunde gehen. Es ist die Quintessenz
der Logik, nicht nur den wahren Begriff des Intellekts zu
ermitteln, sondern mittels des Intellekts den Begriff der
Weltwahrheit, des Weltganzen klarzumachen.

Personen und Dinge, Ursachen und Wirkungen sind keine
selbständigen Einzelheiten, sondern relative Selbständigkeiten,
das heißt Zusammenhänge oder Verhältnisse des Absoluten.
Der Intellekt ist uns angeboren, und durch ihn und mit
ihm das Bewußtsein vom Sein schlechthin, wenn auch nur
so angeboren, wie dem Kinde die Zähne, die erst nach der
Geburt hervorwachsen. Jedes Stück, das uns zum Bewußtsein
kommt, wird als Stück des All-Einen gewußt. Insofern
das wunderbar, ist das Bewußtsein von der Kausalität
erstaunlich. In der Tat ist die Wissenschaft von der kausalen
Abhängigkeit aller Dinge mit der Wissenschaft von der
Farbe aller Rappen und Schimmel eine angeborene Weisheit.
Jedoch ist wohl zu beachten, daß sowohl in jeder erworbenen
Wissenschaft etwas Angeborenes, wie in jeder angeborenen
etwas Erworbenes steckt, so daß beide Arten ineinanderfließen
und eine Kategorie bilden.

Im Eingang des siebzehnten Briefes erklärt unser Autor:

Da die Aufgabe der Philosophie in Erforschung der Logik
aufgeht, aufgeht in der Ergründung des Intellekts und
seiner Denkkunst, wirst Du, als in der Sache begründet,
erkennen, daß meiner Darstellung eine gewisse Systematik
fehlt; sie hat so recht keinen Anfang und kein Ende, weil
ihr Objekt, der Intellekt, mit dem Weltganzen verknüpft ist,
welches eben das Anfang- und Endlose ist, das kein Vor
und Nach, kein Oben und Unten hat. Jedoch ist leicht zu
bemerken, daß Denkkunst und Weltweisheit identisch sind.
Wenn nun auch der allgemeine Zusammenhang für alle Dinge
und Themata gilt, so gehört seine Erwägung doch speziell
nur in die Logik, die von allen Denkobjekten summarisch
handelt. Meine Sache also (die Denkkunst) beginnt überall,
obgleich sie doch nur eine Spezialität ist.

So knüpft Dietzgen denn an Zitate aus Trendelenburg
an, um an ihnen die Notwendigkeit gleichzeitigen philosophischen
und empirischen Denkens darzutun:

»Es bleibt immer der Trieb alles menschlichen Erkennens
darauf gerichtet, das Wunder der göttlichen Schöpfung durch
ein nachschaffendes Denken zu lösen. Wenn diese Aufgabe
im einzelnen begonnen wird, so treibt das Einzelne von selbst
weiter; denn mit derselben Macht, mit welcher alles aus dem
Grunde hervorgestiegen, weisen die Dinge rückwärts zu dem
Grunde wieder hin.«

Diese Zitate geben das Problem, das zu lösen ist: sollen
wir den Intellekt philosophisch, sollen wir ihn empirisch gebrauchen?
Man will aus dem Einen und Vielen klug werden,
welches identisch ist mit der Forschung nach systematischer
Weltanschauung oder dialektischer Kunst.

Da will zunächst konstatiert sein, daß das Denken in jeder
Weise, ob philosophisch, ob empirisch, von einer Art, daß in
beiden Formen dieselbe Sache enthalten ist. Rosen sind andere
Blumen wie Nelken, doch steckt die Blumennatur in den einen
wie in den anderen, und so auch die Denknatur gleichmäßig
in der philosophischen wie empirischen Betrachtungsweise.
Das Auseinanderhalten ist recht genug, doch darf die Einheit
nicht verloren gehen.

»Die Philosophen«, heißt es weiter bei Trendelenburg,
»wollen aus dem Ganzen das Einzelne erkennen; die Empiristen
durchsuchen das Einzelne in seiner Zerstreuung.«
Beide Forschungsarten sind verschiedene Exemplare einer
Gattung, die beide einseitig sind, wenn sie ihren Zusammenhang
verkennen. Der Empirist, der das Einzelne in der
Zerstreuung sucht, verfährt philosophisch, wenn er seine
Einzelforschung als Beitrag zum Ganzen gelten läßt, und
der Philosoph, der aus dem Ganzen das Einzelne erkennen
will, verfährt empirisch, wenn er, wie recht, alles Einzelne
als Zubehör des Ganzen betrachtet.

Die Philosophen fehlen, wenn sie den Intellekt für den
einzigen Born der Erkenntnis und Wahrheit halten; er ist
nur ein Stücklein davon und bedarf zu seiner Ergänzung
der anderweitigen Welt. Die Empiristen fehlen, wenn sie
Wahrheit und Erkenntnis einzig in der anderweitigen Welt
suchen, ohne das geistige Instrument zu beachten, mittels
dessen sie ihre Schätze heben.



Schon der Gedanke, daß etwas sein könnte, was nicht die
Generalnatur alles Daseins hat, ist kein Gedanke, ist ein
Gedanke ohne Sinn oder Unsinn. Das Weltganze ist das
être suprême, von dem wir allerdings nur einen vagen Begriff
haben. Den detaillierten »rechten« Begriff davon haben
wir nicht; derselbe erwächst uns jedoch im Verlauf der Wissenschaft,
kann aber nie vollkommen sein, weil das Detail sich
in die Puppen verliert und das absolute Sein ein unendliches
Werden ist.

Und nun Einzelnes? Wir kennen es genauer und doch
nicht genau, weil auch der kleinste Teil des Unendlichen unendlich
ist. Atome sind von aller Wissenschaft noch immer
vergeblich gesucht worden. Was unsere Erkenntnis kennt,
waren immer Prädikate oder Erscheinungen der Wahrheit.
Aber wahre Erscheinungen, wovon wir wahre Kenntnis haben.

Die Welt zum Ausfluß des Gedankens machen – nach
Hegel –, ist eine verkehrte Logik; den Intellekt und seine
Produkte als Attribute des Weltsubjektes erkennen, ist erste
Bedingung rationeller, demokratischer Denkkunst.

Das Thema wird im achtzehnten Brief fortgesetzt und
vertieft:

Wichtige Entdeckungen auf naturwissenschaftlichem Gebiet,
das Wärmeäquivalent von Robert Mayer, die Entstehung
der Arten von Darwin usw. stimulieren die Sache, so daß
Naturwissenschaft und Philosophie mit zwei Bergleuten verglichen
werden könnten, welche von zwei Seiten an einem
Tunnel graben und dem lichten Durchbruch derart nahe sind,
daß gespannte Ohren hüben und drüben die Hammerschläge
pochen und die Werkzeuge krachen hören.

Das Bild hat viel Wahres, aber führt leicht auch zu Mißverständnissen.
Durch Vivisektion der Frösche und Kaninchen,
durch Bohren am Gehirn wird die Physiologie den Geist
nicht erforschen. Kein Mikroskop und Teleskop wird das Wesen
von Vernunft und Wahrheit aufdecken oder die Kunst der
Unterscheidung enthüllen.



Ebensowenig wird es in der Sprachwissenschaft den Lazar
Geiger, Max Müller, Steinthal und Noiré gelingen, mittels
irgendeiner Ursprache »die letzten Fragen alles Wissens« zu
lösen.

Jedoch soll die werte Mitarbeiterschaft dieser Herren nicht
bestritten, sondern nur darauf hingewiesen sein, daß der Vergleich
mit dem Tunnel mächtig hinkt. Von den logischen
Formen gilt auch, was Marx von den ökonomischen sagt:
»Bei der Analyse kann weder das Mikroskop dienen, noch
chemische Reagenzien. Die Abstraktionskraft muß beide ersetzen.«

Die Sache wird zum Durchbruch kommen; aber nicht indem
jede Partei einseitig vorangräbt, sondern weil die Bergleute
außer der Arbeitszeit miteinander verkehren und ihre
Erfahrungen einander mitteilen. Auch verbleiben wohl die
Philosophen der entscheidende Teil, da sie die Spezialisten
in der Logik und als solche bereit sind, alles, was dem
Werke dient, zu verwenden, von welcher Seite immer es
sich darbieten mag. Die andere Partei dagegen hat ihre
aparten Spezialitäten und fördert die Logik mehr nebensächlich
und unwillkürlich.

Dietzgen bespricht im Anschluß hieran den naturwissenschaftlichen
»Monismus« seiner Zeit, der zum Teil noch in
unserer sich breit macht, wie den von Noiré, der im Grunde
ein unklarer Dualist war, indem er »Bewegung und Empfindung«
für die einzig wahren Attribute der Welt erklärte,
ohne zu erkennen, daß die Empfindung doch nur eine Art
der Bewegung ist.

In der »Einleitung und Begründung einer monistischen
Erkenntnistheorie«, bemerkt Noiré mit höhnischem Akzent,
»daß er nicht in der Lage sei, neuen Aufschluß über das
Absolute zu geben«.

Der naturwissenschaftliche Monismus hat vom Universum
einen viel zu beschränkten Begriff. Mit seinem »alles ist
Bewegung« ist sowenig und soviel gesagt wie mit dem
Salomonischen »alles ist eitel«. Alles ist krumm und gerad,
alles groß und klein, alles zeitlich und ewig, alles Wahrheit
und Leben. Aber wie nun der Unterschied in die Welt,
wie Ruhe in die Bewegung, Verstand in den Unverstand
kommt, davon ist nichts gesagt.

Um das Unterscheiden logisch zu praktizieren, will gewußt
sein, daß das All, das Universum oder Absolute die Ursache
seiner selbst und der Urgrund aller Dinge ist, welcher
alle Unterschiede, auch den der Kausalität und den zwischen
Geist und Natur, »aufgehoben in sich enthält«.

Der Begriff des Absoluten oder des Weltganzen wird
nun im neunzehnten Brief erörtert:

Das Weltganze ist ein landläufiger Begriff, der jedem
bekannt und wovon scheinbar wenig zu sagen bleibt. In
der Tat ist es der Begriff aller Begriffe, das Wesen aller
Wesen, die Ursache seiner selbst, das keine fremde Ursache
und kein fremdes Wesen neben sich hat. Durch Erwägung,
wie unablässig die Menschheit außer der Welt eine Weltursache,
einen Weltanfang und eine überschwengliche Wahrheit
gesucht hat, muß Dir einleuchten, daß sie den Begriff
des Weltganzen nicht erfaßt, das Universum nicht begriffen
hat, und ist dann der Nachweis, daß es die Ursache aller
Ursachen, Anfang aller Anfänge und Wahrheit aller Wahrheiten
ist, nicht gerade eine überflüssige Arbeit.

Ich behaupte, die Kenntnis des menschlichen Begriffsvermögens
und die Kunst seiner Verwendung sind untrennbar
vom Weltbegriff. Nicht so, als dürfe innerer Geist und äußere
Welt nicht unterschieden werden, sondern es sind beide nur
als formelle Unterschiede des wesentlich Ununterschiedenen,
des absoluten Weltganzen zu fassen.

Das Universum begreifen, heißt sich Klarheit verschaffen,
wie dies Wesen aller Wesen keinen Anfang, keine Ursache,
keine Wahrheit und keine Vernunft außer und neben
sich, sondern alles in und bei sich hat. Das Universum
begreifen, heißt erkennen, daß man die sogenannten
logisch-metaphysischen Kategorien, wie Anfang und Ende,
Ursache und Wirkung, Sein und Nichtsein usw., unlogisch
anwendet, den Intellekt mißbraucht und durchaus unerbaulich
wird, wenn man damit über die weltliche Unendlichkeit
hinausfährt ins Überschwengliche.

Um Dir also Sinn, universellen Sinn anzueignen, wirst
Du Dich um die Erkenntnis bemühen, wie das Universum
alles Relative einschließt, während es im ganzen das Absolute
oder die erbauliche Gottheit verkörpert.

Und der Begriff des Absoluten als des Weltganzen involviert,
daß mit solchen Dingen, die man Gegensätze und
Widersprüche nennt, es sich ganz anders verhält, als die
Logik der Götzendiener wähnt und doziert. Daß Seele und
Leib, Wahrheit und Irrtum, Leben und Tod usw. nicht
unvereinbare Antipoden sind, die sich abstoßen. Diese Lehre
vom Satze des Widerspruchs ist eine ganz beschränkte Kirchturmsweisheit,
welche statt Klärung nur Wirrsal in die
Köpfe bringt. Gewiß ist das Tote vom Lebendigen, das Vergängliche
vom Ewigen, schwarz und weiß, krumm und gerad,
groß und klein verschieden und entgegengesetzt. Aber auch
das Allerentgegengesetzte und Widersprechendste geht ebenso
leicht in eine Gattung, Familie oder Art hinein wie Zwillinge
in einen Mutterschoß. Was Männchen und Weibchen
nicht hindert, in einem Neste zu hocken, hindert auch die
krasseste Verschiedenheit nicht, trotz der Entzweiung zugleich
eins und dasselbe, das heißt zwei Stücke von einem Kaliber
zu sein.

Und wolltest Du gegen die Wahrheit des absolut vollkommenen
Weltwesens einwenden, daß es mit dieser Vollkommenheit
nicht weit her sei, wegen der vielen handgreiflichen
Unvollkommenheiten, die anhängen, so würde ich bitten,
nicht spitzfindig zu sein, sondern gesunden Sinnes anerkennen
zu wollen, daß die Weltmängel so logisch zur Vollkommenheit
gehören wie die bösen Begierden zur Tugend, die eben
erst durch die Probe der Überwindung zur Tugend wird.
Der Begriff einer Vollkommenheit, die nicht das Unvollkommene
zu überwinden hätte, wäre ein läppischer Begriff.

Hieran schließt sich nun, im zwanzigsten Brief, eine Erörterung
des Begriffs des Absoluten, der zur logischen
Erkenntnis unumgänglich ist:

Der Begriff Weißkohl und Kohl schlechthin, der Gemüse-
und Pflanzenbegriff usw. sind, wenn auch Spezial-, doch
zugleich Generalbegriffe; sie sind das eine wie andere nur
relativ. Gegenüber den verschiedenen Kohlarten, die er einschließt,
ist der Kohlbegriff generell oder abstrakt; gegenüber
dem Gemüsebegriff ist er speziell und konkret. Und so steht
es mit allen Begriffen, sie sind konkret und abstrakt zugleich;
nur der letzte, der Weltbegriff ist weder konkret noch abstrakt,
sondern absolut; er ist der Begriff des Absoluten.

Der absolute Weltbegriff besteht zunächst aus zwei Teilen,
aus der Welt und dem Begriff. So besteht das Wasser aus
zwei Stoffen, deren jeder für sich ganz eigentümlich und
kein Wasser ist. Ergo ist der Weltbegriff ein weit erhabeneres
Subjekt als alle Teile, aus denen er besteht. Um diesen Punkt
vor die Augen zu rücken, mag ich das aus Welt und Begriff
zusammengesetzte Subjekt mit einem besonderen Titel ehren,
es »Universum« nennen, damit es so von seinen Elementen
namentlich getrennt sei.

Ich erkläre jetzt, ohne daß ein Sophist das Wort verdrehen
kann, daß der weltumfassende Gedanke oder das
Universum das Absolute ist, welches alles und alles einschließt,
während Welt und Begriff als gesonderte Teile
nur Einteilungen oder Relatives darstellen.

Wir wollen den Gedanken erkennen, aber nicht den leeren,
sondern den universellen weltumfassenden Gedanken, den
Gedanken im philosophischen Sinne, wo es kein bloßer Gedanke,
sondern die lebendige Wahrheit, das Universum,
Absolute oder Allerhöchste ist.

Der absolute Begriff ist der Begriff des Absoluten, des
Allerhöchsten; davon gilt nicht nur alles Wahre, Schöne
und Gute, was man dem lieben Gott nachsagt, er ist auch
dasjenige Wesen, welches allem Denken die erforderliche
Logik, Halt und Gestalt gibt.

Wie die menschlichen Handlungen ihre wahre Begründung
nicht im nächsten Zweck, sondern im allgemeinsten, im
Wohlergehen, und als sittliche Handlungen ihre Berechtigung
nur aus dem menschlichen Gesamtheil schöpfen, so
finden alle Weltdinge ihre Begründung nicht in der nächsten
Umgegend, sondern im unendlich weiten Universum. Nicht
der in die Erde gelegte Samenkeim ist, wie der Bauer denkt,
die Ursache, daß das Pflänzchen sprießt und wächst und
grünt, sondern Erde, Sonne, Wind und Wetter, kurz die
ganze Natur gehört dazu, welche letztere den Samenkern
einschließt.

Wenden wir diese Einsicht auf unser Spezialobjekt, auf
das Denkvermögen an, so ist dasselbe kein menschlich beschränktes,
allerdings auch kein überschwengliches, sondern
ein kosmisches Universalvermögen. Wenn Du jetzt den Begriff
des Absoluten erfaßt hast, verstehst Du die Göttersprache
und verstehst, wie der Intellekt für sich allein ein
wichtiges Partikelchen, aber im Zusammenhang mit dem
Universum ein universeller absoluter Bestandteil, ein Bestandteil
des Absoluten ist.

Wie das Auge Gesichtsinstrument, ist der Intellekt Begriffsinstrument.
Wie Brillen und Gläser Gesichtsmittel des
Auges, so sind Sinne, Erfahrungen, Experimente Begriffsmittel
des Intellekts.

Man weiß, daß Augen, die um die Ecke, durch ein Brett
oder Nelkenduft sehen wollen, so unverständig sind wie
schwarze Schimmel. Daß wir das Unsichtbare nicht sehen
können, hindert unsere Augen nicht, ein universales Instrument
zu sein, welches alles (alles Sichtbare) sehen kann.

Sofern das, ist Dir auch die Professorenweisheit klar,
welche zerknirscht, wie die Methodisten, auf dem Bauche
liegt und wie diese O Herr! O Herr! so à la Du Bois-Reymond:
»Ignorabimus« ruft. Allerdings ist der Menschengeist
ein Ignorant in dem Sinne, daß er beständig lernt,
da in der Natur ihm ein unerschöpflich Material vorliegt.
Auch ist an jedem Naturstückchen etwas Unbegreifliches, wie
an jeder Nelke etwas Unsichtbares. Die relative Beschränktheit
und Unbeschränktheit der Vernunft wird nur durch den
Begriff des Absoluten verständlich.

Die letzten vier Stücke (21 bis 24) sind eine Zusammenfassung
des bisherigen Entwicklungsganges der Erkenntnislehre
und enthalten ihre Nutzanwendung. Brief 21 beginnt:

Die demokratische proletarische Volkslogik forscht nach dem
Allerhöchsten. Das Volk weiß, es muß dienen, aber fragt
sich, wem? Dem Baal oder dem Nabuchodonossor? Wo,
wer, was ist das Allerhöchste, dem sich alles unterordnet,
das System, Konsequenz, Logik in unser Denken und Handeln
bringt? Zunächst fragt sich noch: Auf welchem Wege
kommen wir zu seiner Erkenntnis? Da mit keiner überschwenglichen
Offenbarung gedient ist, bleiben nur zwei
Wege: Vernunft und Erfahrung.

Es ist nun der Fehler der landläufigen Denkweise, daß
man aus diesen Wegen zwei macht, während es in der Tat
nur eine, die gemeine Straße ist, welche mittels erfahrungsmäßiger
Vernunft oder vernunftmäßiger Erfahrung dahin
führt, wo wir erkennen, wie das Allerhöchste, dem alles
dient, nichts Besonderes, kein Teil oder Partikel, sondern
das Universum selbst mit allen Teilen ist.

Sokrates und seine Schule wandelten den aparten Weg
der Vernunft, um das Allerhöchste, das Wahre, Gute, Schöne,
wie sie es nannten, zu suchen. Die platonischen Dialoge
wissen es überaus prächtig ins Licht zu setzen, daß nicht
Gesundheit, nicht Reichtum, nicht Tapferkeit noch Frömmigkeit
»der Güter Höchstes«, sondern wie es bei allen Dingen
nur auf die Einsicht, nur auf den Gebrauch ankomme, den
der Mensch davon macht. Je nachdem sind sie bald gut,
bald schlecht, es sind nur relative Güter. Liebe und Treue,
Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit sind wohl gut, aber nicht das
Gute; sie haben nur »teil daran«. Man sucht nach dem,
was unter allen Umständen absolut gut, wahr und schön ist.

So finden denn die Sokratiker heraus, daß nur die Einsicht
oder der Intellekt die Umstände ermitteln könne, die
zum Absoluten führen.

Aus der alten Philosophie ist endlich nach mehr als zweitausendjähriger
Vermittlung durch Zwischenglieder die heutige
demokratisch-proletarische Logik entstanden, welche erkennt,
daß die Vernunft ein Instrument ist, das zum Allerhöchsten
führt, unter der Bedingung, daß sie nicht grübelt, sondern
aus sich herausgeht und mit aller Welt sich verbindet.
Solche Verbindung ist eben das Allerhöchste, die unvergängliche,
ewige Wahrheit, Güte, Schönheit und Vernunft. Alle
anderen Dinge haben, platonisch zu reden, »nur teil daran«.

Wenn auch vielfach noch mit phantastischem Anhängsel
behaftet, waren die Sokratiker doch auf dem besten Wege
zur wahren Logik, indem weder Gesundheit noch Reichtum,
noch irgendein anderes Gut oder Tugend ihnen genügte, da
sie nicht die wahren Erscheinungen, sondern die Wahrheit
selbst zu kennen begehrten. Sie, die Wahrheit, ist das Universum,
und muß der Mensch sie als solche, als die alleinige
kennen, um seine Vernunft vernünftig gebrauchen zu können,
vernünftig im höchsten, klassischen Sinne des Wortes.

Plato und Aristoteles haben ganz vorzüglich daran gearbeitet.
Auch die neueren Philosophen, Cartesius, Spinoza,
Kant. Haupthindernis für alle war das hartnäckige Vorurteil,
daß der Mensch die Vernunft im Kopfe habe. Wenn
er auch dergleichen hat, dann ist es doch nicht die vernünftige
Vernunft. Der im Hirnkasten eingeschlossene Intellekt
hat nicht, wie die Alten wähnen, die Weisheit bei sich; letztere
kann deshalb auch nicht durch Grübeln geschöpft werden.

Du wirst den Ausdruck »grübeln« nicht mißverstehen. Ich
bin kein Gegner sinnigen Nachdenkens, sondern will nur aufmerksam
machen, wie man auf den verkehrten Weg geraten
ist, das Denken vom Sehen, Hören, Fühlen, den Geist vom
Körper zu trennen. Wie die Christen das Heil außer dem
Fleische, so suchten die Philosophen die Vernunft oder Erkenntnis
außer dem Zusammenhang mit der anderweitigen
Welt, außerhalb der Erfahrung. Besonders die Forschung
nach der Beschaffenheit des Intellekts glaubte in sich kriechen
zu müssen.

Dabei ist zu erwägen, daß die Sokratiker, welche das Absolute
unter dem Namen des Guten suchten, insofern beschränkt
waren, als sie dasselbe nur von der moralischen,
spezifisch menschlichen Seite erfaßten und nicht zuletzt auch
von der kosmischen. Wie Gesundheit und Reichtum zusammengehören,
und auch das noch viel zu wenig ist für
das Menschenheil, wie dazu alle sozialen und politischen
Tugenden erfordert sind, so steckt das Gute noch nicht im
Zusammenhang aller Menschen, sondern geht darüber hinaus
und hängt mit aller Welt zusammen. Ohne letztere ist der
Mensch nichtig. Er hat keine Augen ohne Licht, keine Ohren
ohne Geräppel, keine Moral ohne Physik. Der Mensch ist
nicht so sehr das Maß aller Dinge, als vielmehr sein mehr
oder minder großer und intimer Zusammenhang mit allen
Dingen das Maß aller Menschlichkeit ist. Nicht die beschränkte
Moralität, sondern das Universum, das Allerhöchste, ist das
Gute im allerhöchsten Sinne des Wortes, ist das absolute
Gut, Recht, Wahrheit und Vernunft.

Die absolute Ein-Natur alles Daseins ist die unbedingte
Grundlage einer verständigen Vernunftanwendung.

Unsere Volkslogik ist tolerant und nicht fanatisch. Die
Volkslogik will nicht vernünftig sein ohne Leidenschaft, aber
auch nicht leidenschaftlich ohne Vernunft. Sie hebt nicht den
Unterschied auf zwischen Freund und Feind, zwischen Wahrheit
und Lug, zwischen Verstand und Unverstand, sondern
beschwichtigt den Fanatismus, der das Unterscheiden übertreibt.
Sie stellt den Lehrsatz an ihre Spitze: Es gibt nur
ein Absolutes, das Weltall.



Halte wohl fest, daß der Begriff eines Weltalls, das
irgend etwas außer oder neben sich hat, womöglich ein noch
verrückterer Begriff ist wie ein hölzernes Eisen. Daran erkennst
Du zugleich, wie alle Verschiedenheit eine gemeinschaftliche
Natur hat, welche nicht zuläßt, daß der Unterschied
zwischen zwei Dingen oder Meinungen überschwenglich
groß sei. Weil das Universum das einzige höchste Wesen
ist, darum sind alle Unterschiede, auch alle Meinungsunterschiede
höchst unwesentlich.

Und nun kommt die Moral von der Geschichte. Die Menschenvernunft,
das Spezialobjekt der logischen Forschung, partizipiert
am Generalwesen; sie ist kein Wesen für sich; als
isoliertes Wesen ist sie durchaus nichtig und unvermögend,
irgendeine Erkenntnis zu produzieren. Nur im Zusammenhang,
nicht nur mit dem materiellen Gehirn, sondern mit
dem Universum überhaupt ist der Intellekt lebens- und arbeitsfähig.
Nicht das Gehirn denkt, sondern der ganze Mensch
gehört dazu; und nicht nur der Mensch, sondern der Universalzusammenhang
ist zum Denken erfordert. Die Vernunft
offenbart keine Wahrheit. Die Wahrheiten, welche sich uns
mittels der Vernunft offenbaren, sind Offenbarungen des
Generalwesens, des Absoluten.

Sokrates zeigt, daß er nur noch einen beschränkten, einen
anthropomorphistischen und keinen kosmischen Begriff vom
»Besten und Guten« und von der Vernunft hat. Er war
von dem Vorurteil beherrscht, von dem die unkultivierten
Gottgläubigen noch immer beherrscht sind, daß die Vernunft
älter sei als die übrige Welt, daß sie der herrschende und
vorausgegangene Planmacher sei. Unsere Vernunftlehre dagegen
kennt den Geist, den wir im Kopfe haben, nur als
Ausfluß des Weltgeistes. Letzteren jedoch darfst Du nicht
als nebulöses Ungetüm, nicht als Monstergeist, sondern als
das leibliche Universum erkennen, welches trotz allem Wechsel
und aller Variation ewig eins, wahr, gut, vernünftig, das
Allerwirklichste und Allerhöchste ist.



Nachdem das glänzende Dreigestirn Sokrates – Plato –
Aristoteles erloschen, hüllte sich der philosophische Himmel in
dunkle Wolken. Die Heiden traten von der Bühne ab, und
das Christentum und die Dogmen seiner Kirche beherrschten
die Logik der Menschen, bis endlich am Anfang der neueren
Zeit hin und wieder ein wissenschaftliches Lichtlein aufgeht.
Namentlich sind es Cartesius und Spinoza, die unter
den ersten leuchtend auftreten, die ihren Geist natürlich nur
schwer und relativ zu emanzipieren vermögen. Spinoza ist
in seinem Kampfe wider den beschränkten und für den universellen
Geist besonders interessant.

Das wahre, höchste und beständige Gut entdeckt Spinoza
in der »Erkenntnis der Einheit«, in der die Seele sich mit
der ganzen Natur befindet. »Dies ist also«, sagt er weiter,
»das Ziel, nach dem ich strebe …«

»Zu diesem Zwecke hat man sich der Moral, Philosophie
und der Lehre von der Erziehung der Knaben zu befleißigen
und damit die ganze Arzneiwissenschaft zu verbinden, weil
die Gesundheit wesentlich zur Erreichung dieses Zieles beiträgt.
Auch die Mechanik darf nicht übergangen werden, weil
vieles Schwere durch die Kunst leicht gemacht wird. Vor
allem aber ist ein Weg zur Verbesserung des Verstandes
aufzusuchen.«

Da sind wir denn wiederum beim Angelpunkt unseres
Themas angekommen. Wer, was ist der Intellekt, wo kommt
er her, wo führt er hin? Antwort: Er ist ein Licht, das
nicht in sich hinein, sondern aus sich heraus die ganze Welt
beleuchtet. Darum ist die Wissenschaft, welche das Denkvermögen
zum Gegenstand hat, wenn auch eine beschränkte,
dennoch eine universelle Disziplin oder universelle Weltweisheit.

Wenn Sokrates nach der Tugend und nach dem »Besten«
und Spinoza nach steter und höchster Heiterkeit sucht, und
solche Weisheit nur auf den engeren Kreis menschlichen Getriebes
ausgeht, sich also zur kosmischen Welt noch nicht so
recht erhoben hat, so laß Dich das nicht beirren. Das Mittel
und das Instrument, mit dem sie zum Zwecke streben, ist
der Intellekt. Es liegt nahe, daß die intellektuelle Forschung
zur Erforschung des Intellekts führen mußte, zur »Verbesserung
des Verstandes«, zur »Kritik der Vernunft«, zur
»Logik« und so schließlich zu der Erkenntnis, daß das Denkvermögen
ein unabtrennbarer Teil des monistischen Weltalls,
des Absoluten ist, welches letztere allem Denken Halt,
Sinn und Verstand gibt.



Über die aus fünfzehn Briefen bestehende (1883 bis 1884
verfaßte) zweite Serie der »Logischen Briefe« ist an dieser
Stelle nur zu sagen, daß sie eine Kritik von Henry Georges
»Fortschritt und Armut« ist, des in der ersten Hälfte der achtziger
Jahre von den Gebildeten aller Nationen am meisten
gelesenen populär-nationalökonomischen Buches, das noch
heute die Bibel der Singletax-Ideologen genannt werden
darf, das heißt der politischen Theoretiker, die den Schäden
des Kapitalismus durch eine »einzige Steuer« (auf den Bodenwert)
beizukommen wähnen. Dietzgen schrieb diese Kritik des
Henry George, um seinem Sohne, und den späteren Lesern,
Einblick in die politische Ökonomie zu verschaffen, ihn hierbei
in die Marxsche Theorie einzuführen und gleichzeitig »die
veritable Logik zu demonstrieren«.

Der erste Teil meiner Briefe, sagt er, erläuterte die Logik
am menschlichen Geiste; der zweite Teil soll sie an der menschlichen
Arbeit erläutern. Der Geist oder die Denktätigkeit ist
das allgemeine Gebiet, welches nicht nur mit allem, was
menschlich, sondern mit dem Universum zusammenhängt. Das
Objekt dieses zweiten Teiles, die Arbeit, ist nicht minder universell
und in ihrem kosmischen Zusammenhang ein vorzügliches
Erläuterungsmittel unserer Spezialität, der Kopfarbeit.

Weiter bemerkt er: Die Quintessenz aller Denkkunst ist der
Einheitsbegriff, der Begriff, wie es barer Unsinn ist, sich mit
der Meinung zu tragen, daß es zwei unterschiedene Dinge
geben könne, die nicht zugleich gemeinschaftlicher Natur seien.
Diesen Begriff von der Einheit aller Differenz hat Henry
George nicht erfaßt. Er bringt deshalb Differenzen in die
politische Ökonomie, die der Auflösung bedürfen. Ich stelle
mir also die Aufgabe, nachzuweisen, daß nicht im ökonomischen
Sachverhalt, sondern in der Anschauung des Autors
von »Fortschritt und Armut« Widersprüche oder Differenzen
enthalten sind, die mit Hilfe besserer Logik leicht zu ordnen.

Die Ökonomie handelt von der Erzeugung und Verteilung
des Reichtums. Der wesentlichste Produzent oder Hauptfaktor
desselben ist die menschliche Arbeit. Daß diese Arbeit
nicht in der Luft hängt, sondern mit zwei Beinen auf der
Erde steht, daß sie nicht arbeiten kann ohne Gegenstände,
Materialien, Mittel und Werkzeuge, ist selbstverständlich.
Wenn jemand lehrt, die Arbeit ist der Schöpfer des Reichtums,
und es kommt ein anderer mit: »Nein! Die Arbeit
kann nichts schaffen, wenn nicht die Natur und ihre Reichtümer
schon vorhanden sind«, so ist klar, wie dieser andere
nur behauptet, was niemand bestreitet.

Nachdem wir ein für allemal wissen, daß es in der Welt
nichts Besonderes gibt, welches absolut ist, wenn wir wissen,
wie das Absolute ein Name für das All oder Universum
ist, welches gleich dem lieben Gott keinen neben sich hat,
dann wissen wir auch, daß die Arbeit nur relativ »schaffen«,
nur in Verbindung mit den Materialien der Natur und den
Errungenschaften der Geschichte Reichtümer zeugen kann.

Es ist dies der Kernpunkt, weshalb ich mit dem Verfasser
von »Fortschritt und Armut« hadere. Dieser ist Gegner des
Satzes: Arbeit allein schafft Reichtümer. Er behauptet, die
Natur, die den sauren Wein mit der Zeit süß und aus dem
Kalb eine Kuh macht (3. Kapitel, 3. Buch), arbeite mit. Das
bestreiten wir nicht; wir widerstreiten nur, daß Kapitalien,
die von Natur aus »mitarbeiten«, deshalb auch von Natur
aus berufen sind, an den Früchten der Arbeit zu partizipieren.
Der Streit um die Erzeugung der Reichtümer ist in
der Tat nur ein Streit um ihre Verteilung.

Der bisherige Fortschritt in der Kunst, Reichtümer zu zeugen,
ist zugleich ein Fortschritt in der Armut der arbeitenden
Klasse. Das Büchlein zeigt dies so deutlich und mannigfaltig,
daß darüber kein Wort weiter zu verlieren ist. Wenn
auch der Arbeiter des neunzehnten Jahrhunderts ebenso gut
und wenn er auch besser genährt ist als der des achtzehnten,
siebzehnten und sechzehnten, so ist doch evidentermaßen sein
Anteil am Arbeitsertrag viel kleiner. Es handelt sich darum,
diesem Widerspruch zu steuern. Henry George ist ein Parteigänger
der irischen Landliga, welche sich mit der Hoffnung
trägt, die Verwandlung des Grund und Bodens in Gemeineigentum
würde die »soziale Frage« lösen.

Die ebenso lehrreiche wie interessante Polemik Dietzgens
gegen George im einzelnen gehört aber, da sie keine theoretische,
sondern angewandte Logik ist, nicht in den Rahmen
dieses Buches. Wer durch die vorliegende Darstellung der
Lehre und Weltanschauung Josef Dietzgens sich angeregt
fühlt, der »Logischen Briefe« ersten Teil in der Gesamtausgabe
zu lesen, wird sicherlich auch dem zweiten Teil sein
Interesse zuwenden, selbst wenn er noch jenseits des Marxschen
Sozialismus seinen Standpunkt hat. Denn auch bei
Behandlung von Fragen der politischen Ökonomie bekundet
unser Autor seine Originalität und zeigt uns Gesichtspunkte
wie kein anderer marxistischer Sozialist, Karl Marx selbst
eingeschlossen, von dem Dietzgen seine Ökonomie fertig übernommen
zu haben mehrfach freudig bekennt.

Hier ein Beispiel. Dietzgen sagt im dritten Brief der zweiten
Serie:

Bekanntlich wird von der Naturwissenschaft alles auf Bewegung
reduziert. Licht, Töne, Wärme, Stoff und Kraft,
alles ist Bewegung. So berechtigt sie dazu ist, so berechtigt
ist die Ökonomie, alles als Arbeit zu fassen. Alles ist Bewegung,
alles ist Arbeit. Auch ist alles Natur. Alles ist das
All oder Universum, wovon jeder Teil universell ist, jeder
Teil die Generalnatur des Ganzen und das Ganze die Generalnatur
eines jeden Teiles hat. Der Begriff des Universums
ist der Kardinalbegriff der Logik. Es, das Universum, ist
der Inbegriff aller Dinge. Das Unterabteilen oder Unterscheiden
der universellen Einheit ist der logische Springpunkt.
Er lehrt: Du sollst keinen Unterschied übergroß machen, Du
sollst keinen überschwenglichen, keinen metaphysischen Unterschied
glauben. Alles ist unterschieden, aber nur so mäßig,
daß die Natur von allem in allem enthalten, daß, burschikos
ausgedrückt, alles ein einziger Schwamm ist, im Verstand
auch Unverstand und im Unverstand immer noch Verstand
steckt.

Also in solchem Sinne ist die ganze Welt eine Arbeit und
die menschliche nur ein spezieller Teil der universalen. Es
wäre logische Beschränktheit, das Objekt der Ökonomie nicht
bis »in die Puppen« generalisieren zu wollen; es wäre konfus,
bei solcher Generalisation es bewenden zu lassen und nicht
zur Unterabteilung, nicht zur Spezifikation fortzuschreiten.
Die menschliche Arbeit ist eine Unterabteilung, die wieder
untergeteilt ist in urwüchsig kommunistische Arbeit, Sklavenarbeit,
Fronarbeit und Lohnarbeit. Letztere ist derjenige partikuläre
Teil, der uns speziell interessiert, den ich, der Logik
wegen, Dir im Zusammenhang mit dem Universum zeige.

Die Arbeit der Konkurrenzgesellschaft teilt sich – in freie
Arbeit, die sich selbst lohnt und meist von Nichtstuern geleistet
wird, und in – »freie Arbeit« (mit Gänsefüßchen),
die sich nicht lohnt, sondern gelohnt wird und Lohnarbeit
heißt.

Daß so von der Arbeit, die sich selbst lohnt, gesagt wird,
sie sei verrichtet von Nichtstuern,[13] klingt paradox und ist doch
verständlich, wenn Du aufmerkst, wie vom Ertrag der nationalen
Arbeit die effektiven Arbeiter für den Kopf einen
erbärmlichen und die Industrieritter einen solch riesigen Anteil
davontragen.

Zunächst jedoch laß uns absehen von den Unterabteilungen
der Konkurrenzarbeit und im Auge behalten, daß sie mit aller
menschlichen Arbeit und mit der Natur zusammenhängt, davon
Teil oder Abteilung ist. Es ist das besonders um deswegen
hervorzuheben, weil ökonomische Konfusionsräte, wenn später
vom Werte die Rede ist, diesen natürlichen Zusammenhang
als Mittel brauchen, um unsere Werttheorie konfus zu machen,
welche namentlich von Marx in glänzender Weise klargelegt
wurde.

Arbeit schafft Produkte. Naturarbeit schafft wildwachsende
Bäume, Gräser, Sonnenstrahlen und andere kostenlose Dinge,
während Menschenarbeit – natürlich mit Hilfe der Natur –
kostenreiche Produkte schafft. So gibt es denn keine reinen
menschlichen Arbeitsprodukte, sondern all unsere Arbeit muß
sich mit dem Naturmaterial gleichsam chemisch verbinden.
Derart gewinnt die menschliche Arbeit materielle Form und
läßt sich aufspeichern. Aufgespeicherte Arbeit nimmt in der
Ökonomie einen hohen Rang ein, besonders weil sie als
Mittel dient, die lebendige Arbeit immer ergiebiger zu machen.

Die Einteilung der menschlichen Arbeit in gegenwärtige,
lebendige und in vergangene, tote, aufgespeicherte Arbeit ist
eine logische Operation, die zur ökonomischen Erhellung dient.
Die tote Arbeit liegt nicht nur in materiellen Stücken umher,
sondern hat auch geistige Formen. Die Errungenschaft
an größerer Einsicht in den Naturprozeß, die verbesserten
Arbeitsmethoden usw. usw. sind alle aufgespeicherte Arbeit.
Du darfst nicht glauben, daß zwischen geistiger und körperlicher
Arbeit kein Unterschied sei, aber auch nicht glauben,
derselbe sei so exakt, daß man irgendein materielles Stück
Arbeit haben könne, das nicht mit dem Geiste verquickt, oder
irgendeine intellektuelle Einsicht, die nicht stofflich geworden.
Nicht nur Papier und Druckerschwärze, auch alle Instruktionen,
welche der Meister dem Lehrling mündlich erteilt,
sind aufgespeicherte Arbeiten unserer Vorfahren.

Meine Logik, die in der ersten Serie den Zusammenhang
von Geist und Bein behandelte, handelt in diesem zweiten
Teile vom geistigen und körperlichen und anderweitigen Arbeitszusammenhang,
den sie in Gattungen und Arten, in
Abteilungen und Unterabteilungen trennt und teilt, um das
Ganze als ein Ungeteiltes darzustellen.






IX.

Erkenntnistheoretische Streifzüge.



Die »Streifzüge eines Sozialisten in das Gebiet der Erkenntnistheorie«
(Chicago 1886) erschienen zuerst in der
»Sozialdemokratischen Bibliothek« (Hottingen-Zürich 1887).
Genaue Kenntnis des »Wesens der menschlichen Kopfarbeit«
und der »Logischen Briefe« erster Teil ist unbedingtes Erfordernis
zu leichtem Verständnis und vollem Genuß dieser
Schrift.

Der erste Abschnitt behandelt die Frage, ob wir alles
erkennen können? Der Autor wählt als Überschrift dieses
Abschnitts den »oft zitierten Dichterspruch«: »Ins Innere
der Natur dringt kein erschaffener Geist.«

Vollständig lautet das Zitat:


»Ins Innere der Natur – Dringt kein erschaffener Geist.«


»Glücklich, wem sie nur – Die äußere Schale weist.«





Es stammt von dem im Jahre 1777 verstorbenen Dichter
(und Botaniker, Zoologen, Anatomen) Albrecht v. Haller.

Goethe hat (in »Gott und Welt«) sehr ergrimmt folgendes
darauf erwidert:

Allerdings.

Der Physiker.


»Ins Innere der Natur –


O du Philister! –


Dringt kein erschaffener Geist.«


Mich und Geschwister


Mögt ihr an solches Wort


Nur nicht erinnern;


Wir denken: Ort für Ort


Sind wir im Innern.


»Glücklich, wem sie nur


Die äußere Schale weist.«


Das hör' ich sechzig Jahre wiederholen,


Ich fluche drauf, aber verstohlen;


Sagt mir tausend, tausend Male:


Alles gibt sie reichlich gern;


Natur hat weder Kern


Noch Schale;


Alles ist sie mit einem Male.


Dich prüfe du nur allermeist,


Ob du Kern oder Schale seist.





Auch das nächstfolgende Gedicht Goethes »Ultimatum«
bezieht sich hierauf.

Ich weiß nicht, ob Dietzgen durch Goethes Polemik gegen
Haller angeregt wurde, an des letzteren Ausspruch anzuknüpfen;
im übrigen ist es völlig gleichgültig, da unseres
Autors Anschauungen über die pantheistischen des Altmeisters
weit hinausgehen.

Mit dem angeblich von einem höheren Geist »erschaffenen
Geist« des Menschen, dem geistigen Organ, das dem Menschen
von Natur im Kopfe angewachsen ist, hat es Dietzgen
hier zunächst zu tun, und sodann mit dem Thema des Eindringens
unseres Intellekts ins Innere der Natur. Unser
Autor sagt:

Wie die Fetischdiener die gemeinsten Dinge, Steine und
Hölzer, verhimmeln, so ist auch der »erschaffene Geist« verhimmelt
und mystifiziert worden; zuerst religiös und danach
philosophisch. Was die Religion Glaube und übernatürliche
Welt, das nannte die Philosophie Metaphysik. Bevor die
Philosophie in das Innere des erschaffenen Geistes eindringen
konnte, mußte ihr von der Naturwissenschaft durch praktische
Betätigung erwiesen werden, wie das geistige Instrument des
Menschen die bezweifelte Fähigkeit wohl besitzt, das Innere
der Natur erhellen zu können.

Auch die unbekannteste Welt und die geheimnisvollsten
Dinge gehören mit allen bekannten Gegenden und Gegenständen
in eine und dieselbe Kategorie, nämlich in den universellen
Naturverband. Der »erschaffene Geist« macht keine
Ausnahme von diesem wissenschaftlichen Gesetz.

Der alte religiöse Vorstellungskreis ist der Erkenntnis
hinderlich, daß die Natur nicht nur eine nominelle, sondern
eine wahrhaftige Monas ist, welche nichts anderes, auch
keinen unerschaffenen Geist, weder über sich, noch in sich,
noch neben sich hat. Der Glaube an einen unerschaffenen,
monströsen, religiösen Geist hindert die Erkenntnis, daß der
Menschengeist von der Natur selber geschaffen und erzeugt
wurde, also deren eigenes Kind ist, demgegenüber sie keine
besondere Sprödigkeit kennt.

Dennoch ist die Natur spröde; sie erschließt sich nie auf
einmal und nie ganz und gar. Sie kann sich nicht ganz
hingeben, weil sie unerschöpflich ist an Gaben. Dennoch
ist der »erschaffene Geist«, dies Kind der Natur, eine Lampe,
welche nicht nur das Äußere, sondern auch das Innere der
Natur erhellt. Inneres und Äußeres sind gegenüber dem
physisch unendlichen und unerschöpflichen einzigen
Naturwesen verzopfte Begriffe. Ebenso ist der »erschaffene
Geist« ein verzopfter Begriff, insofern derselbe auf einen
unerschaffenen großen, monströsen, metaphysischen Geist hinweisen
soll, der seinen Sitz über den Wolken hat.

»Der große Geist« der Religion ist die Ursache von der
Verkleinerung des Menschengeistes, welcher sich der Dichter
schuldig macht, der letzterem die Fähigkeit abspricht, in das
»Innere der Natur« einzudringen. Und zugleich ist doch der
unerschaffene, monströse Geist nur ein phantastisches Abbild
des »erschaffenen« physischen Geistes.

Die Erkenntnistheorie in ihrer entwickeltsten Gestalt vermag
diesen Satz gründlichst zu beweisen. Sie zeigt uns, daß
der »erschaffene Geist« seine sämtlichen Vorstellungen, Gedanken
und Begriffe der einen monistischen Welt entlehnt,
welche die Naturwissenschaft »physische« Welt nennt. Die
gute Mutter Natur hat ihm etwas von ihrer Unerschöpflichkeit
angeerbt. Er ist so unbeschränkt und unerschöpflich an
Erkenntnissen, wie sie unbeschränkt ist in der Willfährigkeit,
ihre Brust zu öffnen. Beschränkt ist das Kind nur durch den
unbeschränkten Reichtum der Mutterliebe: es kann die Unerschöpfliche
nicht erschöpfen.

Der »erschaffene Geist« dringt mit seiner Wissenschaft bis
in das Allerinnerste der Natur, aber darüber hinaus kann
er nicht dringen, nicht weil er ein beschränkter Geist ist, sondern
weil die Mutter eine unendliche Natur, eine natürliche
Unendlichkeit ist, die nichts außer sich hat.

Die wunderbare Mutter hat ihrem natürlichen Kinde das
Bewußtsein angeerbt. – Der erschaffene Geist kommt mit
der Anlage zur Welt, sich bewußt zu werden, daß er das
Kind seiner guten Mutter Natur ist, welche ihm die Fähigkeit
anerschaffen, sich von allen anderen Kindern seiner Mutter,
von allen seinen Geschwistern treffliche Bilder zu entwerfen.

Die von der philosophischen Wissenschaft im Laufe der
Jahrhunderte zusammengetragenen Kenntnisse vom »erschaffenen
Geiste« gipfeln in der Lehre, daß dieser Geist eine
Kraft, eine Naturkraft ist, wie die Schwerkraft, wie Wärme,
Licht, Elektrizität usw.; und dann auch neben seiner allgemeinen
Natur, ganz wie die anderen Kräfte, ein spezielles
Naturell besitzt, welches ihn allein auszeichnet und kennbar
macht. Prüfen wir diese Spezialnatur des »erschaffenen
Geistes« näher, so findet sich, daß ihm die, wenn man will
»wunderbare« Eigenschaft angeboren ist, ohne weiteres und
mit zweifellosester Sicherheit zu wissen, daß zwei Berge nicht
ohne Tal sind, der Teil kleiner ist als das Ganze, Kreise
nicht viereckig und Bären keine Elefanten sind.

Solche Wissenschaft ist uns durch die objektive Untersuchung
des »erschaffenen Geistes« gegeben.

Der überschwengliche Geist ist ein phantastischer Begriff.

Ebenso phantastisch ist denn auch der Naturbegriff derjenigen,
welche von einer Natur reden wollen, die dem »erschaffenen
Geist« ihr Inneres verschließt. Die Natur ist das
Unendliche. Wer das begreift, begreift auch, wie man bei
ihr nicht vom Inneren oder Äußeren reden kann. Alle diese
Bezeichnungen gelten nicht von der Natur überhaupt, welche
das Absolute ist, sondern nur von ihren Teilen, von ihren
Produkten, ihren Kindern, den einzelnen Dingen.

Wollen wir uns ein rechtes Bild machen von der Natur
und ihrem »erschaffenen Geiste«, so müssen wir dem letzteren
vor allem das Bewußtsein beibringen, daß er sich nicht über
seine Mutter erheben darf, wie er damals getan, als er
noch von einem über- und außernatürlichen Geist gefabelt.
Ein rechter Begriff vom Menschengeist ist nur zu gewinnen,
wenn wir uns das klare und deutliche Bewußtsein von der
Universalität der Natur aneignen. Unser Geist ist ihr
eigenes Produkt. Sie hat ihm die Gabe und die Bestimmung
angeerbt, sich Einsicht von ihr und allen ihren Erscheinungen
zu verschaffen. – »Von allen«, sage ich und
spreche im verständig-mäßigen Sinne des Wortes, ohne zu
verkennen, wie unerschöpflich die Natur in der Produktion
ihrer Erscheinungen ist, und wie der »erschaffene Geist«, sofern
er ein Stück der Natur, trotz all seiner Universalität im
Begreifen, doch nur ein beschränktes Naturgeschöpf sein kann.

Wer sich die Resultate der Naturwissenschaft betrachtet,
kann die Natur keiner mysteriösen Verschlossenheit beschuldigen,
und wer dabei die Resultate der Philosophie in Betracht
zieht, kann nicht verkennen, daß der Menschengeist
berufen ist, alle möglichen Rätsel zu lösen. Das Unmögliche
aber hat weder Sinn noch Verstand und darf also
kein Objekt unserer Betrachtung und Beachtung sein.

So innig wie das Gesichtsvermögen mit Licht und Farbe,
oder das subjektive Tastvermögen mit der objektiven Tastbarkeit,
so innig hängt der »erschaffene Geist« mit dem Rätsel
der Natur zusammen. Diesen Zusammenhang der Dinge
übersehen zu haben, ist der Fehler jener rückständigen Erkenntnistheoretiker,
welche derart über Geist und Natur im
unklaren schweben, daß sie Rettung jenseits der Wolken suchen.



Die überschwengliche Verkleinerung des Geistes, dem man
abspricht, das Innere der Natur erhellen zu können, und
ebenso die überschwengliche Mystifizierung der Natur, deren
Inneres unbegreiflich sein soll – beide entspringen einer
Denkweise, welche naturwüchsig jahrtausendelang den Menschen
beherrscht hat, während die philosophische Bemühung
es endlich dahin gebracht, daß nunmehr umgekehrt der
Mensch seine Denkweise beherrscht, wenigstens so weit, daß
er mehr regel- und kunstgerecht die ihm aufgegebenen Rätsel
zu lösen weiß.

Es ist ein Gesetz der natürlichen Logik und der logischen
Natur, daß jedes Ding in seiner Gattung bleiben muß, daß
sich die Gattungen und ihre Arten zwar verändern können,
aber nicht so übermäßig, daß sie aus der Generalgattung, aus
der natürlichen, herauswachsen. Es kann deshalb keinen Geist
geben, der so tief in das Innere dringt, daß er die Natur
zusammenklappen und gleichsam in die Tasche stecken könnte.

Im zweiten Abschnitt »Die absolute Wahrheit und ihre
natürlichen Erscheinungen« schildert Dietzgen, wie er durch
das Studium von Feuerbach und Marx' ersten Schriften in
seinem Streben unterstützt wurde, einen Maßstab zur Beurteilung
dessen, was wahr und recht ist, zu erlangen.

Zur näheren Erkenntnis der Natur der absoluten Wahrheit
ist vor allem dem eingewurzelten Vorurteil entgegenzutreten,
als sei dieselbe geistiger Natur. Nein: die absolute
Wahrheit läßt sich sehen, hören, riechen, fühlen, allerdings
auch erkennen; aber sie geht nicht auf in Erkenntnis;
sie ist kein purer Geist. Die absolute Wahrheit hat keine
besondere Natur, vielmehr die Natur des Allgemeinen;
die allgemeine natürliche Natur und die absolute Wahrheit
sind identisch. Es gibt keine zwei Naturen, eine körperliche
und eine geistige; es gibt nur eine Natur, worin alle Körper
und alle Geister enthalten sind.

Das Universum ist identisch mit der Natur, mit dem Weltall
und der absoluten Wahrheit.



Was wir erkennen, sind Wahrheiten, relative Wahrheiten
oder Naturerscheinungen. Die Natur selbst, die absolute
Wahrheit, läßt sich nicht erkennen, nicht direkt, sondern
nur mittels ihrer Erscheinungen.

Da die menschliche Erkenntnis nicht das Absolute ist,
sondern nur ein Künstler, der sich von der Wahrheit Bilder
macht, wahre, echte, rechte und treffende Bilder, so ist doch
selbstredend, daß das Bild den Gegenstand nicht erschöpft
und der Maler hinter seinem Modell zurückbleibt. Es ist
niemals etwas Geistloseres von der Wahrheit noch von der
Erkenntnis gesagt worden, als das, was die gebräuchliche
Logik seit Jahrtausenden davon sagt: Wahrheit sei die Übereinstimmung
unserer Erkenntnis mit ihrem Gegenstand. Wie
kann das Bild mit seinem Modell »übereinstimmen«? –
Annähernd, ja. Welches Bild stimmt nicht annähernd mit
seinem Gegenstand? Mehr oder minder treffend ist doch jedes
Porträt. Aber ganz getroffen und ganz trefflich – abnormer
Gedanke!

Also nur relativ können wir die Natur und ihre Teile
erkennen; denn auch jeder Teil, obgleich nur eine Relation
der Natur, hat doch auch wieder die Natur des Absoluten,
die mit der Erkenntnis nicht zu erschöpfende Natur des Naturganzen
an sich.

Die wissenschaftliche Erkenntnis darf nicht nach absoluter
Wahrheit begehren, weil letztere, die absolute Wahrheit, ohne
weiteres sowohl sinnlich als geistig gegeben ist. Was wir
zu erkennen verlangen, sind die Erscheinungen, die Besonderheiten
der allgemein gegebenen Wahrheit. Sie gibt sich uns
in ihren Spezialitäten willfährig. Was unsere Erkenntnis zu
besorgen hat, sind treffliche Bilder, Erkenntnisbilder. Dabei
handelt es sich nur um relative Trefflichkeit oder Vollständigkeit.
Mehr darf der Menschenverstand nicht wollen. Ein
Verlangen nach einer anderen absoluten Wahrheit ist eine
von der Geschichte der menschlichen Erkenntnis überwundene
Schwärmerei; während die Bescheidenheit, die sich mit Erkenntnis
relativer Wahrheiten begnügt, vernünftige Bildung
genannt wird.

Die Philosophie hat wie die Religion in dem Glauben
an eine überschwengliche absolute Wahrheit gelebt. Die
Auflösung des Problems liegt in der Erkenntnis, daß die
absolute nichts weiter als die generalisierte Wahrheit ist, daß
dieselbe nicht im Geiste wohnt, dort wenigstens nicht mehr
zu Haus ist als anderswo, sondern im Objekt des Geistes,
welches wir mit dem Generalnamen »Universum« bezeichnen.

Wie unser Auge alles sehen kann, wenn auch mit Hilfe
von Gläsern, und doch nicht alles, denn es kann weder Töne
noch Gerüche, überhaupt nichts Unsichtbares sehen, so kann
unser Erkenntnisvermögen alles erkennen und doch nicht alles.
Das Unerkennbare kann es nicht erkennen. Das ist aber auch
überschwenglich oder ein überschwengliches Begehren.

Wenn wir erkennen, daß die absolute Wahrheit, woran
Religion und Philosophie im Überschwenglichen oder Transzendenten
gesucht haben, realiter als leibliches Universum
vorhanden ist, und der Menschengeist nur ein leiblicher oder
realer oder wirklicher und wirkender Teil der Generalwahrheit
ist, der den Beruf hat, andere Teile der Generalwahrheit
wahrhaft abzubilden, so ist damit das Problem des
Beschränkten  und  des  Unbeschränkten  vollkommen  gelöst.
Absolutes und Relatives ist nicht überschwenglich getrennt,
beides hängt zusammen, so daß das Unbeschränkte aus unendlichen
Beschränktheiten zusammengesetzt ist und jede beschränkte
Erscheinung die Natur des Unendlichen an sich hat.

Der dritte Abschnitt »Materialismus kontra Materialismus«
zeigt den Unterschied des sozialdemokratischen oder dialektischen
Materialismus vom metaphysischen, speziell französischen
des achtzehnten Jahrhunderts und den Gegensatz
dieser beiden Richtungen zum metaphysischen deutschen Idealismus
von Kant, Fichte, Schelling, Hegel.

Der Idealismus leitet die Körperwelt aus dem Geiste ab,
nach dem Vorgang der Religion, wo der große Geist über
den Wassern schwebt und nur zu sagen hat »es werde!«, auf
daß es ward. Solche idealistische Ableitung ist metaphysisch.
Jedoch waren die letzten berühmten Ausläufer des deutschen
Idealismus sehr abgeschwächte Metaphysiker. Von dem außerweltlichen
übernatürlichen, himmlischen Geiste hatten sie sich
ziemlich emanzipiert, aber nicht von der Schwärmerei für
den diesseitigen natürlichen Geist. Sie mühen sich unendlich
ab, über das Verhältnis zwischen unseren geistigen Vorstellungen
und den materiellen Dingen, welche vorgestellt,
begriffen und gedacht werden, ins klare zu kommen.

Die metaphysischen Materialisten des achtzehnten Jahrhunderts
und ihre heutigen Nachzügler unterschätzen den
Menschengeist und die Forschung nach seiner Beschaffenheit
und seiner rechten Anwendung ebensosehr, als die Idealisten
diese Dinge überschwenglich hochstellen. Sie, die Materialisten,
erklären zum Beispiel die Naturkräfte als Eigenschaften
des tastbaren Stoffes und speziell die geistige Kraft, die Gedankenkraft,
als eine Eigenschaft des Hirns. Die Materie
oder das Materielle, das heißt das Wägbare und Tastbare,
ist in ihren Augen die Hauptsache der Welt, das Primäre
oder die Substanz, und die Denktätigkeit, gleich allen anderen
untastbaren Kräften, nur sekundäre Eigenschaft. Mit anderen
Worten, den alten Materialisten ist die Materie das erhabene
Subjekt und alles Weitere untergeordnetes Prädikat.

Im dialektischen Materialismus haben die Stoffe nicht mehr
zu bedeuten als die Kräfte, die Kräfte nicht mehr als die Stoffe.

Das unterscheidende Merkmal zwischen den mechanischen
Materialisten des achtzehnten Jahrhunderts und den durch
die Schule der deutschen Idealisten gewitzigten sozialdemokratischen
Materialisten besteht darin, daß letztere den bornierten
Begriff der Materie von der nur tastbaren und
wägbaren Materie auf alle vorkommenden Materialien erweiterten:
auf das Sichtbare, Riechbare, Hörbare und, da
schließlich die ganze Natur Material der Forschung und
demnach alles materiell genannt werden darf, sogar den
Menschengeist; denn auch dieses Objekt dient der Erkenntnistheorie
als Material.

Wir neueren Materialisten sind nicht der beschränkten
Meinung, daß die wäg- und tastbare Materie die Materie
par excellence sei; wir halten dafür, daß auch der Blumenduft,
auch Töne und Gerüche Materien seien. Wir fassen
nicht die Kräfte als ein bloßes Anhängsel, als pures Prädikat
des Stoffes auf und den Stoff, den tastbaren, als das
»Ding«, welches alle Eigenschaften dominiere. Wir denken
von Stoffen und Kräften demokratisch. Da sind die einen
soviel wert als die anderen; alle einzelnen sind nichts als
Eigenschaften, Anhängsel, Prädikate oder Attribute des großen
Natur-Ganzen. Da ist nicht das Hirn der Matador und die
geistige Funktion der untergeordnete Diener. Nein, wir modernen
Materialisten behaupten, daß die Funktion ebensoviel
und ebensowenig ein selbständiges Ding ist als die tastbare
Hirnmasse oder als irgendeine andere Materialität.
Auch die Gedanken, ihr Herkommen und ihre Beschaffenheit
sind ebenso reale Materien und erforschungswerte Materialien
als irgendwelche.

Materialisten sind wir, weil wir aus dem Geiste keine
»metaphysische« Monstrosität machen. Die Denkkraft ist uns
ebensowenig ein »Ding an sich« als die Schwerkraft oder der
Erdkloß. Alle Dinge sind nur Zusammenhänge des großen
Universalzusammenhangs, welcher allein dauerhaft, wahrhaft,
bleibend, keine Erscheinung, sondern das einzige »Ding
an sich« und die absolute Wahrheit ist.

Weil wir sozialistische Materialisten nun einen zusammenhängenden
Begriff von der Materie und dem Geiste haben,
sind uns auch die sogenannten geistigen Verhältnisse, wie die
der Politik, der Religion, der Moral usw., materielle Verhältnisse,
und die materielle Arbeit, ihre Stoffe und die
Magenfrage sehen wir nur insofern an als die Unterlage,
als die Voraussetzung und den Grund aller geistigen Entwicklung,
als das Tierische der Zeit nach früher ist als das
Menschliche, was nicht hindert, den Menschen mit seinem
Intellekt hoch und höher zu schätzen.

Der sozialistische Materialismus zeichnet sich dadurch aus,
daß er den Menschengeist nicht unterschätzt, gleich den Materialisten
alter Schule, und auch nicht überschätzt, gleich den
deutschen Idealisten, sondern in seiner Schätzung mäßig
verfährt und den Mechanismus wie die Philosophie mit
kritisch-dialektischem Auge ansieht, als Zusammenhänge des
untrennbaren Weltprozesses und -progresses.

»Darwin und Hegel« betitelt sich der vierte Abschnitt.

Dietzgen will »dem beinahe verschollenen Hegel, der bei
der Nachwelt seine verdiente Anerkennung finden wird«, die
ihm gebührende Würdigung als Vorläufer Darwins zollen:

Darwin ist ein genialer Ausarbeiter der Hegelschen Erkenntnistheorie.
Letztere ist eine Entwicklungslehre, die nicht
nur die Entstehung der Arten alles animalischen Lebens,
sondern auch die Entstehung und Entwicklung aller Dinge
umfaßt; sie ist eine kosmische Theorie der Entwicklung überhaupt.
Die ihr bei Hegel noch anklebenden Dunkelheiten
fallen der Person des Philosophen so wenig zur Last, als
dem Darwin zur Last fällt, daß er über seine »Entstehung
der Arten« nicht das letzte Wort gesagt hat.

Der Darwinsche Gegenstand ist ein ebenso unendlicher und
unausforschlicher wie der Hegelsche. Der eine suchte nach der
Entstehung der Arten, der andere nach der Erklärung des
menschlichen Denkprozesses. Das Resultat beider ist die Entwicklungslehre.
Sie haben die monistische Weltanschauung
auf eine Höhe gehoben und mit positiven Entdeckungen
unterstützt, die vorher unbekannt waren.

Die Darwinsche Entwicklungslehre beschränkt sich auf die
Tierarten; sie beseitigt die Klüfte, welche die religiöse Weltanschauung
zwischen den Klassen und Arten der Geschöpfe
aufrichtet. Darwin emanzipiert die Wissenschaft von dieser
religiösen Klassenanschauung und weist die göttliche Schöpfung
in bezug auf diesen speziellen Punkt aus der
Wissenschaft hinaus. In diesem Punkt setzt er an die Stelle
der transzendenten überschwenglichen Schöpfung die hausbackene
Selbstentwicklung. Um zu zeigen, daß Darwin nicht
aus den Wolken gefallen, erinnern wir an Lamarck, der bekanntlich
Darwin die Priorität streitig macht. Damit wird
keineswegs das Darwinsche Verdienst geschädigt, indem
Lamarck nur auf den philosophischen Lichtblick, Darwin aber
auf spezialisierten Nachweis Anspruch hat.

Hegel gebührt das Verdienst, die Selbstentwicklung der
Natur auf umfassendster Grundlage aufgestellt, die Wissenschaft
in generellster Weise von der Klassenanschauung emanzipiert
zu haben. Darwin kritisiert die überkommene Klassenanschauung
zoologisch, Hegel universell.

Hegel lehrt die Entwicklungstheorie; er lehrt, daß die Welt
nicht gemacht wurde, keine Schöpfung, kein unveränderliches
Sein, sondern ein Werden ist, das sich selbst macht. Wie
bei Darwin die Tierklassen ineinanderfließen, so fließen bei
Hegel alle Klassen der Welt, Nichts und Etwas, Sein und
Werden, Quantität und Qualität, Zeit und Ewigkeit, Bewußtes
und Unbewußtes, Fortschritt und Bestand, unvermeidlich
ineinander. Er lehrt, daß Unterschiede überall bestehen,
aber nirgends übertriebene, »metaphysische« oder überschwengliche
Unterschiede. Dinge, die »wesentlich« voneinander
unterschieden sind, gibt es nach Hegel nicht. Das Unterscheiden
zwischen wesentlich und unwesentlich ist nur auf relativer
Stufenleiter zu verstehen. Es gibt nur ein absolutes
Wesen, das ist der Kosmos, und alles, was da drin und
drum und dran hängt, sind flüssige, vergängliche, wandelbare
Formen, Akzidenzen oder Eigenschaften des Generalwesens,
welches in Hegelscher Sprache den Namen des Absoluten führt.

Hegel hat die Entwicklungslehre viel universeller vorgetragen
als Darwin. Wir wollen deshalb einen nicht dem
andern vorziehen oder subordinieren, sondern einen mit dem
andern ergänzen. Wenn uns Darwin lehrt, wie die Amphibien
und Vögel keine ewig separierten Klassen, sondern Lebewesen
sind, die aus einander hervorgehen und ineinanderfließen,
so lehrt Hegel, wie alle Klassen, wie die ganze Welt
ein lebendiges Wesen ist, die nirgends feste Grenzen hat,
so daß selbst das Kennbare und Unkennbare, das Physische
und Metaphysische ineinanderfließt, und etwas absolut Unbegreifliches
eine Sache ist, die nicht in die monistische, sondern
in die religiöse, dualistische Weltanschauung gehört.

Hegel hat viel Verwandtschaft mit dem alten Herakleitos,
welcher den Beinamen »der Dunkle« führt. Beide lehren,
daß die Dinge der Welt nicht feststehen, sondern fließen, das
heißt, sie entwickeln sich; und beide verdienen auch den dunklen
Beinamen.

Die Arbeiten von Darwin und Hegel, ob noch so verschieden,
haben den Kampf wider die Metaphysik, wider das
Unsinnliche und Unsinnige gemein. Indem wir uns vorsetzen,
sowohl den Unterschied als die Gemeinschaft der genannten
Forscher klarzustellen, können wir nicht umhin, die große
Seeschlange ernstlich in den Kreis der Erörterung zu ziehen.
Der Spaß wird aber erschwert durch die vielen Namen, die
im Laufe der Geschichte dem Ungeheuer beigelegt wurden.
– Was ist Metaphysik? Sie ist dem Namen nach eine wissenschaftliche
Disziplin – gewesen, die ihre Schatten in die
Gegenwart wirft. Was sucht sie, was will sie? Natürlich
Aufklärung! – aber worüber? – Über Gott, Freiheit und
Unsterblichkeit; – das klingt in unseren Tagen gar pastoral.
Und nennen wir ihren Inhalt mit dem klassischen Namen
des Wahren, Guten und Schönen, so ist dennoch gar viel
daran gelegen, daß wir uns und dem Leser klarmachen,
was denn eigentlich die Metaphysiker suchen und wollen;
ohne das läßt sich weder Darwin noch Hegel, weder was
sie geleistet, noch was sie zu leisten unterlassen und was
daher der Nachkommenschaft zu leisten obliegt, hinlänglich
ermessen und darstellen.

»Was die Metaphysiker suchen und wollen«, erklärt uns
der fünfte und letzte Abschnitt »Das Licht der Erkenntnis«:



Wo Erleuchtung hernehmen? Moses hat sie vom Berg
Sinai geholt; aber nachdem Juden und Christen länger als
dreitausend Jahre gebetet: »Du sollst nicht stehlen«, stehlen
sie heute noch wie die Raben; das heißt die Offenbarung
hat sich nicht bewährt. Dann kamen die Philosophen und
wollten die Erleuchtung aus dem Innern des Kopfes, a priori,
wie sie es nennen, herausspekulieren. Was aber der eine zutage
förderte, wurde vom andern verworfen. Die Naturwissenschaft
beschritt einen dritten, den induktiven Weg,
sie schöpfte die Weisheit aus der Beobachtung; sie endlich
erwarb wahre, wirkliche, dauerhafte Wissenschaft, eine Wissenschaft,
die alle Welt akzeptiert, die niemand bestreitet, niemand
bestreiten kann und mag. Daraus folgt denn unzweifelhaft
klar, daß wir die Erleuchtung auf dem betretenen naturwissenschaftlichen
Wege zu suchen haben.

Dennoch gibt es viele Leute, viele auch mit gelehrtester
Ausrüstung, welche mit diesem Lichte sich nicht zufrieden
geben. Sie sprechen vom »metaphysischen Bedürfnis«, bemühen
sich unablässig, darzutun, daß alles naturwissenschaftliche
Erklären und Erkennen, wie fruchtbar auch in den einzelnen
Disziplinen, doch im großen und ganzen unzureichend
ist. »Das Wesen der Materie«, heißt es da, »ist schlechthin
unbegreiflich; alle mechanische Naturerklärung erstreckt sich
nur auf die an diesem rätselhaften Substrate wahrzunehmenden
Veränderungen und läßt unser Kausalitätsbedürfnis
im letzten Grunde unbefriedigt.«

Der Materialismus, der das Erkennen und Erklären der
verschiedensten wissenschaftlichen Materien wohl zu praktizieren
weiß, hat es bisher unterlassen, die Materie der
Erkenntnis zu erklären. Das Erkenntnis- oder Erklärungsvermögen
ist die einzige in der Welt vorhandene Kraft, welche
immer noch verhimmelt wird. Sie ist in der Welt und soll
nicht weltlich, nicht physisch, nicht mechanisch sein. Was denn?
Metaphysisch! Und niemand kann doch Aufklärung geben,
was das heißt. Alle Bestimmungen, die wir erlangen, sind
negativ. Das Metaphysische ist nicht physisch, nicht handgreiflich
und nicht begreiflich. Was sollte es anders sein als
ein Gefühl, das begnadete Idealisten mit sich herumtragen,
ohne zu wissen, wo es sitzt.

Alles will der Mensch wissen, und doch hat man etwas,
was nicht zu wissen, nicht zu erklären, nicht zu begreifen ist.
Dann resigniert man und zeigt hin auf die Beschränktheit
des menschlichen Instruments. »Zwei Stellen sind es,« sagt
Lange, »wo der Geist haltmachen muß. Wir sind nicht imstande,
die Atome zu begreifen, und wir vermögen nicht,
aus den Atomen und ihrer Bewegung auch nur die geringste
Erscheinung des Bewußtseins zu erklären … Man mag den
Begriff der Materie und ihrer Kräfte drehen und wenden,
wie man will, immer stößt man auf ein letztes Unbegreifliches …
Nicht mit Unrecht geht daher Du Bois-Reymond
so weit, zu behaupten, daß unser ganzes Naturerkennen in
Wahrheit noch kein Erkennen ist, daß es nur das Surrogat
einer Erklärung gibt … Das ist der Punkt, an welchem
die Systematiker und Apostel der mechanischen Weltanschauung
so unachtsam vorübergehen: – die Frage nach den Grenzen
des Naturerkennens.« (F. A. Lange, Geschichte des Materialismus,
2. Band, S. 148 bis 150.)

Die Sozialdemokraten aber hat Lange nicht gründlich gekannt,
sonst würde er gewußt haben, daß von ihnen auch in
diesem Punkt die mechanische Weltanschauung komplettiert ist.

Wo soll es hinführen, wenn unser Wissen und Erkennen,
wenn das in den letzten Jahrhunderten von der Wissenschaft
mit so großem Erfolg angewendete Geistes-Instrument nur
noch ein »Surrogat« sein soll? Wo sitzt denn der wahre
Jakob? Und wenn wir alle Folianten der Philosophie durchstöberten,
würden wir darüber keine positive Angabe finden,
weil gerade die Philosophen es sind, welche den Glauben an
einen persönlichen Herrscher des Himmels und der Erde soweit
zerstört haben. Die unphilosophische religiöse Welt
besaß in der Tat höheren Orts einen wahren Verstandeskasten,
welcher dem dreckigen Lehm ein Häuchlein hatte mitgeteilt,
und waren sie deshalb berechtigt, den heiligen vom
profanen Geiste, die echte Substanz von ihrem Surrogat zu
unterscheiden. Aber wie solche Unterscheidung von denen zu
verteidigen ist, welche den großen All- und Ur-Geist den
Köhlern überlassen haben, das ist unerfindlich.

Der metaphysische Gedanke von den »Grenzen der Erkenntnis«
darf nur ein klein wenig auf seinen Inhalt geprüft
werden, um sofort als gedankenlose Phrasenmacherei erkannt
zu werden. »Die Atome sind nicht zu begreifen, und das
Bewußtsein ist nicht zu erklären.« Nun aber besteht die ganze
Welt aus Atomen und Bewußtsein, aus Materie und Geist.
Wenn beides unverständlich ist, was bleibt dann dem Verstande
zu begreifen und zu erklären übrig?

Das Licht der Erkenntnis macht den Menschen zum Herrn
der Natur. Mit seiner Hilfe vermag er im Sommer das
Eis des Winters und im Winter die Früchte und Blumen
des Sommers darzustellen. Aber stets bleibt die Herrschaft
beschränkt. Alles, was man kann, kann man nur mit Hilfe
der natürlichen Kräfte und Materialien. Die Natur mit bloßen
Worten, mit einem »es werde!« unbeschränkt beherrschen
wollen, kann nur dem Phantasten einfallen. Wie Kinder und
Naturvölker unbeschränkt herrschen, so möchten unsere kindischen
Gelehrten unbeschränkt erkennen. »Das System des
Begnügens mit der gegebenen Welt«, meint Lange, »steht
im Widerspruch mit den Einheitsbestrebungen der Vernunft,
mit Kunst, Poesie und Religion, in welchen der Trieb liegt,
sich über die Grenzen der Erfahrung hinauszuschwingen.« –
Nun sind Kunst und Poesie als Phantasien bekannt, wenn
auch als schöne und anbetungswürdige, und wenn die Religion
und der metaphysische Trieb nicht mehr sein und in
dieselbe Kategorie gehören wollen, so hat kein Verständiger
etwas dagegen einzuwenden. Der Mensch mag den metaphysischen
Trieb, über alle Grenzen zu schnappen, wirklich
haben, wenn er nur einsieht, daß es ein unwissenschaftlicher
Trieb ist. Das Licht der Vernunft hat durchaus seine Grenzen,
wie alle Dinge, wie Holz und Stroh, wie Technik und Verstand,
also verständige Grenzen, die jeder Teil haben muß,
wenn er keine Narretei sein will.

Wie der Mensch alles machen kann, so kann er auch alles
erkennen – innerhalb verständiger Grenzen. Wir können nicht
schaffen wie der liebe Gott, der die Welt aus Nichts gemacht.
Wir müssen uns am Gegebenen, an den vorhandenen Kräften
und Stoffen halten und ihren Eigenschaften Rechnung tragen;
sie lenken und leiten, sie formen, nennen wir schaffen; die
vorhandenen Materialien in Ordnung und Regel bringen,
generalisieren oder klassifizieren, die mathematischen Formeln
der natürlichen Wandlungen abstrahieren – das nennen wir
erkennen, begreifen, erklären.

Demnach ist unsere ganze geistige Erleuchtung eine formelle
Geschichte, eine mechanische Wirtschaft. Wie in der
technischen Produktion die Naturerscheinungen leiblich verwandelt,
so sollen in der Wissenschaft die Naturwandlungen
geistig erscheinen. Wie die Produktion das überspannte Schöpfungsbedürfnis,
so läßt die Wissenschaft oder das »Naturerkennen«
das überspannte Kausalitätsbedürfnis im letzten
Grunde unbefriedigt. Aber sowenig ein verständiger Mensch
darüber lamentieren wird, daß wir zum Schaffen ewig Materialien
bedürfen und aus Nichts und frommen Wünschen
nichts machen können, sowenig wird derjenige, der Einsicht
in die Natur des Erkennens hat, damit über die Erfahrungen
hinausfliegen wollen. Zum Erkennen oder Erklären bedürfen
wir, wie zum Schaffen, Material. Demnach kann keine
Erkenntnis Aufklärung geben, wo das Material
herkommt oder anfängt. Die Erscheinungswelt oder das
Material ist das Primitive, das Substantielle, das weder
Anfang, Ende noch Herkommen hat. Das Material ist da,
und das Dasein ist materiell (im weiteren Sinne des Wortes)
und das menschliche Erkenntnisvermögen oder Bewußtsein
ist ein Teil dieses materiellen Daseins, welches wie alle anderen
Teile nur ein bestimmte, begrenzte Funktion, das Naturerkennen,
ausüben kann.

Warum sollte nicht, wie das Erkennen, so auch das Blech,
die Bretter und das Rindfleisch verhimmelt werden? Die
Aufgabe der Radikalen besteht in dem Nachweis, daß auch
der letzte subtilste metaphysische Rest von »etwas Höherem«
mit dem abgeschmacktesten Aberglauben in dieselbe Rumpelkammer
gehört.

Formen, Veränderungen oder Wandelbarkeiten bietet die
Welt. Wem das zu wenig ist, der sucht Ewiges über den
Sternen, wie die Religion, oder hinter den Erscheinungen,
wie die spekulative Philosophie. Die »kritischen« Philosophen
aber haben dunkel geahnt, daß das, was man sucht, ein
Sparren ist, den die Bildung aus dem Menschenkopf zu entfernen
hat. Die Forschung nach der Substanz haben sie deshalb
aufgegeben und ihr Interesse dem Organ der Forschung,
dem Erkenntnisvermögen zugewandt. Da hat man
recht kritisch gearbeitet. Wenn vormals hinter jedem Busch
und Strauch »etwas Höheres« stecken mußte, so ist das jetzt
doch, wenigstens in den maßgebenden Kreisen, bis in die letzte
Heimlichkeit, bis hinter die unerfindlichen Atome und bis
hinter das noch heimlichere Bewußtsein verdrängt.

Dort sind die »Grenzen unseres Erkennens«, und dort
steckt der Sparren. Sich davon zu befreien, ist um soviel
schwerer, weil seit den Forderungen des vierten Standes
unsere offiziellen Gelehrten angewiesen sind, eine konservative,
reaktionäre Politik zu verfolgen.

Wenn nun die zeitgenössischen Philosophen mit dem Geschichtschreiber
des Materialismus (F. A. Lange) an der Spitze
herankommen und sagen, die Welt bietet Erscheinungen, das
sind die Objekte des Naturerkennens; letzteres hat es mit
den Veränderungen zu tun, wir aber suchen an einer höheren
Erkenntnis oder an ewigen, wesenhaften Objekten, dann
ist klar, daß es mystizistisch Unersättliche sind, welche mit
sämtlichen Körnern eines Sandhaufens sich nicht begnügen
wollen, sondern hinter allen Körnern extra noch einen körnerlosen
Sandhaufen suchen.

Wer mit dem Jammertal der Erscheinungswelt so durchaus
zerfallen ist, mag sich mit der unsterblichen Seele in
einen feurigen Wagen setzen und gen Himmel fahren. Wer
aber hier bleiben und an das Heil des wissenschaftlichen Naturerkennens
glauben will, soll sich mit der materialistischen
Logik vertraut machen. Da lautet

§ 1: Das intellektuelle Reich ist nur von dieser Welt.

§ 2: Die Operation, welche wir Erkennen, Begreifen, Erklären
nennen, soll und kann nichts als diese Welt des sinnlichen,
zusammenhängenden Daseins klassifizieren nach Gattungen
und Arten, sie soll und kann nichts als das formale
Naturerkennen praktizieren. Anderes Erkennen gibt es nicht.

Aber dann kommt der »metaphysische Trieb«, der mit dem
»formalen Erkennen« sich nicht begnügt und nun, er weiß
selbst nicht wie, erkennen will. Ihm ist es nicht genug, mit
dem Verstand die Erfahrungen zu klassifizieren. Was die
Naturforschung Wissenschaft nennt, ist ihm nur ein Surrogat,
ein armes, begrenztes Wissen; er verlangt nach unbegrenzter
Vergeistigung, so daß die Dinge rein aufgehen
sollen im Verständnis. Warum will denn der liebe Trieb
nicht einsehen, daß er nur eine überspannte Forderung stellt?
Die Welt geht nicht aus dem Spiritus hervor, sondern umgekehrt.
Das Sein ist keine Art des Intellekts, sondern der
Intellekt eine Art des empirischen Daseins. Dasein ist das
Absolute, das überall und ewig ist; das Denken nur eine
besondere beschränkte Form desselben.

Der Trieb, über die Erscheinungen hinauszugehen bis zur
Wahrheit und zum Wesen, ist wissenschaftlicher Trieb. Aber
er darf nicht überschnappen; er muß seine Grenzen kennen.
Er soll seine Wahrheiten und Wesenheiten nicht separieren
von der Erscheinung; er darf nur nach subjektiven Objekten,
nach relativer Wahrheit forschen.






X.

Das Akquisit der Philosophie.



Das »Akquisit der Philosophie« ist 1887 – in Dietzgens
letztem Lebensjahr – in Chicago geschrieben. In der Vorrede
erzählt unser Autor, wie er in den vierziger Jahren
aus der Lektüre von Zeitungen und Schriften der extremen
Lager – der preußischen Reaktion und der freidenkerischen
Revolutionäre – zur Erkenntnis kam, daß »der Geist beider
Heerlager aus dem Akquisit der Philosophie, zunächst aus
der Hegelschen Schule stammte«. Damit wollte er wohl sagen,
daß die fundamentalen Prämissen der Gerlach, Stahl und
Leo das historisch Gewordene als Bleibendes zur Voraussetzung
hatten, während dasselbe für Feuerbach, Marx und
Engels etwas fortschreitend Veränderliches war; das eine
wie das andere läßt sich »hegelisch« etikettieren, je nachdem
man es mit dem Sein oder dem Werden hält; in Hegel
ist Raum für Konservativismus wie für Fortschritt.

Nach Dietzgens Vorhaben sollte das »Akquisit der Philosophie«
eine verbesserte Auflage des »Wesens der Kopfarbeit«
sein – alter Wein in einem neuen Schlauch; darin hat er
sich wohl getäuscht; das »Akquisit« ist zwar eine Fortsetzung
und Ergänzung, aber kein Ersatz seines ersten Werkes, das
vielmehr sein Hauptwerk geblieben.

Im ersten Abschnitt »Die Erkenntnis als Spezialobjekt«
(der Philosophie) sagt er: Im griechischen Altertum hatte
das Wort Philosophie (Weisheitsliebe) eine andere Bedeutung
als heute. Bei den Griechen war es gänzlich unentschieden,
ob der Philosoph (Weisheitsliebender) Mathematiker
oder Astronom, ob er sich die Arzneiwissenschaft, die Redekunst
oder die Lebenskunst zum Gegenstand seiner Forschungen
machte. Die Fächer lagen da ineinandergerollt wie der Embryo
im Mutterschoß. Als die Menschheit noch wenig wußte,
konnte man schon ein Weiser sein; aber heute muß man sich
spezialisieren, muß man sich einer speziellen Wissenschaft
befleißigen, weil das Forschungsgebiet zu reich geworden
ist. Der Philosoph ist heute kein Weiser mehr, sondern ein
Spezialist.

Die Philosophie hat auch heute noch die Erkenntnis zu
ihrem Gegenstand; aber nicht mehr die unbestimmte, welche
alles erkennen will, sondern – wie soll ich es populär ausdrücken?
– sie hat die Erkenntnis als solche, die Methode
der Erkenntnis zu ihrem Zwecke erwählt, sie will erkennen,
wie es gemacht wird, andere Objekte mit dem Lichte des
Verstandes zu durchleuchten. Um es recht deutlich zu sagen:
nicht mehr die Erkenntnis, die alles wissen will, wie zur Zeit
des Sokrates, sondern der Verstand als Spezialobjekt, das
Denk- oder Erkenntnisvermögen ist zum Forschungsgegenstand
der Philosophie geworden.

Die heutige Erkenntnistheorie ist eine wirkliche Wissenschaft.
Die Altväter zum Beispiel suchten die Erkenntnis à la
Sokrates und Platon, mit Verachtung der äußeren Erfahrung,
in den Eingeweiden des Menschenkopfes. Sie glaubten
durch Grübeln die Wahrheit zu erforschen.

Schon Aristoteles hatte mehr Sinn für die äußere Welt.

Mit der alten Kultur ging natürlich auch die alte Philosophie
unter, bis sie vor einigen hundert Jahren, im Anfang
der neueren Zeit, endlich wieder frisch auflebte.

Von Aristoteles bis Bacon hat die Philosophie geschlafen,
wenigstens kein merkliches Akquisit gefördert. Erst nachdem
die gesamte Kultur die menschliche Erkenntnis so weit gefördert
hat, daß nunmehr das intellektuelle Licht von allen
Disziplinen der Wissenschaft ausstrahlt, wird sich die Philosophie
ihres Spezialobjektes bewußt und vermag ihr Akquisit
aus dem Wuste der Vergangenheit herauszuschälen.

Das Akquisit der Philosophie, die erforschte Erkenntnis
oder das erforschte Erkenntnisvermögen, ist daher neben den
Gütern der Wissenschaft ein ebenso wertvoller Schatz der
Menschheit wie die Methodik der modernen Produktion neben
den materiellen Gütern des Nationalreichtums.

Im zweiten Abschnitt wird Dietzgens aus den früheren
Schriften bekannter Hauptlehrsatz »Das Erkenntnisvermögen
hängt mit dem Universum verwandtschaftlich zusammen« erörtert:

Die Technik der Erkenntnis wurde von der gesamten
Kulturbewegung zutage gefördert – als philosophisches Akquisit.
Die gesamte Kulturbewegung hat den Philosophen
auf die Strümpfe geholfen.

Die Geschichte der Philosophie ist ein saures Ringen mit
der Frage: was ist und was tut, aus welchen Teilen besteht
und welcher Natur ist die Erkenntnis oder Intelligenz, die
Vernunft, der Verstand usw?

Das vornehmlichste Akquisit bei der Lösung dieses Problems
ist die sich in unseren Tagen immer heller und präziser
geltend machende Erkenntnis, daß die Natur des menschlichen
Intellekts mit der Gesamtnatur von einer Gattung,
von einer Art oder einem Geschlecht ist; der Menschengeist
ein bestimmter, begrenzter Teil des unbegrenzten Kosmos,
der Natur oder des Universums ist.

Wie ein Stück Eichenholz die zwieschlächtige Eigenschaft
besitzt, neben seiner eichenen Spezialnatur nicht nur an der
allgemeinen Holznatur, sondern auch an der unendlichen
Allgemeinheit der Generalnatur teilzunehmen, so ist auch
der Intellekt eine begrenzte Spezialität, welche zugleich die
Eigenschaft besitzt, als ein Teil des Universums selbst universal
zu sein und sich seiner und aller Universalität bewußt
zu werden. Die unendliche universelle, kosmische Natur steckt
im Intellekt, im menschlichen sowohl als im tierischen, wie
sie im Eichenholz, in allen anderen Hölzern, in allen Stoffen
und Kräften steckt. Die weltliche, monistische Natur, welche
vergänglich und unvergänglich, begrenzt und unbegrenzt,
speziell und generell zugleich ist, befindet sich in allem und
alles befindet sich in dieser Natur – die Erkenntnis oder
das Vermögen der Erkenntnis macht davon keine Ausnahme.

»Inwiefern ist der Intellekt beschränkt und unbeschränkt?«
lautet die Überschrift des dritten Abschnitts.

Die Erkenntnis ist ein Vermögen neben anderen, und alles,
was neben anderem liegt, ist davon beschränkt und begrenzt.
Wir können alles erkennen, aber wir können auch alles betasten,
sehen, hören, riechen und schmecken; wir haben auch
das Vermögen herumzuwandeln und dergleichen Vermögen
noch mehr. Eine Kunst beschränkt die andere, und doch ist jede
in ihrem Gebiet unbeschränkt. Die verschiedenen menschlichen
Vermögen gehören zusammen und machen zusammen
den menschlichen Reichtum aus.

Der Verstand des Menschen ist beschränkt, wie sein Gesicht
beschränkt ist. Das Auge kann durch eine Glasscheibe
hindurchsehen, aber nicht durch ein Brett; gleichwohl werden
wir es für keine Beschränktheit irgendeines Auges halten,
wenn es die Bretter nicht durchschauen kann. Diese drastischen
Gleichnisse sind zeitgemäß, weil es gelehrte Herren gibt, die
mit der bedächtigsten Miene von der Welt den Finger an
die Nase legen und auf die Beschränktheit unseres Intellekts
in dem Sinne aufmerksam machen, als sei das Erkennen,
das auf dieser Erde wissenschaftlich produziert wird, nur
so ein nominelles, aber gar kein eigentliches Wissen
und Kennen. Der menschliche Intellekt wird so zum »Surrogat«
irgendeines »höheren« Intellekts herabgewürdigt, der
ahnungsvoll in dem kleinen Kopfe eines Heinzelmännchens
oder in dem großen eines allmächtigen Wolkenschiebers nicht
entdeckt, aber »geglaubt« werden soll. Jetzt ist der Intellekt
erkannt als eine begrenzte, beschränkte, natürliche Erscheinung,
Kraft oder Potenz, welche nicht unermeßlich, wohl aber gleich
allen anderen Kräften und Stoffen ein Teil des Unermeßlichen,
Ewigen und Unbegrenzten ist.

Die Kenntnis des Universums, des Unbegrenzten ist uns
sowohl angeboren als durch Erfahrung gegeben. Angeboren
ist dem Menschen diese Kenntnis, ähnlich wie ihm die Sprache
angeboren ist, nämlich in der Keimform, und die Erfahrung
gibt uns das Unbegrenzte in negativer Weise; wir erfahren
nirgends und von keinem Dinge Anfang oder Ende. Ganz
im Gegenteil hat uns die Erfahrung positiv darüber aufgeklärt,
daß alle vermeintlichen Anfänge und Enden nur Zusammenhänge
des unendlichen, unermeßlichen, unerschöpflichen
und unauskenntlichen Universums sind. Gegenüber dem
kosmischen Reichtum ist der Intellekt allerdings ein armer
Schlucker, was ihn nicht hindert, andererseits das vollkommenste
Instrument zu sein, um die begrenzten Erscheinungen
des unbegrenzten Naturwesens in klarster und deutlichster
Weise konterfeien zu können.

Das Thema wird im vierten Abschnitt »Von der Allgemeinheit
der Natur« fortgesetzt:

Was sich in der Natur widerspricht, soll unser Kopf auflösen.
Wenn er so viel Selbstkenntnis besitzt, zu wissen, daß
er keine Ausnahme von der allgemeinen Natur, sondern ein
natürliches Stückchen desselben Stoffes ist (trotzdem er sich
»Geist« nennt), so weiß er und muß er zugleich wissen, daß
seine Klarheit sich von der natürlichen Verworrenheit, daß
sich die Lösung des Rätsels vom Rätsel selbst nur ganz mäßig
unterscheiden kann. Nur durch mäßige Unterscheidung lösen
sich die Widersprüche, nur durch die erkenntnistheoretische
Wissenschaft, daß überschwengliche Grundverschiedenheiten
eben nur Überschwenglichkeiten sind.

Behufs dessen müssen wir uns vergegenwärtigen, daß es
nur ein Wesen gibt und alle anderen sogenannten Wesen
als unwesentliche Formen des Generalwesens zu erkennen
sind, welches letztere mit den Namen Natur oder Universum
bezeichnet wird.

Ursprünglich also zu Übertreibungen im Unterscheiden geneigt,
hat man das menschliche Erkenntnisvermögen für ein
Wesen von anderer Natur angesehen als die natürlichen
Wesen, welche neben und außer dem Intellekt existieren. Nun
ist aber zu bemerken, daß jedes Stückchen der Natur ein
»anderes« individuelles Naturstückchen ist, und ferner, daß
jeder andere und anders geartete individuelle Teil trotzdem
und zugleich auch kein anderer, sondern ein gleichartiges
Stück der Generalnatur ist. Die Sache ist gegenseitig:
das allgemeine Naturwesen besteht nur mittels der
unendlich vielen individuellen Spezialitäten, und diese wieder
bestehen nur in dem, mit dem und durch das allgemeine kosmische
Gesamtwesen.

Unser Intellekt ist ein Teil des Unerschöpflichen und hat
also auch teil an seiner unerschöpflichen Natur. Der Naturteil,
welcher den Namen Intellekt führt, ist nur insofern beschränkt,
wie der Teil kleiner ist als das Ganze.

Der fünfte Abschnitt »Wie das Erkenntnisvermögen ein
Stück der Menschenseele ist« knüpft an die Theorie des Psychophysikers
Fechner an, nach der alle leblosen wie lebenden
Wesen eine Seele haben:

Fechner ist ein Dichter, und der Dichter sieht Ähnlichkeiten,
die der nüchterne Kopf nicht sieht; dabei müssen wir aber
zugeben, wie der nüchterne Kopf, der überall nur die Unterschiede
sieht, ein sehr erbärmlicher Kopf ist.

Wenn der Unterschied zwischen Menschen und Steinen nicht
so groß ist, daß solch ein genialer Kopf wie Fechner sie als
gemeinsam beseelt mit Fug und Recht darstellen kann, so wird
doch auch – was Fechner noch entgangen – der Unterschied
zwischen Leib und Seele nicht so groß sein, daß gar keine
Ähnlichkeit, keine Gemeinschaft stattfände. Ist die Luft und
der Duft nicht ein ätherischer Leib?

Alle Dinge sind so ähnlich, daß ein guter Dichter aus
allem alles machen kann. Kann das vielleicht auch die Naturwissenschaft?
Ah! Diese Herren sind auch auf dem besten
Wege. Sie machen das Trockene flüssig und das Flüssige
gasförmig, machen aus der Schwerkraft Wärme und aus der
Wärme wieder Triebkraft; aber dabei vergessen sie nicht den
Unterschied der Dinge, wie es unserem Fechner passiert ist.



Es ist nicht genug, zu wissen, daß der Leib beseelt und
die Seele beleibt ist, nicht genug, zu wissen, daß alles eine
Seele hat, es wollen auch die Menschen-, Tier-, Pflanzen-
usw. Seelen in ihren Einzelheiten und Eigentümlichkeiten gehörig
getrennt, eingeteilt, markiert und unterschieden sein;
man hüte sich nur, den Unterschied zu übertreiben und exorbitant
zu machen, damit er nicht sinnlos werde.

Wir machen es uns nicht zur Aufgabe, der Allerweltsseelentheorie
weiter zu folgen. Fechner erklärt selbst: »Von
vornherein ist zu gestehen, die ganze Seelenfrage ist und bleibt
eine Glaubensfrage.«

Jedoch steht seit Cartesius fest, wenigstens in der philosophischen
Welt, daß das Bewußtsein der menschlichen Seele
von ihrem Dasein das Sicherste ist, das sie weiß. Die positivste
Wissenschaft von der Welt ist die erfahrungsmäßige
Wahrnehmung der denkenden Seele von sich selbst. Dieses
Subjekt ist das evidenteste Objekt, das sein kann, und das
Leben und Treiben dieses Seelenstückchens, das sich Bewußtsein
oder Erkenntnisvermögen nennt, trefflich geschildert zu
haben, ist das Akquisit der Philosophie.

Hieran reiht sich als sechster Abschnitt das Thema »Dem
Bewußtsein ist nicht nur die Möglichkeit oder das Vermögen
überhaupt zu wissen, sondern auch das Bewußtsein von der
Universalität der Generalnatur angeboren«.

Im geschichtlichen Verlauf der Philosophie ist namentlich
viel Disput darüber gewesen, wie unsere Kenntnisse zustande
kommen, ob und was davon angeboren und was durch Erfahrung
erworben ist. Ohne angeborene Fähigkeit war
auch mit aller Erfahrung keine Kenntnis zu sammeln, und
ohne alle Erfahrung mußte das beste Vermögen leer bleiben.
Die zustande gebrachte Wissenschaft auf allen Gebieten ist
also die Folge einer Wechselwirkung von Subjekt und Objekt.

Ohne daß etwas Objektives zu sehen vorhanden wäre,
könnte auch kein subjektives Gesichtsvermögen da sein. Ein
Gesichtsvermögen besitzen, bedeutet zugleich die faktische Ausübung
der Gesichtsfunktion. Man hat nicht das Vermögen
zu sehen, ohne daß man etwas sieht. Zwar läßt sich beides
trennen, doch nur in der Theorie, nicht in der Praxis, und
es ist und soll die theoretische Trennung von dem Bewußtsein
begleitet sein, daß das getrennte Vermögen nur ein von
der Ausübung abgeleiteter Begriff ist. Vermögen und Ausübung
stecken ineinander und gehören zusammen.

Der Mensch bekommt erst ein Bewußtsein, ein Vermögen
zu wissen, nachdem er etwas weiß, und es wächst die Kraft
mit der Ausübung.

Wenn wir jetzt behaupten, daß der Begriff des Universums
ein angeborener Begriff sei, darf der geneigte Leser
nicht schließen, daß wir deshalb das alte Vorurteil pflegten,
wonach der Menschenverstand oder die Vernunft gleichsam
eine Büchse sei, mit Begriffen gefüllt über das Wahre, Schöne,
Gute und dergleichen Dinge. Nein, der Intellekt kann seine
Begriffe, Vorstellungen, Urteile usw. nur selbsttätig durch
Produktion hervorbringen, wozu die anderweitige Welt das
Material hergeben muß; aber dies Produzieren setzt die angeborene
Fähigkeit dazu voraus. Das Bewußtsein, das Wissen
vom Sein, muß gegeben sein, bevor ein anderes spezielleres
Wissen praktiziert werden kann.

Das Bewußtsein ist per se das Bewußtsein des Grenzenlosen.
Das dem Menschen angeborene Bewußtsein ist die
Wissenschaft des unbegrenzten Daseins. Wenn ich weiß, daß
ich da bin, weiß ich mich als ein Stück des Daseins. Daß
nun dies Dasein, diese Welt, wovon ich wie jedes andere
Partikelchen nur ein Stück bin, eine unbegrenzte Welt
sein muß, werde ich allerdings erst gewahr, wenn ich den
Begriff des Seins mit einem gewitzigten Denkinstrument
analysiere. Begriffs-, Erkenntnis-, Denkvermögen heißt vor
allem das Vermögen, den Universalbegriff zu fassen. Der
Intellekt kann keinen Begriff bilden, keine Vorstellung haben,
denen nicht die Vorstellung oder der Begriff des Universums
mehr oder weniger dunkel oder hell zugrunde liegt.



Daß unserem Denkvermögen die Denkfähigkeit, die universale,
angeboren, ist doch keineswegs unbegreiflicher als
auch, daß die Kreise rund, zwei Berge mit einem zwischenliegenden
Tale, Wasser flüssig und Feuer brennend auf die
Welt gekommen. Alle Dinge besitzen gewisse Beschaffenheit
per se; sie sind damit geboren. Bedarf das noch einer Erklärung?
Die Blumen, welche den Pflanzen mit der Zeit,
und die Kräfte und Weisheit, welche den Menschen mit den
Jahren anwachsen, sind nicht erklärlicher als die angeborenen
Eigenschaften, und die angeborenen nicht wunderbarer als
die später erlangten. Die beste Erklärung vermag den Wundern
der Natur nicht die natürliche Wunderbarkeit zu
nehmen.

Ich und mancher meiner Leser finden in unseren Köpfen
das tatsächliche Bewußtsein, daß die Generalnatur, wovon
der Intellekt ein Stück ist, eine endlose, unbegrenzte Natur
ist. Diesen Begriff von der Universalität nenne ich »angeboren«,
obgleich er ein erworbener ist. Ich versuche nämlich
beim Leser geltend zu machen, wie der Unterschied, den man
gemeiniglich zwischen angeborenen und erworbenen Eigenschaften,
Fähigkeiten und Besitzungen macht, kein so extravaganter
ist, daß nicht das Angeborene der Erwerbung bedürfe
und das Erworbene eine angeborene Natur voraussetze.

Die Philosophie hat sich darum bemüht, den Intellekt zu
erkennen. Bei der Darstellung ihres Akquisits haben wir zu
erläutern, daß die Erkenntnis, die philosophische sowohl als
jede andere, nicht aus dem isolierten Erkenntnisvermögen,
sondern aus der Gesamtnatur entspringt. Die Gebärmutter
unserer Kenntnisse und Erkenntnisse ist nicht nur im Menschenkopf,
vielmehr in der Gesamtwelt zu suchen, welche nicht nur
Universum heißt, sondern auch universal ist.

Das menschliche Bewußtsein ist zunächst ein individuelles.
Jedes menschliche Individuum hat sein eigenes. Jedoch ist
es eine Eigentümlichkeit meines, deines und jedes anderen
Bewußtseins, nicht nur das Bewußtsein des betreffenden
Individuums, sondern das Generalbewußtsein des Universums
zu sein – wenigstens seinem Beruf und der Möglichkeit
nach. Nicht jedes Individuum hat sich die Universalität
der Generalnatur klar gemacht – woher käme sonst der vertrackte
Dualismus? Woher die Notwendigkeit, daß erst die
bändereiche Philosophie uns belehren mußte, wie eine Grenze,
ein Ding oder eine Welt, außerhalb der universalen, ein
unsinniger Gedanke, ein Gedanke ist, der sich mit Sinn und
Verstand gar nicht verträgt? Wir mögen deshalb wohl die
positive Erklärung abgeben, daß unser Bewußtsein, unser
Intellekt nur »sozusagen« der unserige, eigentlich und
wahrhaft jedoch ein Bewußtsein, ein Intellekt ist, welcher
der universellen Welt oder Generalnatur angehört.

Wenn nicht zu leugnen, daß Sonne, Mond und Sterne
eine Zubehör der endlosen, unermeßlichen Welt sind, so ist
diese Eigenschaft doch auch unserem Bewußtsein nicht abzusprechen.
Da also dies intellektuelle Vermögen dem Unermeßlichen
angehört und sein Kind ist, dürften wir es nicht
wunderlich finden, daß dies der Universalität angehörige
Begriffsvermögen mit der Möglichkeit des Universalbegriffs
zur Welt kommt. Und wer das nicht mehr wunderlich findet,
muß es doch wohl erklärlich finden, muß finden, daß diese
Tatsache des Bewußtseins erklärt ist.

In logischem Anschluß hieran handelt der siebte Abschnitt
»von der Verwandtschaft, auch Identität genannt, zwischen
Geist und Natur«.

»Es gibt ein Naturgesetz der Analogie, welches erklärt, daß
alle Dinge, die das Universum vereinigt, zu derselben Familie
gehören, daß sie durch die Verwandtschaft verbunden sind,
welche die größte Mannigfaltigkeit individueller Unterschiede
verträgt und selbst durch den Abstand der Extreme nicht aufgehoben
wird.« Wenn wir diese Worte bis in ihre letzte Konsequenz
begreifen, so ist damit das bisherige Akquisit der
Philosophie erkannt. Sie belehren uns, wie wir den Intellekt
gebrauchen sollen, um uns ein treffliches Bild vom Universum
zu machen. Wenn alle Dinge verwandt, alle, ohne Ausnahme,
Sprößlinge des Universums sind, so müssen doch auch
der Geist und die Materie zwei Ellen Zeug von einem Stoffe
sein; es darf auch der Unterschied zwischen dem menschlichen
Erkennen und anderen menschlichen und natürlichen Funktionen
zu keinem überschwenglichen, keinem extravaganten,
keinem toto coelo-Unterschied aufgebauscht werden.

Philosophie nennt sich die Bemühung, den menschlichen
Denkprozeß zu erhellen. Diese Arbeit ist unsagbar erschwert
worden durch das unvermeidliche Mißverständnis der soeben
beschriebenen universalen Verwandtschaft. Vor allem sollte,
so verlangen die Überschwenglichen, das Denken und dessen
Produkt, der Gedanke, nicht in die familiäre Physik, nicht
in die physische Natur gehören, sondern das Geschöpf einer
anderen Natur sein, welche den mysteriösen Namen Metaphysik
führt.

Auch die Materialisten sind einseitig versessen auf ihre
»Materie« wie die Idealisten auf ihre »Idee«. Streit und
Zank ist Wirrsal, nur Friede bringt Licht. Der Gegensatz
zwischen dem Materiellen und Ideellen findet in dem Akquisit
der Philosophie seine Versöhnung, welche lehrt, daß wir in
allen Unterscheidungen mäßig sein müssen, weil weder unser
Denkinstrument, noch die anderweitige Natur zu extravaganten
Unterschieden berechtigt. Um Licht in die Streitfrage zu
bringen, bedarf es nur der Einsicht, daß die Ideen, welche
die Natur in den Menschenköpfen entwickelt, wenn auch kein
Material für unsere Hände, so doch ein Material für unsere
Erkenntnis sind.

Stoffe, Kräfte, Ideen, Vorstellungen, Begriffe, Urteile,
Schlüsse, Kenntnisse und Erkenntnisse wollen gemäß der Aufklärung,
welche die Philosophie zutage förderte, als Verschiedenheiten
oder Mannigfaltigkeiten einer monistischen
Gattung erkannt sein. Die Verschiedenheit dieser Dinge widerspricht
ebensowenig der Einheit, als die Einheit der Verschiedenheit
widerspricht.



Um den Wurm und den Elefanten, das niedrigste und
das höchste Tier, Vegetabilisches und Animalisches, Anorganisches
und Organisches als Glieder einer Art oder Gattung
verständnisinnig zu verbinden, ist die Allmählichkeit, die
Stufenordnung der Natur, sind die Übergänge, die Mitteldinge
und Mittelbegriffe vornehmlich zu beachten. Die Embryologie,
welche zeigt, wie das animalische Leben des höchsten
Tieres die Stufen der Tiergattung durchläuft, hat das
Verständnis der gemeinschaftlichen Art aller Tiere
besonders gefördert.

Was Darwin für die Tierwelt begreifen lehrte, daß es
innerhalb derselben keine grundverschiedenen Arten gebe, lehrt
die Philosophie in betreff des Kosmos. Die Erkenntnis des
letzteren wird gehindert durch die Gewohnheit, zwischen Materie
und Geist einen unmäßigen Unterschied zu machen.

Vorstehende Lehre erhält einen prägnanten Ausdruck im
Titel des achten Abschnitts »Die Erkenntnis ist materiell«.

Gemäß der neueren Naturwissenschaft löst sich das ganze
Dasein in Bewegung auf. So viel ist ohnehin längst bekannt
und notorisch, daß selbst die Felsen nicht stillstehen, sondern
immer in Tätigkeit, im Entstehen und Vergehen sind.

Die Erkenntnis, der Intellekt, ist ein tätiger Gegenstand,
eine gegenständliche Tätigkeit, wie der Sonnenschein, wie der
Wasserfluß, wie der wachsende Baum, wie der verwitternde
Stein oder irgendein anderes Naturphänomen. Auch ist
die Erkenntnis, ist das Denken, welches im Menschenkopf,
gleichviel ob willkürlich oder unwillkürlich, vorgeht, eine
Wahrnehmung, eine Wahrnehmung von ebenso unzweifelhafter
Gewißheit, als die allermateriellste. Daß wir die erkennende,
denkende, intellektuelle Tätigkeit durch den inneren
Sinn und nicht durch den äußeren wahrnehmen, kann unsere
Behauptung von der sinnlichen Wahrnehmbarkeit der Sache
nicht im geringsten erschüttern. Ob der Stein äußerlich vorhanden
und das Denken innerlich – was ändert diese kleine
Differenz an der unverrückbaren Tatsache, daß beide Wahrnehmungen
gleicher Art, und zwar sinnlicher Art sind? Warum
soll nicht die Denktätigkeit mit der Herztätigkeit in dieselbe
Kategorie gehören? Und wenn der Herzschlag auch ein innerer
und der Zungenschlag der Nachtigall ein äußerer, was kann
uns hindern, diese beiden so sehr differenten Schläge unter
der höheren Einheit natürlicher oder materieller Vorgänge
zusammenzufassen? Wenn also die Herzfunktion mit dem
Namen einer materiellen beehrt werden darf, warum nicht
die Hirnfunktion?[14]

Nicht nur Tastbarkeiten sind »Dinge«, auch Sonnenstrahlen
und Blumendüfte gehören in diese Kategorie, und Erkenntnisse
nicht minder. Aber alle diese »Dinge« sind nur relative
Dinge, insofern sie Eigenschaften des Einen und Absoluten
sind, welches das einzige Ding, das »Ding an sich«
ist, einem jeden wohlbekannt unter dem Namen Universum
oder Kosmos.

Dietzgen betrachtet nun im neunten Abschnitt, um sich mit
der schulmäßigen Logik abzufinden, die »vier logischen Grundgesetze«,
das Gesetz der Identität, des Widerspruchs, des
ausgeschlossenen Dritten und des zureichenden Grundes. Er
bedient sich hierzu eines Lehrbuchs des berühmten Wiener
Pädagogen Dittes, des damals freigeistigsten unter den führenden
Schulmännern deutscher Zunge. Zu den traditionellen
»vier logischen Grundgesetzen« bemerkt Dietzgen unter anderem:

Wenn das erste Gesetz lehrt: die Dinge sind sich selbst
gleich, so lehrt nun die Dialektik in ihrem ersten Paragraph:
die Dinge sind nicht nur sich selbst gleich und einerlei vom
Anfang bis zum Ende, sondern haben auch die widerspruchvolle
Natur, einerlei und doch durchaus mannigfaltig zu
sein. Insofern es ein Denkgesetz ist, daß wir uns mittels
des Gedankens ein möglichst treffliches Bild von den Dingen
machen, müssen wir uns auch von dem Denkgesetz belehren
lassen, wie alle Dinge und Vorgänge ohne Ausnahme keine
von jedem Standpunkt aus sich gleichbleibende Dinge sind,
sondern der Farbe jener Seide gleichen, die, obschon sie sich
selbst gleich oder einerlei bleibt, dennoch sehr ungleich in
den verschiedensten Schattierungen schillert. Die Dinge, wozu
das denkende Ding oder der menschliche Intellekt mitgehört,
sind sowenig nur einerlei, von Anfang bis Ende, daß sie
in der Tat und Wahrheit gar keinen Anfang und kein Ende
haben, sondern als Naturerscheinungen, als Erscheinungen
der endlosen Natur scheinen sie nur Anfang und Ende zu
haben, während es in Wahrheit nur Verwandlungen sind,
die zeitweise aus dem Unendlichen auftauchen und wieder
darin verschwinden.

Die anfang- und endlose natürliche Wahrheit oder wahre
Natur ist so widerspruchvoll beschaffen, daß sie nur in
Erscheinungen sich äußert, welche dennoch durchaus wahr
sind. Der alten Logik erscheint dieser Widerspruch unsinnig.
Sie steift sich auf ihr erstes, zweites und drittes Gesetz, auf
ihre Einerleiheit, ihre Widerspruchlosigkeit und auf das ausgeschlossene
Dritte, welches entweder krumm oder gerade,
entweder kalt oder warm sein muß und alles Dazwischenliegende
ausschließt. Sie hat recht! Im Hausgebrauch muß
man mit Gedanken und Worten so entschieden verfahren.
Jedoch ist es zugleich zweckmäßig, sich vom Akquisit der
Philosophie belehren zu lassen, wie es in der Wirklichkeit
und Wahrheit nicht so exakt, nicht so ganz idealiter zugeht.
Die logischen Gesetze denken von den Gedanken und ihren
Formen und Anwendungen ganz richtig; aber sie erschöpfen
das Richtige des Denkens und seiner Gedanken nicht; es entgeht
ihnen das Bewußtsein von der Unerschöpflichkeit aller
natürlichen Schöpfungen, wozu das Objekt der Logik, das
menschliche Erkenntnisvermögen mitgehört. Dies Objekt ist
nicht vom Himmel gefallen, sondern ist ein endlicher Teil
des Unendlichen, welcher tatsächlich die widerspruchvolle
Natur besitzt, in, mit und an seinem besonderen logischen
Naturell das allgemeine Naturwesen zu haben, welches über
alle Logik erhaben ist. Die unendliche Natursubstanz ist ein
durchaus bewegliches Element, darin alles Feste auftaucht
und untergeht und deshalb wohl vorübergehend etwas Festes
und zugleich schließlich doch nichts Festes ist.

Erwägen wir nun noch kurz das vierte Grundgesetz der
Logik, demnach alles und jedes seinen zureichenden Grund
haben muß. Auch dieses Gesetz ist wohl achtbar und ehrenswert;
aber dennoch sehr unzulänglich, indem zu der Frage,
wie wir die Welt zu denken haben und wie das höchst entwickelte
Denkvermögen beschaffen ist, nunmehr die Antwort
gehört: die Welt, worin alles seinen zureichenden Grund hat,
ist dennoch mitsamt dem Bewußtsein oder Denkvermögen,
wie ein anfang- und endloses, so auch ein grundloses, das
heißt ein in sich und durch sich selbst begründetes Wesen.
Der Satz vom zureichenden Grunde gilt nur für die menschliche
Bildmacherei. In unseren logischen Weltbildern muß
alles seinen zureichenden Grund haben; das Original jedoch,
der universale Kosmos hat keinen Grund, er ist sich selbst
Grund und Folge, Ursache und Wirkung. Zu verstehen, daß
alle Gründe auf dem Grundlosen fußen, ist eine erhebliche
dialektische Kenntnis, welche den Grundsatz von der Notwendigkeit
des zureichenden Grundes erst ins rechte Licht rückt.

Formaliter muß alles seine Ursache und seinen Grund
haben; realiter jedoch hat jedes Ding nicht einen Grund,
sondern unendlich viele Gründe. Nicht nur Vater und Mutter
ist der Grund und die Ursache meines Daseins, sondern auch
Groß- und Urgroßeltern, nebst der Luft, die sie geatmet, der
Nahrung, die sie genossen, der Erde, auf der sie gewandelt,
der Sonne, welche die Erde bescheint, usw. Kein Ding, kein
Prozeß, keine Veränderung ist der zureichende Grund eines
anderen, vielmehr begründet sich alles und jedes mittels
des Universums, welches absolut ist.

Indem die alte Logik das Denken dem anderweitigen Sein
gegenübersetzte, hat sie den Zusammenhang der Gegensätze
vergessen, vergessen, wie das Denken als eine Form,
eine Art, eine Individualität ist, welches in die Gattung
des Seins gehört, wie der Fisch in die Gattung des Fleisches,
die Nacht in die Gattung des Tages, die Kunst in die Natur,
das Wort zur Tat und der Tod zum Leben gehört.

Weil also die alte Logik mit ihren vier Grundsätzen zu
borniert war, mußte von ihrer Fortentwicklung die Dialektik
erzeugt werden, welche das Akquisit der Philosophie ist. Diese
also erweiterte Denklehre begreift das Universum als das
wahrhaft Universale oder Unendliche, worin alle Widersprüche
im Mutterschoß der Versöhnung schlummern. Ob die neue
Logik mit der alten einen Namen oder die aparte Benennung
der Erkenntnistheorie oder Dialektik führen soll, ist ein
Wortstreit, der einfach durch Opportunität zu entscheiden ist.

Die Abschnitte zehn und elf, »Die Funktion der Erkenntnis
auf religiösem Gebiet« und »Die Kategorie der Ursache und
Wirkung ist ein Hilfsmittel der Erkenntnis«, lehnen an Aussprüche
des Psychologen Lazarus an, dessen Arbeiten (wie
auch die von seinem Kollegen und Schwager Steinthal) Dietzgen
sehr wertschätzte, weshalb er gegen manches Unzutreffende
in Lazarus' Aussprüchen polemisierte. Doch von größerer Bedeutung
ist für uns der zwölfte Abschnitt »Geist und Materie
– was ist das Primäre?«

Das Akquisit der Philosophie gipfelt in dieser Erkenntnis,
daß die Welt mannigfaltig und daß die Mannigfaltigkeit
eins ist in ihrem gemeinschaftlichen weltlichen Naturell. Die
Wissenschaften müssen uns ihre Objekte in dieser widerspruchvollen
Weise darstellen, weil eben alle Dinge in diesem Widerspruche
tatsächlich leben. Was die Museumszoologen und Herbariumsbotaniker
auf dem räumlichen Gebiet der Tier- und
Pflanzenwelt getan haben, akzeptieren die Darwinianer unter
Zuziehung der zeitlichen Mannigfaltigkeit derselben Gebiete;
die einen wie die anderen kategorisieren, klassifizieren,
systematisieren. Dasselbe tun die Chemiker mit Kräften und
Stoffen und Hegel mit den kategorischen Verhältnissen von
Sein und Nichts, Quantität und Qualität, Substanz und
Akzidenz, Ding und Eigenschaft, Ursache und Wirkung usw.
Er läßt alles ineinander überlaufen, werden, fließen, sich
bewegen, und tut sehr recht daran. Die ganze Welt bewegt
sich und gehört zusammen.

Was jedoch Hegel verfehlte und wir zusetzen, besteht in
der weiter gewonnenen Einsicht, daß der Fluß und die Beweglichkeit
der namhaft aufgeführten Denkkategorien nur ein
Exempel ist für die notwendige Beweglichkeit und den Ineinanderfluß
aller Gedanken und Begriffe, welche selbst nur
ein Exempel und Abbild des universalen Lebens sind, sein
sollen und wollen.

Die idealistischen Philosophen, die alle wesentlichen Beiträge
zu dieser schließlichen Spezialkenntnis geliefert haben,
sind doch alle noch mehr oder minder in dem Wahne befangen,
der Denkprozeß sei der wahre Prozeß und das wahre
Original, die Natur oder das materielle Universum, nur ein
sekundäres Phänomen. Jetzt ist nun zu begreifen, daß der
phänomenale kosmische Zusammenhang, die universale lebendige
Welt, die Wahrheit und das Leben ist.

Die zwei folgenden Abschnitte – dreizehn und vierzehn –
sind der Frage gewidmet, »Inwieweit die Zweifel an der
Möglichkeit einer klaren und deutlichen Erkenntnis überwunden
sind« und »Über den Unterschied zwischen zweifelhaften
und evidenten Erkenntnissen«.

Ad 1 gelangt Dietzgen zum Resultat:

Das Universum ist da, und zu seinem Dasein gehört alles;
nichts oder kein Ding ist davon ausgeschlossen, am wenigsten
die Erkenntnis. Letztere ist also nicht nur möglich, sondern
ein Faktum, welches dazu noch durch den Begriff des allervollkommensten
Wesens bewiesen wird.

Das muß uns doch über den Zweifel der Kritiker und
speziell auch über den Kantschen Kritizismus oder besser Dualismus
hinweghelfen. Kant hat das Dogma von der Möglichkeit
der Erkenntnis nicht so unbesehen hinnehmen, sondern
untersuchen wollen. Er hat dann entdeckt, daß wir rechtmäßig
erkennen können unter der Bedingung, daß wir mit der Erkenntnis
auf dem Felde der gemeinen Erfahrung bleiben, das
heißt im physischen Universum, und nicht ins metaphysische
Himmelreich abschweifen. Er hat aber nicht erkannt, daß die
metaphysisch-himmlische Gegend, von der er abrät, zu unserer
Zeit eine abgetane Sache sein würde.

Er läßt diese überschwengliche Möglichkeit noch bestehen
und rät wohl ab, mit der Erkenntnis dorthin zu gehen, aber
nicht, daß wir auch mit der Ahnung dort wegbleiben sollen.
Kant haspelt zwischen dem »Ding als Erscheinung« und dem
»Ding an sich«. Jenes ist irdisch und läßt sich erkennen, dies
ist übermenschlich und darf geglaubt und geahnt werden. Mit
dieser Lehre macht er wiederum die Erkenntnis, das Objekt
der neueren Philosophie, zu einem problematischen Wesen,
das uns auffordert, darüber weiter zu philosophieren.

Das ist geschehen, und ist es jetzt das Akquisit der Philosophie,
»klar und deutlich« zu wissen und von der Erkenntnis
zu erkennen, daß sie nicht nur ein Stück ist in dieser Welt
der Erscheinungen, sondern ein wahres Stück der Generalwahrheit,
welch letztere keine andere Wahrheit über sich noch
neben sich hat und das allervollkommenste Wesen ist.

Ad 2. Um aus dem Erkenntnisproblem klug zu werden,
müssen wir davon ablassen, den Blick auf einzelne Meinungen,
Gedanken, Kenntnisse oder Erkenntnisse zu richten;
wir müssen uns vielmehr den Erkenntnisprozeß im großen
ganzen ansehen. Da gewahren wir die Entwicklung vom
Zweifel zur Evidenz, von den irrigen zu wahren Erkenntnissen.
Da gewahren wir aber auch, wie töricht es gewesen,
von dem Gegensatz zwischen Wahrheit und Irrtum eine so
überspannte Vorstellung gehabt zu haben.

Wer die Erkenntnis sucht, die wahre und evidente, findet
sie nicht in Jerusalem, nicht in Jericho, auch nicht im Geiste;
in keiner Einzelheit, sondern im Universum.

Da geht das Erkannte aus dem Unerkannten so allmählich
und stufenweise hervor, daß gar kein Anfang zu ermitteln;
sie wird und erwächst, ist halb irrig und halb trefflich und
wird evident und evidenter; aber sowenig es jemals eine
absolut irrige, sowenig kann es jemals eine absolut wahre
Erkenntnis geben;  absolut, fest, unvergänglich und unerschütterlich
ist nur das Weltganze, aber keine Spezialität.

Ein Schlußwort unseres Autors ist der Bejahung des
Seins gewidmet:

Das Begreifen, das Vermögen zu begreifen, war der modernen
Menschheit von abergläubischen Altvordern als Ding
einer »anderen Welt« überkommen. Der Wahn einer »anderen
Welt« jedoch ist ein metaphysischer Wahn, der den Begriff
des Seienden in Mißhelligkeiten brachte.

Das philosophische Akquisit versichert und beweist uns, daß
es nur eine Welt gibt, daß diese Welt der Inbegriff alles
Seins ist, daß dies Dasein wohl unendlich viele Arten hat,
aber alle Arten dennoch von einer gemeinsamen natürlichen
Natur sind. So hat die Philosophie den Begriff des Seienden
zu einem einhelligen Begriff gemacht und mit der metaphysischen
Mißhelligkeit auch die Metaphysik überwunden.

Das Sein, das allgemeine, hat nur eine Qualität: die
natürliche des allgemeinen Daseins. Zugleich aber ist diese
Eigenschaft der Inbegriff aller besonderen Qualitäten. Wie
der Begriff des Krautes alle Kräuter umfaßt, auch die Unkräuter,
so umfaßt der Begriff des Seienden nicht nur alles,
was ist, sondern auch, was nicht ist, was einstmals war und
künftig sein wird.






XI.

Dietzgens pädagogische und Lebensweisheit.



Der dritte Band von Josef Dietzgens Sämtlichen Schriften
führt den Titel »Erkenntnis und Wahrheit«, weil er eine
erweiterte Ausgabe des gleichnamigen Buches ist, das Eugen
Dietzgen im Jahre 1908 – zum zwanzigsten Todestag seines
Vaters – erscheinen ließ; es ist eine Sammlung von Briefen,
Zeitschriftartikeln und kleinen Aufsätzen vermischten, teils
philosophischen, teils nationalökonomischen, teils feuilletonistischen
Inhalts; ein anderer Teil ist speziell der Propaganda
des Sozialismus gewidmet. (»Zehn Briefe über Sozialismus
an eine Jugendfreundin«.) Eine auszugsweise Wiedergabe
des dritten Bandes in der vorliegenden Publikation erübrigt
sich, weil unseres Autors naturmonistische Denklehre und
Weltanschauung, deren Verbreitung dieses Büchlein dienen
soll, in den die ersten zwei Bände umfassenden Schriften
enthalten und in den sie resümierenden Abschnitten dieses
Buches dargelegt ist. Wer die ersten zwei Bände studiert hat,
wird an den vermischten Schriften des dritten Bandes um
so größeres Vergnügen finden, als die Lektüre desselben dem
mit des Autors Philosophie nunmehr Vertrauten keine schwere
Denkarbeit fortan auferlegt, sondern ihn befähigt, die Wirksamkeit
von Josef Dietzgens Lehren in ihrer Anwendung
auf das allgemeine Denkgebiet wie auf die Lebenspraxis,
einschließlich der politischen Taktik, zu beobachten.

Wenn der Marxist Josef Dietzgen nationalökonomische
Themata behandelt, über die soziale Frage spricht und über
den Sozialismus, ist es naturgemäß etwas anderes und etwas
mehr – zumindest durch die philosophische Beleuchtung –,
als was der Nurmarxist zu geben hat, wenn ihm weder
Poesie die Flügel beschwingt, noch Philosophie den Horizont
erweitert. Der Monismus des Alls, der Universalzusammenhang,
wie ihn Dietzgen lehrt, ist bisher von der sozialdemokratischen
Partei so gut wie gar nicht fruktifiziert worden,
obwohl unser Autor am Schluß seiner Vorrede zum »Akquisit«
ausdrücklich darauf hingewiesen hat, wie »der Zusammenhang
und Ineinanderfluß der Dinge auch auf die Frage
von >mein und dein< einen mächtigen und klärenden Bezug
hat«. So vernachlässigte man bisher in der sozialdemokratischen
Partei eins der ausgiebigsten Mittel zur Vertiefung
sozialistischer Erkenntnis: die Übertragung der monistischen
Lehre auf das soziale Gebiet, auf das Verhältnis der Menschen
zueinander.

Kein Autor ist besser geeignet, als Dietzgen, Sozialisten
zu Monisten – wenn sie es noch nicht sind – und aus
Monisten Sozialisten zu machen. Letzteres gilt nicht zum
wenigsten vom dritten Band, dessen sämtliche Stücke, was
kaum besonders hervorgehoben zu werden braucht, in der Auffassung
wie im Stil sich durch die Originalität, die unserem
Autor überhaupt zu eigen ist, auszeichnen und Anregung
zum Selbstdenken reichlichst bieten.

Als von einer in hervorragender Weise wertvollen Gabe
darf hierbei die Rede sein von den »Privatbriefen Josef
Dietzgens an seinen Sohn in Amerika« (1880 bis 1884), die
den dritten Band eröffnen, nebst dem Geleitwort Eugen
Dietzgens hierzu. Es ist anzunehmen, daß jeder, der für den
Philosophen Josef Dietzgen Interesse gewonnen hat, sich
freuen wird, daß ihm Gelegenheit geboten ist, den merkwürdigen
Menschen etwas näher kennen zu lernen, aus dessen
»Autodidaktenfeder« die unvergleichlich schönen und erhabenen
Preisungen der Einheit des Alls geflossen sind. In Verbindung
mit dem den ersten Band einleitenden Lebensabriß
Josef Dietzgens durch seinen Sohn Eugen geben jene Privatbriefe
des Vaters an ihn ein völlig klares Bild des seltenen
Mannes, der seine Handwerker-Mußestunden der Lösung
schwierigster philosophischer Probleme erfolgreich gewidmet
hat; und sie zeigen uns nicht nur das unablässige Ringen
des Philosophen um die Erkenntnis, sondern auch den
Menschen Josef Dietzgen und besonders ihn als Familienvater
und Musterpädagogen; wir sehen, wie er seine und der
Seinigen Existenzfrage ventiliert und sie in großzügiger Weise
zu lösen versteht – kurz, einen Denker, den die Theorien nicht
für die Praxis verdorben hatten.

Josef Dietzgen, der Arbeiterphilosoph, war dreimal in
Amerika; von Juni 1849 bis Herbst 1851, von 1859 bis
1861 und von Ende Juni 1884 bis zu seinem am 15. April
1888 erfolgten Tode.

Im Frühjahr 1880 schickte er seinen ältesten Sohn Eugen,
nachdem dieser mit dem Reifezeugnis für die Prima das
Progymnasium seiner Heimat Siegburg absolviert hatte, als
»Quartiermacher« für die Familie nach den Vereinigten
Staaten. Der junge Mann wäre lieber daheim geblieben,
um das Gymnasialabiturientenexamen zu machen, die Universität
zu beziehen und Gymnasiallehrer zu werden. Der
Vater aber riet ihm, nach Amerika auf »die Hochschule des
Lebens« zu gehen; dort könnte er sich eine bessere Existenz
gründen und zugleich die jüngeren Geschwister mitversorgen
helfen, um deren Zukunft Josef Dietzgen sehr besorgt war,
weil sein kleinbürgerliches Geschäft, eine Lohgerberei, von
Jahr zu Jahr durch kapitalistische Konkurrenz uneinträglicher
wurde. Eugen sollte in Amerika irgendeinen kaufmännischen
oder technischen Erwerbszweig erlernen; in einigen Jahren
wollte der Vater mit den anderen Kindern nachfolgen und
ihn eventuell mit dem Rest seines Vermögens bei Begründung
eines eigenen Geschäfts unterstützen.

Dieser Plan wurde mit glänzendem Erfolg durchgeführt.

Aus den Briefen des Vaters an den Sohn (1880 bis 1884)
sollen hier einige der wichtigsten Stellen mitgeteilt werden.
Wir lernen aus ihnen den ganzen Josef Dietzgen kennen:
wie er schafft, für seine Familie sorgt, seine Kinder erzieht,
und wie er das Martyrium des philosophischen Forschers
trägt, der in seiner schwierigen Denkarbeit durch die Notwendigkeit,
zunächst die materielle Existenz der Seinigen
sicherzustellen, sich zeitweilig gehindert sieht, aber keine der
beiden unerläßlichen Aufgaben über der anderen vergißt.

Voll Rührung und Bewunderung liest man diese Briefe,
die uns die pädagogische Kunst und die Lebensweisheit
Josef Dietzgens zeigen, in zweiter Linie aber auch
allen denen von Nutzen sein werden, die – ohne die väterliche
Fürsorge eines so weisen Ratgebers – das Experiment
unternehmen, im fernen Ausland ihr Glück zu suchen.

Der hier vorliegende Auszug bildet etwa den vierten Teil der
im dritten Band der »Sämtlichen Schriften Josef Dietzgens«
abgedruckten »Privatbriefe an den Sohn in Amerika«.


27. Mai 1880.


Hoffentlich sind bei Ankunft dieses die Gemütsmucken so
ziemlich überwunden und die Seele wieder frisch. Ohne alles
Weh kann so etwas nicht hergehen. Gefühle hat und muß
der Mensch haben, aber sie müssen dem Verstand unterworfen
werden. Wenn Dir also, lieber Eugen, für den Augenblick
die Fremde nicht blitzt und schimmert und wenig Anregung
bieten will, wenn Dir die fremden Menschen nicht
gefallen wollen und nur immer an die Lieben und Bekannten
traurig erinnern, die Du zurückgelassen, dann vertreibe Dir
und kannst Du Dir die Traurigkeit recht schnell mit dem
Gedanken vertreiben, daß es eben nur Stimmung, vorübergehende
Stimmung ist; daß das, was Dir monatelang ein
guter Plan geschienen hat, nicht durch eine momentane Gemütsfarbe
schlecht werden kann.

Schiffe Dich nur getrost auf meine Verantwortung ein.
Wenn Du Dir Land und Leute angesehen und dann zurückverlangst,
werde ich jederzeit alles tun, was möglich ist, um
Deine Wünsche zu befriedigen. Wenn mich aber meine Hoffnung
nicht trügt, wirst Du Quartiermacher für uns alle
sein. Sieh her! Der Gedanke, daß Du eine Mission hast,
muß Dir Mut machen. Und es ist eine ernste Mission. Was
hilft uns alle Schönheit des Vaterlandes, wenn es das tägliche
Brot nicht geben will. Mit diesem Gedanken mußt und
kannst Du der Fremde, den fremden Menschen, dem fremden
Sonnenschein, den fremden Häusern, Zimmern und Eckchen,
worin Du Dich kauern mußt, Poesie, Romantik abgewinnen.
Ich habe immer viel davon gehabt, und Du hast auch davon,
ich weiß es, hast von mir davon geerbt. Poesie und
Romantik verklären das Leben unendlich, verklären den
Genuß wie die Entbehrung. Nimm sie zur Hilfe, lieber
Eugen, und lebe wohl und schreibe oft und ausführlich.


23. Juni 1880.


… Du mußt auch wissen, daß die Leute in den großen
Städten und im bewegten Leben ihren Nebenmenschen nicht
so sanguinisch entgegenkommen wie die Dorfbewohner. Diese
lieben und verehren den Fremden, und jene vermuten einen
Gauner, bis er sich selbst ehrsam gemacht hat … Einen
Rat, den ich nicht oft genug wiederholen kann, den Dir
aber auch die Verhältnisse jeden Tag predigen: nur möglichst
wenig Prätension! Davon bringen alle Grünen zu
viel nach Amerika.

… Man muß auch zu genießen verstehen, dann ist das
Genuß, was sonst Widerwärtigkeit. Du müßtest nur wissen,
wie elende dreijährige Handlangerdienste die Lehrlinge hier
in Deutschland leisten müssen, um Dich als Amerikaner
glücklich zu fühlen. Ich bin der Meinung, daß Du dort
Deine Lehre in der Hälfte der Zeit absolvierst.[15]


4. Juli 1880.


… Daß Du Dich einsam fühlst in diesem interessierten
großstädtischen Getriebe, ist sehr natürlich. Ich hoffe aber
sehr, daß sich dies auch in kurzer Zeit bessern wird; und
bis zur Ankunft dieses, denke ich, wirst Du schon hin und
wieder Bekanntschaft machen, die Dein Gemütsleben stärkt
und die Trennung von Deinen Lieben in der Heimat erleichtert.
Gerade solche Trennung und entferntes Voneinanderleben
läßt den gemütvollen Menschen den Wert eines
innigen Familienlebens empfinden; es soll uns alle in dem
Vorhaben bestärken, dasselbe zu pflegen und recht fest zusammen
zu streben. Aber zu diesem Zweck will durchaus
die ökonomische Frage – diesmal die Familienökonomie –
befriedigend gelöst sein. Mit diesem Gedanken, daß Du mir
helfen willst dazu, werden wir hoffentlich unseren Zweck und
unsere Wiedervereinigung erreichen …

Du mußt Dir etwas angelegen sein lassen, K.[16] für Dich
einzunehmen. Darfst nicht verlangen, daß er entgegenkommen
oder sich irgend bequemen soll; nur immer denken: die Reihe
ist an mir. Also nähere Dich wiederholt und unablässig;
und scheint es Dir, als würdest Du abgewiesen, glaube nicht
daran. Aus seinen Briefen hast Du ja ersehen, daß er mir
gewogen, und bin ich überzeugt, wenn für irgend einen,
tut er auch etwas für Dich, um meinetwillen. Diesen Glauben
mußt Du haben, daran nicht kleinmütig werden, dann wirst
Du auch reüssieren. Du darfst die Charaktere der Menschen
nicht ändern wollen, sondern nur suchen, Deinen eigenen
geschmeidig dem notwendigen Bedürfnis zu akkomodieren …

Dein ganzes Lernen kann zunächst in nichts bestehen wie im
Umgang, besonders mit Englisch redenden Menschen. Pflege
speziell den Verkehr mit K.s Kindern und den Damen im Hause.

Auch wenn Du zurückkehrst, wird der Amerikanismus sein
Gutes haben. Man lernt dort wenigstens gewöhnlich den
deutschen Humbug der Vornehmtuerei verachten und sein
Glück nicht im Dekorum, sondern in sich selbst suchen. Wenn
wir hier nur über das lächerliche Dekorum weg wären, dann
könnten wir alle hier und überall leicht und glücklich leben.



Meine Überzeugung ist und bleibt: wenn Du nur kurze
Zeit Dich im amerikanischen Geschäft umgesehen, wirst Du
Deine Kenntnisse und Lebensstellung nicht mit einem hiesigen
Gymnasiallehrer vertauschen wollen.


1. August 1880.


Kommt nun der Herbst, wirst Du drüben auch das schönste
Klima der Welt kennen lernen.

Weil Du die antiamerikanischen Reden des Bodenseers
so gläubig und antiamerikanisch aufgenommen, glaubte ich
schließen zu müssen, daß Deine Stimmung antiamerikanisch
geworden. Ich habe vor einigen Jahren eine Reisebeschreibung
über die Vereinigten Staaten gelesen, in der alles, was
ich selber dort erfahren und das mein Wohlgefallen erregt
hatte, ganz wahrheitsgetreu geschildert und doch im abfälligsten
Sinne beurteilt wurde. Die Sache hat mich damals
königlich amüsiert, und erzähle ich es nur, um zu sagen und
zu zeigen, wie natürlich es ist, daß alle Objekte subjektiv angeschaut
werden. So ist es auch mit dem Kaufmannsstand:
hüben wie drüben. Übrigens solche Leute wie Deine Reisegefährten,
die großartig auftreten und nichts hinter sich haben,
da ist Europa voll von, und ich bin überzeugt, daß der insoweit
ehrenhaftere Charakter des Amerikaners, der die Bläherei
nicht kennt, aber auch nichts davon ahnt, daß irgendeine
Arbeit oder ein Erwerb unehrenhafter sein könnte wie
die gedankenlose Wichtigtuerei, bei näherer Bekanntschaft Dir
besser zusagt.


10. August 1880.


Die Welt ist überall schön, und wenn Du Dich ein wenig
heimisch in Amerika gemacht, wird es Dir sicherlich dort gefallen.
Deine Aufgabe ist gar nicht groß; nur sorgen, daß
Du lernst, in irgendeiner Weise Dein Brot verdienen, dann
habe ich die Kraft, Dir das weitere Verdienen leicht zu machen,
und da ich Dich nun bis dahin unterstütze, so ist ja gar keine
Ursache zum Zagen. Von ein paar Wochen der Einsamkeit
im Menschenmeer von New York mußt Du Dich nicht unterkriegen
lassen. Mit Mut und Sparsamkeit haben wir beide
zusammen alle Mittel, um die Verhältnisse zu bändigen.[17]
Leiste Dir etwas mehr Zerstreuung, benutze die Abende, um
Bekannte aus der hiesigen Gegend, deren es genug dort gibt,
aufzusuchen. Nimm Anteil an allem und an allen, an der
Welt und nicht nur an Siegburg oder an irgendeinem anderen
Krähwinkel.


29. August 1880.


Der Schritt, den wir beide getan, war in Anbetracht unserer
Verhältnisse notwendig. Wenn Du Dir das zu Herzen
nimmst, kannst Du sehr leicht sentimentale »Gedanken« –
wäre ich da oder dort, hätte ich dies oder das ergriffen –
aus dem Sinn schlagen. Die Welt ist überall schön und
poetisch, und die Erwerbsverhältnisse sind in Amerika weit
schöner wie hier; sie aber bilden die Grundlage alles Hohen
und Schönen.


5. September 1880.


Noch ist unser Vermögen so viel, daß, wenn wir uns als
Proletarier betrachten, es leicht wird, uns eine ganz erträgliche
Proletarierexistenz zu schaffen. Wenn wir uns aber
zur begüterten Klasse zählen und danach wirtschaften wollen,
geraten wir in eine Lage, aus der es keine Rettung gibt.
Meine Kinder sind für diese Erkenntnis zu kurzsichtig, darum
habe ich die Pflicht, entsprechend zu handeln. Du sollst mir
helfen, lieber Eugen, und wenn Du die Vereinigten Staaten
kennen gelernt hast, wirst Du sagen, daß Du kannst …
Auch was Ohm Philipp vorgeschlagen, wäre nicht gänzlich
verfehlt. Wenn Du dort in ein paar Monaten die Schriftsetzerei
erlerntest, könnten wir uns ganz leicht irgendwo ein
Zeitungsunternehmen erwerben. Kurz, Mannigfaltiges sehen
und lernen laß nur Deine Aufgabe sein; dann wirst Du nach
zwei bis drei Jahren selber sagen, daß Du besser daran bist
wie ein deutscher Gymnasiallehrer. Das sind ja doch meist
arme, höchst einseitige, geknechtete Menschen, die über ihre
erbärmliche Gelehrsamkeit kaum hinaussehen.


26. September 1880.


… Sehe mit Vergnügen, daß Du Dich daran gemacht,
praktisch anzugreifen (in K.s Fabrikgeschäft). Daß Dir die
Handarbeit für den Anfang schwer wird und Energie kostet,
kann ich mir lebhaft denken. Nur Mut und Ausdauer! Wenn
Du die rechte Einsicht hast, wie wertvoll es für das Leben
der Zukunft ist, nicht nur mit dem Kopf, sondern auch mit
Hand und Arm in die Räder der Volkswirtschaft eingreifen
zu können, wie solche mannigfaltige Übung für die verschiedensten
Lebenslagen geschickt macht, eine wie große Unabhängigkeit
daraus resultiert, dann muß Dir das die Pein
versüßen. Du hast ein gutes Beispiel an Haug. Wenn der
nur im Polytechnikum und nicht auch in der Werkstätte gebildet
wäre, würde es ihm nicht so leicht werden, von Siegburg
nach Philadelphia überzusiedeln. Du sollst gewiß nicht
das Taglöhnern lernen, sondern nur die Fähigkeit, ein halbes
Handtagewerk zu leisten; das macht geschickt, hundert Dinge
anzugreifen, denen der beste Federfuchser wie ein Tölpel
gegenübersteht …


3. Oktober 1880.


Laß Dir nur ja recht angelegen sein, K. in jeder Beziehung
zu befriedigen und ihn und seine Angehörigen[18] möglichst
für Dich einzunehmen. In solchen Verhältnissen mußt
Du etwaige Widerwärtigkeiten und Antipathien durch ernsten
Willen zu überwinden suchen mit dem Gedanken, daß alles
Unangenehme wenigstens ebensoviel subjektiv als objektiv ist.
Man kann ja sowenig die Verhältnisse als die Menschen nach
Wunsch ändern, sondern muß sie nehmen, wie sie eben sind,
und aus allem das Beste zu machen streben …

Immer in der Gegenwart an alle Möglichkeiten der Zukunft
denken, aber doch die Gegenwart und dreimal die
Gegenwart warm halten …

Offenheit und Zutraulichkeit im Verkehr mit K. glaube
ich Dir nicht genug empfehlen zu können. Niemals verschlossene
Zurückhaltung; die führt zu nichts Gutem; lieber
Bruch.


16. Oktober 1880.


Dein Gedanke, eventuell auch Anstreicher und Dekorateur
werden zu können, hat mich froh gemacht. Der Reichtum
aller Länder entwickelt sich stark und der Amerikas doppelt
schnell; das sichert dem dekorativen Bedürfnis eine steigende
Zukunft. Die Kunst soll dem Menschen dienen, mithin praktische
Verwendung finden. Wenn Du Dich auf solchem
gleichsam handwerkmäßigem Wege zum Künstler ausbilden
kannst, das wäre ein rechter Weg. Aber nur ja nicht voreilig!
Der kaufmännische Weg, auf dem Du gegenwärtig
wandelst, gehört mit dazu und würde auch dazu später
unberechenbare Vorteile gewähren. Ebenso der Umgang mit
der Färberei in K.s Fabrik.

Versäume nichts, wo es etwas zu lernen gibt. Auch den
mechanischen, maschinellen Teil betrachte nicht als außerhalb
der Sphäre. In der modernen Industrie hängt alles
mit den Maschinen zusammen. Denke nicht, ich mute Dir
zuviel zu. Nur ein paar Handtäste, eben wissen, wie man
eine Sache angreift, ist oft von großem Wert.

Nun möchte ich Dir noch warm empfehlen, unter allen
Umständen wahre Bildung, nicht die mit Gänsefüßchen, nicht
die »Bildung«, hochzuhalten und besonders in Amerika nicht
zu vergessen, daß man schachern soll für das Leben, aber
nicht leben für den Schacher. Auch im Urteil gegen und
über Deine Umgebung nie hart, sondern stets human zu
sein. Um liebenswürdig zu handeln, muß man liebenswürdig
denken; Tugenden und Fehler stecken immer ineinander; auch
der Bösewicht ist ein guter Kerl, und der Gerechte sündigt
des Tages siebenmal.

Mich verfolgt seit früher Jugend ein logisches Problem,
»die letzten Fragen alles Wissens«. Das sitzt mir wie ein
Stein im Kopf. Wenn im Laufe meiner vergangenen Jahre
die Not herantrat, konnte ich es auf ein paar Jahre verlieren;
aber nach hergestellter Ordnung der Dinge kam es
immer wieder, und immer verstärkter und klarer, so daß
mir erst in den letzten Jahren die Überzeugung gewachsen
ist, es sei meine Lebensaufgabe, sowohl innerer Seelenfriede
wie die sittliche Pflicht fordern Hingabe und Arbeit für dasselbe.
Daher kommt es auch, daß ich immer danach strebe,
einen Associé zu finden, der mir helfen soll, die ökonomische
Bürde zu tragen. Daher meine Unfähigkeit, das Detailgeschäft
hier ohne Hilfe zu betreiben. Mein Sinnen geht
überall dahin, den Kopf leer zu halten, damit ich dem Problem
nachhängen kann. Seit den letzten Jahren bin ich gar
übel daran, es steht mit mir auf und geht mit mir schlafen,
und die leiblichen Sorgen gestatten mir doch keine Ruhe,
um viel daran zu tun.


23. November 1880.


Du hast sicher noch zuviel des verkehrten europäischen
Spleens im Kopf. Eugen! Eugen! sei klug! Ich helfe gern,
doch hilf Du auch. Verschiedenen Arbeiten einen verschiedenen
Rang beilegen und nicht das für das Höchste halten,
was just der Zweck erfordert – ohne weitere Rücksicht –,
das ist ein heilloser europäischer Spleen, der noch von der
alten Gewohnheit herrührt, das Volk in Herren und Knechte
einzuteilen. Ich merke, Du bist unwillig und räsonierst in
Dir über Dinge, die doch gar natürlich sind und nicht anders
sein können. Daß K. seinen Sohn protegiert und ihm mehr
glaubt wie Dir, auch dessen Fehler leichter übersieht wie die
Deinigen, ist gar zu natürlich. Du läßt Dich zuviel von
Deinen Sympathien und Antipathien mitnehmen. Dem muß
man widerstehen. Wenn K.s Sohn auch mürrisch und launisch
ist, laß ihn sein; es ist nicht Deine Aufgabe, ihn zu
ändern, sondern zu ertragen und das möglichst Beste daraus
zu machen.

Du scheinst auch überempfindlich zu sein. Denke doch, daß
die Leute uns nichts schuldig sind und es immerhin für den
Anfang angenehmer für Dich ist, unter Bekannten als unter
Wildfremden zu sein. Ist K. einsilbig und verschlossen, nun,
das ist eben seine Weise; die legt er ja nicht an, Dich zu
verletzen, und kannst nicht verlangen, daß er sie um Deinetwillen
ablegt. Ich weiß, die Amerikaner sind übermäßig von
sich eingenommen und sehen auf Europa und speziell auf die
Deutschen übermütig herab. Das kränkt anfangs, aber Du
mußt überwinden und das Heilmittel in Dir, nicht an anderen
suchen. Stolz und selbstbewußt, das ist recht und dabei doch
zart sein. Dir selber nichts vergeben und anderen alles.

Das kleine mobile Vermögen, das ich noch besitze, sind
Blutstropfen, die wohl müssen zu Rat gehalten werden.
Wenn Du von K. aufbrichst, darf es nicht im Trotz geschehen;
nicht Dich überwerfen mit K., kein unartiges Wort:
suaviter in modo, fortiter in re! Wenn Du so handelst,
bin ich bei Dir bis zum letzten Cent. Aber nur nicht rappelig!
Versuch es noch ernstlicher mit dem jungen K. als
bisher. Nimm Dir vor, durch ein hartes Wort Dich nicht
aus dem Konzept bringen zu lassen. Ist er unartig, die Unartigkeit
fällt auf ihn zurück – sei Du deshalb doppelt
artiger. Zeige Dich immer unabhängig, dabei nie beleidigt;
Du mußt Deinen Stolz demütigen um der Sache willen,
und ihn doch behalten und ihn gebrauchen, wenn Du die
Macht hast; aber nie etwas wollen, was man nicht kann.
Das Recht ist nur ein Begriff, aber das Faktum die Wahrheit
– also immer nach dem Faktischen handeln, nie nach
Gefühlen und Reizbarkeiten. Sprich Dich mit K. aus. Sage
ihm alles, was Du auf dem Herzen hast, mit Abwälzung
alles Kleinlichen. Strebe unabhängig und selbständig nach
Deinem Zweck, welcher vorerst nur dahin geht, eine Stellung
zu haben, worin Du 6 oder 8 Dollar wöchentlich verdienst;
kannst Du das nicht beim jetzigen Prinzipal, bei K. erreichen,
dann gebe Dir wohl den Anschein der Geduld, aber strebe
ungeduldig danach, anderweitig Dein Heil zu versuchen, und
benachrichtige mich zur rechten Zeit, daß ich Dir Geld schicke.


5. Februar 1881.


Bemühe Dich nur, Deinen Prinzipalen gegenüber und bei
Deinen Mitgehilfen alle etwaigen Antipathien zu überwinden.
Lasse Dir angelegen sein, nicht nur durch Leistungen, sondern
auch durch artige Worte Dich festzusetzen in Deiner
Stellung. Wenn letzteres zu guten Leistungen hinzukommt,
ist es ungemein wirksam. Wenn Du nach höherem Lohn
strebst, so tue das nur, insofern alle anderen Verhältnisse
zusagen, mit der größten Delikatesse. Wenn Du die deutsche
Demut mit der amerikanischen Independenz in geschickter
Weise zu verbinden weißt, das macht den Kapitalkerl!

Ein ordentliches Salär ist eine schöne Sache, jedoch rate
ich, lasse Dir noch mehr angelegen sein, in das Geschäft,
das Du da gefunden, nun auch richtig hineinzukommen:
vom Verkäufer im Innern auch zum Verkäufer nach außen
zu gelangen, Waren, Kundschaft und Buchführung kennen
zu lernen. Aber Eile mit Weile!


30. März 1881.


… Mit dem Gedanken, daß der erste Verkäufer nicht mehr
versteht und tut wie Du und doch ein vierfaches Salär erhält,
darfst Du Dir Deine Stellung nicht verleiden lassen.
Wie mancher Sekondeleutnant ist ein ebenso tüchtiger und
noch viel kapablerer Militär wie der General, und muß doch
seine Zeit abwarten. Wenn auch noch etwas Geld draufgeht,
laß Dich nicht kümmern, der sichere Gang ist der vorzüglichere.
Du solltest der Prinzipalität in Bescheidenheit die
Vorstellung machen, daß Du Dir gerne gerade bei ihr eine
Zukunft erarbeiten möchtest, daß sie Dir aber wenigstens
genug zahlen möchte für Dein notdürftiges Auskommen, denn
es sei Dir peinlich, jetzt noch um Geld nach Hause zu schreiben,
und Deine Kasse sei zur Neige. Wenn Du es dann
bis zu 15 Dollar wöchentlich gebracht hast und findest die
Vorrückung zu langsam, so wirst Du leichter bei irgendeinem
Konkurrenten der Firma ankommen. Das längere Fungieren
aber scheint mir erste Bedingung. Bist Du einmal
außer Stellung, so ist es zehnfach schwerer ankommen.


25. April 1881.


… Das Schwerste ist jetzt überwunden. Nach drei Monaten
trägst Du nochmals auf Gehaltserhöhung an, und schon nach
zwei, wenn Du fühlst, daß Du an Fähigkeiten und Leistungen
Fortschritte machst, würde ich die Prinzipale in bescheidenster
Weise bitten, Dein ernstes Streben mit ein paar Dollars
wöchentlich zu encouragieren. Aber es so machen wie diesmal,
mußt Du künftig vermeiden. Ich merke schon, Du hast
von mir geerbt; mir wird es auch schwer, den Stolz zu
beugen und mit guten Worten und Bitten das zu erbetteln,
was ich für mein Recht halte. Aber der richtige, der erfolgreiche
Weg ist es nicht, wenn man – so wie Du getan –
und ich habe es auch schon mehr so gemacht – dem guten
Freunde die Pistole auf die Brust setzt. Nimm Dir ernstlich
vor, solche delikate Fragen nächstens weniger ernst und dringlich,
sondern mit lächelnder Lippe und jüdischer Zähigkeit
zum Austrag zu bringen.


15. Juli 1881.


Strebe möglichst mit Behaglichkeit. Ein beruhigtes, wenn
auch frugales Unterkommen, welches Interesse für alles
Schöne, Wahre und Gute übrig läßt, ist jeder auch noch
so fruchtbaren Jagd nach Geld und Gut vorzuziehen. Ich
hoffe wohl und freue mich, wenn das amerikanische Klima
Dich so weit ansteckt, daß Du erwerbslustig und -fähig wirst,
weil das Erwerben das Sine qua non von allem ist; aber ich
hoffe, daß Du Dein besseres Sein darin nicht aufgehen läßt.


3. August 1881.


Du mußt vor allem streben, Dich und Deine subjektiven
Anschauungen beherrschen zu lernen und Deiner Zukunft
oder Vernunft – wie man es nennen will – die momentanen
Gefühle zu opfern. Die Klugheit erfordert durchaus,
sich der Kunst zu bemeistern, allen Persönlichkeiten, auf deren
Umgang Du angewiesen bist, liebenswürdig zu erscheinen,
ohne deshalb auf den eigenen Charakter und die eigenen
Rechte zu verzichten. Dabei halte immer fest, daß ein Recht,
wozu die Macht fehlt, Dich in Besitz zu setzen, nur ein ideales
Recht ist, dem die »Wirklichkeit« fehlt, das man also nicht
hat oder doch nur im Kopfe hat, aber erst durch zweckmäßige
Handlung verwirklichen kann.

Deine Gedanken hängen wohl immer noch mehr und lieber
an der Vergangenheit wie an der Zukunft? Das kommt aber
daher, daß Du in der Heimat ganz und gar ein nur ideales
Leben geführt hast. Du hast die Menschen und Verhältnisse
hier nur von der schönen, gemütlichen Seite gesehen.

Ich würde bedauern, wenn es anders wäre, aber auch
wenn Du den Revers zu spät sähest. Was in Amerika so
offen zutage liegt: der abgöttische Tanz um das eigene Ich,
das ist hier noch mehr verbrämt mit Sitten und Phrasen,
mit Überbleibseln der Vergangenheit. Aber unter der Maske
der Verwandtschaft, Freundschaft, der Lieb und Treu kommt
doch auch hier immer nackter und nackter das wahre Gesicht
des Eigennutzes zum Vorschein. Die Bande der Familie, der
Freundschaft und Liebe werden täglich mehr zu losen Bändchen,
zu Flitter an der Frage nach »barer Zahlung«. Ich
bin kein Pessimist. Die bösen Erfahrungen, die ich mit Geschwistern,
Verwandten und Freunden gemacht, haben mir
nie die Liebe rauben können, – aber nur darum nicht, weil
ich weiß, daß es so kommen muß, daß die einzelnen Menschen
keine Schuld tragen, sondern nur die bösen Verhältnisse,
daß nur die kapitalistische Produktion das Gift bringt.
Darum ist denn auch mein Haß nicht gegen die Eigennützigen
gerichtet, sondern gegen den Eigennutz; darum erwarte
ich keine Besserung von der Moralpredigt, sondern
von der Entwicklung der ökonomischen Verhältnisse. Der
handgreifliche, fortwährende Aufschwung der Produktion erlöst
die Menschen von der Armut, von der Erbsünde und
vom Teufel.


17. September 1881.


… Was Dich für das Geschäft (in dem Du jetzt arbeitest:
Instrumente für Ingenieure und Architekten) schätzenswert
macht, sind besonders – denke ich – die guten Vorkenntnisse,
welche Dich befähigen, leichter mit den mathematischen
Instrumenten Dich bekannt zu machen; und ohne eingehende
Bekanntschaft mit dem Gebrauch und Zweck der Dinge kann
man unmöglich ein guter Verkäufer werden. Ich erinnere
mich aus meinem früheren Geschäft in Winterscheid, daß
die Reisenden kamen und Kaffee verkauften. Wenn ich dann
fragte, wo der Kaffee herkommt, dann wußten sie nur, daß
er in Amsterdam gekauft war und Cheribon, Java und
Menado genannt wurde; aber wie die Holländer dazu gekommen,
ob er privatim aufgekauft wurde an den Produktionsplätzen,
oder ob es eine Aktiengesellschaft sei, welche die
Auktionen in Holland veranstaltete, oder ob die Sache Regierungsangelegenheit,
davon wußten die Pomadenhengste
nie etwas. Und ich habe mich damals schon sehr über solche
Unwissenheit mokiert, da sich die Leute doch gerade diese und
keine andere Sache zum Geschäft machten. Möchte Dir deshalb
anraten, Dich eingehend nach dem Gebrauch, nach Herkommen,
Geschichte und allem, was Du über Deine Geschäftsartikel
erfahren kannst, angelegentlichst zu erkundigen. Nur
wenn man etwas weiß, kann man auch etwas sprechen, das
nicht fade und trivial ist …




22. September 1881.


So angenehm, wie unter guten Umständen das Leben in
einem kleinen deutschen Landstädtchen ist, so heillos verpestet
ist die Luft darin, wenn der »Kampf ums Dasein« gefordert
wird.

Du schreibst, daß Du gern an das ideale Leben zurückdenkst,
das Du hier geführt. Es wäre schade, wenn es anders
wäre, doch auch schade, wenn eine krankhafte Sehnsucht
Dir den Reiz der Gegenwart verkümmerte und Dein Streben
erschlaffte. Muß gestehen, ich habe in diesem Punkte so etwas
Furcht und Sorge um Dich und freue mich deshalb ungemein,
wenn ich aus Deinen Briefen zuweilen sehen kann,
daß Dein Gemüt heiter und Deine Stimmung durchgehends
energisch ist. Sentimentale Augenblicke hat jeder. Du mußt
Dir einmal klar vorstellen, worin der Reiz des hiesigen Lebens
denn eigentlich besteht. Von den Leuten nach Herkommen,
Stand und Aufführung gekannt zu sein und dadurch Achtung,
Vorzug, Teilnahme und Entgegenkommen zu genießen,
das ist gleichsam eine Würze des Lebens, die einen Pulsschlag
hineinbringt, der gewiß nicht zu verachten ist. Aber
solche Ingredienzien sind auch nur wirksam, wenn der Stoff
gut ist, dem sie beigemischt werden. Um diesen Stoff zu erhalten
– erhalten im Sinne von konservieren und erwerben
– bist Du hinausgegangen, und wenn Du nun auch
von der Würze einstweilen viel entbehren mußt, so sollst Du
doch nicht verkennen, daß man, wenn nur der Lebensstoff
gegeben ist, sich das andere auch anderswo leicht verschaffen
kann.


25. November 1881.


Vivat der Stadtreisende! Soeben die briefliche Nachricht
empfangen, daß sich Deine Andeutungen per Postkarte bestätigt
haben.

Jetzt, lieber Junge, sind wir wieder alle auf dem Damm.
Wenn man weiß zu erwerben, ist dies mehr wert als Vermögen.



Über den neuen Wirkungskreis, den Du errungen, freue
ich mich noch mehr wie über die Gehaltsaufbesserung, doch
ist auch letztere ganz erfreulich.

Was wird das für eine Freude sein, wenn Du einmal
heimkehrst und wir uns alle wiedersehen! Das Schönste aber,
was ich mir denken kann, ist, wenn Du uns alle mitnehmen
kannst, ohne daß wir beladen sind mit einer ängstlichen Sorge
um die Zukunft. Aber auch jetzt bin ich schon froh. Das
Glück haben nicht viele Familien, daß sie stets zusammenbleiben
können.

Unser Gehilfe Knöfel ist nach der Heimat gewesen. Hat
von dort geschrieben, ob er zurückkehren könne. Ich habe
ihm dann einen annehmbaren Vorschlag gemacht. Er ist
wiedergekommen, hat vier Tage gesoffen und zwei gearbeitet,
und sich nun entschlossen, nach Amerika zu gehen. Wahrscheinlich
wird er nach sechs oder acht Tagen von hier abreisen.
Wenn er nach New York kommt, wird er Dich jedenfalls
aufsuchen. Sein Geist ist stark, aber das Fleisch ist
schwach. Ich glaube, daß er drüben seine paar hundert Mark
verduseln und dann ein guter Arbeiter sein wird.


22. Dezember 1881.


… Daß die Amerikaner angespannter arbeiten wie die
Leute hier, weiß ich wohl aus eigener Erfahrung; aber was
die Entschädigung durch Vergnügen anbelangt, dünkt mir
doch, daß diese Sucht hier noch schlimmer ist. Die Bierbank
und öde Gesellschaft ist wohl nirgends mehr gepflegt wie in
unserem deutschen Philisterium. New York und die Großstädte
machen eine Ausnahme, sonst im Innern des Landes
ist nach meiner Erfahrung der Amerikaner ein sehr ernster
Mann, der mehr die Einsamkeit liebt und pflegt wie irgendeine
andere Nation.

Leider lebt in aller Welt die Volksmasse noch immer in
einer geistigen Wüste. Mit der Tatsache, daß Du an Deiner
inneren Ausbildung mehr arbeiten möchtest, als Dir die
Stellung vergönnt, mußt Du Dich eben abfinden, so gut es
angeht. Es ist das ein Weltleiden. Darum war bisher auch
alle geistige Entwicklung hauptsächlich das Werk der bevorzugten
Klassen, und fand die aristokratische Konstitution der
Gesellschaft früher auch ihre Berechtigung darin, daß die
Masse arbeiten mußte, damit die wenigen Muße hatten zur
Förderung der Kultur. Jetzt darf auch die Masse Muße
fordern, weil eben die Kultur so weit gediehen ist, daß der
nötige Proviant in einem Viertel der alten Zeit beschafft
werden kann.

Das Reisen im Staate New York muß Dir doch Vergnügen
machen. Die Natur ist da ja wirklich besonders schön,
namentlich zwischen Albany und Buffalo sind sehr schöne
felsige Gebirgspartien. Aber auch die Gegend am Hudson
hat mir gefallen. Empfehle Dir, Washington Irvings »Sketchbook«
zu lesen, und wenn Du etwas Ernstes studieren willst,
rate Dir sehr an, Dich mit der Literaturgeschichte aller Zeiten
und Völker zu beschäftigen. Die englische Literatur, die
Dir am leichtesten zugänglich, ist wohl die schönste von allen;
aber natürlich hat jedes Volk seine besonderen reizvollen
Eigentümlichkeiten. Mit Zeitungen und dergleichen rate ich
Dir nicht, die schöne gute Zeit zu vertrödeln.


1. Januar 1882.


Lege auch einen Abschnitt aus der »Kölnischen Zeitung«
bei, aus dem Du lernst, wie überfüllt alles und wie schwer
hier das Fortkommen für die jungen Leute ist.

Du kannst Dir kaum denken, wie deprimierend das auf
den Charakter der jungen Leute wirkt, so bis an die dreißig
Jahre herumzulungern, äußerlich den hoffnungsvollen Mann
spielen zu müssen, und inwendig einen Placken an den anderen
setzen, um nur die Blöße decken zu können. So sind viele Siegburger
Apotheker geworden und finden sich nicht besonders
wohl dabei. Ohne die Fonds, eine eigene Apotheke erwerben
zu können, soll das Fach sehr schlechte Stellungen bieten.



»Homo sum«[19] habe in den Weihnachtstagen gelesen und
mich recht dabei amüsiert. Verstand dadurch auch um so viel
besser die Philosophie Deines letzten Briefes. Es ist mir sehr
lieb, wenn Du Dich derart über Deine innersten Gedanken
öfters aussprichst. Dergleichen vermindert den Raum, der
zwischen uns liegt.

Der Anachoret Paulus hat mir viel Vergnügen gemacht,
aber auch die Episode zwischen Polykarp und Vater und
Mutter.

Die freiwillige Armut und Abstinenz hat gewiß ihre gute
Seite, nur mußt Du Dich erinnern, daß sie aus der heidnischen
Völlerei hervorgegangen, und daß die Armut so einseitig
ist wie die Völlerei, die Wahrheit oder Vernunft nun
aber die Umfassung beider Extreme erfordert, nicht: entweder
– oder, sondern: sowohl – als auch. Sowohl reich wie
arm. Wir wollen unsere Begierden mäßigen, unsere Lebensart
auf das einfachste reduzieren, ohne zu vergessen, daß
solche Reduktion den Zweck hat, uns reicher zu machen,
reicher sowohl an materiellen wie an geistigen Gütern. Beide
Güterarten gehören durchaus zusammen und sind nur Formen
oder Arten eines Guts, des Guten schlechthin.


16. Januar 1882.


Ich wünschte besonders, daß der Eindruck, den »Homo
sum« auf Dich gemacht, etwas haften bliebe, das heißt die
Erkenntnis, daß eine gewisse Abstinenz zur Erreichung einer
befriedigenden Seelenstimmung unumgänglich ist. Du sollst
die Welt und das Vergnügen nicht meiden, aber auch die
Einsamkeit nicht. Der Wechsel zwischen beiden gewährt den
höchsten Genuß.

Der Kunstsinn liegt bei Euch drüben in Amerika noch
im argen; hat sich in den letzten Jahrzehnten jedoch sehr
gehoben und wird voraussichtlich in den nächsten Jahrzehnten
riesig steigen, weil nirgends der Reichtum so zunimmt
wie dort. Und Reichtum muß und wird immer danach streben,
seinen Genuß durch die Kunst zu erhöhen. Deshalb
glaube ich, daß eine kunsthandwerkmäßige Ausbildung für
eine amerikanische Zukunft zweckmäßig sein könnte …


20. Februar 1882.


Möchte jetzt gern einmal von Dir hören, ob Du auch
schon das erworben hast, was ich immer als mein bestes
Akquisit von meiner ersten amerikanischen Tour betrachtet
habe: das Gefühl, mit einem Lande und mit Verhältnissen
bekannt geworden zu sein, wo man die hier allgemein so
schwer drückenden Sorgen für das tägliche Brot auf die
leichte Schulter nehmen kann. Wenn das ist, dann hast Du
viel, unendlich viel, etwas gewonnen, was ein Vermögen
wert ist.


3. April 1882.


Deine letzten Nachrichten haben mir nicht nur viel Sorge
gemacht, sondern waren mir besonders unerfreulich, weil ich
sehe, daß Du einen so großen Leichtsinn hast, wie ich nie
vermutet habe. Die zwölf Dollar pro Woche, die Du errungen,
waren nötig zur Existenz, und so das Notwendige
aufs Spiel setzen, um ein übriges zu gewinnen, ist unverantwortlich.
Ich wünsche nur, daß die Sache sich besser gestaltet,
wie meine Liebe zu Dir mich fürchten läßt. Also
fünfzig Dollar Schulden hast Du schon bei Sorge und zehrst
wahrscheinlich auf Kredit! Das kann nur gut enden, wenn
Du nicht manchen Tag nach einem neuen Unterkommen zu
suchen brauchst. Denke und hoffe optimistisch, aber handle
pessimistisch. Wenn Du etwas von meiner Kraft hättest, dann
würdest Du sofort Deine Ausgaben auf das Allernotwendigste
einschränken, buchstäblich von Brot und Wasser leben
und möglichst schnell in Arbeit treten, gleichviel ob man
zwanzig oder nur drei Dollar dafür zahlt. Solche Handlungsweise
würde von Verstand zeugen, aber große Ansprüche
machen, die man nicht zu erringen und zu bestreiten
weiß, ist eine törichte, eitle Kaprice. Weißt Du auch, daß ich
froh wäre, wenn ich den Wert von zwölf Dollar wöchentlich
nicht nur für mich, sondern für uns alle hier zu verzehren
hätte? Solange Du mir nicht sagen kannst: »ich habe
hundert Dollar für einen Notpfennig zurückgelegt«, so lange
schelte ich dich leichtfertig.


18. April 1882.


… In solchen Lebenslagen wie gegenwärtig mußt Du auf
die gewohnheitsmäßige Befriedigung Deiner Lebensbedürfnisse
verzichten können, nach Pittsburg und dem Westen per
Emigrantenzug fahren und aus der Tasche von Wurst und
Brot zehren. Ich habe das xmal wochenlang getan und bin
dabei so heiter geblieben, als wenn ich an der Table d'hote
gespeist hätte. Im Gegenteil. Die Kraft der Entsagung ist
ein wirksames Gegenmittel gegen die Bedrückung des Gemüts,
welche die sorgenvolle, prekäre Lage notwendig mitbringt.


26. April 1882.


Wir haben die Karte empfangen, worin Du Dein neues
Engagement anzeigst. Es hat also gut gegangen; aber doch
wünschte ich, daß Du so viel Freiheit über Dich selbst gewönnest,
um einzusehen, daß man zeitweise seinen Gefühlen
mehr Zwang antun muß.

… Dein stolzer, unabhängiger Sinn ist mir sehr lieb
und wert, aber um ihn zu realisieren, um wahrhaft unabhängig
zu werden, mußt Du auch das dialektische Gegenteil,
den unterwürfigen Sinn üben und pflegen. Es ist das
wohl ein Widerspruch, aber ein durchaus sinniger, wie das
reale Leben ihn überall fordert.

Dafür, daß Du mich so fleißig über die Einzelheiten Deiner
Krisis unterrichtet hast, bin ich Dir noch besonders dankbar.
Es hat mich das wohl für einzelne Tage und Stunden
recht besorgt gemacht, auch wohl eine schlaflose Nacht verschuldet,
aber im ganzen sehe ich doch, daß die Situation
nicht so schlimm ist, daß Deine Aussichten mannigfaltiger
sind, wie ich sie mir anfangs vorstellte. Laß uns nur recht
fest zusammenhalten, und wir werden alle Hindernisse überwinden …


14. Juni 1882.


Herrschaft über die Natur ist der Adel des Menschen.
Ursprünglich Tier, wird er Mensch und Herr erst dadurch,
daß er dem Naturwalten hinter die Schliche kommt. Der
Zweck aller Kultur geht dahin, die natürliche Abhängigkeit
zu besiegen und Herr zu werden. Nur innerhalb gewisser
Schranken kann das gelingen. Auch wenn die Menschheit
das Errungene in der Zukunft verzehnfacht und verhundertfacht,
verbleibt sie in natürlicher Abhängigkeit. Die menschliche
Herrschaft kann immer nur eine vernünftig beschränkte
sein.

Was also die Aufgabe des ganzen Geschlechts, ist auch
Deine persönliche, individuelle Aufgabe: Du willst und sollst
Herr Deines Geschicks werden. Obgleich Du Momente hast,
wo Du Dich jetzt schon als solcher fühlst, wirst Du auch
Momente haben, wo Du Deine Untertänigkeit empfindlich
merkst. Also bist Du soviel Knecht wie Herr, jedes relativ,
das heißt einer, der sich emporarbeiten will, der dies Streben
als hoch und hehr erkennt, ohne zu verkennen, daß er nie
einen absoluten Gipfel erreichen kann.

Wenn nun die Menschheit des geistigen Scharfsinns zum
Kulturfortschritt bedarf, so kannst Du im Verkehr mit den
Widerwärtigkeiten der List nicht entraten. Weder der Wunsch,
frei, noch das empfindliche Gefühl, Knecht zu sein, kann
Dich aus Stricken und Banden erlösen: es gehört die »kluge«
Tat dazu.

Die Sklaverei (im wörtlichsten Sinne) nennt Hegel eine
»List der Vernunft« und meint damit, sie sei notwendig gewesen,
um die Menschen mit der Peitsche zur Arbeit anzuhalten,
weil sie ursprünglich eben Tiere sind, die der Zuchtrute
bedürfen. Und Aristoteles erklärt bekanntlich, daß erst,
wenn die Weberschiffchen ohne Menschenhand und von selbst
hin und her schnellten, an Abschaffung der Sklaverei zu denken
sei. Jetzt erst, wo die Weberschiffchen angefangen haben,
von selbst zu laufen, und die Ziegelsteine fast ohne Arbeit
gebacken werden, heute also, wo der Reichtum überhandnehmen
will und die tierische Plackerei immer mehr durch
die Kultur beseitigt werden kann, ist die Forderung nach
allgemeiner Freiheit berechtigt.

Ich halte diesen breiten Sermon, weil ich Dir eindringlich
zureden möchte, in der jetzigen Periode Deines individuellen
Lebens List, Klugheit und Verschlagenheit nicht gering
zu achten. Nur dadurch kannst Du ein »freier Mann«
werden, der seine Absicht jedem offen und ehrlich ins Gesicht
sagen darf. Um eben die Geradheit zu erreichen, ist
Dir einstweilen die Hinterlist eine sittliche Notwendigkeit.
Ich fürchte immer, Dein Naturell möchte Dich verleiten,
im Freiheitsdrang die Notwendigkeit der Beschränkung und
Abstinenz zu übersehen.


23. August 1882.


Ich für meinen Teil bin zwar eingenommen für das Land
(der Vereinigten Staaten), aber nicht, weil ich die dortigen
Verhältnisse so sympathisch finde, sondern weil mir die hiesigen
schändlich versumpft und beengt vorkommen. Dort hat
man der absoluten Gewalt der Natur, der eisernen Notwendigkeit
in die Augen zu sehen und mit ihr zu kämpfen,
hier sind es Schrullen und Vorurteile, feudale und chinesische
Zöpfe und anerzogene Nichtswürdigkeiten, die den Geist versklaven.
Doch daraus, daß so viele verfehlte Existenzen dort
herumlaufen, sollst Du Dir kein Vorurteil wider das Land
und seine Verhältnisse bilden. Was meinst Du wohl, wie
viele unbefriedigte Leute es denn hier gibt? Den prekären
Zuständen, wie sie dort herrschen und wie sie die Großindustrie
mitbringt, gehen wir hier eiligen Schrittes entgegen.
Amerika ist uns darin wohl sehr voraus. Dafür hat es
aber auch durch den Reichtum seiner Natur und primitiven
Kultur viel mehr Zwischenräume für den Mittelstand, dem
wir angehören und in dem wir uns möglichst lange erhalten
wollen. Mit der Zeit muß derselbe allerdings nolens volens
hier wie dort ins Proletariat hinabsteigen. Aber unterdessen
haben auch die untersten Volksklassen so viel gewonnen, daß
die Sache weniger betrübt ist. Wir gehören deshalb praktisch
zur Mittelklasse und theoretisch zum Proletariat. Soll ich
mich hier tatenlos hinuntersinken lassen, wenn ich vorsehe,
daß drüben die Kampfverhältnisse günstiger sind?

Ich möchte Dir gern meine Überzeugung übertragen, damit
Du wo mit dem Leibe auch mit der Seele stehest. Das
Staatsproletariat ist eine erbärmliche Sklaverei. Zwar ist
das sicherste hier wohl der Staatsdienst, aber ich fürchte,
Du siehst ihn mit zu idealen Augen. Wenn Du als Gymnasiallehrer
hier Deinem Herrn und Meister so viel Opposition
gezeigt hättest wie bei K. & E., dann wärst Du am
Ende Deines Lateins, aber gründlicher am Ende wie dort,
wenn Du auch vollkommen mit den New-Yorker Herren zerfällst.
Zudem ist es viel leichter, einen herrischen Privatmann
mit einem schmeichelhaften Worte zu befriedigen, als
ein herrisches System, das nur mit Deiner völligen Unterwerfung
auf Lebensdauer zufrieden ist. Lieber Eugen, besieh
Dir Dein Verhältnis genau, und dann wirst Du – nach
meiner Ansicht der Sache von hier aus – jubeln, daß Du
so weit vorgerückt bist …


25. November 1882.


… Richte Deine Aufmerksamkeit weit mehr auf den sicheren,
steten Gang als auf großen Erfolg. Auch sitzt in dem vielen
Hab und Gut gar nicht das Glück; eine bescheidene Existenz
ist alles, wonach wir streben wollen. Im Hinblick auf den
Reichtum, welchen die menschliche Entwicklung uns ganz
von selbst in den Schoß wirft, dürfen wir dem Gang der
Dinge mit der größten Genügsamkeit zusehen. Ich meine
damit die Produktivkraft der Arbeit, welche sich durch die
industriellen Fortschritte stetig mehrt; damit mehrt sich also
auch das lebendige Vermögen des einzelnen, mittels seiner
Arbeit die Bedürfnisse zu befriedigen, wenn auch sein totes
Vermögen, sein »Kapital« sich nicht mehrt. Weil man aber
durch die Abhängigkeit vom Kapitalisten sehr leicht aufs
Trockene und ins Elend versetzt werden kann, darum ist es
von allerhöchster Bedeutung, so viel Stock (Vorrat. D. H.)
zu besitzen, um unter allen Umständen seine Arbeitskraft in
Gang erhalten zu können. Deshalb ist es für uns jetzt so
überaus wichtig, sorgsam zu wachen, daß unser kleiner Fonds
erhalten bleibt. Ich freue mich ungemein auf Deine Herkunft
im nächsten Sommer, damit wir uns gründlich verständigen …


9. März 1883.


… Eine besondere Freude macht es mir, daß ich es fertig
gebracht, gemäß Deinen Auslassungen, Dich für meine heiligsten
Gedanken, für meine neue und hohe Weltanschauung
zu interessieren. Dadurch hat uns die Trennung und Entfernung
nicht entfremdet, sondern im höchsten Grade genähert.
Bleibe, lieber Eugen, der Wissenschaft anhänglich! Werde
kein Bücherwurm, aber ein Liebhaber der Bücher zum Zweck
ihrer praktischen Anwendung im Leben!


15. März 1883.


… Der Familienzusammenhang ist mir wie Dir teuer und
wert und möchte ich uns allen gewiß die Freude des Wiedersehens
gönnen. Jedoch geht das materielle Gedeihen allen Gemütsbedürfnissen
vor. Besser, wir sind in fünf Weltteile zerstreut,
wenn es jedem gut geht, als im Elend vereinigt. Bedenke
wohl und ernstlich, wie der Unbemittelte, besonders im
alten Europa, ein elender Sklave ist. Du lebst an einer Stelle,
wo der Pulsschlag der Welt recht fühlbar ist, und begreifst
meine Vorsicht leicht; Deine Geschwister hier leben idyllisch,
sanguinisch wie die Kinder der Welt vor dem Jüngsten Tage.
Ich kann ihnen keine Angst anpredigen, weil ich realiter zu
nachgiebig bin, und weil ihre Umgebung, die Siegburger Dorfgemütlichkeit,
die wahre Not des Lebens zu sehr verhüllt.




19. September 1883.


In Ermangelung eines sozialen Staates wollen wir (Vater
und Kinder) wenigstens unter uns Kommunisten sein in beschränktem
Maße, für den Notfall, und nicht utopistisch. Du
sollst – nach meiner Denkart – im allgemeinen, im großen
ganzen egoistisch für Dich und Deine Zukunft sorgen, aber
nebenbei auch der allgemeinen Menschenliebe Rechnung tragen.
Die faktischen Weltverhältnisse beruhen noch auf dem Egoismus
gar ausschließlich, und über das Faktische darf sich auch
kein Idealist hinwegsetzen, sonst ist er Utopist …


16. November 1883.


Du sprichst von dem unmoralischen Ton in der Familie
M., der Dich und auch Eduard S. chokierte. Ich kann mir
dabei nichts anderes denken, als daß die Ablösung der Bande,
welche Bürgermeister, Pastor und Nachbarschaft dem Dorfmenschen
auflegen, verstärkt durch die Fesseln ökonomischer
Dürftigkeit und das Gefühl niedriger sozialer Stellung, daß
der Wegfall dieser Banden die Emporkömmlinge dort drüben
außer Rand und Band bringt. Ob sie sich da nun mit äußerem
Flitter behangen, bleibt ihnen doch das Gefühl der Niedrigkeit,
welches sie sich durch Anmaßung ausreden möchten. Ist
es so? Nun, das sollte Dich nicht antipathisch stimmen. »Alles
erklären, heißt alles verzeihen.« Wenn Du von Dir ein höheres
Bewußtsein hegen kannst, so freue Dich dessen, aber halte auch
gewärtig, daß Du in dieser so sehr verbesserungsbedürftigen
Welt immer Resignation üben und Dein Licht in etwa unter
den Scheffel halten mußt.


6. Dezember 1883.


… Wenn ich nicht gerade dem Elend ins Auge sehen
muß, und nur eben, wenn noch so arm, leben kann, bin
ich durch mein heiteres Gemüt ungemein reich und besitze
eine unverwüstliche Munterkeit.

Auch Deine entschiedene Sprache, mit der Du von neuen
Geschäftsunternehmungen abrätst, hat mir wohl getan. Mir
tut nichts wohler, als wenn Ihr alle mitratet bei Gestaltung
der Zukunft; nur muß es kein Rat sein, wie ihn Deine
Schwestern gewöhnlich im Vorrat haben, die alles abweisen,
aber nichts Neues an die Stelle setzen; immer bleiben wollen,
wie sie sind, ohne der Zukunft Rechnung zu tragen. Sie raten
nur negativ: »Tu nicht! Tu nicht!«

Im Briefe vom 22. November sagst Du: »Bin schlimmsten
Falls niemals um mein Brot verlegen.« Dies Wort hat mich
sehr erfreut. Wenn Du Dich etwas mit der politischen Ökonomie
bekannt gemacht hast, wirst Du einsehen: was heute
ein Kapital ist, ist morgen keins mehr. Ich bin Kleinbürger
von Geburt und Stand. Wenn ich kein Betriebskapital habe,
bin ich am Ende meines Lateins. Darum möchte ich sehen,
daß meine Kinder sich nicht auf ein kleines und unzulängliches
Kapitälchen, das mit der Entwicklung der Dinge immer
noch unzulänglicher wird, stützen sollten, sondern auf ihre
Arbeitskraft. Im Anschluß an konkurrenzfähiges Kapital sich
eine günstige Lohnstellung suchen, ist zeitgemäßer als die kleine
unzulängliche Selbständigkeit. Ich spreche Dir ja meine Gedanken
in den »Logischen Briefen« aus.


25. Januar 1884.


Ich will Dich gewiß nicht abhalten, wenn Du die Gelegenheit
hast, ein eigenes Geschäft zu akquirieren, sondern
nur anraten, den unvermeidlichen Drang dahin zu mäßigen
durch die Erkenntnis, daß das Kleingetriebe dem Untergang
gewidmet ist; der dienende Anschluß an eine große Firma
ist freier, leichter, lohnender wie die Kleinkrämerei. Solche
Selbständigkeit ist doch eine sehr relative, besonders wenn die
Konkurrenz ihr das Leben sauer macht. Ich glaube gern,
daß Du von meinem Charakter ein gut Stück geerbt hast,
wodurch es Dir schwer wird, auf Gleichberechtigung zu verzichten.
Indes ist das nun einmal nicht anders in unseren
Tagen des Privatbesitzes und daraus folgenden Standesunterschiedes.
Wer kein großes Vermögen hat, kein Kapitalist
ist, ist unfrei geboren.



Ich glaube, wir, ich, Du und Deine Geschwister, werden
am besten fahren, wenn wir in etwa resignieren und uns
als das betrachten, was wir auch in der Tat sind, als Proletarier,
die der Regel nach nicht imstande sind, sich aus ihrer
Klasse herauszuarbeiten, sondern ein hoffnungsvolles Leben
nur finden können im politischen Streben nach der Emanzipation
der gesamten Arbeiterklasse. Der Mensch tut gut,
nicht zu hoch hinauszufliegen und sein Streben mit seinen
Mitteln in Einklang zu halten. Demnach schlage ich vor,
daß wir unser kleines Vermögen nicht gebrauchen, um Reichtümer
zu erwerben – insofern diese zu den Trauben gehören,
die zu hoch hängen –, sondern als Notanker für unabsehbare
Unglücksfälle.

Bei solcher Lage der Dinge müssen wir »dienen«. Nun
sind nach meiner Erfahrung die Vereinigten Staaten der Ort,
wo die Bitterkeiten des Unvermeidlichen noch am leidlichsten
sind.


17. März 1884.


Auf Deinen Brief aus Buffalo, worin Du gegen meinen
Rat polemisierst, Resignation zu üben wider den Trieb, ein
reicher Mann zu werden, hätte ich viel zu sagen, was aber
doch überflüssig ist, indem Du, trotz Deiner Polemik, mich
doch verstanden hast.

Ich will Dich gewiß nicht veranlassen, absolut zu resignieren,
sondern möchte nur, daß der Begriff der ökonomischen
Entwicklung diesen Trieb insoweit mäßige, als zu erkennen
ist, daß der Regel nach nichts zu holen ist; wenn Dir aber
das Glück zwischen die Beine läuft, werde ich gewiß einverstanden
sein, wenn Du recht wacker für ein Stück Kapital
arbeitest.






Fußnoten


[1] Verlag der Dietzgenschen Philosophie. München 1911.



[2] Siehe hierzu die Abhandlung Eugen Dietzgens »Dietzgen
und Kant« im Vorwort (S. 4 bis 40) zu seinem »Dietzgen-Brevier
für Naturmonisten«. München 1915, Verlag der Dietzgenschen
Philosophie.



[3] Dialektik = Entwicklungslehre durch Aussöhnen aller Gegensätzlichkeit
in einer Einheit und durch Fortschreiten im stets neu
sich bildenden Gegensatzkampf zur immer höheren Aussöhnung
und Einheit.



[4] Die gründlichste philosophische Unterweisung über den »Universalzusammenhang«
findet der Leser in den »Logischen Briefen«,
1. Teil, 2. Band, der »Sämtlichen Schriften Josef Dietzgens«.



[5] Auf die nahe Verwandtschaft des erkenntnistheoretischen
Standpunktes von Dietzgen mit den Anschauungen von Ernst
Mach und seiner Anhänger hat Max Adler schon 1907 in der
Neuen Zeit aufmerksam gemacht. Machs Lehrkern habe Dietzgen
schon 1868 gleichsam vorweggenommen. (Christian Eckert in
Schmollers Jahrbuch, Heft 1, 1914.)



Später (1911 und 1913) hat Gustav Eckstein in Aufsätzen der
Leipziger Volkszeitung und des Vorwärts die erkenntnistheoretische
Harmonie von Dietzgen und Mach beziehungsweise Stallo
gewürdigt.



Es steht übrigens fest, daß die genannten Gelehrten zur Zeit
der Veröffentlichung ihrer Theorien von Dietzgen nichts wußten.
Bis vor fünf Jahren war der bloße Name Josef Dietzgen an
den Universitäten nur sehr wenigen bekannt.



[6] Eine Ausnahme machte inzwischen Dr. K. Österreich in seiner
Ausgabe des 4. Bandes (1916) von Überweg-Heinzes Geschichte
der Philosophie.



[7] In dem von mir übersetzten Buche von Morris Hillquit,
New York, »Der Sozialismus, seine Theorie und seine Praxis«
(München 1911, E. Reinhardt) behandelt das dritte Kapitel
»Sozialismus und Ethik«, Seite 28 bis 50.



[8] Kant sagt: »Ich nehme an, daß es wirklich reine moralische
Gesetze gebe, die völlig a priori (ohne Rücksicht auf empirische
Bewegungsgründe, das ist Glückseligkeit) das Tun und Lassen,
das ist den Gebrauch der Freiheit eines vernünftigen Wesens
überhaupt bestimmen, und daß diese Gesetze schlechterdings
(nicht bloß hypothetisch unter Voraussetzung anderer empirischer
Zwecke) gebieten und also in aller Absicht notwendig sind.« –
Sein »kategorischer Imperativ« lautet: »Handle so, daß die
Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung gelten könne.«



Woran Sozialisten, angesichts der aus den Verschiedenheiten
der Klasseninteressen resultierenden Differenzen der »Maxime
des Willens«, die im vorigen Zitat gedachten »reinen moralischen
Gesetze« – die jeder normale Mensch angeblich aus seinem
Innern (ohne sinnliche Erfahrung) schöpft – zu erkennen vermögen,
ist ein Rätsel, dessen Lösung die Revisionisten uns bisher
vorenthalten haben. Wenn Kants ethisches Grundgesetz richtig
wäre, müßten doch die Wilden schon unsere wichtigsten heutigen
Moralanschauungen gehabt haben – ganz zu schweigen von der
Sklavenhalterzeit, von der feudalen und von der kapitalistischen
Welt. Steht doch sogar der letzteren moralisches Empfinden –
soweit es den Gütererwerb durch Verelendung der Massen betrifft
– in krassem Gegensatz zu dem unsrigen.



Professor Oswald Külpe sagt in seiner Darstellung und Würdigung
Kants (Aus Natur und Geisteswelt, 146. Band, Seite 121)
in bezug auf Kants Moralgebot: Liebe aus Neigung kann nicht
geboten werden, sondern nur die praktische Liebe, das Wohltun
aus Pflicht, wenn selbst unbezwingliche Abneigung der Ausführung
dieser Pflicht entgegensteht. Auf solche Beispiele zielt das
bekannte Epigramm von Schiller:



Gern dien' ich den Freunden, doch tu ich es lieber mit Neigung,


Und so wurmt es mich oft, daß ich nicht tugendhaft bin.


Da ist kein anderer Rat, du mußt suchen sie zu verachten,


Und mit Abscheu alsdann tun, was die Pflicht dir gebeut.








[9] In den letzten Jahren haben allerdings die Ergebnisse der
Erdbebenforschungen die alte Theorie von ehedem »feuerflüssigen«
Gehalt des Erdinnern erheblich diskreditiert.



[10] Dialektik im Sinne Dietzgens heißt soviel wie die Erkenntnislehre,
welche sich gründet auf der erfahrungsmäßig nachgewiesenen
Versöhnung des Kardinalgegensatzes zwischen Materie
und Geist in der Einheit des natürlichen Universalzusammenhanges.
Dieser bildet die absolut einheitliche Gattung, innerhalb
welcher alle Gegensätze notwendig nur relativ gegensätzliche
Arten sind.



Durch solche Überwindung der Gegensätzlichkeit zwischen Materialismus
und Idealismus verwandelt sich die bislang mit
Recht als sophistisch diskreditierte Dialektik in eine streng monistische
Logik und Entwicklungslehre, die auf erfahrungsmäßig
kontrollierbare und daher wissenschaftlich überzeugende Weise
fortschreitend immer besser mit jeder dualistischen Unlogik zu
räumen versteht.



Noch Hegels Dialektik (Entwicklungslehre im stets sich erneuernden
Gegensatzkampf zur immer höheren Einheit) nahm
ihren letzten Ausgang von unvermittelter Begriffsarbeit, welche
sich mit ihrem objektiven Arbeitsmaterial in keiner Einheit zu
versöhnen vermochte, weil ihr die Erkenntnis der genannten
letzten Einheit mangelte und daher auch nicht zur Überwindung
des Gegensatzes zwischen Objekt und Subjekt fortschreiten konnte.



[11] Ich existiere, daher denke ich.



[12] Erst neulich wurde in den »Sozialistischen Monatsheften«
erklärt, es sei ganz und gar nicht Aufgabe der Partei, diese oder
jene Weltanschauung zu fördern.



Ähnlich gleichgültig verhält sich Kautsky gegenüber einer durch
erfahrungsmäßige Erkenntniskritik begründeten Weltanschauung
und Denkmethode für die proletarische Bewegung, indem er im
»Kampf« vom 1. Juli 1909 schreibt: »Marx hat keine Philosophie,
sondern das Ende aller Philosophie verkündet. Der Marxismus
will dem Proletariat die Einsicht in die Bedingungen, den Gang
und die allgemeinen Resultate der proletarischen Bewegung beibringen,
wie das Kommunistische Manifest sagt. Der Ausgangspunkt
dabei ist die Erkenntnis, daß nicht das Bewußtsein der
Menschen ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein
ihr Bewußtsein bestimmt. Ob man diese Auffassung auf den
Materialismus des achtzehnten Jahrhunderts oder den Machismus
oder den Dietzgenschen dialektischen Materialismus oder
sonstwie stützt, ist ja für die Klarheit und Einheitlichkeit unseres
Denkens nicht ganz gleichgültig, aber eine Frage, die für die
Klarheit und Einheitlichkeit der Partei ganz belanglos ist.«



[13] Mit großem Erfolg haben die Aufsichtsräte deutscher Aktiengesellschaften
ihren Lohn, Tantieme genannt, in den letzten Jahren,
und ganz besonders wieder 1913/14, erhöht. Auf Grund der Einnahmen
aus der Tantiemesteuer berechnet die »Frankfurter
Zeitung« für das Fiskaljahr 1913/14 versteuerte Tantiemen von
88,38 Millionen Mark gegen 79,38 Millionen für das Jahr 1912/13,
71,50 Millionen für 1911/12, 65,39 Millionen für 1910/11, 59,30
Millionen für 1909/10 und 41,01 Millionen Mark für 1908/09.
Seit 1908/09 hat sich die Jahreseinnahme der Aufsichtsräte
mehr als verdoppelt, die Aufsichtsratstantiemen
sind erheblich schneller gestiegen als die Dividenden der Aktionäre.
Von einer Steigerung der Arbeitsleistung der Aufsichtsräte kann
dabei keine Rede sein, schon weil das Aufsichtsratsamt in den
meisten Fällen überhaupt mit keiner ernsthaften Arbeit verknüpft
ist. (»Vorwärts«.)



[14] Siehe hierzu das Zitat aus Verworn, Seite 25.



[15] Lehrlingskontrakt (wie in Deutschland) kennt man in den
Vereinigten Staaten nicht; auch gibt es keine »unentgeltliche« Lehrzeit;
jeder Lehrling erhält Bezahlung und avanciert nach Maßgabe
seiner Fähigkeiten und der eintretenden Vakanzen.



[16] Freund des Vater Dietzgen, in dessen Geschäft und Fabrik
Eugen als Volontär aufgenommen wurde.



[17] An manchen Stellen dieser Korrespondenz ist zu beachten,
daß J. D. die Vereinigten Staaten vor Einsetzen der großkapitalistischen
Periode kennen lernte, als sie tatsächlich das Eldorado
des Kleinbürgertums waren. Dies hat sich inzwischen sehr verändert,
so daß der Unterschied zwischen der Union und Deutschland
von Jahr zu Jahr geringer wird. Auch heute noch sind zu
Zeiten wirtschaftlichen Aufschwungs die Chancen zum Fortkommen
drüben bessere als in Europa, dafür aber um so verzweifelter und
schlechter während einer Periode wirtschaftlichen Niedergangs.



[18] Der junge Dietzgen wurde vom Fabrikherrn K., einem alten
Freunde und Gesinnungsgenossen Josef Dietzgens, in Pension
genommen.



[19] Von Georg Ebers. Der Sohn hatte geschrieben, daß er dies
Buch gelesen.







Verlag der Dietzgenschen Philosophie in München



Durch jede Buchhandlung (nicht von der Verlagsfirma
direkt) beziehbar:

Josef Dietzgens sämtliche Schriften

Drei Leinenbände M. 12.– München 1911.

Erster Band: Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit und
Kleinere Schriften. Ein Abriß von Josef Dietzgens Leben von
Eugen Dietzgen. Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit. (Eine
abermalige Kritik der reinen und praktischen Vernunft.) Die
Religion der Sozialdemokratie. Sozialdemokratische Philosophie.
Das Unbegreifliche. Die Grenzen der Erkenntnis. Unsere Professoren
auf den Grenzen der Erkenntnis.

Zweiter Band: Das Akquisit der Philosophie. Einführung
in die Denklehre und Weltanschauung Josef Dietzgens von Eugen
Dietzgen. Briefe über Logik, speziell demokratisch-proletarische
Logik. (39 Briefe.) Streifzüge eines Sozialisten in das Gebiet
der Erkenntnistheorie. Das Akquisit der Philosophie.

Dritter Band: Erkenntnis und Wahrheit. Aus Josef Dietzgens
Privatbriefen an seinen Sohn in Amerika. 22 Aufsätze und
10 »Briefe über Sozialismus an eine Freundin«.

Von den Einzelschriften sind noch vorrätig:


Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit. M. 1.50,
gebd. M. 2.–

Erkenntnis und Wahrheit. M. 2.–, gebd. M. 2.50.

Streifzüge eines Sozialisten in das Gebiet der Erkenntnistheorie.
Brosch. M. 1.–

Sozialdemokratische Philosophie. Brosch. 75 Pf.

Die Religion der Sozialdemokratie. Brosch. 50 Pf.

Die Zukunft der Sozialdemokratie. Brosch. 50 Pf.




Verlag der Dietzgenschen Philosophie in München

Ernst Untermann: Dialektisches

Volkstümliche Vorträge
aus dem Gebiete des proletarischen Monismus.

Aus dem Inhalte heben wir hervor: 1. Was die Handlungen
der Menschen bestimmt und warum sich die Dinge ändern. –
2. Der menschliche Geist ist ein natürliches Produkt des Weltalls.
– 3. Marxismus, Darwinismus, dialektischer Monismus. –
4. Tier- und Menschengesellschaften. – 5. Biologische und ökonomische
Arbeitsteilung. – 6. Antonio Labriola und Josef Dietzgen.
Ein Vergleich zwischen dem historischen Materialismus und dem
dialektischen Monismus.

142 Seiten, broschiert M. 1.–, gebunden M. 1.20.

Henriette Roland-Holst:

Josef Dietzgens Philosophie

gemeinverständlich erläutert in ihrer Bedeutung für das
Proletariat.

München 1910. 91 Seiten, broschiert M. 1.–

Diese Schrift dürfte sich vorzüglich eignen zur Einführung in
die Denklehre und Weltanschauung des Arbeiterphilosophen. Die
Verfasserin sagt in ihrer Vorrede unter anderem: »Ich habe mich
in dieser Arbeit darauf beschränkt, erstens das Verhältnis Dietzgens
zum historischen Materialismus und dessen Grundlagen zu
untersuchen, zweitens die Bedeutung seiner Lehren für den politischen,
sozialen und geistigen Kampf des Proletariats zu skizzieren.
Ich habe geglaubt, dieser Untersuchung eine verhältnismäßig
ausführliche Zusammenfassung der Grundgedanken des
dialektischen Materialismus, die, soweit ich weiß, bisher fehlt,
vorausschicken zu müssen. Soviel wie möglich habe ich mich dabei
an die eigenen Worte Dietzgens gehalten, damit seine klare, populäre,
durchaus originelle und anregende Darstellungsweise dem
Leser tunlichst erhalten bleibe.«

Dietzgen-Brevier für Naturmonisten

Herausgegeben und beantwortet von Eugen Dietzgen.

Mit ausführlichem Sachregister.

München 1915. 429 Seiten, elegant in Leder gebunden M. 4.–



Inhalt der Internationalen Bibliothek.

(Die fehlenden Nummern sind vergriffen.)


1 Dr. S. Tschulok, Entwicklungstheorie.
(Darwins Lehre.) Mit 49 Abbildungen
im Text. Gebunden M. 3.–

2 Karl Kautsky, Karl Marx' Oekonomische
Lehren. 14. Aufl. Geb. M. 2.–

5 Karl Kautsky, Thomas More und
seine Utopie. 3. Auflage. Geb. M. 3.–

6 A. Bebel, Charles Fourier. Sein Leben
und seine Theorien. 3. Aufl. Geb. M. 2.50.

8 J. Stern, Die Philosophie Spinozas.
Mit Porträt Spinozas. 3. Aufl. Geb. M. 2.–

9 A. Bebel, Die Frau und der Sozialismus.
140. Tausend. Gebunden M. 3.–

10 Lillagaray, Die Geschichte der
Kommune von 1871. 4. Auflage. Illustrierte
Ausgabe. Gebunden M. 3.–

11 Friedrich Engels, Der Ursprung
der Familie, des Privateigentums
und des Staates. 14. Auflage. Gebunden
M. 1.50.

12 Karl Marx, Das Elend der Philosophie.
Antwort auf Proudhons »Philosophie
des Elends«. 5. Aufl. Geb. M. 2.–

13 Karl Kautsky, Das Erfurter Programm
in seinem grundsätzlichen Teile.
11. Auflage. Gebunden M. 2.–

14 Friedrich Engels, Die Lage der
arbeitenden Klasse in England.
4. Auflage. Gebunden M. 2.50.

16 Dr. F. B. Simon, Die Gesundheitspflege
des Weibes. 8. Auflage. Mit
34 Abbildungen im Text und einer farbigen
Tafel. Gebunden M. 2.50.

17 Franz Mehring, Die Lessing-Legende.
3. Auflage. Gebunden M. 3.–

18 Dr. H. Lux, Etienne Cabet und der
Ikarische Kommunismus. Gebunden M. 2.–

21 Friedrich Engels, Herrn Eugen
Dührings Umwälzung der Wissenschaft.
8. Auflage. Gebunden M. 3.–

24 Karl Marx, Revolution u. Konter-Revolution
in Deutschland. 3. Auflage.
Gebunden M. 2.–

26 a, b, c Dr. A. Dodel, Aus Leben und
Wissenschaft. Gesammelte Vorträge und
Aufsätze. In drei Teilen.

26 a – Leben u. Tod. 4. Aufl. Geb. M. 2.–

26 b – Kleinere Aufsätze und Vorträge.
4. Auflage. Gebunden M. 2.–

26 c – Moses oder Darwin? Eine Schulfrage.
11. Auflage. Gebunden M. 1.50.

27 Lindemann (C. Hugo), Städteverwaltung
und Munizipal-Sozialismus
in England. 2. Auflage. Mit
einem neuen Vorwort. Gebunden M. 2.50.

30 Karl Marx, Zur Kritik der politischen
Oekonomie. 3. Auflage. Gebunden
M. 2.50.

33 Leo Deutsch, Sechzehn Jahre in
Sibirien. Mit 7 Porträts und 6 Illustrationen.
10. Tausend. Gebunden M. 3.50.

35 Karl Marx, Theorien über den
Mehrwert. Aus dem nachgelassenen
Manuskript »Zur Kritik der politischen
Oekonomie« von Karl Marx. Herausgegeben
von Karl Kautsky. Erster Band.
2. Auflage. Gebunden M. 6.–

36 – –, Zweiter Band, erster Teil. 2. Auflage.
Gebunden M. 5.–

37 – –, Zweiter Band, zweiter Teil.
2. Auflage. Preis gebunden M. 5.50.

37 a – –, Dritter Band. Gebunden M. 8.–

38 Karl Kautsky, Ethik und materialistische
Geschichtsauffassung. 6. und
7. Tausend. Gebunden M. 1.50.

39 Hillquit, Geschichte des Sozialismus
in den Vereinigten Staaten.
Gebunden M. 3.–

40 K. A. Pashitnow, Die Tage der arbeitenden
Klasse in Rußland. Uebersetzt
von M. Nachimson. Gebunden M. 3.–

41 Leo Deutsch, Viermal entflohen.
4. und 5. Tausend. Gebunden M. 2.–

42 Peter Maßlow, Die Agrarfrage
in Rußland. Die bäuerliche Wirtschaftsform
und die ländlichen Arbeiter. Uebersetzung
von M. Nachimson. Gebunden M. 3.–

43 Paul Louis, Geschichte des Sozialismus
in Frankreich. Aus dem
Französischen übertragen von Hermann
Wendel. Gebunden M. 3.–

44 Ed. Bernstein, Sozialismus und
Demokratie in der großen englischen
Revolution. Illustrierte Ausgabe.
Gebunden M. 4.–

45 Karl Kautsky, Der Ursprung des
Christentums. Eine historische Untersuchung.
5. und 6. Tausend. Gebunden
M. 5.75.

46 L. B. Boudin, Das theoretische
System von Karl Marx. Aus dem
Englischen übersetzt von Luise Kautsky.
Mit einem Vorwort zur deutschen Ausgabe
von Karl Kautsky. Gebunden M. 3.–

47 K. Kautsky, Vorläufer des neueren
Sozialismus. 4. Auflage. Erster Band:
Kommunistische Bewegungen im Mittelalter.
Gebunden M. 3.–

48 – –, Zweiter Band: Der Kommunismus
in der deutschen Reformation. Geb. M. 3.–

49 Ph. Buonarroti, Babeuf und die
Verschwörung für die Gleichheit.
Uebersetzt und eingeleitet von Anna und
Wilhelm Blos. Gebunden M. 2.50.

50 Karl Kautsky, Vermehrung und
Entwicklung in Natur und Gesellschaft.
Gebunden M. 2.–

51 Paul Louis, Geschichte der Gewerkschaftsbewegung
in Frankreich
(1789 bis 1912). Autorisierte Übersetzung
von Hedwig Kurucz-Eckstein. Herausgegeben
und mit einer Einleitung versehen
von Dr. G. Eckstein. Gebunden M. 3.–

52 Joseph Salvioli, Der Kapitalismus
im Altertum. Studien über die
römische Wirtschaftsgeschichte. Nach dem
Französischen übersetzt von Karl Kautsky
jun. Mit einem Vorwort von Karl Kautsky.
Gebunden M. 3.–

53 Max Adler, Marxistische Probleme.
Beiträge zur Theorie der materialistischen
Geschichtsauffassung. Gebunden M. 3.50.

54 Laufenberg, Der politische Streik.
Gebunden M. 2.50.

55 Emile Vandervelde, Neutrale und
sozialistische Genossenschaftsbewegung.
Gebunden M. 1.50.

56 Max Adler, Wegweiser. Studien zur
Geistesgeschichte des Sozialismus. Gebunden
M. 2.50.

57 Gust. Noske, Kolonialpolitik und
Sozialdemokratie. Gebunden M. 2.–

58 A. Hepner, Josef Dietzgens Philosophische
Lehren. Gebunden M. 2.50.







Weitere Anmerkungen zur Transkription

Offensichtlich fehlerhafte Zeichensetzung wurde korrigiert.

Die Darstellung der Ellipsen wurde vereinheitlicht.

Korrekturen:



S. 64: vertrakten → vertrackten

derselbe ihrem vertrackten Sinne wie ein unnatürliches


S. 108: ihr → ihre

menschlichen Handlungen ihre wahre Begründung


S. 143: Ende → Enden

daß alle vermeintlichen Anfänge und Enden


S. 144: kam → kann

beseelt mit Fug und Recht darstellen kann








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK JOSEF DIETZGENS PHILOSOPHISCHE LEHREN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4491433324013660789_cover.jpg
Jofef Diesgens
Philofopbifde Lehren

Don Adolf hepner

IMit einem Portrdt von Jofef Diepgen

Stuttgart
Derlag von J. b. 10. Diep Nadyf. 6.m.b.b.
1916





