
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Roma nella memoria e nelle immaginazioni del Medio Evo vol. II

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Roma nella memoria e nelle immaginazioni del Medio Evo vol. II


Author: Arturo Graf



Release date: March 1, 2020 [eBook #61542]

                Most recently updated: October 17, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Barbara Magni and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was

        produced from images made available by Università degli

        Studi di Torino - Sistema Bibliotecario d'Ateneo, Scienza

        dell'antichità, filologico letterarie storico artistiche)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ROMA NELLA MEMORIA E NELLE IMMAGINAZIONI DEL MEDIO EVO VOL. II ***






ROMA

NELLA MEMORIA
E NELLE IMMAGINAZIONI

DEL MEDIO EVO
VOLUME II








ROMA

NELLA MEMORIA E NELLE IMMAGINAZIONI

DEL

MEDIO EVO



DI



ARTURO GRAF



Prof. Straord. di Storia comparata delle Letterature romanze

nella R. Università di Torino





Roma caput mundi regit orbis frena rotundi.




Volume II.


CON UN'APPENDICE SULLA LEGGENDA DI GOG E MAGOG


TORINO

ERMANNO LOESCHER

1883



Roma e Firenze presso la stessa Casa.








PROPRIETÀ LETTERARIA



L'Editore si riserba il diritto di traduzione.



Torino — VINCENZO BONA, Tip. di S. M.









INDICE










CAPITOLO XII.
Trajano.




Dante trova Trajano fra l'anime beate che nel cielo di
Giove ricevono premio e sono glorificate per avere amata
ed amministrata la giustizia nel mondo[1]. Un imperatore
non battezzato, fatto partecipe della felicità degli
eletti, non è certo la meno strana fra le immaginazioni
e le favole di cui siamo venuti discorrendo sin qui, o
discorreremo in seguito. La storia autentica nulla ricorda
che faccia parer degno di tanta grazia Trajano; anzi
narra di fatti che avrebbero dovuto renderne odiosa alla
Chiesa la memoria in perpetuo; giacchè egli fu persecutore
dei cristiani, e in molte cronache del medio evo si fa
espresso ricordo di ciò, e, con certa alterazione di verità,
si dice che dalle persecuzioni desistette più tardi per
consiglio e per intercessione di Plinio il Giovane[2]. Si

sa inoltre ch'egli fu dedito al vino un po' più dell'onesto,
e non rifuggì da certi amori, in quel tempo non meno
latini che greci. Di ciò Dione Cassio non sembra fargli
gran carico[3]; ma Gregorio Magno, se l'avesse saputo,
l'avrebbe senz'alcun dubbio lasciato stare all'inferno,
d'onde, secondochè la leggenda racconta, con perseverantissime
preci gli venne fatto di trarlo. Più delle sue
colpe si ricordavano le sue virtù, e in particolar modo
il grande amore della giustizia[4]. Alessandro Neckam
esprimeva un comune giudizio dei tempi suoi quando
diceva a tale proposito:



Trajanum superis aequat clementia summa[5].





La leggenda comincia a lavorare intorno a Trajano
già sino dal terzo secolo. Molti atti di bontà gli sono attribuiti

de' quali egli non ebbe merito, e di cui altri rimane
spogliato in suo beneficio. Chi più vi scapita è
Adriano[6]. Così la fantasia, coadiuvando la storia nel
perpetuare ed accrescere la buona riputazione di Trajano,
preparava la via alla leggenda celebre della redenzione di
lui dall'inferno[7]. Il documento più antico in cui questa
leggenda si trovi riportata è la Vita che del santo papa
Gregorio scrisse Paolo Diacono, come sembra, in Roma
stessa, corrente l'anno 787. Ecco in breve la sostanza di
tale racconto. Trajano partiva per una spedizione guerresca,
seguito da numeroso esercito, quando una vecchia
vedova, cui era stato ucciso ingiustamente il figliuolo,
gli si fece incontro domandando giustizia. Trajano prometteva
di esaudirla quando fosse tornato; ma, ripreso
da lei di tal negligenza, si fermò, e non volle più oltre
procedere finchè non le ebbe fatta ragione. Passando un
giorno San Gregorio per il Foro Trajano, vide le testimonianze
e udì narrare la storia di quella giustizia, onde
cominciò a lacrimare per la pietà e a pregare Iddio che
volesse usare la sua misericordia verso quell'ottimo principe.
Così giunse al sepolcro di San Pietro, dove continuando

a pregare si assopì, e nel sonno ebbe per rivelazione
che la sua preghiera era stata esaudita; ma perchè
si guardasse da indi in poi di pregare per chi era morto
senza battesimo, ebbe a soffrire il castigo della sua tracotanza[8].

che Paolo Diacono abbia composta una Vita di San
Gregorio è certo, poichè egli stesso ne fa poi ricordo nella
Historia Langobardorum, e che la Vita scritta da lui
sia quella medesima che, sotto il suo nome, è venuta
sino a noi non si può ragionevolmente mettere in dubbio,
sebbene sia stato da parecchi negato. Ma non è men vero
che sono da considerare come una interpolazione i capitoli
17-23, dove si narrano i miracoli più insigni di Gregorio,
tra gli altri quello della salvazione di Trajano.
Tale racconto contraddice formalmente a quanto lo stesso
Paolo Diacono afferma in questo medesimo scritto, che,
cioè, San Gregorio avrebbe agevolmente potuto fare miracoli,
se gli si fosse offerta occasione[9]. Questa interpolazione
dev'essere del resto assai antica, giacchè si ritrova
in presso che tutti i manoscritti.



Nel IX secolo la leggenda è raccolta da Giovanni Diacono,
che la narra nella Vita Sancti Gregorii Magni

da lui composta[10]. Questo racconto, confrontato col precedente,
presenta alcune particolarità e differenze notabili,
ma mostra di derivare da una medesima fonte con
quello. Paolo, o l'ignoto interpolatore del suo scritto,
non dice d'onde attinga; Giovanni accenna espressamente
a documenti scritti e divulgati per le Chiese d'Inghilterra:
Legitur etiam penes easdem Anglorum Ecclesias, ecc.
Poi nel suo racconto comincia a prendere maggiore svolgimento
il dialogo fra la vedova e Trajano, dialogo che
non mancherà mai nei riferimenti posteriori della leggenda,
e di Trajano non si dice che, provveduto alla
vedova, mandasse sciolti i rei, com'è narrato nella scrittura
di Paolo, e non si accenna a nessuna punizione inflitta
dal cielo a Gregorio[11]. Nella breve Vita di questo

pontefice pubblicata anonima dal Canisio[12] il miracolo
è similmente narrato, e con le stesse parole quasi di Giovanni
Diacono[13]. Tuttavia scostandosi da costui in sul
principio del racconto, l'autore di essa ricorda che Trajano
perseguitò ferocemente i cristiani, e dice che San
Gregorio lo trasse bensì dall'inferno, ma non però gli
aperse le porte del paradiso. Più antico di questi sarebbe
il racconto contenuto nella omelia De iis qui in fide dormierunt
(XVI), attribuita a San Giovanni Damasceno,
se veramente questo padre ne fosse l'autore. Ma che non
sia dimostra fra l'altro quanto in un luogo di esso racconto
si afferma, cioè che il miracolo era noto in tutto
l'Oriente e in tutto l'Occidente, cosa che Giovanni Damasceno
non avrebbe potuto affermare a mezzo del secolo
VIII, quando nel IX vediamo Giovanni Diacono non
conoscere ancora altre fonti della leggenda che la relazione
sparsane per le Chiese d'Inghilterra[14].



Questa leggenda, di cui abbiamo veduto la prima forma
e le testimonianze più antiche, era destinata ad avere
per tutto il medio evo una grande e crescente celebrità.

Parecchie ragioni cooperavano a procacciarle favore;
anzi tutto la qualità dei personaggi che vi sono introdotti;
da una parte un imperatore romano, dall'altra un
pontefice famosissimo e che porse argomento d'altre leggende
alla fantasia popolare; poi la stessa curiosità della
favola; finalmente la esemplarità sua. In tempi di fede
assai viva, quando le coscienze erano senza posa affaticate,
o almeno molto spesso ricorse dal pensiero dell'altra
vita, e l'uomo era del continuo richiamato alla
considerazione delle mille pratiche e de' mille espedienti
onde poteva giovarsi per conseguire l'eterna salute, la
storia di un principe pagano, a cui era fatta grazia di
uscire dall'inferno e di salire tra i beati, non poteva non
trovare avidi ascoltatori e ricordatori fedeli. Quale prova
più trionfale della efficacia della preghiera, che, secondo
la bella espressione di Dante, fa forza alla stessa
divinità, e quale più chiara dimostrazione che l'esercizio
di una sola virtù può ricomprare tutta una vita di colpe?
I leggendarii abbondano di esempii d'uomini sceleratissimi
che riuscirono a salvarsi, o perchè in mezzo a tutte
le sceleraggini loro durarono devoti di Maria, o perchè
con un atto di pietà o di giustizia interruppero il corso
delle loro nequizie. Oltre a ciò la storia di Trajano, a
cui un atto di giustizia acquista il cielo, poteva essere
ricordata come esempio illustre a quanti hanno in terra
il grave carico di reggere i popoli e di amministrar la
giustizia. Il medio evo ebbe dello stato un concetto essenzialmente
etico, e pose la giustizia primo fondamento
della politica.



Legem servare, hoc est regnare.






dice Vipone in uno de' suoi Proverbii composti nel 1027,
o 1028, e dedicati ad Enrico III. Dante pone in Giove i
principi che esercitarono la giustizia, e Calandre avverte
nella sua Cronaca rimata degl'imperatori:



Tant faz je les princes savoir

Que nus n'a tresor ne avoir

S'il n'a justise et verite.





Però è da meravigliare che quello esempio della giustizia
di Trajano non si trovi ricordato in alcuno di quei
trattati di cui ebbe copia il medio evo, intesi a instituire
i principi nella virtù e nelle dottrine del buon governo,
come sarebbero il De regimine principum di Egidio Colonna,
e il De regimine rectoris di Fra Paolino Minorita.
Ma nel poema francese di Girart de Roussillon, composto
fra il 1330 e il 1348[15], si narra il fatto della giustizia di
Trajano, e si dice espressamente che il valoroso Gerardo,
il quale nell'esercizio di tutte le virtù cercava di seguire
gli esempii degli uomini eccellenti, come Romolo, Giulio
Cesare Augusto, non dimenticò quello che aveva lasciato
al mondo Trajano:



Trop bien li sovenoit de Trajain l'emperiere[16].





Dopo il riferimento fattone da Giovanni Diacono, che

dovette scrivere la sua Vita di San Gregorio tra l'872
e l'882, noi non troviamo, per lo spazio di quasi tre secoli,
altra testimonianza della leggenda di Trajano, sino
a giungere a quella che si trova nel Polycraticus di
Giovanni Sarisberiense, finito di scrivere nel 1159. Questo
è un fatto molto importante, perchè dimostra che la nostra
leggenda stentò gran tempo a ottenere il favore che poi più
tardi le fu così universalmente consentito, e non si diffuse
da prima fuori di quella Inghilterra d'onde Giovanni Diacono
l'aveva ricevuta, e dove ora la vediamo novamente
raccolta ed esposta da uno scrittore celeberrimo[17].



Giovanni Sarisberiense, dopo aver dichiarato di porre
Trajano al di sopra di Cesare, di Augusto e di Tito, entra
a narrare la leggenda in questa forma[18]: «Ut vero
in laude Trajani facilius aquiescant, qui alios ei praeferendos
opinantur, virtutes ejus legitur commendasse sanctissimus
papa Gregorius, et fusis pro eo lachrymis inferorum
compescuisse incendia, Domino remunerante in
misericordia uberi justitiam, quam viduae flenti exibuerat
Trajanus. Quum enim memoratus Imperator jam equum
adscendisset, ad bellum profecturus, vidua apprehenso
pede illius, miserabiliter lugens, sibi justitiam fieri petiit,
de his qui filium ejus optimum et innocentissimum juvenem

injuste occiderant. Tu, inquit Auguste, imperas,
et ego tam atrocem injuriam patior? Ego, inquit imperator,
satisfaciam tibi quum rediero. Quid, inquit illa, si
non redieris? Successor meus, ait Trajanus, satisfaciet tibi.
Et illa: Quid tibi proderit si alius benefecerit? Tu mihi
debitor es, secundum opera mercedem recepturus. Fraus
utique est nolle reddere quod debetur. Successor tuus
injuriam patientibus, pro se tenebitur. Te non liberabit
justitia aliena. Bene agetur cum successore tuo, si liberaverit
se ipsum. His verbis motus imperator, descendit
de equo, et causam presentialiter examinavit, et condigna
satisfactione viduam consolatus est. Fertur autem beatissimus
Gregorius Papa tamdiu pro eo fudisse lachrymas,
donec ei in revelatione nunciatum sit Trajanum a poenis
inferni liberatum sub ea tamen conditione, ne ulterius
pro aliquo infedeli Deum sollicitare praesumeret».



In questo racconto si nota anzi tutto il maggiore svolgimento
dato alle ragioni con cui la vedova stringe Trajano
a farle pronta giustizia: esso è senza dubbio dovuto
allo stesso Giovanni Sarisberiense, il quale, discorrendo,
in quella parte del suo libro, della epistola indirizzata
da Plutarco a Trajano, e del buon reggimento degli stati,
trovò opportuno d'insistere alquanto più sulla virtù capitale
del principe, che è la sollecita amministrazione
della giustizia. Quanto al rimanente del racconto Gaston
Paris crede che Giovanni Sarisberiense l'abbia composto
traendone gli elementi, così dal racconto di Paolo, come
da quello di Giovanni[19]. Ma su ciò si può muovere

un dubbio. Giacchè Paolo e Giovanni derivano da una
fonte comune i loro racconti, non avrebbe potuto da
questa medesima fonte derivare il suo Giovanni Sarisberiense?
Sarebbe così più semplicemente spiegato il fatto
dei riscontri di concetti e di parole che Gaston Paris
viene notando. Ai tempi in cui Giovanni Sarisberiense
scriveva è molto probabile che in qualche chiesa d'Inghilterra
si conservassero ancora le relazioni antiche a
cui Giovanni Diacono accenna, per modo che non fosse
necessario ad uno scrittore inglese l'andare ad attingere
in libri di stranieri la notizia del miracolo; e d'altra
parte mi ripugna di ammettere che l'autore del Policratico,
uso a conversare coi classici, volesse torsi la briga
di confrontar fra di loro due scritture quali sono quelle
di Paolo e di Giovanni, e studiarsi di scegliere in ciascuna
di esse le parole che meglio gli si affacevano.



Se alcuni tra i narratori che vengono dopo si attengono
alla versione di Giovanni Diacono[20], come fanno,
fra gli altri, l'autore degli Annales Magdeburgenses[21],

Giovanni Bromyard[22], Teodoro Engelhusio[23], Gotofredo
da Viterbo[24], il numero di coloro che seguitano
la versione di Giovanni Sarisberiense è di gran
lunga maggiore. Quella per contro di Paolo Diacono ebbe
pochi seguaci, benchè lo scritto che la contiene fosse
conosciutissimo. Tuttavia da essa par che tragga principio
quanto in alcuni racconti di tempo posteriore si
narra di un castigo toccato a San Gregorio, poichè di

un castigo sì fatto Giovanni Diacono e Giovanni Sarisberiense
non dicono parola. La narrazione di Paolo è
inoltre recata per intero da Bonino Mombrizio nella Vita
Sancti Gregorii papae, la quale fa parte del suo Sanctuarium.
Il racconto di Giovanni Sarisberiense fu da
Elinando inserito nella sua cronaca, d'onde Vincenzo
Bellovacense lo recò nello Speculum historiale[25]. Gli
è probabilmente dopo essere entrata in questa celebre
compilazione, e per suo mezzo, che la leggenda ottenne
maggiore diffusione ed entrò nel numero delle finzioni
più famose del medio evo. Dalla cronaca di Elinando, o
dallo Speculum di Vincenzo, passa la favola nel Fiore di
filosofi, attribuito contr'ogni ragione a Brunetto Latini[26],

e poi dal Fiore passa nel Novellino[27]. L'autore del
Dialogus creaturarum che, come Dante, pone il fatto
di Trajano fra gli esempii di umiltà, cita, (cap. LXVIII),

per una delle due versioni che reca, Elinando: Helinandus
in gestis Romanorum narrat.

Venuto in sulla prima balza del monte del Purgatorio

Dante trova una ripa di marmo candido e adorno, dove
sono con arte mirabile intagliati alcuni solenni esempii
di umiltà, e con la scena dell'Annunziazione, e con quella
di Davide danzante davanti all'arca santa, quella ancora
di Trajano e della vedova. I versi impareggiabili in cui
tale scena è ritratta, benchè cogniti a tutti, vogliono essere
riportati per intero.



Quivi era storïata l'alta gloria

  Del roman principato, il cui valore

  Mosse Gregorio alla sua gran vittoria:

Io dico di Traiano imperadore;

  Ed una vedovella gli era al freno,

  Di lagrime atteggiata e di dolore.

Intorno a lui parca calcato e pieno

  Di cavalieri, e l'aquile nell'oro

  Sovr'esso in vista al vento si movieno.

La miserella intra tutti costoro

  Parea dicer: «Signor, fammi vendetta

  Di mio figliuol ch'è morto, ond'io m'accoro».

Ed egli a lei rispondere: «Ora aspetta

  Tanto ch'io torni». E quella: «Signor mio,»

  Come persona in cui dolor s'affretta,

«Se tu non torni?» Ed ei: «Chi fia dov'io

  La ti farà.» E quella: «L'altrui bene

  A te che fia se il tuo metti in obblio?»

Ond'egli: «Or ti conforta, che conviene

  Ch'io solva il mio dovere, anzi ch'io mova:

  Giustizia vuole e pietà mi ritiene»[28].









Della seconda parte della leggenda dov'è narrata la
salvazione di Trajano, qui il poeta non fa che un cenno;
ma egli poi trova, com'è noto, l'anima dell'imperatore
in Giove, tra quelle che hanno premio di maggior
gloria[29]. Il racconto che Benvenuto da Imola introduce
nel suo Commento, al c. X del Purgatorio, lascia
dubbio se provenga dallo Speculum, oppure dal Polycraticus.







Nei varii documenti passati in rassegna sin qui abbiamo
veduto la leggenda, o almeno la prima parte di
essa, conservare la forma sua primitiva; ma già molto
prima di Dante, prima ancora, senza dubbio, dello stesso
Giovanni Sarisberiense, il lavoro di lenta e progressiva
alterazione che a mano a mano viene trasformando tutte
le leggende, era cominciato anche dentro di questa. Nella
Kaiserchronik, composta, com'è noto, verso il mezzo
del XII secolo, i lineamenti principali della leggenda rimangono
immutati, ma la narrazione si allarga e si arricchisce

di alcuni particolari curiosi. Precede l'elogio di
Trajano,



  Trâjânus was ein helt kuone

unde milde genuoge[30]:





egli giudicava con pari giustizia il signore e il servo,
non accettava doni, e puniva di morte chiunque tentasse
corromperlo con ricchezze;



er hete ein kuniclîch leben[31].





Un giorno vennero messi ad annunziare a Trajano che
i Normanni avevano uccise le sue genti, erano penetrati
nelle terre dell'impero, rubando e incendiando, e tenevano
il mare con le loro navi. Trajano raccolse il suo
esercito per passare il mare; in quella che stava per mettere
il piede nella staffa ecco farglisi incontro una vedova
che con alte strida gli domanda giustizia. Segue
il consueto dialogo; ma in esso, più che in altri racconti
non si vegga, spiccano l'arditezza della vedova e l'umiltà
di Trajano: quella minaccia all'imperatore l'eterno castigo,
questi prega la vedova di lasciarnelo andare. Vinto
poscia dalle ragioni di lei, egli scavalca, fa cercare il
colpevole per tutta Roma e Laterano, lo fa condurre
alla sua presenza. Costui non è senza scusa:
egli ha ucciso il figliuolo della vedova per vendicare il
proprio fratello che da quello gli era stato morto. Ma
tale scusa non è ammessa per buona da Trajano, che

dice al reo: Se t'era stato ucciso il fratello, tu dovevi
ricorrere a me, dappoichè i Romani mi hanno scelto a
loro giudice. Tu hai sostituito il tuo al mio giudizio. Dopo
di ciò fa decapitare l'uccisore, e presenta il capo alla
vedova che loda e benedice l'imperatore. Questi allora si
rimette in cammino, passa il mare, sconfigge i Normanni,
fa prigione il loro re e torna glorioso e trionfante in
Laterano[32]. Segue la narrazione del miracolo operato
a intercessione di San Gregorio, e qui appajono nella
leggenda alcune particolarità nuove sulle quali tornerò
or ora.



Una delle variazioni presentate dal racconto della Kaiserchronik
non è senza importanza: il figliuolo della vedova
non è più il giustissimo ed innocentissimo giovane
delle versioni più antiche; ma è egli stesso un omicida;
e Trajano punisce l'uccisore di lui, non tanto perchè si
sia lordato le mani di sangue, quanto perchè si arrogò
di farsi giustizia da sè, recando offesa per cotal modo
alle prerogative imperiali. Il motivo dell'azione di Trajano
è più politico che morale, e con esso assai malamente
può conciliarsi la presentazione che del capo del
secondo uccisore è fatta alla vedova. La leggenda è dissestata,
e le varie sue parti non si raffrontano più come
prima. In questa medesima forma è essa narrata da Heinrich
von München, il quale segue verso a verso il racconto
della Kaiserchronik[33].



Ma a tale punto una variazione di molto maggior rilievo,

di cui si hanno testimonianze del mezzo del secolo
XIII, appare nella leggenda. Dacchè la fantasia e
degli eruditi e del popolo si era venuta rappresentando
Trajano come un tipo perfetto di principe giusto, voleva
la logica consueta della leggenda, e richiedeva in certo
qual modo il sentimento morale, che si esagerasse la
gravità della prova per far più bella la vittoria del principe
e più luminoso l'esempio. Nella tradizione più antica
Trajano, con piegarsi ai prieghi della vedova non
incorre in danno alcuno, ma solo ritarda la sua mossa
contro ai nemici. L'uccisore ch'egli punisce gli è estraneo,
ed anzi nel racconto della Kaiserchronik è reo anche
verso di lui. La leggenda fa un salto e mostra a un
tratto nella persona dell'omicida lo stesso figliuolo di
Trajano. La nuova versione appare qua e là diversa,
quando con una, quando con altra movenza, ma nella
forma sua più comune svolge il seguente fatto: Il figlio
di Trajano, trascorrendo col cavallo per la città, uccide
involontariamente il figliuolo della vedova; Trajano vuol
punire il suo proprio figliuolo di morte; ma richiestone
da colei, a lei lo concede, perchè le sia in luogo di
quello che ha perduto. Questa versione si trova nella
cronaca di Giacomo Twinger di Könighofen (XIV sec.)
nella Cronica von der hilliger Stat Cöllen (versione
tedesca degli Annales Colonienses maximi) nelle Vite
dei Santi di Hermann von Fritslar[34], nel commento in
prosa allo Speculum Regum di Gotofredo da Viterbo[35],
in uno dei due racconti compendiati da Giacomo da

Voragine[36], in uno dei due compendiati nel Dialogus
creaturarum[37], nel Commento di Jacopo della Lana[38],
nel Romuleon[39], nella Cronaca di Giacomo da Varignana[40],
nella Historia Imperialis di Giovanni da
Verona[41], nel Commento di Guglielmo Capello al Dittamondo[42],
in certe redazioni più recenti dei Mirabilia[43].







Di una versione strettamente affine a questa, ma nella
quale, con più rigorosa giustizia, Trajano faceva eseguire
nella persona del proprio figliuolo la pronunziata
sentenza sono rimaste alcune scarse vestigia. In una romanza
spagnuola del secolo XIII si leggono questi
versi[44]:



Acuérdate de Trajano

En la justicia guardar,

Que no dejó sin castigo

Su único hijo carnal:

Aunque perdonó la parte,

El no quiso perdonar.





Essi hanno un assai curioso riscontro nel racconto del

Novellino secondo la lezione del cod. Panciatichiano-Palatino,
dove si dice: «Lo Imperadore rivenne lo malificio;
trovò che llo suo figliuolo l'avea morto correndo
lo cavallo isciaghuratamente. Fecene giustizia et non
volse pregho, poi cavalcoe et isconfisse li nimici».



Ma qui accade avvertire un fatto, il quale per la storia
della leggenda nostra non è senza importanza. La versione
testè esaminata, dove il figliuolo dell'imperatore
è dato in compenso alla vedova, appare già nel Dolopathos
latino di Giovanni di Alta Selva[45], salvo che
qui del principe giusto non si dice che sia Trajano, ma
solamente un re dei Romani, quidam Romanorum rex.
Lo stesso silenzio quanto al nome fu osservato nel Dolopathos
francese d'Herbers. Ora Giovanni d'Alta Selva
compose il suo libro negli anni fra il 1184 e il 1212, e
potrebbe nascer dubbio se la storia che egli racconta,
e che altri poi attribuiscono a Trajano, non fosse in
principio del tutto estranea a questo imperatore. Ma
tale dubbio può essere facilmente dileguato confrontando
il racconto suo con quello di Giovanni Diacono, giacchè
il riscontro evidente di alcuni luoghi mostra che noi
qui abbiamo veramente dinnanzi l'antica leggenda di Trajano,
tuttochè profondamente variata e scompagnata dal
nome di costui[46].







Corrente dunque il XII secolo la leggenda circolava
sotto tre diverse forme: quella del Polycraticus, quella
della Kaiserchronik, quella del Dolopathos. La seconda
ebbe poca fortuna; molta n'ebbero per contrario la prima
e la terza; e questa, forse perchè ricevuta in libri di
minore autorità, palesa, a fronte di quella, maggior tendenza
alla variazione. In un racconto di Enenkel[47]
l'unico figlio di Trajano stupra una fanciulla; la madre

di costei lo accusa e chiede giustizia. Trajano, sopraffatto
dal dolore, ma risoluto di compiere il dover suo, si
strappa i capelli e la barba, parla teneramente, ma fermamente
al figliuolo, gli annunzia la morte che lo aspetta.
Indarno s'inframmettono gli uomini di corte; indarno la
vedova dice di voler per denari rinunziare alla sua vendetta;
Trajano si rimane nel suo proposito; ma poi con
un sottile ragionamento si persuade che senza tor la
vita al figliuolo può soddisfare alla giustizia togliendogli
gli occhi; e poichè padre e figlio sono una carne, fa
strappare un occhio al figlio e l'altro a sè. Questa variante
nacque senza dubbio, come fu già notato dal Massmann[48],
per influsso della nota storia di Zaleuco,
che, narrata primamente da Valerio Massimo, trovasi
ripetuta in numerose scritture del medio evo.



Ma mentre varia nel modo che si è veduto la prima
parte della leggenda, dov'è narrata la giustizia di Trajano,
varia anche la seconda, dov'è narrato il miracolo;
e come in quella si esagera il contrasto morale, così in
questa si esagera il meraviglioso. Non saprei dire chi
sia stato primo a narrare il nuovo miracolo a cui accenno;
ma lo riferirò con le stesse parole di Jacopo della
Lana, che commentando il noto luogo del canto X del
Purgatorio così lo racconta: «Elli si legge che al tempo
di san Gregorio papa si cavò a Roma una fossa per fare
fondamento d'uno lavorio, e cavando li maestri, trovonno
sotto terra uno monumento, lo quale fu aperto, e dentro
era in fra l'altre ossa quello della testa del defunto, ed

avea la lingua così rigida, carnosa e fresca, come fusse
pure in quella ora seppellita. Considerato li maestri che
molto tempo era scorso da quello die a quello, che potea
essere stato seppellito lo detto defunto, tenneno questa
invenzione della lingua essere gran meraviglia, e publiconno
a molta gente. Alle orecchie di san Gregorio
venne tal novità, fessela portare dinanzi, e congiurolla
da parte di Dio vivo e vero, e per la fede cristiana,
della quale elli era sommo pontefice, ch'ella li dovesse
dire di che condizione fu nella prima vita. La lingua
rispuose: io fui Traiano imperadore di Roma, che signoreggiai
nel cotale tempo, dappoi che Cristo discese nella
Vergine, e sono all'inferno perch'io non fui con fede.
Investigato Gregorio della condizione di costui per quelle
scritture che si trovonno, si trovò ch'elli fu uomo di
grandissima giustizia e misericordiosa persona; e tra
l'altre novelle trovò, che essendo armato e cavalcando
con tutte le sue milizie fuori di Roma, andando per grandi
fatti una vedovella, ecc.». Francesco da Buti ripete un
po' più in breve questo stesso racconto; e il miracolo
si trova inoltre narrato nel Fiore di filosofi, nel Novellino,
nel già citato commento allo Speculum regum di Gotofredo
da Viterbo, altrove. Ma esso non è nuovo tra le
finzioni ascetiche, e prima di apparire nella leggenda di
Trajano aveva già avuto, senza dubbio, una lunga storia.
Di San Macario si racconta che andando una volta per
il deserto trovò un teschio, il quale, interrogato da lui,
rispose, e disse che al mondo era stato pagano, e gli diè
contezza dell'inferno dov'era relegata l'anima sua[49].

Werner Rolewing narra quanto segue[50]: «Circa annum
domini ut puto .M.CC. in Vienna repertum fuit caput
cujusdam defuncti, lingua adhuc integra cum labiis, et
loquebatur recte. Episcopo autem interrogante qualis
fuisset in vita, respondit: Ego eram paganus et judex
in hoc loco, nec unquam lingua mea protulit iniquam
sententiam, quare etiam mori non possum, donec aqua
Baptismi renatus, ad coelum evolem, quare propter hoc
hanc gratiam apud Deum merui. Baptizato igitur capite,
statim lingua in favillam corruit et spiritus ad Dominum
evolavit». Fra i miracoli della Vergine se ne
trovano due che narrano un fatto in tutto simile, salvo
che il teschio è non di pagano, ma di cristiano, e aspetta
non il battesimo, ma la confessione[51].







Del modo onde San Gregorio fu tratto a intercedere
per l'anima di Trajano si narra diversamente nelle diverse
relazioni della leggenda. I racconti più antichi di
Paolo e di Giovanni accennano oscuramente a qualche
opera d'arte in cui fosse istoriato il fatto, e che sarebbesi
veduto nel Foro stesso di Trajano. Negli Annales
Magdeburgenses (Chronographus Saxo) composti in sul
finire del XII secolo, ciò è detto più chiaramente: «Nam
in ejus foro, ubi cuncta Traiani insignia facta espressa
sunt, inter cetera hoc quoque mira celatura depictum
est, quod properanti sibi ad proelium, ecc.»[52]. I Mirabilia
nominano l'Arcus Pietatis, dinnanzi al Pantheon[53].
In un commento alla Divina Commedia, il quale è in
sostanza tutt'uno con quello di Jacopo della Lana[54],
si dice che San Gregorio vide la Storia di Trajano dipinta
in un tempio. In altri racconti si dice che San
{regorio lesse la storia di Trajano[55], oppure che se
ne rammentò[56].



Già nella Vita di San Gregorio scritta da Paolo Diacono
si fa cenno di un castigo inflitto da Dio a quel
pontefice per aver osato d'intercedere per l'anima di un
pagano, ma non si dice qual fosse. Nei racconti posteriori
anche di questo si volle avere più sicura notizia.
Gotofredo da Viterbo narra che, in punizione della sua
petulanza, Gregorio fu così malamente percosso dall'angelo
che gli convenne poi andar zoppo gran tempo. Fazio
degli Uberti sa soltanto che Gregorio non fu dopo sano[57].
Nel Fiore di filosofi si dice[58] che «Dio l'impuose penitenza
o volesse istare due dì in purgatorio, o sempre
mai malato di febbre e di male di fianco. Santo Grigorio
per minore pena disse che volea stare sempre con male
di febbre e di fianco». Nella Kaiserchronik l'angelo
annunzia a Gregorio che la sua prece è esaudita, che l'anima
di Trajano gli sarà data in custodia sino al dì del

giudizio, ma che in pena della sua tracotanza dovrà soffrire
di sette diverse malattie e poscia morire; e come
gli annunzia così succede. Qui si ha un riflesso di qualche
altra leggenda ascetica[59].



La leggenda di Trajano, considerata così nella sua forma
più antica, come nella più recente, ha parecchi riscontri
fra le storie e le leggende dell'antichità e del medio evo.
Di atti di severa giustizia compiuti da padri nella persona
de' proprii figliuoli son troppi esempii, e non accade
qui di riportarne alcuno in particolare; ma un qualche
parallelo si può trovare anche al racconto di Paolo e di
Giovanni. Niceforo Patriarca (m. nell'828) narra il seguente
fatto avvenuto sotto il regno di Eraclio I[60].
Certo Vitulino viene a contesa con una vedova sua vicina;
nel tafferuglio uno dei figliuoli di costei rimane
ucciso dai servi di quello. Recando con sè le vesti insanguinate
del figlio, la donna va a Costantinopoli, incontra
l'imperatore per via, ferma il cavallo per le redini,
e mostrando le spoglie dell'ucciso domanda giustizia. Lo
imperatore risponde di volerci pensare. Dopo alcun tempo
viene a Costantinopoli anche Vitulino, e l'imperatore,

esaminata la cosa, lo fa morire. Un fatto in tutto simile
a quello narrato nella prima versione della leggenda si
trova anche narrato di quel Saladino, il cui nome fu
così popolare nel medio evo. Qui probabilmente non d'altro
si tratta che di una semplice trasposizione.



Tale è, considerata nel suo svolgimento e nelle varie
sue forme, la leggenda di cui il medio evo venne circondando
il nome di Trajano; ma dal detto sin qui non
si rileva nulla che valga a spargere un qualche lume
sulle origini e le ragioni di essa. Nel secolo VIII, o al
più tardi nel IX, ritenuto apocrifo il racconto attribuito
a Paolo Diacono, essa ci si mostra già interamente costituita;
ma noi non sappiamo nè in qual tempo, nè dove
sia nata, nè quali idee, o quali sentimenti abbiano influito
nella sua formazione. Non sarà fuor di luogo il soffermarsi
alquanto a fare anche di ciò qualche indagine,
sebbene non sia possibile il venire ad altre conclusioni
che di semplice probabilità.



Anzi tutto è da notare che nè Gregorio di Tours, nè
Isidoro di Siviglia, il quale da alcuno, benchè a torto,
si pretese fosse stato discepolo di San Gregorio, nè Beda,
dicono nulla che neanche dalla lontana accenni alla leggenda,
sebbene tutti e tre parlino con molta ammirazione,
e qual più, qual meno diffusamente, del gran pontefice.
Il silenzio di Gregorio di Tours e d'Isidoro di Siviglia
non proverebbe, per ragioni che or ora vedremo, che
la leggenda non fosse già nata; ma non si potrebbe dire
altrettanto del silenzio di Beda, se da altra banda non

si vedesse Beda aver taciuto, non il solo miracolo operato
in benefizio di Trajano, ma tutti gli altri ancora
che si leggono nelle posteriori Vite di San Gregorio.



La leggenda quale si ha nei racconti primitivi, è evidentemente
composta di due parti, l'una delle quali narra
l'atto di giustizia compiuto da Trajano, l'altra narra il
miracolo della redenzione di Trajano dall'inferno. Di queste
due parti la prima è indubitabilmente più antica, e nulla
prova che abbia origine cristiana; la seconda è molto
più recente, e la sua origine cristiana è manifesta. Ciò
è provato ancora dagli stessi racconti di Paolo e di Giovanni,
dove si dice che, passando per il foro Trajano, San
Gregorio apprese, o ricordò, l'atto di giustizia dell'imperatore,
e dove poi il fatto stesso è narrato, secondo dice
Giovanni, sicut a prioribus traditur. Tutto ciò importa
l'esistenza di una tradizione da lungo tempo fermata ed
universalmente conosciuta. Questa tradizione, che nei
racconti citati vedesi legata a un qualche monumento
del Foro Trajano, esistente ancora senza dubbio, ai tempi
in cui Giovanni Diacono scriveva, doveva essere nata in
Roma stessa, dove risaliva forse a tempi molto remoti.
Non è improbabile che la sorgente prima di essa sia un
passo delle Istorie di Dione Cassio, il quale narra di
Adriano un fatto molto simile a quello attribuito poscia
a Trajano. La sostituzione del nome di questo a quello
è cosa normalissima, secondo i processi generali della
leggenda; ma nel caso particolare, tenuto conto della
riputazione crescente di Trajano, appar quasi necessario.
Se non che nel racconto di Dione non trovandosi nulla
che spieghi certe particolarità della leggenda svolta e
cresciuta, quali sarebbero la presentazione di Trajano a

cavallo, circondato dalle sue milizie, e in sul punto di
partir per la guerra, e il fatto stesso per cui si fa chiedere
giustizia dalla vedova, per aver ragione di tutta la
tradizione bisogna ricorrere ad altro. E gli è qui che si
trae in mezzo la testimonianza antica di quelle scolture
nelle quali tutto il caso sarebbe stato raffigurato, e in
presenza delle quali fu di esso informato, o si rammentò
San Gregorio. Un bassorilievo rappresentante Trajano
vittorioso, cinto dai suoi cavalieri, e con la figura muliebre
di una provincia sottomessa inginocchiata dinnanzi
al cavallo, figurazione simbolica tutt'altro che insolita,
suggerì senz'alcun dubbio le nuove finzioni. Una congettura
sì fatta, proposta già da parecchi, oltrechè fondata
nelle stesse testimonianze degli scrittori, è ancora sotto
ogni rispetto plausibile[61]. Ma il Foro Trajano, che, in
parte almeno, si conservò sino al secolo VIII, andò poscia
soggetto a tali distruzioni, che nell'XI e nel XII non se
ne ricordava più nemmeno la situazione precisa. Il bassorilievo
in cui il popolo vedeva rappresentata la storia
di Trajano e della vedova, sparve insieme col resto; ma
poichè la leggenda era già formata, e la tradizione pertinacemente
la custodiva, il popolo stesso, senza dubbio,
cercò tra le rovine della sua città, un altro monumento,
a cui novamente legarla. Ed ecco introdursi nella leggenda
l'Arco della Pietà, di cui fanno ricordo recensioni
meno antiche dei Mirabilia. Può darsi che il nome di
Arcus Pietatis fosse dato al monumento dopo appunto
che la leggenda si fu ad esso legata; ma si vuol notare

tuttavia che in Roma sembra esservi stato anche un
altro arco dello stesso nome[62].



Sin qui della prima parte della leggenda; ma che si
ha a dire della seconda? dove e perchè prese essa nascimento?
Notisi anzi tutto che la credenza ivi espressa
che un pagano possa esser salvo, non è così singolare
come potrebbe a primo aspetto parere. Senza voler risalire
sino ad Origene e ad alcuni de' suoi seguaci, da
cui fu considerata possibile persino la redenzione del
diavolo, più e più scrittori ecclesiastici si possono ricordare,
che, come Glica, Gabriele di Filadelfia, e Giorgio
Coresio tra' Greci, credettero i dannati potessero essere
liberati per le preghiere dei fedeli. Secondo la leggenda
Santa Tecla liberò dall'inferno la propria madre Falconilla.
Dante pone in paradiso anche il pagano Rifeo, e Ugo
da San Vittore, che fu uno dei teologi più studiati dal
poeta, dice che a Dio non può mancar modo di salvare

coloro che, senza peccato, vissero prima di Cristo[63].
Il popolo che non si spaventa delle difficoltà teologiche,
va anche più oltre, e fa uscir dall'inferno e introduce
in paradiso tali che di tanta grazia non pajono in nessun
modo meritevoli. Mi basterà ricordare ciò che nel noto
fabliau francese si narra del giullare che perde, giocando
con San Pietro, tutte le anime dell'inferno, alla cui custodia
era stato preposto, ed entra poi con loro in paradiso;
e ciò che la fiaba popolare racconta della madre
pessima di San Pietro, la quale sarebbe con l'ajuto del
figliuolo riuscita a salvarsi, se, per non poter soffrire
che con lei si salvassero anche gli altri dannati, non
avesse stancata la misericordia di Dio.



Gaston Paris crede che la seconda parte della leggenda
possa trarre la origine da un fatto veramente accaduto[64].
Non è improbabile, dice l'illustre critico, che
San Gregorio, ricordando le virtù di Trajano, abbia provato
vivo rincrescimento della perdizione di un così giusto
principe, abbia pregato per lui, ed abbia avuto una visione
nella quale gli parve di udire una voce dal cielo
che gli annunziava esaudita la sua preghiera. Certo un
caso sì fatto non potrebbe dirsi nuovo nella storia dell'ascetismo
cristiano, nè la sentenza dallo stesso San Gregorio
pronunziata nel quarto libro dei suoi Dialoghi, che
per gli infedeli non si deve pregare, sarebbe argomento
sufficiente per escluderne in tutto la possibilità. Tuttavia
la congettura mi sembra poco probabile. Se Gregorio

Magno avesse veramente avuto una visione di tale natura,
prima che in qualsivoglia altro luogo sarebbesi risaputo
in Roma, nè in Roma poi, dove l'altra leggenda
di Trajano era nata, se ne sarebbe così facilmente perduta
memoria. Ora Giovanni Diacono dice esplicitamente
di desumere il suo racconto da documenti divulgati per
le Chiese d'Inghilterra, e soggiunge poi che mentre i
Romani aggiustavano fede a tutti gli altri miracoli che
si narravano del santo pontefice, di questo della redenzione
di Trajano (de hoc quod apud Saxones legitur)
dubitavano fortemente. Gli è dunque in Bretagna che ragionevolmente
si deve cercare l'origine della seconda
leggenda; e quando si pensi che gli Angli andavano debitori
a San Gregorio della loro conversione al cristianesimo,
e che la venerazione per tanto benefattore doveva
necessariamente accrescersi come più si spandeva e si
invigoriva la fede, non parrà strano che a costui fosse
tra essi, attribuito un nuovo miracolo, che le altre genti
conobbero e ammisero solo più tardi. Dico tra essi e non
da essi; giacchè dell'atto di giustizia per cui andava famoso
in Roma il nome di Trajano nulla potevano sapere
i nuovi convertiti, mentre non lo potevano ignorare l'apostolo
Agostino e i compagni suoi che venivano da Roma.
Dire con sicurezza in quale occasione e per quali motivi
il miracolo sia stato immaginato non è possibile; ma
se si ponga mente alle condizioni in cui fu fatta quella
missione, all'interesse che i missionarii potevano avere di
mostrare con un esempio luminoso quale fosse la potenza
spirituale di un pontefice, e di mostrare ciò particolarmente
a re barbari con l'esempio di un principe pagano
salvato, per le preghiere di un pontefice appunto, dall'inferno,

si potranno forse scorgere alcune delle ragioni
della finzione. Se non che tutto ciò è semplice congettura,
e potrebbe anche darsi che la finzione avesse origini
molto più umili, e si dovesse tutta alla fantasia di
qualche Sassone pellegrino, che recatosi a Roma, piena
la memoria delle virtù e dei miracoli di San Gregorio,
udita colà narrare la leggenda di Trajano, ne togliesse
argomento di un nuovo miracolo, e riportasse quindi ogni
cosa nel suo paese natale.



La leggenda di Trajano diede molto da pensare ai teologi;
ma non è questo il luogo di entrare in un minuzioso
esame delle loro opinioni. Già nei racconti di Paolo
e di Giovanni si accenna ai dubbii che essa suscitava
negli animi. San Tommaso e Abelardo ammettevano il
miracolo, lo ammetteva Santa Brigida, lo ammettevano
i teologi deputati dal Concilio di Basilea (1431-1443) ad
esaminare le famose Rivelazioni di questa santa. Altri
recisamente lo negavano, come lo negarono poi il Bellarmino
e il Baronio[65]. Coloro stessi poi che l'ammettevano
discordavano quanto al modo del suo compimento

e circa la sorte toccata a Trajano; e chi credeva che
quest'imperatore non fosse veramente mai andato all'inferno,
ma fosse stato serbato alle preghiere di San Gregorio;
chi lo credeva in inferno tuttavia, ma pensava
che per misericordia di Dio egli non vi patisse più i tormenti
a cui sono soggetti tutti gli altri dannati; chi lo
credeva bensì uscito dall'inferno, ma non ammesso in paradiso;
chi finalmente diceva che, richiamato miracolosamente
in vita, egli era stato battezzato da San Gregorio,
e, morto poi la seconda volta, era senz'altro salito
alla gloria celeste. Questa è l'opinione di Guglielmo di
Auxerre e di Dante, il quale fa dir di Trajano all'aquila
simbolica in Giove:



           dallo inferno u' non si riede

Giammai a buon voler, tornò all'ossa[66].





Questa opinione poteva essere confortata e confermata
da molti esempii di casi simili narrati nei leggendarii.
Fra i miracoli della Vergine figurano assai spesso storie
di peccatori che, morti impenitenti, e dannati, furono
per la intercessione di lei richiamati in vita, e, fatta debita
penitenza, poterono salvarsi[67]. Gioverà finalmente

ricordare che San Gregorio, il quale, secondo un'altra
leggenda famosa del medio evo, nacque di amori incestuosi
e diventò marito della propria sua madre, ricomprato
con asprissima penitenza e con l'esercizio di ogni
virtù il suo involontario peccato, riuscì a salvare, oltre
alla madre e a sè stesso, anche il padre dannato[68].



Altre leggende intorno a Trajano nell'occidente d'Europa
non si sono formate; ma in Rumenia le gesta del
conquistatore della Dacia diedero argomento, come anche
quelle di Aureliano, a canti popolari epici, i quali, disgraziatamente,
non furono insino ad ora da nessuno raccolti.
Sia qui notato di passaggio che il noto apologo
dell'animale senza cuore, apologo che risale insino ad

Esopo, e in varie forme si trova narrato in molte scritture
del medio evo, è nei Gesta Romanorum riferito
a Trajano[69].



I Mirabilia, descrivendo i monumenti principali del
Foro di Trajano uniscono insieme i nomi di questo imperatore
e di Adriano suo successore: «Palatium Traiani
et Adriani pene totum lapidibus constructum et perornatum,
diversis operibus laqueatum, ubi est columpna
mirae altitudinis et pulchritudinis cum celaturis historiarum
horum imperatorum, sicut columpna Antonini
in palatio suo. Ex una parte fuit templum Traiani, ex
alia divi Adriani». Abbiam veduto da altra banda, come
la leggenda di Trajano si formasse a spese di Adriano:
in grazia di questa connessione sia lecito di notare qui
il poco che la leggenda venne immaginando intorno a
questo secondo imperatore.



In una versione inglese dei Gesta Romanorum si
racconta la seguente storiella, in più altri modi narrata
altrove[70]. Adriano fa un editto che ogni uomo non più
valido alle armi emigri dall'impero, e, se trovato nell'impero
sia messo a morte. Un figliuolo nasconde il padre,
de' cui ammaestramenti giovandosi diventa il più savio

consigliere dell'imperatore. Accusato da' suoi nemici riceve
dall'imperatore l'ordine di venirsene il dì seguente
insieme col suo maggiore amico, il suo maggior conforto,
il suo maggior nemico. Per suggerimento del padre si presenta
col cane, col figliuolo, colla moglie. Costei lo accusa
d'aver trasgredita la legge; ma l'imperatore gli perdona.



Un'altra storia si legò al nome di Adriano, ed è quella
del filosofo Secondo. Costui essendo ancora giovanetto,
aveva udito dire in iscuola non trovarsi al mondo femmina
onesta. Tornato dopo molti anni in patria, vuol
provare l'onestà della madre. A mezzo di una fantesca
la fa richiedere d'amore, e colei, che non lo riconosce,
acconsente. Dorme con lei una notte, senza commettere
peccato, e la mattina si scopre. La madre muore di vergogna,
e Secondo, per espiare la propria imprudenza,
risolve di serbare il silenzio per tutto il tempo che gli
resta a vivere. Adriano venuto in Atene, ode parlare di
lui, lo va a trovare, lo interroga; ma, nè per blandizie, nè
per minacce, può indurlo a parlare. Ordina a un cavaliere
di condurlo, per mostra, al patibolo, ma di troncargli
veramente il capo se, vinto dal timore, rompa finalmente
il silenzio. Secondo va al patibolo e non profferisce
parola. Trajano allora, preso d'ammirazione, lo
prega di rispondere per iscritto ad alcune sue domande,
al che il filosofo accondiscende.



Questo racconto, di cui non si conosce l'origine, appare
primamente in un testo greco[71], d'onde passa in

versioni latine[72], francesi[73], italiane[74], spagnuole[75],
ecc. Esso godette durante tutto il medio evo
della più grande celebrità. Di Secondo, filosofo di Armenia,
non altro si sa se non il poco che ne dice Filostrato nelle
Vitae Sophistarum: Suida lo confonde con Plinio Secondo
il Giovine. Un dialogo fra Adriano ed Epitetto[76], somigliante
al precedente, non passò ch'io sappia nelle letterature
del medio evo. La letteratura inglese possiede,
in verso e in prosa, un dialogo, indicato come opera di
San Giovanni Evangelista, dove un fanciullo, per nome
Ypotis, istruisce l'imperatore Adriano nelle verità della
fede cristiana[77].







CAPITOLO XIII.
Costantino Magno.




Costantino, primo imperatore cristiano, doveva in
ispecial modo richiamare l'attenzione dei posteri e provocare
la leggenda. Con lui cominciava un'era nuova
nella storia della Chiesa e dell'impero, con lui pareva
finalmente assicurato, e per sempre, il trionfo della verità
sull'errore, adempiute, o almeno avviate al loro
adempimento finale e glorioso, le promesse antiche di
una rigenerazione della umana famiglia. Il cristianesimo
cessava di essere una pura forza morale, e diventava ancora
una forza politica, atta a tramutare tutti gli aspetti
della vita della umanità. I cristiani da lui favoriti ebbero
un sentimento assai vivo del rivolgimento che si veniva
operando sotto i loro occhi, e questo sentimento parrebbe
quasi che la leggenda avesse voluto significar per figura,
narrando di Sant'Elena che ritrova e trae novamente
alla luce il santo legno della croce, rimasto sepolto per
secoli sotto alle zolle del Calvario. Il cristianesimo che
ha già vissuto sì gran tempo occulto, come un germe
fecondo affidato alla terra, lascia finalmente le catacombe,
e si espande libero e rigoglioso alla vista del sole.







Costantino, onorato, in qualità d'Augusto, nei templi
dei pagani, fu posto nel novero dei santi dalla Chiesa
d'Oriente[78]; sua madre è venerata sugli altari dovunque
sono adoratori di Cristo. Filostorgio racconta che una
statua del glorioso imperatore, la quale sorgeva sopra
una colonna di porfido a Costantinopoli, era adorata dal
popolo, e di questo culto fa cenno anche Teodoreto
(m. nel 547)[79]. Nel medio evo si credeva ancora di possedere,
e si conservava come una preziosa reliquia, la
spada di Costantino. Atelstano, re d'Inghilterra, la ebbe
in dono, chi dice da Ugo re di Francia, chi dall'imperatore
Enrico, chi dall'imperatore Ottone I[80]; sotto lo
stesso re Atelstano un conte di Warwyck, per nome Gidone,
uccise con essa un gigante Calubrando[81]. Nel
pomo della spada era rinchiuso uno dei chiodi che servirono
a crocifiggere Cristo[82]. Nel popolo la memoria

di Costantino era conservata da molte chiese, o da altri
monumenti che, a torto od a ragione, si credevano costruiti
da lui.



Le prime leggende sorgono intorno alla culla di Costantino,
anzi già involgono i suoi genitori Costanzo ed Elena.
Il luogo della sua nascita, del quale non si aveva certa
contezza, e il modo del suo nascimento, su che si avevano
più disparate opinioni, esercitarono per tempo le
fantasie, e porsero il tema a parecchie finzioni e a parecchi
racconti romanzeschi: e se in questi, ajutando le
oscurità della storia, volentieri si ammise che Elena non
fosse unita a Costanzo con legittimo nodo, e che Costantino
fosse un figliuolo naturale, si può credere che non
avvenisse senza la cooperazione di quella curiosa tendenza
che mostra spesso nelle sue leggende il popolo a
dare agli uomini insigni illegittimi natali.



Nel Contes dou roi Coustant l'Empereur (XIII secolo)
si narra di Costanzo, padre di Costantino, la seguente
curiosa istoria[83]. Un imperatore di Bizanzio, a nome
Muselins, vagando una notte con alcuni suoi cavalieri

per la città, s'imbatte in un uomo, il quale, occupato in
pregar Dio, chiede alternatamente ad alta voce due grazie,
l'una all'altra contraria: la prima, che gli faccia sgravare
felicemente la moglie, soprappresa dalle doglie del
parto; la seconda, che non conceda a costei di partorire.
L'imperatore interroga lo sconosciuto, il quale risponde
la sua contradditoria preghiera essergli stata suggerita
dalla scienza astrologica ch'egli possiede, e che gli mostra
quali sieno i buoni e i maligni influssi degli astri,
e quale il punto del tempo propizio o infausto al nascere.
Soggiunge poscia d'avere ottenuto che il suo figliuolo
nasca in punto felicissimo, e che però questi sposerà la
figlia dell'imperatore e gli succederà nel dominio. L'imperatore
sdegnato si parte; poi manda un suo cavaliere
a involare il bambino. Avutolo, gli fende il ventre dallo
stomaco all'ombelico, dopodichè si accinge a strappargli
il cuore; ma, ad istanza del cavaliere nol fa, e ordina
che così mezzo morto, sia gettato nel mare. Il cavaliere,
cui non regge l'animo di eseguire il crudele comando,
depone il bambino davanti la porta di un convento, e
quivi lo lascia. I frati, trovatolo ancora vivo, lo portano
all'abate, e questi, fa chiamare i medici, e domanda loro
quanto vogliano per curarlo e guarirlo. I medici chiedono
cento bisanti, l'abate ne offre ottanta. La cura riesce
a bene, il bambino guarisce, e l'abate lo battezza ponendogli
nome Costante (Coustans) in considerazione degli
ottanta bisanti che gli era costato. Il fanciullo cresce in
bellezza. Si dà caso che l'imperatore viene a conoscerlo
e a sapere chi egli è. Risolve novamente di farlo morire,
e dovendo partire per una spedizione contro i suoi
nemici, gli dà una lettera da recapitare al governatore

di Bizanzio, la qual lettera contiene una sentenza di morte.
Prima di recapitarla il giovinetto entra nel giardino imperiale
e vi si addormenta. La figliuola dell'imperatore
lo vede, se ne innamora, legge la lettera, e pensando di
salvare il giovane e di soddisfare in pari tempo al suo
amore, a quella un'altra ne sostituisce, scritta da lei,
con la quale s'ingiunge al governatore di fare sposare
al giovane la principessa. Il governatore obbedisce agli
ordini. L'imperatore, al suo ritorno, trova il matrimonio
già celebrato, e allora, rinunziando ai suoi tristi propositi,
riconosce Costante per figliuolo. Più tardi Costantino,
figlio di Costante, diede a Bizanzio il nome del padre[84].



Abbiamo qui un esempio della tendenza che ha la leggenda
a propagarsi in linea ascendente e in linea discendente,
verso gli antenati, e verso la progenitura dei
suoi eroi; tendenza che così vigorosa si manifesta nei
cicli epici. Il nome di Costanzo è assai spesso scambiato
con quello di Costantino e di Costante; ancora si confonde
spesso Costanzo Cloro con Costanzo figliuolo di Costantino[85].







Non so a quale leggenda accenni Nennio nel seguente
passo della sua Historia Britonum: «Quintus Constantius
Constantini Magni Pater fuit, et ibi moritur, et Sepulchrum

illius monstratur juxta urbem, quæ vocatur Cair
Costaint, ut literæ quæ sunt in lapide tumuli ejus ostendunt;
et ipse seminavit tria semina in pavimento superdictæ
Civitatis, ut nullus pauper in ea remaneret unquam,
et vocatur alio nomine Mirmantum[86]».



Veniamo ad Elena e al nascimento di Costantino. Suida,
il quale fiorì, come pare, nel X secolo, dice nel Lexicon
(s. v. Κωνσταντῖνος ὁ μέγας) che il fondatore di Bizanzio
nacque di madre oscura, e che il padre lo riconobbe a
certi segni, e lo designò imperatore, posti in disparte gli
altri figliuoli, che aveva avuti da Teodora[87]. Egli accenna
assai più che non narri; ma dalle sue parole si
rileva l'esistenza di una tradizione, secondo la quale Costantino,
nato d'illegittimi amori, avrebbe vissuto alcun
tempo lungi dal padre, ignorato, o dimenticato da lui, e
ne sarebbe poi stato riconosciuto, in forza di certi casi
che non son ricordati. Suida soggiunge di non voler ripetere
le favole che di Costantino aveva narrate Eunapio,
parendogli che sconvenissero a tant'uomo. Eunapio nacque
{el 347, e sarebbe importante di poter rintracciare sino
a lui alcuna tradizione circa i natali di Costantino; ma
nei frammenti che delle storie di lui ci son pervenuti
non si trova più nulla intorno a questo imperatore. Lo
storico pagano Zosimo, il quale scriveva a Costantinopoli
verso il 434, dice che Costantino nacque da commercio
che Costanzo ebbe con una donna non onesta, e non isposata
da lui secondo la legge[88]: prima di Zosimo, Eutropio
s'era contentato di dire che Costantino aveva avuto
origine da un più oscuro matrimonio[89], e Sant'Ambrogio
aveva indicata la condizione della madre dicendo
costei ostessa, stabularia. Quest'ultima particolarità, di
cui non pare sia fatto cenno negli scrittori bizantini, riappare
poi più tardi negli svolgimenti della leggenda. Una
tradizione di tale natura non poteva essere fortuita, nè
di origine in tutto fantastica; essa doveva aver principio
nel vero. La storia di Sant'Elena è ne' suoi cominciamenti
assai oscura. Si ammette comunemente ch'ella sia
nata a Drepano, città di Bitinia, in umile condizione, e
che sposata da Costanzo, divenne madre di Costantino,
e fu poi ripudiata dal marito, innalzato da Diocleziano
alla dignità di Cesare[90]. Ma si capisce che lo stesso

Costantino prima, poi gli scrittori, specialmente quando
cominciò a formarsi la leggenda che attribuiva a Sant'Elena
la gloria immortale d'aver ritrovata la croce, siensi
studiati di far dimenticare certi fatti, o di colorirli altramente.
Tuttavia la tradizione antica che Costantino fosse
figliuolo spurio di Costanzo non si perdette; anzi passò
d'Oriente in Occidente, dove porse argomento a nuove
leggende. Essa è riportata nel Chronicon paschale[91],
ma è formalmente contraddetta da Teofane Isaurico[92]
e da Cedreno[93].



La gloria d'aver dato i natali a Sant'Elena fu ambita
da varie province e città. In Oriente Edessa, Drepano,
la Giudea; in Occidente Treviri, la Bretagna e l'isola di
Sardegna[94] se la disputarono. Treviri andava superba
di parecchie reliquie insigni da Sant'Elena appunto, come
si credeva, donate alla sua Chiesa. La leggenda della invenzione
della croce, di cui io non intendo discorrere
di proposito, antichissima di origine, è narrata nel secolo

VIII da Cinevulfo[95], nel IX da Almanno[96], nell'XI
o XII da Ildeberto Cenomanense, se pur così s'ha
da credere[97], nel XIII dal Voragine[98], ecc. Come più
questa cresceva e si diffondeva, più si sentiva il bisogno
di purgare la tradizione di quanto potesse direttamente
o indirettamente offuscare la riputazione della Santa; e
da prima se ne levò ogni imputazione di mal costume,
poi si sostituirono al concubinato le legittime nozze, finalmente
si fece della povera stabularia la figlia di un re.
La tradizione che faceva Sant'Elena nativa di Treviri,
era già formata nel IX secolo, giacchè il citato Almanno
la riporta, ed ebbe poi, più particolarmente in Germania,
molto favore. La Kaiserchronik racconta[99] che Costanzo
sposò in Treviri la regina Elena, dalla quale ebbe
un figliuolo adorno di molte virtù, che fu Costantino.
Costanzo avrebbe poi voluto ripudiarla; ma vinto dallo
amore del figlio, le mandò ambasciatori e la invitò a
raggiungerlo in Roma. Elena, sdegnata, da prima rifiutò;
ma poi si lasciò piegare dalle ragioni e dalle istanze di
Costantino, e andò a Roma, ove le fu fatto solenne ricevimento.







Ma prima forse di questa tradizione un'altra ne era
sorta, la quale, prendendo senza dubbio argomento dalla
dimora di Costantino in Bretagna, fece nativa di questo
paese, poi anche figlia di un re Choel (Cloel, Coclo,
Hoel, ecc.), la madre di Costantino. Tale tradizione deve
essere nata nel paese stesso al cui nome si lega; ma
riappariscono in essa alcuni dei dubbii più antichi, che
già si trovano nella tradizione greca, circa alla qualità
delle relazioni passate fra Costanzo ed Elena, in quanto
che alcuni scrittori fanno di costei la legittima sposa,
altri la concubina di quello[100]. Giacomo da Voragine
conobbe così questa, come l'altra tradizione; giacchè,
dopo aver riferito ciò che di Sant'Elena racconta Santo
Ambrogio, soggiunge; «Alii vero asserunt et in quadam
chronica satis authentica legitur, quod ipsa Helena fuit

filia Clohelis regis Britonum, quam Costantinus (l. Constantius)
in Britaniam veniens, cum esset unica patri
suo, duxit uxorem, unde insula post mortem Clohelis
sibi devenit. Hoc et ipsi Britones attestantur, licet alibi
legatur, quod fuerit Trevirensis».



Enenkel non dice di dove Elena fosse; dice solo che
ella era la più bella delle venti donne dell'imperatore
Costanzo, e che Costantino fu il frutto del loro illegittimo
commercio[101]. Ma le due tradizioni testè ricordate
ebbero nella leggenda svolgimenti più larghi e più
romanzeschi[102]. In un racconto latino d'ignoto autore,
d'incerta età, essa si lega a una sequela di casi avventurosi
che io riferirò brevemente[103]. Ai tempi di Costanzo
imperatore, una vergine per nome Elena, di nobile
famiglia Trevirense, venne a Roma, trattavi dal desiderio
di visitare i santuarii degli apostoli. Un giorno,
traversando il ponte sul Tevere, Costantino s'imbatte in
lei, che andava con altri pellegrini alla sua via, e vedutala
bellissima, subitamente se ne innamora, e ordina
ad alcuni suoi satelliti di seguirla, e di significare al

padrone della casa ove albergava che a nessun modo la
lasciasse partire sinch'egli non ne avesse fatto il piacer
suo. I suoi comandamenti sono osservati. I pellegrini,
compagni di Elena, adempiuti i voti, si partono; ella,
accusata di furto dal padron della casa, è trattenuta in
custodia. L'imperatore si affretta a compiere il suo divisamento;
trovata la fanciulla sola e senza difesa, la
sforza; ma prima di partirsi da lei, sentendo alcuna pietà
de' suoi pianti, le fa dono di una fibula preziosissima e
di un anello di gran valore. Rimasta incinta, Elena non
ardisce di più fare ritorno in patria, e si ritrae a vivere
con alcuni cristiani dabbene, provvedendo col lavoro
delle mani al proprio sostentamento. Venuto il termine,
essa dà alla luce un bambino, cui pone nome Costantino,
celando a tutti quello del padre. Il fanciullo, educato
dalla madre, vien su bellissimo d'aspetto, pieno d'ogni
buon costume, benvoluto da tutti. In quel tempo si combatteva
tra l'imperatore dei Romani e l'imperatore dei
Greci una furiosissima guerra. Avvenne che due ricchissimi
mercanti, nei quali l'imperatore dei Greci aveva
piena fiducia, e a cui soli era lecito approdare per ragione
dei loro commerci in Grecia, trovandosi in Roma,
s'imbatterono un giorno in Costantino, che era allora
d'età di circa dieci anni. La sua leggiadria, i suoi modi
li fecero meravigliare. Interrogatolo, e saputo dei casi
suoi, essi tosto si accordarono in un divisamento, dalla
esecuzione del quale parve loro di dover trarre grandissimo
guadagno; ed era, che avrebbero preso con sè il
fanciullo, l'avrebbero condotto in Grecia, presentatolo a
quell'imperatore come il figlio dell'imperatore Costanzo,
offerta in nome di costui la pace, e chiesta pel giovinetto

la mano della principessa di Grecia. Con la dote
di costei si arricchirebbero, e in pari tempo farebbero
danno e scorno ai nemici dei Romani. I mercanti conducono
Costantino nella propria casa, lo vestono onorevolmente,
lo educan fra gli agi, tanto che il figliuolo
non si ricorda più della madre; la quale, perduto l'unico
suo conforto, passa i giorni nel pianto. Trascorsi tre anni
e più, i mercanti, stimando giunto il tempo da porre in
opera il loro pensiero, partono con le lor navi e, insieme
con Costantino, giungono al porto dei Greci. Quivi
approdati, vestono il giovane d'abiti regali, e mandati
innanzi i lor messi, vanno al palazzo dell'Imperatore,
che fa loro solenni accoglienze. La frode è coronata di
pieno successo, e Costantino sposa la principessa, la quale
è assai contenta di lui, com'egli di lei. In capo di certo
tempo, passato tra feste e tripudii, i mercanti, avuta la
ricchissima dote, chieggono licenza di tornare a Roma,
e partono insieme con gli sposi, non ostante le lacrime
e i funesti presentimenti del vecchio imperatore e della
sua donna. Corso già molto mare, ed essendo prossimi
alla regione dei Romani, i mercanti pensano di condurre
a termine la loro perfidia, e sbarazzarsi degli sposi, di
cui non altro agognano che i tesori. Approdano a un'isola
deserta e selvaggia, e sotto pretesto di volervi passare
la notte, scendono in terra, ed alzano un padiglione, e
preparano un letto, dove, di nulla sospettando, i giovani
vanno a coricarsi; poi, quando questi sono immersi nel
sonno, uccisa la loro famiglia, essi salpano l'ancore e proseguono
rapidamente il viaggio. Destatisi la mattina seguente,
e trovatisi soli, i due giovani si danno in preda
alla disperazione, e Costantino svela tutto il tradimento

alla sposa, che non per questo cessa d'amarlo; ma certi
naviganti, che per buona ventura si trovavano a passare
in vicinanza dell'isola, li raccolgono, e, celando quelli
per prudenza i nomi e i casi loro, li conducono al porto
dei Romani. Giunti a Roma, vanno in traccia di Elena,
la quale, riconosciuto non senza qualche fatica il figliuolo,
abbracciata la nuora, piangendo lacrime di tenerezza,
passa dal più inconsolabile lutto alla più viva letizia.
L'imperatrice di Grecia aveva dato di nascosto alla figliuola,
poco prima d'accomiatarla, un giojello preziosissimo,
col quale, se mai per alcun caso ella avesse a
trovarsi in angustie, potesse sopperire ai proprii bisogni.
Questo giojello è da lei consegnato alla suocera, la quale,
vendutolo, con parte del denaro che ne ritrae mette
su un'osteria, e decentemente si vive insieme con la
nuora e col figliuolo. Questi intanto, seguendo l'indole
sua e la nobiltà della natura, si dà alla professione dell'armi,
e in poco tempo s'acquista grandissima riputazione.
Viene il giorno natalizio dell'imperatore. Costanzo,
volendo festeggiarlo secondo il consueto, convoca i senatori,
i tribuni, i centurioni, i militi, bandisce giostre
e tornei. Costantino ne porta la palma su tutti. Meravigliato,
l'imperatore lo chiama a sè, gli domanda chi
sia, e non tenendosi pago delle sue risposte, ordina che
conduca in sua presenza anche la madre e la sposa. Le
donne, vestite dei migliori panni che s'abbiano, sono
condotte a palazzo. L'imperatore le interroga alla lor
volta, e tanto stringe Elena, che questa finalmente promette
di tutto svelargli. Dopo alcun giorno in fatti, presi
con sè l'anello e la fibula, torna alla sua presenza, e
racconta la propria storia, mostrando, a testimonio del

vero, i donativi imperiali. Costanzo si persuade che sì
mirabili casi non sieno seguìti senza la volontà del cielo;
abbraccia Elena, riconosce il figliuolo, manda ambasciatori
all'imperatore di Grecia, e punisce i mercanti come
si meritano. Ordinata e aggiustata ogni cosa, celebra
solennemente, per la seconda volta, le nozze del figliuolo
colla principessa di Grecia, e stabilisce che gli sposi
debbano succedergli nell'impero romano, a quello stesso
modo che dagli ambasciatori venuti appositamente da
Oriente si stabilisce che essi debbano succedere nell'impero
dei Greci. Così fu che Costantino riunì sul suo capo
le due corone dell'Occidente e dell'Oriente.



Non mi soffermo ad esaminare le particolarità di questo
racconto, nè a discutere il suo intendimento, se tant'è
che ne abbia qualcuno; ciò che più importa di far notare
si è, parmi, il suo carattere essenzialmente romanzesco,
e il difetto di ogni nesso storico, difetto che si fa scorgere
sin dal principio. Di storico veramente altro non
v'è che i nomi di Costanzo, d'Elena e di Costantino;
a questi sostituite altri tre nomi quali che sieno e il
racconto procederà al medesimo modo, senza che sia
bisogno di farvi la più piccola mutazione. Esso si appoggia
solamente in tre punti, non alla storia, ma alla
tradizione, in quanto che fa Elena nativa di Treviri,
e Costantino spurio; e narra di Elena che mise su osteria,
ricordatosi certamente il suo autore della stabularia di
Sant'Ambrogio. È curioso anzi a tale proposito che non
vi si dica nulla di un matrimonio seguìto, dopo il riconoscimento,
fra Costantino ed Elena. Giunto al termine
della sua storia l'ignoto autore accenna ad altre leggende
circa Costantino, ma rimanda chi le vuol conoscere ai

libri che le narrano[104]. Letto il racconto, nasce spontaneamente
nell'animo un dubbio: queste finzioni furono
esse sino dall'origine loro congiunte coi nomi di Costanzo,
di Elena e di Costantino, o furono ad essi aggregate solamente
più tardi, quando già, unite o separate, avevano
circolato un tempo nella tradizione orale e nella letteratura,
servendo ad altri personaggi, o storici, o fantastici?



Anzitutto è da avvertire che il racconto anonimo testè
analizzato, è bensì il più prolisso, ma non il solo, e molto
probabilmente non il più antico documento in cui quelle
finzioni sieno rapportate a Costantino e ai suoi genitori.
Giovanni da Verona, di cui più volte già ebbi a
citare la inedita Historia Imperialis, le raccoglie e ad
essi nel medesimo modo le riferisce, salvo che di Elena
fa, secondo l'altra tradizione notata di sopra, non una
nobile fanciulla di Treviri, ma la figliuola del re Cloel
di Bretagna[105]. All'una e all'altra delle due tradizioni
occidentali circa la patria di Elena quelle finzioni dunque
si legarono; ma è in sommo grado probabile che, in

principio, nè all'una, nè all'altra, esse andarono congiunte.
Il racconto assai compendioso di Giovanni da Verona
passa nel Catalogus Sanctorum di Pietro de Natalibus[106]
e di quivi nella versione italiana della Legenda
aurea che va sotto il nome di Nicola Manerbi[107]. Nel
Dittamondo di Fazio degli Uberti la favola è pure ricordata[108],
ma in forma così sommaria e stroncata,
che chi non ne avesse notizia altrimenti, non verrebbe
a capo d'intenderla. D'onde Fazio abbia attinto rimane
dubbio; ma si raccosta ancor egli ai precedenti nel fare
Elena figliuola di Coel. Giacomo da Acqui narra egli
pure la favola[109]; ma nel suo racconto Elena è figliuola
del re di Treviri. Questi varii racconti, sebbene tutti si
accordino nella sostanza, pure presentano, così fra di
loro, come per rispetto al racconto pubblicato dall'Heydenreich,
alcune differenze già notate da altri[110], e di
cui io debbo contentarmi di accennare qui solamente due
o tre fra le principali. In tutti Elena è cristiana sin
dal principio. Non battezzata ancora, essa va a Roma,
tratta dal desiderio di vedere la città degli apostoli, e
contro il volere del padre: in vesti di ancella, secondo
Pietro de Natalibus; per comandamento degli stessi apostoli
Pietro e Paolo ricevuto in sogno, secondo Giacomo
da Acqui; perchè inferma, secondo Fazio degli Uberti.

Ancora secondo Giacomo da Acqui il padre di Elena si
chiamava Flavio, il Re di Bizanzio Valerio, onde fu che
Costantino si chiamò per tre nomi Flavio Valerio Costantino:
vendute le gemme della nuora, Elena va ad
abitare in un magnifico palazzo rimpetto a quello dell'imperatore,
e quando le par giunto il tempo opportuno
svela a costui spontaneamente il suo secreto. Giovanni
da Verona, Pietro de Natalibus e Nicola Manerbi dicono
ancor essi che Elena e gli sposi comprarono un palazzo
e menarono nobile vita: tutti affermano che Costanzo
sposò Elena, particolarità importante, taciuta, come s'è
veduto, dall'Anonimo. Forse da un attento studio comparativo
delle differenze che i varii racconti presentano
si potrebbe trarre qualche argomento a congetturare in
quale di essi sia contenuta la versione più antica. Ma
un tale studio condurrebbe assai lungi, e il frutto che
se ne avrebbe sarebbe assai scarso[111].



Ben più giova osservare come nella favola sieno due
parti distinte, l'una intercalata nell'altra, le quali non
hanno necessaria connessione fra loro, ma possono agevolmente
separarsi, e furono senz'alcun dubbio separate
in principio: l'una, che narra della violenza fatta da Costanzo
ad Elena, del nascimento di Costantino, del riconoscimento
finale; l'altra che narra della frode ordita

dai mercanti. Quella certo assai prima di questa fu legata
ai nomi di Costantino e dei suoi genitori, e un documento
assai antico ne fa testimonianza. In una narrazione
greca del martirio di Sant'Eusigno di Antiochia,
scritta, secondochè si può ragionevolmente presumere,
non dopo l'VIII secolo[112], è introdotto il santo in persona
a raccontare il seguente caso. Nel tempo che era
ancora tribuno militare, tornando Costanzo vittorioso da
una spedizione contro i Sarmati, ebbe a sostare in una
locanda, dove trovò una fanciulla pagana, bellissima, per
nome Elena. Giacque con lei, e nel partirsi le regalò
un peplo di porpora. Tornato a Roma, dopo alcun tempo
Costanzo fu incoronato imperatore. Non avendo avuto
dalla sua moglie legittima altri figliuoli che un fanciullo
imbecille, egli commise ai senatori di cercargliene uno
bello e intelligente da lasciare per suo successore. Per
evitare dissidii e gelosie i senatori mandano a cercare
tale fanciullo fuori di Roma. I messi giungono allo stesso
albergo ove anni prima s'era fermato Costanzo, e dove
Elena, rimasta gravida di lui, aveva dato alla luce un
figliuolo bellissimo e di svegliato ingegno, fatto allora
già grandicello. Mentre essi si stanno a tavola, il fanciullo
salta sopr'uno dei loro cavalli. Per punirlo della
sua tracotanza uno dei messi gli dà uno schiaffo; ma
allora la madre dice a costui: Non lo percuotere, perchè
è figlio dell'imperatore; e reca in prova di quanto dice
il peplo donatole da Costanzo. Meravigliati, i messi tornano

col fanciullo a Roma, il quale è dal padre riconosciuto
per figlio, e istituito erede dell'Impero. Niceforo
Callisto, il quale fiorì, come è noto, nel XIV secolo, reca
nella Historia ecclesiastica[113] un racconto da lui senza
dubbio attinto a fonte molto più antica, nel quale la
parte storica è assai più copiosa che non nel racconto
posto in bocca a Sant'Eusigno, ma che, ad ogni modo,
ha con esso assai stretta attinenza. Costanzo giace con
la figlia del suo ospite a Drepano, mentre, per commissione
degli imperatori Diocleziano e Massimiano, va a
procurare la pace coi Persiani, coi Parti, coi Sarmati,
ed altri popoli, che recano grave danno all'impero. La
fanciulla rimane incinta. In quella notte medesima Costanzo
vede in sogno il sole sorgere dall'oceano occidentale.
Raccomanda all'ospite suo di aver cura del bambino
che sarà per nascere, e donato un peplo alla fanciulla,
si parte. Dopo alcuni anni, già fatto Augusto, Costanzo
manda ai Parti nuovi ambasciatori. Questi giungono a
Drepano, e per un caso molto simile a quello narrato
da Sant'Eusigno, riconoscono Costantino, la cui qualità
è anche qui confermata dal peplo. Istruito della cosa,
Costanzo fa venire a Roma il figliuolo e la madre; ma
poi, per mettere quello al sicuro da ogni possibile insidia
della imperatrice Teodora, lo manda a stare con
Diocleziano in Nicomedia. Colà Costantino è educato nel
palazzo imperiale, e abbraccia il cristianesimo.



Ma la leggenda si trova ricordata o indicata anche
altrove. Negli atti greci di Sant'Artemio[114] si fa dire

a Giuliano l'Apostata che Costantino era nato da una
donna volgare, in nulla dissimile dalle meretrici, quando
Costanzo non era ancor Cesare. Nella Contextio gemmarum
di Eutichio, vescovo di Alessandria (m. 940), si
narra che Costanzo sposò Elena in Mesopotamia, e che
Elena era già stata convertita al cristianesimo da Barsica,
vescovo di Roa, e che Costantino la lasciò gravida e se
ne tornò a Bizanzio[115]. Quest'ultimo fatto, il quale mal
si concilia con l'altro del matrimonio, riporta senza dubbio
alla tradizione più antica, dove Costanzo avuta, senza
nessun impegno da parte sua, la fanciulla, se ne va poi
liberamente. In Occidente Sant'Ambrogio, già citato, e
Sant'Aldelmo, non narrano la leggenda, ma vi alludono.
Nella orazione recitata l'anno 395 per la morte di Teodosio
alla presenza di Onorio, Sant'Ambrogio dice di Sant'Elena:
«Stabulariam hanc primo fuisse asserunt, sic cognitam
Constantio seniori qui postea regnum adeptus est.
Bona Stabularia quae tam diligenter praesepe Domini
requisivit»[116]. Per Sant'Aldelmo Elena è già di Bretagna,

ma non ancora una principessa, anzi una concubina:
«Dum Constantinus Constantii filius in Britannia ex
pellice Helena susceptus sceptris imperii potiretur»[117].



Ricapitoliamo e concludiamo[118]. La leggenda che fa
nascere Costantino d'illegittimo commercio, e narra del
suo riconoscimento da parte del padre, dopo molti anni,
per virtù di certi casi e di certi segni, leggenda che
forma una delle due parti del racconto dell'Anonimo, è
greca di origine, e risale, come dalle parole di Santo
Ambrogio par che si possa legittimamente dedurre, sino
al quarto secolo. Tale leggenda è molto diffusa in Oriente,
dove si svolge, e si arricchisce via via di elementi romanzeschi;
ma passa poi anche in Occidente, e qui,
meno cognita e popolare, o si offusca, o si piega a nuove
tendenze. Mentre nella tradizione orientale Elena è una
ostessa, nella tradizione occidentale assorge a poco a poco
al grado di patrizia e di regina. Sant'Ambrogio ricorda
la opinione di coloro che credevano Elena essere stata
una stabularia; ma questa opinione egli sembra più
inclinato a respingere che ad accogliere. Sant'Aldelmo
nel secolo settimo traspone già i fatti in Bretagna; e di

Elena dice bensì che fu concubina di Costanzo, ma non
fa motto della sua condizione: nell'VIII Cinevulfo ignora,
o tace che Elena fosse Britanna. Più tardi Elena appare
come figlia di un re; ma la tradizione antica del suo
concubinato la perseguita ancora, come si vede dalle asserzioni
contraddittorie degli scrittori rammentati di sopra.
Anzi la tenacità di quella tradizione dà luogo nella nuova
leggenda che si viene formando a incongruenze curiose.
Almanno nel secolo IX, così comincia a narrare la vita
della Santa[119]: «Beata igitur Helena, oriunda Trevirensis,
tantae fuit nobilitatis secundum honestatem et
dignitatem praesentis vitae, ut pene tota ingentis magnitudinis
civitas computaretur in agrum sui praedii».
Soggiunge che il palazzo magnifico di lei esisteva ancora
a' suoi tempi incorporato nella chiesa di San Pietro Apostolo,
e non gli pare impossibile ch'ella traesse la origine
da Elena greca, cui superava grandemente di pregio.
Poi, senz'avvedersi della contraddizione gravissima, volgendosi
a parlare di Costanzo, esce in queste precise parole:
«Interim dum ille feliciter et fortiter administraret belli
negotia, comperta incomparabili nobilitate, pulchritudine
et potentia Helenae in oculis Domini tam beatae, meditabatur
ejus obtinere coniugium, desiderans si forte
posset, ex ea suscipere filium, multaque illam, licet in
officio concubinali, tractavit reverentia ed honestate, cor
regis in hoc Domino reparante». Data a Elena la nobiltà
del sangue, doveva sentirsi il bisogno di anticipare
il tempo della sua conversione, o di farla nascere a dirittura

cristiana. Già un esempio di ciò ci mostra in
Oriente il racconto di Eutichio; un'altra tradizione orientale
racconta che Elena, la quale era nativa di Edessa,
fu, sino dall'infanzia, convertita al cristianesimo dal vescovo
di quella città. In pari tempo si dovette pensare
a mutare la scena dei fatti, e a togliere ad Elena la
mala taccia di concubina, divenuta incomportabile con
la nobiltà del suo lignaggio e col fervore della sua fede.
Elena, Britanna, o Trevirense, va a Roma per ragion
di pietà, ed è quivi forzata dall'imperatore. Tale è la
forma della leggenda, tale il grado di svolgimento a cui
essa si mostra pervenuta nel racconto dell'Anonimo, e
in quelli di Giovanni da Verona e di Giacomo da Acqui.
Che qui noi siamo in presenza dell'antica tradizione
orientale combinata con nuovi elementi, e piegata, in
parte, a nuove fantasie, non si può dubitare, chè a troppi
segni vien fatto di riconoscerla per quella medesima.
Basti qui rilevare una particolarità caratteristica. Mentre
Giovanni da Verona, Giacomo da Acqui, Pietro de Natalibus
e Nicola Manerbi dicono che Elena, col figlio e la
nuora, andò ad abitare in un sontuoso palazzo e si diede
a vivere nobilmente, l'Anonimo dice invece che Elena
comperò una casa e si mise a fare l'ostessa: ora è questo
un particolare evidentemente derivato dalla tradizione
orientale, e la sua presenza può, sino ad un certo punto,
dare argomento alla congettura che la versione dell'Anonimo
sia più antica che non quella degli altri narratori.
Ma qui si vuole insistere sopra un fatto già più sopra
avvertito. La tradizione che, senza badare alle differenze
delle particolari versioni, ho chiamata orientale, nota a
Sant'Ambrogio, nota forse a Sant'Aldelmo, non sembra

essere stata molto diffusa in Europa, dove per lungo
tempo non se ne trova più fatto ricordo. La dimenticanza
in cui essa si giacque agevolò senza dubbio di
molto il sorgere delle tradizioni occidentali che fecero
Elena Britanna o Trevirense, e sempre di nobilissima
prosapia; il che non sarebbe così facilmente accaduto
se si fosse avuta in memoria la fanciulla pagana trovata
da Costanzo in un albergo, secondo il racconto di
Sant'Eusigno, o la figlia dell'ospite di Drepano, di cui
parla Niceforo, o solamente la stabularia di Sant'Ambrogio.
Parecchi storici parlano della figlia del re Cloel,
o della principessa di Treviri, moglie, o concubina di
Costanzo, assai prima di Giovanni da Verona, e di Giacomo
da Acqui, e dello stesso Anonimo, di cui del resto
non si può con precisione assegnare l'età; ma non ve
n'ha nessuno che faccia il più piccolo cenno di una leggenda
circa la nascita e il riconoscimento di Costantino.
Quando questa leggenda ricomparisce nelle scritture dell'Occidente,
ricomparisce congiunta con un'altra finzione
del tutto estranea ad essa; e questo connubio non può
essere l'opera della fantasia popolare, ma bensì quella
di un favoleggiatore solitario a cui occorse di conoscere,
o a Costantinopoli, o in alcuna scrittura greca, o forse
anche in alcuna scrittura latina andata perduta, o rimasta
ignota sin qui, la tradizione orientale.



La finzione nuova che si aggrega alla leggenda di
Costantino, è da questa al tutto indipendente in origine.
Essa si trova separata, e porge l'argomento alla Storia
o Leggenda di Manfredo imperadore di Roma[120]. Se

si trovi anche in altre letterature del medio evo oltre
l'italiana, e se in questa medesima ve ne sieno stati altri
racconti oltre a quello qui ricordato, non si può nè negare
nè affermare, ma non è punto improbabile. Finalmente
la leggenda complessa, quale si ha nell'Anonimo
e negli altri, forma il soggetto dell'Urbano attribuito al
Boccaccio, e della storia di Selvaggio che si legge nel
Libro Imperiale, mutati per altro i nomi dei personaggi,
ampliata la tela del racconto, alterati in qualche parte
gli avvenimenti.



Come s'è veduto, Giovanni da Verona dice di attingere
il suo racconto da una Historia Britonum, e Giacomo
da Acqui dice di attingere il suo da una Cronica Trevirensis.
Che è da credere di tali asserzioni? Le citazioni
di fonti false, o immaginarie, sono così frequenti
negli autori del medio evo, che il dubbio circa la loro
autenticità è, generalmente parlando, sempre legittimo.
Nota il Coen che di quante opere posson cadere sotto
la designazione di quei titoli non ve n'ha nessuna che
contenga la leggenda in discorso. Alcune ricerche infruttuose
da me fatte a tal uopo in Germania e in Inghilterra
avvalorerebbero l'opinione che nessuno storico inglese
o tedesco la narrò mai. Da altra banda, nel caso
particolare, non v'è ragione di mettere in dubbio l'autenticità
delle citazioni di Giovanni e di Giacomo, ma specialmente
di Giovanni, il quale in questa parte è molto
esatto. Se non che nulla vieta di credere che essi abbiano

avuto tra mani storie interpolate, e interpolate forse qui
in Italia stessa, in pochi codici, d'onde la interpolazione
non ebbe tempo, o non ebbe occasione di propagarsi.
Giovanni e Giacomo avrebbero in sostanza narrata una
leggenda italiana credendo narrare una leggenda inglese
o tedesca. Ho detto una leggenda italiana; ecco in breve
le ragioni che mi fanno propendere a crederla tale.



1º Per tutto il tempo che precede l'apparizione della
leggenda complessa narrata dall'Anonimo e dagli altri,
noi non troviamo nell'Occidente d'Europa che un solo
scrittore il quale mostri di conoscere la tradizione orientale
che poi entra a far parte di quella, e questo scrittore
è un arcivescovo di Milano, Sant'Ambrogio. 2º Dei
tre manoscritti che si conoscono, contenenti il racconto
dell'Anonimo, due sono in Germania, conservati, l'uno
nella Biblioteca Regia di Dresda, l'altro nella Biblioteca
del Ginnasio Albertino di Freiberg (Sassonia); ma noi
non ne conosciamo l'origine: il terzo si conserva a
Roma nella Chigiana. 3º Gli altri autori che narrano la
leggenda sono tutti italiani. 4º La finzione avventizia
che in tutti questi racconti si trova intrecciata con la
tradizione più antica non occorre separatamente che in
un racconto italiano. 5º La leggenda complessa, riferita
ad altri personaggi, non si trova che in narrazioni italiane.



Ma lasciamo oramai questo tema, che ci ha trattenuti
anche troppo, e volgiamoci ad altre parti della ricca
e varia leggenda costantiniana.



Nei racconti passati a rassegna sin qui Costantino, figlio
di madre cristiana, è naturalmente cristiano sin dalla
nascita; ma se la ingenua leggenda popolare, non d'altro

curante che di piegarsi agl'impulsi del sentimento e
della fantasia, poteva a questo modo mentir sul viso
alla storia, altre leggende meno ingenue, e meno disinteressate,
dovevano andar più caute, e adoperare in modo
che la storia potesse in qualche parte almeno confermare
le loro menzogne. Queste leggende racconteranno
come Costantino si convertì alla religione di Cristo, e
circonderanno questa conversione di fatti mirabili che
per molti secoli terrannosi in conto di storia autentica
ed incontrastabile.



Non tocca a me rifare la storia dell'avvenimento memorabile
che s'intitola dalla conversione di Costantino,
dire quanta parte nel cristianesimo di questo imperatore
abbia avuto il sentimento e quanta la politica, discutere
la significazione di certi suoi atti, come l'editto di Milano,
la convocazione del concilio di Nicea, la ingiusta
persecuzione onde ebbe a dolersi Sant'Atanasio. Tutto ciò
porse già da gran tempo, e porgerà ancora argomento a
controversie da cui è difficile escludere in tutto lo spirito
di parte[121], ed è interamente estraneo al proposito
mio: io non debbo far altro che notare le infondate credenze
e le finzioni a cui la conversione di Costantino,
sino da tempo assai antico ebbe a legarsi, avvertendo
che insisterò meno su quelle che hanno carattere assai

più di simulazioni storiche, fatte, starei per dire, a caso
pensato, che non di vere e proprie leggende.



Ma prima di procedere oltre soffermiamoci a considerare
un fatto che non è fuori del nostro tema. Costantino
non fu propriamente, secondo la leggenda, il primo
imperatore cristiano. Ebbi già occasione di avvertire
come dovesse essere un naturale istinto della coscienza
cristiana questo di far comparire cristiani quanti più
imperatori fosse possibile. Già Augusto aveva adorato il
bambino redentore; già Tiberio, Tito e Vespasiano avevano
ricevuto il battesimo. Filippo, l'uccisor di Gordiano,
avrebbe abbracciato il cristianesimo, stando a quanto narrano
Eusebio, San Gerolamo, Orosio. Un tal fatto è
assai poco credibile, e diede luogo a molti dispareri[122];
ma il medio evo lo tiene in conto di verità dimostrata,
almeno nell'Occidente d'Europa. Certo una così fatta
leggenda avrebbe meritato assai più Alessandro Severo,
che nel suo Larario teneva, insieme con le immagini di
Apollonio di Tiana e di Orfeo, anche quelle di Abramo
e di Cristo[123]. Nè parve abbastanza farlo cristiano; si
volle ancora farne un precursore di Costantino nel donare
liberalmente alla Chiesa[124]. In Oriente tali leggende

non ebbero fortuna. Efremio, che fiorì nella prima
metà del XIV secolo, dice che Filippo avrebbe voluto
entrare nel grembo della Chiesa di Cristo, ma i pastori
di questa lo respinsero[125]; e già prima Costantino Manasse
(XII secolo) aveva affermato Costantino essere
il primo imperatore cristiano[126]. In Occidente la cristianità
di Filippo si provava con testimonianze e con
fatti. Secondo Giacomo Malvezzi al tempo di Filippo,
cristianissimo imperatore, fu dedicata in Brescia la
chiesa di San Pietro[127]. Ma anche altri imperatori
cristiani si ricordavano. A detta di Calendre, Adriano
apprese le verità del cristianesimo in un libro datogli
da un Cadrasto, discepolo degli apostoli, e Pompeo Pio,
cioè Antonino Pio, fu istruito nella fede dal filosofo
Giustino[128]. A detta di Armannino Giudice il primo
imperadore il quale fu cristiano fu uno ch'ebbe nome
Giovanni.



Il fatto da cui prende le mosse la storia della conversione
di Costantino è la famosa apparizione della croce,
narrata da Eusebio, il quale afferma d'averne udito il

racconto dalla bocca dello stesso imperatore. Se l'uno o
l'altro di essi abbia mentito non è qui luogo d'andar ricercando:
il fatto certo si è che, accingendosi contro
Massenzio al cimento delle armi, Costantino tolse per insegna,
e fece dipingere sugli scudi dei suoi soldati il
così detto monogramma di Cristo. Sulla significazione di
un tale atto non insisto: avverto solamente che il segno
addimandato monogramma di Cristo si trova già parecchi
secoli prima del cristianesimo, che si ha qualche
ragione per credere ch'esso sia stato in origine un simbolo
del sole, e che Costantino professò un culto pel Sole,
come tra l'altro si rileva dalle monete[129]. Checchessia
di ciò, la leggenda medievale, o piuttosto una delle versioni
di essa, mentre ricorda esattamente il miracolo
dell'apparizione, e narra del labaro e del santo segno
dipinto sugli scudi, perde di vista altri fatti di storia più
consistente, e sostituisce ad essi le sue proprie finzioni.
Non è più contro le milizie di Massenzio[130] che Costantino,

fatto sicuro dell'ajuto del cielo, va a combattere,

ma bensì contro barbari invasori; e la pugna avviene,
non più sulle sponde del Tevere, ma su quelle del
lontano Danubio. Ottenuta la vittoria, Costantino, già cristiano
d'animo, si fa catechizzare e battezzare da San
Silvestro, e manda sua madre Elena a Gerusalemme a
cercar della croce[131]. In un sermone a torto attribuito a
Beda, e su cui avrò da tornare, si fa accadere il miracolo,
non solamente quando Costantino era già battezzato, ma ancora
dopo che ebbe fondata Costantinopoli, e contro i Saraceni

minaccianti la nuova città. Altri, narrando altrimenti,
cercavano di dare spiegazione di altri fatti. In certe leggende
francesi già citate si legge a questo proposito[132]:
«Or donques iassoice que Constantin eust eue si noble
victore par la vertu du signe de la croix, touteuoies il
ne fist force ne diligence d'enquerir de la vertu de ce
signe, dont il aduint tantost aprez qu'il deuint si meseau
et si corrompu qu'il estoit horrible a regarder». Ed ecco
qui l'addentellato per la leggenda famosa che narra di
Costantino lebbroso, battezzato e guarito da San Silvestro,
leggenda religiosa e politica di capitale importanza, che
s'impose in singolar modo alla storia, e pesò non poco
sui destini dell'umanità.



L'opinione di coloro che credono Costantino non mirasse
ad altro che a farsi della Chiesa un'utile ancella,
pecca, senz'alcun dubbio, di esagerazione; ma, nullameno,
v'è in essa molto del vero. Chi dagli editti di tolleranza,
e poi, via via, delle nuove leggi, traeva più visibile beneficio
era, non già l'imperatore, ma la Chiesa; e mentre
questa, dalla sua stessa condizione di beneficata era costretta
a dar prova di deferenza e di sommessione, quegli
era vie più sollecitato ad esercitar su di lei un ufficio
di patronato che, per quanto fosse benevolo e rispettoso,
pur tuttavia riteneva sempre, e non poteva non ritenere,
molti dei caratteri della sovranità. La Chiesa fece il poter
suo per uscire al più presto da quell'incomodo ed umiliante
stato di soggezione, e la leggenda si provò a far
dimenticare che ci fosse mai stato: secondo la leggenda

il beneficato da prima fu Costantino, e non la Chiesa; e
quanto egli poi fece in favore di questa, e quanto più
s'immaginò che avesse fatto, non fu altrimenti considerato
che come un atto e una prova della sua riconoscenza.



La leggenda a cui qui accenno è molto antica e formata
di più parti; ma non tutte queste parti sono antiche
egualmente. Vediamola anzitutto nella sua forma
piena e matura, quale si ha, per esempio, nella Legenda aurea,
e poi ricercheremo le sue origini, ed esamineremo
le sue attinenze e le sue variazioni.



Nel c. XII della Legenda aurea Giacomo da Voragine
racconta la leggenda di San Silvestro. Comincia, secondo
il solito, con dare l'etimologia del nome del santo, e passa
poi a dire dei suoi genitori, di un primo miracolo da lui
operato, della sua esaltazione al papato, e di alcune altre
cose che non importano ora al nostro soggetto. Seguita
la leggenda costantiniana. Costantino perseguita i cristiani,
e in punizione di ciò è colpito da una incurabile
lebbra. I pontefici degl'idoli gli consigliano di fare un
bagno di sangue di bambini. Tremila creaturine son raccolte
a tal uopo; ma mentre Costantino s'avvia al luogo
preparato per il bagno, ecco farglisi incontro le madri,
co' capelli disciolti, e con pianti e con strida. Commosso,
Costantino fa fermare il carro che lo conduce, e dice
agli astanti: la dignità del popolo romano, la quale nasce
dal fonte della pietà, non permettere che si compia un
atto così disumano; meglio essere per lui morire, salvando
la vita a tanti innocenti, che vivere ingiustamente
per la morte loro. Dopo ciò fa restituire i bambini alle
madri, e queste accomiata con doni. Tornato al palazzo,

la notte seguente vede in sogno San Pietro e San Paolo,
che si dicono mandati da Cristo per insegnare a lui, in
premio dell'addimostrata pietà, il modo di racquistar la
salute. Faccia venire a sè Silvestro, il quale per paura
delle sue persecuzioni si sta nascosto nel monte Soratte,
e Silvestro gli mostrerà una piscina in cui immergendosi
tre volte sarà guarito d'ogni infermità. Quand'abbia ottenuta
la grazia, distrugga i templi degl'idoli, restauri
le chiese di Cristo, e creda in lui. Svegliatosi, Costantino
manda i suoi militi a cercar di Silvestro, e inteso
da lui chi fossero i due che gli erano apparsi nel sonno,
si fa catechizzare, e dopo aver digiunato una settimana,
e liberati i prigioni, riceve il battesimo, dalle cui acque
salutari è incontanente guarito. Allora per sette giorni
consecutivi promulga ogni giorno una legge in favor della
Chiesa e della fede; e la prima è che nella città di
Roma Cristo sia adorato qual vero Dio; la seconda, che
chiunque bestemmia Cristo sia punito; la terza, che chiunque
fa ingiuria a un cristiano perda la metà del suo
avere; la quarta, che il Pontefice romano sia da tutti i
vescovi riconosciuto per capo; la quinta, che chiunque
ripara in una chiesa sia tenuto immune; la sesta, che
nessuno possa costruir chiese dentro le mura di una città
senza averne ottenuta licenza dal vescovo; la settima, che
alla edificazione delle chiese si consacri il decimo dei
possedimenti imperiali. L'ottavo giorno l'imperatore va
alla chiesa di San Pietro, accusa le sue colpe, e dovendosi
porre le fondamenta della nuova basilica, prende a
cavare con le proprie mani la terra, e ne leva sulle
proprie sue spalle dodici sporte. La madre di lui Elena,
udite tali nuove, da Betania, dove si trovava, gli scrive,

lodandolo d'avere rinunziato alla religione degli idoli,
ma biasimandolo, perchè, invece di adorare il vero Dio
degli Ebrei, si è dato ad adorare un uomo crocifisso. Costantino
risponde, invitandola a condurre seco i dottori
ebrei, perchè possano disputar coi cristiani, e così si veda
chi ha la ragione e chi il torto. Elena viene, conducendo
i suoi dottori in numero di centosessantuno, fra cui ce
n'ha dodici che di eccellenza vincono tutti gli altri. A
questi si oppongono Silvestro e i suoi chierici, e giudici
della disputa sono eletti di comune accordo due gentili,
assai giusti e onorati uomini, per nome l'uno Cratone,
l'altro Zenofilo. Dopo lunga ed ostinata contesa, rimasto
vittorioso Silvestro, Elena, gli Ebrei, i giudici, e molt'altri
si convertono al cristianesimo. Passati alcuni giorni, i
pontefici annunziano a Costantino che certo drago, il quale
abitava in una profonda cavità della terra, dacchè egli si
era fatto cristiano uccideva ogni giorno con l'alito più
di trecento persone. Costantino chiede consiglio a Silvestro;
questi, dopo un'apparizione dello Spirito Santo,
scende con due compagni per centocinquanta gradini nella
caverna, e lega con un filo, e suggella col segno della
croce la bocca del drago, che aspetterà laggiù il ritorno
di Cristo. Dopo di ciò tutto il popolo di Roma si converte
alla vera fede. Il racconto di Giacomo da Voragine si
ferma a tanto, ma altri racconti, su cui tornerò fra breve,
soggiungono che Costantino, per mostrar vie meglio la
gratitudine sua, e per lasciar più libera la Chiesa, cedette
a Silvestro Roma e tutto l'Occidente, con le insegne
imperiali, e passò in Oriente, dove ricostruì Bizanzio,
e dal suo nome la chiamò Costantinopoli.



La leggenda narrata dal Voragine si trova più o meno

diffusamente riferita, nei Leggendarii di Pietro de Natalibus,
di Bartolomeo da Trento, di Bonino Mombrizio,
e d'altri, entra a far parte delle leggende di Sant'Elena
e della invenzione della Croce, è ripetuta, o ricordata,
sin oltre il XVI secolo, da un infinito numero di scrittori.
Giovanni d'Outremeuse sa persino indicare il giorno
preciso in cui Costantino ammalò della lebbra, che fu
l'ultimo del mese di Decembre dell'anno 311[133]. Qualcuno
poi aggiunge che a Costantino, guarito da Silvestro,
rimase in fronte una piccola macchia di lebbra a
cagione di certo idolo ch'egli continuava ad aver caro
dopo la sua conversione: distrutto l'idolo, la macchia
disparve[134]. La leggenda, a narrar la quale si spendono
nella Kaiserchronik non meno di 2800 versi, porse
anche argomento a misteri[135]. Dante le dava pienissima
fede[136].







Nella leggenda complessa, testè riferita, sono, come ho
detto, più parti, le quali non hanno tutte la stessa origine
e la stessa antichità. La prima riflette la malattia,
il battesimo, la guarigione di Costantino. In essa non solo
si narrano alcune cose che non si trovano confermate
dalla storia, ma parecchie ancora che alla storia contraddicono
formalmente. Costantino non fu mai ammalato
di lebbra, e non si fece battezzare da San Silvestro in
Roma, ma in un castello presso a Nicomedia, poco tempo
prima della sua morte, da Eusebio, vescovo ariano. Così,
conformemente al vero, affermano Cassiodoro nella Historia
tripartita[137], San Gerolamo e Sant'Isidoro di Siviglia
nelle lor Cronache[138], Sant'Ambrogio[139], Prospero
Aquitano[140], Fredegario[141], ed altri più recenti.
In Oriente Eusebio[142], Socrate[143], Sozomene[144],
Teodoreto[145], dicon del pari che Costantino ricevette
il battesimo solamente negli ultimi giorni di sua vita in

Nicomedia: alcuni spiegano un così lungo ritardo con dire
che desiderio di Costantino sarebbe stato di farsi battezzar
nel Giordano.



La legenda che fa Costantino battezzato e guarito da
San Silvestro comparisce già, prima dell'anno 530, negli
Acta Silvestri, giudicati apocrifi nell'Opus Carolinum,
dove Carlo Magno confutò le decisioni del secondo concilio
di Nicea[146]. Di questi atti esiste una versione
greca[147], la quale procacciò la diffusione della leggenda
in Oriente. Il Döllinger crede che la intera finzione, evidentemente
romana di origine, sia sorta verso il finire
del secolo V, o in sul principiare del VI, e indica del
suo ritrovamento alcune ragioni molto plausibili[148].
«L'avvenimento più importante e decisivo, egli dice, dell'antichità,
la conversione del dominatore del mondo al
cristianesimo, in qual altro luogo mai avrebbe dovuto
succedere se non nella stessa metropoli? Al supremo gerarca
civile il supremo gerarca ecclesiastico aveva dovuto
aprire le porte della Chiesa. Non si poteva credere che
il pio Costantino, il figliuol di Sant'Elena, il fondatore
dell'impero cristiano, avesse lasciato spontaneamente trascorrere
l'intera sua vita senza ricevere il battesimo, rinunziato
al benefizio dei sacramenti, operato in guisa
da non meritare nemmeno il nome di cristiano». Questi

presupposti della coscienza cristiana erano già di per
sè sufficienti a far nascere la leggenda; ma v'era pur
qualche fatto che poteva venir loro in ajuto. In Roma
si mostrava un Battisterio di Costantino, forse così chiamato
in origine perchè fatto costruire da lui: il popolo
doveva facilmente immaginarsi ch'esso così si chiamasse
perchè Costantino v'era stato battezzato[149]. Alcuni casi
del pontificato di Simmaco, la contestazione fra il clero
e Teodorico, dovettero favorire il nascimento di una leggenda
che tendeva ad assicurare il primato e la inviolabilità
del romano pontefice[150]. Eusebio, ed altri dopo
di lui, raccontano che Costantino, essendo infermo, andò
a far certa cura di acque termali, prima di ricevere il
battesimo in Nicomedia, e questa notizia può aver dato
occasione a quanto la leggenda racconta della lebbra
e del bagno di sangue.



Sant'Aldelmo[151], lo Pseudo-Beda[152], il Liber

Pontificalis[153], narrano la leggenda del battesimo romano, che,
passata in Oriente, è quivi accolta e difesa da parecchi
scrittori, fra gli altri da Teofane Isaurico, morto nell'817, o
818[154], e da Cedreno[155]. Il racconto storico e vero si
ritiene allora una calunniosa invenzione[156], oppure si
cerca di conciliarlo con la leggenda, ammettendo che, dopo
essere stato battezzato da San Silvestro, Costantino, inclinatosi
all'arianesimo, si facesse ribattezzare da Eusebio
vescovo di Nicomedia. Ma una conciliazione così fatta, di

cui può vedersi a mo' d'esempio un ricordo nella Cronaca
di Eccardo Uraugiense, composta verso il 1100[157],
è dai più risolutamente respinta[158]. Parlando di Costantino,
Gotofredo da Viterbo dice nella particola XXII
del Pantheon, e X della Memoria sæculorum[159]:



Baptizavit eum Silvester, idemque fatemur;

Arrius hunc post hec corrupit, et inde dolemus,

  Scismate namque suo conmaculavit eum.



Hoc fuit in villa, quam rite vocant Aquilonam,

Quando rebabtizatus fedaverat ipse coronam:

  Scripta tripertita testificantur ita.





E Fazio degli Uberti[161]:



Nell'acqua de la fe bis fu costui

  Lavato.





Finalmente è da ricordare un'altra, ma meno diffusa
e meno importante leggenda, secondo la quale Costantino
sarebbe stato battezzato dal papa Eusebio, leggenda
evidentemente immaginata per far vacillare con la uguaglianza
dei nomi la tradizione storica che Costantino diceva
battezzato da Eusebio di Nicomedia. In appoggio di
tale leggenda s'era foggiata ed attribuita a quel pontefice
una decretale, che esisteva ancora nel XII secolo,
ma che poi sembra sia andata perduta[162]. Questa leggenda,
fra gli altri, accetta anche Pietro de Natalibus[163].



Alla conversione di Costantino, Giovanni Colonna fa
immediatamente succedere la conversione dei Romani[164].
Ricevuto il battesimo, Costantino fece un discorso ai senatori
e al popolo, udito il quale e popolo e senatori gridarono:
Qui Christum negant male pereant, quia ipse
est verus deus. Et iterum iube qui thurificant diis urbi
pellantur. Ma Costantino rispose, la fede non potersi imporre
con la forza, anzi dover essere spontanea. Qui abbiamo

senza dubbio una reminiscenza di quelle concioni
che, se si deve prestar fede ad Eusebio, più di una volta
Costantino tenne al popolo. Ma nella leggenda comune
si narra, come abbiam veduto, di una disputa fra i dottori
ebrei e Silvestro, dopo la quale molti si convertirono
al cristianesimo. Questa disputa è già riferita nei
documenti più antichi della leggenda; la stessa conversione
di Elena si fa dipendere da essa[165]. Noi abbiamo
veduto altre leggende fare Elena cristiana sin dalla giovinezza;
ma oltre che Eusebio dice esplicitamente Elena
essere stata convertita dal figlio, la leggenda che veniva
raccogliendo e inventando i titoli di benemerenza della
Chiesa e le prove della gratitudine di Costantino, non
poteva concedere che costui avesse ricevuto l'inestimabile
benefizio della fede, anzichè dalla Chiesa, dalla propria
sua madre. Del resto una disputa consimile si ha
nella leggenda di Barlam e Josafat, dove Barlam dimostra
a dottori caldei, greci, egizii ed ebrei la falsità delle
loro religioni.



Il miracolo del drago si trova già nei racconti più antichi,
e ha molti, ma molti riscontri nell'agiografia cristiana[166].
Nelle numerose narrazioni che se ne hanno si

trova spesso qualche variazione rispetto al riferimento più
antico. Amalrico Augerio dice, per esempio, negli Actus
Pontificum, che il drago aveva ucciso seimila persone, e
che San Silvestro lo legò cum catenis aereis et fortissimis
ferris. La Kaiserchronik pone il drago in un monte
Mendel (Mendelberg)[167]; Simeone Metafraste, Corrado di
Würzburg[168], altri, nel Monte Tarpejo, e qualcuno vi
fu che volle anche narrare come il drago fosse venuto
a Roma[169]. I Mirabilia e la Graphia ricordano la leggenda
di San Silvestro e del drago immediatamente dopo
quella di Curzio, e ciò diede forse occasione a confondere
l'una con l'altra, come fa Armannino Giudice nella
Fiorita[170]. Infernus era il nome, così della voragine

di Curzio, come della caverna in cui si credeva che San
Silvestro avesse rinchiuso il drago. Senza dubbio in origine
la leggenda altro non fu che un'allegoria, dove il
drago stava a rappresentare il paganesimo, o fors'anche
il demonio vinto e reso impotente dal santo pontefice.
Come in molt'altre religioni e mitologie, così ancora nel
cristianesimo il drago, o il serpente, rappresenta il principio
del male e delle tenebre; nelle tradizioni religiose
ed epiche di tutti i popoli lo spirito del male prende
volentieri la forma di serpente o di drago, e come uccisori
di serpenti e di draghi sono celebrati gli dei e gli
eroi. Arimane assume forma di drago, e così ancora molto
spesso il diavolo[171]. Apollo uccide il serpente Pitone,
Odino uccide Fafnir; Giasone, Rustem, Siegfried, Sigurd,
Siegmund, Beowulf, Tristano, Gilles de Chin, altri eroi
senza numero uccidono draghi. Secondo una leggenda
talmudica anche Salomone vinse un drago. La leggenda
di San Giorgio prese origine, senz'alcun dubbio, da qualche
pittura o altra rappresentazione allegorica. Eusebio racconta
che Costantino si fece ritrarre col segno della passione
sopra il capo e col diabolico drago precipitante
nel mare[172]. Nella Vita di San Silvestro, scritta da Simeone
Metafraste, il drago è rappresentato come una
divinità in onor della quale i gentili celebravano esecrandi
misteri[173]. La leggenda fu nel medio evo fra le più
celebri: Tommaso di Stefano, detto il Giottino, ne fece

soggetto di un affresco nella cappella di San Silvestro in
Santa Croce. Tutta del resto, la leggenda di San Silvestro
ebbe grandissima celebrità: verso il 1280 Corrado di
Würzburg la tolse ad argomento di un poema di 5220
versi[174].



Narrata la conversione di Costantino al modo che abbiam
veduto, e confermata con tanti miracoli la verità
del cristianesimo, si doveva necessariamente credere che
la falsa religione non fosse più tollerata nell'impero; e,
in fatti, le storie, traviate dalla leggenda, raccontano
che Costantino fece chiudere, o addirittura abbattere, i
templi degl'idoli, e arricchì con le spoglie loro le chiese,
molte delle quali egli stesso veniva con lodevole zelo innalzando.
Ora, sebbene in ciò qualche cosa di vero vi
sia, molto ancora si esagerò[175]. Si attribuì a Costantino
la costruzione delle sette chiese più antiche di
Roma[176], e, in generale, di ogni altra chiesa di cui si

ignorassero le origini; si ricordavano i doni ch'esse avevano
ricevuto da lui[177].







L'ultima parte della leggenda complessa che abbiamo
esaminata sin qui narra della cessione che di Roma e
dell'impero d'Occidente fece Costantino al Pontefice, e
della traslazione della sede imperiale a Bizanzio. La favola
celebre della donazione, la quale è assai più una
falsificazione storica che non una leggenda, e di cui non

mi spetta parlare di proposito, dev'essere stata immaginata
in Roma, fra il 750 e il 754, quando i papi, avversarii
acerrimi della dominazione longobardica, cominciarono
a nutrire il pensiero di sostituire l'autorità propria
a quella degl'imperatori d'Oriente, la quale oramai altro
non era che un'ombra[178]. S'inventò allora il famoso
Edictum Constantini, tante volte citato dai papi in sostegno
delle lor pretensioni, tante volle impugnato dai
loro avversarii. Costantino abbandonava Roma affinchè
il papa potesse esercitarvi più liberamente l'alto suo ministero[179],
e partendo, poneva in sua balìa tutto l'impero

d'Occidente, e gliene trasmetteva l'insegne, e quella
corona che, così si dirà più tardi, egli aveva dallo stesso
pontefice ricevuta[180]. In Roma si mostrava il luogo
dove l'imperatore e il papa s'erano baciati e separati[181].
Tutti conoscono i versi in cui Dante deplora la donazione
ond'ebbe principio il pervertimento della Chiesa[182];
ma altri infiniti la deplorarono al par di lui: secondo una
tradizione che credo tedesca, il giorno in cui Costantino
cedette Roma al Pontefice si udì in cielo una voce a gridare:
Oggi nella Chiesa è stato infuso il veleno[183].



Lasciata Roma, Costantino va a fondare Costantinopoli.
Intorno a questa fondazione parecchie leggende si raccolsero,
le quali non tutte s'accordano con la favola papale
nel darne le ragioni. Nella Kaiserchronik si dice

che Roma essendo afflitta dalla fame Costantino prese la
risoluzione di partirsi con molti dei suoi e lasciare la
città al papa[184]. Nel Chronicon Salernitanum si racconta[185]
 che Costantino, lasciando per divina ispirazione
la città di Roma alla Chiesa, si mise in mare insieme
con la moglie, coi figli, con tutti gli ottimati e con
l'esercito, diretto a Bizanzio. Spinte da una burrasca, due
navi approdarono in Ischiavonia, e ottenutane licenza dagli
abitanti, i Romani fermarono loro stanza in Ragusa. Ma
non potendo soffrire l'oppressione dei Ragusei, tornarono
indi a non molto in Italia, e vennero a Melfi, onde
poi furono detti Amalfitani. Parecchi scrittori ecclesiastici
narrano che Costantino erasi da prima accinto a
ricostruir Troja; ma una voce del cielo lo ammonì di
non voler ciò fare, e allora egli si volse a Bizanzio[186],
o, secondo taluni, prima a Calcedonia, poi a Bizanzio.
Giraldo Cambrense dà come ragione del divieto divino
l'infame vizio della sodomia di cui Troja anticamente
sarebbe stata infetta[187]. Manasse racconta[188] che

avendo Costantino cominciato a edificare la città di Calcedonia,
sopraggiunsero alcuni grandi uccelli, i quali rapirono
le pietre e le portarono a Bizanzio. In certe Vitae
Cæsarum inedite, Gianmichele Nagonio dice[189] che
Costantino tentò di edificare una città, prima nell'agro
Sardico, poi nella Troade, da ultimo presso Calcedonia;
ma quivi alcune aquile rapirono le funi con cui gli architetti
stavano spartendo l'area e le portarono a Bizanzio.



Secondo altre tradizioni Costantino fu mosso a costruire,
o per dir meglio, a ricostruire Bizanzio, da certa visione
ch'egli ebbe, e che si trova narrata da parecchi. Ecco,
in succinto, la narrazione che ne fa Sant'Aldelmo[190].
Una notte, Costantino, che già si trovava nell'antica
Bizanzio, vide in sogno una vecchia decrepita, e che
all'aspetto pareva quasi morta. Così comandandogli
San Silvestro, Costantino la pregò di sorgere, e quella,
alle sue parole, si mutò in una bellissima e fiorente
fanciulla. Costantino compiacendosi in lei, la vestì della
propria clamide, e le pose in capo la corona imperiale
sfolgorante di gemme; e udì la madre Elena
dirgli: Costei sarà tua, e non morrà sino che duri il
mondo. Costantino, destatosi, non intendendo il sogno,
comincia per la preoccupazione dell'animo, e per la troppa
frugalità a macerarsi, finchè, trascorsa una settimana,
preso da nuovo sopore, vede in sogno San Silvestro che
così gli parla: «La vecchia decrepita è questa stessa

città di Bizanzio, la quale è tutta ormai una ruina. Sali
in su quel tuo cavallo su cui, battezzato, visitasti in Roma
i santuarii degli Apostoli e dei martiri, prendi nella destra
il tuo labaro, e fitta la punta di esso in terra, allenta
il freno al cavallo, e lascia che vada dove l'angelo di
Dio sarà per condurlo. Tu, lungo la traccia che lascerà
in terra la cuspide del vessillo, farai costruire le nuove
mura, e rinnovellerai la città, e la chiamerai col tuo
nome, e di tutte l'altre città la farai regina». Costantino,
svegliatosi, offre doni a Dio, si comunica, esegue
punto per punto il comandamento di San Silvestro, e
costruisce la città, che dal suo nome fu detta Costantinopoli.
Lo stesso, salvo qualche leggiera diversità, narra
Guglielmo di Malmesbury, citando Aldelmo[191]. Un'altra
leggenda, più semplice, narrava che Costantino, mentre
camminando, tracciava la pianta della nuova città, era
preceduto da un angelo[192]. Più di un prodigio fece
intendere che la nuova città era serbata ad alti destini:
alcuni narravano che al porre della fondamenta era apparsa
la Fenice. Nessuna città si costruì poi nel mondo
che l'eguagliasse in magnificenza: Nicolò Casola così racconta
di Costantino e di Costantinopoli nella sua Storia
di Attila[193]: «Il se fist batisier e fu granz ensuit e
nos vos avons conte et puis s'en ala en Grece. E
portoit davant luy la saint croiz et toz cels qe a la sainte
cristientez voloient venir et vindrent furent sauvee de

cois (sic) e de voir e li autre furent danez e destruit.
Il menoit avec lui si grant chevalerie e si gran people
qe la ou il venoit nuls ne li ousoit contradire. Il fu sire
e empereour en Grece. Il s'en aloit en (en) Bisançe, et
illec s'arestoit, illec il fist une citez la plus belle et la
greignor e la plus riche que de lors en avant fust faite
ou secle. Il la apeloit de son nom Constantinople. Qe vos
diroge? illec fist il son empire, e le tint de par l'apostoille
de Rome e fu li pais apelle Romanie por ce qe li
Romains i remestrent». Attingendo a non so quali fonti
Bertran de Paris de Rouergue dice che Costantino consumò
nella edificazione di Costantinopoli centovent'anni;



Cen vint an obret c'anc als no fet[194].





La leggenda narra inoltre qual modo tenesse Costantino

per far rimanere a Costantinopoli i patrizii romani,
vogliosi di tornarsene a Roma. Prima di condurli a combattere
contro i Persiani, dice Michele Glica[195], egli
si fece consegnare da loro le anella, e queste mandò a
Roma, fingendo che i mariti ingiungessero alle proprie
mogli di venirli a raggiungere. Vedute le anella dei mariti
le donne obbedirono, e vennero a Costantinopoli, dove
Costantino fece costruire palazzi in tutto simili a quelli
di Roma, così che quegli furono contenti di rimanere.
Codino narra questa medesima favola, e dice che grande
fu la meraviglia dei maestri delle milizie e dei patrizii
quando, tornati a Costantinopoli, vi trovarono le famiglie
e le case loro[196]. Altre leggende narrano di un'altra
astuzia volta al medesimo fine. Costantino aveva promesso
ai patrizii di ricondurli a Roma. Instando essi
perchè la promessa fosse loro osservata, egli fece venire
da Roma grande quantità di terra, e sparsala per le
piazze di Bizanzio (secondo altri sul suolo di un'isola),
e convocati poscia i patrizii, si dichiarò sciolto dall'obbligo
suo giacchè essi trovavansi sulla terra di Roma.







Nella Kaiserchronik questo fatto è legato con l'altro
delle anella[197]: in un testo italiano esso è narrato
come segue[198]: «....... e per ch'elli (Costantino) avea
giurato ai suoi baroni e promesso di ritornare in terra
di Roma, consappiendo che altrimenti nol voleno seguitare,
fece torre le navi e caricare della terra di Roma,
e fecela ispargere per le piazze, e propriamente per una,
ed ivi fece suo parlamento, e disse come elli era sciolto
del sacramento il quale egli avea lor fatto conciossia cosa
ch'elli era in terra di Roma, e sapiate c'allora si votò
Roma di molta buona gente[199]».



Nel citato sermone indebitamente attribuito a Beda[200]
si narra, come già notammo, che quando Costantino ebbe
costruita Bizanzio, i Saraceni mossero contro di lui per
combatterlo, e che egli, rassicurato dall'apparizione della
croce, venne con esso loro a battaglia, e ne uccise moltissimi.
Giovanni Lydgate ricorda nella sua versione metrica
del trattato del Boccaccio De casibus virorum et
feminarum illustrium una statua equestre tutta di
bronzo, che sorgeva in Costantinopoli, e rappresentava
Costantino con una spada meravigliosa in mano in atto
di minacciare i Turchi[201].







Se le leggende di Costantino esaminate sin qui hanno
tutte, qual più qual meno, un appiglio nella storia, altre
ve ne sono in tutto e per tutto immaginarie, le quali
non hanno con lui nessuna necessaria attinenza, e non
s'intende come e perchè siensi legate al suo nome. Queste
riflettono più particolarmente la sua vita privata di marito
e di padre, ad eccezione di una, che riferirò per la
prima, nella quale egli comparisce ancora come uomo
pubblico, e più propriamente come legislatore. Nel Fiore
di virtù la nota leggenda di Licurgo, che fece giurare
agli Spartani di osservar le sue leggi fino a che egli fosse
tornato, è attribuita a Costantino, e narrata ne' seguenti
termini: «Della virtù della constantia si legge nelle storie
romane ch'el re Constantino aveva ordinate certe lege
al populo le quali gli pareva troppo duro observare, et
lo re pensava pure di fare che il populo l'observassi
perchè erano legge forte et giuste, et disse al populo:
Io voglio che giuriate d'osservare questo legge infino alla
mia tornata: in questo mezo io voglio andare et parlare
a nostri iddei, et pregargli che vi concedino licentia di
mutarle secondo el vostro volere. Et udendo questo el
populo si gli giurò d'observare. Et allora lo Re si partì
et non tornò mai più acciocchè le leggi non si potessino
ronpere, ma sempre si observassino. Et quando egli venne
a morte comandò che il suo corpo fussi arso e facto in
polvere et fussi gittato al vento accio che il populo non
si credessi mai essere absoluto di quello sacramento che

hauea facto se il corpo del re fussi stato riportato nella
città. Et così fu facto come lui comandò».



Nel Roman du Comte de Poitiers[202] si racconta in
assai strano modo come Costantino si ammogliò. Costantino
è nipote di Nerone, trattenuto prigioniero dall'ammiraglio
di Babilonia. Egli vuole andare a liberare lo zio;
ma prima crede necessario di ammogliarsi, affinchè non
manchi un erede all'impero. Spedisce trenta messaggieri
i quali debbono percorrere tutte le terre soggette alla
corona dusques en la mer Betée, e avvertire tutti i cavalieri,
re, principi, conti e duchi, che vengano a Roma,
senza fallo, entro la quindicina, recando ciascuno con
sè la sorella o l'amica, purchè sia vergine. All'ordine di
Costantino accorrono re e baroni con grandi cavalcate
e sfoggiata magnificenza. Tanta gente capita a Roma,



Que les rues encortinées

Furent à grant anui passées.





La città è piena di festa e di sollazzo:



Li palais sambloit embrasés

De cierges c'on ot alumés

Cil haut borgois ont dras de soie.

Ains mais à Rome n'ot tel joie.





Le fanciulle venute alla gara sono in numero di trenta.
Costantino, il quale giura per il suo droit signor St. Pierre,
le fa entrar tutte







Dedens le fort lor principar

Que fist rois Juliiens César,





e ordina loro di spogliarsi ignude a fine di poter fare la
sua scelta



Par jugement et por otroi.





Alla prima che ricusi taglierà il capo. Le fanciulle, vergognose
e spaurite, obbediscono tremando, ed egli le
bacia in bocca una per una. Loretta, che



Dame ert de Boulogne la crasse,





tra tutte la più bella e cortese, prima d'ogni altra domanda
di potersi rivestire, ed è prescelta da Costantino,
il quale ammira non meno la modestia che la bellezza
di lei, ma dice, in pari tempo, che tutte l'altre terrebbe
assai volentieri, se fosse lecito il farlo. Si passano in
feste quindici giorni, e i baroni fanno ritorno alle case
loro. Ma giunge allora Sansone il Forte, insieme con sua
sorella e cento cavalieri. Costantino trova costei più bella
assai di Loretta, e, tutti andando d'accordo, la sposa, e
Loretta sposa Sansone. I due matrimonii si celebrano
nella chiesa di San Pietro, e seguono altre feste, finite
le quali, Costantino parte da Roma con un poderoso
esercito, prende Babilonia, libera Nerone, occupa Gerusalemme,
e conquista tutto il paese sino all'Albero Secco.
Costantinopoli gli apre le porte: Parise, figliuola del
morto imperatore dei Greci, s'innamora di Guido, siniscalco
di Costantino, e lo sposa. Guido diventa imperatore

di Costantinopoli, e Costantino se ne ritorna a
Roma[203].



Ed ecco qui comparire una curiosa leggenda, la quale
senza essere in nessun modo connessa con la favola precedente,
narra delle sciagure domestiche di Costantino:
Costantino fu ingannato dalla moglie, ma prese dell'inganno
aspra ed esemplare vendetta. Può darsi che tale
leggenda sia stata in una certa misura provocata dalla
storia. È noto che Costantino fece morire il proprio figliuolo
Crispo ad istigazione dell'imperatrice Fausta, che
l'accusò di averla voluta sedurre; scoperta più tardi la
falsità dell'accusa, egli fece morir lei soffocata in un
bagno: ma alcuni padri raccolsero una tradizione, secondo
la quale Fausta, convinta di adulterio, sarebbe stata
esposta in un monte alle fiere. Tuttavia è ben più probabile
che la leggenda sia stata immaginata, o almeno
appropriata a Costantino, in forza di quella tendenza a
denigrare il sesso più debole che è così largamente espressa
in tutte le letterature del medio evo, e per cui
si fecero apparire come ingannati, traditi, scornati da
donne, uomini insigni, quali, per non citare altri esempii,
Aristotile e Virgilio. Nella leggenda nostra l'imperatrice,
di cui non è detto il nome, tradisce il marito con un vile e
mostruoso gobbo; scoperta la tresca, Costantino li fa
entrambi morire. Di questa favola occorre frequente il
ricordo nei poeti del medio evo. Bertran de Paris dice

nel già citato ensenhamen che, per dispetto di quello
inganno, Costantino lasciò Roma e se ne andò a Bizanzio.
Egli rimprovera al giullare Guordo d'ignorare
quella storia:



De Costanti l'emperador m'albir

Que no sabetz com el palaitz major

Per sa molher pres tan gran deshonor,

Si que Roma 'n volc laissar e gurpir;

E per so fon Constantinobles mes

En gran rictat, car li plac que bastis,

Que cen vint ans obret c'anc als no fe;

E jes d'aisso non cug sapiat re.





Guiraut de Cabreira fa al giullare Cabra lo stesso rimprovero:



De Costanti

Non sabs c'on di.





Nell'Auberi le Bourguignon si legge:



Par femme sont maint homo abatu:

Rois Constantine, qui tant estoit cremus,

En fu hounis, ce aues vous seu,

Par Segucon, qui moult ot court le bu;

Ce fu uns nains petis et moscreus;

.VII. ans la tint, ains qu'il fust parcheu[204].





La leggenda è inoltre ricordata nel Tristan[205], nel

Le Blasme des Fames[206], nella Bible Gulot[207].
Enenkel la racconta nel suo Weltbuch con alcune particolarità
che non si veggono altrove accennate, e che
probabilmente, son frutto della sua fantasia[208]. Costantino
commette ad un suo cancelliere di far coniare
monete con l'effigie imperiale ad esempio di Augusto.
Il cancelliere aveva un fratello sbilenco, ma molto ardito,
il quale abitava in un sottoscala. Costui riesce ad
ottenere i favori dell'imperatrice, e la loro tresca dura
finchè viene all'orecchio di Costantino. Questi li coglie
sul fatto; trafigge con la spada la donna e calpesta lo
sbilenco sotto i piedi del suo cavallo. Il cancelliere, udita
la morte del fratello, fa coniar monete rappresentanti un
uomo in atto di trafiggere una donna, e ciò a fine di
perpetuare l'infamia di Costantino, poi si parte dal
regno[209].



Enenkel dice che in Roma si vedeva un gruppo di
pietra il quale rappresentava Costantino a cavallo in
atto di calpestare lo sbilenco[210]: questo mi dà naturalmente

occasione a parlare del Caballus Constantini di
cui feci già altrove ricordo.



Col nome di Caballus Constantini, ma non con questo
nome soltanto, si designava nel medio evo la statua
equestre di Marc'Aurelio, che si vede ora dinnanzi al
palazzo del Senatore in Campidoglio, ma che per più
secoli sorse nella piazza di San Giovanni in Laterano[211].
La prossimità della chiesa costruita da Costantino fu
causa, senz'alcun dubbio, che alla statua si desse quel
nome, e in grazia del nome essa, sola di tutte le statue
equestri di Roma, giunse intera, o quasi, insino a
noi[212]. Il nome di Equus o Caballus Constantini era

ancora in uso ai tempi di Paolo II, come risulta da certi
mandati di pagamento per restauri fatti alla statua negli
anni 1466 e 1467[213]. Ai tempi di Andrea Fulvio si
dubitava se la statua fosse di Marc'Aurelio, o di Lucio
Vero[214], ma gli è probabile che il popolo continuasse
a chiamarla di Costantino. Enenkel non è il solo a dire
che la statua fosse di pietra; Giovanni d'Outremeuse afferma
il medesimo, e dice che essa era stata portata da
Costantinopoli a Roma[215]. Bartolomeo della Pugliola
sa che la statua è di metallo, ma incorre in un ben più
grave errore, se, come non pare che possa dubitarsi, nel
seguente passo della sua Cronica intende parlare della
statua di Marc'Aurelio[216]. «Clemente III di Roma fu
fatto Papa, il quale fece il Chiostro del Monastero di
San Lorenzo fuori delle mura di Roma, e fece un palazzo
molto alto in Laterano, e molto ornato. Ancora
fece un cavallo grandissimo di rame». Clemente III
tenne la sedia pontificale dal 1187 al 1191.



Il presunto Cavallo di Costantino comparisce più di
una volta nelle storie della città. Giovanni XIII (965-972)

vi fece appendere un prefetto pei capelli. Nelle feste che
si celebrarono in Roma l'agosto del 1347, quando furono
conferite a Cola di Rienzo le insegne tribunizie, il Cavallo
di Costantino ebbe la parte sua: «Ibi fuit equus
Domini Constantini Imperatoris de metallo coopertus de
varo, ita artificialiter ordinatus, quod ex naribus egrediebatur
vinum et aqua continuo, et nemo videbat quomodo
poneretur»[217]. Ciò che qui si dice della statua
coperta di vajo in occasione di pubbliche feste, rende
intelligibile un luogo del Roman de Rou, dove Wace
racconta che Roberto I, duca di Normandia, vide a Roma
la statua di Costantino e le fece dono di un manto[218]:



Costentin vit, ki ert a Rome,

De quiure fait, en guise de home,

Cheual a de quiure ensement,

Ne muet pur pluie ne pur vent.

Pur la hautece et pur le honur

De Costentin l'empereur,

En ki num l'image est leuce

E par ki num est apelee,

La fist d'un mantel afubler,

Del plus riche qu'il pot trouer.





Ma già i Mirabilia e la Graphia negano che la statua
sia di Costantino: «Lateranis est quidam caballus aereus
qui dicitur Constantini, sed non est ita, quia quicumque
voluerit veritatem cognoscere hoc perlegat». E soggiungono

la seguente singolarissima istoria. Al tempo dei
consoli e dei senatori, un potentissimo re dell'Oriente,
venne in Italia, e assediata Roma dalla parte del Laterano,
afflisse i Romani con asprissima guerra. Allora un
cavaliere di molta prudenza e valentia propose ai consoli
e ai senatori di liberare la città, a patto che, condotta
l'impresa a buon fine, gli si dessero in premio 30000
sesterzii, e gli si ergesse una statua. Accettata da quelli
l'offerta, egli raccomandò loro di armarsi, e di tenersi,
verso la mezzanotte, pronti ad ogni suo cenno. Per più
notti consecutive aveva egli veduto quel re venire per
suoi bisogni corporali appiè di un albero, ed ogni volta
una civetta che su quello si stava, s'era messa a cantare.
Uscito di città all'ora opportuna, sopra un cavallo
senza sella, trovò il re, e rapitolo a forza, non curando
i seguaci di lui ch'erano poco discosto, si volse verso
la città: i Romani, da lui chiamati, uscirono alla lor
volta, ed ebbero allora sui nemici facile vittoria. Al cavaliere
fu mantenuta la promessa; gli si fece la statua,
e sul capo del cavallo si pose la immagine della civetta,
e sotto le zampe quella del re, ch'era di piccola persona.
Il nome del cavaliere non è indicato. Ranulfo Higden
descrive la statua allo stesso modo[219]. La supposta

immagine della civetta posta sul capo del cavallo altro
non è che il ciuffo dei crini annodati in fra gli orecchi.
La figura del re nano, che più non si vede al luogo suo,
rappresentava certamente un qualche popolo soggiogato.
Questa figura, di cui più non s'intendeva nel medio evo
il vero significato, fu senza dubbio cagione che s'immaginasse
la storia narrata da Enenkel, accennata dagli
altri.



Il capitolo XIV del Libro delle Storie di Fioravante[220]
contiene un racconto che concilierebbe il nome di Costantino
con la narrazione dei Mirabilia. Costantino è
assediato in Roma da Dinasor, figlio del re di Sassonia.
In una battaglia i Romani hanno la peggio, e Costantino
stesso è scavalcato. Alcuni fuggiaschi s'imbattono in un
pastore, che, saputo della rotta, li forza a seguirlo sul
campo. Trovato quivi il cavallo di Costantino, gli monta
sopra, va incontro a Dinasor, lo tragge a forza di sella,
e prigioniero lo conduce in Roma; poi torna addietro e
con un bastone sconfigge e volge in fuga tutti i Saracini.
Se ne va allora alle sue faccende, ma non trova
più nè i buoi, nè le vacche, i quali aveva lasciato per
andare a combattere. Torna a Roma, ed è con gran festa

accolto da Costantino, il quale da indi in poi lo tiene
molto onorevolmente con sè. «E sì fecie venire i migliori
orafi di tutta cristianità, e fecie fare un cavallo
di metallo, e fecievi far su il villano col bastone in mano
e co' calzari legati in piè, e ogni cosa fecie fare di metallo,
e il cavallo fecie fare senza sella. Ecchì va a Roma
sillo potè vedere, e vedrà sempre che 'l mondo si basterà»[221].
Non è improbabile che questo racconto sia
stato messo insieme per far concordare fra loro le varie
tradizioni; ad ogni modo, tanto in esso, quanto in quello
dei Mirabilia, e nell'altro di Enenkel, abbiamo nuovi
esempii di leggende nate da falsa interpretazione di monumenti.



Ranulfo Higden dice che la statua era detta di Teodorico
dai pellegrini, di Costantino dal volgo, di Marco
o di Quinto Curzio dai chierici[222]. Forse la ragione

di quella prima denominazione non è da cercare molto
lontano. È noto che Carlo Magno fece togliere da Ravenna,
per portarla in Aquisgrana, una statua equestre
metallica di Teodorico. Tale statua rimase, qual che ne
fosse il motivo, in Pavia, dove fu lungamente tenuta in
gran pregio e chiamata con lo strano nome di Regisol.
Essa molto rassomigliava a quella di Marc'Aurelio[223].
Qualche pellegrino, che veniva da Pavia, cominciò forse
a chiamare, per ragione della rassomiglianza, Cavallo di
Teodorico quello che più comunemente in Roma si chiamava
Cavallo di Costantino. Ranulfo narra di Quinto
Curzio la nota storia di Marco, e anche con essa pone
in relazione il Cavallo[224]; mentre, come abbiam veduto,
attribuisce a Marco la storia narrata nei Mirabilia.



Il nome di Costantino si trova impegnato in parecchi
altri racconti favolosi e romanzeschi, nel Koenig Ruother,
nella storia di Seghelijn van Jerusalem, nei Reali di

Francia, nella Storia di Fioravante. Nel Koenig Ruother,
poema composto verso la fine del XII secolo, si narra
come Rotari (Ruother), re di Bari e di Roma, al quale
obbedivano settantadue re, riuscì ad avere in isposa la
figlia di Costantino, che puniva di morte chiunque glie
la chiedesse. Da quelle nozze nacque Pipino, padre di
Carlo Magno[225]. Questo racconto ha strettissima relazione
con quello della Vilkinasaga, dove, per altro, l'azione
è sostenuta da altri personaggi, a cui solamente
più tardi debbono essere stati sostituiti quelli del poema
tedesco. Nel poema neerlandese di Seghelijn van Jerusalem,
questo eroe sposa Florette, figliuola di Costantino,
trova insieme con lei la croce, diventa imperatore, uccide
inconsapevole il padre e la madre, si fa eremita,
e dopo quindici anni di penitenza in un deserto è eletto
pontefice sotto il nome di Benedetto I[226]. Questa storia

deriva senza dubbio da fonte francese. Era naturale che
si volessero far risalire certe genealogie sino a Costantino,
per certi rispetti, il più illustre fra gl'imperatori. Nei
Reali di Francia, nel Libro di Fioravante, nella Flocents
Saga si narra come Fiovo (Flovent), figlio, o nipote
di Costantino, fuggito da Roma per avervi ucciso
un uomo di grande affare, conquistò la Francia, fece
battezzare tutto il popolo, e fu stipite dei Carolingi e di
altri lignaggi illustri[227].



Sulla morte di Costantino ben poche notizie raccolse
la leggenda. Giovanni d'Outremeuse lo fa morir di veleno[228];
secondo la cronaca di Giovanni di Londra
(cod. dell'Herald's College) il suo corpo fu trovato a
Cair Segeint da Eduardo I nel 1383, lo che riporta ad
un'altra leggenda già indicata di sopra e riguardante, o
Costanzo padre, o Costanzo figlio di Costantino.



Trasportando a Costantinopoli la sede dell'impero Costantino
aperse per Roma l'era della decadenza, e i posteri,
di ciò consapevoli, più di una volta ne lo biasimarono.
Già in alcuni versi antichissimi riportati in un
precedente capitolo[229] si deplora il trasferimento degli
antichi onori di Roma ai Greci. Quando risorse in Occidente

l'impero, Costantinopoli dovette essere considerata
come un'usurpatrice, e l'operato di Costantino dovette
parere a molti illegittimo e dissennato. Gotofredo
da Viterbo, nella seconda metà del XII secolo, esce
contra di lui in questa invettiva[230]:



Hunc alienigenam sibi Roma creavit alumnum,

Cui dedit imperii solium per secula summum,

  Qui quasi morte ream post viduavit eam.

Fraude dolo procores subtraxit ab Urbe Latinos,

Et quasi captivos mox esse coegit Achivos,

  Constituens Romam rebus et arte novam.

Transtulit imperium, Danais dedit ipse favorem,

Dans alienigenis, quem Roma tenebat honorem,

  Romula destituens, Grecula regna colens.

Spurius hic fuerat, quem pretulit aurea Roma;

Interimens dominum, fertur rapuisse coronam;

  Cum foret ante bona, nunc fama mala volat.

Non fuit augustus: minuit, non auxit honorem;

Roma suis studiis fertur caruisse decore,

  Pressaque perpetuo Roma caduca dolet.





Costantino aveva data a Roma la fede, ma le aveva
scemata la sovranità: il danno quasi compensava il beneficio.







CAPITOLO XIV.
Giuliano l'Apostata.




La critica più recente ha risollevato il nome dell'imperatore
Giuliano, prostrato nella polvere dalla esecrazione
di cinquanta generazioni di credenti[231]. Se noi non
possiamo lodare la sua disavveduta ed intempestiva politica,
specialmente poi quando la paragoniamo con quella
accortissima ed opportuna di Costantino, se non possiamo
non deplorare l'errore che gli fece credere possibile la
restaurazione di un ordine di cose irrevocabilmente condannato
a sparire, possiamo tuttavia scorgere ed apprezzare
le cause molteplici che lo fecero tale quale egli fu,
e riconoscere, con imparziale giudizio, ch'egli fu illuso
assai più che colpevole, e che, ad ogni modo, l'infamia
che lo incolse è di troppo sproporzionata alla colpa. Le
concordi testimonianze di scrittori cristiani quali San

Gregorio Nazianzeno, Filostorgio, Rufino, Socrate, mostrano
che Giuliano, se non impedì, come avrebbe potuto,
che altri commettesse violenze in suo nome, non
usò egli stesso violenza ai cristiani, e che, conformemente
ai suoi principii di tolleranza e di universale benevolenza,
egli cercò di attirare novamente all'antica religione
i seguaci di Cristo più con argomenti morali che
con provvedimenti politici, più con lo scherno che col
rigore; magnanima moderazione in chi aveva la forza,
ed era continuamente da mille stimolato a farne abuso.
Non si può negare che, negli ultimi tempi del suo regno,
egli, indispettito della lunga ed ostinata resistenza, non
abbia alquanto aggravata la mano sopra coloro che frustravano
le speranze da lui con lungo amore nutrite;
ma gli è pur vero che la Chiesa, nel tempo del suo
maggiore rigoglio, avrebbe da lui potuto apprendere
quella solenne e santa verità, troppo spesso da lei dimenticata,
che le credenze religiose non debbono essere
imposte, e che una religione cessa di essere tale dal
momento che non è spontaneamente professata.



Da altra banda, non si può pretendere che la Chiesa, massime
nascente, facesse di Giuliano quel medesimo giudizio
che la critica spassionata ed imparziale dei giorni nostri
ne viene ora facendo. La Chiesa cominciava appena a
raccogliere il frutto della sua lunga ed operosa perseveranza,
e a godere la pace comperata col sangue dei
martiri, quando, col salire di Giuliano al trono, si vide
repentinamente decaduta dal nuovo suo stato, e minacciata
di nuovi e forse maggiori pericoli. Certo, nel
fondo degli animi viveva la fede che Cristo non lascerebbe
perire la sua sposa, e che il trionfo della verità

fosse irrevocabilmente segnato nei decreti della provvidenza;
ma non si sapeva quanto fosse per durare quell'era
nuova di prove, e queste dovevano ora tornar più
amare ad uomini che avevano già gustata una serena
e placida securtà, e in cui la reazione, che moveva dall'alto,
offendeva, non più solamente un sentimento, ma
ancora un diritto acquistato e riconosciuto. La reazione
stessa doveva considerarsi come un ultimo tentativo degli
spiriti tenebrosi per rovesciare la Chiesa di Cristo, e risprofondare
nell'errore il mondo, e l'uomo, che se ne
faceva promotore, doveva apparire come un loro vicario,
e come un figlio predestinato della perdizione. Storici e
padri della Chiesa dovevano chiudere gli occhi a quanto
potesse naturalmente spiegare, o scusare in parte i fatti,
per non veder altro che un'opera di meditata e diabolica
iniquità, e Giuliano doveva apparire negli scritti loro,
e passar poi alla posterità più remota col nome infame
di Apostata.



La leggenda, che s'affrettò dietro ai passi di Costantino,
doveva affrettarsi ancor più dietro a quelli di Giuliano;
e condotta, com'era, e governata da un solo pensiero,
riuscire più unita e più omogenea, sebbene non tanto
copiosa. Essa nacque vivo ancora il protagonista; e i lineamenti
suoi principali già si veggon fermati nei primi
che la riferirono. In una perduta Vita di San Basilio,
scritta da Elladio[232], vescovo di Cesarea, essa era già
probabilmente quale si vede nelle orazioni famose di

Gregorio Nazianzeno, poi si allargava e variava passando
in altre scritture ed altri autori, nella Vita di
San Basilio, attribuita ad Anfilochio, nelle Storie di
Rufino di Aquileja, di Filostorgio, di Socrate, di Sozomene,
di Teodoreto, nei cronisti bizantini, latini, volgari,
ecc. Nel secolo VI se ne facevano due romanzi in
siriaco[233]. Come più scende e più la fiumana ingrossa.
L'esecrazione e l'orrore, invece di temperarsi col passar
del tempo, imperversano e crescono tuttavia. La coscienza
cristiana del medio evo, assai più che non quella dei
primi tempi, preoccupata del diabolico, assai più angustiata
e più cupa, tende a far emergere dall'uomo il mostro,
e ad annerirne più sempre la vita. Giuliano quasi
fa spallidire Nerone. Nel poema De inventione Sanctae
Crucis, attribuito a Ildeberto Cenomanense, si dice di lui:



Hic Costantino subiit, corvinus ovino:

Hic lupus, hic agnus; hic Rex pius, illo Tyrannus;

Hic datus est bellum fidei, paleisque flagellum:

Quondam promissus grano, nunc tundere missus;

In Judam siquidem Draco, spondens praelia pridem,

Hunc presignavit, hunc pertulit, hunc stimulavit.

Et vitiis totus constans et crimine fotus,

Jam quasi portentum, jam Daemonis est monimentum.









E così di seguito per molti altri versi, fra' quali anche
questi:



Sed depravatur Julianus, sed cruciatur,

Sed debucchatur, sed anhelat, sed superatur

Hic vir inhumanus, hic pessimus, hic Julianus.





Nelle due già citate omelie di Gregorio Nazianzeno[234]
i fatti principali, parte storici, parte leggendarii, che si
riferiscono sono i seguenti. Giuliano e Gallo suo fratello,
serbati da Costanzo all'impero, sono educati in corte,
attendono in particolar modo allo studio della dottrina
cristiana, e abbracciano lo stato ecclesiastico. Ma in
Gallo la fede è sincera, mentre è mentita in Giuliano;
di che si ha prova nella costruzione di certo tempio dai
due fratelli intrapresa in comune, dove l'opera del primo
riesce a bene, ma non così quella del secondo. Gallo è
creato Cesare, e Giuliano comincia a coltivare studii
perversi, e a odiare i cristiani; il quale odio si fa maggiore
e si palesa senza ritegno quando, morto Gallo, egli
è a sua volta innalzato alla dignità di Cesare. Ottenuto
l'impero, il tristo si abbandona interamente a' suoi malvagi
istinti e non serba più misura nell'empietà. Una
croce coronata gli appare miracolosamente nelle viscere
di una vittima, ma non per ciò egli si ravvede; dedito
alle arti inique della magia, scende, in compagnia di un
filosofo o mago, in una orrenda spelonca per consultare
i demonii, i quali poi, spaventato alla lor vista, volge in

fuga con un segno di croce. Perseguita i cristiani, favorisce
gli Ebrei, e vuole sia ricostruito il lor tempio, il
che da varii prodigi è impedito. È incerto chi uccidesse
Giuliano, e varie credenze corsero a tale riguardo; ma,
ad ogni modo, la morte sua fu una punizione del cielo.
Nella omelia XXI (c. 33) Gregorio dice essergli stato
riferito da alcuno come la terra non volesse ricevere,
ma rigettasse, il corpo di Giuliano, sorte toccata, com'è
noto, a molti altri insigni scelerati. Non ho bisogno di
ricordare che Gregorio fu compagno di studii di Giuliano,
e poi avversario acerrimo. Le due omelie, in cui egli
dichiara di voler esporre, non tutte, ma solo alcune sceleraggini
di Giuliano, riboccano d'odio, e tradiscono un
animo assai mal preparato a recar delle cose sereno e
giusto giudizio.



Nessuno dei fatti narrati o accennati da Gregorio di
Nazianzo si perde nei racconti di tempo posteriore:
ma tutti, qual più, qual meno, vanno soggetti a certe
alterazioni, le quali, com'è naturale, tendono sempre ad
esagerarne la gravità, a farne spiccare vie più gli aspetti
caratteristici. È una delle operazioni capitali della leggenda
questa di far rilevare, di sopra un dato fondo di notizie
o di credenze, certe parti più importanti. Che alle favole
più antiche altre poi se ne dovessero aggiungere mano
mano s'intende di leggieri. Giuliano ebbe veramente
nella gerarchia ecclesiastica il grado di lettore, grado
che importava il conferimento degli ordini inferiori, e
se alcuna particolarità della sua vita si poteva dimenticare,
non si dimenticava già questa, che tanto aggravava
e faceva più esecrabile la sua apostasia. Anzi, per
aggravarla ancor più, si disse ch'egli era stato monaco,

ed aveva un tempo fatta la vita del chiostro[235]. Questo
errore muove, senza dubbio, da Socrate e da Sozomene,
i quali dicono che Giuliano, prima di dichiararsi, conduceva
vita monastica[236]. Nel Passio di San Fabiano si
legge che Giuliano fu da Pimenio presbitero ordinato
suddiacono della Chiesa Romana, e nel Passio dei Santi
Giovanni e Paolo lo stesso Giuliano dice come avesse
ottenuto il chiericato, e come avrebbe potuto, qualora
gli fosse venuto in talento, salire ai supremi onori ecclesiastici[237].
La Kaiserchronik giunge a dire ch'egli
fu cappellano del papa[238].







Giuliano fu veramente dedito alle pratiche superstiziose
della teurgia neoplatonica; ma le accuse atroci
che gli si mossero contro non hanno fondamento di sorta,
e convengono assai meglio a Massenzio che non a lui[239].
La favola degli dei bugiardi, o dei demonii, volti in fuga
con un segno di croce, è ripetuta da molti storici, così
antichi, come del medio evo; se non che alcuni di questi,
come per esempio Eccardo Uraugiense[240], seguendo
la tradizione più antica, raccontano che tal caso seguì
quando egli, già adulto, e smanioso d'impero, vagava per
la Grecia in cerca di responsi; mentre altri, come
Sicardo e Giacomo da Voragine, lo pongono ai tempi
della sua fanciullezza, con l'intenzione senza dubbio di
mostrar lui sino dalla più tenera età in commercio coi
diavoli[241]. Già Gregorio Nazianzeno dice che i demonii

avevano promessa a Giuliano la signoria di tutto il mondo.
In uno dei due romanzi siriaci ricordati di sopra, Giuliano,
il quale è amico di un mago per nome Magno,
stringe un patto col diavolo, che gli promette tale signoria
per cent'anni. Giacomo da Voragine ed altri raccontano
che Giuliano, movendo contro i Persiani, spedì
un demonio in Occidente per averne certo responso, ma
che, trattenuto a mezzo il viaggio per dieci giorni consecutivi
da un monaco che passò tutto quel tempo in
orazione, il demonio dovette tornarsene addietro senza
avere eseguita la commissione. La guerra mossa alla
Chiesa si fece più strettamente dipendere dalle relazioni
che Giuliano aveva con gli spiriti delle tenebre. Quando,
essendo ancora fanciullo, o già adulto, Giuliano volse
in fuga i diavoli col segno della croce, il maestro, o il
jerofante, gli disse causa della lor fuga essere non il timore,
ma l'esecrazione in che avevano quel segno. Fatto
imperatore, dice Giacomo da Voragine, volendo egli perseverare
nell'esercizio dell'arti diaboliche, procacciò che
il segno della croce fosse, quanto più era possibile, cancellato

e distrutto, e perseguitò i cristiani, temendo che
altrimenti i diavoli non sarebbero per obbedirgli. Di orribili
pratiche di magia osservate da Giuliano, di donne
sparate per ispecularne i visceri, di bambini trucidati,
parlano già gli scrittori più antichi[242]: Giovanni Colonna
dice nel Mare historiarum che si trovarono arche
ripiene di teschi umani e pozzi colmi di cadaveri. Tali
pratiche non erano estranee ai costumi dei tempi: Ammiano
Marcellino racconta che nell'anno 363, regnante
appunto Giuliano, fu uccisa in Roma una donna per
iscrutarne le viscere.



Ciò che San Gregorio racconta della tentata, ma non
riuscita ricostruzione del tempio di Gerusalemme, è similmente
ripetuto da molti: Gotofredo da Viterbo così
enumera nella particola XI della Memoria sacculorum
i prodigi avvenuti in quella occasione[243];



Templa tremunt, pavimenta ruunt et tigna sub illis

Ignibus e celis pereunt exusta favillis,

  Exiliunt lapides, area sola manet.

Igneus extemplo globus est emissus in illos

Incendens homines vestes caput atque capillos,

  Astantesque viri iure cremantur ibi.

Hec ne fortuitu mala provenisse putentur

Signa crucis confixa sibi gestare videntur

  Gestant Iudei corpore signa dei.









Ma le imputazioni che sin qui abbiamo veduto fatte
a Giuliano non erano ancora pari all'odio che le provocava
e le suggeriva; nuove e più vergognose colpe
gli si dovevano addebitare. L'imperatore che, volgendo
in beffa la dottrina evangelica della povertà, aveva spogliato
dei loro averi le chiese, doveva ben parer degno
agli occhi dei credenti del nome infame di ladro, ed era
naturale che dello spogliatore pubblico si facesse anche
un ladro privato. Questa formidabile accusa negli storici
più antichi, per quanto inveleniti essi sieno, non è neppure
accennata, e non saprei dire quando nè dove primamente
sia sorta; ma certamente abbiamo anche qui
uno di quei casi di arbitraria appropriazione di racconti
già popolari a persone cui essi innanzi erano interamente
estranei, che sono così frequenti nel mondo delle leggende.
Si trattava di addossar nuove colpe a Giuliano;
se si trovava una storia che paresse in qualche modo
acconcia all'uopo, si prendeva e si trasponeva di pianta.
Giovanni da Verona e Giacomo da Voragine narrano,
attingendo dalla Summa de officiis di Giovanni Beleth,
che una ricca matrona, angustiata da esazioni e vessazioni,
dovendo partire, pose gran copia d'oro in tre vasi
di terra, e questi, coperto l'oro di cenere, diede a Giuliano,
ch'era monaco, in apparenza, di santa vita, perchè
glieli custodisse, con questa condizione che, s'ella tornasse,
glieli restituirebbe fedelmente, se non tornasse,
elargirebbe il denaro ai poveri. Partita la matrona, Giuliano
toglie l'oro dai vasi, e vi mette altrettanta cenere.
Quella tornata in capo a certo tempo, Giuliano le restituisce
i vasi; accusato da lei d'averne sottratto l'oro
egli nega, e afferma d'averle restituito ciò che ha ricevuto,

poi abbandona il convento, e facendo uso delle
male acquistate ricchezze si procaccia fautori e ottiene
il consolato. Ora, storie simili a questa sono molto frequenti
in tutte le letterature[244]. Del resto la favola è
narrata di Giuliano anche nella Kaiserchronik, ma con
qualche diversità, come vedremo tra breve, nella Cronaca
di Sicardo, nel Polychronicon di Ranulfo Higden
e altrove. Giovanni di Garlandia vi fa allusione in un
luogo del suo poema De triumphis Ecclesiae[245].



È naturale che nella leggenda Giuliano divenga assai
più aspro ed inumano persecutore dei cristiani che veramente
non fu. Nel più antico dei due romanzi siriaci

testè ricordati egli è rappresentato quale un persecutore
ferocissimo sin dal principio del suo regno. L'Alte Passional,
che spende in narrare la sua vita circa seicento
versi, dice ch'egli ne fece morire moltissimi. In un mistero
francese del XIV secolo lo stesso Giuliano così
ricorda ai suoi la persecuzione esercitata contro ai seguaci
di Cristo:



. . . . . pour vostre loy

Essaucier, ce savez vous bien,

ay renoncie a crestïen;

Et savez bien a quel martire

je fas morir ceulx que j'oy dire

Qui delaissent la loy paienne

pour tenir la loy crestïenne;

Et croy que qui penser voulroit,

[qu'] esmerveiller moult se pourroit

Des orribles tourmens et paines

qu'a plusieurs personnes humaines

Ay fait souffrir, qui ne vouloient

croire en Jupiter, ains tenoient

Que loy crestïenne vault miex.

Vous l'avez véu a voz yex

Quieulx tourmens fis je a Quirrace,

a Gordïan et a Privache.

C'est horreur de les raconter;

et si vous dy bien sanz doubter

Quanque de tieulx gens trouveray,

mourir a martire feray;

Il n'y ara pas de deffault[246].









Nel Gallicanus di Hrotsvita, nella Rappresentazione di
San Giovanni e Paolo di Lorenzo il Magnifico, Giuliano
fa la solita figura del tiranno tormentatore dei Cristiani.



Naturalmente ancora si doveva esagerare l'empietà di
Giuliano: Ranulfo Higden ne reca un esempio assai
curioso[247]. «Item apud Antiochiam vasa sacra et pallas
altaris colligens sordibus ani sui foedavit; mox vermes
inde scaturientes posteriora Juliani adeo corroserunt ut
quoad viveret liberari non posset». Poi ne reca uno del
prefetto di lui: «Ejus quoque praefectus dum super
vasa ecclesiae mingeret dixit — «Ecce in quibus vasis
Mariae filio ministratur!» — et repente os ejus versus
est in anum ejus, et egestionis organum effectum est».
Con l'empietà di Giuliano e con le sue tristi conseguenze
si pose in relazione la festa della purificazione della
Vergine. In una delle tante raccolte dei miracoli di costei
si legge[248]: «Julianus imperator, cum inceperat prius
esse humanus et catholicus, postea factus est hereticus
et crudelis et ita inhumanus quod, ut creditur, propter
eius perfidiam et crudelitatem tellus exaruit, seges pauca,

messis nulla et inedia atque fames magna fiebat, unde
immensa hominum multitudo subito mortua cadebat».
La Vergine allora fu larga agli uomini del suo soccorso,
e in ricordanza di ciò s'instituì la festa della purificazione.



Nella Kaiserchronik la leggenda di Giuliano è narrata
per disteso in 503 versi[249], con alcune particolarità
curiose che non si riscontrano altrove: prima di
passar oltre fermiamoci alquanto ad esaminarne il racconto.
Si comincia con dire come Giuliano acquistò il
regno. Una onorata matrona romana aveva allevato Giuliano
come suo proprio figliuolo. Rimasta vedova, ella
gli consegnò tutto il suo avere, perchè glielo dovesse
rendere a tempo opportuno; ma quando lo ridomandò,
Giuliano negò d'aver nulla ricevuto. Indarno la povera
donna ricorse al papa, nella cui corte, mercè l'oro non
suo, Giuliano aveva acquistato l'affetto di molti; ridotta
all'indigenza ella dovette, per guadagnarsi la vita, mettersi
a fare la lavandaja, impastare il pane, e cucinare
per gli altri. Recatasi una sera a lavar certi panni
nel Tevere, trovò nell'acqua un idolo, che i pagani avevano
tratto colà perchè i cristiani non lo distruggessero,
e a cui essi facevano preghiera ogni mattina. La donna
prese a lavare e a battere i panni sopra il capo dell'idolo;
ma il diavolo che in esso aveva ricetto, la pregò
di non fargli quello sfregio, le disse che egli era il dio
Mercurio, e le insegnò in che modo avrebbe potuto ricuperare
il suo tesoro. Seguendo il ricevuto consiglio,
la matrona tornò dal papa, e accusò Giuliano, che dello

stesso papa era cappellano, e domandò giustizia. Il papa
impose a Giuliano di giurare; ma la donna chiese che
il giuramento si facesse in presenza e nel nome del dio
Mercurio. Concedutole quanto chiedeva, Giuliano, insieme
con molti principi, si recò al luogo indicato, e introdusse
la mano nella bocca dell'idolo, che subitamente stringendogliela
provò esser vera l'accusa. L'idolo trattenne
Giuliano a quel modo fino alla sera, e quando tutti gli
altri furono partiti, lo rilasciò, e in compenso della sofferta
vergogna gli promise l'impero, con che egli rinnegò
la fede cristiana, e si diede anima e corpo a Mercurio.
Morto l'imperatore, il diavolo cominciò a correre
tra i Romani, e a suggerir loro di eleggere Giuliano; e
i Romani, credendo che il consiglio venisse loro dal cielo,
così fecero. Eletto imperatore, Giuliano tolse dal Tevere
l'idolo di Mercurio, e ordinò che tutti l'adorassero: due
duchi, per nome, l'uno Paolo, l'altro Giovanni, avendo
rifiutato di obbedire, furono per volere del tiranno martirizzati.
Dopo ciò, Giuliano con un poderoso esercito
passò in Grecia, e giunse presso a un convento, di cui
era abate san Basilio, ed essendo le sue genti strette
dalla fame mandò a dire all'abate che gli provvedesse
vettovaglie. San Basilio, non avendo altro, mandò cinque
pani d'orzo; ma Giuliano indignato, promise che al suo
ritorno farebbe morire lui e i suoi frati, e devasterebbe
il paese; dopodichè si partì. Grande fu la costernazione
e il turbamento dei monaci quando riseppero le minacce
di Giuliano, e San Basilio pregò molto fervidamente di
ajuto la Vergine. Giuliano aveva fatto martirizzare un
principe chiamato Mercurio, perchè cristiano, e San Basilio
l'aveva fatto seppellir nel convento. Ivi stesso si

conservavano la lancia e lo scudo del martire. La Vergine
Maria apparve a San Basilio e lo riconfortò; poi a
un suo comando San Mercurio balzò fuor dal sepolcro,
imbracciò lo scudo, brandì la lancia, montò a cavallo,
e raggiunto Giuliano gli trafisse con un colpo il ventre.
Giuliano cadde morto: il suo cadavere è a Costantinopoli,
immerso nella pece e nello zolfo, e vi starà fino al
dì del giudizio. Mercurio rientrò nella sua tomba, e San
Basilio vide la lancia ancor bagnata di sangue. Giuliano
regnò due anni e cinque mesi; tutta la cristianità si
rallegrò della sua morte, e l'anima sua fu trascinata dai
diavoli all'inferno.



Come si vede, in questo racconto la storia della vedova
che affida a Giuliano il suo tesoro è notabilmente diversa
da quella che abbiamo più sopra esaminata. Le
fonti a cui può aver attinto l'autore della Kaiserchronik
non sono conosciute, ma è certo che le varianti della favola
non sono opera sua. Un racconto, che in molte parti
riscontra perfettamente col suo, si trova nel secondo romanzo
siriaco, ancor esso, come il primo, composto probabilmente
nel secolo VI, e ad ogni modo contenuto in
un manoscritto che è sicuramente del VII. Eccone in
breve la sostanza. Giuliano ha frodato il patrimonio ad
Eleutera, figlia di Licinio, che già era stato avversario
dell'imperatore Costanzo. In qual modo ne la frodasse
non si sa, perchè al romanzo manca il principio. Eleutera
accusa Giuliano all'imperatore; ma quegli giura sul
crocifisso e sull'ostia d'essere innocente, talchè Costanzo
minaccia dell'ira sua chiunque sarà tanto ardito di rinnovar
quell'accusa. Un giorno, entrata in una chiesa,
Eleutera vi si addormenta, e dorme sino a notte: destatasi,

ne esce sola, e mentre va per via, piangendo la
sua sciagura, ecco venirle innanzi un demonio, che le
promette di farle riavere quanto ha perduto, purchè
ella ottenga dall'imperatore di far prestare a Giuliano
un nuovo giuramento, in presenza della statua che sta
a custodia del pubblico oriuolo. Egli allora, il demonio,
ghermirà lo spergiuro, e più non lo lascerà finchè non
abbia tutto confessato. Eleutera, col favore dell'imperatrice,
ottiene da Costanzo che quel nuovo esperimento
si faccia. Udita la cosa, Giuliano ne informa il suo amico
Magno il negromante, e tutt'e due, di notte tempo, vanno
a trovare la statua. Appena vede comparire Giuliano,
il demonio comincia a gridare, accusandolo di furto e
assicurandolo che avrebbe fatta palese a tutti la sua
tristizia; ma il mago riesce ad ammansarlo, tanto che
da ultimo quegli promette a Giuliano di farlo signore
di tutta la terra, a patto che gli offra incenso e lo adori.
Giuliano acconsente, e tornato dopo tre giorni, come dal
demonio gli era stato prescritto, in compagnia di Magno,
questi fa comparire gran moltitudine di diavoli, che Giuliano,
spaventato, volge in fuga facendosi il segno della
croce, ma che, richiamati da Magno, tornano con a capo
Satana. Giuliano si prosterna dinnanzi ad essi. Satana
ricorda ai suoi com'egli fosse già signore di tutto il
mondo, come Costantino avesse rinnegata la fede dei
padri, come per racquistare il perduto egli intende conferire
la dignità imperiale a Giuliano, che regnerà cento
anni. Proclamato imperatore Giuliano sacrifica, e i diavoli
si prosternano dinnanzi a lui. La notte seguente Magno
e Giuliano vanno a un tempio di Belzebub, fuori le mura
della città, e quivi sventrano una schiava che avevano

condotta con sè, le traggon vivo di corpo un bambino
di nove mesi, evocano gli spiriti sotterranei, poi ripongono
il bambino nel ventre della madre e con incenso
e legno di alloro abbruciano i due corpi sopra l'altare.
Eleutera insiste intanto perchè Giuliano presti il novo
giuramento; ma insorta una guerra coi barbari, l'imperatore
affida a Giuliano il comando de' suoi eserciti.
Questi, con l'ajuto dei demonii, trionfa, e, morto Costanzo,
è fatto imperatore. Dopo ciò la storia racconta
alcuni fatti, in parte meravigliosi, i quali già molto tempo
innanzi avevano lasciato intendere quale mostro d'iniquità
dovesse essere Giuliano.



Anche qui dunque, come nella Kaiserchronik, la storia
della frode si lega strettamente a quella delle diaboliche
promesse. Senza dubbio l'intera leggenda nacque in Oriente,
d'onde, passata in qualche racconto latino, si diffuse per
l'Occidente; ma qui si scisse, si alterò, e una delle sue
parti, la storia del furto, stette da sè, come abbiam veduto
nei racconti di Giovanni da Verona e di Giacomo
da Voragine. Tuttavia, l'avventura dell'idolo che morde
la mano di Giuliano può darsi che sia d'invenzione del
poeta tedesco, non trovandosene cenno altrove: nei Mirabilia
si ricorda bensì, per incidente, che Giuliano fu
ingannato da un idolo, ma non si spiega in che consistesse
l'inganno. Eccone il passo: «Ad sanctam Mariam
in fontana templum Fauni, quod simulacrum locutus est
Juliano et decepit eum». La prova della mano introdotta
a testimonio della verità nella bocca dell'idolo, ha,
del resto, numerosi riscontri. Nel portico della chiesa
di Santa Maria in Cosmedin, a Roma, si vede ancora una
ruota di pietra forata, che s'immaginò opera magica di

Virgilio, o fu chiamata Bocca della Verità, perchè si
credette un tempo che chi, giurando il falso, introduceva
in essa la mano, non poteva più ritirarnela[250]. Secondo
la leggenda, Virgilio fabbricò anche un serpente
di metallo che mordeva la mano agli spergiuri. Di immagini
che in varii altri modi scoprivano l'altrui colpa
si trovano molti ricordi. Codino parla di una statua munita
di quattro corna, la quale girava tre volte intorno
a se stessa se avvicinata da un uomo che avesse la
sposa infedele, e di una statua di Venere che alle donne
impudiche faceva scoprire le parti vergognose[251]. Non
sono rare le leggende in cui si narra di sante immagini
che fecero testimonio della verità: molto più raro certamente
quelle in cui tale officio è commesso al diavolo.
Lutero racconta nei Tischreden la storia di un soldato
che, frodato da un oste, riuscì ad avere il suo mercè
la testimonianza del diavolo in giudizio.



Quanto alla promessa d'impero che il demonio fece
a Giuliano, l'autore della Kaiserchronik non è solo a
parlarne; una promessa simile è ricordata anche da
Martino Polono, da Gobelino de Persona, da Giovanni
d'Outremeuse, da altri[252].







Ciò che nella Kaiserchronik, e in altre innumerevoli
scritture, si narra di San Basilio, e della morte miracolosa
di Giuliano per opera del santo martire Mercurio,
non è punto accennato dagli scrittori più antichi. Gregorio
di Nazianzo si contenta di dire che sulla morte
dello scelerato varie voci erano corse; nel V secolo
Socrate ricorda il racconto, andato perduto più tardi,
di un Callisto, secondo il quale Giuliano sarebbe stato
ucciso da un demone[253], fine solita poi di chi vendeva
l'anima al diavolo. Altri dubitava se l'uccisore fosse stato
un uomo od un angelo. Teodoreto, ricordando le varie
opinioni accreditate circa la morte di Giuliano, non dice
verbo, nè di San Basilio, nè di San Mercurio[254]. Eutropio
che, secondo afferma egli stesso, prese parte alla
spedizione di Persia, dice che Giuliano fu ucciso da uno
dei nemici[255], e ciò è ripetuto da Orosio[256] e da
altri. Il sofista Libanio, suo amico e panegirista, asserisce
ch'egli fu ucciso dagli stessi cristiani ch'erano nel
suo esercito[257]. Parecchi poi narrano la visione di un

Didimo[258] e la predizione di un monaco Giuliano[259]
riguardanti la morte del malvagio imperatore. Nel IX
secolo la leggenda di San Mercurio probabilmente non
era ancora passata in Occidente, giacchè Floro, diacono
di Lione, non ne fa cenno nell'Hymnus in Natale Sanctorum
Joannis et Pauli, dove, quanto alla morte di
Giuliano, accoglie una delle tradizioni meno meravigliose
e meno accette al medio evo[260].







La leggenda di San Mercurio uccisore di Giuliano
appare per la prima volta nella vita di San Basilio attribuita
ad Anfilochio[261]. Quivi si narra che San Basilio
andò co' suoi compagni incontro a Giuliano quando
questi, passando con l'esercito in Persia, si fermò a Cesarea.
Avendogli Giuliano detto: O Basilio, io ti superai
nella filosofia; San Basilio rispose: Così fosse che tu
operassi da filosofo; e gli offerse tre pani che aveva recati
con sè. Giuliano, stimando quell'offerta un insulto,
ordinò che fosse dato in cambio al sant'uomo del fieno,
e giurò che al ritorno farebbe radere al suolo la città.
San Basilio fece note a' suoi concittadini le minacce dell'imperatore,
e li esortò a tutte raccogliere insieme le
loro ricchezze, affine di placarlo offerendogliele quando
fosse tornato. Ordinò in pari tempo che tutto il clero
ed il popolo salissero sul monte Didimo, ov'era una
chiesa in onore della Vergine, e vi stessero tre giorni
in digiuno e in orazione. Una notte, mentre si esegue il
suo comandamento, San Basilio vede in sogno la Vergine
sedente in un trono sul monte, in mezzo a numerosa
milizia celeste, e ode com'ella ordina a San Mercurio,
che tutto armato le compare dinnanzi, d'andare

ad uccidere Giuliano. In quella medesima notte ha tale
visione anche il sofista Libanio. Destato, San Basilio, con
un solo compagno, scende in città, va al luogo dov'era
seppellito il martire Mercurio, e non vi trova più nè il
corpo nè l'armi sue. In capo di sette giorni Libanio stesso
viene ad annunziare la morte di Giuliano, si converte
alla vera fede, e diventa compagno di San Basilio.



Questa leggenda nacque senz'alcun dubbio in Oriente,
e l'intendimento suo principale è la glorificazione di
San Basilio, che ha, come s'è veduto, non piccola parte
nel miracolo. Tuttavia essa non può dirsi interamente
nuova, perchè utilizza e trasforma in parte una tradizione
sicuramente più antica, ma molto meno diffusa.
Sozomene racconta[262] che un familiare di Giuliano,
essendo in viaggio per raggiungere il suo signore in
Persia, si addormentò in una chiesa, e vide in sogno
molti apostoli e profeti, ragunati a consiglio, dolersi delle
molte ingiurie da Giuliano recate alla Chiesa, e discutere
dei provvedimenti da prendere contro di lui, e in
capo di certo tempo due di essi, confortati gli altri a
star di buon animo, partirsi dal consiglio; poi, il dì seguente,
in un altro sogno, vide tornare quei due e annunciare
ai compagni che Giuliano era stato ucciso.
L'idea che suggerì questa finzione si è che uno scelerato
come Giuliano non poteva morire di morte naturale,
anzi non poteva morire nemmeno di una morte preordinata
dalla provvidenza in forma, direi, generica e
comune; ma doveva morire per diretta intromissione,

e per fatto personale di qualche abitatore del cielo,
mandatario, in certo qual modo, di tutta la celeste famiglia,
ed esecutore delle sue vendette. Affidare pertanto
a profeti e ad apostoli, a preparatori cioè, ed a
fondatori della Chiesa, il còmpito di levar dal mondo
chi aveva posto ogni studio a distruggere appunto la
Chiesa, era, a tenore di leggenda, pensiero sommamente
logico, ma forse troppo alto e troppo sottile perchè dalla
comune dei credenti potesse essere facilmente compreso.
Si ristrinse allora l'orizzonte della finzione. L'ordine
di uccidere Giuliano si fece venire dalla Vergine, in
luogo a lei sacro, per le preghiere di un popolo a lei
devoto, in occasione di un particolare pericolo minacciato
questa volta, non alla Chiesa propriamente, ma ad
una città, e il carico della vendetta si affidò a un martire,
le cui ossa quella città custodiva come preziosa
reliquia, e che, essendo stato morto per ordine di Giuliano,
pareva naturalmente indicato per quell'ufficio, e
compieva in un tempo la propria vendetta e l'altrui.
Oltre a ciò, questa poetica e paurosa immaginazione di
un morto che esce di sepoltura, riveste l'armi sue, balza
a cavallo, e insegue il suo nemico finchè non l'abbia
raggiunto ed ucciso, doveva cattivar gli spiriti e perpetuarsi
facilmente nella tradizione. Essa ci si perpetua
in fatti, e passata in Occidente, entra nella vivace famiglia
delle leggende celebri. Martino Polono, Vincenzo
Bellovacense[263], Giacomo da Voragine, Gobelino de
Persona[264], Eccardo Uraugiense, l'autore dello Speculum

exemplorum[265], cent'altri, la ripetono; ma dipartendosi
spesso, come ben si può intendere, dalla tradizione
primitiva. Così i più tralasciano di dire che la
nuova della morte di Giuliano fu recata in Cesarea da
Libanio, particolarità evidentemente immaginata per
acquistare maggior credito a tutta la favola[266]. In
certo racconto latino[267] si dice che la Vergine domandò
prima agli angeli che le stavano intorno chi volesse
andare ad uccidere Giuliano, e nessuno di essi rispondendo,
ella comandò le si facesse venire Mercurio.
Nel Chronicon Paschale[268] la morte di Giuliano è
narrata nel seguente modo. Una notte, in sogno, costui

vedo un uomo vestito d'abito consolare ferirlo con un
colpo d'asta in un tabernacolo, nella città di Ctesifonte.
Destato, si trova ferito sotto l'ascella e muore dicendo:
O Sole, tu hai ucciso Giuliano. Quella notte medesima
San Basilio vide nel cielo aperto Cristo comandare a
Mercurio di uccidere Giuliano e Mercurio obbedire. Giuliano
aveva San Basilio in grande stima, e si giovava
de' suoi consigli e gli scriveva spesso. San Basilio fu
pregato dal clero di non divulgare ciò che aveva veduto[269].
Giovanni Damasceno narra, attingendo da Elladio,
che San Basilio si pose a pregare dinnanzi a un
dipinto in cui era figurata la Vergine insieme con San
Mercurio, e che così stando in orazione vide improvvisamente
sparire l'immagine del santo, e ricomparire
poco dopo con l'asta insanguinata[270]. Di solito si dice
che quando succedette il miracolo Mercurio era morto
e seppellito da pochi giorni soltanto; secondo Giacomo
da Varignana invece egli era già morto da molti anni[271].
Chi veramente fosse questo San Mercurio, e se sia mai
esistito, non si sa. Certo, esso fu più conosciuto in Oriente
che in Occidente. Narra Matteo Paris che dinnanzi ad
Antiochia i crociati furono soccorsi da San Giorgio, da
San Demetrio e da San Mercurio, che con un esercito

scesero dai monti circostanti[272]. E forse perchè non
abbastanza conosciuto in Occidente, alcuni scrittori che
riportarono la leggenda gli sostituirono quel Giuda che
ajutò Sant'Elena a ritrovare la croce, più noto sotto il
nome di San Ciriaco[273]. Michele Glica prova che il
preteso miracolo di San Mercurio altro non è che una
favola[274]. Del resto, di morti che uscirono dal sepolcro
per compiere alcuna opera, e che vi tornarono, l'opera
compiuta, sono infinite leggende.



Non so a quali fonti attinga l'Anonimo Magliabechiano
quando dice che Giuliano morì fulminato in Roma[275].
Altri, confondendo Giuliano con Valeriano, fecero morire
l'Apostata scorticato da Sapore, re di Persia. Narra
Agatia Scolastico, nella sua continuazione delle Istorie
di Procopio, che Sapore fece scorticare e salare Valeriano,
e la pelle di lui, conciata e tinta in rosso, ordinò
fosse appesa in un tempio a perpetua vergogna dei Romani.
Circa il mille, Benedetto di Sant'Andrea racconta
che Giuliano fu scorticato, e la sua pelle servì a coprire
il trono dei re di Persia. Gotofredo da Viterbo fa toccare
tal sorte all'Apostata già morto per mano di San

Mercurio[276]; ma Sicardo, riferita la leggenda di San
Ciriaco, un'altra ne soggiunge, secondo la quale Giuliano
sarebbe stato scorticato vivo[277]. Altri ripetono questa
favola accomodandola a modo loro[278]. Qui può essere

inoltre ricordato ciò che Valerio Massimo racconta
di Cambise, il quale fece scorticare un mal giudice, e
della pelle di lui coperse la sedia giudiziaria, affinchè
l'esempio stesse in memoria ai successori[279]. Fazio
degli Uberti pare che accenni ad una versione meno
truculenta della leggenda quando di Giuliano l'Apostata
fa dire a Roma[280]:



E di costui questa novella udío,

  Che poi che da Sapor fu vinto e morto,

  Il cor si sperse per disdegno rio.





Quanto alle parole pronunziate da Giuliano morendo,
è noto che vi è disparere tra gli scrittori. Alcuni narrano
ch'egli, avventando il proprio sangue verso il
cielo, gridò: Vicisti Galileae, vicisti![281] altri che gridò:
Saziati, o Nazareno![282]. Ma quella prima versione
rimase più popolare, e si ritrova nella Legenda aurea,

nell'Alte Passional, nella Rappresentazione di San
Giovanni e Paolo, ecc. Secondo Floro, Giuliano gridò:



Ebibe nunc nostrum quem quaeris, Christe, cruorem,

    Atque avidus leto jam satiare meo.





Gotofredo è il solo che, insieme con queste, ponga in
bocca di Giuliano parole di pentimento e di preghiera:



O Nazarene, vincis, rex magne, minorem;

Ecce triumphanti proprium tibi reddo cruorem;

 Parce michi misero, parcere namque soles[283].





Giuliano ebbe sepoltura degna di sè. Chi dice che
dalla sua tomba usciva un insopportabile fetore; chi,
come abbiam veduto, che il suo corpo era immerso nella
pece e nello zolfo[284]. Nel già più volte ricordato mistero
francese i diavoli lo portano all'inferno anima e
corpo; e vi fu persino chi volle sapere quale fu all'inferno
il suo castigo. Nell'Eulogium si legge[285]: «Tradunt

enim antiqui quod sicut Herodes cum prole sua propter
occisionem Johannis cruciantur tempore perpetuo, sic
Julianus cum tota parentela sua in inguine (igne?) cruciantur
in aeternum». Dante non conosce nè tal pena,
nè tal dannato[286].







CAPITOLO XV.
Gli autori latini nel medio evo.




Se gl'imperatori, buoni o tristi, che avevan governato
il mondo, combattuta o favorita la Chiesa, empiuta Roma
dei monumenti del loro fasto e della loro potenza, dovevano,
in una età essenzialmente fantastica, porgere argomento
alle numerose leggende che siam venuti esaminando
sin qui; ad altre, non men numerose, lo dovevan
porgere gli autori latini; quegli autori, nelle cui pagine
immortali pareva che vivesse ancora e fremesse, insieme
con la lingua, la grand'anima di Roma, e i cui libri dispersi
nella barbarie, quasi assi galleggianti di nave sfasciata,
furono pressochè unico mezzo e strumento di
salvezza alla naufragata coltura. Gli edifizii sontuosi innalzati
dai Cesari, o giacevano nella polvere, o ingombravano
di moli rovinose la devastata città; ma i libri
dettati dai poeti e dagli storici, dai retori e dai filosofi,
serbavano intatto il primitivo splendore, e soli ormai potevano
fare piena e sicura testimonianza di quel glorioso
passato di cui il tempo veniva più sempre cancellando i
vestigi e accrescendo la nominanza. Essi erano la voce
viva e imperitura di Roma; per essi i tardi nepoti venivano

a conoscere le proprie origini e favellavano con
l'antichissima progenitrice.



Una storia della varia fortuna delle lettere classiche,
e più particolarmente delle latine, nella età di mezzo,
dalle invasioni barbariche sino al Rinascimento, si desidera
già da gran tempo, e tornerebbe di massimo giovamento
agli studii medievali; ma sinora non altro s'è
fatto in questa parte che illustrare alcuni speciali argomenti,
e raccogliere materiali per chi sia da tanto di
mettere insieme, e condurre a termine l'edifizio. Lungi
da me il pensiero di volere in queste pagine sopperire
comechessia al difetto, o anche di voler recare a quello
studio un copioso contributo di notizie al tutto nuove.
Non sarebbe questo il luogo da ciò, e il mio intendimento
dev'essere, non tanto di dir cose nuove, quanto di raccogliere
insieme quelle, note o ignote che sieno, che
meglio valgano a dare una idea generale del modo onde
nel medio evo furono studiati e giudicati gli scrittori romani,
e servano come di fondo alle trattazioni speciali
di cui verrò formando i capitoli che seguono.



Consideriamo prima di tutto le condizioni del fatto sotto
l'aspetto più generale. Roma, come potenza politica ed intellettuale,
o non esiste più, o esiste trasformata profondamente:
i libri degli scrittori suoi, salvo le alterazioni più o
meno gravi che possono avervi prodotte l'incuria e l'ignoranza
dei copisti, o la temerità ingenua degl'interpolatori,
sono rimasti tali e quali. Essi continuano a vivere, ma in
un mondo che non è più il loro: figli della coltura pagana,
essi trovansi smarriti in un mondo rimbarbarito, e per
giunta cristiano. Ciò è quanto dire che la loro fortuna
non può più essere quella stessa di prima, e che i giudizii

recati sopra di essi debbono necessariamente risentirsi
della mutata condizione della civiltà e delle credenze.
Tra gli scrittori latini e pagani da una parte, e
la barbarie e il cristianesimo dall'altra c'è opposizione
e incompatibilità. La barbarie, che in questo caso è più
particolarmente ignoranza, dà luogo agli errori di giudizio
e alle pazze immaginazioni; il cristianesimo, costituito
nella Chiesa, personificato negli scrittori ecclesiastici,
sollecito della estirpazione delle false credenze, dà
luogo alla riprovazione morale. I libri e gli scrittori pagani
sono frantesi, travisati nella leggenda, dannati. Pur
tuttavia un sentimento d'invincibile e quasi inconscia
ammirazione sussiste per essi, e l'ignoranza non giunge
in tutto a sformarli, e la fede non riesce ad ucciderli.



Giudicare equamente la politica che la Chiesa tenne
di fronte alla coltura pagana non è cosa agevole, e i più
si lasciano in così fatto argomento traviare dalla passione.
Voler sostenere che la Chiesa non nocque a quella
coltura è tanto assurdo quanto il non voler riconoscere
che la Chiesa doveva per sua propria istituzione combatterla.
Lo spirito del paganesimo era tutto nei poeti
ch'esso aveva inspirati, nelle arti che aveva suscitate e
nodrite; e l'attrattiva dell'errore, per se stessa quasi irresistibile
all'uomo decaduto e nato nella colpa, era fatta
maggiore del pericoloso lenocinio della bellezza. San Paolino
di Nola in una epistola ad Ausonio pone in rilievo
il contrasto ch'è tra la fede cristiana e il culto della
poesia dei gentili; e quanti altri, prima e dopo di lui,
non sentirono e non espressero quel contrasto medesimo!
A rigor di logica non si poteva essere buon cristiano e
compiacersi in pari tempo della lettura di Virgilio o di

Ovidio. Ciò nullameno, e mentre durava ancora la lotta
fra la Chiesa crescente e il decadente paganesimo, e dopo,
quando la Chiesa potè posare in sicura vittoria, sempre
si trovò chi attese allo studio delle lettere classiche, e
chi quello studio venne commendando altrui. Gli apologeti
vi attesero per una imperiosa necessità del loro
ufficio: San Basilio, San Gregorio di Nazianzo, San Girolamo,
Sant'Agostino, consigliarono, con varie cautele e
restrizioni, la lettura degli scrittori pagani. Ma a questi,
altri esempii di contraria natura, e in gran numero, si
possono contrapporre; Teofilo, il celebro vescovo di Alessandria,
distruggeva quanti libri gli venivano alle mani,
Gregorio Magno faceva guerra sino alla grammatica[287].



Questa incertezza del sentimento cristiano di fronte
all'antica coltura ed ai suoi monumenti si perpetuò nel
medio evo, così che riesce molto difficile dire quanto
la Chiesa abbia in quella età nociuto, quanto abbia
giovato alle lettere classiche. Che le ragioni della decadenza
erano, in parte, anteriori ai tempi in cui la
Chiesa cominciò ad operare con qualche efficacia in
mezzo alla società pagana, è riconosciuto da chiunque
sia in grado di recare in tale argomento un imparziale
giudizio; e da altra banda si vuol considerare che tutto,
o quasi tutto quanto pervenne sino a noi delle lettere
latine fu conservato per la diligenza dei chierici[288]. Si

ammiravano le bellezze immortali di cui ridevano le pagine
di quegl'insigni antichi artefici del pensiero e della
parola, ma se ne temevano le dolci lusinghe. Lo spirito
maligno, che nel sorriso di una bella donna, in una coppa
di vin generoso, nel profumo di un fiore, sapeva preparare
formidabili insidie, poteva bene servirsi di un esametro
di Virgilio, o di un coriambo d'Orazio per invescare
le anime. Molti allora, di fronte agli autori della
classica antichità, si trovarono nella condizione stessa di
spirito di un amante timorato, combattuto fra il desiderio
della passione e l'orror del peccato. Pietro Damiano
(988-1072), il gran restauratore della monastica disciplina,
dice in un suo sermone[289]: «Olim mihi Tullius
dulcescebat, blandiebantur carmina poetarum, philosophi
verbis aureis insplendebant, et Sirenes usque in exilium
dulces meum incantaverunt intellectum»; nelle quali
parole par che trepidi ancora un dolce ricordo e un rimpianto
di gaudii perduti. In altri l'abito dell'ascetica austerità,
l'indole cupa e morosa, l'angoscioso pensiero dell'eterna
dannazione, mettevano sospetti più gravi e più
tristi paure, che si esprimevano con parole di contumelia
e di esecrazione. Nel VII secolo Sant'Andoeno chiama
scelerati Omero e Virgilio[290]; nel X, Leone, abate di
San Bonifacio e legato apostolico, rispondendo alle accuse

d'ignoranza che i vescovi della Gallia avevano nel
sinodo di Reims mosso agli ecclesiastici romani, dichiara
in una epistola ai re Ugo e Roberto di Francia
che i vicarii e i discepoli di San Pietro non vogliono
avere a maestri Platone, Virgilio, Terenzio e gli altri
del filosofico bestiame[291]. Ranulfo Glaber racconta nella
sua Cronaca la storia di un grammatico di Ravenna, per
nome Vilgardo, molto studioso e sollecito degli antichi
autori, al quale una notte apparvero alcuni diavoli sotto
le spoglie di Virgilio, di Orazio e di Giovenale, e lo ringraziarono
della diligenza ch'egli adoperava intorno ai
loro scritti, e gli promisero di farlo, dopo morto, partecipe
della propria lor gloria. Invanito per tali promesse,
egli cominciò a dire molte cose in pregiudizio della vera
fede, tanto che fu dannato per eretico[292]. Allo stesso modo

assumeva il diavolo la figura ora di questa, ora di quella
antica divinità. Il fatto sarebbe avvenuto ai tempi della
dominazione longobardica; e se da una parte dimostra
quali sensi di esecrazione gli scrittori pagani inspirassero
nei più credenti, dimostra dall'altra come qualcuno ancora
vi fosse che, innamorato dell'opere loro, ne sognava
la gloria. Sant'Odone, abate di Cluny, fu trattenuto dal
leggere le poesie di Virgilio da certa visione che ebbe,
in cui gli parve vedere un vaso bellissimo di fuori e
dentro pieno di serpenti, i quali uscitine presero a circuirlo.
Egli intese che i serpenti erano le false dottrine
dei poeti, e il vaso il libro di Virgilio[293]. Di Ugo Augustodunense,
a mezzo dell'XI secolo abate di Cluny,
racconta Elinando[294] che un giorno, dormendo, sognò
d'avere sotto il capo una gran moltitudine di serpi. Destatosi,
sollevò il capezzale, e trovò che v'era sotto un
antico volume di Virgilio, gettato il quale, potè riposare
tranquillamente.



Alcuni più tolleranti consideravano lo studio delle lettere
come affatto inutile a chi aveva nelle Sacre Carte,
e nei dogmi della Chiesa la certa e inconcutibile verità;
altri lo giudicavano invece dannoso al buon costume e

alla fede. Nello Speculum exemplorum si racconta[295]
che San Francesco lanciò una formidabile maledizione
contro un suo discepolo, che, senz'avergliene chiesto licenza,
ordinò uno studio in Bologna. Tu vuoi, diss'egli
al colpevole, distruggere l'ordine mio. Io desiderava e
voleva che ad esempio del mio Signore i miei fratelli
pregassero più che non leggessero. Il povero maledetto
incontanente infermò, e stando nel letto fu miracolosamente
privato della vita da una gocciola ignea e sulfurea
piovuta dal cielo, la quale perforò il suo corpo e il letto
insieme. Il diavolo ne portò via l'anima. Nella Satira X
Jacopone da Todi prorompe in queste parole:



Tal è, qual è, tal è:

Non c'è religione.

Mal vedemmo Parisi,

Che n'ha destrutto Ascisi;

Con la lor lettoria

L'han messo in mala via[296].





I Domenicani, a dir vero, a dispetto della propria regola,
la pensavano diversamente, e Jacopo Passavanti era

da' suoi superiori mandato a studiare a Parigi. De' suoi
studii profani fanno copiosa testimonianza gli esempii
tratti dalle storie e dalle favole antiche e introdotti nello
Specchio della vera penitenza, sovrattutto nella redazione
latina.



Se le regole di alcuni ordini monastici vietavano la lettura
degli scrittori pagani[297], le regole di altri ordini, non
solo la permettevano, ma della trascrizione dei codici
facevano un obbligo espresso[298]. Gli è a questo modo
che i monaci del X, XI e XII secolo resero alla coltura
servigi indimenticabili[299]. Se non fossero state le grandi
abazie, dove si tenevano scuole di grammatica, e si custodivano
gelosamente quanti libri si potevano avere, non
uno forse degli scrittori latini sarebbe giunto insino a
noi[300]. Invece di biasimare i monaci perchè non considerarono

gli scrittori pagani a quel modo stesso che
possiamo considerarli noi, bisogna lodarli d'aver saputo
conciliare in qualche misura l'amor delle lettere col sentimento
religioso, contraddicendo alcuna volta, nonchè
allo spirito, alla lettera stessa delle regole monastiche,
e vedere in questo fatto una prova della grande attrattiva
che gli antichi volumi serbavano nel medio evo, e
dell'attitudine che gli uomini di quella età avevano ancora
a gustarne le profane bellezze. Non mancò mai chi

apertamente consigliasse la lettura dei classici, e molti
che palesemente la biasimavano e la sconsigliavano altrui,
se ne giovavano poi per proprio conto, e andavan superbi
di potere ostentare negli scritti la erudizione e l'eleganze
attinte negli antichi volumi. Più d'uno fu mosso
a scrivere dall'esempio e dalla riputazione di questo o
di quell'antico[301]. I poeti, gli storici, i filosofi si trovano
continuamente ricordati, e le sentenze e le opinioni
loro citate e commentate; e ciò non solo in opere di argomento
profano, ma ancora, ed anzi più, in quello di
argomento religioso, e di spirito più particolarmente ecclesiastico,
nei trattati teologici ed ascetici, nei libri di
educazione, negli scritti polemici. E non è una delle
cose meno curiose in tali opere trovare appunto citati
gli scrittori pagani insieme coi Padri, i libri loro insieme
con la Bibbia. Veggansi, per un esempio tra mille, gli Ammaestramenti
degli Antichi di Bartolomeo da San Concordio,
frate predicatore. Delle loro sentenze morali si

facevan raccolte, che sotto il nome di Flores o Flosculi
s'inserivano poi dove venivano in taglio, come, per non
moltiplicare nemmeno qui gli esempii, si può vedere nello
Speculum historiale di Vincenzo Bellovacense. Seneca,
Cicerone, Giovenale, persino Orazio, si citano col nome
onorato di ethici; spesso si trovano riportate le loro sentenze
senza nessuna indicazione di nome, ma accompagnate
semplicemente dalle parole: Ethicus ait. Nel Liber
moralizationum historiarum dell'Holkoth, su quarantasette
moralità che lo compongono moltissime traggono
l'argomento da scrittori pagani, e più particolarmente da
Cicerone, Seneca, Tito Livio, Ovidio, Giovenale, Plinio,
Solino, Valerio Massimo. Certo, molto spesso chi cita non
conosce del suo scrittore altro che il nome, o qualche
detto ricevuto di seconda, o di terza mano; ma spessissimo
ancora le citazioni sono tratte direttamente dai testi.
Ad ogni modo il fatto che più importa qui si è, non la
molta o poca, esatta od inesatta conoscenza degli scrittori
classici, ma il grande rispetto e la grande ammirazione
che si ha e si dimostra per essi. La loro riputazione
di sapienza e di veridicità è universale. Guglielmo
d'Hirschau (m. 1091) riferisce la opinione di alcuni che
fondavano tutta la dottrina dei quattro elementi sopra
un verso di Giovenale[302], di quel Giovenale a cui lo
stesso Dante non osava contraddire senza scusarsene. Tale
essendo la riputazione degli scrittori latini, molti, per
acquistar credito all'opere loro, dovevano porre innanzi

e fingere fonti latine; specie chi scrisse allora di cose
naturali ebbe in costume di spacciare sotto i nomi di
Plinio, di Solino, di Eliano, le favole più stravaganti.
Verrà un tempo in cui poeti cristiani, come Brunetto
Latini, Dante, Fazio degli Uberti, prenderanno a guida
di simbolici viaggi scrittori pagani, e con la scorta loro
ammaestreranno, narreranno, descriveranno fondo a tutto
l'universo. Alcuni di questi saranno già entrati nel regno
dei cieli; altri, che non ebber battesmo, ma furono senza
peccato, si sottrarranno all'inferno e si porranno in luogo
distinto, scevri da pena e onorati[303]. Onorio Augustodunense,

il quale fiorì nella prima metà del XII secolo,
e fu uomo di chiesa, come tutti quasi i dotti d'allora,
dice nel suo trattato De animæ exilio et patria, sive

de artibus[304], che l'esiglio dell'anima altro non è se
non l'ignoranza, la patria, per contro, il sapere. Dall'esiglio
si ritorna in patria per una via lungo la quale
sono dieci città: Grammatica, Retorica, Dialettica, Aritmetica,
Musica, Geometria, Astronomia, Fisica, Meccanica,
Economia. Nella prima insegnano Donato e Prisciano,
nella seconda Cicerone, nella terza Aristotile,
nella quarta Boezio, nella quinta discepoli di costui,
nella sesta Arato, nella settima Igino e Giulio Cesare,
nella ottava Ippocrate; nella nona e nella decima non
appare nessun particolare maestro.



Quale che potesse essere la naturale ostilità della Chiesa
contro agli scrittori pagani, il sentimento di ammirazione
da questi inspirato empieva gli animi, e non permetteva
che certe condanne passassero interamente dal concetto
alla pratica. In uno dei suoi scritti dice San Bernardo[305]:

«Omnes placuerunt Deo in vita sua, vitæ meritis, non
scientiæ. Petrus, et Andreas et filii Zebedæi, ceterique
condiscipuli omnes, non de schola rhetorum philosophorumque
assunti sunt». Ma poi soggiunge: «Videar
forsitan nimius in suggillatione scientiæ, et quasi reprehendere
doctos, ac prohibere studia literarum. Absit».
Non si dimentichi inoltre che una certa tradizione classica
e pagana, assai difficile a distruggere in tutto, sopravviveva,
dove più, dove meno, nelle province d'Europa
soggette un tempo alla dominazione di Roma. Essa
ricompariva qua e là nella letteratura popolare, si perpetuava
in certe credenze e costumanze, si manifestava
in certe propensioni dello spirito, e, senza che altri se
ne avvedesse, riusciva a mitigare certi contrasti, faceva
parere l'antico mondo, qual era rappresentato negli scrittori,
meno estraneo, meno disforme. Ciò avveniva più che
altrove in Italia, dove, meglio che altrove, s'era conservato
l'antico spirito latino, tanto che Ottone di Frisinga
si meravigliava di trovare in Lombardia la lingua, la urbanità,
la sapienza dei Romani[306], e dove in rozzissimi canti
popolari del XI e del XII secolo abbondano le reminiscenze
di Roma, delle sue glorie, delle sue divinità[307]. Questo
persistere di una tradizione più viva e più gelosamente
custodita lascia intendere in parte perchè il Rinascimento
avesse principio in Italia, e dall'Italia si diffondesse nella

rimanente Europa. Le scuole di grammatica e di retorica
non cessarono mai interamente, nè qui, nè fuori, e, benchè
molto mutate, pure per diritta filiazione si legavano, risalendo
di secolo in secolo, alle antiche scuole dell'impero.
Ma il vincolo più forte e più efficace tra l'antica e la nuova
età, tra il mondo pagano e il mondo cristiano, era quella
bella e vigorosa e trionfale lingua latina, che non fu meno
operosa nella conquista delle terre e dei popoli di quello
fossero state le armi dei legionarii, e che la Chiesa aveva
consacrata, affidandole il solenne deposito delle verità
della fede, e facendola strumento augusto della preghiera.
Per lungo tempo essa disputa ai volgari nascenti e formantisi
il mal certo dominio; poi, quando questi hanno
digià ottenuta la vittoria, non si ritrae dal popolo se non
a rilento, e non muore, ma si lega sempre più intimamente
a tutto il pensiero dei tempi, e, segno massimo
della vita nei linguaggi, seguita ad alterarsi e a variare,
docilmente piegandosi a tutte le necessità, procedendo con
la storia di pari passo. In latino si scrive, in latino si
prega, in latino si predica; rozzi canti latini corrono tra
il popolo. Strano a dire, la lingua latina non diventa veramente
lingua morta se non quando comincia il Rinascimento.
La Chiesa parla lo stesso linguaggio degli antichi
poeti, i metri che avevano servito a celebrare Giove
e Venere, servono ancora a celebrare Cristo e Maria[308].
Come l'unità della lingua, che è vincolo atto a tener moralmente
congiunte per secoli più parti di un popolo

disgregato politicamente, non avrebbe anche in questo
caso, a dispetto di ogni altro contrasto, fatta palese la sua
efficacia, e ajutato a raccostare il lettore cristiano allo
scrittore pagano, e agevolata la conciliazione dell'antico
e del nuovo spirito? La lingua latina era, insieme con
gli scrittori latini, quanto di meglio sopravvanzava del
dissipato retaggio di Roma: leggendo, parlando, scrivendo
il latino, l'uomo del medio evo poteva sentirsi cristiano
e romano ad un tempo. Ciò spiega perchè in quella età
siasi data tanta importanza agli studii grammaticali.
Nè qui è da considerare la sola lingua latina. Quanto
nel medio evo potesse far meglio e più profondamente
sentire la partecipazione alla vita dell'antica Roma, e
vie più stringere i legami tra i nepoti e gli antenati, doveva
tornare in beneficio degli scrittori pagani, con abbreviare
in certo qual modo le distanze, promuovere le
simpatie, levare i sospetti. Il diritto romano, almeno in
Italia, non era mai caduto in dimenticanza; anzi sembra
che nella tradizione e nella pratica di esso non siavi
stata interruzione mai[309]. Nella prima metà dell'XI secolo,
Vipone, cappellano di Corrado II e di Enrico III imperatori,
lodava l'usanza che si aveva in Italia di fare
istudiare ai giovani il giure[310]. Chi invocava e praticava
la legge romana doveva considerare come illustri
concittadini suoi gli scrittori di Roma, e compiacersi in
loro.







Questo stesso Vipone dice in uno dei suoi Proverbia:



Notitia literarum lux est animarum;





parole che certamente pajono strane in bocca di un ecclesiastico,
il quale non avrebbe dovuto ammettere che
ci fosse altra luce dell'anime fuor di quella della parola
divina che raggia dalla Sacre Carte. Ma è indubitato che
quelle parole esprimevano un sentimento comune a molti,
comprovato da altre testimonianze infinite. Pietro di Blois
scriveva verso il 1170 a un professore dell'Università di
Parigi: «Priscianus et Tullius, Lucanus et Persius, isti
sunt dii vestri[311]». Ben più strano del resto deve parere
che la cognizione degli scrittori classici, posseduta
da un uomo di chiesa, potesse porgere argomento di grandissima
lode ad altri, lui morto. Nell'epitafio di certo
ecclesiastico italiano per nome Guido, morto probabilmente
nel 1095, si leggono, tra gli altri, anche i seguenti
versi[312]:



Leto Widonis moriuntur dicta Platonis,

Leto Widonis doletur opus Ciceronis,

Leto Widonis tacuerunt facta Maronis,

Leto Widonis cessavit musa Nasonis.

Pitagoras, Socrates, Plato, Tullius et Maro vates

Quicquid senserunt, quicquid cuncti docuerunt,

Hauserat hic totum, placet ergo fundere votum:

Liber ab inferno regnet cum rege superno.





Non perchè cristiano, non perchè ministro della Chiesa,

non perchè giusto osservatore della legge divina, sembra
qui questo Guido meritevole del regno dei cieli all'anonimo
epigrafista, ma perchè copioso di poetica vena,
ma perchè eloquente, ma perchè erudito nell'antica
sapienza.



In ogni tempo del medio evo gli ecclesiastici più riputati
studiarono nei classici, e chi volesse moltiplicare gli
esempii potrebbe facilmente riempierne un volume. Sant'Aldelmo,
nato verso il 640, conosceva molto bene gli
autori latini, come del resto chiaramente appare dai suoi
scritti; e il suo biografo Faricio dice di lui: Latinæ quoque
scientiæ valde potatus rivulis. Degli ecclesiastici della
corte di Carlo Magno non è mestieri fare particolareggiato
ricordo. Nel secolo X Raterio, vescovo di Verona, leggeva
con amore i poeti; intorno al 1061 Benzone vescovo di
Alba, nel Panegyricus ritmicus dedicato a Enrico III
imperatore, nomina Virgilio, Lucano, Stazio, Pindaro,
Omero, Orazio (noster Horatius)[313], Quintiliano, Terenzio,
molto compiacendosi nella ostentazione del proprio
sapere. Gonzone da Novara (sec. X), accusato e deriso
dai monaci di San Gallo per avere usato un accusativo
dove ci voleva un ablativo, scrive per difendersi una
lunga epistola ai monaci di Reichenau, nella quale fa
pompa di tutta la sua erudizione. In quel medesimo
secolo, Vulgario, prete napoletano, usa metri insoliti,
sparge di grecismi, infarcisce di classiche reminiscenze

le sue poesie latine[314]. Nella scuola claustrale di Paderborn
si leggevano Virgilio, Lucano, Stazio, l'Iliade
compendiata da Pindaro Tebano. Gerberto spiegava ai
suoi discepoli Virgilio, Lucano, Terenzio, Giovenale, Stazio,
Persio[315]. A tutti questi chierici, e ad altri molti che
si potrebbero ricordare, la poesia classica doveva sembrare,
come ad Alcuino, un vino inebbriante, d'altro sapore
certo, ma non men gradito al palato che il miele delle
Sacre Scritture[316]. In generale, nei secoli IX e X, che, del
resto, sono giustamente considerati come i più tenebrosi
di tutto il medio evo, l'antichità fu amata e studiata e
conosciuta assai più di quanto comunemente si creda.
Ratieri da Verona dichiarava di non voler promuovere
ai sacri ordini nessuno che non avesse qualche letteraria

coltura[317]. Nel secolo seguente, e negli altri che precedono
il Rinascimento, lo studio delle lettere classiche
va mano mano crescendo.



Ma i classici non solamente si studiavano, si imitavano
ancora; e gli epici antichi servivano di modello agli
epici nuovi, e i lirici ai lirici, alcuna volta con danno
grave del sentimento cristiano così camuffato di vesti
non sue. Come imitassero i dotti della corte di Carlo
Magno è noto abbastanza. Nella seconda metà del IX secolo
il Franco Otfrid, educato, come si crede, nella scuola
celebre di Fulda, e discepolo di Rabano Mauro, era mosso
a scrivere il suo poema di Cristo, oltre che dall'esempio
di Giovenco, di Aratore, di Prudenzio, da quello ancora
di Ovidio, di Lucano, di Virgilio. L'autore del Waltharius
imitava Virgilio in argomento profano, ma altri facevano
lo stesso in argomento sacro; Hrotsvitha imitava Terenzio.
Più tardi Bernardo di Chartres imiterà Lucrezio,
presso che ignoto al medio evo[318], Giovanni Sarisberiense
imiterà Ovidio, altri, senza numero, imiteranno
quando l'uno, quando l'altro degli antichi scrittori, e
spesso ancora parecchi insieme. Non di rado l'imitazione
passa il segno, e persevera quando dovrebbe cessare,
introducendo in soggetti sacri nomi, epiteti, immagini
sconvenientissimi. Questa usanza era del resto assai
antica. Circa il mezzo del IV secolo, Aquilino Giovenco

chiama Cristo proles veneranda Tonantis. Alcuino
chiama i santi cives Olympi, gens diva Tonantis; nella
Vita Caroli Magni del Poeta Sassone si trova nominata
la musa, Febo è detto initium mundi totius et anni,
e il l. V comincia col verso:



Pangite iam lacerae carmen lugubre Camenae.





Altri così fatti esempii, come pure di emistichi, di
versi, d'intere sentenze, tolti da' poeti latini e introdotti
in iscritture, sia di argomento sacro, sia di profano, sono
a dirittura innumerevoli. Le favole e i miti classici sono
conosciuti universalmente, e gli scrittori non si lasciano
fuggir l'occasione di ricordarli, di adoperarli anche, come
esempii, a proposito di qualche ammaestramento morale.
Alcuni fra i più reputati, come Alano de Insulis, Giovanni
d'Hauteville, Alessandro Neckam, Giovanni Sarisberiense,
ecc., hanno della favola antica cognizione amplissima
e veramente meravigliosa. In un poemetto latino
del X secolo pubblicato dal Niebuhr[319] son nominati
Venere, le Parche, Nettuno: in un altro del secolo XII,
conservato in un codice Vaticano, Ganimede ed Elena
contendono della loro bellezza[320]. Nelle Geste dei Pisani

a Majorca di Lorenzo da Verona[321] (XII sec.), e nell'Eulistea
di Bonifacio, da Verona ancor esso[322] (XIII sec.),
si trovano parecchie reminiscenze di mitologia classica.
Dei Goliardi non fa d'uopo discorrere.



Se alcuna storia famosa dell'antichità, per esempio
quella di Edipo, con la quale riscontra in tante parti la
nota leggenda di Gregorio Magno, si fosse conservata,
variando più o meno, anche tradizionalmente, è dubbio[323];

ma non è d'uopo ricordare come durante tutto il medio
evo si rifacessero in lingue volgari le storie di Troja,
d'Alessandro Magno, di Ercole, di Giasone, l'Eneide, la
Farsaglia, la Tebaide[324]. L'ignoto Romolo, Galfredo,
Ugobardo Sulmonense, Maria di Francia, altri, rimettevano
in circolazione le vecchie favole di Esopo e di
Fedro[325]. In pari tempo le traduzioni si moltiplicavano:
nel XIII secolo Riccardo d'Annebaut in Francia giungeva
sino a mettere in versi le istituzioni di Giustiniano[326].



Ci furono nel medio evo uomini che possedettero dell'antichità

classica una conoscenza veramente meravigliosa,
come Giovanni di Salisbury, il primo fra tutti[327],
Giuseppe Iscano, Guntero, autore del Ligurinus, Bernardo
Silvestro, Alano de Insulis, Vincenzo Bellovacense,
nel cui solo Speculum Naturale si citano trecentocinquanta
autori. Ma oltre che la conoscenza loro è, per dir così, tutta
esteriore, e si ferma alla lettera, e non penetra lo spirito
dell'antichità, non ve n'ha quasi nessuno che, parlando
degli scrittori classici, non cada in errori gravissimi, e alcuna
volta a dirittura ridicoli. Giovanni Sarisberiense fa
due distinte persone di Svetonio e di Tranquillo[328], e
Vincenzo Bellovacense divide similmente in due Sofocle,
confonde in un solo i due Seneca, fa di Cicerone un capitano
d'eserciti, scrive Scalpurnus invece di Calpurnius[329].
Altri, meno eruditi, incappavano in ispropositi
ancor più solenni. Alard de Cambray, autore del Traité
sur les moralités des philosophes, credeva che Tullio e
Cicerone, Virgilio e Marone fossero persone diverse[330];
e, quanto a Cicerone, lo stesso errore aveva già commesso
Ermoldo Nigello[331]. Ranulfo Higden chiamava
Plauto rhetor et doctor[332].







Dove tali errori erano possibili, la fantasia, che volentieri
si esercita intorno alle cose di cui l'uomo non ha
cognizione retta e sicura, aveva buon giuoco. I grandi
scrittori dell'antichità, presenti sempre alla memoria del
medio evo, non potevano sottrarsi al suo potere. Si avevano
i libri loro, ma s'ignoravano molte particolarità
della loro vita, e quanto maggiore era l'ammirazione
che si professava per essi, tanto più irresistibile doveva
essere la tentazione di supplire con la finzione al vero
che s'ignorava. Spesso ancora una immaginazione popolare,
un concetto morale espresso in forma di parabola,
o altrimenti, si legava al nome di alcuno di quegli illustri,
senz'altro motivo che il desiderio di procacciare
alla immaginazione o al concetto, mediante quel connubio,
più larga diffusione e maggior credito. Gli è a
questo modo che Socrate, Platone, Ippocrate, Aristotile,
Virgilio, ed altri, di cui farò parola a suo luogo, entrarono
in leggende, più o meno, secondo i casi, confacenti
al loro carattere, e non è a stupire se tra le fantasie
che si spacciarono, alcune se ne trovano assai stravaganti.
Omero passa generalmente per un mentitore, il
quale, o non conobbe a dovere, o travisò i fatti della guerra
trojana[333]. Socrate in greco vuol dire osservatore di

giustizia[334]. Le due mogli che egli aveva lo picchiarono
un giorno per modo che poco mancò non ci lasciasse
la vita. Allora riparò con alcuni discepoli in un luogo
campestre, e quivi scrisse di molti libri[335]. Nella novella
61 del Novellino (testo Gualteruzzi) Socrate è fatto
di Roma, e il consiglio della città commette a lui di rispondere
a certi ambasciatori di Grecia che domandavano
dispensa dal tributo[336]. Nei Gesta Romanorum[337]
e altrove, si racconta che l'imperatore Claudio diede la
propria figliuola in isposa a Socrate, a condizione che
se quella fosse poi morta, egli, Socrate, si sarebbe tolta
la vita. Alcun tempo dopo la celebrazione del matrimonio,
la figliuola di Claudio inferma gravemente; ma,
seguendo i consigli di un vecchio, Socrate la guarisce,
ed è dall'imperatore colmato di ricchezze e di onori.
Platone, il cui nome vuol dire compito, si piaceva molto
nei luoghi deserti, e quando piangeva la sua voce si
udiva due miglia lontano. Egli fu uno degli otto maggiori
medici dell'antichità[338]. Era ricchissimo. Diogene
andò un giorno alla casa di lui, e trovativi letti sfarzosi,
cominciò coi piedi imbrattati di fango a insudiciarne le
coltrici di porpora; poscia, partendosi, disse a Platone:
Così la tua superbia è abbattuta da un'altra superbia.

Allora Platone si ritrasse insieme coi suoi discepoli in
un luogo deserto e pestilenziale, «acciò che l'asprità
del luogo rompesse la volontà della lussuria della
carne»[339]. Morì, secondo alcuni, per non aver saputo
risolvere certo enigma che gli era stato proposto[340].
Aristotile vuol dire perfetto in bontà[341]. Da alcuni Aristotile
fu creduto figlio del diavolo, ma egli non fece
contro alla teologia: morendo volle fossero seppelliti con
lui i suoi libri, dei quali si servirà l'Anticristo. Alcuno
diceva che egli fosse morto per non aver potuto intendere
il fenomeno del flusso e del riflusso del mare:
giacchè, diss'egli, io non posso comprendere te, tu comprendi
me; e si gettò nell'acqua[342]. Non fa mestieri di
ricordare qui la famosa storia di Aristotile innamorato[343],
nè la leggenda parimente notissima d'Ippocrate. Tolomeo
il Cosmografo è creduto un re, errore di cui facilmente
si scopre la causa[344].







Degli scrittori latini sarà parlato nei capitoli seguenti:
qui basterà riportare qualcuna delle stranezze che si
spacciarono intorno ai meno celebri. Sallustio era un
gran signore non meno ricco che sapiente e valoroso[345].
Cornelio Nepote, poco noto del resto nel medio evo, sapeva
tutti i linguaggi[346]. Macrobio, del cui sepolcro
andava superba la città di Parma[347], notissimo nel
medio evo pel suo commento al Somnium Scipionis, vestì
sempre di bianco[348], ecc. Tanto del resto i filosofi,

quanto i poeti pagani, erano generalmente tenuti in
conto di astrologi[349], e non pochi passarono per maghi.
Che a qualcuno dei libri loro si attribuissero virtù meravigliose,
non deve parere troppo strano: nella Eneide
si ricercarono oracoli; Enea Silvio Piccolomini racconta
che la lettura di Quinto Curzio guarì Alfonso di Aragona
re di Napoli da una grave malattia[350].



Un'altra fantasia la quale merita d'essere qui ricordata,
era quella che consisteva nell'attribuire qualità di
cristiano al tale o tale altro antico scrittore. Di questa
vedremo in seguito alcuni esempii assai notabili. Essa,
oltre che soddisfaceva un sentimento assai naturale in
chi non poteva cessar di ammirare i pagani illustri, riusciva
praticamente assai utile, spuntando l'avversione
della Chiesa, e togliendo gli scrupoli alle coscienze timorate.
La Chiesa non poteva più ragionevolmente vietare,
nè i credenti dovevano più temere, la lettura di uno
scrittore antico, quando questo scrittore passava per cristiano.
Le leggende in cui tale fantasia si figurava erano
di leggieri credute, nè la Chiesa aveva poi grande interesse

a sbugiardarle, chè anzi a lei doveva tornare gradito
che fra i pagani più celebri si moltiplicassero i
testimoni della verità. In ogni tempo insigni scrittori
ecclesiastici ammisero che, assai prima della venuta di
Cristo, alcuni pagani eletti poterono, per divina grazia,
avere come un presentimento della redenzione, e una
anticipata conoscenza delle maggiori verità della fede.
Giustino Martire, nell'Apologia prima, rappresenta Socrate,
Platone ed altri filosofi dell'antichità quali cultori e seguaci
dell'unica verità[351]. Sant'Ambrogio, Sant'Agostino,
San Giovanni Crisostomo pensarono che Socrate fosse
salvo. San Tommaso ammetteva che parecchi tra i filosofi
pagani avessero avuto la fede implicita. Chi più si
avvantaggiava di questi sentimenti era Platone, verso
le dottrine del quale tanti Padri si sentirono istintivamente
attirati. Sant'Agostino ribatte in un luogo del trattato
De Civitate Dei[352], la opinione di coloro che credevano
Platone avesse conosciuto Geremia, o lette le scritture
dei profeti, la quale opinione aveva egli stesso precedentemente
seguitata[353]; ma dice che il filosofo greco
divinò la Trinità[354]. Una divinazione così fatta fu poi
ammessa anche per Aristotile. Pietro di Blois credeva
ancora che Platone avesse studiato le scritture, e attintane

la verità che nella dottrina di lui si ritrova[355].
Nelle Quaestiones pubblicate dal Gretser sotto il nome
di Anastasio Sinaita si dice, con riferimento alla visione
di certo Scolastico, che Platone fu salvo[356], e così ancora
si disse di Aristotile. Anche Abelardo ammetteva
che molte verità del cristianesimo fossero state note in
anticipazione ai filosofi antichi[357]. In un poema di

Pietro di Vernon (XII sec.), intitolato dal Roquefort Les
enseignements d'Aristote, il filosofo di Stagira ammaestra
Alessandro Magno nella fede cristiana[358]. Nel Dit d'Aristotle
di Rutebeuf, Aristotile ammaestra Alessandro
Magno invocando la Vergine[359]. Di Socrate non si fa
un cristiano a dirittura, ma si dice che morì perchè non
voleva adorare gl'idoli[360]. Cristiano invece fu fatto
Giuseppe Flavio, e cristiani Virgilio, Seneca, Lucano,
Stazio, Plinio il Giovane, Silio Italico, come per alcuni
vedremo più particolareggiatamente in seguito. Claudiano
fu fatto cristiano da Sant'Agostino e da Orosio. La dottrina
cristiana si trova in Macrobio secondo Abelardo[361].
In un Mistero francese Tiberio tiene consiglio sulla
questione della divinità di Cristo, in favore del quale
parlano Terenzio, Boccaccio, Giovenale[362]. Molti antichi

avevano annunziato l'incarnazione del Verbo e la
nascita del Redentore[363].



Ma anche chi non credeva alla ortodossia degli antichi
scrittori aveva modo di scusare, ed anzi di rendere
plausibile la lettura dei libri loro, immaginando che in
questi fossero nascoste, sotto il velo delle favole e sotto
i poetici ornamenti, profonde ed ottime verità morali. Il
pensiero e il sentimento cristiano inclinano spontaneamente
all'allegoria e al simbolo. Sin dalle origini, l'arte
delle catacombe è tutta simbolica; la liturgia ecclesiastica
è un complicato sistema di allegorie e di simboli.
Assai presto nelle Scritture si distinsero due sensi, il
letterale ed il mistico, suddiviso quest'ultimo in anagogico,
allegorico, morale. Secondo Occam gli Evangeli
avevano quattro sensi, istorico, allegorico, tropologico ed
anagogico[364]. Esagerandosi sempre più questa tendenza,
si finì con interpretare allegoricamente tutta la storia e
tutta la natura, concepite oramai non altrimenti che
come un immenso sistema di segni e di simboli del soprassensibile.
Allora la poesia fu considerata anzi tutto
come un linguaggio più sottile e più nobile, il cui principale
ufficio consisteva in velare di acconce forme le
auguste verità teologiche e morali. Per Alano de Insulis
la poesia è una verità recondita celata sotto una corteccia
di menzogna[365]. Sul limitare del Rinascimento

Dante e il Petrarca credono ancora che lo spirito della
poesia stia essenzialmente nell'allegoria. L'alto concetto
che universalmente si aveva della sapienza dei pagani,
doveva indurre a credere che nei versi loro fossero
chiuse le più sublimi dottrine[366]. Di tale credenza vedremo
alcuni esempii più oltre: qui basterà ricordare
che Dante e il Petrarca e il Boccaccio intendevano nella
Eneide anche un senso allegorico, e che Dionigi da
Borgo San Sepolcro, monaco agostiniano, volgeva a senso
tropologico parecchi scrittori pagani, tra gli altri Virgilio,
Ovidio, Seneca.



I poeti, cui si attribuiva tanta recondita sapienza, ragionevolmente
non si sarebbero più dovuti distinguere
dai filosofi, e in fatto molto spesso incontra che sotto il
nome comune di filosofi, si trovino compresi tutti gli
scrittori pagani. Nel Romans de tous les philosophes,

Alars de Cambray pone tra i filosofi Terenzio, Lucano,
Persio, Orazio, Giovenale, Ovidio, Sallustio, Virgilio, Macrobio[367],
e in simile modo si trovano mescolati coi
filosofi i poeti e gli storici, in molti di quei numerosissimi
trattati del medio evo, dove si pretende di dare il
fiore dell'antica sapienza[368]. In altri per contro si nota

una certa tendenza a raccogliere solamente i detti e gli
esempii di quelli che più precisamente possono addimandarsi
filosofi[369]. Chi non era troppo inclinato a scorgere
per entro ai versi dei poeti una risposta allegorica, non
poteva, specie se di sentimento religioso un po' austero,
non fare una certa differenza tra poeti e filosofi, e porre
questi sopra quelli in dignità. Non accade esaminare ora
quale contegno la Chiesa tenesse di fronte alla filosofia
antica: esso non fu sempre di una maniera; ma ciò che
si può dire in generale si è che la prova filosofica ripugna
all'indole del cristianesimo, ch'è tutto fondato sulla
fede. Sant'Agostino, che fu da prima molto infervorato
per la filosofia, finì che vi rinunziò, e dichiarò i filosofi
greci essere assai più meritevoli di riso che di confutazione,
e disse che la sola vera filosofia era la vera fede.

Atanasio il Grande confessava che, come più egli si sforzava
di speculare sulla divinità di Cristo, meno la intendeva,
e ammoniva di credere senza cercar le prove.
Nel 1228 Gregorio IX rimproverava ai dottori della Università
di Parigi di essere piuttosto teofanti che teologi,
e li esortava a non adulterare il verbo divino con le
finzioni dei filosofi. San Bernardo chiama i filosofi vani
e curiosi, e cent'altri li giudicano nel medesimo modo e
anche peggio. A voler far troppo il loico si correva pericolo
di perder l'anima, come prova la storia di quello
scolare che, dopo morto, apparve al suo maestro con
una cappa tutta coperta di sofismi indosso, storia francese
narrata anche dal Passavanti. Ma, da altra banda,
era già stato riconosciuto sino dai primi apologeti, che
la filosofia pagana conteneva parecchi germi di verità,
ed è indubitato che il pitagoreismo, il platonismo, lo
stoicismo hanno col cristianesimo qualche notabile relazione.
Abelardo poteva giungere a dire che il cristianesimo
altro non è che un volgarizzamento delle dottrine
esoteriche dei filosofi antichi. Platone e Aristotile pagani
governano il pensiero cristiano, e di loro, e degli altri
antichi sapienti si parla con la più profonda ammirazione[370]:
non di rado si trovano ad essi attribuite sentenze

tratte dalle Sacre Scritture[371]. Nel XII e nel
XIII secolo la riputazione dei filosofi, e più specialmente
di Aristotile, cresciuta oltremisura, offusca quella dei
poeti; i Cornificiani, contro di cui Giovanni Sarisberiense
scrisse il Metalogicus, disprezzavano i classici, e ogni
altro studio che non fosse di logica e di dialettica. Nella
Bataille de septs arts di Enrico d'Andely la Grammatica,
raccolti i suoi campioni, Omero, Claudiano, Donato,

Persio, Prisciano, e altri poeti, va a combattere contro
la Logica e Aristotile[372].



Ma ciò che più monta qui di notare si è una certa
distinzione di carattere morale fatta tra i filosofi e i
poeti, tra coloro che avevano divinato qualche parte
della verità rivelata e coloro che avevano rivestito di
tutte le seduzioni dell'arte gli errori del gentilesimo.
Abelardo, così largo verso i filosofi, era severissimo
contro i poeti[373]. Una delle miniature che nel manoscritto
originale accompagnavano l'Hortus deliciarum
della Badessa Herrad di Landsperg (XII secolo) era, a
tale proposito, molto istruttiva: e dico era, giacchè quel
manoscritto credo sia andato distrutto nell'incendio della
Biblioteca di Strasburgo, dove si conservava. In quella
miniatura erano rappresentate, tra due cerchi concentrici,
da sette donne, contraddistinte da opportuni emblemi,
le sette arti. Dentro al cerchio minore una figura
sedente in trono e coronata rappresentava lo Spirito Santo,
tra le mani del quale un breve con la scritta: Omnis
sapientia a Deo est. Soli quod desiderant facere possunt
sapientes. La corona, sopra la quale tre teste figuravano
l'Etica, la Logica, la Fisica, recava l'iscrizione Philosophia.
Alla destra dello Spirito Santo si leggeva: Septem
fontes sapientie fluunt de philosophia qui dicuntur liberales
artes; alla sinistra: Spiritus sanctus inventor

est septem liberalium artium que sunt grammatica,
rethorica, dialectica, musica, arithmetica, geometria,
astronomia. Sott'esso erano figurati Socrate e Platone
con la seguente scritta: Naturam universe rei queri
docuit Philosophia; Philosophi primum ethicam, postea
phisicam, deinde rethoricam docuerunt; Philosophi
sapientes mundi et gentium clerici fuerunt. Fuori dei
due cerchi che rappresentavano il dominio delle sette
arti quattro figure erano designate quali Poete vel magi
spirito immundo instincti. A ciascuno parlava nell'orecchio
un corvo, figura del demonio, inspiratore di
perverse dottrine. Li accompagnava la scritta: Isti immundis
spiritibus inspirati scribunt artem magicam et
poetriam idest fabulosa commenta[374]. Ma questi ed
altri tali giudizii, i quali movevano da una fede troppo
angusta ed ombrosa, non potevano prevalere contro il

sentimento dei più, contro l'uso e la tradizione. Le favole
dei poeti serbavano tanta attrattiva che, da sè sola
avrebbe potuto vincere ogni ripugnanza religiosa e morale;
ma la ingegnosa leggenda veniva in ajuto, e con
pietose menzogne procacciava la conciliazione dei poeti
e della Chiesa, ed apriva ai pagani le porte del cielo.







CAPITOLO XVI.
Virgilio.




Infra tutti i poeti dell'antichità il più celebre, il più
ammirato nel medio evo è Virgilio, e la leggenda sua
è, tra quante se ne formarono intorno agli scrittori pagani,
la più complessa e meravigliosa[375]; meravigliosa
per modo e, a primo aspetto, così disforme dall'uomo a
cui si è avvinta, così contraria a tutto quanto sappiamo
di lui, che a più d'uno venne dubbio non essere il Virgilio
di cui vi si narra, quello stesso che fu in ogni

tempo salutato principe della poesia latina, ma un altro,
di tutt'altri tempi, e di tutt'altra condizione[376]. Ora un
tal dubbio non è più guari possibile. Certo, molti dei
fatti riferiti nella leggenda appartennero in origine ad
altri personaggi leggendarii, coi quali si può dire che il
Virgilio favoloso siasi in una certa misura confuso; ma
il medesimo incontra in molt'altre leggende di uomini
illustri, ed è indubitato che nella intenzione di tutta intera
la favola, il Virgilio operatore di prodigi è quel medesimo
che fu famigliare di Augusto e scrisse l'Eneide.
E gli è questa identità per l'appunto che conferisce alla
favola tanta attrattiva e tanta importanza, e muta in degno
soggetto di studio e d'indagine scientifica quanto altrimenti
non sarebbe che pascolo a una oziosa curiosità.



Si noti anzi tutto una cosa. La leggenda virgiliana non
è nella storia delle fantasie e delle finzioni cui porsero
argomento, nell'età di mezzo, gli scrittori pagani, un
fatto unico, e nemmeno un fatto che mostri insoliti caratteri,
od abbia nelle origini sue alcunchè di straordinario.
Molti altri antichi scrittori patirono nella leggenda
trasformazioni simili a quella cui andò soggetto
Virgilio, sebbene per nessun altro la trasformazione sia

proceduta tant'oltre. Ma la differenza sta solamente nel
grado, nella quantità, non nella qualità; in fondo il fenomeno
è sempre lo stesso; e si può dire con piena sicurezza
che tutti gli antichi scrittori sarebbero stati
trasformati in quella stessa misura che Virgilio, se tutti,
nel medio evo, si fossero trovati nelle condizioni in cui
egli ebbe a trovarsi. Ciò posto, rimane esclusa ogni idea
d'arbitrio. La leggenda virgiliana è pur sempre, come
ogni altra leggenda, frutto della fantasia; ma questa fantasia
non lavora nel vuoto ed a caso, anzi si appoggia
da ogni banda alla tradizione, ai fatti, alla vita reale; il
Virgilio taumaturgo non è più il Virgilio poeta, ma discende
da questo, e a questo pur sempre ritorna, e se
l'uno non avesse scritto l'Eneide, non si sarebbe attribuita
all'altro la fabbrica della Salvatio Romae. Nella
leggenda di lui, come in ogni altra leggenda consimile,
si trova ancora, senza dubbio, del fortuito, dell'accidentale,
ma in cotal forma tuttavia che il fortuito e l'accidentale
è sempre contenuto dentro alla necessità generale,
e starei per dire storica dell'intera finzione. In
questo caso, come in cent'altri, bisogna ricordare che la
leggenda è una fiorita della storia.



Chi si fa a narrare della fortuna di Virgilio nel medio
evo deve porre studio a due fatti, e cioè, prima alla celebrità
impareggiata ed alla ammirazione di cui egli fruì
in quella età, poscia alla successiva formazione della
leggenda. La celebrità di Virgilio è quella che porge al
nascere della leggenda la occasione principale, come la
opinione del suo ineguagliato e più che umano sapere
le porge, presso che sempre, la base. Nella leggenda
stessa sono da sceverare più parti, le quali differiscono

tra loro, non solamente per la diversità dello spirito che
le informa, e per la varia natura delle finzioni in che
si esplicano, ma ancora per la diversità delle cause da
cui traggono l'origine. Anzi tutto è da distinguere la
parte che più propriamente concerne Virgilio profeta e
quasi cristiano, da quella che più propriamente concerne
Virgilio mago, e in questa seconda parte sono da sceverare
due diverse e contrarie tendenze, secondochè Virgilio
è considerato in essa come mago benefico che usa
di una scienza giusta e legittima, tuttochè soprannaturale,
oppure come mago maligno, stretto in riprovevole
colleganza con le potestà tenebrose. In generale questa
seconda tendenza si manifesta posteriormente alla prima,
e segna la degenerazione della leggenda. Gli è quasi superfluo
avvertire del resto che le finzioni della prima
parte della leggenda, spesso si compongono e si legano
con quelle della seconda.



Nella storia pertanto delle vicende a cui va soggetto
Virgilio nel medio evo, sono quattro diversi temi di studio
che vogliono essere successivamente esaminati: 1º la riputazione
dello scrittore e la fortuna delle opere di lui;
2º la leggenda di Virgilio profeta di Cristo; 3º la leggenda
di Virgilio mago; 4º la degenerazione della leggenda
virgiliana.



Nelle poche pagine serbate al presente capitolo io non
posso dar luogo ad una tale trattazione del primo tema
quale dall'importanza sua sarebbe richiesta, e però, per
quanto vi si riferisce, rimando il lettore al primo volume
dell'opera del Comparetti, dove esso è trattato con tale
un'ampiezza di dottrina, e con tanta sicurezza di critica
da disanimar chicchessia dal ritentare la difficile impresa.

Mi contenterò pertanto di alcuni cenni più necessarii.



La fortuna di Virgilio nel medio evo è intimamente
connessa con quella degli studii profani, ed è, in sostanza,
la stessa di tutti gli altri scrittori latini, salvo che, primeggiando
egli su tutti, ed essendo, in certo qual modo,
il più autorevole e legittimo rappresentante dell'antica
coltura, in lui, e nell'opere sue, viene a sperimentarsi
più risoluto quel contrasto degli spiriti, quell'urto di simpatie
e di avversioni, in che il medio evo cristiano si
travaglia di fronte all'antichità pagana. Durante ancora
il miglior tempo di Roma la gloria di Virgilio aveva
oscurato quella di tutti gli altri poeti, e quello passato,
e sopravvenuta la decadenza, non era punto venuta
meno; che anzi, sebbene ormai fossero in tutto mutate
le condizioni della coltura, e venisse mancando sempre
più la retta e viva intelligenza dell'arte antica, egli tuttavia
soprastava alle tenebre che salivano, ed era universalmente
considerato quale colonna della scuola,
maestro sommo di grammatica e di retorica, principe
d'ogni sapere. Con tale riputazione massima acquistata
mentre ancor sussisteva il mondo romano, Virgilio passa
nel medio evo, e la conserva, e per alcuni rispetti l'accresce:
egli è fra tutti gli scrittori pagani il più letto.
Le ragioni di tale fortuna sono certamente parecchie.
In parte è da dire che il medio evo seguitava obbediente
la tradizione, in parte che esso serbava ancora
aperto il senso alle lusinghe di quell'arte squisita e sovrana;
ma, senza dubbio, alla riputazione del poeta conferiva
ancora in grande misura il soggetto stesso dell'Eneide,
l'opera maggiore di lui. L'Eneide è l'epopea di

Roma. Sia qual esser si voglia il giudizio che di essa reca
la critica, nessuno potrà negare che in uno dei suoi
maggiori difetti, quello che le viene dalla origine essenzialmente
erudita, o dall'essere, come altri dice, epopea
artificiale anzichè naturale, non istia pure la ragione
precipua della sua vera grandezza. L'Eneide è l'epopea
di una matura civiltà e di una società venuta nel
pieno rigoglio della sua vita storica, di una società che
con piena coscienza di sè e vivo sentimento degli alti
destini a cui è chiamata, celebra se medesima e le origini
proprie. In nessun'altra epopea del mondo si trova
una simile fusione delle memorie supposte di un popolo,
con l'attuale e vivo pensiero di esso. Si disse che nella
Eneide fanno difetto, insieme con lo spirito popolaresco,
anche gli elementi della tradizione popolare; su ciò
non è possibile, credo, far certo giudizio; ad ogni modo
è innegabile che l'idea reggitrice di tutto il poema è
un'idea altamente nazionale, l'idea romana per eccellenza.
Nel medio evo, quando Roma ridiventa centro a
tutta la vita dei tempi, il poeta che aveva cantato le
origini dell'eterna città, e celebrato quell'Enea che dalla
Provvidenza era stato eletto a padre dell'impero, e a
preparare il santo luogo al successor di S. Pietro, non
poteva non esser fatto segno di culto speciale; e quando
Dante lo sceglie a guida nella prima parte del meraviglioso
suo viaggio, noi intendiamo di leggieri che tale
dimostrazione di onore è da lui data, non solo al profeta
supposto di Cristo, ma ancora al poeta sapiente che
narrò i gloriosi principii di Roma, di Roma, sede dell'impero,
culla della Chiesa.



Chi volesse ricercare nelle letterature del medio evo,

e più specialmente nella latina, le prove dell'ammirazione
di cui godette allora Virgilio, si porrebbe a un lavoro
senza fine, tante sono le reminiscenze, tanti sono
gli esempii manifesti d'imitazione che si trovano per
entro agli scrittori[377]. Qualche esempio della irresistibile
attrattiva che le poesie di lui esercitavano sugli animi
abbiamo già veduto nel capitolo precedente, alcun altro
ne vedremo in seguito. La imitazione amorosa di esse
comincia già nella letteratura latino-ecclesiastica più antica,
sussistente ancora l'impero, e si prosegue poi per
tutto il medio evo. I poeti della corte di Carlo Magno
imitavano, oltre all'Eneide, anche l'ecloghe e le Georgiche.
Di tratto in tratto i vecchi scrupoli della coscienza cristiana
si palesavano anche contro di esse, e si ripetevano
i biasimi già espressi da San Gerolamo, ma più per mostrare
l'irresolutezza degli spiriti, il contrasto della fede
e del sentimento, che non per venire a qualche effetto
nella pratica. Alcuino sconsigliava ai suoi giovani discepoli
la lettura di Virgilio, ma era egli stesso un discepolo
del poeta pagano, e in parecchi suoi scritti le reminiscenze
virgiliane non iscarseggiano. Del resto due
ragioni concorrevano a mitigare l'avversione che altri,
come cristiano, potesse avere contro Virgilio; la prima,
che da molti veramente si credeva avere il poeta annunziata

nella quarta sua ecloga la venuta di Cristo
redentore; la seconda, che era opinione non meno diffusa
l'Eneide contenere, sotto il velo dell'allegoria, sublimi
verità morali. Abbiamo già veduto come la coscienza
cristiana si giovasse di questi due espedienti, supposizione
di una fede più o meno esplicita negli scrittori,
interpretazione allegorica delle opere loro, per giustificare
lo studio delle lettere classiche. L'interpretazione
allegorica dell'Eneide si comincia a fare dagli stessi pagani
e si seguita poi dai cristiani; l'altre opere di Virgilio
contengono anch'esse arcane e riposte verità[378]. Il cristiano
Fabio Planciade Fulgenzio, non posteriore, come
sembra, al VI secolo, nello strano suo scritto intitolato
De continentia Vergiliana, si fa dichiarare, in una maniera
di visione, dallo stesso Virgilio, il soggetto proprio
dei dodici libri dell'Eneide, il quale è la rappresentazione
della vita umana e il figurato trionfo della sapienza e
della virtù sull'errore e sulle passioni. Bernardo di
Chartres e Giovanni di Salisbury serbano presso a poco
la medesima interpretazione, e la serba ancora Dante,
e la serbano in pieno Rinascimento Leon Battista Alberti
e Cristoforo Landino. Poteva pertanto, senza incorrere in
troppo solenne stravaganza, il famoso gesuita Hardouin,
che dichiarava apocrife presso che tutte le antiche scritture,
affermare nel secolo XVII l'Eneide essere fattura
di un benedittino del trecento, e l'avventuroso viaggio di
Enea figurare il viaggio di S. Pietro a Roma.



Virgilio regnava sovrano nelle scuole dove si attendeva

agli studii di grammatica e di retorica, e fuori di
quelle scuole, a chi si piccava di più peregrino sapere,
porgeva argomento di speculazioni che usurpavano il
nome di filosofiche. Letto, commentato, interpretato, Virgilio
personificava in sè, non solo la grammatica e la
retorica, ma tutto ancora il sapere dei tempi. Già Macrobio
lo celebra come autore enciclopedico, tanto profondo
nella scienza quanto ameno d'ingegno[379]. Donato
assicura che egli attese allo studio della medicina e della
matematica, e pieno di ogni scienza lo dice Servio.
Questa riputazione di onniscienza vien via crescendo nel
medio evo, e se per Dante Virgilio è il savio gentil che
tutto seppe, e il mar di tutto il senno, nel Dolopathos
è il maestro amoroso e prudente che col suo sapere
educa e in pari tempo salva il discepolo.



La grande opinione che si aveva del sapere di Virgilio
conferiva naturalmente a rafforzar la credenza che il
poeta avesse presentito alcun che della venuta di Cristo.
Nè, in fatti, si poteva ammettere che un uomo qual egli
era, versato in tutte le discipline più arcane, fosse rimasto
interamente al bujo di un avvenimento che doveva
rinnovare il mondo. Aggiungasi che una comune tendenza
degli spiriti portava ad ammettere, come già notammo,
che non pochi fra gli antichi, o per una speciale
grazia del cielo, o per virtù del proprio ingegno, avessero
indovinato qualche parte della verità bandita poi
dal cristianesimo, e questa parrà certo ragione più che
sufficiente a spiegare come i versi sibillini della IV ecloga,

dove si parla della nascita di un fanciullo divino e del
rinnovamento del mondo, potessero essere considerati
quali una profezia circa la nascita di Cristo e il diffondersi
della nuova fede[380]. «L'autorità somma», dice il
Comparetti, «di cui godeva Virgilio come scrittore di
un sapere straordinario, come primo fra gli antichi poeti
ed anche come il migliore sotto il rapporto del buon
costume, fece impressione su molti teologi cristiani, i
quali trattarono a fidanza con lui meglio che con altri
poeti pagani, e non isdegnarono citar la sua parola, sia
in appoggio di taluni grandi principii del cristianesimo,
sia a dimostrare che egli era fra i pagani colui che
meglio a queste verità si era avvicinato»[381]. Lattanzio
ammette che Virgilio abbia annunziata la venuta di
Cristo[382]. Nella Oratio ad Sanctorum coelum[383], l'imperatore
Costantino, o forse Eusebio sotto il nome di lui,
si studia di provare che nella quarta ecloga Virgilio ha
veramente profetizzato quella venuta; e tale opinione,
contraddetta da San Girolamo, e più tardi da Sant'Isidoro,
è accolta da Sant'Agostino[384]. Prudenzio fa suoi

in parte i versi famosi contenenti il vaticinio[385]. Nel
medio evo quella opinione è universalmente accettata,
e Virgilio, insieme con la Sibilla e coi profeti, comparisce
nei Misteri, specialmente della Natività, a fare
contro la Sinagoga testimonianza della divinità di Cristo.
In un mistero latino, dell'XI secolo, il Praecentor dice
a Virgilio:



Vates Maro gentilium

Da Christo testimonium.





E Virgilio risponde:



Ecce polo demissa solo nova progenies est[386].





Se non che la supposta profezia dava luogo a due diverse
opinioni, secondochè si credeva fatta dal poeta
inconsapevolmente, in virtù di una ispirazione divina

della quale il poeta stesso altro non era che il recipiente
passivo, oppure si credeva fatta da lui con piena consapevolezza,
e come credente. A quella prima opinione,
che è, come vedremo, la seguitata da Dante, si lega
un'altra curiosa credenza, secondo la quale San Paolo
avrebbe pianto sulla tomba del grand'uomo, lamentando
di non essere giunto in tempo per convertirlo. In certo
inno che, durante ancora il secolo XV, si usava di cantare
in Mantova ad onor di San Paolo, sono i seguenti
versi, che esprimono il dolore dell'apostolo:



Ad Maronis mausoleum

Ductus, fudit super eum

Piae rorem lacrymae;

Quem te, inquit, reddidissem,

Si te vivum invenissem,

Poetarum maxime![387]





Secondo l'altra opinione Virgilio fu egli stesso cristiano.

Giovanni d'Outremeuse, che ne fa anche un legislatore
dei Romani, giunge a dire che egli annunziò ai senatori
la venuta e la passione di Cristo[388], insegnò la dottrina
della Trinità a certi egiziani, affermando la propria
fede, e si fece battezzare in punto di morte[389]. Ma
molto prima, senza dubbio, vi furono spiriti, i quali non
seppero capacitarsi, che il buono e gentile Virgilio non
fosse salvo. Bellissima, e a tale riguardo molto istruttiva,
è la leggenda che si narra in una vita di San Cadoco,
diversa da quella pubblicata dai Bollandisti (24 Gennajo).
Una volta San Cadoco, il quale fiorì nel V secolo, era
in compagnia di San Gilda sulla riva del mare. Egli teneva
sotto il braccio il volume di Virgilio, nel quale era
solito di ammaestrare i suoi discepoli, e piangeva in silenzio.

Perchè piangi? gli chiese San Gilda. Piango, rispose
quegli, perchè l'autore di questo libro che io amo,
e mi porge così vivo diletto, è forse dannato alle pene
eterne. Senz'alcun dubbio, soggiunse San Gilda. Dio non
giudica questi favoleggiatori diversamente dagli altri
uomini. In quel punto medesimo una folata di vento
involò il libro e lo lanciò nel mare. Grande fu la costernazione
di San Cadoco, il quale fece voto di non più
mangiare nè bere finchè non gli fosse rivelato qual
sorte serba Iddio a coloro che nel mondo cantarono
come cantano gli angeli nel cielo. Preso dal sonno, egli
udì una voce soave che diceva: Prega, prega per me;
non istancarti di pregare, affinchè io possa celebrare in
eterno cantando la misericordia del Signore. Il giorno
seguente il santo ritrovò nel corpo di un salmone il libro
di Virgilio, e il poeta senza dubbio fu salvo[390]. Non
mancò, del resto, chi giudicò Virgilio un vero pagano
e un figlio del diavolo. Abbiam veduto già quali fantastici
terrori il suo volume potesse inspirare[391]: Enenkel
dice di lui:



er was ein rechter heiden;

an rechtem glouben was er blint;

er was gar der helle kint[392].






Egual fortuna toccò ad Aristotile, da alcuni giudicato
salvo, da altri irremissibilmente dannato[393].



Se per un processo normale, e quasi necessario, della
coscienza cristiana Virgilio poeta pagano si trasforma in
un profeta di Cristo, per un processo consimile dello
spirito romantico e fantastico che domina tutta quanta

la vita nel medio evo, il poeta si trasforma in mago. La
base su cui si fonda tutta la favola della magia di Virgilio
è la grande opinione che si ha del costui sapere.
Per questo rispetto è da dire che nella tela amplissima
delle finzioni virgiliane non v'è discontinuità, e che
tutte, in ultima analisi, si possono ridurre a uno stesso
principio, ch'è quello della impareggiabile celebrità di
Virgilio. Mi duole di dovermi qui scostare dalla opinione
del Comparetti, il quale troppo recisamente separa, a
mio credere, quella ch'egli chiama la leggenda letteraria
di Virgilio da quella che dice popolare, alla quale ultima
solamente attribuisce le finzioni tutte che riguardano il
mago[394]. «Chi domandasse», sono le sue proprie parole,
«se di per sè solo il tipo scolastico di Virgilio dovesse
senz'altra occasione, per trasformazione naturale
e per associazione d'idee, cambiarsi in quel tipo di mago
che poi descriveremo, io non esiterei a rispondere di
no. Che l'antico savio si cambi in mago è fatto di cui
rari sono gli esempi, e quando accade ha luogo per puro
cambio di nome e in modo momentaneo; non v'ha antico
che arrivi mai a quel largo e completo ciclo di leggenda
biografica che ebbe il Virgilio mago». Qui v'è luogo a
più di una osservazione, e non ispiacerà, spero, al lettore,
che io mi vi soffermi alquanto, essendo la questione di
non picciol momento pel tema che ci occupa. Che nessun
antico abbia avuto mai il largo ciclo di leggenda biografica

che ebbe Virgilio è fatto innegabile, e che in parte
si spiega con la maggiore nominanza di questo, in parte
con altre ragioni a cui verrò fra poco; ma non mi pare
si possa con egual sicurezza sostenere che il tipo scolastico
di Virgilio non avrebbe potuto per semplice trasformazione
naturale, e per associazione d'idee, cambiarsi
nel tipo di Virgilio mago, chè anzi credo si debba francamente
affermare il contrario. Una naturalissima associazione
d'idee portò sempre gli spiriti nel medio evo a
confondere in uno il mago ed il savio, giacchè qualunque
scienza eccedesse allora i termini della più comune coltura,
si stimava magia, non solo dagl'intelletti più grossi,
ma da quelli ancora più intendenti e più colti. Gerberto,
Ruggiero Bacone, Alberto Magno furono tenuti in conto
di maghi, e degli antichi troviamo aver corso la medesima
sorte nel medio evo, oltre ad Apollonio Tianeo, la
cui leggenda presenta non pochi tratti di somiglianza
con quella di Virgilio, anche Platone, Aristotile e forse
altri. Nel Libro Imperiale abbiam veduto trasformato
in grande negromante lo stesso Giulio Cesare[395]. Nel
Romans d'Alixandre si parla di una colonna eretta da
Platone in Atene, la quale colonna, alla cento piedi,
aveva in cima una lampada che rischiarava tutta la
città[396]. Questo Platone fantastico, profeta anch'egli di

Cristo, come abbiam veduto, e operatore di meraviglie,
è un perfetto parallelo di Virgilio profeta e mago, salvo
che la leggenda di lui rimane per così dire in embrione,
mentre quella di Virgilio si svolge e si accresce. Di Aristotile
si narrava, come ho già accennato, che volle sepolti
con sè i suoi libri, e perchè nessuno più potesse
giovarsene, rese il proprio sepolcro inaccessibile, storia
narrata poi con qualche diversità anche di Virgilio[397].
Qui pure la leggenda prende argomento dalla gran fama
del sapere di Aristotile, a cui nel medio evo, quasi che
le opere da lui veramente composte non paressero a
quella fama adeguate e sufficienti, altre strane scritture,
secondo il gusto dei tempi, si attribuivano. Il Mandeville
racconta nel favoloso suo libro che sul sepolcro di Aristotile
i gentili avevano alzato un altare e ogni anno vi
celebravano una festa, stimando di avere da lui la sapienza.

Qui si tratta, non di leggenda popolare, ma di
letteraria, giacchè ogni sospetto di leggenda popolare è
escluso dal nome stesso di Aristotile[398]. Il poeta tedesco
Rumeland nomina Platone, Aristotile, Ippocrate e
Virgilio quali maestri di meraviglie.



Senza punto uscire dalla tradizione letteraria, qualunque
reputato scrittore poteva giungere ad assumere
carattere di mago, ma più, o meno, secondo che mille
diverse ragioni, o la fortuna portavano. A mio credere,
nel caso di Virgilio era assai difficile che, o prima o poi,
il gran concetto che si aveva del sapere del poeta non
desse luogo alla opinion di magia. Quanto della sua dottrina
si leggeva negli scrittori più antichi, in Macrobio,
in Servio, in Donato, predisponeva a tale credenza. Nel
c. III della Vita Donato mostra Virgilio provveduto di
una cognizione pressochè miracolosa dei pregi e dei difetti
degli animali; Apulejo afferma che nell'ecloga VIII
Virgilio mostra amplissima conoscenza delle pratiche di
magia. Il nome stesso del poeta pareva ai fantastici etimologi
del medio evo contenere la indicazione di una
sterminata dottrina, e Marone si faceva venire dal mare,
cui quella dottrina era pari in vastità[399]. I prodigi che,

secondo antiche testimonianze, avevano accompagnato
la nascita di tant'uomo, dovevano ancor essi sollecitare
gli spiriti a mettere costui sempre più in alto, in una
sfera a sè, dotandolo di virtù e di potenze negate alla
comune degli uomini, giacchè in tempi di grande scadimento
intellettuale quei prodigi dovevano parere soverchi
se intesi solo a segnare la nascita di un grande
poeta, ma convenienti a qualcosa di più straordinario e
di men naturale. Il medio evo non era più in grado di
intendere perchè alla nascita di un semplice poeta, e
fosse pure il principe dei poeti, dovesse turbarsi l'ordine
di natura, mentre gli doveva parer ragionevole che
ciò accadesse nascendo colui che sulla stessa natura
avrebbe poi esercitato il suo meraviglioso potere. Il nome
della madre Maja, quello supposto di Majus o Magius,
avo materno di Virgilio, nome che avrebbe anche assunta
la forma Magus, potevano facilmente far nascere
l'idea che nella famiglia del poeta ci fosse come una tradizione
di magia; e il sesto canto dell'Eneide, dove si
descrive la discesa di Enea all'Inferno, doveva contribuire
ancor esso ad accreditare sempre più la credenza
che Virgilio avesse relazione col mondo degli spiriti, e
dell'opera degli spiriti potesse a suo talento giovarsi. Si
sapeva inoltre che, prima di morire, egli aveva lasciato
l'ordine di bruciar l'Eneide; e poichè in tempi di barbarie

intellettuale non è agevole intendere, che un poeta
voglia distruggere l'opera propria per non avere in essa
raggiunto la vagheggiata perfezione, doveva nascere il
dubbio che con quell'ordine Virgilio avesse voluto privare
la posterità della conoscenza de' suoi mirabili secreti,
cosa questa, come abbiam veduto, esplicitamente
affermata di Aristotile, ma affermata anche di altri maghi
gelosi del proprio sapere. Già appo gli antichi era venuto
in uso di aprire, in casi dubbii, i libri di Virgilio,
e di considerare come un responso il primo passo in che
il lettore si abbattesse; e questa pratica, conosciuta sotto
il nome di Sortes Virgilianae, fu conservata nel medio
evo, insieme con altre pratiche simili, alle quali si facevano
servire le Scritture e le Vite dei Santi. Tutti
questi fatti e queste ragioni mi pare dovessero aver
forza sufficiente a far nascere, dentro la stessa tradizione
letteraria, la leggenda di Virgilio mago, sebbene per
condur poi questa al grado di svolgimento che in effetto
raggiunse, fossero necessarii, come or ora vedremo, fatti
e ragioni d'altra natura.



Quale fosse il tipo di Virgilio per cotal modo formatosi
nella tradizione letteraria mostra il Dolopathos di Giovanni
di Alta Selva, di cui fu pubblicato or sono pochi
anni, il primitivo testo latino[400]. Questo romanzo altro
non è, come è noto, che una versione del popolarissimo
racconto dei Sette Savii, ma con proprie particolarità,
fra cui la introduzione di Virgilio nella favola come uno

dei personaggi principali. Il contenuto di esso è, in brevi
parole, il seguente. Dolopathos, re di Sicilia ai tempi di
Augusto, e sposo di una figliuola di Agrippa, ha un figlio
per nome Luscinio, la cui educazione affida a Virgilio,
famosissimo poeta, il quale, nativo di Mantova in Sicilia,
fioriva in Roma a quel tempo. Virgilio comincia ad insegnare
al discepolo i primi elementi del sapere, compone
per esso un libretto in cui, in forma compendiosissima,
è raccolta tutta la dottrina delle Sette Arti, gli fa
conoscere certe regole in virtù delle quali, osservando
i pianeti, e i mutamenti dell'aria, può conoscere qualunque
cosa avvenga nell'universo, e nulla insomma gli
lascia ignorare di quanto egli sa. Fatto pari al maestro,
il discepolo, usando dell'acquistata sapienza, conosce i
secreti pensieri degli uomini, e in grazia di tale conoscenza
scampa da grave e imminente pericolo; ma questo
passato, un altro già ne prevede Virgilio, il quale a scongiurarlo,
impone al discepolo, che si accinge a far ritorno
nella casa paterna, di serbare il più rigoroso
silenzio fino a che egli stesso, Virgilio, non l'abbia raggiunto.
Il nuovo pericolo doveva venire dalla stessa matrigna
di Luscinio, la quale Dolopathos, perduta la prima
moglie, aveva di fresco sposata. Luscinio osserva il
comandamento del suo maestro. Giunto in corte del padre
non pronunzia parola checchè gli si dica. La nuova regina,
innamoratasi di lui, lo conduce nelle sue stanze,
sotto pretesto di volerlo togliere al suo ostinato silenzio,
e gli confessa la propria passione. Respinta dal giovane,
ella, indispettita, lo accusa di averle voluto usare violenza,
di che sdegnato altamente il padre lo vuol far
morire. Ma per sette giorni consecutivi sette savii, raccontando

ciascuno ogni giorno una novella, riescono a
ritardare l'esecuzione della sentenza, finchè sopraggiunto
l'ultimo giorno Virgilio proscioglie il giovane dall'obbligo
del silenzio, e fatta palese la verità, la regina è bruciata
viva. La storia seguita dopo ciò narrando la morte di
Dolopathos e di Virgilio, la venuta di Cristo, la conversione
di Luscinio, che prende nel battesimo il nome di
Prisco, e lasciato per sempre il regno, se ne va in pietoso
pellegrinaggio a Gerusalemme. L'autore chiude il
racconto pregando il lettore di non pensare ch'egli abbia
scritte cose incredibili od impossibili, e invitando chi ciò
pensasse a dire egli stesso come potessero i maghi di
Faraone mutar le verghe in serpenti, e far uscire dalle
paludi le rane, e mutar l'acque del Nilo in sangue, come
potesse la Pitonessa suscitar Samuele, e come Circe mutare
in bruti i compagni di Ulisse.



Qui Virgilio non è ancora il facitor di miracoli e il
fabbricator di telesmi della leggenda più matura, ma
presenta già molti dei caratteri del mago, e di magia
sa più particolarmente quanto l'autore narra di lui morente,
che per tal modo strinse nel pugno quel suo libretto,
ove tutta era chiusa la dottrina delle Sette Arti,
che nessuno fu poi buono a strapparnelo[401]. Anche
questa favola avrà più tardi svolgimenti curiosi, come

vedremo. Giova intanto notare che il carattere mostrato
qui da Virgilio si è quello dell'uomo virtuoso che adopera
la scienza sua e il più che naturale potere in difesa
della virtù e della giustizia, carattere che poi lungamente
conserva nella leggenda, e che solo poteva
accordarsi con la riputazione di lui, quale dalla tradizione
letteraria era stata consacrata. E che qui noi ci
troviamo veramente di fronte alla tradizione letteraria
non può nascer dubbio; anzi tutto perchè quella introduzione
di Virgilio in un racconto che aveva già la sua
forma fissata tradisce a primo aspetto l'arbitrio letterario,
mentre attesta una volta di più la celebrità del poeta;
poi ancora perchè il monaco autore del libro si rivela
ad ogni passo uomo sufficientemente provveduto della
comune coltura del tempo suo. Il Comparetti fa giustamente
osservare che nel Dolopathos «il concetto di
Virgilio ci si presenta in quell'ultimo gradino dell'idea
letteraria che più si approssima al livello popolesco»[402],
ma, in pari tempo, che è tanto reale la conoscenza
che l'autore di esso ha di Virgilio «che la cornice
cronologica dell'opera sua è stata da lui inventata, secondo
richiedeva l'introduzione di un tal personaggio in
essa»[403]. Il suo tipo di Virgilio è quale poteva risultare
«dall'idea scolastica, veduta dal punto di vista liberamente
fantastico del romantismo»[404], talchè sotto
quella figura così travestita del poeta «c'è il Virgilio

delle scuole medievali, il Virgilio dei grammatici e degli
autori di compendii delle sette arti»[405].



Quando il Comparetti recava tali giudizii conosceva
del Dolopathos la sola versione francese fatta nel XIII secolo
da Herbers, e inclinava a credere che il testo
latino, di cui il Mussafia aveva già fatto conoscere l'esistenza,
potesse essere una riduzione del francese[406].
Ch'esso sia, non riduzione, ma originale, è ora fuori di
dubbio, e la composizione sua si può con molta probabilità
far risalire all'anno 1184 o 1185[407], che è quanto
dire ad un tempo in cui la leggenda di Virgilio mago
propriamente detta, non era ancora largamente diffusa
in Europa. Il Virgilio del Dolopathos non mostra d'aver
ricevuto in nessun modo gl'influssi della leggenda popolare,
la quale anzi, a più di un segno, si vede essere
stata interamente ignorata dal monaco di Alta Selva. Per
non allungar troppo il discorso mi basterà di recarne
una sola, ma convincentissima prova. La leggenda popolare,
d'accordo con la tradizione letteraria, colloca il
sepolcro di Virgilio in Napoli, dove porge argomento a
più di una favola; Giovanni d'Alta Selva dice invece che
l'urna d'oro che raccoglieva le ossa di Virgilio, fu da
Luscinio posta in quella Mantova di Sicilia di cui il poeta
era nativo. Gli è inutile di andare a ricercare per quale
strano errore Giovanni d'Alta Selva ponesse Mantova in
Sicilia; ma ciò prova abbastanza ch'egli non conobbe la

leggenda popolare, di cui quella parte appunto dove si
parla della sepoltura di Virgilio, ebbe tale notorietà che
nel XII secolo un trovatore di Provenza poteva fare intendere
che parlava di Virgilio con solo dire:



. . . . . cel que jatz on la ribeira

lai a Napols[408].





La tradizione letteraria poteva dare il Virgilio del
Dolopathos, ma poteva anche dare, e diede probabilmente,
un Virgilio più meraviglioso e più simile al Virgilio
mago della leggenda. Su di ciò avrò a tornare
quanto prima; ma facciamoci ora a considerare la leggenda
in una nuova sua fase, che è quella della immaginazione
popolare, e vediamo quali nuove finzioni essa
ci presenti, e sino a che punto meriti il predicato di
popolare, e sia da distinguere e da separare dalla tradizione
letteraria. Le finzioni che più rigorosamente si
tengono dentro i limiti di questa, o non si localizzano,
oppure derivano da sorgenti, dirò così, non localizzate:
nascono un po' qua un po' là, fluttuano nell'ambiente
letterario del tempo, e non escono, in generale, dai libri.

Ma ecco che ad un tratto noi vediamo penetrare nella
leggenda una forte corrente di finzioni nuove, le quali
mostrano fra loro una certa continuità, si distinguono
per certi caratteri speciali e spiccati, e provengono da
un unico luogo. Questo luogo è Napoli, ed esse costituiscono
quella che più particolarmente il Comparetti addimanda
leggenda popolare di Virgilio. Vediamo anzi
tutto quali sieno le finzioni in discorso; la storia loro
ci presenta, fra l'altre, questa singolarità, che, nate in
Italia, esse sono, assai prima che da Italiani, raccolte e
divulgate per l'Europa da stranieri.



Corrado di Querfurt, nella già citata sua epistola ad
Arnoldo di Lubecca, scritta nel 1194, ne riferisce parecchie.
Corrado aveva ricevuto dall'imperatore Arrigo VI
suo signore, l'ordine di smantellar Napoli, ciò che fu da
lui puntualmente eseguito. Nella citata epistola egli accenna
al fatto, e dice come a scongiurarlo non avesse
giovato certa ampolla in cui, per arte magica, Virgilio
aveva rinchiusa una immagine della città da lui fondata.
I Napoletani tenevano quel talismano in gran conto, e
credevano che durando esso intero, nessun danno poteva
incogliere la loro città. Corrado che afferma d'averla
avuta tra mani, soggiunge che l'ampolla aveva forse
perduta la sua virtù in causa di una piccola fenditura
che vi s'era fatta. Ma nella città di Napoli altri miracoli
di Virgilio si vedevano: un cavallo di bronzo che
mentre durava nella sua integrità aveva virtù di preservare
i cavalli dal fiaccarsi la groppa; una mosca pure
di bronzo che teneva lontane da Napoli tutte le mosche;
una porta detta Ferrea, dietro la quale Virgilio aveva
chiuso tutti i serpenti, copiosissimi in quella regione, la

quale porta egli, Corrado, aveva temuto di distruggere,
dubitando che i serpenti non uscissero a molestare di
bel nuovo la popolazione; un macello in cui la carne si
serbava fresca lo spazio di sei settimane; una statua di
bronzo con l'arco teso, la quale, prima che certo villano
le facesse scoccar la freccia, frenava le eruzioni del Vesuvio.
Corrado fa anche ricordo dei bagni costruiti da
Virgilio in vicinanza di Baja, i quali guarivano da tutte
le infermità; e delle ossa di Virgilio, custodite nel Castel
dell'Ovo, dice che, esposte all'aria, avevano virtù di far
turbare il cielo, sconvolgere il mare, e provocare improvvisa
procella, cosa da lui medesimo sperimentata[409].



Gervasio di Tilbury, il quale fu a Napoli nel 1190,
parla ancor egli di Virgilio e dei miracoli da lui operati
in pro' di quella città, nei suoi Otia imperialia[410],
scritti nel 1212. Egli omette le favole del palladio della
città e del cavallo di bronzo, riportate da Corrado, ma
altre ne narra, da costui ignorate, o taciute, mentre nel
riferire le rimanenti s'accorda col suo predecessore, salvo
qualche variante di maggiore o minore rilievo, su cui
non importa che io mi trattenga altrimenti, ma che dimostra
come l'uno e l'altro scrittore attingesse direttamente
dalla tradizione popolare, mutevole sempre ed

incerta. Le favole da lui riferite, e di cui non si trova
traccia nell'epistola di Corrado, riguardano due teste di
marmo pario poste da Virgilio ad una delle porte della
città, l'orto di Virgilio sul Monte Vergine, e la famosa
Grotta di Pozzuoli. Quanto al primo miracolo l'autore
assicura di averne fatto sperimento egli stesso. La testa
di destra aveva aspetto ilare e ridente, quella di sinistra
addolorato e torvo; chi, varcando la porta, passava a
destra, menava a prospero fine tutte le sue faccende;
chi per contro passava a sinistra, scapitava in tutte le
cose sue e rimaneva defraudato d'ogni speranza. Nell'orto
di Virgilio, posto fra aspri dirupi sul Monte Vergine,
erano molte qualità di erbe, fra cui l'erba Lucia
(herba Lucii), che aveva virtù di restituire la vista
alle pecore cieche; ivi stesso era una statua di bronzo
con una tromba in bocca, la quale respingeva le ceneri
e i vapori vomitati dal Vesuvio. Nella Grotta di Pozzuoli,
in grazia dell'arte matematica di Virgilio, nessun nemico
poteva nuocere all'altro.



Nei racconti di Corrado di Querfurt e di Gervasio di
Tilbury, Napoli ci si presenta come un gran focolajo di
leggende virgiliane; ma se questi due scrittori furono i
primi a diffondere largamente per l'Europa quelle favole,
non furono però i primi a conoscerle e a registrarle.
Nel suo Polycraticus[411], messo in luce nel 1159, Giovanni
di Salisbury, il quale aveva viaggiato tutta l'Italia,
narra per disteso la storiella della mosca di bronzo, non
senza alcune particolarità importanti, su cui mi converrà

ritornare, e nel 1180 allude alla medesima storiella
l'autore di una poesia satirica contro gli ecclesiastici[412].
Alessandro Neckam nel suo trattato De naturis
rerum[413], compilato, secondo ogni probabilità
fra il 1180 e il 1190, ricorda, oltre al macello che conservava
illesa la carne, alcuni altri miracoli operati da
Virgilio, de' quali non si trova fatto il benchè minimo
cenno nè da Corrado, nè da Gervasio, il che dimostra
quanto la leggenda fosse copiosa, e lascia luogo al dubbio
che di altre finzioni, per non essere state raccolte da nessuno
scrittore, siasi perduta ogni traccia. Egli dice che
essendo Napoli infestata da infinite sanguisughe, Virgilio
la liberò immergendo in un pozzo una sanguisuga d'oro,
e soggiunge che dopo molti anni, estratta questa dal pozzo,
l'antico flagello ricominciò ad affliggere la città; parla
poi dell'orto di Virgilio, cinto da un muro di aria immobile,
e di un ponte aereo di cui il poeta si serviva a suo
senno. Ricorda i bagni di Salerno e di Montepulciano,
da lui costruiti, e del macello dice che per virtù di certa
erba postavi da Virgilio, la carne che v'era stata rinchiusa
cinquecento anni fu trovata freschissima ed ottima al
gusto, mentre Corrado non parla che di sei settimane,
e Gervasio non fissa nessun termine di tempo, e attribuisce
la virtù miracolosa ad un frusto di carne dallo

stesso Virgilio chiuso in una parete del macello. Finalmente,
cosa di non poca importanza in tale argomento,
Alessandro Neckam è, degli scrittori di quella età le
cui opere sono insino a noi pervenute, il primo a riportare
la tradizione che faceva costruire da Virgilio la
Salvatio Romae, di cui ho lungamente parlato a suo
luogo[414].



Alessandro Neckam non pare che sia mai stato a Napoli,
e nemmeno in Italia; ma appunto per ciò la sua
testimonianza ha un valore particolare, perchè prova
che la leggenda di Virgilio mago, se non era ancora
così universalmente nota come ebbe ad essere poi, tuttavia
era già uscita dall'Italia, e per raccoglierla non
era più necessario di venir sino a Napoli. Corrado di
Querfurt e Gervasio di Tilbury non narravano dunque
cose in tutto nuove, ma cose ancora imperfettamente e
da pochi conosciute. La sua testimonianza, del resto, si
accorda pienamente con quella più antica di Giovanni
di Salisbury, e con quelle più recenti di Corrado e di
Gervasio, per mostrar Napoli teatro principalissimo della
operosità magica di Virgilio, giacchè, se si tolgono i
bagni di Montepulciano, il ponte aereo, di cui non è
detto dove fosse, e la Salvatio Romae, le altre meraviglie
sono da lui tutte collocate in Napoli.



Ma a questo punto può nascere un dubbio. Le leggende
che pongono in Napoli le meraviglie operate da
Virgilio sono esse stesse napoletane, oppure sono leggende
nate un po' qua e un po' là per l'Europa, le quali

solamente localizzano in Napoli i fatti che narrano? c'è
veramente una leggenda popolare di Virgilio, o le favole
che di lui si narrano altro non sono che immaginazioni
di letterati? La opinione del Comparetti, che fermamente
crede ad una leggenda popolare napoletana, raccolta e
poi diffusa dagli scrittori in Europa, ma distinta e indipendente
dalla tradizione letteraria, fu impugnata da
Guglielmo Vietor[415], ma, secondo ch'io penso, in parte
almeno, a torto. La leggenda napoletana popolare ci fu,
ma non fu per avventura così sciolta dalla tradizione
letteraria come sembrò al Comparetti, e non è provato
che sia stata tutta popolare sin dalle origini, mentre alcuna
particolare finzione potè nascere nell'ambiente letterario
e passar quindi a dimesticarsi tra il popolo.



Esaminiamo un po' più attentamente la questione.



Corrado di Querfurt parla come testimonio oculare di
alcune almeno delle meraviglie che descrive; egli dice
di avere avuto tra le mani l'ampolla, in cui Virgilio
aveva per arte magica chiusa una immagine della città,
e di essere stato spettatore della turbazione degli elementi
che provocavano le ossa del poeta esposte all'aria:
Gervasio di Tilbury si fa narrare da un arcidiacono napoletano,
Giovanni Pignatelli, la favola delle due teste
di bronzo ricordata pur ora. Ma tanto Corrado, quanto
Gervasio, non sono scrittori nelle cui parole si possa
avere gran fede, giacchè, non solo essi accettano alla
cieca, e rinarrano qualsiasi fanfaluca più stravagante,

ma spesso ancora mentiscono per conto proprio nel modo
più grossolano e palese[416]. A rigore può dunque nascere
il dubbio che Corrado siasi sognata l'ampolla magica,
della cui esistenza egli è, del resto, unico mallevadore,
che Gervasio abbia inventato il suo colloquio
coll'arcidiacono Giovanni Pignatelli, e forse l'arcidiacono
stesso, e che nè l'uno nè l'altro abbia mai veduto nè il
famoso macello, nè il cavallo di bronzo, nè la Porta
Ferrea, nè l'altre meraviglie di cui raccontano, per la
ragione semplicissima che tali meraviglie non esistevano
altrove che nelle favole in cui se ne parlava, e che, per
ipotesi, avevano potuto essere immaginate da uomini i quali
non conoscessero Napoli altrimenti che di nome. Ora, se
alcune almeno di tali meraviglie non fossero veramente
esistite in Napoli, bisognerebbe senz'altro rinunziare alla
congettura di una leggenda popolare: giacchè, se le favole
di origine letteraria ed erudita possono reggersi da sè,
senz'altro appoggio, nella fantasia, le finzioni veramente
popolari amano di legarsi a qualche cosa di reale, e il
più delle volte anzi traggono appunto la origine da una
realtà, sotto l'impero di una credenza, o di un sentimento,
malamente veduta o malamente interpretata. Il
Vietor dice a tale proposito[417]: noi non dobbiamo considerare
le singole leggende «come legate, in generale,
a capi d'arte napoletani, ma bensì come fondate sul concetto
che i letterati avevano del soprannaturale sapere
di Virgilio, specialmente in matematica e in medicina».

A questa affermazione se ne può contrapporre un'altra
più probabile e più legittima, e dire che quella grande
opinione del sapere di Virgilio, scontrandosi con certi
capi d'arte esistenti in Napoli, dava origine a quelle
leggende. E l'esistenza di alcuni almeno tra i capi d'arte
in discorso non si può ragionevolmente mettere in
dubbio. Il cavallo di bronzo esisteva veramente, e la testa
di esso conservasi ancora nel Museo Nazionale di Napoli.
Le due facce di pietra, ricordate di sopra, un vecchio
scrittore napoletano che fioriva nella prima metà del
XVI secolo, Giovanni Scoppa, assicura di averle vedute.
I bagni di Pozzuoli furono un tempo celebri per tutta
l'Europa[418]. E per la stessa ampolla descritta da Corrado
si ha qualche buona ragione di credere che non
fosse cosa di pura invenzione[419].



Ma altre ragioni si possono addurre in appoggio dell'opinione
del Comparetti, circa l'esistenza di una leggenda
popolare e napoletana di Virgilio. Supponiamo per
un momento che tale leggenda non sia mai esistita: ecco,
subito viene alle labbra una domanda: com'è che la leggenda
letteraria, nata non si sa dove, ma certamente in
luoghi diversi, inventata non si sa da chi, ma certamente
da parecchi, giacchè in nessuno degli scrittori
citati sin qui trovasi intiera, come va che così ostinatamente
si rivolge a Napoli, e fa Napoli sede di tutte le
sue meraviglie? Perchè, risponde il Vietor, nella Vita
di Virgilio si leggeva che il poeta andava assai di rado

a Roma, e a Napoli attendeva a' suoi studii di matematica
e di medicina, e quivi era stato sepolto[420]. La
ragione è assai debole. Più che alla Vita si sarebbe
posto mente all'Eneide, dove Roma si vede stare in cima
a tutti i pensieri del poeta; e se la leggenda letteraria
fosse proceduta tant'oltre, quant'era mestieri, le finzioni
concernenti Virgilio mago si sarebbero senza dubbio legate
alla città da lui celebrata nell'immortale poema. Si
guardi inoltre all'indole comune delle leggende che fanno
capo a Napoli; uno solo è il pensiero che le inspira. In
esse tutte Virgilio apparisce quale il protettore, il genio
tutelare di quella città; e un tal fatto, quanto riesce naturale
a chi ammette l'esistenza di una leggenda popolare
formatasi appunto in Napoli, altrettanto deve parere
strano a chi non ammette altra leggenda che la letteraria,
parto di fantasie interessate alla maggior glorificazione
di Virgilio, ma indifferenti alla salute di una
città che forse nemmen conoscevano. La preoccupazione

costante della sicurezza e della prosperità di Napoli, così
manifesta in tutte le finzioni ricordate di sopra, par
tanto più caratteristica, quanto più si vede scemare nelle
finzioni di tempi posteriori, dove la potenza magica di
Virgilio non solo si esercita sopr'altro teatro, ma spesso
ancora è adoperata con tutt'altri intendimenti e volta a
tutt'altri fini. A ragione dice però il Comparetti la parte
più antica della leggenda di Virgilio mago dover essere
«l'idea di un protettorato che Virgilio esercitò in vita
sua sulla città di Napoli»[421]. Che se noi vogliamo andare
a cercare la ragione e l'origine di tale idea, non
dobbiam molto dilungarci per questo, e il Comparetti
ben si appone senza dubbio quando afferma «che la
presenza a Napoli del sepolcro di Virgilio, è uno dei
fatti principali che spiegano la permanenza del nome
di lui nelle tradizioni del popolo napoletano»[422]. Una
opinione d'ignota origine, ma riferita sino dal 1136 da
Alessandro di Telese, secondo la quale, in premio di
quel distico che comincia Nocte pluit tota, Virgilio ebbe
in feudo da Augusto Napoli e la Calabria, contribuiva
per parte sua a confermare quella idea del protettorato[423].



Il sepolcro di Virgilio in Napoli godette nell'antichità
di grandissima nominanza. Stazio lo chiama un tempio,
e vanto di Napoli lo stima ancora nel V secolo Sidonio
Apollinare. È assai probabile che tale nominanza continuasse
lungo il medio evo, e che in Napoli si mostrasse

un sepolcro, a ragione o a torto detto di Virgilio. Fatto
sta che a mezzo del XII secolo le ossa del gran poeta,
o quelle che per tali passavano, erano ricercate come
preziosa reliquia. Giovanni di Salisbury parla di un Ludovico,
da lui conosciuto, il quale dopo molte vigilie e
digiuni e fatiche, avrebbe voluto in premio del suo inutile
esilio, riportare in Francia, non lo spirito, ma le
ossa di Virgilio[424]. Gervasio di Tilbury narra per disteso
il fatto accennato appena da Giovanni, ma aggiungendovi,
senza dubbio di suo capo, molte particolarità
romanzesche[425]. Certo maestro inglese, uomo di straordinario
sapere, ottiene dal Re Ruggiero di Sicilia di
potersi impadronire delle ossa di Virgilio in qualunque
luogo del regno si trovino. Va a Napoli, scopre per
arte magica il sepolcro del poeta, sconosciuto al popolo,
e vi trova, insieme colle ossa un libro di arte notoria.
Ma il popolo, pensando alla speciale affezione che Virgilio
aveva avuto per la città, temendo che dalla sottrazione
delle ossa di lui possa venirgli qualche gran
danno, non vuole gli sieno tolte, e solo concede al
maestro il libro. Richiesto costui che cosa volesse fare
dell'ossa, risponde che voleva per incantesimi forzarle a
rivelargli tutto il sapere di Virgilio. Le reliquie del
poeta furono messe in un sacco e custodite dietro una
grata di ferro nel Castello di mare, o Castello dell'Ovo.
Gervasio assicura di aver veduto alcuni estratti del
libro. In questo racconto è certa la domanda delle ossa,

probabile la ragione di essa, ma falsa certamente l'asserita
ignoranza del popolo napoletano circa il luogo dove
era, o si credeva sepolto il poeta[426]. Ad ogni modo
esso concorre a provare che tra il popolo Virgilio passava
già per una specie di genio tutelare e benefico, e
questa credenza appunto era quella che dava origine
alla leggenda.



Ma l'esistenza della leggenda popolare si conferma ancora
per altre prove e per altre testimonianze. Cadente
il secolo XIV, Bartolomeo Caracciolo, detto Caraffa, cavaliere
napoletano, compose una Cronaca di Partenope, per
dichiarazione dello stesso autore compilata sopra diverse
cronache[427]. Egli narra le favole riguardanti Virgilio,
non perchè vi creda, ma per non fraudare la fama
de lo ingeniosissimo Poeta, o vera o falsa[428]. Attinge,

per sua stessa confessione, da Gervasio, da un Alessandro,
che non può essere altri che Alessandro Neckam,
del cui trattato De naturis rerum è tuttavia da credere
che egli conoscesse solamente una redazione alterata e
interpolata, ma ancora, e questo vuol essere notato, dalla
bocca stessa del popolo. Ciò non può essere posto in
dubbio, giacchè, non solo nelle favole ch'egli ha comuni
con Gervasio e con Alessandro si notano alcuni particolari
che appartengono evidentemente ad una tradizione
propria e speciale, alquanto diversa da quella
raccolta dagli scrittori; ma ancora, nelle favole che egli
è solo a riportare, l'origine napoletana e il carattere
popolaresco sono così patenti che non so come si potrebbero
con qualche apparenza di ragione negare. Valgano
quali esempii quella del pesciolino fatto intagliar
da Virgilio sopra una pietra nel luogo denominato appunto
Pietra del Pesce[429], per benefizio del qual talismano
Napoli fu poi sempre copiosa di pescagione, e l'altra
del giuoco di Carbonara ordinato dal medesimo Virgilio.
La esistenza della leggenda popolare conferma inoltre il
medesimo scrittore quando dice che la Grotta di Pozzuoli
era dal volgo addimandata Grotta di Virgilio (dal
volgo, non dai letterati), e quando infine, scusandosi
delle molte favole riferite sul conto del poeta, avverte:
«Io potria del dicto Virgilio dicere multe altre cose,
le quali ho sentito dicerese de tale homo, ma perchè
in major parte mi pareno favolose, et false, non ho voluto

al tutto implire la mente de li homini de sogni».
E si ponga mente che qui l'autore parla, non di cose
lette, ma di cose udite dire. In sul finire del secolo XIV
c'era dunque in Napoli una leggenda popolare di Virgilio,
e s'inganna a partito il Vietor quando asserisce
che tale leggenda cominciò solo a spargersi tra il popolo
napoletano nel principio del secolo presente[430].
Come spiegare il fatto? come credere che della leggenda
viva e rigogliosa in Napoli circa il 1380, non ci fosse
nemmen vestigio due secoli innanzi, quando Corrado di
Querfurt e Gervasio di Tilbury la raccolsero? d'onde vi
sarebb'essa venuta? come ci si sarebbe diffusa? Per
ispiegare il fatto, chi non ammette la esistenza di una
leggenda popolare primitiva, e la continuità della tradizione,
deve necessariamente ricorrere ad una ipotesi assai
meno fondata e plausibile, e dire che la leggenda sia
passata, in successo di tempo, dal dominio letterario nel
dominio popolare. Assolutamente parlando, un fenomeno
di tal sorta non è per nulla impossibile, e ce ne ha
degli esempii; ma nel caso presente non so in qual
modo avrebbe dovuto seguire. Quando la leggenda apparisce
per la prima volta nella letteratura napoletana,
il popolo di Napoli già la conosce. Bisognerebbe dunque
dire che questo popolo la ricevesse dalla letteratura straniera,
e più particolarmente dalla latina, di carattere,
essenzialmente erudito. Quanto una tale congettura possa
dirsi probabile ognuno giudichi da sè. Ma pure, ammessa
in principio la cosa come possibile, non s'intende perchè

il popolo dovesse innamorarsi di quella leggenda, il
popolo che si suppone ignaro, o non curante del nome
di Virgilio, e a cui naturalmente non avrebbe dovuto
garbare gran fatto che finzioni straniere si sovrapponessero
qua e là a' suoi monumenti, intorno ai quali egli
doveva pure avere, come ogni altro popolo ha, le sue vecchie
credenze e la sua tradizione costituita.



La fede nella potenza tutelare e benefica di Virgilio
è il principio di cui si genera la leggenda popolare, ma
in pari tempo è l'anello che unisce questa leggenda alla
tradizione letteraria. I due fatti, non solo non si escludono,
ma anzi il primo suppone il secondo, e tutt'a due
a vicenda s'illustrano. Se non fosse stata la tradizione
letteraria, e se in questa tradizione non si fosse continuamente
ravvivata la memoria e magnificato il nome
di Virgilio, non sarebbe nato nel popolo quel sentimento
di affettuosa ammirazione che, fecondato dalla fantasia,
genera le leggende. Si può tener per fermo che quanti
forestieri colti giungevano in Napoli nel tempo che la
leggenda prese a formarvisi, domandavano di vedere,
tra l'altre meraviglie della città, anche la tomba di quel
Virgilio che fu non solo il principe dei poeti, ma ancora
il maggiore dei savii, e uno dei profeti di Cristo. La
tomba di lui diveniva segno di pietosa venerazione, non
altrimenti che se fosse stata di un santo; e come nella
ingenua credenza dei tempi le tombe dei santi erano
considerate palladii delle città, così ancora fu considerata
la tomba di Virgilio, e come i santi si mutavano
in protettori, così qui si mutava in protettore il poeta.
Giustamente dice il Comparetti: «Il popolo adunque non
faceva altro a Napoli se non trarre conseguenze materiali

dal concetto che i letterati d'allora si formavano
di Virgilio, e questo era tale che i letterati stessi non
si maravigliavano di quei racconti[431]». E che la primitiva
leggenda della magia di Virgilio venga fuori in
certo qual modo dalla tradizione letteraria prova ancora
il carattere di questa magia, dove, in tempi di cupa superstizione,
nulla appar di diabolico: solamente più tardi,
nella leggenda degenerata, Virgilio è messo in relazione
con gli spiriti delle tenebre.



Ma al concetto di Virgilio mago la tradizione letteraria
sarebbe giunta anche da sè, e forse abbiamo la
prova in mano che veramente vi giunse. Gli è difficile
credere che così non avvenisse in un tempo in cui sapere
e magia sonavan quasi sinonimi; e il Comparetti
separa troppo, mi sembra, la leggenda popolare dalla
tradizione letteraria, che così potentemente aveva contribuito
a farla nascere[432]. La leggenda in questo caso
non fa che accelerare e rendere più intensi certi processi
della tradizione. Nel medio evo, tra pensiero popolare
e pensiero letterario o erudito, non v'è quella sostanziale
disparità, e quella separazione profonda che solo
appartengono a tempi d'illuminata coltura, dominati dallo
spirito critico; e nella letteratura di quel tempo entrano
liberamente e si adagiano le più bizzarre fantasie e le

più insensate credenze della tradizione popolare. Non
solo, quando la leggenda popolare di Virgilio è già nota
e divulgata per l'Europa, noi vediamo crescere una leggenda
puramente letteraria di lui, la quale non esce dai
libri, e può, in una certa misura, dirsi provocata da
quella; ma sino dalle origini possiamo vedere qualche
segno di una leggenda letteraria che spontaneamente si
forma. In una biografia del poeta, contenuta in un codice
Marciano del secolo XV, si dice che Virgilio fu gran
mago e molto atteso all'arte magica, come dimostra
quell'ecloga: Pastorum musa Damonis et Alphesiboei.
Qui la fama della magia di Virgilio riposa dunque non
sui telesmi da lui costruiti, ma solamente sugli scritti[433].
Alessandro Neckam, detto, come s'è veduto innanzi, di
alcune mirabili cose operate da Virgilio, descrive la
Salvatio da lui attribuita al poeta. Ora, come si è mostrato
a suo luogo[434], la Salvatio, la cui leggenda
non pare sia di origine popolare, non fu attribuita a
Virgilio se non molto tardi, e tale attribuzione si deve
senz'alcun dubbio ad un letterato. Se questi sia lo stesso
Alessandro, od altri più antico, nessuno è che possa dire
con sicurezza, e così non si può nemmen dire se essa
sia stata provocata dalla leggenda popolare, o sia sorta
spontanea. Giovanni di Salisbury è il primo che racconti

la favola della mosca di bronzo, ma nel suo racconto
essa ha un carattere manifestamente letterario che va
poi perdendo più tardi. Ecco in fatti le sue parole:
«Fertur vates Mantuanus interrogasse Marcellum, quum
depopulationi avium vehementius operam daret, an avem
mallet instrui in capturam avium, an muscam informari
in exterminationem muscarum. Quum vero quaestionem
ad avunculum retulisset Augustum, consilio ejus praelegit
ut fieret musca, quae ab Neapoli muscas abigeret,
et civitatem a peste insanabili liberaret». Quelle reminiscenze
di Marcello e di Augusto accennano assai più
ad origine letteraria che popolare[435]; ma può darsi
benissimo che la finzione, sorta da prima in Napoli come
un prodotto letterario, passasse poi nel popolo, e si sciogliesse
dai nomi, non abbastanza noti al volgo, di Augusto
e di Marcello. Fatto sta che Corrado e Gervasio
non li ricordano nemmeno[436].



La leggenda di Virgilio mago, fatta com'era per piacere
agli spiriti creduli e fantastici, che è quanto dire
alla quasi totalità degli uomini di quel tempo, incontrò
in Europa favore grandissimo, e venne crescendo rapidamente.
Le favole che la componevano erano di tal
natura, che, ricevute nelle menti, altre subito ne suscitavano
simili a sè, nè perchè una generazione così fatta

dovesse cessare eravi ragione, altra da quella che fosse
per nascere dalla sazietà, e dal volgersi del pensiero ad
altro indirizzo. L'elenco delle meraviglie attribuite a
Virgilio s'allunga smisuratamente. Già Elinando, copiato
da Vincenzo Bellovacense, parla di una torre costrutta
dal poeta, la quale, quando vi si sonavano le campane,
oscillava seguendo il moto di quelle, miracolo da lui
posto in dubbio per questa ragion solamente che al
tempo di Virgilio le campane non erano ancora inventate[437].
In Napoli stessa alcune favole nuove è probabile
che prendessero nascimento; altre forse si trasformarono.
Quella che narra dell'ovo consacrato da Virgilio
e chiuso dentro un'ampolla, dal quale dipendeva la sorte
del Castello dell'uovo e della intera città[438], è senza
dubbio la stessa già narrata con qualche diversità da
Corrado di Querfurt. Se non che la leggenda di nuova
formazione, la quale non è più popolare, ma letteraria,
palesa sin dal principio una curiosa tendenza, e molto
significativa, che è di scostarsi da Napoli per far capo
a Roma. Tal fatto conferma sempre più le origini popolari

della leggenda che diremo napoletana. Nelle opere
numerosissime in cui, dopo il secolo XII, si accoglie, in
tutto o in parte, la leggenda virgiliana, si continua a far
ricordo delle meraviglie onde le finzioni più antiche
avevano dotato Napoli, ma le meraviglie nuove che s'inventano
vanno per lo più ad accrescere il numero di
quelle per cui andava famosa Roma. Durante questo
nuovo periodo della leggenda si vengono a legare a
Virgilio non poche finzioni, le quali innanzi erano appartenute
ad altri, o si trasportano a Roma alcune di
quelle che già erano appartenute a Napoli. Io non istarò
a riferire tutte queste strane immaginazioni, chè l'angustia
dello spazio non mel consente, e, da altra banda,
non se ne leva un grande costrutto; ma ne ricorderò
rapidamente alcune delle principali.



In molte di esse Virgilio conserva il suo carattere di
genio tutelare e benefico, ed esercita l'arte sua in benefizio
di Roma come già l'aveva esercitata in benefizio
di Napoli. Virgilio accese a Roma un fuoco, il quale
ardeva costantemente, e a cui veniva a scaldarsi senza
nessuna spesa la povera gente. Lo custodiva una statua
di rame con un arco teso, la quale recava scritto in
fronte: Se alcun mi percuote io tiro. Avendola un tale
percossa, quella scoccò la freccia, che spense il fuoco
per sempre[439]. Ancora fece Virgilio a Roma quattro
grandi statue di pietra, e le pose in cima a quattro torri,

a rappresentare le quattro stagioni, e ogni volta che,
una stagion finita, un'altra ne cominciava, la statua che
rappresentava la stagion passata, gettava a quella che rappresentava
la nuova una palla di ottone, e così si
conosceva appuntino quando le stagioni mutavano[440].
Fece parimente due statue di rame che il sabato si lanciavano
alternativamente una palla[441]. A Virgilio fu
inoltre attribuita la fattura di quella statua che portava
scritto sul dito Percute hic![442], come pure quella dei
due cavalli di bronzo che nel Circo di Tarquinio Prisco
eccitavano i cavalli alla corsa, e la fabbrica del Colosseo[443].
Ma l'opera principale di Virgilio in pro di
Roma era la Salvatio, sia che questa si facesse consistere
in un edifizio in cui erano raccolti i simulacri delle nazioni
soggette, o in uno specchio custodito in una torre.
Di questa meraviglia, avendone io già parlato distesamente,
non faccio qui altre parole.



Una menzione particolare si meritano i telesmi costruiti

da Virgilio in servizio della verità e della giustizia.
Il più celebre è quello della così detta Bocca
della verità, di cui ho già fatto ricordo. Chi, giurando
il falso, introduceva in quella bocca la mano, non poteva
più ritrarnela; ma una donna seppe con certa sua
astuzia render vana la prova[444]. Nei Faictz merveilleux
de Virgille la bocca si trasforma in un serpente
di rame che ha la stessa virtù. In una Histoire des
Pisans, scritta in francese nel secolo XV, e conservata
nella Biblioteca di Berna, si parla di due colonne, opera
di Virgilio, in cima alle quali apparivano le immagini
di tutti coloro che avessero rubato o fornicato[445]. Giovanni
d'Outremeuse dice che Virgilio fece a Roma un
uomo di rame a cavallo, con una grande bilancia in
mano, utilissimo ai mercanti. In un piatto della bilancia
si poneva la mercanzia che si voleva vendere e nell'altro
si poneva il prezzo. Quando questo aveva raggiunto il
giusto valor della merce, il piatto che lo conteneva subito
traboccava[446].



Ma la leggenda che si allarga in pari tempo si altera.
L'immagine di Virgilio, che nelle finzioni più antiche
appare nella luce più pura, in alcune delle nuove finzioni
comincia ad offuscarsi. Un primo sintomo di tale
offuscamento si ha nelle immaginazioni in cui si vuole
spiegare la origine della scienza magica del poeta, e

nelle quali si appalesa il progressivo sfiacchirsi della
tradizione letteraria. Nella leggenda primitiva il bisogno
di tale indagine non si sente ancora; la magia di Virgilio,
scevra di qualsiasi reità, è il portato naturale del
suo alto sapere. Per nessuna delle sue opere mirabili
Virgilio ricorre all'ajuto di potenze malvage; a lui basta
la cognizione delle proprietà delle cose, basta il suo
sapere di astrologia, di matematica, di medicina. Ma un
tale concetto della magia di Virgilio era destinato irremissibilmente
a corrompersi in mezzo ad una società
ignorante o superstiziosa, propensa a scorgere in qualunque
cosa paresse trascendere i termini della natura,
l'opera di potestà tenebrose ed inique, e che la stessa
scienza considerava come cosa diabolica.



Giustamente osserva il Comparetti che se «nella sua
prima forma napoletana, la leggenda di Virgilio non
poteva parlare di arti diaboliche, perchè ripugnava al
sentimento popolare dei Napoletani il credere che la
loro città andasse debitrice ad arti siffatte di tutti quei
pretesi benefizi, e se Virgilio, figurando in essa come
protettore di Napoli, non poteva essere posto in una
luce poco onorevole per lui e per la città, tutto ciò non
aveva ragione di essere quando la leggenda uscendo di
Napoli si diffuse in Europa[447]».



A poco a poco la taumaturgia onesta di Virgilio doveva
mutarsi in riprovevole necromanzia, e questa si
doveva immaginare acquistata da lui nel modo che nella
comune credenza reputavasi consueto. Ed ecco farsi in

mezzo la idea volgare del libro in cui il poeta avrebbe imparati
tutti i secreti dell'arte sua. Già Gervasio di Tilbury
parla, come abbiam veduto, di un libro di arte notoria
trovato dentro la tomba di Virgilio, ma non ne dice altro, e
quel libro poteva essere opera dello stesso Virgilio, come
il ristretto delle Sette Arti ricordato da Giovanni di Alta
Selva. Questa era una notizia troppo vaga, che non soddisfaceva
abbastanza la curiosità, e non andò molto che
se ne parlò più esplicitamente. Nel poema anonimo tedesco
di Reinfried von Braunschweig[448] si narra
una strana storia di un gran negromante per nome
Zabulon, il quale, dimorando sul Monte della Calamita,
aveva letta nelle stelle la venuta di Cristo milledugento
anni prima che accadesse, e per impedirla aveva scritto
parecchi libri di negromanzia e di astrologia, delle quali
scienze egli era inventore. Poco tempo prima che Cristo
nascesse, Virgilio, uomo di singolare virtù, saputo di
questo mago e delle sue arti, navigò alla volta del Monte
della Calamita, e mercè l'ajuto di uno spirito potè impadronirsi
dei tesori e dei libri di lui. Venuto il termine
prescritto la Vergine partoriva Gesù. In questo racconto,
il quale comparisce anche in un altro poema tedesco,
il Singerkriec uf Wartburc, i fini che muovono Virgilio,
il quale serba in parte il carattere suo leggendario
di profeta di Cristo, sono in tutto lodevoli; ma in altri
non è già più così. Heinrich von Müglin narra in una
sua poesia[449] come Virgilio, con molti nobili signori,

partì da Venezia sopra una nave tratta da due grifoni.
Giunta la nave al Monte della Calamita, Virgilio trova
chiuso in una fiala un demonio, il quale, a condizione
d'essere posto in libertà, gl'insegna come possa impadronirsi
di un libro di magia che si trova in una tomba.
Avuto il libro ed apertolo, Virgilio vede comparirsi davanti
ottantamila diavoli, e comanda loro di costruirgli
subito una buona strada, dopo di che se ne torna tranquillamente
coi suoi compagni a Venezia. Sul punto di
partire Virgilio invoca la Vergine, e durante il viaggio
egli e i compagni si raccomandano a Dio; qui, se non
abbiam più il profeta, abbiamo ancora l'uomo devoto,
ma l'alterazione doveva proceder più oltre. Enenkel dice
che il poeta, il quale altro non era che un figlio dell'inferno,
imparò le arti della magia liberando dodici
diavoli chiusi in un fiasco.



Nel Virgilius inglese, il quale è una versione piuttosto
libera dei Faictz merveilleux de Virgille, Virgilio
ottiene il libro magico da uno spirito ch'ei libera trovandosi
a studiare nella città di Toledo, ove ponevansi
nel medio evo le scuole classiche di magia. Avuto il
libro, Virgilio riesce a far rientrare lo spirito nell'angusto
suo carcere con quell'astuzia medesima che si vede
usata da un pescatore in un racconto delle Mille e una
Notte, intitolato Il pescatore ed il Genio[450]. Anche

in Italia, sebbene la tradizione classica vi durasse alquanto
più pura, nacquero intorno alla origine della
magia di Virgilio immaginazioni simili alle precedenti.
Bonamente Aliprando fa studiare il poeta in Milano, in
Cremona, in Grecia,



Dove de ogni scienza se imparava,





e d'onde



A Mantova ritornò scienzato;





ma poi narra come si facesse portare da Roma a Napoli
il suo libro di negromanzia dal discepolo Milino, il quale,
avendolo aperto viaggio facendo, contro il divieto del
suo maestro, vide comparire gran moltitudine di spiriti,
a cui ordinò di selciare la strada che appunto conduce
da Roma a Napoli. Bartolomeo Caracciolo dice (c. XXXII)
che Virgilio imparò quanto seppe nel libro di un gran
filosofo Chironte, da lui trovato dentro una grotta del
Monte Barbaro, dove il detto Chironte era sepolto. Nel
suo racconto l'avventura non presenta nulla di diabolico:
in Napoli l'antica riputazione di Virgilio durava ancora
e non permetteva che il pervertimento della leggenda
procedesse troppo oltre.



Ma una ben curiosa finzione che viene a legarsi alle
precedenti è quella che mostra San Paolo desideroso di
acquistare il libro magico che Virgilio aveva voluto
sepolto con sè. Geloso del proprio sapere, Virgilio aveva
provveduto a che esso non potesse trasmettersi ad altri.
Questo sentimento di gelosia è dalla leggenda attribuito
anche ad altri illustri dell'antichità; per esso Ippocrate
uccise il proprio nipote, per esso volle Aristotile, come

abbiamo già veduto, che con lui fossero sepolti i suoi
libri. Secondo l'autore della Image du monde San Paolo,



Qui moult sot dos ars de clergie,

Ainz qu'il créust le filz Marie,





tanto cercò che trovò un sotterraneo, illuminato da una
lampada e da due ceri accesi, nel quale nessuno osava
addentrarsi, tanto la via che vi conduceva era tenebrosa
ed angusta, piena di vento e di tuono. San Paolo si
spinse innanzi tanto che potò vedere Virgilio, seduto in
cattedra, un cero a destra, un cero a sinistra, ammonticchiati
tutto intorno i suoi libri, molto belli e pomposi.
Il poeta ne teneva stretto uno nella mano destra, come
per singolare amore, e davanti a lui era un arciere con
l'arco teso, puntata la freccia alla lampada. In sulla entrata
del luogo erano due uomini di rame, di orrido
aspetto, i quali, con due gran magli di acciajo martellando
senza posa contro terra, impedivano che altri passasse.
San Paolo riuscì a chetare i due martellatori, ma
allora l'arciere, scoccata la freccia, mandò la lampada in
pezzi, e incontanente tutto si ridusse in cenere. Questo
racconto è tutto formato di elementi tratti di qua e di
là da altre leggende: l'arciere che spegne la lampada
l'abbiam già trovato in una storia dei Gesta Romanorum,
le statue martellatrici che stanno a custodia di
ponti o di castelli sono frequentissime nei romanzi cavallereschi.



Non è a meravigliare se, data alla magia di Virgilio
una origine diabolica, si vede il poeta cominciare a usar
di quest'arte in modo men retto e men lodevole. Nella

leggenda primitiva Virgilio non adopera l'arte sua altrimenti
che per giovare altrui. Non solo egli non se ne
serve in vantaggio proprio, ma si astiene da ogni ciurmeria
magica, da ogni dimostrazione frivola o inutile
di potere. Nella leggenda degenerata lo si vede qualche
volta fare atti o burle da giocoliere. Bonamente Aliprando
racconta come il poeta, trovandosi con un suo
compagno ospitato in una povera casa, non avendo di che
cenare, fece che uno spirito gli recasse le vivande dalla
mensa di Augusto, il quale ebbe a meravigliare vedendosele
sparire dinnanzi[451]. Giovanni d'Outremeuse dice
che Virgilio usava di fare a' suoi banchetti molti varii
e mirabili giuochi. Ma la leggenda che più manifesta
l'alterazione del concetto in cui da prima il medio evo
tenne Virgilio, è quella divulgatissima che narra dell'inganno
fattogli da una donna e della vendetta ch'egli ne
prese. In essa non solo la magia, ma ancora i costumi
di Virgilio sono mostrati sotto una luce assai sfavorevole,
giacchè il timido poeta, quegli che per la sua ritrosia
meritò di chiamarsi parthenias, v'è rappresentato come
un seduttore, il quale ha il castigo che si merita. Si
vuol osservare tuttavia che le ragioni di questa favola

non sono da cercare solamente nell'alterazione cui era
andata soggetta la figura leggendaria di Virgilio, ma
ancora in quel sentimento di ostilità contro la donna che
è così diffuso nel medio evo, e in quella, direi, quasi idea
fissa degli scrittori ascetici e non ascetici di considerare
le donne, la cui prima progenitrice aveva distrutta la
felicità sulla terra, come esseri pieni di ogni malignità
e di ogni frode, insidiatrici irresistibili degli uomini,
causa di mali infiniti in questo mondo e della eterna
dannazione nell'altro. Ora, la prova migliore e più persuasiva
che si potesse dare della potenza delle loro seduzioni
e della sottigliezza delle arti loro si era di mostrar
colti ai lor lacci uomini insigni per virtù o per sapere,
un medico come Ippocrate, un filosofo come Aristotile,
un mago come Virgilio[452].



Narra dunque la favola che Virgilio, innamoratosi
della figliuola dell'imperatore[453], la sollecitò perchè
volesse accondiscendere alle poco oneste sue brame.
Colei fece mostra di consentire, e disse al poeta di trovarsi
la notte, alla tale ora, appiè di certa torre, dove
ella lo avrebbe fatto entrare per una finestra, tirandolo
su in un canestro. Non mancò alla posta Virgilio, ed
entrato che fu nel canestro, la fanciulla si mise a tirarlo

in su; ma tiratolo un tratto, legò la fune, e se
n'andò pe' fatti suoi, lasciando il povero innamorato sospeso
in aria. La mattina seguente tutta Roma corse a
vedere così nuovo spettacolo, con iscorno massimo del
buon savio, il quale ricondotto a terra, pensò a trarre
di così grave ingiuria adeguata vendetta. E subito, ricorrendo
alle arti sue, fece sì che in Roma furono spenti
tutti i fuochi, e annunziò al popolo che nessuna più potrebbe
aver fuoco nella città se non andasse a prenderne
sulla stessa persona e nelle parti più secrete della figliuola
dell'imperatore. E così come a lui piacque bisognò
si facesse. La malcapitata fanciulla fu posta in piazza e
a spese del suo pudore rifornì di fuoco la città.



Non mi soffermo ad esaminare più da vicino questa
notissima favola, la quale ebbe nel medio evo grandissima
voga, ricorre frequentissima in tutte le letterature
di quella età, e trovasi rappresentata assai spesso dalle
stesse arti figurative, e persin nelle chiese. Avvertirò
solamente, cosa che fu già notata dal Comparetti, essere
essa manifestamente composta di due parti diverse, di
diversa origine, e che in alcuni racconti compajono
anche disgiunte. L'avventura del canestro, prima forse
che a Virgilio, si trova attribuita ad Ippocrate, e la
vendetta consistente nello spegnimento dei fuochi si trova,
parecchi secoli prima che se ne facesse autore Virgilio,
narrata di un mago Eliodoro vissuto nel secolo VIII in
Sicilia. Le varianti sono, com'è naturale assai numerose[454].
Un fatto strano, ma che dimostra appunto come

la leggenda sia composta di parti eterogenee, si è che
Virgilio nella prima di esse, lì dove patisce la burla,
non si palesa per nessun segno quel potentissimo mago
che poi si mostra nella seconda[455]. Non è questa del
resto la sola avventura d'amore che si attribuisca al
poeta; nei Faictz merveilleux de Virgille si racconta
come, abbandonata la propria moglie, egli ebbe l'amicizia
della figlia del sultano di Babilonia[456].



Nullameno Virgilio comparisce ancora in parecchie
finzioni quale un patrocinatore della morale e del buon
costume, e, più particolarmente, quale un nemico degli

adulteri. Nei Faictz merveilleux si racconta ch'egli fabbricò
una statua, e la sospese alta nell'aria, di modo che
quei di Roma non potevano aprire uscio o finestra senza
vederla, e aveva tale virtù che toglieva alle donne ogni
disonesta voglia, del che quelle furono assai malcontente,
e si adoperarono con la moglie stessa di Virgilio perchè
distruggesse l'incanto. Nei Gesta Romanorum[457] si
racconta certa storia di un soldato, che la moglie e un
suo amante chierico cercano di far morire per arte magica,
ed è salvato da un negromante. In una redazione
tedesca dei Gesta questo negromante è Virgilio[458]. In
un racconto di Hans Sachs Virgilio si trova alla corte
del re Artù. Il re, sospettando della fedeltà della moglie,
chiede al poeta di volerlo chiarir del suo dubbio. Virgilio
fabbrica per arte magica un ponte di tal virtù che
gli adulteri passandovi sopra cascano inevitabilmente
nell'acqua. In una festa bandita da Artù, cascano in
acqua, al passare del ponte, molte dame e molti cavalieri,
ma lo passano senza impedimento la regina e un
cavaliere di cui Artù sospettava. La costoro innocenza
è così dimostrata. Il solenne anacronismo di questa favola
non deve parere troppo strano: in altri racconti
si fa vivere Virgilio sotto il re Servio Tullio, o sotto
l'imperatore Tito.



La leggenda primitiva e popolare di Virgilio non abbraccia
che alcuni anni della vita del poeta e propriamente
quelli spesi a dotare di opere mirabili di pubblica

utilità la sua diletta città di Napoli. Per il rimanente
la leggenda non osava ancora sostituirsi alla tradizione
letteraria. Le finzioni che la costituivano avevano
certo già molto del fantastico, ma queste finzioni medesime,
ricevute per vere dagli scrittori, erano, in certo
qual modo, contenute dentro un contorno e una cornice
di verità storica, e il mago in esse non occultava il
poeta. Ma allargandosi sempre più la leggenda, come in
ogni luogo e sempre è tendenza costante delle leggende,
le finzioni vennero a poco a poco occupando, se così mi
si lasci dire, tutto intero il quadro della vita del poeta,
la stessa cornice si nascose sotto la esuberanza loro, e
il poeta sparì interamente dinnanzi al mago. Vengon
fuori allora alcune nuove biografie, interamente fantastiche,
le quali abbracciano tutta la vita di Virgilio,
dalla nascita alla morte, ma di vero non ricordan più
nulla o quasi nulla. Tali sono la biografia che Giovanni
d'Outremeuse introduce nel primo volume del suo Myreur
des histors, e quella contenuta nel libretto famoso intitolato
Faictz merveilleux de Virgille.



Per dare un'idea dello spirito che governa il racconto
di Giovanni d'Outremeuse, il quale asserisce che la vita
di Virgilio fu scritta da Cicerone e da Ovidio, basterà
dire che in esso l'autor dell'Eneide è figliuolo di Geda,
sorella di Pompeo, e di Gorgilo, re di Bugia in Libia e
fratello del re Gregorio che fu console di Roma[459]. I
Faictz merveilleux de Virgille godettero di molta celebrità,
e furono tradotti e pubblicati in inglese, in olandese,

in tedesco; una versione islandese è rimasta inedita.
In questo libro Virgilio, al cui nascimento tutta Roma
tremò, è figlio di un cavaliere di Remo, figlio di Remo
e nipote di Romolo[460], e della figliuola di un senatore
di nobilissimo lignaggio. Della fama poetica e delle
opere di lui non vi si trova neppure un cenno. Riesce
utile a tale proposito il confronto fra queste biografie
assolutamente romanzesche e quella contenuta nel rozzo
poema di Bonamente Aliprando. In essa Virgilio è bensì
il mago della leggenda, ma è ancora



Filosofo e poeta di grandezza,





autor della Bucolica, della Georgica, della Eneide.



Giovanni d'Outremeuse, l'anonimo che compose i Faictz
merveilleux e il traduttore inglese di questi raccontano
in modo assai diverso la morte di Virgilio. Quegli, raccogliendo
favole già note, accozzando, amplificando, narra
assai per disteso una storia che io raccolgo qui in brevi
parole[461]. Virgilio aveva con molto artificio costruita
una testa di rame, la quale rispondeva a tutte le suo
domande[462]. Consultatala una volta intorno la propria
salute, quella lo avvertì di ben guardare la sua testa.
Virgilio, frantendendo la risposta, credette si trattasse
di ben custodire la testa magica, si espose nel mese di

luglio all'ardore del sole, e fu colto da una congestione
cerebrale, che in capo di due anni lo condusse al sepolcro[463].
Sapendo prossima la sua fine Virgilio volge
l'anima a Dio, mette in iscritto tutta la fede cattolica,
e prepara ogni cosa per la sua morte. Costruisce un
gran vaso di terra e di cenere, e vi pone dentro terra
preparata, e molte erbe di così fresca natura, che, senz'acqua,
durano sempre verdi; poi fa una cattedra di
cipresso, tutt'adorna di gemme, sulla quale è rappresentata
la storia della Vergine dalla salutazione angelica
sino all'assunzione. Quando non gli rimane più che
un giorno da vivere, Virgilio appresta un gran banchetto,
invita molti baroni, rallegra la festa con molti
giuochi, e annunzia ai commensali la propria morte, e
la imminente venuta del Redentore, esortandoli tutti a
farsi battezzare come appena sia giunto il tempo[464].
Egli stesso si battezza, dopo di che gli ospiti prendono
da lui comiato. Ma qui val meglio lasciar la parola all'autore,
giacchè le cose ch'egli narra sono alquanto
difficili a dire «Virgile..... prent son terrien aux herbes
et le mist desus la chaire qui fut traweit en fons, puis
prist une buse d'erain qui al unc de chief oit unc coviercle

qui tant couroit le terrien et les berbes, et l'autre
chief de la buse si ranpoit desus parmi le trau de la
chaire. Et Virgile s'assit sur le trau; se li entrat la buse
en trau de son fondement, si qu' ilh entrat bien dedens
son ventre plus de II palmes. Apres ilh avoit pareit son
lachenieres de tous libres de toutes scienches, et par
devant li at poiseit I libre de theologie. Si astoit noblement
vestus d'onne bleu robe. Si avoit à son seniestre
bras une grant fenestre tout ovierte, par où les gens le
regardoient cascon jour, et disoient que ilh n'astoit mie
mors, ains estudioit com devant, car ilh avoit son capiron
sour ses eux». Cinquantanove anni dopo, San
Paolo viene a Napoli, chiede di Virgilio, va a trovarlo,
ma, appena l'ha tocco, il corpo del poeta si scioglie in
cenere.



Nei Faictz merveilleux si narra che Virgilio, operati
i suoi molti miracoli, un giorno, con alcuni compagni,
andò in barca a diporto, ma soprappreso da una spaventosa
burrasca fu tratto in alto mare, così che di lui
non s'ebbe mai più novella. «Et tous les clerz et escolliers
de la cité de Naples et Romme et toutes nations
et contrées en furent moult troublez et dolens». Nel
Virgilius inglese la fine del poeta si racconta in tutt'altro
modo[465]. Dopo aver promesso all'imperatore di Roma
di fare molt'altre cose meravigliose[466], Virgilio si pensò

di ringiovanire. A tale scopo si fece tagliare in pezzi da
un suo fidato servitore, salare, e mettere dentro una
botte, d'onde in capo di nove giorni sarebbe risorto giovane.
Passati sette giorni, l'imperatore non vedendo
Virgilio, che aveva carissimo, entra in sospetto, va al
castello del poeta, e trovato il corpo nella botte, uccide
il servitore da lui creduto omicida del suo signore. In
quel punto medesimo un bambino ignudo balza fuor della
botte, e fatti tre giri allo intorno, gridando: Sia maledetta
l'ora che ci venisti, sparisce. Lo stesso racconto si
ha nella olandese Historie van Virgilius[467].



Così moriva Virgilio mago, a cui i fati non consentivano
una seconda giovinezza; ma Virgilio poeta tornava
alla vita, e la sua seconda, e, giova credere, immortale
giovinezza cominciava col Rinascimento[468].







CAPITOLO XVII.
Cicerone, Catone, Orazio, Ovidio, Seneca,
Lucano, Stazio.




Se noi ci facciamo ora a considerare alcuni altri fra i
principali scrittori latini, troveremo essersi ripetuti per
essi nel medio evo quei fatti medesimi che abbiamo già
veduto prodursi per Virgilio; e cioè, raccostamento più
o meno risoluto dello scrittore pagano al cristianesimo,
con alcuni esempii di vera conversione, esagerazione del
sapere, e qualche volta esagerazione sino al segno in
cui il sapere diventa magia. Se non che le finzioni nate
loro d'attorno, o per non aver essi avuto il necessario
grado di celebrità, o per altra ragion che si sia, non
acquistano la pienezza di concetto di cui altrimenti sarebbero
state capaci, rimangono slegate, e non riescono
a formare una vera e propria leggenda, come nel caso
di Virgilio.



Il primo a farcisi innanzi è Cicerone, il quale godette
di grandissima fama nel medio evo, come maestro insuperabile
di una delle sette arti, la retorica. Già sino dai
primi tempi della Chiesa il principe degli oratori latini,

le opere del quale erano diligentemente studiato dagli apologeti
desiderosi di rafforzare le ragioni della verità col
sussidio dell'eloquenza, fu considerato come uno degli
scrittori pagani le cui dottrine meno ripugnavano al cristianesimo;
e non solo vi furono scrittori cristiani che
in trattare argomenti della fede adottarono la forma di
questa o quell'opera sua, ma ve ne furono ancora che
delle sue stesse dottrine si giovarono. Cicerone affermò
ripetutamente e con ardore la immortalità dell'anima, e
Arnobio ricorda che molti gentili lo presero in odio,
perchè giudicavano i suoi scritti essere favorevoli al
cristianesimo, tanto che alcuni più zelanti chiesero al
Senato di farli per questa ragione proibire[469]. Sant'Agostino
confessa schiettamente di dovere all'Ortensio la
sua conversione a Dio e alla vita spirituale[470]. Sant'Ambrogio
compose il suo trattato De officiis ministrorum
a imitazione del De officiis di Cicerone, accettandone la
dottrina e solo piegandola al concetto cristiano ed ecclesiastico[471].
Stando così le cose, a molti certo dovette

parere eccessivo il giudizio di riprovazione contenuto in
quel sogno famoso, o visione che si voglia dire, di S. Gerolamo,
a cui il giudice supremo rimproverò d'essere
non un cristiano, ma un ciceroniano[472]. Nel medio evo,

dovunque sono scuole di retorica, Cicerone è in grande
onore. Beda fece una copiosa raccolta delle sentenze di
lui, e sul De inventione compose Alcuino il suo trattato
di retorica per la scuola palatina di Carlo Magno. Lupo
di Ferrières paragonava fra loro con mente di critico
varii codici delle epistole ciceroniane[473], e Pascasio
Radberto confermava il giudizio dei secoli chiamando
Cicerone il re dell'eloquenza[474]. A questa eloquenza si
prestava quasi un carattere sacro. O quam Tullii venerabilis
facundia summis desideriis est collocanda, si
trova detto nel trattato De disciplina scholarium, falsamente
attribuito a Boezio[475]. Parlando della Città di
Retorica nel già citato scritto De animae exilio et patria,
Onorio Augustodunense dice: In hac urbe Tullius itinerantes
ornate loqui instruit, quatuor virtutibus scilicet
prudentia, fortitudine, justitia, temperantia mores componit[476].



Cresceva intanto l'opinione che il sommo oratore avesse
potuto partecipare al gran benefizio della Redenzione,
egli che delle verità del cristianesimo aveva già avuto,
prima che Cristo nascesse, qualche presentimento. Si

pretendeva che egli avesse tradotto la famosa profezia
della sibilla Eritrea, nella quale si annunzia la venuta
del Redentore[477], e Lupo di Ferrières ricorda in una
sua epistola[478] un tal Probo, che voleva ammessi tra i
beati Cicerone, Virgilio, ceterosque opinione eius probatissimos
viros. Qual gloria per la Chiesa poter strappare
all'inferno un tant'uomo! e che dolore per coloro che
si beavano nella lettura dei suoi libri immortali il pensare
ch'egli era dannato per l'eternità! Il Petrarca si
affliggeva di ciò ch'egli non fosse stato cristiano e il
primo padre della Chiesa[479], ma in una sua prefazione
alle Tusculane Erasmo sostiene ch'egli si salvò[480].



Durante tutto il medio evo Cicerone passa per il
maestro massimo dell'eloquenza, alcuna volta anzi a dirittura
per l'inventore di essa; e sotto questo aspetto
si può dire che la sua riputazione fu maggiore allora
che non nell'antichità. In piena barbarie letteraria, nel
secolo IX, Almanno dice che a degnamente celebrare
con la parola i fatti e la virtù di Sant'Elena ci sarebbe
voluta più eloquenza che non ne avesse Cicerone; e parecchi
secoli dopo, Alessandro Neckam, volendo fare un
grande elogio di Sant'Agostino, lo pareggia per eloquenza

a Cicerone, ma lo fa maggiore di animo[481]. Nel Tesoretto
il Latini si contenta di ricordare quella grande
eloquenza



Del buon Tullio Romano

  Che fue 'n dir sovrano;





ma Fra Guidotto, o chi altri si sia il vero autore, afferma
in principio del Fiore di Rettorica, che Cicerone
fu maestro e trovatore della grande scienzia di
Rettorica, e che fu d'arme maraviglioso cavaliere,
franco del coraggio, armato di grande senno, fornito
di scienzia e di grande discrezione, ritrovatore di tutte
cose. Eccoci già all'onniscienza di Virgilio; un passo ancora,
e di dietro all'oratore sarebbe cominciato a spuntare
il taumaturgo.



Non è pertanto a meravigliare se di regola, nel medio
evo, e poi anche dopo, a Rinascimento compiuto, Cicerone
vien posto innanzi a Demostene. Il Petrarca, detto
nel Trionfo della Fama[482], come all'apparir di Cicerone
fiorisse l'erba, soggiunge:



  Dopo venia Demostene, che fuori

È di speranza omai del primo loco.

Non ben contento de' secondi onori.





E questo era pensiero comune, espresso da molti, e tra
gli altri anche da Alfonso de la Torre, scrittore spagnuolo
che fiorì nella prima metà del XV secolo. Descrivendo

egli in una sua curiosa composizione, intitolata
Vision delectable, il palazzo della donzella Retorica, dice
che in certa sala erano i ritratti dei retori più famosi,
da una parte i greci, tra cui Gorgia, Ermagora e Demostene,
primeros abuelos é habitadores de aquella
tierra, e da un'altra i latini, fra' quali Cicerone, a cui
la donzella da quelli e da questi discesa, somigliava più
che a nessun altro; al qual paresçia la doncella más
que a ninguno. Ma anche tra i filosofi teneva Cicerone
onoratissimo seggio, e non mancò chi volle farlo primo
tra questi, com'era già primo tra i retori[483]. Così fa
Alars de Cambrai nel già citato Romans de tous les
philosophes, dove a Salomone non concede che il secondo
posto:



Tulles qui moult fu sages clers,

De totes clergies plus fers

Que tout autre maistre de pris,

Est premiers esleus et pris.



Apres est nomes Salemons

Qui tant sot, ce juge li mons,

C'om ne trouast nul plus sage home

Ent trestout l'empire de Rome.





Vero è che facendo due diverse persone di Tullio e di
Cicerone, mentre a quello dà il primo posto, a questo
dà solamente il settimo:



Li sepmes et nom Cicerons,

Cil n'estoit mie trop enbrons,

A meruelles estoit haities,

Prex et cortois et afaities.





Come potesse nascere un error di tal fatta trattandosi
di un nome di tanta celebrità non è facile a spiegare,
ma Alars non era il primo a commetterlo. Abbiam veduto
come già v'incappasse Ermoldo Nigello[484], il quale
forse nemmeno fu il primo, e dopo Alars v'incappò anche
il Gower[485]. D'onde tragga origine la favola della
grande inimicizia di Cicerone e di Sallustio narrata nel
Fiore di filosofi (testo del Palermo) e anche altrove, non
so immaginare[486].







Che anche intorno a Cicerone si sarebbe potuto formare,
qualora non fossero mancate le condizioni favorevoli
al suo nascimento, una leggenda meravigliosa
simile a quella di Virgilio, è provato da quanto Giovanni
Boccaccio racconta di certa fonte che scaturiva in prossimità
di Pozzuoli, e conservava ancora al suo tempo il
nome di fonte di Cicerone, le cui acque si stimavano
efficaci contro il mal d'occhi[487]. Se il grand'oratore
avesse avuto il sepolcro in alcuna città illustre, e se
questo sepolcro fosse stato conosciuto e celebrato come
la fama di tant'uomo chiedeva, gli è assai probabile che
ancor egli avrebbe cominciato ad assumere nella fantasia
popolare qualità di protettore e di taumaturgo, comechè
poi, per far difetto certe altre condizioni, potesse la
leggenda rimanersi chiusa entro limiti assai meno

larghi che non sien quelli della leggenda di Virgilio[488].



Il medio evo, non solo narra degli scrittori latini molte
favole, ma attribuisce anche la qualità di scrittore a chi
non l'ebbe, come mostra l'esempio di Catone l'Uticense.
Catone godette in quella età della più alta riputazione
di virtù e di saviezza. Angilberto detto Omero, volendo
fare un grand'elogio di Carlo Magno, dice:



Inclyta nam superat preclari dicta Catonis;





e infinite altre volte si vede Catone preso a termine di
confronto parlandosi di uomini saggi e virtuosi[489]. In alcune

redazioni del romanzo dei Sette Savii egli è uno di
questi, e Guiraut de Borneil, in quella sua pazza poesia
che comincia Un sonet fatz malvatz e bo, dice di sè
stesso:



  Detorn mi vai e deviro

Foudatz, e sai mais de Cato;





nei quali due versi, come anche negli altri di quella
poesia, è da notare che il poeta si studia di venir affrontando
fra di loro le cose più disparate e i concetti
più antitetici che gli cadessero in fantasia, e che non
si poteva immaginare un contrasto maggiore di quello
che nasceva dal raffronto della pazzia con la proverbiale
sapienza catoniana.



Catone si trova citato in iscritture d'ogni maniera, non
solo insieme con gli altri autori pagani, ma ancora insieme
coi libri sacri, coi profeti, con gli scrittori ecclesiastici,
e sempre come autorità di prim'ordine[490]. Si
esagera al solito il suo sapere, e si fa di lui l'uomo più
dotto de' tempi suoi[491], e alla sua gran dottrina e alla

sua gran virtù[492] si danno più lodi assai che non al
suo valore guerriero[493]. La sua riputazione si fondava
in parte su quanto di lui narravano le istorie, ma molto
più si fondava su quei famosi distici morali, creduti universalmente
opera sua.



Chi sia il vero autore di questi distici non è noto. Le
varie attribuzioni che se ne fecero a Catone il Censore,
a Cicerone, a Seneca, ad Ausonio, a un Dionisio Catone
forse non mai esistito, sono tutte arbitrarie. Certo si è
che dell'Uticense non sono, e che non fossero, già da
qualcheduno si dubitava sino dal XII secolo[494]. Composti

probabilmente nel IV[495], essi furono intitolati col
nome di Catone, non perchè questo nome dovesse essere
creduto da altri quel dell'autore, ma perchè esso parve
titolo confacente all'argomento morale del libro, senza
che si possa dire quale dei due Catoni più noti avesse in
mente chi così lo intitolava. Scambiare il titolo pel nome
dell'autore era errore assai facile nel medio evo, e poichè
dei due Catoni, l'Uticense, ricordato nella Farsaglia,
nelle istorie romanzesche di Giulio Cesare, nelle cronache,
si conosceva assai più che non il Censore, era
naturale che non a questo, ma a quello si attribuisse
l'opera[496]. E a togliere di mezzo ogni dubbio, in parecchie
delle traduzioni che se ne hanno in varie lingue
volgari, si dà un cenno della vita del supposto autore,
si dice come fosse rivale di Cesare, e come per non
patire la costui tirannia si togliesse la vita[497].







Pochi libri ebbero nel medio evo, e anche dopo, la diffusione
e la celebrità dei Distici. Lo provano anzi tutto
gl'innumerevoli codici, alcuni dei quali dell'VIII, IX e
X secolo, poi le infinite versioni che se ne fecero in
tutte le lingue d'Europa. Si voltarono in versi latini
rimati[498], si parafrasarono in greco[499]; Filippo da
Bergamo vi fece sopra una moralizzazione intitolata
Speculum regiminis, Erasmo li commentò. Già nell'XI secolo
Notker ne faceva una traduzione tedesca. Da Isidoro
di Siviglia[500] ad Alcuino[501], da Alcuino ad Abelardo[502],
innumerevoli scrittori ne parlano, li citano,
li lodano. Poi vengono le imitazioni, il Cato novus, il

Cato interpolatus, l'Ethica Ludulphi, il Facetus, il
Novus Catho moralisatus[503], i Chastimens francesi,
il Winsbeke tedesco, ed altre simili scritture. I Distici,
che il giullare doveva conoscere al paro dei poemi cavallereschi
e delle belle canzoni d'amore[504], facevano
testo in materia di morale, e godevano di molto favore
nelle scuole[505], d'onde solamente nel passato secolo cominciarono
ad essere banditi. Strano davvero che tal
sorte dovesse toccare fra genti cristiane, e in tempi di
massimo fervore religioso, al supposto libro di un pagano,
il quale, per giunta, si era tolta di propria mano la
vita[506].







Nel Livre du Chevalier de la Tour Landry[507], si
narra in relazione coi Distici una curiosa storia, la quale
tuttavia non mette conto di qui riferire minutamente.
Catone «qui fut si saige qu'il gouverna toute la cité de
Romme, et fist moult d'auctoritez, qui encore sont grans
memoires de lui», è presso a morte. Egli aveva, già da
tempo, composto pel figliuolo Cathonet il suo libro famoso

di ammaestramenti morali, ma in quel punto volle dargli
tre altri consigli molto importanti. Cathonet, benchè sapientissimo,
e in tutto degno del padre, non osservò i
primi due, e volendo provare il terzo, fa nascere parecchie
avventure nelle quali è involto. Il tutto dimostra
sempre più la saviezza di Catone[508].



Gli è curioso che nei romanzi dove si celebra sommamente
Giulio Cesare anche di Catone si facciano moltissime
lodi. A ciò forzava la Farsaglia, conosciutissima e
tenuta in gran conto. Giovanni di Tuim in un luogo
della sua Istoria dice che Pompeo, Marcello e Catone si
opposero a Cesare per grande invidia che gli portavano[509],
ma altrove usa tutt'altro linguaggio: «Catons,
ki mout estoit de grant cuer et ki mout amoit a garder
honour ne desous autrui ne deignoit iestre et haoit si
Cesar pour le francisse des Rommains k'il voloit abatre
et abatoit a son pooir»[510]. E narrata la morte di quel
grande amico di libertà, riporta i lamenti che ne fecero
i suoi seguaci e le lodi con che lo celebrarono[511].



Tuttavia, sebbene della fine di Catone si narrasse generalmente
il vero, pure anche intorno ad essa corse

qualche favola, di cui è difficile indicare la origine. Così
nel Novellino[512] si riporta un lamento contro la Fortuna,
il quale Catone fece stando in carcere, e ciò che
lo stesso Catone disse parlando in nome di essa Fortuna.
Nel Fiore di filosofi poi, riportate alcune massime di
Catone, si dà questa veramente strana notizia: «Cato,
pensando che l'anime sono perpetue, per rincrescimento
di due quartane sè medesimo uccise per trovare migliore
vita». D'onde l'autore del Fiore abbia tratto questa peregrina
notizia non so, ma essa si legge anche in un
trattato latino De vita et moribus philosophorum[513]:
«Catho Marchus Portius stoicus philosophus et poeta
latinus claruit Rome Virgilii tempore..... Hic animas esse
perpetuas existimans tandem tedio duplicis quartane
seipsum occidit ut meliorem vitam inveniret». Ranulfo
Higden attribuisce il fatto al famoso retore Marco Porcio
Latrone, maestro di Ovidio, e amico di Seneca[514].



Nei Distici morali Catone appar già quasi cristiano;
ma per questo rispetto la trasformazione piena non avviene,
come tutti sanno, se non nella Commedia di Dante,
dove il filosofo pagano, violento contro a se stesso, è
preposto alla guardia delle anime purganti, e serbato, dopo
l'universale giudizio, alla gloria eterna del paradiso.
Ogni qual volta parla di Catone Dante usa parole di massimo
rispetto. Nel De Monarchia[515] loda il suo amore
ardentissimo di libertà, che lo indusse a sottrarsi con la

morte alla servitù; nel Convito lo pone fra coloro che
ebbero alcuna luce della divina bontà, aggiunta sopra
la loro buona natura[516], e prorompe in queste parole:
E quale uomo terreno più degno fu di significare Iddio
che Catone? Certo nullo[517]. Queste ultime parole sono
molto importanti, giacchè in esse non si fa nessuna eccezione
nemmeno per i Padri della Chiesa e per i Santi.
L'ammirazione di Dante era sorretta da quella di tutta
l'antichità. Cicerone, Sallustio, Orazio, Seneca, Lucano,
Floro, Valerio Massimo, Manilio, tributano a Catone le
più gran lodi; Lattanzio lo considera come il capo della
sapienza romana. Descrivendo nel l. VIII dell'Eneide lo
scudo preparato da Vulcano per Enea, Virgilio dice che
tra le molte figure che lo fregiavano vi si vedevano pure
le anime dei giusti governate da Catone:



Secretosque pios; his dantem jura Catonem[518].





Le lodi degli antichi e l'esempio di Virgilio debbono certamente
aver contribuito a far sì che Dante eleggesse
Catone a così grave e nobile officio[519]; ma è da altra

banda indubitato, che questi aveva per lui un valore
essenzialmente simbolico, a cui l'antichità non poteva
pensare. Catone che, per amore di libertà, rinunzia alla
vita, simboleggiava assai bene l'anima, che per riacquistare
la perduta innocenza, la quale è vera libertà di contro
alla servitù del peccato, rinunzia al mondo, o penando
si purga; e però non gli si disdiceva l'esser fatto custode
del Purgatorio, dove appunto, con rientrare nella divina
grazia, le anime riacquistano la libertà perduta[520].
Dante non dice in nessun luogo che Catone avesse presentito
la verità del cristianesimo, e fosse stato cristiano
in anticipazione come Rifeo, nè che fosse tornato in
vita come Trajano per ricevere il battesimo. Virgilio
quando prega l'austero custode di gradire la venuta del
poeta peregrinante, non gli dice se non:



Libertà va cercando, ch'è sì cara,

  Come sa chi per lei vita rifiuta.

Tu il sai; che non ti fu per lei amara

  In Utica la morte, ove lasciasti

  La veste che al gran dì sarà sì chiara[521].





Una cosa pare non avvertisse Dante, ed è che, combattendo
per la libertà, Catone faceva contro a quell'impero
che la Provvidenza aveva contemplato e voluto.



Non meno di Catone fu celebre nel medio evo Seneca.
Le sue Naturales Quaestiones, erano assai conosciute, e

se ne giovavano quanti scrivevano di cose naturali; più
conosciute ancora erano le opere sue di morale, e, in
fatti, egli figura allora essenzialmente come moralista.
Dante non lo chiama altrimenti che Seneca morale, e
morall Senec lo chiama Giovanni Lydgate[522]. Alano
de Insulis dice di lui nell'Anticlaudiano:



More suo Seneca mores ratione monetat

Optimus excultor morum, mentisque colonus[523].





Seneca è citato più spesso ancora di Cicerone e di
Catone, e in certe scritture ricorre a ogni passo. Veggansi,
per un esempio, il Giardino di Consolazione di
Bono Giamboni, il Liber consolationis et consilii di Albertano
da Brescia, la Summa de arte praedicatoria
di Alano de Insulis. Ma già sino dall'anno 567 negli Atti
del secondo Concilio di Tours si citava come di Seneca
una sentenza che negli scritti suoi non si trova e che
solo si rinviene in quel Liber de moribus falsamente a
lui attribuito, e tanto caro all'età di mezzo, nel quale
con molte massime tolte allo scrittore latino, molte ancora
ne sono che non gli appartengono. Nel secolo XIV
Landolfo, arcivescovo di Amalfi, cita, insieme coi Santi
Padri e con gli scrittori ecclesiastici, anche Seneca nelle
sue postille agli Evangeli[524]. Da molti egli era tenuto

più gran filosofo che non Platone ed Aristotile, e ciò
non solamente in Ispagna, dove tale opinione era suggerita
in qualche modo dall'amor di patria[525], ma anche
altrove. Il Petrarca, il quale indirizzò a Seneca una
delle sue epistole famigliari[526], e affermò che Plutarco
non aveva trovato nessuno da porgli a riscontro, non la
pensava altrimenti. Le sentenze tratte da Seneca empiono
quasi mezzo il libro intitolato Floresta de los philòsophos,
che Fernan Perez de Guzman compose nella
prima metà del XV secolo. Un poemetto provenzale di
insegnamenti morali, composto probabilmente nella seconda
metà del XIII, in un codice della Biblioteca dell'Arsenale
in Parigi è intitolato: Aysso es le libre de
Senequa[527]; e sotto il titolo di Seneca Leren va un
dialogo olandese di 780 versi, nel quale un padre ammonisce
ed ammaestra il figliuolo che si lamenta della
propria sorte[528]. Seneca era dunque tenuto uno dei
maggiori sapienti dell'antichità; in certa novella[529] si
narra come i Romani commettessero a Seneca di rispondere
agli ambasciatori dei Galli che cercavano di essere

dispensati dal tributo, storia che abbiamo già veduto
narrata di Socrate. A titolo di stranezza sia qui ricordato
che Seneca è fatto contemporaneo di Avicenna, di
Averroe e di Algazel nella Virgilii Cordubensis philosophia[530].



Gli scritti autentici di Seneca, nei quali si vede professata
una filosofia tutt'altro che repugnante al cristianesimo,
anzi molte volte con questo pienamente conciliabile,
sarebbero forse bastati di per sè soli a far nascere
nel medio evo la credenza che anche questo scrittore
latino fosse stato cristiano, o almeno in intima relazione
coi cristiani e informato delle loro dottrine, se già l'antichità
non avesse immaginata una tal favola, e prodottine
i documenti in una serie di epistole che si supposero
scambiate fra il filosofo maestro di Nerone e l'apostolo
delle genti San Paolo. In esse il filosofo e l'Apostolo apparivano
legati dai vincoli di una sincera e salda amicizia,
e quegli, se non faceva esplicita professione di fede cristiana,
si mostrava grande ammiratore di questo, e molto
benevolo ai seguaci di Cristo, e cristiano insomma nell'animo.
Queste epistole esistevano già, ed erano anzi
molto diffuse nel IV secolo, secondo prova la testimonianza
di San Gerolamo, la più antica che intorno ad
esse siaci pervenuta. San Gerolamo, non solo non dubita
della loro autenticità, ma per esse solamente s'induce
a introdurre nel suo catalogo degli scrittori e dei santi

anche il filosofo di Cordova, al che l'opere certe di
costui non l'avrebbero mosso[531]. Pochi anni dopo
Sant'Agostino ricorda anch'egli quelle epistole, ma per
incidente, e con notabile noncuranza[532]; e che egli le
tenesse apocrife lascia intendere abbastanza un luogo
del De Civitate Dei[533], dove Seneca è giudicato molto
severamente. Se a queste due si aggiunge la testimonianza
contenuta nella relazione apocrifa della morte dei
santi Pietro e Paolo, la quale va sotto il nome di S. Lino
papa, e che, almeno nella redazione in cui è sino a noi
pervenuta, si palesa certamente posteriore a San Gerolamo,
il novero delle testimonianze antiche concernenti
il supposto carteggio di Seneca e di San Paolo, è interamente
esaurito, e per più secoli non se ne trovano
altre. In questa apocrifa scrittura si dice che l'institutore
dell'imperatore (Seneca non si nomina per proprio
nome) fu legato di amicizia con San Paolo, in cui vedeva
essere scienza divina, e tanto aveva cara la conversazione
di costui che quando non poteva altrimenti, conversava

con esso per lettera, e si aggiunge che di alcuni
scritti dell'apostolo diede lettura all'imperatore[534].



Come si vede, nell'antichità cristiana, del cristianesimo
di Seneca e dell'autenticità delle epistole di costui o di
San Paolo, non sono molti, nè molto fervidi sostenitori.
Non più così nel medio evo, dove la favola improvvisamente
riapparsa, dopo essere stata (così è forza credere)
lungamente obliterata, acquista universale credenza e
notorietà senza pari. Freculfo è il primo, per quanto le
indagini hanno sinora mostrato, che nel IX secolo ne
faccia novamente ricordo; ma poi essa si ritrova nella
più parte dei cronisti e in infiniti altri scrittori, come,
per citarne alcuni, in Onorio d'Autun, in Ottone di Frisinga,
in Pietro Comestore, in Giovanni Sariberiense, in
Tolomeo Lucense, in Luca di Tuda, in Vincenzo Bellovacense,
in Martino Polono, in Sant'Antonino, in Pietro
de Natalibus, in Gualtiero Burley[535]. E tanto più il
medio evo doveva essere disposto ad ammetterla in
quanto che si credeva che San Paolo avesse lungamente
viaggiato per conoscere i più gran savi![536]. In sul limitare

del Rinascimento il Boccaccio credeva ancora che
Seneca fosse stato cristiano[537]; ma già il Petrarca, che
pur giudicava autentiche le epistole, aveva espresso contraria
opinione[538], e Dante, com'è noto, pone il filosofo
tra i pagani illustri nel Limbo. Se non che questa era
l'eccezione. Abelardo affermava Seneca aver confessato
che il distributore di tutti i beni è lo Spirito Santo[539],
e Giovanni Sarisberiense si sdegnava contro coloro che
non veneravano Seneca nel debito modo[540]. Pietro
di Cluny inseriva un passo del carteggio del filosofo e
dell'apostolo nella sua lettera ad Petrobrusianos, e Giacomo
di Magne ne trascriveva una parte nel suo Sophologium.
Vi fu persino chi giunse a fare del maestro di
Nerone uno dei settantadue discepoli. Così la favola, promossa
dalla universale credenza, andava ingrossando.



Ma le epistole che noi possediamo, e che, prese in
complesso, sono un'assai povera e sciatta cosa, sono esse
quelle medesime di cui fanno ricordo San Gerolamo e
Sant'Agostino?[541] e se sono, come si spiega che un
uomo della levatura e del sapere di San Gerolamo le
scambiasse per autentiche, mentre la falsità loro è per
tal modo evidente che coloro stessi i quali tuttavia stimano

di poter credere al cristianesimo di Seneca, e all'amicizia
sua e di San Paolo, negano recisamente che
esse sieno opera di questi due uomini? La questione fu
molto dibattuta, e sino a questi ultimi tempi i critici
che vi si cimentarono si divisero sistematicamente in
due partiti, l'uno, di coloro che negavano le epistole sino
a noi pervenute essere quelle stesse già divulgate nel IV
secolo, l'altro, di coloro che affermavano invece essere
quelle medesime appunto. Ma ultimamente un critico
tedesco, Eugenio Westerburg, mostrò che tra queste due
opinioni poteva aver luogo una terza, e provò, in modo
da levare ogni dubbio (cosa che non s'intende come
prima di lui non fosse già caduta in mente a qualcuno)
che le quattordici epistole formanti il famoso carteggio
non sono una produzione sola, ma bensì due diverse produzioni,
separate da un intervallo di parecchi secoli[542].







Io non posso qui tener dietro alla sua discussione, e
mi basterà di recarne in breve le conclusioni. Le quattordici
epistole si sceverano in due gruppi, uno minore
che comprende quelle segnate coi numeri X, XI, XII,
l'altro maggiore, che comprende tutte le altre. Tra questi
due gruppi appare grande diversità, così di sostanza
come di forma. Nel primo (ep. XII) Seneca si mostra invelenito
contro Nerone, il persecutor dei cristiani, l'incendiario
di Roma, e, sebbene non lo nomini, lo dice
destinato all'inferno; nel secondo Seneca è amico di Nerone,
e questi ammira certe lettere di San Paolo, lettegli
dal filosofo. Le epistole del primo gruppo sono datate ed
esattamente datate, salvo un leggiero errore, che forse
non è originale; quelle del secondo non sono, ad eccezione
delle ultime due, dove è indicata una coppia consolare

non mai esistita. Finalmente la latinità delle epistole
formanti il primo gruppo, è assai migliore di quella
delle epistole formanti il secondo. Le tre epistole del
primo gruppo sono avanzo del carteggio primitivo, conosciuto
da San Gerolamo e da Sant'Agostino, le undici
del secondo sono un carteggio nuovo, e questo, trovandosi
in esso (ep. IX) citato, col titolo di liber de verborum
copia, la Formula vitae honestae di Martino Dumiense,
morto il 580, deve essere stato composto non prima del
VI secolo. Senonchè, notandosi che la favola non ricomparisce
se non nel IX, gli è probabile che il carteggio
sia stato composto solamente ai tempi di Carlo Magno.



Non una dunque, ma due falsificazioni letterarie si
ebbero, alle quali porse argomento la presunta amicizia
di Seneca e di San Paolo, la seconda provocata dalla
prima, dopochè questa, per ragioni a noi ignote, fu mutilata
della sua maggior parte e rimase lungamente,
sembra, del tutto dimenticata. Ma quale la ragion prima,
quale la fonte delle finzioni che si contengono in esse?
Parlando della più recente il Westerburg mostra come
assai probabilmente essa faccia capo, insieme con la
Passio Petri et Pauli, ad uno scritto, o andato perduto,
o non ancora disseppellito, in cui tendenze ebionitiche,
avverse a San Paolo sarebbero state mitigate da uno
spirito gnostico e conciliativo[543]. È noto chi fossero gli
Ebioniti, e quale contegno ostile assumessero di fronte
all'apostolo delle genti, il quale, mentre essi tenevansi
stretti alla tradizione giudaica, da questa tradizione si

scostava, e pareva voler procacciare una conciliazione
della filosofìa coll'Evangelo, e della coltura etnica con
le tendenze della nuova fede. In origine, il Simon Mago
della leggenda altri non è che San Paolo, di cui si vuole
sfatare il nome a fronte di San Pietro. Gli è pertanto
assai ragionevole il credere che la favola dell'amicizia
di Seneca e di San Paolo sia stata immaginata fra gli
Ebioniti, per far nascere sospetto sulla fede e sulla onestà
di costui, e in questa favola primitiva, non solo con Seneca,
ma con Poppea ancora, e con lo stesso Nerone,
l'apostolo doveva apparire strettamente legato. In essa
certo si manifestava lo spirito ostile che l'aveva provocata.
Nel carteggio più recente di tale spirito non è rimasto
vestigio; ma San Paolo vi si mostra ancora famigliare
ed amico dell'imperatrice, designata col nome di
domina, e Nerone, se non più come suo protettore, vi
figura almeno come suo ammiratore. L'ipotesi del Westerburg
è dunque, per quanto concerne questo secondo
carteggio, molto plausibile; ma io non credo si possa più
dire altrettanto quando l'autore vuole applicarla pure al
carteggio più antico, facendo anche questo di origine
ebionitica. Anzi tutto il frammento che c'è n'è rimasto
è troppo scarso perchè si possa fare sicuro giudizio dell'indole
sua; in secondo luogo l'indole che in questo
frammento ci si manifesta è, come ho notato, a dirittura
contraria a quella che mostra il carteggio più recente.
Quivi Seneca ha in odio Nerone, e San Paolo non si vede
avere con la corte di costui sospette relazioni. Senza
escludere dunque nemmeno in questo caso la possibilità
di una remota origine ebionitica, meglio che non nell'altro
dissimulata da una successiva elaborazione del

tema tradizionale, si deve dire che nulla forza ad ammettere
una origine così fatta, e lasciare aperto l'adito
ad un'altra congettura, la quale facesse nascere la finzione
da uno spirito non ostile in nessun modo a S. Paolo,
e da quella generale tendenza, di cui abbiamo già veduto
altri effetti, a convertire a dirittura, o a far inclinare al
cristianesimo i pagani più illustri. Tertulliano e Lattanzio
notarono negli scritti di Seneca non pochi pensieri e non
poche massime che molto bene si accordano con la
fede; era pertanto cosa naturalissima che qualcuno tentasse
di raccostare vie maggiormente a questa fede il
filosofo, e facesse nascere la opinione che il meglio della
dottrina di costui, non era se non frutto degli ammaestramenti
di un apostolo di Cristo. E può darsi ancora
che le epistole sieno state immaginate e scritte con l'intenzione
di mostrare tra il filosofo e l'apostolo un'amicizia
di tutt'altro carattere che quella non fosse di
cui andavano forse calunniosamente favoleggiando gli
Ebioniti.



Non è da meravigliare se ad uno scrittore generalmente
tenuto in conto di cristiano si volle nel medio
evo attribuire qualche opera che, meglio di quelle da
lui veramente composte, recasse l'impronta della dottrina
cristiana. Così è che noi vediamo andare sotto il
suo nome quel trattato delle quattro virtù cardinali, altrimenti
detto Formula honestae vitae, che si conosce
essere opera di Martino Dumiense. Brunetto Latini, Albertano
da Brescia, lo stesso Boccaccio, altri moltissimi,
ne lo tenevano autore[544], mentre altri gli attribuivano

un trattato De documentis et doctrinis e una raccolta
di proverbii dove sono in gran numero detti e sentenze
tratti da scrittori cristiani.



La morte di Seneca è ricordata da tutti i cronisti, non
senza favole, come si può di leggieri immaginare. Essa
era uno dei maggiori delitti imputati a Nerone. Nel
IX secolo il vescovo Modoino, ricordando in una lettera
consolatoria a Teodulfo molti esempii d'illustri infelici,
ricorda anche Seneca:



Vulnera saeva suo fertur sumpsisse tyranno

  Seneca precipuus caede Neronis obiit[545].





La ragione che da parecchi si dava della sua morte è
abbastanza curiosa. Nerone, diventato imperatore, ricordando
le battiture ricevute da Seneca quand'era fanciullo,
concepisce contro il maestro odio implacabile, e
volendo di lui sbarazzarsi gli lascia solo la scelta della
morte. Seneca si fa aprire le vene in un bagno. Così
narrano Vincenzo Bellovacense[546], il Königshofen, altri.

Hermann von Fritslar racconta invece che Nerone fece
morir Seneca per invidia, essendo questi dalla gente stimato
più savio di lui[547]. Nel Roman de la Rose, si
legge una ragione molto più strana: Nerone fa morire
il maestro perchè non vuole più fargli riverenza, e dal
fargliela non può più trattenersi, tanta è, sino dalla infanzia,
la forza dell'assuefazione[548]. L'autore dell'Aquila
volante, dice che Seneca rimproverava continuamente
a Nerone l'uccision della madre, «unde lo imperatore
turbato contro Seneca lo fece anegare nel veneno».
Nella Cronica degli imperatori romani si dice

semplicemente[549]: «..... seneca de Cordubia pare de lucan
poeta commandador de Neron, de vita e de scientia preclaro,
per salassadura de vena per caxon de veneno per
commandamento de Neron si morì». Altrove la storia
si ha più complicata. Nerone dà facoltà a Seneca di
scegliere l'albero a cui dev'essere impiccato, poi lo minaccia,
o lo fa minacciare con una spada ignuda, finalmente
gli concede la morte nel bagno. Così si narra
nella Leggenda aurea[550] e nel Grosse Passional[551];
così ancora da Giovanni d'Outremeuse[552]: nell'Aquila
volante anche questa versione è indicata. Enenkel racconta
che Nerone, forzato che ebbe Seneca a morire,
fece abbacinare il figliuolo di costui[553]. La morte del
filosofo si trova narrata inoltre nel Novellino[554]. Giacomo
da Voragine, il quale ha la smania delle etimologie,
nota: «et sic quodam praesagio Seneca nomen habuit
quasi se necans, quia quodammodo licet coactus manu
propria se necavit». Non mancò finalmente chi anche
nella morte del pagano filosofo volle avere le prove
della cristianità di lui. Nella sua grande opera De scriptoribus
latinis, inedita la più gran parte, Secco Polentone,
racconta che Seneca, essendo nel bagno, invocò

Cristo sotto il nome di Giove liberatore, si battezzò da
se stesso, e compose pel suo sepolcro un epitafio che
faceva chiara testimonianza della sua fede; Hans Sachs
narra anch'egli di questo battesimo[555].



Volgiamoci ora a qualcuno dei poeti che, dopo Virgilio
ebbero maggior fama nel medio evo.



Orazio parrebbe non aver dovuto molto gradire a
quella età, e pure, non solo egli è assai conosciuto, ma
è anche molto stimato, principalmente per le sentenze
morali. Alcuino si fregiava del nome di Flacco. In un
luogo della Vita di Sant'Adalardo, Pascasio Radberto
afferma che Virgilio, uso a farsi bello dell'altrui, rubò
un verso ad Orazio, il quale era molto di lui più antico.
Nell'Ecbasis Captivi, composta nel X secolo, si hanno
come ho già notato, più di 250 versi tolti di peso al
Venosino. Uno scrittore di quel medesimo secolo, il quale
probabilmente del poeta non conosceva altro che una
raccolta dei soliti Flores, lo chiama con nome in vero
assai strano, quasi monachus[556]. Eccoci già sulla via
della conversione, o a dirittura della santificazione, via
non facile a correre in compagnia dell'autore di certe
odi e di certe satire. Ma lo stesso Giovanni Sarisberiense,

che lo conosceva assai bene, lo chiama col nome
di ethicus, col quale chiama anche Giovenale, e del
resto si han le prove in mano che alcuna delle odi amorose
del poeta fu cantata da monaci con accompagnamento
di melodie sacre[557]. Abelardo pone Orazio tra
i filosofi pagani citati dai dottori della Chiesa. I versi
famosi del poeta dove è descritta la Morte, che indifferente
picchia alla porla dei palazzi come a quella delle
capanne, dovevano molto andare a genio a una età costantemente
preoccupata del pensier della morte. Notker
già li ricorda nel secolo IX:



ut cecinit sensu verax Horatius iste,

  caetera vitandus lubricus atque vagus:

Pallida mors aequo pulsans pede sive tabernas

  Aut regum turres, vivite, ait, venio![558]





Elinando li imita in quei Vers de la mort famosi nel
medio evo, e ingiustamente attribuiti a Thibaut de
Marly[559]:



  Mors, tu abas a. I. seul ior

ainsi le roi dedens sa tor

com le poure dedens son toit[560].





Le satire e le epistole di Orazio erano molto lette

nelle scuole del medio evo, e assai più che non le odi
e gli epodi. Tra i manoscritti Harlejani del Museo Britannico
si conserva un Orazio dove le odi sono omesse.
Ugo di Trimberg, nel suo Registrum multorum auctorum,
qualifica i primi di libri principales, e i secondi
chiama minus usuales quos nostris temporibus
credo valere parum; ma le odi e gli epodi imitava, narrando
la vita, il martirio, la traslazione, i miracoli di San
Quirino, Metello di Tegernsee nella prima parte dei
suoi Quirinalia, composti nella seconda metà dell'XI
secolo[561].



Uno degli annotatori della History of english poetry
del Warton afferma che nel territorio di Palestrina il
popolo ha tuttora Orazio in concetto di mago possente
e benefico[562]. Non mi riuscì di accertarmi della cosa;
ma alcune parole del Petrarca, rilevate dall'Hortis[563],
provano che una tradizione intorno ad Orazio continuava
n vivere nel medio evo. Nel trattato della vita solitaria[564]
il Petrarca ricorda certo campo che, dopo

tanto tempo, e tanti possessori mutati, conservava ancora
il nome di Campo d'Orazio.



Dopo Virgilio il poeta latino più letto e più gustato
nel medio evo fu certamente Ovidio, e che così avesse da
essere s'intende di leggieri. Le Metamorfosi dovevan porgere
pascolo assai gradito alla curiosità di tempi avidi
di meraviglioso, e l'Arte amatoria e i Rimedii d'amore
dovevano ottener molto credito in mezzo ad una società
che dell'amore faceva quasi la principale occupazione
della vita, e quando fioriva una poesia che non s'inspirava
d'altro sentimento che dell'amore. Certo, per altra parte,
le lascivie e le disonestà di cui riboccano i libri del Sulmonense,
dovevano offendere il sentimento religioso, e
provocare l'avversione degli spiriti timorati; ma noi
abbiam già veduto, e vedremo ancor meglio fra poco,
che con l'ajuto dell'allegoria si potevano coonestare molte
cose, e ritrovare sotto la oscenità delle parole o delle
immagini la moralità dei pensieri. Se non altro, l'allegoria
era un velo, che, senza nasconderle, dissimulava
alquanto le nudità, e permetteva ai ben pensanti di contemplarle
senza rimanerne scandolezzati. Finalmente le
stesse pitture troppo vive che abbondano nei versi del
più facile fra i poeti latini, dovevano trovar molti ammiratori,
e non tutti fra i laici:



Vivere Naso facit quando per ora jacit,





trovasi detto in una poesia dell'XI secolo, opera probabilmente
di un canonico della cattedrale d'Ivrea, il quale non
pare che avesse troppa inclinazione all'ascetismo[565].

Del resto, per dare alle cose il loro giusto valore, non
bisogna dimenticare mai che gli uomini del medio evo
spesso pare non abbiano nessuna facoltà di discernimento,
e che quel loro spirito farraginoso e fantastico di nessuna
contraddizione si offende, di nessuna mostruosità si
spaura, ma le cose più disparate accozza insieme e confonde,
senza addarsene nemmeno. Spesso nei bassorilievi
che adornano le chiese del miglior tempo dell'arte gotica
si veggono ritratti soggetti oscenissimi. La festa dell'asino
celebravasi in chiesa. Un frate poteva passare la
mattinata a trascrivere con amorosa sollecitudine sulla
pergamena un'elegia di Catullo, e l'ore dopo il mezzodì
a copiare il salterio. E che dire di uno che in diciott'ore
d'ininterrotto lavoro copiava i Remedia amoris di Ovidio
in onor della Vergine? Un frate sì fatto poteva ancora
fiorire in pieno Rinascimento, nell'anno di grazia 1467,
e lasciò il documento irrefragabile dell'opera sua[566].



Fra i dotti che frequentavano la corte di Carlo Magno
Ovidio godeva di grandissima riputazione: parecchi lo

imitavano; uno di essi andava superbo del nome di Nasone,
per il quale soltanto è da noi conosciuto. Come
più si va innanzi e più la sua fama cresce, e v'è chi
si studia di scolparlo di certe accuse e di farlo parere
migliore che veramente non fosse. In un manoscritto
della Biblioteca di Zurigo, nel verso hoc est quod pueri
tangar amore minus[567], il minus fu mutato in nihil,
ed una mano pietosa notò in margine: «ex hoc nota
quod Ovidius non fuerit sodomita[568]». Non è vero
che Ovidio fosse uno scostumato. Vincenzo Bellovacense
reca nel suo Speculum historiale[569], un'amplissima
raccolta di flores morales tratti da tutte le opere di
lui, e Alars de Cambrai, annoverandolo fra i filosofi,
dice:



Ovides li tresime estoit

Qui molt noblement se vestoit

Et molt par fu de bones mors,

En ses liures parla d'amors.





Corrado di Megenberg gli attribuisce uno dei versi
famosi della IV ecloga che avevano procacciato a Virgilio
la dignità di profeta di Cristo[570]. Gli scrittori
ecclesiastici non si fanno scrupolo di citarlo: Fra Paolino
Minorita, parlando nel De regimine principum[571]

della educazion dei figliuoli, a canto a una citazione
dell'Ecclesiaste reca un esempio tratto da Ovidio. Al
par di Virgilio il poeta degli amori poteva essere tolto
a duce e a maestro: Brunello Latini, nel Tesoretto,
si fa da lui liberare dalla tirannia dell'amore; nel Romam
des trois pelerinages, composto da Guglielmo di
Guilleville nella prima metà del secolo XIV, Ovidio ammaestra
l'autore circa le maggiori verità della fede. Un
altro po' e anche Ovidio diventava cristiano.



Della celebrità che Ovidio godeva più particolarmente
come poeta non fa mestieri arrecar molte prove. Abbiam
già veduto che il Gower dà a lui la gloria di
aver condotto a perfezione la lingua latina. L'autore del
Jüngere Titurel, volendo citare esempii celebri d'intelligenza,
d'arte, di forza, cita Aristotile, Salomone, Ovidio,
Ercole[572]. Ma Ovidio era anche annoverato tra i filosofi,
e in una moralità olandese si parla di lui come se
fosse un astronomo. Non sei tu, dice un personaggio
allegorico all'uomo, stato creato col capo eretto per
contemplare il corso del cielo che Ovidio ci fece comprendere?[573]
nelle quali parole si trova facilmente la
reminiscenza di un verso famoso del primo libro delle
Metamorfosi.



Le favole intorno ad Ovidio sono assai scarse, quasichè
le molte da lui narrate bastassero a far sazie le fantasie.
Nel XIV secolo si mostravano in Roma gli orti e

il palazzo di Ovidio[574], ma nessuna leggenda sembra
esser nata loro d'attorno. Qualche solitaria fantasia solamente
troviamo circa il nome e circa l'esiglio. In una
breve poesia latina[575], dandosi un cenno della vita
e delle opere del poeta, si dà anche ragione del nome:
Publius indica la pubblica fama; Naso e Ovidius traggono
origine dal naso e dal vedere[576]. Giovanni dei
Bonsignori nelle sue Allegorie ed esposizioni delle Metamorfosi,
scritte negli anni 1375-77, e più volte stampate,
spiega altrimenti e con non meno libera fantasia:
«Publio fu detto dal nome della sua chasa, che furono
chiamati Publei, Ovidio fu detto dal suo proprio nome:
tanto è a dire Ovidio quanto dicitore di tutte le chose
del mondo intendono (sic) il mondo meritevolmente. Poi
fu detto Nasone per ciò che si chome pello naso odoriamo
ogni chosa, chosì Ovidio ogni chosa mondana volse
odorare e sapere[577]».



Dell'esiglio del poeta si fa spesso ricordo, e non meno
delle altre opere di lui erano conosciuti i Tristi. Teodulfo
ed Ermoldo Nigello, essendo in disgrazia, li imitavano

nelle loro elegie; nel secolo XIII Albertino Mussato
ne traeva un centone. Modoino nel suo già citato rescriptum
afferma che Ovidio fu relegato ingiustamente:



Pertulit an nescis quod longos Naso labores,

Insons est factus exul ob invidiam;





ma altri la pensavano altrimenti. Curioso a tale riguardo
è il racconto che si legge in una delle continuazioni della
cronaca di Rudolf von Ems. Ovidio era cancelliere e primo
scrivano di un re. Scoperta la colpevole amicizia di lui
e della regina, il re lo fa mettere in una nave, gli fa
dare, richiestone, penna, inchiostro e pergamena, e lo
abbandona solo in balìa delle onde. La nave, tratta dai
venti, vaga pei mari; ma intanto Ovidio scrive il libro
di Troja, e riuscito ad approdare lo manda al re che
gli perdona. Questo libro si chiama Ovidius de Pontus;
scritto da prima in lingua pagana, esso fu tradotto
poi in latino e in tedesco. Qui non si tratta, come potrebbe
a primo aspetto sembrare, di una semplice confusione:
un libro di Troja si trova attribuito ad Ovidio
anche nei Gesta Romanarum ed altrove. Esso è, per
avventura, quello stesso che si crede composto da un
Bernardo Floriacense, vissuto nel X secolo, e che è
sino a noi pervenuto col titolo di Elegia de excidio
Trojae. Brunetto Latini credette, pare, che Ovidio
fosse stato, per ordine d'Augusto, rinchiuso in un carcere,
giacchè, parlando dell'Ibis, così dice in un luogo
del suo Tresor: «Et sachiez que Ovides li très bon
poetes, quant li empereres le mist en prison fist .i. livre
où il apeloit l'empereor par le non de celui oisel; car

il ne savoit penser plus orde creature». Non so poi
come Brunetto conciliasse questa supposta invettiva dell'Ibis
con la sommessione servile espressa dal poeta nei
Tristi e nelle Epistole dal Ponto, nè so del pari d'onde
egli traesse quella curiosa notizia.



Ovidio non riuscì, come altri compagni suoi di poesia
e di paganesimo, a entrare nel grembo della Chiesa,
tuttochè Guglielmo di Guilleville lo facesse molto versato
nelle dottrine cristiane. In certa novella latina[578]
si racconta che due scolari si recarono una volta al
sepolcro di lui per averne qualche ammaestramento, eo
quod sapiens fuerat. Uno di essi domandò qual fosse il
verso più efficace da esso poeta composto, e una voce
gli rispose:



Virtus est licitis abstinuere bonis.





L'altro domandò quale fosse il verso peggiore, e gli fu
risposto:



Omne juvans statuit Jupiter esse bonum.





Udite le risposte, i due scolari pensarono di pregare per
l'anima del poeta; ma questi, essendo dannato, e conoscendo
che a lui nulla giovavano le preghiere, gridò
loro:



Nolo Pater Noster; carpe, viator, itor.





In questo racconto sono da notare due cose: la ragione
dell'andata degli scolari al sepolcro, la quale presuppone

non solo una grande scienza in Ovidio, ma
ancora una certa potenza magica, a lui sopravissuta, e
inerente in certo modo alle sue ossa, e il desiderio di
riscattare dall'inferno l'anima del grande poeta. Anche
qui ci si manifestano dunque le due principali tendenze
con che la fantasia del medio evo si esercita intorno
agli scrittori dell'antichità.



Non è proposito mio di discorrere qui partitamente
della fortuna che Ovidio ebbe nel medio evo come scrittore,
e di tener dietro alle vicende de' varii suoi libri.
Altri attese già a tale studio importante con la erudizione
e la diligenza che il soggetto richiede[579]: io
mi terrò pago di alcuni rapidi cenni. Tutte le opere di
Ovidio sono nel medio evo conosciute e citate, la più
gran parte anche imitate e tradotte; il gran numero
di quelle che a lui sono allora indebitamente attribuite
fa testimonianza del molto favore onde gode il
poeta[580]. I trovatori di Provenza, che della poesia
latina avevano assai scarsa cognizione, citano Ovidio
abbastanza spesso, e spessissimo lo citano i troveri francesi
e i minnesinger tedeschi[581]: più di rado invece
i lirici italiani del primo secolo. La sua celebrità viene
principalmente dalle Metamorfosi e dai libri amatorii:
egli è in pari tempo la fonte inesauribile delle favole e

il gran maestro dell'amore. Peire de Corbiac dice nel
suo Tezaur[582]:



Faulas d'auctors sai ieu a miliers et a cens,

mais c'anc non fes Ovidis ni Tales lo mentens.





Chi s'intendesse con questo Talete l'autore non so.
Golia in quella curiosa visione da lui descritta nell'Apocalypsis,
e già altrove ricordata, vede, fra molti altri
antichi autori, anche Ovidio, lo spacciatore di favole,



Pascentem fabulis turbas Ovidium.





Ma contro il fabularium Sulmonensem Ovidium si
scaglia Guido de Columna nella Historia destructionis
Trojae. Giovanni Lydgate, nel suo poema intitolato The
temple of glass, descrive un tempio di vetro sulle cui
pareti sono istoriati i casi di Medea e Giasone, di Adone
e Venere, di Piramo e Tisbe, di Teseo, di Dedalo, insieme
con quelli di Enea e di Didone, di Penelope, di Alceste,
di Griselda, di Tristano ed Isotta, e d'altri parecchi[583].
Nella prima parte del Pome del Bel
Fioretto Domenico da Prato descrive una fonte di marmo
istoriata. Accennate due di quelle storie il poeta soggiunge:



  Molte più storie v'è ch'io non ho conte,

D'Ovidio e de' poeti intorno intorno[584].






Nel Roman de Flamenca sono ricordate le favole di
Piramo e Tisbe, d'Ero e Leandro, di Cadmo, di Giasone,
di Ercole, di Fillide e Demofoonte, di Narciso, di Orfeo
ed Euridice, di Dedalo ed Icaro[585]: esse correvano
per le bocche dei giullari.



Delle Metamorfosi, che andavano sotto il nome di
Ovidius magnus, o major, in latino, di Ovidio maggiore
in italiano[586], di Ovide le Grant in francese,
si fecero assai per tempo versioni in francese, in tedesco,
in italiano. Le Metamorfosi erano tenute libro capitale,
e Alfonso X di Castiglia dice nella Grande e general
historia[587] che esse erano pei gentili ciò che la
Bibbia pei cristiani. Una vecchia traduzione francese,
porta per titolo: La bible des poetes methamorphoze[588].
L'allegoria prestava compiacente il suo officio per dissimulare
o attenuare l'impressione di quanto in esse
poteva offendere gli animi onesti e morigerati. Già Teodulfo,
vescovo di Orleans, uno degli uomini che più illustrarono
la corte di Carlo Magno, credeva che in Ovidio,
sotto le gaje e licenziose parvenze della favola, si nascondessero
verità profonde, e Dante perseverava in tale

credenza[589]. Moralizzare con l'ajuto dell'allegoria le
Metamorfosi fu, nel medio evo, occupazione gradita di
letterati. Roberto Holkot, Pietro Berchorio[590], Filippo di
Vitry, o piuttosto Cristiano Legouays de Sainte-More[591],
Guglielmo di Nangis in vario modo vi attesero[592]. In
Italia Dionigi da Borgo San Sepolcro compose sulle Metamorfosi
certe tropologie che da Clemente VIII furono
condannate. Un Giovanni Virgilio, che non so se sia
tutt'uno col Giovanni del Virgilio amico di Dante, fece
delle Metamorfosi una esposizione allegorica[593], e
una traduzione con allegorie ne dava Giovanni de' Bonsignori,
più volte stampata[594]. Secondo quest'ultimo
autore «Mettamorfoseos è nome grecho, e dicesi da
meta, ch'è vochabol grecho, che viene a dire in gramaticha
la scienza; morfoseo è anchora nome e vochabolo

grecho, e viene a dire in gramaticha latina mutato;
e chosì rilieva in tutto trasmutazione».



Ma non tutte le favole di Ovidio maggiore piacevano a
un modo; ce n'erano alcune assai più dell'altre conosciute
e gradite, per esempio quelle di Narciso e di Piramo e
Tisbe. Pietro Cantor, che morì nel 1197, dice, parlando in
un luogo del suo Verbum abbreviatum di certi preti che,
recitata una messa, non ricevendo nessuna oblazione,
tosto ne cominciano una seconda, e qualche volta una
terza e una quarta: «Hi similes sunt cantantibus fabulas
et gesta, qui videntes cantilenam de Landrico non placere
auditoribus, statim incipiunt de Narcisso cantare:
quod si nec placuerit, cantant de alio[595]». La favola
di Narciso è ricordata da Guiraut de Cabreira, da Bernart
de Ventadorn, da Peirol, nel Roman de Flamenca, nel
Roman de la Rose, nei Carmina burana, dal Gower,
dal Chaucer, dal tedesco Heinrich von Morungen ecc. ecc.
Essa porge argomento a un racconto del Novellino, e ad
una novella francese in versi[596]. In questa il soggetto
è curiosamente accomodato al gusto romantico dei tempi:
la mitologica Eco cede il luogo alla figliuola di un re,
la bella Dana, che s'innamora del giovinetto Narciso,
vedendolo un giorno tornar dalla caccia, a cavallo. Tutto
lo svolgimento dell'azione è conforme alle tradizioni
della letteratura amatoria e cavalleresca del tempo in
cui scrisse l'autore[597].







La commovente storia di Piramo e Tisbe è ricordata
da Guiraut de Cabreira, da Arnaut de Marueil, da Rambaut
de Vaqueiras, da Elias de Barjois, da Peire Cardenal,
da Arnaut de Carcasses, da Raimon de Durfort,
nella tenzone di Rufian e Izarn, nel Roman de Flamenca,
nel Roman de la Poire, nei Gesta Romanorum,
da molti poeti epici e lirici francesi italiani, tedeschi,
inglesi. Essa aveva, come esempio, una gran forza nelle
cose d'amore, e i nomi di Piramo e Tisbe si citavano insieme
con quelli dei più fedeli e più illustri amanti, Ero
e Leandro, Lancilotto e Ginevra, Tristano ed Isotta.
Quanti non espressero, in una od in altra forma, il
pensiero da Pier delle Vigne significato alla sua donna
in quei versi:



E direi come v'amai dolcemente

Più che Piramo Tisbe.





Due poeti latini del medio evo la rinarravano in nuovi
versi, la rinarrava il Chaucer, la rinarrava Dirk Potter,
la rinarravano gli autori sconosciuti di un poemetto
francese, di uno olandese, di una novella italiana[598].
Onorevole ricordo dei due amanti infelici fa il Boccaccio
nell'Amorosa Visione[599] e nel De claris mulieribus
ne rinarra la storia. Persin nelle chiese s'istoriava il
lacrimevole caso. Nella cattedrale di Basilea esso si vede

scolpito sulle quattro facce di un capitello, opera del
secolo XII[600]. Può darsi del resto che anche in esso
si scoprisse un'allegoria, giacchè il leone nel simbolismo
cristiano è spesso figura del diavolo[601].



Anche la favola di Orfeo ed Euridice, la quale, oltre
che da Ovidio, era stata narrata da Virgilio nel IV delle
Georgiche, fu molto conosciuta, e in parte per le medesime
ragioni. Essa porse argomento a una novella francese
in versi, a un poemetto inglese, a un poemetto popolare
italiano molto volte stampato: l'Orfeo del Poliziano
non cade qui in considerazione. Ma essa si prestava ancora
meglio di molte altre alla interpretazione allegorica.
Già Boezio, narrandola in fine del l. III De Consolatione,
se ne giova come di una parabola atta a
fare intendere che l'anima, la quale vuole darsi a Dio,
deve rinunziare al mondo, e non più rivolgere ad esso
il desiderio e lo sguardo. In una versione francese del
trattato De consolatione, opera probabilmente di un italiano,
e scritta nel secolo XIV, il racconto di Boezio è
stranamente alterato, ma in modo da farlo più conforme
ai gusti di allora. Orfeo passa la vita a piangere sulla
tomba della sua diletta Euridice. Una notte un diavolo
gli apparisce, ed egli tosto domanda di poter andare con
lui all'Inferno, per rivedere la sposa. Il demonio acconsente,
gli fa da guida, e quando Orfeo ritrova nel tenebroso
regno la sua donna, tutta la famiglia dei diavoli

si smascella dalle risa al vedere i segni della sua incomposta
letizia. Orfeo chiede di poter ricondurre seco la
sposa, e i diavoli, che meditano di fargli una strana
burla, glielo concedono, a patto che egli, Orfeo, non si
volti indietro per nessuna cosa che veda, o che oda.
Orfeo si parte insieme con la sposa, e la sua felicità non
ha pari; ma i diavoli non tardano a suscitargli dietro
un così spaventoso fracasso, che egli, sgomentato, si volta,
e perde novamente il suo amore. Così parimente succede
a coloro che in compagnia della loro donna, la Verità,
se ne vanno verso il Paradiso, e cammin facendo si lasciano
vincere dalla tentazione di rivolgersi novamente
al mondo[602].



Molte altre delle favole narrate nelle Metamorfosi si
trovano ricordate qua e là, in iscritture di diversissima
indole, a far testimonianza della riputazione del libro.
Nei Gesta Romanorum si moralizza sulla favola di
Argo[603]. Quella di Dedalo ed Icaro, che pure si prestava
molto bene alla moralizzazione, è ricordata da
Guiraut de Calanson, da Richart de Barbezil, da Bertran
de Paris, nel Roman de Flamenca, nel Roman de la
Rose. La storia romantica degli Argonauti doveva andar
molto a genio all'uditorio dei giullari. Essa è ricordata
spesso, e anche nel Fierabras, dove si fa del Colco
un'isola:



  l'ille de Corcoil, dont on a moult parlé,

Là ou Jason ala, là û fu endité,

Por l'ocoison d'or fin, ce dient li letré[604].









Benoit de Sainte-More la narra nel Roman de Troye.
Una Historia di Giasone e Medea, poemetto popolare
di 124 ottave, fu stampato la prima volta in Firenze
nel 1557[605].



Ma la riputazione maggiore Ovidio la godeva come
autore dei libri amatorii; egli era nelle cose d'amore
autorità indiscutibile. Gli è per questo che Alano de
Insulis lo chiama Amorigraphus[606]. Ovidio era il
maestro a cui doveva ricorrere chiunque desiderasse
d'intendere addentro le secrete arti d'amore. Già nei
Disticha Catonis si dice:



Si quid amare libet vel discere amore legendo

Nasonem petito.





E questo consiglio si ripete naturalmente nelle traduzioni.
Brunetto Latini nel Tesoretto mette in mostra
anzitutto il poeta degli amori:



Vidi Ovidio maggiore,

  Che gli atti dell'amore,

Che son così diversi,

  Rassempra e mette in versi;





e Don Amor dice all'Arciprete di Hita[607]:







  Si leyeres Ovidio el que fue mi criado,

En él fallaràs fablas, que le hobe yo mostrado,

Muchas buenas maneras para enamorado.





Francesco Imperial, in una poesia composta nel 1405 per
la nascita dell'infante che poi fu Giovanni II re di Castiglia,
augura tra l'altre cose al fanciullo di essere
mas sabidor de amor que Nason[608].



Chi aveva letto i libri amatorii del Sulmonense non
poteva essere ignorante della scienza d'amore; l'una cosa
escludeva l'altra. Gli è per ciò che in certa poesia italiana,
fatta tutta, ad imitazione di certe poesie provenzali,
di concetti contraddittorii e di versi contrapposti,
l'anonimo autore per dare ad intendere com'egli abbia
il cervello a soqquadro, dice fra l'altro:



E de l'amore no' so dir ragione,

Ed aggio letto verso dell'Onvidio[609].





S'è visto che, per designare più particolarmente l'autore
delle Metamorfosi, si diceva Ovidio maggiore. Quando
si diceva Ovidio, senz'altro, pare s'intendesse più propriamente
dell'autore dei libri amatorii. I versi testè
citati danno di tale uso del nome un esempio, e Cino
da Pistoja comincia un sonetto a Onesto Bolognese, dicendo:



Se mai legesti versi de l'Ovidi;





dove del nome di Ovidio si fa il medesimo uso.







L'Ars amandi fu tradotta in tutte le lingue. In Francia
essa fu tradotta e imitata più volte[610], e primo a
tradurla fu nel XII secolo Chrestien de Troies, che
diede pure una versione dei Remedia amoris, secondochè
si rileva dalla sua stessa testimonianza[611]. Una
versione italiana dei Remedia fu fatta da Andrea Lancia
nel secolo XIV[612], e di quel medesimo secolo forse è
anche una versione anonima dell'Ars amandi, stampata
la prima volta dal Riessinger in Napoli[613]. I Remedia
si ritrovano, abbreviati, in un poema francese del
secolo XIV, intitolato Les èchechs amoureux[614], e
molti degli ammaestramenti amatorii del poeta metteva
in una specie di fabliau un tal Guiart[615]. Le citazioni
da tutti i libri amatorii sono innumerevoli. Veramente
parrebbe che il medio evo, il quale escogitò quella sottilissima,
e diciam pure fastidiosissima metafisica dell'amore
che tutti sanno, non dovesse trovar troppo di suo
gusto quei libri, fatti assai più in servigio della pratica
che della teorica; e pure i corali amadori e le donne
fine se ne beavano. In un poemetto olandese di Florio
e Biancofiore, composto da Dideric van Assenede nel

XIV secolo, si dice che i due giovani innamorati leggevano
l'arte amatoria di Ovidio[616], e lo stesso si dice
in una versione islandese in prosa di quella storia celeberrima[617],
e nel Filocopo del Boccaccio.



Delle altre opere del poeta, tutte anch'esse molto conosciute,
tralascio di parlare: noterò solo che nei Mirabilia
i Fasti sono indicati col nome strano di Martyrologium
Ovidii de Fastis.



Grande era dunque la riputazione di Ovidio; ma non
poteva essere, da altra banda, che la molta disonestà
dei suoi libri non desse argomento di avversione e di
biasimo a parecchi. Sebbene più di un poeta cristiano
dei primi secoli lo avesse, senza scrupoli, imitato quanto
alla forma, la sostanza de' suoi versi repugnava troppo
alla coscienza cristiana. Dice Sant'Isidoro nel trattato
De summo bono che il poeta pagano che più si deve
fuggire è Ovidio: vero è che nemmen egli si tiene dal
citarlo spesso. Così Cristina di Pisan, che pure nella sua
epistola au dieu d'amour si giova con frequenza dell'Arte
amatoria[618], raccomanda al proprio figliuolo
di non leggere nè il Roman de la Rose, nè quella:



Se bien veulx et chastement viure

De la Rose ne lis liure,



Ne Ouide de l'Art d'amer,

Dont l'exemple sert a blasmer.





Ma ben più innanzi era andata Maria di Francia, la
quale nel Lai de Gugemer[619] descrive una pittura
dove è rappresentata Venere in atto di dare alle fiamme
il libro De arte amandi, e scomunicare chi lo legge, o
ne segue gli ammaestramenti.



Vénus la dieuesse d'amur,

Fu très bien mis en la peinture,

Les traiz mustrez è la nature,

Cument hum deit amur tenir,

E léalement è bien servir.

Le livre Ovide ù il ensegne,

Coment cascun s'amour tesmegne,

En un fu ardent les jettout;

È tuz iceux escumengout,

Ki jamais cel livre liraient,

Et sun enseignement fereient.





Certo si è ad ogni modo che queste scomuniche di Venere
fecero poco frutto.



Un poeta, ancor esso molto letto e molto amato nel
medio evo, è Lucano. La Farsaglia è allora tra i libri
classici più conosciuti, e tutte le storie romanzesche di
Giulio Cesare ne dipendono. Come gli altri poemi dell'antichità,
essa va soggetta a rifacimenti, i quali tuttavia
presentano questo di particolare, che l'alterazione fantastica
del modello è in essi assai minore che in altri.

Bensì, come ebbi già occasione di avvertire, si muta lo
spirito generale dell'opera, che di avverso a Cesare
diviene favorevole. Giovanni di Tuim e Giacomo di Forez,
de' quali ebbi già a parlare, si dichiarano, e sono veramente
in sostanza, semplici traduttori e continuatori di
Lucano; anzi nei loro racconti sparisce pressochè interamente
il poco meraviglioso che nel poema latino si
trova, cosa certo abbastanza singolare. Così il passaggio
del Rubicone è da essi descritto con la più grande semplicità.
Cesare è trattenuto alquanto da difficoltà puramente
naturali, giacchè «par les flueves et par les
plueves cele riviere estoit fors issue de son canal[620]»;
la famosa prosopopea di Roma è soppressa di pianta[621].
Nel XIV secolo la Farsaglia si traduceva in catalano[622];
alcune opere, come i Faictz des Romains, e i Fatti di
Cesare attingevano da essa e insieme da Sallustio, da
Svetonio, da altri.







La celebrità del poema veniva essenzialmente dal soggetto
in esso trattato; ma il medio evo non sarebbe poi
stato in caso di avvedersi della inferiorità del suo autore
di fronte ad altri poeti latini. Si sa che gli antichi non
fecero grande stima di Lucano come poeta: Quintilliano
disse di lui schietto schietto: «Oratoribus magis quam
poetis annumerandus[623]». Tuttavia nel medio evo
ci fu chi lo mise sopra Virgilio. Nel XIII secolo l'anonimo
autore di una Vita di Sant'Osvaldo in versi latini,
nomina, quali i tre principali poeti, Omero, Gualtiero di
Chatillon e Lucano[624].



Il Benedettino Otlone, nato circa il 1013, morto nel
1072, o 1073, portava sempre, prima che prendesse in
avversione gli studii profani, il suo Lucano con sè[625].
Onorio Augustodunense discerne quattro generi nella
poesia, i quali sono Tragedia, Commedia, Satira e Lirica.
Per tragedia intende, come comunemente s'intende nel
medio evo, la poesia epica: Tragoediae sunt quae bella
tractant; e volendo citare un esempio di questa poesia,
cita Lucano[626]. Già altrove ho riportato il verso dell'Apocalypis
Goliae:



Lucanum video ducem bellantium.





Eberardo Bituriéense si contenta di dire, paragonando
Lucano e Stazio:







Lucanus clarae civilia bella lucernae

  Imponit, metro lucidiore canit[627].





Alars de Cambrai pone Lucano pel quinto tra i filosofi:



Li quins est apeles Lucans

Qui sot de musique et de cans

Et a merveilles fu cortois,

Cil savoit bien totes les lois.





Anche Guiot de Provins lo pone nel novero dei filosofi,
tra Virgilio e Stazio. Il Chaucer pare che lo consideri
piuttosto come storico che come poeta, giacchè nella
sua House of Fame lo mostra sopra una colonna di
ferro, in compagnia di parecchi storici. Per Dante Lucano
è l'ultimo dei grandi poeti che ritrova nel Limbo[628].



Stazio non ebbe minor fama nel medio evo, e fu per
giunta annoverato tra i santi. Le Selve non si conobbero
che assai tardi; ma la Tebaide fu travisata al
solito nel Roman de Thèbes[629], e nella Story of
Thebes di Giovanni Lydgate, e largamente usufruita per
la composizione della Teseide dal Boccaccio e del Temple
of Mars dal Chaucer. Konrad von Würzburg, nel suo
grande poema della guerra di Troja, attinse non poco
dall'Achilleide[630]. Nel Carmen de Ernesti Bavariae
ducis fortuna, composto fra il 1206 e il 1233, Oddone

dice che sullo scudo del duca Ernesto erano figurate le
storie tebane[631].



Nel medio evo si credette comunemente che Stazio
fosse nativo di Tolosa, cagionato l'errore dal confondersi
il poeta col retore Stazio Surculo o Ursulo, come fa
ancora il Boccaccio nella Vita del Petrarca. Dante e il
Petrarca partecipano del comune errore. Nel già citato
trattato manoscritto De vita et moribus philosophorum,
quell'errore apparisce in buona compagnia, giacchè vi
si legge: «Stacius autem Cecilius poeta socius et contemporaneus
Ennii poetae, natione Gallus, Mediolani
obiit. Huius est sententia ista, ut ait Agelius (Aulus
Gellius?): Inimici pessimi sunt illari fronte et corde

tristi. Hic duos filios habuit poetas metricos, scilicet
Achimenidem (l. Achilleidem) et Thebaidem».



Tutti ricordano l'incontro di Dante con Stazio nel
c. XXI del Purgatorio. Il poeta latino dice dell'esser
suo, e narra poi nel canto seguente come dalla lettura
della IV ecloga di Virgilio fosse tratto a credere in
Cristo, e ricevesse il battesimo, benchè tenesse celata la
sua fede. Si credette nel medio evo che, avendo voluto
ammansare l'ira del gran persecutor di cristiani Domiziano,
egli avesse pagato col martirio il suo zelo, ed era
per questo annoverato tra i santi. Nella Tebaide si
leggono due versi che dovevano molto andare a genio
ai cristiani, e favorir l'opinione che il suo autore fosse
nemico dell'idolatria:



Nulla autem effigies, nulli commissa metallo

Forma dei, mente habitare et pectore gaudet.





Dante è forse il solo che leghi ai versi famosi di Virgilio
la conversione di Stazio; ma ciò facendo egli non
seguitava una fantasia puramente arbitraria. Nella Image
du monde[633] si accenna a conversioni operate appunto
da que' versi:



Si ot de ceulx qui par lor sens

Prophetisierent le saint temps

De la venue Ihesucrist,

Si comme Virgiles qui dist,

Qui fu au temps Cesar de Romme,



Dont maint deuindrent puis preudomme,

Dist qu'une nouuelle lignie,

Etc.





Narra inoltre la leggenda che i tre pagani Secundiano,
Marcellino e Veriano si convertirono al cristianesimo in
virtù di que' versi famosi[634].







CAPITOLO XVIII.
Severino Boezio.




Delle varie leggende di scrittori che siamo venuti esaminando
sin qui, alcune, anzi le più, se pure riuscirono
a passare la soglia del Rinascimento, sono ora in tutto
morte, e appartengono di pien diritto alla storia delle
immaginazioni del medio evo; altre si sono lasciate
dietro un leggiero strascico, che va, ogni giorno più,
dileguando: la leggenda di Boezio invece vive tuttora,
e sebbene i fondamenti della sua credibilità non sieno gran
che più saldi di quelli dell'altre, pure tuttora si afferma
e ricalcitra alla critica.



La celebrità di Boezio fu grande nel medio evo, sostenuta
non meno dalle opere autentiche di lui che da
quelle suppositizie, attribuitegli nella credenza ch'egli
fosse stato un teologo o un martire della fede. Per lungo
tempo non si conobbe della filosofia di Aristotile se non
quello che se ne poteva leggere nelle versioni e nei
commentarii di Boezio, i quali ultimi, disgraziatamente,
diedero l'indirizzo agli studii logici nel medio evo. Boezio
è il primo degli scolastici. Le altre opere sue che si

conservavano, intorno all'aritmetica ed alla musica, facevano
testo, ed erano universalmente usate nelle scuole.
Onorio Augustodunense, descrivendo nel già citato suo
libro De animae exilio et patria le due città di Aritmetica
e di Musica, dice che nella prima insegnava Boezio,
e nella seconda cantavano cori ammaestrati nelle sue
dottrine. Della grande venerazione in cui egli era tenuto
può far fede, tra molti altri, il seguente fatto. Nell'anno
996 l'imperatore Ottone III volle avere nella sua
reggia l'effigie di Boezio, al qual proposito Gerberto, che
fu poi papa Silvestro II, il più dotto uomo de' tempi
suoi, compose alcuni versi, a modo d'iscrizione, ne' quali
si fa del filosofo latino un magnifico elogio[635]. Nell'Image
du monde si dice[636] che Platone ed Aristotile
non iscrissero nulla in latino,







Car andui furent Sarrazin[637].





Ma poi venne Boezio,



Ung grans philosophes et sages,

Qui aprist de pluseurs langages,

Et qui droiture moult ama.

Cil de lor liure translata,

Grant partie on mist en latin;

Mais il vint ancois en la fin

Qu'il les eust translates tous;

Dont ce fu domages a nous.

Puis en ont autre translate,

Qui furent bon clerc et letre;

Mais cil en translata le plus,

Que nous auons encor en us,

Et fist maint bon liure en sa vie

De moult haute philosophie,

Qui nous ont encor bon mestier

Pour nous enuers dieu adrecier.





Durante tutto il medio evo Boezio fu tenuto pel più
grande filosofo, e pel più autorevole savio dopo Aristotile[638].
Una curiosa testimonianza dell'alto concetto in
che s'aveva la saviezza di lui trovasi in una novella del

Pecorone[639], dove egli è introdotto ad ammaestrare coi
suoi consigli Janni, che non poteva far masserizia, e Ciucolo,
che aveva moglie perversa.



Ma il fondamento principale della gloria di Boezio nel
medio evo lo porgeva il trattato De consolatione philosophiae,
di cui sono innumerevoli codici. Lo spirito di
umiltà e di rassegnazione ond'è tutto informato questo
libro singolare, il sentimento vivo, che ad ogni istante
vi si appalesa, della vanità delle cose terrene, l'aspirazione
ad un vero assoluto, e ad una felicità che non è
di questo mondo, gli assicuravano il gradimento di una
età che il sommo della perfezione poneva nell'ascetismo;
e la conoscenza delle condizioni in cui il libro era stato
scritto contribuiva a farne più venerato l'autore[640].
Molti in quelle pagine, piene di una serena mestizia e
di un alto sentimento di morale dignità, cercarono e
trovarono consolazione ad acerbi dolori. Eberardo Bituricense
dice nel terzo carme De versificatione:



Eximia ratione beat Boethius, ut det

  Solamen misero philosophia viro.









Dante, poichè ebbe perduto il primo diletto della sua
anima, Beatrice, rimase immerso in tanta afflizione che
nessun conforto gli valeva. «Tuttavia, racconta egli
stesso, dopo alquanto tempo, la mia mente, che s'argomentava
di sanare, provvide (poichè nè il mio, nè
l'altrui consolare valea) ritornare al modo che alcuno
sconsolato avea tenuto a consolarsi. E misimi a leggere
quello, non conosciuto da molti, libro di Boezio,
nel quale, cattivo e discacciato, consolato s'avea»[641].
Alberto della Piagentina, più comunemente detto Alberto
Fiorentino, tradusse il libro di Boezio nel 1332,
mentre era chiuso nelle carceri di Venezia, dannato a
quasi dieci anni di quella pena, e il traduceva per consolarsi
della sua sciagura[642]. Cristina di Pisan, profondamente
afflitta per la perdita dello sposo, ebbe anch'ella
conforto da quel libro[643]:



Et lors me vint entre mains

Un livre que moult amay,

Car il m'osta hors d'esmay



Et de desolacion:

C'iert de consolacion

Boece le prouffitable,

Livre qui tant est notable.





Nel Troilus and Cresseide del Chaucer, Pandaro conforta
Troilo, abbandonato dalla donna amata, con argomenti
tratti dal De Consolatione. Spesso nelle versioni
è richiamata l'attenzione del lettore sulla efficacia e la
virtù consolatrice del libro[644].



Tutto il medio evo lavorò intorno ad esso. Chentigerno
Giasconense, morto, secondo si crede, nel 560, pare che

vi facesse su un commento[645], e lo commentarono poi
Asser, vescovo di San Davide, intorno all'890, Bruno,
monaco di Corbia, poscia vescovo di Colonia, Guglielmo
di Conches, Nicola Triveth[646], Ugolino Malabranca da
Orvieto nella seconda metà del secolo XIV, ed altri che
sarebbe lungo noverare. Le traduzioni in tutte le lingue
sono a dirittura innumerevoli. A me basterà di ricordare
l'anglosassone antichissima, attribuita, ma a torto, ad Alfredo
il Grande (m. nel 900)[647], la tedesca di Notker,
appartenente al principio dell'XI secolo[648], la francese
di Jean de Meung[649], l'inglese del Chaucer, che probabilmente
tradusse, non dall'originale, ma da una traduzione
francese, la spagnuola di Pero Lopez de Ayala (1332-1407).
Le versioni italiane, sino a quella di Benedetto Vacchi,
sono assai numerose[650]. Il testo latino fu uno dei primi

libri stampati[651]. Ma non solo commentatori e traduttori,
esso trovò anche imitatori in gran numero, sia quanto
alla forma, sia quanto alla sostanza. Arrigo da Settimello
lo imitò nel suo trattato De diversitate fortunae et philosophiae
consolatione[652], Albertano da Brescia nel
suo Liber consolationis et consilii. Pedro de Luna (Benedetto
XIII) nel libro intitolato Vitae humanae adversus
omnes casus consolationes, Giovanni di Tambacco nel
De consolationibus theologiae. Intorno al 1120 un benedettino
francese per nome Eccard scrisse un trattato
De Consolatione monachorum, dove la prosa alterna
co' versi; e ad imitazione del libro di Boezio componeva
Alano de Insulis il suo Liber de planctu Naturae. Brunetto
Latini nella descrizione che della Natura fa nel
Tesoretto imita quella che della Filosofia fa Boezio. Ma il
monumento più singolare che della propria venerazione
per Boezio ci abbia tramandato il medio evo, è quel
curioso frammento di poema provenzale, parte parenetico,
parte narrativo, a tutti i romanologhi cognitissimo, perchè
uno dei più antichi documenti romanzi sino a noi pervenuti,
nel quale Boezio apparisce come un predicatore
della parola di Dio e come un martire, e in cui era
tutto forse riprodotto il trattato De Consolatione philosophiae.
Di esso dovrò riparlare.







Tanta riputazione era nel medio evo fondamento più
che bastante ad alzarvi sopra qualsiasi leggenda, massime
poi quella che tramutava Boezio, tuttochè laico, in
un dottore della Chiesa e in un santo. Cominciamo anzi
tutto dall'esaminare questa leggenda, che ancora atteggiasi
a storia, nella sua totalità, poscia ci faremo a considerare
alcune particolarità e varianti caratteristiche
di essa.



La formola sua più generale è la seguente: Boezio,
strenuo campione a parole e a fatti della fede cattolica,
incorre nell'ira di Teodorico, ariano e persecutor della
Chiesa. Relegato, chiuso in un carcere, egli sostiene con
cristiana rassegnazione gl'immeritati patimenti, e, da
ultimo, suggella col sangue il martirio. L'anima sua
è fatta partecipe della gloria e dei gaudii del paradiso.
Tale è la forma sotto cui la leggenda ci si porge nella
Divina Commedia. Dante pone l'anima di Boezio nel
Sole, dove dimorano l'anime beate dei dotti in divinità.
L'autore del De consolatione philosophiae ha compagni
di beatitudine San Tommaso d'Aquino, Alberto Magno,
Graziano, Pietro Lombardo, Dionigi l'Areopagita, Isidoro
di Siviglia, Beda, e altri parecchi; ed è lo stesso San
Tommaso, il principe dei teologi, che lo addita al Poeta:



Or se tu l'occhio della mente trani

  Di luce in luce dietro alle mie lode,

  Già dell'ottava con sete rimani.

Per vedere ogni ben dentro vi gode

  L'anima santa, che il mondo fallace

  Fa manifesto a chi di lei ben ode.



Lo corpo ond'ella fu cacciata giace

  Giuso in Cieldauro, ed essa da martiro

  E da esilio venne a questa pace[653].





Io non posso entrare in una discussione particolareggiata
della leggenda, argomento già troppe volte trattato,
ma bisogna che mi limiti a raccoglier qui le prove
più convincenti e che più perentoriamente appunto dimostrano
l'esser suo di leggenda[654]. Prima di ogni

altra cosa è da osservare che i fatti asseriti in essa non
sono indissolubilmente legati tra loro, e che non tutti
rivelano egualmente a primo aspetto il loro carattere
leggendario. Ciò che in essa si narra del martirio di
Boezio è di sì notoria falsità che non ha mestieri di
lunga confutazione. Lo stesso Boezio dà le ragioni della
sua disgrazia. Egli fu da malvagi calunniatori accusato
di tramare contro Teodorico, di essere desideroso di cose
nuove, di serbare con l'imperatore Giustino secreta intelligenza.
L'aver levato la voce in difesa di altri senatori
accusati gli volse contro le ire del principe barbaro,
ch'egli chiama bensì rex avidus communis exitii, ma
non mai un persecutor dei cattolici. Boezio dichiara
apertamente di soffrire per la causa della giustizia, non
per quella della religione. La sua sola testimonianza
basterebbe a sbugiardare la leggenda del martirio; ma
ad essa si può aggiungere quella degli storici più antichi,
provante come la leggenda non sorse subito, o

sorta, non subito si diffuse. Procopio, contemporaneo,
dice assai chiaro nel l. I della Historia Gothorum che
Teodorico fece morire Simmaco e Boezio per false accuse
di delatori invidiosi, i quali gli diedero a credere che i
due senatori tramassero contro di lui: di motivi religiosi
neppure un cenno. L'Anonimo Valesiano, il quale dovette
scrivere non molto dopo il mezzo del VI secolo,
parlando del supplizio di Boezio e di Simmaco, non dice
nulla, egli cristiano, della loro fede cristiana, nè fa
intendere in nessun modo che avessero per essa sofferto
il martirio[655]. Gregorio di Tours e San Gregorio
Magno non fanno nessun ricordo di Boezio martire;
Beda non lo considera come tale nel suo Martirologio;
e poichè questi scrittori conoscevano pienamente l'autore
del De consolatione philosophiae, il loro silenzio
prova che essi nulla sapevano del supposto martirio di
lui, o che se avevano notizia di una falsa tradizione,
forse già nata, a tale riguardo, non le davano fede. Anzi
quello di Beda, più che silenzio, si può chiamare a dirittura
una testimonianza in contrario, giacchè di papa
Giovanni, chiuso per ordine di Teodorico nelle carceri
di Ravenna, e quivi morto, questo scrittore dice espressamente
che diede la vita per la fede, mentre di Simmaco
e di Boezio, la cui fine era stata molto più clamorosa
e più tragica, dice soltanto che Teodorico li fece morire.
Chè se la tradizione fosse stata già nota, o se avesse
avuto in sè qualche argomento di credibilità, tale e tanta

era sin da allora la riputazione di Boezio, che il martirio
di lui sarebbe stato registrato solennemente, come
fatto da onorarsene tutta la Chiesa. Nel l. VII aggiunto
alle Istorie di Eutropio, Paolo Diacono chiama Simmaco
e Boezio cattolici, ma non martiri[656]. Nella già citata
versione anglosassone dei metri di Boezio attribuita ad
Alfredo il Grande, e senza dubbio antichissima, si dice
che il filosofo scrisse lettere all'imperatore di Oriente
per invitarlo a rifarsi signore di Roma. Avvertito della
trama, Teodorico lo fece rinchiudere in carcere. Adone
di Vienna, nel IX secolo, è il primo che riconosca in
Simmaco ed in Boezio due martiri[657]; ma nel secolo
seguente Gerberto, nella riportata iscrizione, parla del
consolato e degli studii e della preclara morte di Boezio;
del martirio e della santità non fa motto. Anche dopo
che fu cognita in tutta Europa, la leggenda del martirio
non fu da tutti accolta e creduta[658].







Vediamo ora l'altra parte della leggenda se sia più
plausibile. Senz'esser martire, Boezio potrebb'essere stato
un fervente cristiano, un teologo di molta levatura, uno
strenuo campione della ortodossia, e autore di opere
teologiche importanti, degno in tutto d'essere tenuto un
santo e venerato sugli altari. La quistione dell'autenticità
degli scritti teologici di Boezio è evidentemente
subordinata ad un'altra: Boezio fu egli, o non fu cristiano?
Se non che sul valore della parola cristiano
bisogna intendersi prima di tutto. Nel senso più lato e
generico, cristiano è chiunque abbia, mediante il battesimo,
ricevuto il segno indelebile: nel senso più vero e
proprio, cristiano è solamente colui che vive in ispirito
nel dogma. Come fu cristiano Boezio? Che nella famiglia
degli Anicii, a cui egli apparteneva, fosse antichissima
e diffusa la professione della fede cristiana è certo; che
Boezio fosse nato da genitori cristiani, e avesse ricevuto
il battesimo, e fosse cresciuto nella fede, non v'è ragione
di dubitare, anzi v'è ogni buona ragione di credere, e
così ancora ch'egli visse ostensibilmente nel grembo
della Chiesa, ed ebbe in Roma nome di cristiano. Ma
altrettanto e più certo si è che egli fu cristiano solamente
di nome, e che dedito in tutto alla filosofia, visse
indifferente a qualsiasi religione positiva, e non ne professò
nessuna nell'animo suo, sebbene le sue stesse dottrine
filosofiche e il perdurante influsso della educazione

ricevuta lo dovessero piuttosto inclinare al cristianesimo
che non al politeismo pagano. In nessuna delle opere,
ond'è sicuramente riconosciuto autore, Boezio manifesta
o indica come che sia la propria credenza religiosa;
ma la maggiore e la più famosa tra quelle, il trattato De
consolatione philosophiae, già col titolo prava che egli non
ne aveva nessuna, o piuttosto che la filosofia era la sola
religione da lui professata. Si ricordi in quali condizioni
e perchè fu composto il libro della Consolazione filosofica.
Perduti gli agi e gli onori, relegato, dubbioso della
sua sorte, o già sicuro di prossima e trista fine, Boezio
cerca conforto a tanto e così doloroso rivolgimento di
fortuna. Che altro avrebbe potuto fare nel caso suo un
qualsiasi, ancorchè mediocre cristiano, se non rivolgersi al
Dio crocifisso, al consolatore degli afflitti, al redentore dei
perduti, e cercare nelle promesse indefettibili di lui la virtù
della rassegnazione e la speranza che mutano in trionfi
le sciagure di quaggiù? A chi ricorre invece Boezio?
Alla filosofia, a quella filosofia che il Vangelo aveva o
sbugiardata, o resa superflua. In tutto il suo libro non
una parola che accenni ai dogmi più solenni della fede,
non un passo delle Scritture riportato, non il nome di
Cristo segnato almeno una volta; tutta la inspirazione è
filosofica e profana dal principio sino alla fine. E dovrem
noi credere che con sì fatta preparazione si accostasse
alla morte un cristiano fervente, un flagellatore dell'ariana
eresia, l'autore di trattati trinitarii e cristologici?
La incompatibilità dello spirito che informa quel libro e
dello spirito cristiano fu già da gran tempo avvertita,
e pose a dura prova più di un ingegno desideroso di
toglier quella contraddizione. Sin dal X secolo Bruno, monaco

di Corbia, commentandone un luogo, avvertiva trovarsi
nel libro alcune cose contrarie alla fede cattolica,
e fiutarvisi il velen dei filosofi[659]. Giovanni Sarisberiense
lo loda, e ne commenda la lettura, ma dice schietto
che esso non esprime il Verbo incarnato, ossia che non
vi si trova dentro lo spirito cristiano. Il Glareano fu
talmente colpito del contrasto che è fra il trattato della
Consolazione filosofica e le presunte opere teologiche
di Boezio che, ritenute queste per autentiche, dubitò
non quella fosse apocrifa[660]; e il Bertius immaginò che
il trattato dovesse avere un sesto libro, nel quale, se
non fosse stato prevenuto dalla morte, Boezio avrebbe
parlato della vita eterna, e si sarebbe dimostrato, qual
era, cattolico[661].



Fatte delle opere tutte che vanno sotto il nome di
Boezio due classi, l'una delle filosofiche, l'altra delle
teologiche, si vede essere in questa la dimostrazione
amplissima di una fede onde manca nell'altra qualsiasi
vestigio. Se una singolarità così fatta possa avere plausibile
spiegazione altra da quella che si ottiene negando
recisamente l'autenticità delle opere teologiche, vegga
chiunque ha piena la libertà del giudizio, e non è, o
dagli interessi particolari di una Chiesa, o da una poco
sennata sollecitudine della gloria di Boezio, tratto a far

di costui un teologo e un santo per forza. Dopo di che non
fa mestieri ch'io entri nella critica speciale di tali opere,
nè sarebbe questo il luogo da ciò. Chi vuol saperne di
più in proposito, e vedere come i principii filosofici stessi
annunziati nelle opere teologiche discordino da quelli
professati nelle opere autentiche di Boezio, ricorra al
libro già citato del Nitzsch. A maggior prova della falsità
delle prime ricorderò solamente che Ennodio, Cassiodoro,
Isidoro di Siviglia, Beda, non ne fanno parola, e
che la più antica testimonianza che di una di esse si
trovi è di Alcuino, e riguarda il libro De unitate Trinitatis[662].
Come si può egli ammettere che quegli
scritti, chiamati poi a tanta celebrità, rimanessero così
ignoti, o così poco noti almeno, da non trovarsene fatta
nessuna memoria per lo spazio di due secoli e mezzo
circa, quanti ne corrono dalla morte di Boezio al tempo
in cui Alcuino scriveva, mentre le altre opere del romano
filosofo, non solamente erano conosciute, ma formavano
anzi la base della coltura ed erano il sussidio
massimo degli studii? Considerata la cosa anche sotto
questo aspetto bisogna dire di necessità, o che le opere
teologiche suppositizie furono composte a medio evo
già fatto (VII-VIII secolo), o che, congettura più probabile,
composte prima, esse furono attribuite a Boezio
molto più tardi. Ma checchè sia di ciò, l'attribuzione
delle opere in discorso, la quale mostra quanta fosse un
tempo la fama di Boezio, ha mestieri essa stessa di

spiegazione[663]. Indaghiamo come la leggenda della
santità e del martirio di Boezio possa essere sorta, e
tale spiegazione ci si porgerà da sè.







Tutti sanno che negli ultimi anni di sua vita Teodorico
perseguitò i cattolici, e giunse a far morire in carcere
lo stesso papa Giovanni. Questa persecuzione, la
quale contraddice a tutta la sua precedente politica,
fu la conseguenza quasi necessaria dell'accordo novamente
stabilito nel 518 fra l'imperatore d'Oriente, che
in allora era Giustino, e la Chiesa di Roma. Questo accordo
poteva esser causa di molti pericoli per la dominazione
gotica in Italia, che gl'imperatori d'Oriente sopportavano
assai di mal animo. Teodorico era ariano. Egli
scorse un segno precursore di maggiori offese nelle
vessazioni ingiustificate a cui gli ariani andarono soggetti
negli stati dell'imperatore. Tuttavia l'animo suo
era inclinato alla conciliazione. Egli mandò suo legato
a Costantinopoli lo stesso Giovanni a procacciarla; ma

le pratiche non sortirono, qual che ne fosse la cagione,
l'effetto desiderato da lui, ed egli, insospettito e inasprito,
cominciò a dar opera alle minacciate rappresaglie. Di
ritorno a Ravenna Giovanni fu rinchiuso in un carcere
dove, l'anno 526, cessò di vivere. Egli passò per martire:
ma ognuno può vedere che le ragioni le quali spinsero
Teodorico a provvedimenti severi contro lui e contro
la Chiesa furono, non già religiosi, ma politici. A quei
provvedimenti non si può a rigore dar nome di persecuzione,
ma è certo che persecuzione dovevano parere a
coloro che in un modo o in un altro n'erano colpiti.



La disgrazia e la morte di Boezio, avvenuta, secondo
la opinione più probabile nel 524, cadono appunto nel
tempo di questa persecuzione, durante il quale era naturalissimo
che agli occhi dei cristiani molti atti di Teodorico
paressero avere per prima o per sola ragione
l'odio contro la Chiesa. In Teodorico i cristiani non
vedevano più il politico, il principe geloso del proprio
potere, cui credeva, a torto o a ragione, minacciato;
vedevano solamente l'eretico inteso a far trionfare a danno
della Chiesa la propria credenza. Boezio era uno dei loro.
Uomo d'illibato costume e di grandissima fama, qual
altra colpa gli si poteva apporre, se non di essere cristiano,
e qual altro scopo poteva aver Teodorico nel
togliergli la vita, se non di privare la società cristiana
di uno de' suoi membri più illustri? Ho detto già che
Boezio in Roma doveva vivere ostensibilmente nel grembo
della Chiesa; ben pochi del resto a quel tempo sarebbero
stati in grado di penetrare il segreto della sua coscienza.
Gli è assai probabile che fra gli stessi contemporanei
moltissimi vi furono (non certamente i più colti e i meglio

informati) che considerarono la morte di Boezio come
un martirio. Nel famoso dittico di Monza, reputato opera
del secolo VI[664], si vede Boezio in atto d'uomo afflitto
e sofferente, seduto sopra un letto, in carcere forse:
nella mano destra egli stringe un rotolo su cui è scritto:
In fide Jesu maneam; ai piedi ha una pergamena, che
vuol essere la difesa sua contro Basilio, e il libro De
consolatione philosophiae; nessuno dei libri teologici, che
probabilissimamente non erano nati ancora[665]. Non v'è
nulla in questa curiosa rappresentazione che direttamente
accenni a martirio; ma l'aspetto tristo di Boezio,
e la scrittura della difesa contro Basilio, mostrano che
l'artista ha voluto rappresentare il filosofo dopo la disgrazia,
e quelle parole In fide Jesu maneam richiamano
assai bene alla mente la condizione del martire
che sollecitato a rinnegar la sua fede irremovibilmente
vi persevera.



Così, senza dubbio, ebbe a formarsi il primo ordito
della leggenda, la quale non tardò poscia ad avere il
ripieno. Non è impossibile, e nemmeno improbabile, che
i resti mortali di Boezio sieno stati raccolti da mani pietose,
e deposti in luogo, se non illustre, almeno onorevole
e sacro. Ciò che mille e mille volte erasi fatto per
i corpi di martiri oscuri, sotto la dominazione di persecutori

efferati, si può credere che si facesse per quello
di un uomo celeberrimo, sotto il dominio di un principe
che fu d'indole mite e generosa, e che, se le storie non
mentono, ebbe a pentirsi della commessa ingiustizia. Può
darsi che sin da allora la tomba di Boezio, di cui Pavia
si vanta posseditrice, fosse onorata di una certa venerazione;
ma questa venerazione, per estendersi, per diventare
un culto, abbisognava di certe condizioni che
non le mancarono lungamente.



Finchè durò la dominazione gotica l'arianesimo ebbe
favore ed appoggio; ma quella cessata, e succedutale la
longobardica, l'eresia fu novamente depressa in Italia.
Liutprando, grandissimo fautore del cattolicismo, ristaurò,
o riedificò in Pavia l'antica chiesa di San Pietro in
Ciel d'Oro, e per accrescerle lustro e riputazione fece
venir di Sardegna, e vi depose, il corpo di Sant'Agostino
e di altri santi. Può darsi che il corpo di Boezio già
riposasse in quella chiesa; può darsi che lo stesso
Liutprando ve lo facesse trasportare da luogo meno onorevole;
e quando a ciò fare non lo avesse indotto la
opinione della santità di Boezio, altre ragioni potevano
indurlo. Era atto di giudiziosa politica il denigrare
quanto più fosse possibile il governo di Teodorico; e di
quanto si abbassava la riputazione di costui, di tanto
conveniva esaltare quella degli uomini che ingiustamente
egli aveva fatto segno dell'ira sua. Con onorare
Boezio s'infamava Teodorico. Un biografo di Boezio, il
Barberini[666], narra sulla fede di un antico manoscritto,

non mai fatto di pubblica ragione, che l'anno 722 Liutprando
ritrovò il sepolcro di Boezio, con una iscrizione
che or ora vedremo. Di che autorità fosse il codice in
discorso, andato, sembra, smarrito, nessuno può dire:
ma le testimonianze più antiche non fanno cenno di ritrovamento.
Paolo Diacono dice bensì che Liutprando
fece venire dalla Sardegna, devastata dagli Arabi, il
corpo di Sant'Agostino; ma di Boezio non fa parola[667].
Ora, egli che altrove parla di Boezio come di un cattolico,
se fosse vero quel ritrovamento, ne avrebbe dovuto,
pare, saper qualche cosa, non potendosi ammettere
che un tale fatto, il quale concerneva un uomo di tanta
celebrità, potesse avvenire senza che se ne levasse rumore;
e notisi che Paolo Diacono fu cresciuto ed educato
alla corte di Pavia, e compose i sei libri della
Historia Longobardorum a Monte Cassino, intorno al 790,
settant'anni circa dopo il supposto ritrovamento. Agnello,
nel suo Liber pontificalis Ecclesiae Ravennatis, composto
verso il mezzo del IX secolo, non dice altro se
non che Boezio e Simmaco, uccisi insieme, furono insieme
chiusi in un'arca che sussisteva ancora al suo
tempo[668]. L'Anonimo Ticinense, nel De laudibus Papiae,
così parla della chiesa, dell'epitafio e del santo[669]:
«Ecclesia S. Petri in Coelo-aureo, quam amplificavit

Liutprandus Rex Longobardorum, atque dotavit. In qua
jacet Corpus Beatissimi Augustini Episcopi Hipponensis
Doctoris eximii, qui multas ibi virtutes ostendit; et corpora
BB. MM. Luxorii, Ciselli, Camerini, Robustiani et
Marci, nec non B. Apiani Episcopi et Confessoris, quae
omnia translata sunt de Sardinia illuc cum corpore
B. Augustini per dictum Regem; cujus Regis illic etiam
Corpus quiescit translatum de Ecclesia S. Adriani per
abatem Olricum. Item Corpus Severini Boëtii Philosophi
viri Dei, qui in praefata Urbe exul a Roma Librum de
Philosophiae Consolatione composuit, qui Liber manu
sua conscriptus usque ad haec fere tempora ibi servatus
est, et in hac Urbe ipso Boëtius trucidatus occubuit,
sicut patet in versibus, in ejus tumulo scriptis qui sic
dicunt:



Hoc in Sarcofago jacet ecce Boëtius arcto

Magnus et omnimodo orando magnificandus homo.





In fine vero sic scriptum est:



Qui Theodorico Regi delatus iniquo

Papia senium ducunt in exilium.

In quo se moestum solans dedit inde libellum,

Post ictus gladio exiit a medio.





Del ritrovamento non fanno ricordo nè il Gualla nella
sua storia della Chiesa Pavese, nè il Sacco nella sua
storia di Pavia; e però non si ha nessun buon argomento
per asserire che il sepolcro di Boezio fosse stato
interamente dimenticato in Pavia e che Liutprando lo
ritrovasse.







Bensì è da ammettere che solo dopo la restaurazione
della chiesa di San Pietro in Ciel d'Oro, e la traslazione
del corpo, o i nuovi onori avuti da Liutprando, Boezio
cominciasse a fruire di una più ferma e larga riputazione
di santità. L'epitafio di cui l'Anonimo Ticinense è
il primo a riportare alcuni versi, e che altri altrimenti
riferiscono[670], fu fatto porre assai probabilmente dallo

stesso Liutprando. Giulio Marziano Rota[671], il Barberini
testè citato, e alcun altro, pretendono che sia anteriore;
ma certo, mentre durava la signoria dei Goti non
si sarebbero messe nell'epitafio di chi era accusato di
aver voluto rovesciare quella signoria, le ingiuriose parole
che vi si leggono contro Teodorico, e che così naturalmente
vi trovavano luogo sotto un re longobardo.
Inoltre è assai ragionevole il credere che Liutprando
volesse onorare con nuovo e più solenne epitafio il sepolcro
del filosofo e del martire. Se la iscrizione intera
riportata testè in nota fosse autentica, essa conterrebbe
la più antica allusione che si conosca alle opere teologiche
di Boezio. Cominciò allora, come dissi, a diffondersi
e a vie maggiormente confermarsi la opinione della
santità di Boezio, il nome del quale fu da indi in poi
registrato nei Martirologi e nei Cataloghi di Santi al
23 di Ottobre. L'attribuzione di opere teologiche fu una
conseguenza logica di quella opinione, sia prima, sia
dopo la più solenne canonizzazione seguìta per fatto di
Liutprando. La santità di Boezio dalle sue opere autentiche
non si sarebbe potuta rilevare, nè si sarebbe potuta
trovare in esse la ragione del suo martirio. Era
quasi necessario l'immaginare ch'egli avesse con opere
di molta autorità, difendendo i dogmi della Chiesa cattolica
e combattendo gli eretici, e in più particolar modo

gli ariani, provocata l'ira di Teodorico, e poichè nel
medio evo (ne abbiam veduti sin qui troppi esempii),
facilmente si dava qualità di reale a quanto s'immaginava,
era assai naturale che quell'opere o prima o poi
comparissero.



Tutte queste, a dir vero, son congetture; ma chi
voglia spiegare in qualche modo la nascita della leggenda,
e mostrare a chi è di contrario avviso che i fatti
asseriti in essa possono essere intesi anche da chi non
li ritiene per veri, è pur forza, mancando le testimonianze
storiche, procedere per via di congetture. Ad
ogni modo quelle che qui si sono prodotte potranno parere
abbastanza plausibili, sorrette come sono dagli
esempii conformi di molte altre leggende, e la stessa
loro normalità e semplicità le farà parer più accettabili.
Riepilogando in brevi parole il detto sin qui, si ha il seguente
risultamento. Boezio, nato di genitori cristiani,
battezzato, cresciuto nel grembo della Chiesa, era universalmente
tenuto in concetto di cristiano, sebbene,
dedito in tutto alla filosofia, egli fosse alieno da qualsiasi
religione positiva. Caduto in disgrazia, e punito di
ingiusta morte, nel tempo che Teodorico si era dato ad
affliggere con atti ostili la Chiesa, fu creduto da quanti
non erano in grado di meglio conoscere la ragion delle
cose, che in Boezio fosse stato colpito il cattolico, e che
la sua morte fosse stata un martirio. Tale opinione durò
forse più particolarmente in Pavia, dove si può credere
che gli avanzi di Boezio fossero stati onorevolmente conservati;
ma non si avvalorò, non si diffuse, se non dopochè
Liutprando ebbe procacciato nuovo lustro alla

Chiesa Pavese. L'attribuzione delle opere teologiche fu
una conseguenza della opinione di santità[672].



Al Jourdain, di cui ho testè ricordato lo scritto, parve
di dover ricorrere ad un'altra ipotesi, secondo che io
penso, non necessaria. Il Boezio santo e martire non sarebbe
l'autore del De consolatione philosophiae, ma un
altro, solamente con lui confuso. Nel secolo VI vi furono
quattro vescovi che, come il filosofo, portarono il nome
di Boezio, tra' quali uno che fu vescovo d'Africa, esiliato
e morto in Sardegna. Il Jourdain crede che il corpo di
costui sia stato trasportato, insieme con quello di Sant'Agostino
e di altri santi, di Sardegna in Pavia, dove
diede occasione alla leggenda. Egli sarebbe l'autore dei
libri teologici attribuiti poscia al filosofo. Tale ipotesi,
anzi tutto, non è necessaria, perchè parmi, o m'inganno,
che il filosofo avesse tutte le qualità necessarie per trasformarsi
in santo da se stesso. Altri scrittori latini abbiamo
veduto compiere una trasformazione sì fatta, che
ne avevano assai meno ragione di Boezio. Inoltre essa
è poco probabile. Della morte e della sepoltura di Boezio
si conservava memoria nel secolo VIII, come provano le
testimonianze di Agnello e di Paolo Diacono, ed è difficile
ammettere che lo scambio avvenisse con un vescovo
omonimo sì, ma morto di morte naturale e sepolto
in Sardegna. Del resto il dittico di Monza è sempre lì

che prova nata la opinione della santità del filosofo un
pezzo prima che avvenisse la supposta traslazione del
vescovo. Che qualcuno dei libri teologici sia opera di
costui può darsi, ma non vi è modo nè di affermarlo,
nè di negarlo. Che il vescovo, ammessa la sua traslazione,
abbia esercitato qualche influsso sulla leggenda
del filosofo può darsi del pari, ma è del pari impossibile
a provare. Lo stesso dicasi per San Severino vescovo di
Colonia, riguardo al quale sono da notare due fatti molto
curiosi, che potrebbero dare appiglio a facili congetture,
e cioè che nel Martirologio dell'Usuardo egli è registrato
al 23 di Ottobre, nel qual giorno abbiam veduto cadere
appunto la commemorazione di Severino Boezio, e che
ivi stesso si dice avere egli strenuamente difeso la sua
Chiesa contro la infestazione dell'ariana eresia[673].



Veduto come, secondo probabili congetture, dovesse
aver nascimento e crescere la leggenda di Boezio, vediamo
ora sotto quale aspetto questa leggenda medesima
ci si presenti in alcuno dei più antichi documenti che
la raccolsero. Ho già parlato del frammento di poema
provenzale, la cui composizione indubitabilmente risale al
X secolo. Noi vi troviamo la leggenda della santità e
del martirio di Boezio pienamente accolta e confermata.
Dopo un breve esordio parenetico e morale, l'ignoto autore
entra a narrare la storia di Boezio. Gli uomini
erano pieni d'ogni tristizia, e Boezio, desideroso di correggerli,
predicava loro, e li ammoniva che credessero
in Dio, il quale aveva sofferto passione per essi, e tutti

li avrebbe redenti[674]. Non fecero frutto le sue parole
e i nemici suoi lo perdettero. Boezio fu di bella persona,
e pieno di tanta sapienza che nessuno v'era in Roma
che gli si pareggiasse. Egli era conte di Roma, e in
tanta grazia appo l'imperatore Manlio Torquato (Mallio
Torquator)[675], che in suo nome governava tutto l'impero.
Ma morto il buon imperatore Manlio, ecco in Roma
l'eretico Teodorico, il quale non credeva in Dio. Boezio,
che aveva amaramente pianta la morte del suo primo
signore, non volle riconoscere come tale il miscredente,
non volle avere da lui l'investitura dei proprii tenimenti.
Egli lo ammoniva anzi; ma Teodorico, pien di mal animo,
mal sopportando le sue rimostranze, pensò al modo di
disfarsi di lui. Egli simulò lettere dalle quali appariva
che Boezio invitava i Greci a passare il mare, e a venirsi
a prendere Roma, ch'egli avrebbe data loro nello
mani. Accusato di tradimento, Boezio fu tratto nel Campidoglio
in mezzo ai suoi pari e sottoposto a giudizio.
Coloro ch'egli aveva più beneficato lo abbandonarono:
egli fu condannato e chiuso in carcere. Lo stesso libro
De consolatione philosophiae porge materia al resto del

frammento, che, disgraziatamente, non passa oltre il
verso 258. Senza dubbio il poema finiva con la narrazione
della morte di Boezio, e forse con indicazioni,
che per noi sarebbero state di molto interesse, circa la
sepoltura e la canonizzazione.



Ciò che v'ha di più singolare in questo strano racconto,
dove non è fatto nessun ricordo nè di Simmaco,
nè del papa Giovanni, si è la combinazione abbastanza
ingegnosamente procacciata degli elementi storici coi
leggendarii: le cause apparenti della disgrazia di Boezio
sono su per giù quelle stesse che la storia conosce, ma
le vere sono la miscredenza di Teodorico e lo zelo del
filosofo per la fede. Nella Kaiserchronick, per contrario,
ogni motivo religioso è soppresso, anche per Simmaco
e per il pontefice[676]. Al tempo di Teodorico erano in
Roma Boezio, Seneca (l. Simmaco) e un papa per nome
San Giovanni. Questi tre mandarono messi all'imperatore
Zenone, significandogli come all'onor suo disdicesse che
un uomo di vili natali tenesse l'impero di Roma. I messi,
colti per via, confessarono ogni cosa. Teodorico fece venire
i colpevoli, chierici e laici, a Pavia, e gettatili in
un carcere ve li fece morire di fame.



Passiamo ora a considerare alcune particolarità e varianti
della leggenda, delle quali non ci si porse sin qui
opportunità di discorrere. Io ho nelle pagine che precedono
implicitamente accettata la opinione che fa di
Pavia il luogo della relegazione, della morte, della sepoltura
di Boezio. È questa la opinione più probabile e

più universalmente ricevuta[677]. La tradizione a tale
riguardo è antichissima in Pavia, dove durò sino al 1584
una torre, chiamata Torre di Boezio, appunto perchè si
credeva che in essa fosse stato chiuso il filosofo. In memoria,
pare, dello ingiusto castigo ivi sofferto da lui
fu chiamata anche Fraudulenta[678]. Ai tempi di Alessandro
Neckam il sepolcro di Boezio era considerato
come cosa da cui ridondava a Pavia grandissimo onore[679].
Ma, a tacere di alcune opinioni critiche di moderni[680],

da parecchi si credette nel medio evo che Boezio fosse
stato ucciso e sepolto in Ravenna, opinione evidentemente
suggerita dal sapersi che nelle carceri di Ravenna
era morto il papa Giovanni, e dalla tendenza
della leggenda a stringere in un gruppo, e a far morire
per le stesse ragioni, e quindi anche nello stesso luogo,
Giovanni, Simmaco, Boezio. Agnello dice Simmaco e
Boezio sepolti nella stessa arca in Ravenna, dove era
anche sepolto il loro uccisore Teodorico. Balduino Ninoviense
dice che Boezio fu relegato in Ravenna, e quivi
scrisse il trattato De consolatione philosophiae[681]; e
tale opinione fu ricevuta anche dal Tritthemio[682].



Intorno al modo della morte di Boezio corsero nel
medio evo varie opinioni. Agnello, Freculfo, Paolo Diacono,
Anastasio Bibliotecario, altri, lo dicono decapitato;
l'Anonimo Valesiano racconta che Eusebio, prefetto della
città di Pavia, per ordine di Teodorico sottopose Boezio
a tortura, e tanto gli fece serrare intorno al capo una
corda, che ne schizzarono gli occhi, e poi lo fece morire

sotto il bastone, se per bastone dev'essere intesa la voce
fustis qui adoperata dall'Anonimo[683]. Abbiamo veduto
che, secondo la Kaiserchronik, il papa Giovanni, Simmaco
e Boezio furono fatti morire di fame. Anche qualche
altra favola, men razionale, si spacciò e circa il modo,
e circa la ragione della morte di Boezio. Giovanni da
Verona, nella inedita sua Historia imperialis ne riporta
una secondo la quale Teodorico non v'avrebbe avuto
parte alcuna, e Boezio sarebbe stato libero in Pavia.
Ecco le sue proprie parole[684]: «De huius morte diversi
diversa scripserunt..... Alii dicunt quod dum Boetius esset
Papie contigit quod inter duos fratres orta est pro patris
hereditate dissensio. Cumque questio delata fuisset ad
Boetium utpote iurisconsultum, secundum leges sententiam
tulit, et uni fratrum victoriam litis, alteri vero
perditionem iudicavit. Tunc frater qui succubuerat, missis
satellitibus, Boetium quadam mane orantem in ecclesia
beati Petri ad Celum aureum occidi fecit».



Era assai naturale che si cercassero nuove prove
della santità di Boezio, e che nella biografia di lui s'introducessero
nuovi fatti, inventati di pianta, ma che venivano

modificando il carattere dell'uomo come le fantasie
e gl'ideali dei tempi portavano. Si sapeva che
Boezio aveva sposato Rusticiana, figlia cristiana del cristiano
Simmaco; ma questa non parve essere compagna
abbastanza degna del teologo insigne e del martire venerato.
Onde che s'inventò e gli si pose a fianco una
Elpidia, sua prima moglie, figlia del senatore Festo, autrice
di due inni in onore dei santi Pietro e Paolo, morta
poco dopo il suo matrimonio, e sepolta come il suo sposo
in Pavia. Secondo Ranulfo Higden questa Elpidia era
nientemeno che figliuola del re di Sicilia. Ma un'altra
cosa doveva stare più a cuore agl'inconscii favoleggiatori
del medio evo. Boezio era un teologo, era un martire,
ma non era un chierico. Ciò doveva parere sconveniente
in tempi in cui, se non tutta la santità, almeno tutta la
scienza era nei chierici. Bisognava che Boezio, console
di Roma, e gran feudatario dell'impero secondo il poema
provenzale, si rassegnasse a entrare in religione e a ricevere
gli ordini. Nella Vita di San Placido martire,
scritta da Gordiano Monaco, e interpolata da Pietro
Diacono, si narra che Boezio, Simmaco ed altri uomini
insigni di Roma recaronsi a Monte Cassino, e furono da
San Benedetto ricevuti nella società dei suoi monaci[685].
Notisi che Boezio e Simmaco furono messi a morte tre
anni prima che San Benedetto andasse a Monte Cassino.
Gordiano fioriva intorno al 541, ed è difficile credere
che a così poca distanza di tempo egli osasse spacciare

una fanfaluca così solenne; Pietro Diacono fioriva verso
il 1120, e non è improbabile che l'onore della invenzione
si appartenga a lui. Un bel pezzo dopo, il Tritthemio
accoglieva la favola, temperandone tuttavia la soverchia
assurdità[686].



La prova più evidente della santità è il miracolo, e la
pietosa fantasia dei credenti era naturalmente tratta ad
immaginare qualche miracolo a cui appoggiare la santità
di Boezio. Tutti conoscono il prodigio con cui San Dionigi
illustrò la propria morte, e sbalordì i suoi carnefici;
a Boezio ne fu attribuito uno in tutto simile. Narra l'Anonimo
Ticinense che il filosofo martire, decollato, si
tolse la propria testa fra le braccia, e la portò dal luogo
della decollazione sino alla Chiesa di San Pietro in Ciel
d'Oro. Francesco da Buti narra con più particolari come
«andando (Boezio) una mattina a la chiesa, a la volta
d'uno cantone li fu dato uno colpo tra 'l capo e 'l collo
dai suoi emoli che ne mandò il capo, lo quale capo elli
ricevè nelle sue mani e ripuoseselo in sul collo et andò
alla chiesa, et tanto visse ch'elli si confessò et rimissesi
nelle mani del sacerdote»[687]. In questa uccisione,
come in quella di cui narra Giovanni da Verona, Teodorico
non c'entra per nulla; il supplizio si muta in un
assassinio; si noterà ancora che qui Boezio è libero di
girar per Pavia, mentre, secondo la più vulgata tradizione,
egli vi fu chiuso in carcere. Dice in fatti Francesco

da Buti che Boezio era in Pavia relegato e posto
in esilio dal re Teodorico. Il Gualla racconta anch'esso
il miracolo, attenendosi alla versione dell'Anonimo Ticinense,
che, secondo l'affermazione sua, sarebbe stata
quella di antichissime cronache pavesi (pervetustis etiam
Ticini cronicis attentantibus); ma fa ancor egli menzione
dei ricevuti sacramenti. Giulio Marziano Rota vi mette
qualche fioritura: richiesto dal carnefice chi gli avesse
troncato il capo, Boezio rispose: Gli empii[688].



Se non fosse stata la leggenda della santità e del martirio,
sufficiente di per sè ad occupare le fantasie,
un'altra leggenda sarebbe forse sorta intorno al nome
di Boezio, ancor essa molto consentanea ai gusti e alle
tendenze del medio evo, quella cioè del sapere e del potere
magico. Le ragioni da farla nascere non mancavano.
Una delle accuse lanciategli contro dai suoi nemici
si fu appunto l'accusa di magia, e da essa, come
dalle altre, Boezio si difese. In una di quelle famose epistole
scritte in nome di Teodorico[689], Cassiodoro fa a
Boezio grandissime lodi pel suo meraviglioso sapere, gli
raccomanda certi orologi da mandare a Gundibaldo, re
dei Burgundi, ricorda un serpe e alcuni uccelli con

sommo artifizio dal filosofo fabbricati. L'autore del poema
provenzale dice di lui:



No cuid qu'e Roma om de so saber fos;





e l'apocrifo libro De disciplina scholarium, fa dire allo
stesso Boezio come, per ragione di studio, passò diciott'anni
in Atene. Facilmente dunque avrebbe potuto sorgere
in Pavia, che si gloriava di conservarne le ossa,
una leggenda di Boezio mago, come una leggenda di
Virgilio mago era sorta in Napoli; ma a che sorgesse
si opponeva il fatto universalmente conosciuto che in
Pavia Boezio era stato relegato e chiuso in carcere e
ucciso da ultimo. Con questa qualità di paziente male
si sarebbe potuta accordare la qualità di mago: Boezio
mago sarebbe come Virgilio uscito miracolosamente dal
carcere e avrebbe delusi i suoi persecutori. Oltre di ciò,
a lui santo la qualità di mago sarebbe stata oramai disdicevole;
poteva ancora trasformarsi in mago il filosofo
Boezio, il martire San Severino più nol poteva.



Abbiamo veduto quali, secondo la leggenda, furono gli
ultimi casi del perseguitato; vediamo ora quale, secondo
la leggenda medesimamente, fu la fine del persecutore.
Questa fine, comechè da varii variamente narrata, è
degna dei misfatti che la provocano; essa è sempre considerata
come una giusta vendetta del cielo.



Notiamo anzi tutto uno stranissimo errore, ma tale
tuttavia che a fronte della scienza storica del medio evo
non sembrerà certamente eccessivo. Fredegario distingue
il Teodorico che fece morire Boezio da un altro, di cui,
facendo due persone di una, racconta la storia abbastanza

romanzesca. Di quel primo dice: «Theodoricus
cum Papam Romae Apostolicum virum Joannem sine
culpa morte damnasset, et Symmachum Patritium, nullis
causis existentibus itemque trucidavit, ira percussus divina,
a germano suo Gaiserico interficitur»[690]. Qui il
fatto narrato è falso, ma semplice e naturale; Procopio
comincia ad entrare nel meraviglioso. Racconta questo
storico[691] che, dopo aver fatto morire Boezio e Simmaco,
un giorno, a mensa, Teodorico credette di riconoscere
nella testa di un gran pesce che i donzelli gli
avevano posto dinnanzi, la testa di Simmaco, che lo guardava
torva e minacciosa. Ammalatosi pel terrore, narrò
ogni cosa al suo medico Elpidio, e, deplorando la commessa
ingiustizia, in brev'ora morì. Procopio soggiunge
benignamente che l'uccisione di Boezio e di Simmaco fu
la prima e l'ultima ingiustizia da Teodorico commessa.
Qui si parla di sola morte del corpo e non disperata;
ma questa non doveva sembrare punizione sufficiente a
quella Chiesa che serbava ancor viva la memoria delle
offese ricevuto dal principe eretico, e la leggenda ecclesiastica
inesorabile passa oltre a narrare della morte
dell'anima. Teodorico dev'esser dannato. Gregorio Magno
a cui, essendo pontefice, doveva sembrare immane la
colpa del re che aveva osato rinchiudere e far morire
in un carcere un vicario di Cristo, racconta[692], raccogliendolo
da altre bocche, il caso di un solitario

dell'isola di Lipari, che aveva veduto il papa Giovanni
e Simmaco precipitar Teodorico nella bocca di quel vulcano.
Ora è noto che le bocche dei vulcani erano universalmente
credute nel medio evo spiracoli dell'inferno.
Questa paurosa favola incontrò molto favore e si trova
ripetuta da infiniti. Valafredo Strabone forse vi allude
nel suo poemetto De imagine Tetrici, quando dice:



Tetricus Italicis quondam regnator in oris

multis ex opibus tantum sibi servat avarus

at secum infelix piceo spatiatur Averno,

cui nihil in mundo, nisi vix fama arida restat,

quamquam thermarum vulgus vada praeparet olli,

hoc sinc nec causa, nam omni maledicitur ore,

blasphemumque dei ipsius sententia mundi

ignibus aeternis magnaeque addicit abysso.





I ripetitori al vulcano dell'isola di Lipari sostituiscono
ora l'Etna, ora il Vesuvio[693]. A tal pena non fu condannato
del resto il solo Teodorico; parecchi altri ebbero
nella leggenda egual sorte, come, a ragion d'esempio,
Bertoldo V, duca di Zäringen, e Attone, vescovo di Magonza[694].







Altri narrano d'altri castighi. Giovanni da Verona, in
uno dei racconti che riferisce a tale proposito, fa che

Teodorico spiri l'anima in man dei demonii; ma prima
descrive la morte sua spaventosa, prodotta da inaudito
e formidabile morbo. Ricordati alcuni orrendi prodigi
che avvennero circa quel tempo, egli così si esprime[695]:
«Set omnipotens deus noluit pati ulterius ut fidei vere
cultores deprimerentur. Nam tyrannus Theodoricus, mox
ut sententiam contra catholicos dictavit, divina sententia
punitus est. Statim enim gravissimo ventris profluvio
egrotans, ad instar Arrii auctoris eius, intra triduum
omnia viscera cum pulmone, iecore et splene et aliis
precordis egessit, et die dominico, quo se credebat invadere
catholicorum ecclesias, regnum finivit, et animam
in manu demonum exalavit». Secondo certi racconti
germanici, Teodorico non sarebbe mai morto, ma sarebbe
solamente sparito in modo meraviglioso, e per virtù diabolica,
di tra i viventi. In una delle redazioni della
Vilkina Saga[696], il prodigio è narrato nel seguente
modo. Un giorno che Teodorico, essendo già vecchio,
ma valido ancora, s'era bagnato nel luogo che da lui
appunto prese il nome di bagno di Teodorico, uno dei
suoi famigli gridò: «laggiù corre un cavallo nero di
tanta bellezza e vigoria ch'io mai non vidi l'eguale».
Udite tali parole Teodorico balza fuori dell'acqua, si
copre alla meglio, e domanda che tosto gli sieno condotti
il suo proprio cavallo e i suoi cani. Ma tardando

questi a venire, egli salta sul cavallo nero, il quale tosto
si mette a fuggire più rapido di un uccello. Lo insegue,
ma indarno, con tutti i cani sguinzagliati, il miglior cavaliere
della scorta. Teodorico, sentendo essere nel cavallo
che lo invola alcunchè di soprannaturale, si sforza
di scendere, ma non gli vien fatto. Il cavaliere da lungi
gli grida: «Signore, perchè corri tu in cotal guisa, e
quando farai ritorno?» e quegli risponde: «È il diavolo
stesso che mi porta. Tornerò quando piacerà a Dio e
alla Vergine Maria». Da allora in poi di Teodorico non
s'ebbe più nuova; ma gli uomini di Germania dicono
essersi risaputo per visioni, che Dio e la Vergine, cui
egli ricordava nelle sue preghiere, gli usarono misericordia.
Secondo un vecchio poema tedesco, l'Etzels
Hofhaltung, ossia la Corte di Attila, Teodorico, per aver
bestemmiato Dio, fu, vivo ancora, rapito dal diavolo
sotto figura di un cavallo, e portato nella deserta Romania,
dove dovrà combattere coi serpenti sino al
giorno del giudizio[697]. Secondo un altro racconto tedesco,

quando furono morti tutti gli eroi dei Nibelunghi,
un nano si presentò a Teodorico e lo invitò a seguirlo.
Questi andò con lui, e nessuno mai ha più saputo s'egli
viva ancora, e in qual parte del mondo si trovi[698].
In alcuni luoghi di Germania il capo della Caccia furibonda,
il Cacciatore selvaggio (der wilde Jäger), è Berndietrich,
cioè Teodorico. In quella medesima forma appajono
parecchi altri grandi colpevoli; ma anche Artù,
Carlo Magno, Carlo V.[699].



In Germania la leggenda si mostrò in generale molto
indulgente per Teodorico: l'eroe sparisce invocando i
nomi di Dio e della Vergine; il suo castigo, non gravissimo,
durerà sino al dì del giudizio. In Italia, come già
per un esempio solenne abbiamo veduto, essa fu ben più
severa. E non poteva non essere, giacchè là dove cresceva
il grido della santità di Boezio, doveva crescere
parimente l'infamia di Teodorico, e il desiderio di ottenere
sopra costui più esemplare vendetta. La leggenda
del cavallo diabolico e rapitore nacque probabilmente
in Italia, d'onde passò in Germania, e quivi, incontrandosi
con tradizioni d'altra natura, e nelle quali suona
glorioso il nome di Teodorico, ebbe a temperar di necessità

il suo spirito d'odio e di vendetta. In Verona
Teodorico era creduto figlio del diavolo, e la leggenda
lo ricacciava all'inferno, ond'era uscito. Nella Historia
Imperialis di Giovanni da Verona si legge a tale proposito
il seguente curioso e notabile passo[700]: «Hic
est Theodoricus, quem Veronenses appellant Diatrichum[701],
de quo fabulose fertur a personis vulgaribus
quod fuit genitus a diabolo, et regnavit Verone, et fecit
fieri arenam veronensem; et postmodum, misso nuntio
ad infernum, recepit a patre suo diabolo equum unum
et canes, et dum hec munia Theodoricus accepisset tanto
gaudio repletus est, quod de balneo in quo lavabatur,
solum involutus linteamine, exiens, equum ascendit, et
statim nunquam comparuit, set per silvas adhuc de
nocte venari dicitur et persequi nimphas[702]». A canto
alla porta di San Zeno in Verona è un antico bassorilievo
il quale rappresenta e ricorda ancora questa fantastica
avventura, sebbene i versi latini che l'accompagnano

e lo spiegano non contengano il nome di Teodorico[703].



La Germania faceva di Teodorico, il prode guerriero,
uno degli eroi della sua epopea nazionale; ma in Italia
la Chiesa, secondando il sentimento della nazione, faceva
del principe barbaro ed eretico un dannato, e non ne
lasciava posare le ossa[704], mentre innalzava all'onor
degli altari il martire Boezio, detto l'ultimo dei Romani.
Con Boezio trionfavano congiuntamente il cattolicismo
e la romanità.







CAPITOLO XIX.
Gli dei di Roma.




Il medio evo, che serbò viva, se non fedele memoria
degl'imperatori, i quali avevan fatto di Roma la regina
del mondo, e degli scrittori che con l'opere l'avevano
illustrata, non poteva in tutto dimenticare quelle antiche
e fastose divinità sotto il cui patrocinio la città eterna
era nata e cresciuta a tanta gloria. Negli scrittori stessi
di cui si leggevano assiduamente e si trascrivevano i
libri, e massimamente poi nei poeti, ricorrono senza fine
i nomi degli dei, si narrano le mirabili storie del cielo,
si descrivono feste e pratiche religiose. Abbiam veduto
che alle Metamorfosi di Ovidio fu dato allora il nome
di Bibbia dei pagani, e che con quello di Martirologio
furono designati i Fasti.



Per ispegnere una religione la quale per secoli abbia
governato la coscienza e la vita ci vogliono i secoli;
anzi, a dir vero, essa non si spegne propriamente se
non in parte, mentre in parte si trasforma, e continua
a vivere, occulta, od assimilata alla nuova fede che la
tolse di seggio, e questa non consegue il trionfo definitivo
se non con rimettere, in parte, della sua originale schiettezza

ed alterarsi più o meno. Sinchè dura il periodo
acuto della lotta le due contrarie credenze rimangono
diligentemente sceverate; la più debole, se glielo imponga
la necessità dei tempi, si ritrae dalla vita pubblica, abbandona
i suoi santuarii, si fa clandestina; ma nel profondo
delle coscienze permane intera, ed è anzi fatta
più risoluta e più rigida dalla stessa contraddizione: la
più forte le subentra, e mentre recisamente nega il
dogma nemico, si afferma nel proprio carattere e si tiene
immune da ogni contagio. Ben altrimenti procedono le
cose quando all'èra della lotta astiosa sia succeduta l'èra
della pacifica diffusione e della confermazione ordinata.
Allora le due contrarie credenze vengono a più intimo
contatto, e negli spiriti, in cui l'una deve sostituirsi all'altra,
avvengono combinazioni e fusioni d'ogni maniera:
le memorie durano tenacissime e la sostituzione
non si fa mai intera ed assoluta.



Così appunto intravenne al cristianesimo e al paganesimo.
Cacciati dal cielo e dai templi, i numi di Roma
si raccolsero intorno ai lari dei loro fedeli; cacciati dalle
città si ritrassero nei boschi e nei campi; ma passarono
secoli e secoli e la figura sanguinosa del crocifisso non
riuscì a far dileguare interamente dinnanzi a sè quegli
splendidi fantasmi che le arti a gara avevano dotato di
tutte le seduzioni. Essi cedevano a poco a poco alla forza
vittoriosa che li incalzava, ma riapparivano spesso inopinatamente
nei luoghi dove avevano fatto già sì lunga
dimora, ed anche quando se n'erano dileguati per sempre,
lasciavano dietro a sè lungo strascico di memorie, e
di lontano esercitavano sulla nuova fede irresistibili influssi.







Una storia del cristianesimo, non quale appare nella
dogmatica ecclesiastica, ma quale si venne veramente
foggiando nella credenza popolare, mostrerebbe di che
natura e di che forza sieno stati quegli influssi; non
essendo questo il luogo per entrare in così lunga e
malagevole indagine, mi contenterò di alcuni brevi cenni,
che, se non altro, basteranno a caratterizzare il fenomeno.



Non si può negare che ad una mente educata nel
politeismo il dogma cristiano non dovesse parere assai
scarso di attrattive. Il Dio trino ed uno, posto ad incommensurabile
altezza sopra la umanità, imperscrutabile
e severo nella sua solitudine, facilmente atterriva chi
era uso a vedere un popolo intero di dei mescolarsi
continuamente cogli uomini, chi dei accoglieva sotto il
suo tetto e alla sua mensa. Se il nuovo convertito non
era, come nella più parte dei casi certamente non era,
uno spirito eletto, in cui la nuova verità trovava pronto
e facile consentimento, quanti dubbii, quanti terrori doveano
tener dietro alla conversione! Era quasi impossibile
che egli non provasse un senso di angustia e di
sfiducia, posto faccia a faccia con quel terribile giudice
che non si placava come gli dei delle genti per sacrificii
e per arti di sacerdoti. E non era stato ancora conferito
al ministro dell'altare l'ufficio d'intermediario perpetuo
tra Dio e il credente, e non era stata inventata ancora
la confessione auricolare. La chiesa catechizzante avvertì
il difetto e provvide: il culto di Maria fu un'utile
concessione fatta dal cristianesimo al paganesimo. Dopo
il decreto del concilio di Efeso che dichiarava la Vergine
essere madre di Dio, per molti cristiani la religione

consistette essenzialmente nel culto di lei, e i pagani, i
quali intendevano meglio assai questo culto che non
quello che si tributava a Dio, e nella Vergine vedevano
una specie di divinità più prossima alla terra, e più
simile a quelle che già avevano famigliari, ebbero maggiore
facilità a convertirsi[705]. Se non che quel culto
medesimo non potè serbarsi così puro come avrebbe
dovuto; i pagani, quasi senza avvedersene, trasfusero in
esso non poche pratiche della loro vecchia religione, e
nelle loro fantasie più d'un attributo di antiche divinità,
e più specialmente di Venere e di Diana, passò alla Vergine.
Tutti sanno quanto il culto di costei, in alcuni
paesi d'Europa, conservi ancora del pagano. Certe feste
della Madonna, soprattutto nel mezzogiorno d'Italia, sembrano
trarre la origine da antiche feste di Cerere, e
conservano ancora spiccatissimo il carattere primitivo.



Il culto dei santi, che sono come tanti mediatori tra
il cielo e la terra, agevolò ancor esso potentemente il
trapasso dal politeismo al cristianesimo. Per essi il cielo
si ripopolava in certo modo di semidei, i quali, non soltanto
potevano giovare grandemente agli uomini come
intercessori appo la Divinità suprema, ma ancora come
potenti elargitori di grazie per proprio conto. Essi prendevano
il posto delle singole divinità proscritte, ne ricevevano
gli attributi, ne adempievan gli ufficii, e fruivano
del culto una volta ad esse tributato. Come gli antichi
dei si erano distribuiti gli ufficii molteplici del governo

delle cose, così se li distribuirono i santi, ed ogni santo
ebbe un particolare còmpito ed esercitò un particolar
patrocinio[706]. Naturalmente ve n'ebbe anche qualcuno
che succedette nei cómpiti meno onorevoli di certe antiche
divinità, mentre altri pajono esser venuti su solamente
perchè provocati dalla esistenza di divinità al
cui culto non si voleva rinunziare, ovvero sono quelle
divinità medesime alquanto trasformate e designate con
altro nome[707]. Molte feste di santi, celebrate con riti
particolari dal popolo, altro non sono in origine che feste
pagane; e alcune delle solennità massime del calendario
cristiano si legano similmente con antiche solennità, tra
l'altre forse quella stessa principalissima del Natale,
come da parecchi fu sostenuto[708]. Così non picciola
parte del vinto paganesimo si trasfondeva nella nuova
religione[709].



Ho detto che le reminiscenze duravano tenacissime.

Nel 692 il concilio in Trullo biasima e vieta la celebrazione
di feste pagane ancora in vigore; ma poi per
lungo tempo, così in Oriente, come in Occidente, negli
atti dei concilii, nelle Vite dei Santi, in altre scritture
di sacro argomento, si trova fatto ricordo frequentissimo
di costumanze e di riti pagani, alla totale abolizione dei
quali indarno si affaticava la Chiesa. L'Indiculus superstitionum
et paganiarum, compilato dal concilio di
Leptines nel 743, e parecchi capitolari di Carlo Magno
mostrano come le antiche superstizioni ancora durassero
nell'VIII secolo. In quel secolo medesimo in Roma, e
proprio sulla piazza di San Pietro, si festeggiava ancora,
con riti pagani, pubblicamente, il primo giorno di Gennajo,
come si rileva da una epistola di San Bonifacio,
apostolo di Germania e vescovo di Magonza, al pontefice
Zaccaria[710], il quale in una sua risposta dice d'avere
abolita la detestabile usanza. Nel bel mezzo del secolo X
Attone II, vescovo di Vercelli, biasima le superstizioni
e le costumanze pagane che ancora a' suoi tempi si osservavano
dai contadini il primo di Gennajo, il primo
di Marzo, e nelle feste di San Giovanni e di San Pietro
e Paolo[711]. Cent'altre testimonianze simili a questa potrebbero
essere facilmente prodotte.



È noto quanti simboli e quante forme la mitologia
classica abbia fornito all'arte cristiana dei primi secoli.
Apollo, Bacco, Amore e Psiche, altre divinità, si veggono

raffigurate sopra gli antichi sarcofaghi cristiani, Amore
e Venere sopra gli anelli nuziali. Cristo si trova rappresentato
in figura di Giove, di Apollo, di Orfeo, di
Ercole; la Vergine Maria in figura di Venere. L'inferno
cristiano è interamente foggiato sul Tartaro pagano, e
col nome di Tartaro lo chiamano già Prudenzio[712],
Claudio Mario Vittore[713], altri fra gli scrittori ecclesiastici
più antichi, poi molti e molti nel medio evo. Le
pene furono immaginate, in parte almeno, ad imitazione
delle pene antiche. Si lasciarono scorrere per l'inferno
il Flegetonte, il Cocito, lo Stige; si mantennero ai loro
posti Caronte con la barca, Cerbero, i Centauri e gli
altri mostri[714]. Del Tartaro descritto da Virgilio sembra
ricordarsi Giacomino da Verona quando nei rozzi suoi
versi dipinge la città infernale, tutta murata di sassi e
di monti, solcata per lo mezzo da



                   aque entorbolae

Amare plui ke fel, de veneno mescene[715].





Nel Roman de la Rose si pongono ancora all'inferno

Issione, Tantalo, Sisifo, le Danaidi, Tizio[716]. Alano de
Insulis pone a dominare nelle tartaree sedi Erinni,
Aletto, Megera[717]. Che nell'inferno di Dante ricompajono
i fiumi del Tartaro e Cerbero e Minosse e le
Furie e Plutone è notissimo a tutti.



Non pochi nomi di antiche divinità rimanevano nella
tradizione, o facevano parte di certi nomi di luoghi; e
qua e là un resto di superstiziose credenze legavasi ad
essi, o a qualche reliquia non distrutta dal tempo. In
Sicilia le bocche vulcaniche, le quali, come ho già
detto, comunemente si credevano essere spiragli dell'inferno,
chiamavansi ollae Vulcani[718]. In Roma ad
ogni tempio antico si legavano i nomi di una o più
divinità, a cui, a ragione o a torto, si pretendeva che
quel tempio fosse stato dedicato[719]. In Firenze fu conservato
sino al XIV secolo un simulacro mutilato di Marte,

dal quale si credeva dipendere la salute della città[720].
L'antichissimo culto fallico, del cui perpetuarsi dolevasi
Sant'Agostino[721], passò nel medio evo, e dura ancora
ai giorni nostri, e nemmeno i nomi della oscena divinità
si perdettero. In sul principiare del secolo XII vigeva
ancora in Sassonia e in Lorena un culto di Pripelaga,
ossia di Priapo, e presentemente, nel centro della Francia,
si venera un Saint Phallier, il quale ha virtù di rendere
feconde le donne[722]. In una Vita di San Cesario,
vescovo di Arles, si fa menzione di un demonio chiamato
Dianum dai campagnuoli[723], e per lungo tempo
fu divulgata credenza in alcune parti di Europa che
Diana guidasse di notte la tregenda delle streghe. Nella
leggenda di San Niccolò si narra di un inganno che
Diana, cioè il diavolo, tentò di fare a certi naviganti che
andavano a visitare il santo[724].







In generale, la esistenza degli antichi dei non si nega,
ma si fa di essi altrettanti demonii, che, come tali,
possono mostrarsi agli uomini e nuocer loro, ed hanno
ancora, come ebbero in antico, templi e adoratori. Nei
romanzi del medio evo, specialmente francesi, le divinità
che si pretendono adorate dai Saraceni sono, insieme
con Maometto e Tervagante, Giove, Apollo, il
Baratro; ma in quelli che trattano soggetti antichi il
meraviglioso mitologico è, in genere, soppresso, o attenuato,
o umanizzato. Nel Tournoiement de l'Antechrist
d'Huon de Mery (XIII secolo) gli dei della mitologia figurano
in modo assai curioso nell'esercito dell'Anticristo[725].

Altri, seguendo la opinione antichissima, credevano che
gli antichi dei fossero stati uomini. Nel l. VIII, c. 21

delle Etimologie Isidoro di Siviglia, spiegando le origini
del paganesimo, dice che si cominciò con innalzare simulacri
agli uomini insigni per virtù e per valore, e
che poi i demonii si fecero adorare in quei simulacri.
Egli ricorda molte divinità e dà ragione dei nomi loro.
Tale dottrina trovasi anche largamente esposta nella
Fiorita d'Italia di Frate Guido da Pisa. Va da sè che
le nozioni intorno alle divinità di cui ricordavansi i
nomi, come intorno al culto prestato loro dagli antichi,
erano assai poco esatte, anzi molto fantastiche. Non sarà
fuor di luogo il riportare qui quanto a tale proposito si
legge nella Kaiserchronik[726].







Prima che credessero nel vero Dio i Romani adoravano
sette dei in onore dei sette giorni della settimana.
Chi non osservava il precetto religioso era, o affogato,
o bruciato vivo: da Roma quella fede si diffuse in tutto
il mondo. La domenica (sunintac, Sonntag, giorno del
sole) i Romani onoravano il sole con grandi processioni
e luminarie. Il lunedì i Romani sacrificavano alla luna,
e accendevano lampade in tutte le vie della città, e ciò
per ottenere da lei belle notti. In quel giorno si sacrificava
anche ad Apollo. Il martedì era sacro a Marte,
e in esso giorno si raccoglievano tutti i cavalieri, con
loro elmi ed usberghi, scudi e spade, e facevano sacrifizii
di gran pregio, e giostravano e torneavano, e le
belle dame erano spettatrici dei loro giuochi. Ciò facevano
essi per ottenere grazia da quel dio, che li rendesse
vittoriosi nelle loro guerre, e perchè credevano
che, protetti da lui, nessuno potesse loro nuocere. Il
mercoledì tutto il popolo si raccoglieva nel Foro (mercato),
dove, sopra una colonna, era una immagine di
Mercurio. I Romani usavano di offrire a questo dio una
parte di tutto quanto compravano o vendevano, affinchè
favorisse i loro mercati. Il giovedì si celebrava la festa
più solenne. C'era in Roma un tempio magnifico, tutto
sfavillante di oro, nel quale erano venti arcieri (di metallo)
e si faceva piovere per certe fistule. Esso era sacro
a Giove, un gran dio, e mai non si cessava di bruciarvi
incenso per fargli onore[727]. Il venerdì era sacro a

Venere, la quale aveva in Roma un tempio sontuoso,
ornamento della intera città. Qui usavano le meretrici,
e i dissoluti; e ricchi, o poveri che costoro si fossero,
vi trovavano buona accoglienza; ma gl'incorrotti e le
vergini non vi dovevano entrare. Il sabato finalmente
si celebrava la festa di Saturno e di tutti i diavoli, a
cui era consacrato un pomposo tempio, chiamato Rotonda.
Quando avevano fatte in esso le loro preghiere,
i Romani si davano al bel tempo e agli spassi, e ognuno
cercava di mostrarsi nei giuochi da più degli altri e di
farsi onore. Il tempio fu da papa Bonifacio intitolato
alla Vergine. Noi abbiam già veduto che, secondo un
racconto dei Mirabilia, il Pantheon era sacro a Cibele
e a tutti i demonii[728]. Secondo Enenkel, il quale ripete,
derivandole dalla Kaiserchronik, tutte queste favole
intorno agli dei che i Romani adoravano, la Rotonda
era sacra a Venere, e ci si trovavano dugento e più
letti apparecchiati[729].







Ma la divinità pagana di cui si serbò più accesa la
ricordanza nel medio evo fu Venere: il suo mito allora,
non solamente non è dimenticato, ma è ancora vivo ed
operoso nella coscienza del popolo, e si arricchisce di
nuove finzioni. Contro nessuna delle antiche divinità si
mostrò così ostile il sentimento e così sollecita l'opera
distruttrice dei primitivi cristiani come contro Venere:
nessuno degli altri numi offendeva al par di lei il pudore
della coscienza cristiana. Ma proporzionato all'odio dei
nemici era l'amor dei seguaci, e il culto di Venere fu
uno degli ultimi a sparire dalla faccia dell'Europa convertita
alla nuova fede. Non si dimentichi che la dea
degli amori passava per essere la madre di quell'Enea
da cui riconosceva Roma le sue origini; che in Roma
stessa, e nelle province, i templi a lei dedicati erano
sempre tra i più sontuosi[730], e che finalmente il suo

culto doveva tornare in ispecial modo gradito alla corrotta
società dei primi secoli dell'impero. Venere aveva
osato di far sovrapporre al monte dove si consumò la
passione di Cristo un nefando suo tempio, che fu distrutto
per ordine di Sant'Elena, madre di Costantino. Nel VII
secolo, quando della grandezza romana durava appena
una confusa reminiscenza, il culto di lei tuttavia fioriva
in Gallia, e certo anche in altre province dell'antico
impero; nel IX i Mainoti della Laconia adoravano ancora
ostinatamente Venere e Nettuno[731]. In qualche parte
d'Italia si professa un culto per una Santa Venere ignota,
sotto alle cui sembianze si nasconde forse l'antica divinità.
Costantino Copronimo (719-75) fu accusato di avere
in conto di divinità e di adorare Venere[732]. Lo scelerato
papa Giovanni XII (956-64), se sono vere certe
accuse che gli furono mosse contro, aveva in costume
d'invocare Giove e Venere[733]; e il re Ugo di Francia,
che finì santamente nel 947, in un convento di Arles,
una vita piena di nefandezze, pare che avesse una
grande ammirazione per le divinità dei gentili, giacchè
a tre sue concubine aveva imposti i nomi di Giunone,
Venere, Semele[734].



Del culto poetico che il medio evo tributò a Venere
si potrebbe scrivere una lunga dissertazione. Nella poesia

dei Goliardi le prove di esso ricorrono ad ogni passo[735].
Nella Confessio Goliae si dice[736]:



quicquid Venus imperat labor est suavis,

quae numquam in cordibus habitat ignavis.





Nelle Stanze dell'Arciprete di Hita ha parte di rilievo
Venere, di madre tramutata in isposa di Amore,



Señora doña Venus muger de don Amor[737].





Nel Roman de la Rose Venere è descritta nel seguente
modo[738]:



Ce est la mère au diex d'Amors,

Qui a secoru maint amant.

Ele tint un brandon flamant

En sa main destre, dont la flame

A eschauffée mainte dame.

El fu si cointe et si tifée,



El resembloit déesse ou fée:

Du grant ator que ele avoit,

Bien puet cognoistre qui la voit,

Qu'el n'ert pas de religion.

Ne feré or pas mencion

De sa robe et de son oré,

Ne de son trecéor doré,

Ne de fermail, ne de corroie,

Espoir que trop i demorroie;

Mès bien sachiés certainement

Qu'ele fu cointe durement,

Et si n'ot point en li d'orgueil.





In un poemetto francese del XIII secolo, intitolato De
Venus la deesse d'amor[739], Venere, che viene in
soccorso di un amante infelice, cavalca una mula meravigliosa,
di varii colori, con bardatura e fornimenti di
grandissimo pregio. Gli uccelletti ajutano la dea a salire in
sella e la raccomandano a Dio[740]. In un poemetto italiano
intitolato La visione di Venus[741] Venere apparisce
la notte a guisa d'angioletto a un suo fedele. Sovente in
compagnia di Venere comparisce Cupido, e quanto spesso
poi questi comparisca da solo, e in quante diverse guise
non fa mestieri di ricordare[742]. Nei sogni dell'astrologia

i pianeti esercitarono influssi convenienti all'indole
delle divinità di cui portavano i nomi, e chi nasceva
sotto l'influsso di Venere era naturalmente inclinato all'amore[743].
A tale proposito si nota che il nome di Venere
significa lussuria. Matfre Ermengaud, discorrendo dei
pianeti, dice[744]:



  Le quins planeta dissenden

Es dig Venus propriamen,

Que vol dire luxuria.





E il Dil des Planètes similmente:



Le vendredi vient de Venus:

Venus sénefie luxure[745].





Non è egli curioso che Dante, dopo aver ripreso l'errore
degli antichi, i quali credettero



Che la bella Ciprigna il folle amore

Raggiasse, volta nel terzo epiciclo[746],









ponga appunto nel pianeta di Venere le anime beate di
coloro che in vita furono proclivi all'amore?



Ma, come ho già accennato, Venere non vive nel medio
evo solamente nelle tradizioni classiche della poesia;
essa vive ancora, fatto ben più importante per noi, nella
memoria e nella credenza del popolo, e vi genera nuovi
miti. Se non che, mutate di pianta le condizioni dei
tempi, e trasformato lo spirito, questi miti non sono più
sereni ed amabili, quali sarebbero convenuti alla madre
gioconda degli amori, ma inquieti e paurosi, quali convenivano
oramai a colei che la nuova religione aveva,
già da gran tempo, precipitata dal suo seggio di gloria.
Venere ha patito la sorte di tutti gli altri dei, e si è
trasformata in demonio; ma nel demonio che la nuova
fede ha dannato agli abissi, e che reca in fronte il
marchio della riprovazione, si riconosce ancora l'antica
bellezza, e si ritrova il fascino delle seduzioni irresistibili.



Nell'Anticlaudianus Alano de Insulis introduce Venere
moribonda a ricordare le proprie imprese e a deplorare
la perdita dell'antica potenza[747]; ma era un errore il
suo: Venere aveva ancora lunghi anni da vivere, e la
sua potenza era tuttavia formidabile. Come or ora vedremo,

si poteva prendere alla lettera l'avvertimento
che un ignoto lasciò scritto in un codice antico dell'Escuriale[748]:



Sub Veneris latere debet nemo latere

Nam mala Venere plurima devenere.





Venere, la più potente delle divinità, era divenuta un
potentissimo demonio[749].



Ed ecco presentarcisi due delle più belle, immaginose
e significative leggende che il genio del medio evo abbia
create; quella celeberrima di Tannhäuser; e l'altra,
assai meno nota, ma non però meno curiosa, del giovane
patrizio di Roma. Cominciamo da questa.



Il più antico scrittore che la narri, senza però dire
a quali fonti attinga, è il cronista inglese Guglielmo di
Malmesbury, il quale fioriva intorno al mezzo del XII
secolo. Ecco, tradotto, il suo racconto[750]. Un giovane
cittadino romano, ricco di molto censo, e nato d'illustre
famiglia senatoria, avendo condotto moglie, invitò gli
amici a banchetto. Levate le mense, e stimolata coi vini
più spiritosi l'ilarità, uscirono i commensali in un prato,
desiderosi di alleggerire danzando, o sbalestrando, o in
altri giuochi esercitando il corpo, gli stomachi aggravati

dal cibo. Lo sposo, re del convito, e maestro del giuoco,
chiese una palla, e trattosi l'anello nuziale, lo appose
al dito steso di una statua di bronzo ch'era ivi presso.
Ma poichè tutti i compagni, giocando, in lui solo inveivano,
affannato ed acceso si ritrasse primo dal campo,
e volendo riavere il suo anello trovò piegato sulla palma
della mano il dito della statua. Avendo quivi penato un
pezzo senza potere, nè strappare l'anello, nè frangere
il dito, taciuta la cosa ai compagni, affinchè, lui presente,
nol deridessero, o, assente, non involassero l'anello,
in silenzio se ne partì. Tornatovi poscia con alcuni suoi
familiari a notte scura, ebbe a stupire vedendo raddirizzato
il dito e tolto l'anello. Tuttavia, dissimulato il
danno, si lasciò dalle carezze della sposa rasserenare,
e, giunta l'ora di coricarsi, si adagiò accanto a lei. Ma,
come appena si fu adagiato, sentì alcun che di nebuloso
e denso voltolarsi fra sè e lei, la qual cosa si poteva
sentire, ma non vedere. Vietatogli da tale impedimento
l'amplesso, udì una voce che diceva: «Giaciti meco,
dacchè oggi pure tu m'hai sposata. Io sono Venere, a
cui tu ponesti l'anello in dito; io ho l'anello in poter
mio, e più nol renderò». Spaventato da tanto prodigio,
nulla osò, nulla potè rispondere il giovane, e passò insonne
la intera notte, esaminando tacitamente nell'animo
il caso. Corse gran tempo, e in qualunque ora tentasse
egli di accostarsi alla sposa, sempre sentiva e udiva il
medesimo; del rimanente era validissimo e atto a checchessia.
Finalmente, mosso dalle querele della moglie,
scoperse ogni cosa ai parenti, i quali, avuto consiglio
fra loro, ne informarono un prete suburbano per nome
Palumbo. Aveva costui virtù di suscitare per arte di

negromanzia figure magiche, e d'incutere terrore nei
demonii, facendoli servire a quale officio più gli piacesse.
Pattuita pertanto la mercede, che doveva esser
grande, e tale da riempiergli d'oro la borsa quand'egli
fosse riuscito a far congiungere gli sposi, usò il supremo
dell'arte sua, e composta una epistola, diedela al giovane
dicendo: «Va alla tale ora di notte al crocicchio,
dove la via si divide in quattro, e poni mente a ciò
che tu vedrai. Passeranno di colà molte figure umane,
d'ambo i sessi, d'ogni età, d'ogni grado e condizione,
alcune a cavallo, altre a piede, quali con la fronte volta
alla terra, quali col ciglio superbamente levato, e quante
sono insomma le forme e le sembianze dell'allegrezza
e della tristezza, tutte le potrai vedere espresse nei volti e
nei gesti loro. Non favellare a nessuna, quando pure esse
favellino a te. Seguirà quella turba uno di maggiore
statura degli altri e più corpulento, sedente in un carro:
a lui porgi silenzioso l'epistola, e incontanente sarà appagato
il tuo desiderio, purchè tu faccia tanto d'essere
d'animo risoluto». Il giovine si avvia, come gli era
stato prescritto, e stando la notte a ciel sereno, sperimenta
la verità di quanto avevagli detto il prete, chè
nulla non mancò alle promesse. Fra gli altri che di là
passavano vide sopra una mula una donna vestita a
uso di meretrice, sparsi i capelli giù per le spalle, e
stretti in capo da un'aurea benda. Teneva colei in mano
una verga d'oro, con la quale governava la cavalcatura,
e per la tenuità delle vesti mostrandosi quasi ignuda,
faceva ostentazione d'atti impudichi. Che più? L'ultimo,
che pareva il signore, ficcando i terribili occhi nel
giovane, dal carro superbo, tutto composto di smeraldi

e di perle, chiede la causa del suo venire; ma
quegli, nulla rispondendo, stesa la mano, porge la epistola.
Il demonio, non osando disprezzare il noto suggello,
legge lo scritto, e tosto, levate le braccia al
cielo, «Dio onnipotente», esclama, «insino a quando
soffrirai tu la iniquità di Palumbo?» E senza por tempo
in mezzo mandò due de' suoi satelliti perchè ritogliessero
a Venere l'anello, la quale, dopo molto contrastare,
finalmente lo rese. Così il giovane, venuto a capo del
suo desiderio, potè finalmente godere dei sospirati amori;
ma Palumbo, com'ebbe udito la lagnanza che di lui il
demonio aveva mossa a Dio, intese esser prossima la
sua fine; per la qual cosa, fattisi di suo arbitrio troncar
tutti i membri, morì con miserevole penitenza, avendo
confessato al papa e a tutto il popolo le inaudite sue
sceleraggini. Guglielmo conchiude la sua narrazione dicendo
come ancora al tempo suo, in Roma, e in tutta
la circostante provincia, le madri raccontassero tale
storia ai figliuoli, affinchè ne fosse tramandata ai posteri
la memoria.



L'immaginosa leggenda, appropriata quanto altra mai
al gusto e alle credenze dei tempi, si divulgò per
tutta l'Europa, e fu raccolta e rinarrata da molti altri
scrittori, tra' quali basterà ricordare Vincenzo Bellovacense[751],
Matteo di Westminster[752], Radulfo da Diceto[753],
Enrico di Knyghton[754], Giovanni

Bromton[755]. Guglielmo di Malmesbury, da cui direttamente
o indirettamente attinsero tutti costoro, non dà nessuna
indicazione circa il tempo in cui si suppone avvenuta
la strana avventura; non così quelli che vennero dopo
di lui. Vincenzo Bellovacense la dice avvenuta circa
l'anno dodicesimo dell'impero di Enrico III, ossia intorno
al 1050, Matteo di Westminster nel 1058, Radulfo da
Diceto nel 1036, Giovanni Bromton nell'ultimo anno di
Edoardo il Confessore, ossia nel 1066, e circa quel medesimo
tempo Enrico di Knyghton. Inoltre Guglielmo
tace il nome del giovane e della sposa, che da Giovanni
Bromton sono chiamati Lucio ed Eugenia. Enrico di
Knyghton dà al giovane il nome di Luciano.



Fermiamoci alquanto ad esaminare il racconto di Guglielmo
di Malmesbury, a rilevarne lo spirito, a sceverarne
gli elementi. Anzi tutto egli dà la leggenda come
italiana, afferma che si raccontava comunemente a' suoi
tempi in Roma e nel circostante territorio, e noi non
abbiamo ragione per mettere in dubbio le sue parole,
sebbene sia ragionevole il credere che, una volta uscita
d'Italia, la leggenda mutasse alcun poco l'indole primitiva
e ricevesse qualche nuovo elemento.



Il carattere che in esse presenta Venere merita di
essere attentamente considerato. Venere è un demonio,
ma tale tuttavia che, non solo non ha in sè la orridezza,

ma nemmeno la consueta ferità e malignità diabolica.
Essa è innamorata, e vuol fruire dell'amor suo:
non usa nessuna violenza al giovine, nè sfoga l'ira sua
sulla sposa; ma si oppone a che il matrimonio sia da
essi consumato, e si fa forte del suo diritto, che pretende
siale stato conferito dal giovane mediante l'anello.
Ricorderò a tale proposito come nel medio evo il solo
sposo desse l'anello alla sposa, e come per antichissimo
diritto romano lo sposo che avesse donato alla sposa
l'anulus pronubus si considerasse regolarmente impegnato.
E notisi che nel concetto della leggenda Venere
non si prevale artificiosamente di un atto per se medesimo
insignificante, e a cui ella fingerebbe di dare la
forza che in realtà non può avere: l'anello di cui ella
è in possesso le conferisce il diritto, e per farla chetare
bisogna ritorle l'anello. Così non si poteva ricuperar
dall'inferno chi avesse venduta l'anima al diavolo se
prima non si riaveva la scritta del contratto. Ora, in
questa bella, dolce e appassionata figura di demonio, che
noi ritroveremo di bel nuovo più oltre, splende, o m'inganno,
un riflesso dell'antica divinità. La Venere medievale
innamorata del giovane patrizio romano fa ripensare
alla Venere antica innamorata di Adone. Un concetto,
direi così benevolo, di Venere, non poteva sorgere
che a medio evo avanzato, spenti i ricordi della lunga
ed asprissima lotta fra cristianesimo e paganesimo, e
ridischiuso il senso al prestigio della bellezza antica. In
tempi di lotte ancora accese, o di ancor desti sospetti, il
demonio Venere sarebbe stato dipinto con più foschi colori.
Prospero Aquilano, morto nel 463, racconta nel suo

trattato De promissionibus et praedictionibus Dei[756]
la curiosa storia di una fanciulla cristiana, la quale,
per aver osato di paragonarsi con una statua di Venere
in Cartagine, fu, per opera diabolica, affetta di
tale una malattia nella gola che per lo spazio di
settanta giorni non potè prendere cibo veruno, fino a
che, condotta in chiesa, e fatta partecipe della comunione,
fu liberata.



Veniamo alla statua. L'antichità, oltre a quello famoso
di Pigmalione, narra parecchi casi di persone che s'innamorarono
di statue, casi che non hanno relazione col
nostro[757]. Luciano, Plinio, Valerio Massimo, Clemente
Alessandrino fanno ricordo di un giovane che, innamoratosi
della Venere di Prassitele in Gnido, sfogò sopra
di lei la propria libidine; ma la dea non si commosse,
pare, alle prove della sua passione. Nella leggenda nostra
il giovane non è punto innamorato della statua, ma la
statua è evidentemente concepita come un idolo, ossia
come il simulacro di una divinità, legato a lei con
una specie di vincolo arcano e vitale, per modo che la
promessa fatta ad esso valga come fatta alla divinità
che rappresenta. Il caposaldo della leggenda dev'essere
appunto una statua esistita in Roma, e nulla v'è che
contrasti a questa congettura. I cristiani non distrussero
tutti i simulacri di antichi numi che poterono avere
nelle mani; essi dovevano muovere guerra più aspra a

quelli delle divinità impudiche, in particolar modo a
quelli di Venere, come pare che già facesse Costantino
Magno[758]; ma anche di questi molti se ne salvarono.
Può darsi che nell'XI secolo una statua di Venere sia
stata ritrovata in Roma, e abbia dato origine e argomento
alla leggenda: se si ha da credere a Ranulfo
Higden, o a quel Gregorio della cui autorità egli si
prevale, una tale statua si ammirava veramente in
Roma nel XIII secolo. Ecco in qual modo egli la descrive[759]:
«Fuit et imago Veneris eo modo quo quondam
nudo corpore Paridi se ostendebat, ita artificiose
composita ut in niveo imaginis ore sanguis recens
natare videretur». Salvo la esagerazione di quest'ultime
parole, nel resto non è nulla che non possa essere
agevolmente creduto. S'immagini ora che un tale
ritrovamento veramente fosse avvenuto nell'XI secolo in
Roma. Le reminiscenze dell'antichità non erano in tutto
spente; si sapeva ancora chi fosse stata Venere, quale
fosse stato il suo ufficio, e forse nella plebe durava ancora
qualche tradizione, qualche pratica superstiziosa
dell'antico culto. La statua fu ammirata per la sua bellezza,
ma fu in pari tempo guardata con sospetto, come
quella a cui poteva andar congiunta tuttavia una misteriosa
potenza. S'immagini che, presso al luogo dov'essa
fu collocata, la felicità di due giovani sposi sia stata turbata
da un accidente naturalissimo, ma che molto spesso
nel medio evo fu creduto effetto di malìe; assai agevolmente

se ne poteva far ricadere la colpa su quella
statua di Venere; e poichè a esercitare quelle malie la
gelosia era motivo principalissimo, si poteva immaginare
che Venere fosse innamorata del giovane e gelosa. L'anello
posto in dito alla statua può esser fatto vero, può
essere fatto immaginario, ideato per dare al tutto più
consistenza; e la guarigione del giovane può essere succeduta
ad alcune pratiche magiche poste in opera per
ottenerla. La leggenda sarebbesi formata così in modo
assai facile e spontaneo, e nulla v'è nelle sue parti essenziali
che possa legittimamente far dubitare dell'origine
italiana. Il Baring-Gould sostiene[760] che la particolarità
dell'anello fu suggerita da credenze religiose
dei popoli teutonici e scandinavi, e ricorda che la dea
Freya si rappresentava con un anello in mano, e ricorda
un mito della dea Thorgerda Hörgabruda, la quale non
si lascia togliere un anello dal braccio; ma non v'è
nessuna necessità di ricorrere a così remote origini.



La tregenda descritta da Guglielmo di Malmesbury ha
molti riscontri. In Germania e in Francia chi vedeva
passare il wildes Heer, o la maisnie Hallequin, doveva,
come il giovine Romano, serbare il più profondo silenzio.
Vedervi mescolata Venere non deve fare meraviglia.
Sant'Agostino fa ricordo di una credenza[761], secondo
la quale le streghe si riunivano la notte guidate dal Demonio,
da Diana, da Minerva e da Erodiade, e tale credenza
si conservò a lungo nel medio evo. L'esercito

furibondo in Germania qualche volta è capitanato da
Holda che si confuse con Venere[762], qualche volta
dallo stesso demonio[763], e tra le incisioni che adornano
i Sermones et varii tractatus di Geiler von Keisersberg,
nella edizione che se ne fece a Strasburgo nel 1508, una
ve n'ha che rappresenta il duce dell'esercito seduto in
un carro, come nel racconto di Guglielmo. Nella leggenda
di San Basilio, vescovo di Cesarea, si narra di un mago
che diede a uno schiavo una epistola per il diavolo;
con essa lo schiavo doveva ottenere che fosse soddisfatto
certo suo desiderio. Ciò che nel racconto di Guglielmo
si dice della penitenza e della morte di Palumbo ricorda
quanto della penitenza e della morte di Gerberto fu
narrato dalla leggenda.



La Kaiserchronik contiene[764] un lungo racconto, indipendente
da quello di Guglielmo, e in cui l'avventura
testè narrata si fa accadere bensì in Roma, ma ai tempi
dell'imperatore Teodosio, e con particolarità che altrove
non si hanno. Eccone in breve la sostanza. C'erano in
Roma due giovani fratelli adoratori degl'idoli. Una volta
che l'uno di essi, per nome Astrolabio, giocava alla palla
con alcuni compagni, avvenne che la palla andò a cadere
dietro il muro antico di un tempio. Astrolabio diè
la scalata al muro, e quando fu dall'altra parte vide
una statua bellissima che gli fe' cenno con la mano. Era
quella una statua di Venere. Il giovane preso da subitanea

ed irresistibile passione, si tolse di dito l'anello, e
lo diede alla statua in pegno di perpetuo amore. I compagni
suoi, entrati con violenza, contro il volere dei sacerdoti,
nel tempio, lo ritrovarono assai tramutato; egli
non fece parola di quanto gli era occorso; ma tutto
pieno del suo diabolico amore, da quell'ora non bevve,
non mangiò, non dormì più, e tutti temettero che presta
morte lo dovesse incogliere. Un giorno il giovane innamorato
si fece animo, andò a trovare Eusebio, il cappellano
dell'imperatore, e narratogli il caso, gli chiese
consiglio ed ajuto. Eusebio da giovane aveva studiato
negromanzia ed era assai versato in quest'arte. Egli
evocò il diavolo e gl'ingiunse di riportargli l'anello che
il giovane aveva donato alla statua; ma non potendo
ottener ciò, si fece portare egli stesso all'inferno, e non
senza molta fatica ricuperò l'anello. Da ultimo costrinse
il diavolo a svelargli in che fosse riposta la maligna potenza
della statua: questa potenza era procacciata da
certe erbe nascoste sotto di essa. Risaputa la cosa, il papa
Ignazio fece consacrare la statua in onore di San Michele[765].
Il giovane guarì, e insieme con molti altri
ricevette il battesimo.



Questo racconto non è certo meno antico di quello di
Guglielmo, e tutt'a due debbono considerarsi come versioni
diverse di uno stesso tema leggendario. Tuttavia
la versione dello storico inglese mi sembra dover essere

la più genuina: ciò che, per tacer di altro, nel racconto
tedesco si dice delle erbe magiche nascoste sotto la
statua, rende inutile l'anello dato in pegno, e guasta
tutto il concetto della leggenda.



Nelle favole demonologiche del medio evo, e più particolarmente
in quelle dei succubi, si potrebbero trovare
alla leggenda di Venere innamorata parecchi riscontri.
Ettore Boezio racconta il caso di un bellissimo adolescente
che per molti mesi fu perseguitato da un succubo,
bellissimo anch'esso, il quale, ogni notte, penetrava,
tuttochè fossero chiuse le porte, nella stanza di lui, e
con blandizie lo provocava all'amplesso[766]. Cesario di
Heisterbach racconta la storia seguente[767]. Un mago
di Toledo fu richiesto da certi scolari svevi e bavaresi
di dar loro un saggio dell'arte sua. Non essendogli stato
possibile di scusarsi, egli li condusse in un campo, tracciò
loro intorno con una spada un cerchio, e severamente
ammonitili di non uscirne, e di non dar cosa alcuna a
coloro che erano per comparire, come pure di nulla
accettare da essi, evocò i demonii. Tosto compajono
questi in figura di cavalieri, e con varii giuochi si studiano
di allettare i giovani a uscire dal cerchio. Tornata
vana la prova, ricompajono in figura di avvenenti e
procaci fanciulle, e danzando rinnovano le provocazioni.
Uno di essi, con usare più lenocinii degli altri, e con
isporgere un anello d'oro, riesce a trarre uno dei giovani
fuori del cerchio, e incontanente sparisce con lui,

e spariscono ancora tutti gli altri demonii. Minacciato
nella vita dai compagni dell'incauto, il mago ricorre al
principe dei demonii, il quale convocato il concilio infernale,
dopo molto discutere ordina che il giovane sia
rimesso in libertà.



Ma il riscontro più curioso alla leggenda nostra lo
porge un'altra leggenda del medio evo, nella quale, rimanendo
invariate molte delle altre particolarità, alla
dea Venere si sostituisce la Vergine Maria. Non saprei
chi possa essere stato il primo a riferirla, ma Vincenzo
Bellovacense, che, come s'è veduto, riferisce anche
l'altra, la narra nei seguenti termini[768]. Alcuni giovani
chierici giocavano alla palla dinnanzi a una chiesa.
L'uno di essi, temendo che nel giuoco non gli si avesse
a spezzare un anello che in pegno di carnale amore gli
aveva donato l'amica, entrò in chiesa per quivi deporlo;
ma veduta una bellissima immagine della Vergine, le
s'inginocchiò davanti, e salutatala, disse: «Veramente
sei tu più bella assai di colei che mi diè quest'anello,
e però io rinuncio a lei, e faccio proposito di servire e
di amare te sola, a patto che tu me ne ricambii con
l'amor tuo». Profferite tali parole, il giovane si tolse l'anello,
e lo inserì nel dito steso della statua, la quale,
volendo mostrare di accettare il patto, ripiegò il dito.
Meravigliato il giovane, chiama i compagni e narra loro
l'accaduto, ed essi lo esortano a rinunziare al mondo e
a dedicarsi tutto al servizio della madre di Dio. Ma il
giovane, traviato dalle ricchezze, dopo non molto, mentendo

alla fatta promessa, condusse moglie. Ed ecco, la
prima notte delle nozze, apparire al dormiente per ben
due volte la Vergine, rimproverargli la mancata fede,
mostrargli l'anello, minacciargli severissimo castigo. Colto
da paura e da pentimento, quella medesima notte abbandonò
il giovane ogni cosa sua, e si ritrasse a vivere in
un eremo, dove per fin che gli durò la vita servì alla
sua signora ed amica.



Questa medesima storia si trova pure narrata da Jacob
van Maerlant nello Spigel historiael, nello Speculum
exemplorum, da Pelbarto nello Stellarium coronae
gloriosissime Virginis[769], da Gualtiero di Coinsi nei
Miracles de Nostre Dame[770], e da altri parecchi. Ma
assai probabilmente essa altro non è che una versione
raffazzonata di una leggenda più antica, e raffazzonata
a imitazione di quella di Venere. Pottone o Bottone,
abate Prunvenigense, il quale fiorì nel XII secolo, narra
nel c. XVI del suo Liber de miraculis sanctae Dei genitricis
Mariae[771], il caso di un chierico di Pisa, molto

devoto della Vergine, il quale, essendosi lasciato indurre
a tor moglie, fu dalla Vergine, in una chiesa, aspramente
rimproverato, dopodichè egli abbandonò ogni
cosa, e benchè nessuno sapesse mai dove andasse a riparare,
si credette che si fosse tutto consacrato al servizio
di Dio e della madre sua. In questo racconto, nè
del giuoco della palla, nè dell'anello si fa menomamente
ricordo. Storie di matrimonii mistici di giovani con la
Vergine, come anche di gravi punizioni da questa inflitte
ai mancatori di fede, non sono rare nel medio evo.
Tommaso Cantipratense una ne racconta in cui la Vergine
fa morire un giovane a lei devoto il giorno stesso
in cui egli deve tor moglie[772]. Una leggenda che ha
qualche somiglianza con quella del chierico e della Vergine
si racconta anche di Sant'Agnese[773].







Veniamo ora alla leggenda di Tannhäuser.



In un monte della selvosa Turingia, il quale da tempo
immemorabile, è chiamato l'Hörselberg, s'apre in luogo
precipitoso ed impervio una profonda caverna, dalla cui
bocca, forse per moti incomposti d'acque sotterranee,
prorompono strani e formidabili fragori. Per questa ragione,
appo gli scrittori latini dei passati secoli, il monte
si trova indicato col nome di Mons horrisonus, e risale
forse a remotissima antichità la popolare credenza, viva
tuttora, che fa di quella bocca uno spiraglio dell'inferno.
Ma da essa non solamente rumori spaventosi, qualche
volta si udivano uscire anche gli echi soavi di musiche
lontane, e spesso sul suo limitare si vedevano belle e
provocanti immagini di donne che allettavano i viandanti
a seguirle. Dentro a quel monte Venere aveva la
sua corte e la sua numerosa brigata.



Un nobile cavaliere di Franconia, per nome Tannhäuser,
vassallo d'amore, e trovatore lodato di rime,
passava una volta davanti alla misteriosa caverna, quando,
in sulla entrata di essa, vide una donna d'incomparabile
bellezza, che con voce ammaliante e atti di seduzione
lo invitava a sè. Altri non era costei che la stessa Venere,
Frau Venus. A dispetto degli avvertimenti della
coscienza, Tannhäuser, attonito, affascinato, segue i passi
dell'innamorato demone, e con esso discende nelle viscere
della terra. Quivi lo attende una vita di gaudii

ineffabili, quante squisitezze sa immaginare l'amor più
sollecito, quanti portenti sa compiere un'arte a cui gli
elementi obbediscono. Ma passan più mesi; è trascorso
un anno, e Tannhäuser, dalla cui mente cominciano a
dileguarsi i vapori della lunga ebbrezza, pensa al suo
errore, sente le crescenti punture del rimorso e il terrore
della eterna dannazione, ridesidera la libertà e la
compagnia dei suoi simili. Con l'ajuto della Vergine
Maria, da lui invocata, riesce a fuggire dalla perigliosa
dimora, e messosi in via, a quanti preti incontra si confessa
e chiede l'assoluzione. Ma tutti, spaventati della
immanità della colpa, lo rimandano al papa, che ha la
suprema potestà di sciogliere e di legare. Tannhäuser
va a Roma, si getta ai piedi di papa Urbano IV, implora
perdono e benedizione; ma il papa, tradendo il suo ministero,
lo respinge duramente e gli dice: «Quando quest'arida
verga ch'io ho tra le mani rinverdirà e fiorirà
allora ti assolverò dal tuo peccato». Tannhäuser, come
la disperazione lo consiglia, rinunzia alla incominciata
penitenza, e ritorna alla sua caverna, a Venere, ai suoi
esecrabili amori. Intanto, per subitaneo miracolo, fiorisce
la verga tra le mani del papa, che, atterrito e pentito,
manda messi per tutta la cristianità a cercar novella
del peccatore; ma tardo troppo è il suo zelo e tarda
ogni indagine: Tannhäuser è dato per tutti i secoli in
potestà di Venere.



Il caso mirabile si suppone seguito circa l'anno 1260,
nel bel mezzo della Germania fatta già da più secoli
cristiana. Divulgato prima, e con pertinace memoria,
dalla poesia popolare, fu rinarrato da un secolo in qua,
con molta varietà di sentimenti e d'intenzione, da parecchi

poeti tedeschi, fra gli altri dal romantico Tieck,
e da quell'Heine il cui temperamento poetico non si può
con un solo epiteto definire[774].



La leggenda di Tannhäuser è genuinamente tedesca;
ma la immaginazione di un monte, supposto asilo di Venere,
non è forse tale in origine. Essa si trova anche
in Italia, e può darsi che dall'Italia sia passata in Germania.
Di un Monte di Venere presso il lago Nursino
parlano Enea Silvio Piccolomini in una epistola e Adriano
Romano nel Theatrum urbium[775], ed è assai ragionevole
il credere che la memoria dell'antica divinità si
serbasse piuttosto in Italia che non in Germania. Tuttavia
è da notare che in Germania vi furono parecchi
Monti di Venere, che il nome di Venus vi divenne
nome di famiglia, e che qualche altra leggenda vi si
ebbe in cui comparisce l'antica divinità. Anzi nel XIV secolo
ci doveva essere l'uso d'invocarla questa divinità,
giacchè Corrado di Megenberg dice del pianeta Venere
che inclina all'amore, come alcuni avessero in costume
di dire: Venere ajuta! i quali non sapevano che cosa
Venere si fosse[776]. Ricorderò ancora che secondo un
poema tedesco già citato, il Wartburgkrieg, Felicia, figliuola

della Sibilla, e Giunone vivono con Artù nel cavo
di un monte[777]. La leggenda di Tannhäuser può inoltre
essere raccostata a quella di Uggiero il Danese, trattenuto
da Morgana nell'isola di Avallon, e ad altre di simil
tenore.



Checchessia del luogo di origine delle leggende esposte
nelle pagine precedenti, riman provato per esse che il
ricordo di Venere si agitava ancora negli uomini del
medio evo, e commoveva alla creazione di nuovi miti
le fantasie.







CAPITOLO XX.
Roma e la Chiesa.




Roma, dominatrice dell'antico mondo, diventa centro
della cristianità, e sede della suprema potestà religiosa.
Un tal fatto ha gran peso nei destini della Chiesa, e
l'un primato intimamente si lega con l'altro.



A me non tocca rifare la storia della lunga e ostinata
lotta che il cristianesimo ebbe a sostenere, non solo
contro il gentilesimo, ma contro ancora la più gran
parte delle istituzioni, costumanze, e forme di vita onde
constava la civiltà pagana, e nemmeno mi si appartiene
di rinarrare il suo trionfo, e come la Chiesa si venisse
costituendo e come crescesse la sua potestà. Tale cómpito
spetta agli storici del cristianesimo: io debbo contentarmi
di ricordar di passata alcuni fatti più peculiari
nei quali le due entità storiche e morali che si chiamano
Roma e la Chiesa vengono a più stretto raffronto,
e mostrare quali influssi vicendevolmente l'una esercitasse
sull'altra, e come ne nascessero certe opinioni e
fantasie largamente diffuse poscia nel medio evo e molto
vivaci.







I sentimenti che i cristiani dei primi secoli professarono
per Roma furono in diversi tempi molto diversi.
Tanto che l'impero durò pagano, i cristiani odiarono
Roma, considerata da essi quale la metropoli della paganità,
e come il regno della corruzione. Nell'Apocalissi
e nell'epistola prima di San Pietro, Roma è chiamata
con l'ingiurioso nome di Babilonia, come assai spesso
nei libri talmudici, e tal nome le è dato pure da parecchi
padri[778]. Arnobio la dice posta per la distruzione del
genere umano[779]. Ma poichè l'impero si fu convertito
mutò interamente la disposizione degli animi. Prudenzio
giudica Roma la più grand'opera della Provvidenza[780].
Se per l'impero si pregò dai cristiani in ogni tempo[781],
venne stagione in cui la integrità e la durata di esso
parvero necessarie alla conservazione, o almeno alla
prosperità della Chiesa. Nella messa romana degli ultimi
tempi appunto dell'impero, sono frequenti preghiere
intese a scongiurare il crescente pericolo delle invasioni

barbariche, e vi ricorrono frasi come le seguenti: protege
romani nominis ubique rectores; — Hostes Romani
nominis et inimicos catholicae professionis expugna; — Statum
Romani nominis ubique defende[782].
San Gerolamo all'udire l'entrata di Alarico in Roma
prorompe in quel grido del salmista: Deus, venerunt
gentes in haereditatem tuam! Ciò nullameno, anche in
tempi posteriori si riscontra intorno a Roma una certa
ambiguità di giudizii, di modo che ora la sua santità,
ora la sua sceleraggine è proclamata. Il sangue dei
martiri, e più particolarmente dei principi degli apostoli
l'aveva grandemente santificata; ma la ingiusta lor morte
le era pur causa di perpetua infamia. Basti all'uopo
nostro un esempio. Nella Invectiva in Romam, composta
nella prima metà del X secolo, si trova il seguente passo,
dov'è curioso il raccostamento che si fa tra Romolo e
Remo e San Pietro e San Paolo: «O Roma, conditores
tuos Romulum et Remum, quos unus uterus gessit, tua
menia ut simul regnarent, non receperunt, sed fratricidio
tabefacta neci unum tradidisti, alterum quirinali gladio
capitales tibi leges impertiendo volvens....... imo tocius
orbis hominibus dominos Petrum et Paulum, apostolorum
principes, unum crucifixisti, alterum gladio inter omicidas
capite truncasti[783]».







È noto come i pagani imputassero ai seguaci di Cristo
i mali tutti che affliggevan l'impero: intemperie, morbi,
carestie, ruine, guerre disastrose, di tutto si dava colpa
alla nuova religione, la quale aveva tolto di seggio gli
antichi numi, protettori di Roma. Sant'Agostino deve
ancora ribattere queste infondate accuse[784]. Ma gli apologeti
non si contentano di mostrare con le prove alla
mano che assai prima della introduzione del cristianesimo
Roma era soggiaciuta egualmente a gravissime
calamità; essi sostengono ancora che tutta la prosperità
passata era un beneficio fattole dalla Provvidenza in
considerazione soltanto degli alti e nuovi destini che le
si preparavano. Conformemente a tali vedute componeva
Orosio i sette libri delle sue storie adversus paganos,
primo saggio che siasi tentato di una filosofia
della storia. Nel c. 22 del l. VI egli dice espressamente
che Cristo fu quegli che levò al sommo della
potenza e della gloria la città sotto alla cui signoria
aveva fermato di sortire i natali[785]. Ma già nel secondo
secolo Melitone, vescovo di Sardi, aveva fatto notare
che l'impero e il cristianesimo eran sorti ad un tempo,
e che di poi la prosperità di Roma era grandemente
cresciuta. A questo modo tutta intera la storia della
città, a cominciar dalla fondazione, appare come la esecuzione

di un gran compito sacro, per cui la città medesima
e le istituzioni sue e l'opere rimangono dignificate
e santificate. Così i cristiani, mentre per una
parte non potevano non esecrare la metropoli del paganesimo
e quella potestà imperiale che tanto avversa si
mostrava alla loro fede, non potevano, per l'altra, non
nutrire un sentimento di venerazione per la città predestinata,
e di gratitudine per l'impero che aveva preparato
il mondo all'avvenimento del cristianesimo. Cristo,
dicevasi, aveva voluto nascere soggetto di Roma; ma
per rendersi degna di tanto onore Roma aveva dovuto
compiere l'ardua impresa di fare dei molti popoli della
terra un popolo solo, pronto a ricevere la nuova dottrina.
Nessuno forse esprime meglio e più categoricamente
di Prudenzio questi concetti, in cui la storia di
Roma veniva assumendo un carattere al tutto nuovo
che doveva poi serbare lungamente[786].



Questi concetti sono comuni nel medio evo. Abbiamo
veduto che cosa la leggenda narrasse di Augusto, dell'Ara
Coeli, del famoso censimento[787]. Si disse ancora

che quando nacque Cristo fu costruita una Via Regia, la
quale metteva in comunicazione tutte le province dell'impero,
anzi tutti i regni del mondo[788]. Poi al cómpito
di Roma si diede, com'era naturale, maggiore estensione:
non solo essa aveva dovuto preparare il mondo alla
venuta del Redentore, ma aveva dovuto preparare la
sede alla suprema potestà ecclesiastica, al papato. Abbiam
pure veduto a suo luogo che cosa la leggenda narrasse
delle ragioni che avevano indotto Costantino a togliere
da Roma la sede dell'impero e a fondare Costantinopoli[789].
Secondo Dante Roma e l'impero



Fùr stabiliti per lo loco santo

U' siede il successor del maggior Piero[790].





A giudizio dell'ignoto autore di certi versi del X secolo,
già da me riportati altrove[791], Roma sarebbe precipitata
nell'ultima ruina senza il favore dei santi apostoli
Pietro e Paolo.



All'opinione che a Roma fosse stato dalla Provvidenza
commesso il glorioso ufficio di preparare il mondo alla
venuta di Cristo un'altra naturalmente se ne legava,
della quale già ebbi a recare più esempii, e cioè che in

Roma stessa, o qua o là nel suo vasto dominio, si fosse
avuto qualche presentimento dei mirabili fatti che in
processo di tempo si dovevano compiere, oppure come
una vaga consapevolezza dell'opera a cui suo malgrado
la intera paganità lavorava. Di qui quelle curiose immaginazioni,
di cui toccai già a più riprese, della statua
di Romolo dallo stesso Romolo eretta, o di una statua
alzata da Virgilio, o del tempio della Pace, e simili,
che precipitano la notte in cui nasce il Redentore.
Sant'Agostino dice in un luogo del De Civitate Dei[792]
che l'asilo concesso da Romolo a tutti i banditi in Roma
fu un simbolo della rimessione dei peccati che unisce
tutti i fedeli nella città celeste, e Santa Brigida attribuisce,
com'ebbi già a ricordare, un vago sentimento
della vera fede ai Romani dei tempi di Romolo[793].
Le sibille, i cui oracoli Roma credeva congiunti con
istretti e vitali legami alla propria sua storia, avevano
annunziata la nascita e la passione di Cristo. Bandita e
già divulgata la nuova fede, si fanno convertire ad essa
principi, scrittori, tutta la paganità.



Grande importanza, sin dalle origini, ebbe Roma nel
concetto cristiano e nelle aspirazioni della Chiesa nascente.
Si riconosceva in lei il grande e necessario
organo della fede. Il cristianesimo non poteva gloriarsi
d'aver trionfato finchè non avesse trionfato di Roma,

sede suprema di tutte le potenze del paganesimo: dalla
città che dominava il mondo si poteva solo sperare di
diffondere sul mondo la nuova dottrina. Gli è per questo
che San Lorenzo, nell'inno postogli in bocca da Prudenzio,
prega Cristo di voltare alla sua fede Roma che aveva
sottomesse le genti. Alla conquista morale di Roma volse
pertanto il cristianesimo tutte le sue forze, e si può
certamente dire che, dove non fosse stata la Eterna
Città, tutt'altri sarebbero stati i suoi destini. A lei necessariamente
dovevano tendere i principi degli apostoli[794],
e se col finire del terzo secolo la primazia
della Chiesa di Roma è riconosciuta in tutto l'Occidente,
e si distende poi a mano a mano su tutto l'orbe cristiano,
non fu estraneo a questo trionfo il fatto della
primazia della città che dettava, o aveva dettato leggi
al mondo. Il primato storico e politico di Roma conferì
potentemente a far nascere il primato ecclesiastico, che
altrimenti, quando questo non avesse avuto fondamento
in altro che nei fatti della storia ecclesiastica, veri o
presunti, avrebbe potuto essere, con ragioni non del
tutto cattive, rivendicato da alcun'altra città[795]. Le

Chiese di Alessandria, di Antiochia, e di Gerusalemme
erano state lungamente pari a quella di Roma in dignità,
e se primato doveva sorgere, gli è evidente che
esso avrebbe dovuto appartenere alla città dove Cristo
era morto e risorto, e d'onde gli apostoli s'erano sparsi
a predicar l'Evangelo; alla città ch'era stata teatro principalissimo
dell'opera della redenzione e culla della fede.
Cristo era da più di San Pietro, e Roma, per quanto
santificata dal sangue dei martiri, non aveva in sè luogo
così sacro che potesse stare a paragone del Calvario.
Se pertanto la storia del cristianesimo avesse potuto
svolgersi in tutto conforme alle sue tendenze ideali, Gerusalemme
e non Roma avrebbe fruito del primato,
avrebbe ricettato in sè la suprema potestà ecclesiastica:
ma quella storia obbedir doveva anche ad altre necessità.
Roma naturalmente volgeva, attirava a sè tutte le
forze più vive della nuova società religiosa, e qualora
San Pietro, il capo degli apostoli, non vi si fosse recato,
e non vi avesse sparso il suo sangue in suffragio della
fede, come per antica e tenacissima tradizione assevera
la Chiesa di Roma, la leggenda, obbedendo ad una logica
assai rigorosa, doveva farcelo andare e morire. E
s'intende facilmente come la città che da secoli comandava
al mondo non potesse nemmeno in materia di religione
essere da meno di un'altra. Roma conferiva naturalmente
il primato alla Chiesa formatasi dentro alle
sue mura: per fatali leggi storiche la città imperiale
doveva diventare la città papale. L'esempio di Costantinopoli
conferma quest'asserzione. La Chiesa di Costantinopoli
veniva in dignità immediatamente dopo quella
di Roma, e ciò perchè Costantinopoli, città imperiale

ancor essa, era come un'altra Roma. Il concetto della
cattolicità è molto antico nel cristianesimo, è anzi, se
vuolsi, inerente alla sua stessa natura; ma non v'è dubbio
che esso fu grandemente favorito dalla cattolicità politica
di Roma; nè forse sarebbe stato così agevole assuefare la
intera società religiosa a considerar Roma come naturale
suo centro, se già non fosse stata assuefatta da
lunga pezza a considerarla tale la società politica. Ma
la cattolicità non era più l'esclusivo privilegio di Roma
dacchè era sorta Costantinopoli, ed è perciò che i patriarchi
di Costantinopoli, e i sinodi raccolti tra le mura
dell'augusta città, si dissero così volentieri ecumenici,
usurpazione di qualità e di titolo contro cui non cessò
mai di protestare la Chiesa di Roma. Se l'impero fosse
stato diviso in due parti, con due diverse metropoli,
sino dai tempi di Augusto, assai probabilmente la cristianità
si sarebbe sin dalle origini scissa in due Chiese
indipendenti, e tutt'a due pretendenti alla legittimità;
se non fosse stata Costantinopoli, detta la Nuova Roma,
probabilmente lo scisma di Oriente non sarebbe avvenuto,
la Chiesa greca non avrebbe osato di levarsi a
fronte della Chiesa romana. E se il papato non avesse
avuto sua sede in Roma, non avrebbe poi nel medio evo
preteso all'universale dominio, non avrebbe disposto
come di cosa sua della corona imperiale. Gregorio VII,
che considerava lo stato quale una fattura diabolica, e
quali creature del diavolo i principi, diceva: Quibus
imperavit Augustus, imperavit Christus. Così non faceva
più bisogno di ricorrere alla favola della donazione
costantiniana: gli apostoli avevano legittimamente conquistato

Roma in nome di Cristo, e la potestà imperiale
oramai non poteva venir che da loro[796].



Roma consideravasi come la metropoli necessaria della
cristianità, come la sola città degna di ospitare tra le
sue mura il capo visibile della fede. La Chiesa cristiana,
cattolica, apostolica, romana, una e indivisibile, non poteva
avere sua principal sede fuori di Roma; e se le
vicissitudini storiche la forzarono mai a cercare altrove
un asilo, tale necessità parve sciagura massima di tutto
il mondo cristiano. A quanti rimpianti, a quante accuse
non diedero argomento la traslazione e il lungo fermarsi
della Santa Sede in Avignone! I papi avevan dritto su
Roma, e Roma aveva dritto al pontificato. Fuori di Roma
scemava la potestà dei pontefici, traviava la fede. In un
quadro che Cola di Rienzo mostrò al popolo romano
per farlo avveduto del proprio stato, una figura allegorica
rappresentante la fede cristiana era accompagnata
dalla scritta:



O sommo Patre, Duca e Signor mio!

Se Roma pere dove starajo io?[797]









Il paradiso era stato chiamato col nome di Gerusalemme
celeste; Dante lo chiama col nome di Roma, facendosi
dire da Beatrice:



E sarai meco senza fine civo

Di quella Roma onde Cristo è Romano[798].





E quante cose da Roma pagana non mutuò la Chiesa!
Il nome stesso del pontefice essa ne prese a prestito, e
il nome delle sue basiliche. Consacrandoli a Dio, o ai
santi, rese perpetui i templi pagani e i simulacri degli
antichi dei[799]. La statua di San Pietro, che si venera
nella Basilica vaticana, deriva, come si crede, dalla
statua di Giove Capitolino, fatta rifondere, secondo alcuni
da Leone Magno in ringraziamento della liberazione di
Roma dal furore di Attila, e secondo altri dall'imperatore
Costantino, o da alcuno dei più prossimi suoi successori.
I primi cristiani usarono di rappresentare Cristo
col laticlavo: Gregorio Magno è chiamato console di
Dio nell'epitafio composto da Pietro Oldradio[800].



Roma aveva perduta, gli è vero, la sua antica potenza,
ma un'altra ne aveva acquistata in compenso,
di gran lunga maggiore. Roma pagana era stata signora

della terra; Roma cristiana era signora del cielo[801].
Che virtù aveva mai la spada di un Mario, o di un Cesare,

paragonata con la formidabile arma dei papi, con la
scomunica? Ben diceva Alfano, monaco di Monte Cassino,
e a cominciare dal 1038 arcivescovo di Salerno, in una
poesia dedicata a Gregorio VII[802]:



  Quanta vis anathematis!

Quicquid et Marius prius

Quodque Iulius egerant

Maxima nece militum,

Voce tua modica facis.





Per l'uso di quest'arma ricuperava Roma, a dir d'Alfano,
i suoi diritti sul mondo. Che importava se i monumenti
giacevano nella polvere, se ogni giorno che
passava faceva sparire un vestigio dell'antico splendore?
Altri onori, altri ornamenti risarcivano la città di questi
danni. Sulle rovine della Roma antica era sorta la Nova

Roma, e questa si vantava pari a quella, non solo in
dignità, ma anche in bellezza.



Roma vetusta fui, sed nunc nova Roma vocabor.

  Eruta ruderibus, culmen ad astra fero,





si leggeva scritto sul tempio di Bellona secondo i Mirabilia
e la Graphia. San Giovanni Crisostomo celebrava
Roma, non per la sua magnificenza, ma perchè aveva
dato ricetto a San Pietro e a San Paolo; e in un inno
antico si legge:



O Roma felix, quae duorum principum

Es consecrata glorioso sanguine,

Horum cruore purpurata, ceteras

Excellis orbis una pulcritudines[803].





In grazia ancora degli apostoli Roma era stata fatta
degna di accogliere in sè la doppia potestà temporale
e spirituale, dell'imperatore e del pontefice[804]. Ed era

comune credenza che l'occidente avesse ricevuta da
Roma la fruttifera semenza della fede[805]. Roma meritava
tuttavia e conservava il titolo augusto di mater
gentium.







CAPITOLO XXI.
L'impero nel medio evo.




La dimostrazione più solenne, e nel medesimo tempo
più curiosa della potenza degl'influssi che Roma, o, per
dir meglio, la memoria di lei, esercitava sulle credenze,
sulle aspirazioni, sulla vita intera del medio evo, la
porge il perpetuarsi della potestà imperiale in quella
età, quando tutte le condizioni più necessarie della sua
esistenza sono già da gran tempo mancate. Roma non
è più che una ingente ruina; i popoli soggetti un tempo
al suo dominio hanno fondato nuovi stati, nuove monarchie,
e vivono indipendenti; della grande unità politica,
procacciata a prezzo di tante fatiche e di tanto
sangue, più non resta vestigio; non che la religione, la
stessa civiltà di Roma è perduta; e pure l'impero, quell'impero
sotto a cui Roma toccò il sommo della gloria
e della potenza, continua a sussistere, quasi che la sua
esistenza sia, per un arcano decreto della Provvidenza,
fatto indipendente dal tempo e dallo spazio, e superiore
a tutte le vicissitudini della storia.



Certo, quest'impero, di solito, non è che un'ombra,
od un simbolo, ed i suoi mezzi materiali di dominazione

non rispondono in nessun modo al titolo amplissimo della
ostentata sovranità. Ma ombra, o simbolo, esso serba
tuttavia una meravigliosa potenza morale, che quanto
meno si appoggia alla forza dell'armi, o degli ordinamenti,
tanto più alto concetto fa concepire della virtù
indestruttibile serbata dal nome e dalla tradizione di
Roma. Dopo quella del pontefice, la dignità imperiale
è la maggiore in terra, e non pure i principi, ma i popoli
ancora se la contendono, e le emulazioni e le contese
per cagion sua si susseguono sin verso il mezzo del
secolo XVII. Pur di accrescere lustro e favore alla sua
causa, a Cola di Rienzo pareva bello scoprirsi, o spacciarsi
figliuolo naturale di Enrico VII di Lussemburgo[806].
L'impero è giudicato necessario alla vita del genere
umano, starei per dire alla economia del creato, e per
tosto avvedersi della parte che ebbe nella storia del
medio evo basta ripensare un istante alle lotte secolari
degl'imperatori e dei papi. Fantasma di signoria, esso
durò lo spazio di mille anni[807]: secondo la leggenda
non avrebbe dovuto finire altrimenti che col mondo
soggetto ad esso. Tale vita gl'infondevano la tradizione
romana e la coscienza della cristianità.



Cominciamo dall'esaminare alcune credenze che nel
medio evo ebbero corso circa l'impero antico, e poi vedremo

quali fossero i caratteri più spiccati del nuovo,
e quali fantasie gli si raccogliessero intorno.



Abbiamo già veduto come per primo imperatore passasse
comunemente Giulio Cesare[808]. Le eccezioni sono
assai rare, e qui mi basterà di notare che Corrado Bottone
afferma nel suo Chronicon Brunsviciensium picturatum,
scritto in dialetto sassone verso la fine del XV
secolo, esservi stati prima di Cristo tre imperatori,
Pompeo, Crasso e Giulio Cesare, i quali si divisero il dominio.
Del resto l'impero romano era stato profetizzato già
da Noè e da suo figlio Jonito, ed anzi Nembrot aveva
mandato il proprio figliuolo Camese in Italia sperando
così di poterlo assicurare alla sua discendenza[809]. Esso
era l'ultimo dei quattro imperi simboleggiati dalla statua
che Nabuccodonosor vide in sogno, e dalle quattro fiere
di una delle visioni di Daniele[810]. Gli altri tre erano il
babilonico, il persiano, il macedonico[811]. Il regno dei

Romani corrispondeva alle gambe ferree della statua,
perchè, siccome il ferro vince in durezza tutti gli altri
metalli, così l'impero di Roma doveva vincere tutti gli
altri imperi[812]. La potestà era discesa da un impero
all'altro, e nel romano doveva rimanere sino al cominciamento
del regno celeste, nel quale tutte le potestà
della terra si sarebbero risolute[813]. Si scorge in questa
immaginazione la tendenza generale del medio evo a
far dell'impero una istituzione assoluta, superiore alle
vicende storiche, soggetta sì a tramutar di sede, ma invariabile
nella sostanza. Nello Speculum regum[814] Gotofredo
da Viterbo tesse la storia della potestà imperiale
e dei lignaggi imperiali, che egli fa risalire sino a Nembrot

e ai tempi della umanità rinascente, dopo il diluvio.
Nembrot regnò prima in Babilonia ed ebbe otto figliuoli,
dei quali il primo, Crete, fu signore in Creta. Crete generò
Celio, Celio generò Saturno, Saturno generò Giove.
Ciò accadeva ai tempi di Abramo e di Isacco e di Giano,
che fu primo re d'Italia. Giove usurpò il regno al padre,
e dominò su tutti i re e tutti i popoli della terra. Da
Giove, che fu, per valore e per sapienza, impareggiabile,
vengono i Trojani, vengono i re, Alessandro Magno
fra gli altri, vengono le leggi, la filosofia, l'arte della
guerra, il trivio e il quadrivio. Roma e l'impero riconoscono
i suoi principii da lui:



Iuraque mundana sunt a Iove condita clara;

  Menia Romana Iuppiter ipso parat.





L'impero romano, a dispetto di tutti i travolgimenti,
a dispetto delle stesse invasioni barbariche, non aveva
patito interruzione: quello del medio evo consideravasi
come la naturale e legittima continuazione dell'antico.
Carlo Magno era un successore di Giulio Cesare e di
Augusto; Filippo di Svevia prendeva il nome di Filippo
II a causa di Filippo Arabo, che aveva regnato
prima di lui[815]. Il cronista Freculfo esprimeva una

opinione da cui il medio evo tutto intero doveva scostarsi,
quando giudicava chiuso l'antico ordine di cose
e cominciatone un altro; e lo stesso dicasi del monaco
di San Gallo, che considerava Carlo Magno quale signore
di un nuovo impero[816].



Nè Carlo Magno, nè il papa Leone, intesero, come
noto, di restituire un impero di Occidente distinto e separato
dall'impero di Oriente, o piuttosto di restituire
una potestà imperiale diversa da quella degl'imperatori
greci. Per essi quella potestà è una e indivisibile. Allorchè
Costantino VI, fanciullo ancora, fu deposto dalla
propria madre Irene, il trono, non essendovi altro legittimo
successore, fu di diritto considerato come vacante,
e Carlo Magno fu dalle necessità stesse della propria
politica tratto ad occuparlo[817]. Nè tale occupazione
poteva parere illegittima, dappoichè per essa Roma tornava
ad essere, almeno di nome, la sede di quella potestà
che a lei per diritto assai più che a Costantinopoli
apparteneva. Vedremo del resto or ora che altre ragioni
di legittimità non mancavano.



Certo gli è cosa assai strana che il fatto clamoroso e

gravissimo del ritorno della potestà imperiale in Occidente
ed in Roma, o, come si disse, della sua traslazione
dai Greci ai Franchi, abbia lasciato così poche tracce
nelle finzioni epiche del medio evo. Mentre numerose
chansons de geste, per non guardare che alla sola letteratura
francese, celebrano le gesta tutte, reali o immaginarie,
di Carlo Magno, non ve n'ha nessuna che
narri quel fatto, nemmeno episodicamente; e sì che la
fantasia avrebbe potuto agevolmente arricchirlo di particolarità
romanzesche e farne degno argomento di epica
narrazione. La leggenda assai antica, e già sorta nel
X secolo, di una spedizione, o di una prima crociata,
condotta da Carlo Magno in Terra Santa, mostra questo
principe in relazione con gl'imperatori di Oriente; ma
non fa ricordo della traslazione della potestà imperiale.
Narrando tale leggenda Benedetto del Soratte dice[818] che
Niceforo, Michele e Leone, imperatori a Costantinopoli,
sospettarono che Carlo Magno volesse privarli della signoria,
là dove questi strinse con essi buona e salda
alleanza. Ma di quel sospetto non è fatto ricordo nella
pretesa Storia del viaggio di Carlo Magno a Gerusalemme,
scritta in latino nell'XI secolo, probabilmente
da un monaco dell'abazia di San Dionigi in Francia, e
accettata poi comunemente per vera sino al Rinascimento[819].
Nella Chanson de Roland Orlando, presso

a morte, enumera le imprese compiute per suo zio, e
ricorda d'avere assoggettato al suo dominio anche Costantinopoli[820].
Nella Karlamagnus-Saga invece si
racconta che avendo Carlo Magno ajutato l'imperatore
d'Oriente contro i Saraceni, questi per gratitudine,
avrebbe voluto diventar suo vassallo, ma che Carlo non
lo sofferse. Suo vassallo diventa invece davvero l'imperatore
Ugone in un curioso poemetto francese assai noto,
in cui è narrato, con particolarità ben diverse da quelle
della leggenda più antica, un viaggio di Carlo Magno a
Gerusalemme e a Costantinopoli[821]. Questo silenzio
della leggenda sembra tanto più singolare quanto più
viva si sa essere stata l'impressione che sull'animo dei
contemporanei fece l'incoronazione di Carlo Magno in
Roma. Basterà ricordare a tale proposito l'entusiasmo
manifestato da Alcuino, il quale, prima che Carlo Magno
assumesse il titolo d'imperatore e d'Augusto, affermava
essere la imperiale la più alta potestà sulla terra, e il
nuovo incoronato chiamò col nome significativo di Flavio
Anicio Carlo[822]. Una solenne glorificazione del grande
avvenimento si sarebbe senza dubbio avuta nel Carmen
de Carolo Magno di Angilberto detto Omero, se questo
poema fosse compiuto, ciò che assai probabilmente non
è. Giova tuttavia avvertire che nei poemi francesi Carlo
Magno è detto indifferentemente re o imperatore.







Nella Kaiserchronik[823] la traslazione dell'impero è
narrata per disteso, ma in modo assai strano, e in tutto
contraddicente alla verità storica. Possedeva l'impero il
greco Costanzo (l. Costantino), figliuolo d'Irene, donna di
grandi virtù. Una notte costei sognò di trovarsi, insieme
col figliuolo, dentro una nave, in mare: la nave affondava
e Costantino periva; ella riusciva a salvarsi, ma
un orso la rapiva e la trascinava in un bosco. Dopo
questo sogno, madre e figlio vanno a Roma, recando
con se grandi tesori. Colmati delle loro liberalità i Romani
li accolgono festosamente; ma, facinorosi e crudeli,
tornano poi ben presto ai loro tristi costumi. È ucciso un
senatore: Costantino fa decapitare due dei colpevoli;
ma gli amici di costoro assaltano il palazzo, trascinano
la madre e il figlio in un campo, e loro strappano gli
occhi e tagliano il naso. Da allora la potestà imperiale
fu tolta ai Greci per sempre[824]. L'impero era vacante.
La corona fu deposta sull'altare di San Pietro, e i signori
di Roma, adunatisi tutti insieme, giurarono di non
più eleggere un imperatore del loro sangue. C'era allora
una usanza, che i giovani di nobile lignaggio andavano
a passare alcun tempo in corte di Roma, e quando vi
avevano ricevuta la spada, ossia erano stati armati cavalieri,
tornavano ai loro paesi. Un re possente, per

nome Pipino, aveva due figliuoli, dei quali l'uno si chiamava
Leone, l'altro Carlo. Leone, recatosi prima del
fratello in Roma, v'era stato fatto papa; ma dopo alcun
tempo, mosso da una voce che gli parla in sogno, Carlo
chiede ed ottiene dal padre di andare a Roma ancor
egli. Quivi giunto, è incoronato re, e parte dopo aver
promesso al papa di fargli racquistare tutti i suoi diritti.
Lui partito, i Romani prendono il papa e gli strappano
gli occhi: in questa parte il racconto non si scosta
troppo dalle storie e si riscontra, sino ad un certo segno
col poema di Angilberto. Carlo torna verso Roma con un
immenso esercito, occupa la città, punisce i colpevoli, e
incoronato imperatore fa valere la sua potestà che gli
era stata già prima annunziata da un angelo[825]. Carlo
Magno fu il primo imperatore tedesco[826].



Anche secondo il racconto della Kaiserchronik dunque
Carlo Magno altro non è che il successore di Costantino
VI, e successore tanto più legittimo in quanto che
lo stesso Costantino ha sua sede in Roma. La continuità
dell'impero non patisce eccezioni, nè allora, nè dopo.
Vero è che, compressa l'effimera tracotanza di Crescenzio,
Ottone III e Gerberto annunziarono pomposamente al
mondo l'avvenuta ricostituzione dell'impero di Occidente;
ma dicendo ricostituzione, essi intendevano dire che
l'impero era stato reintegrato in tutti i suoi diritti e in

tutte le sue prerogative, e non pensavano che fosse cessato
mai[827].



Ma la traslazione dell'impero dai Greci ai Franchi,
dai Franchi ai Germani, si legittimava anche con altri
argomenti. Anzi tutto si poteva discutere se gl'imperatori
di Oriente, inquantochè avevano nelle vene sangue
greco, fossero, sebbene successori di Costantino Magno,
imperatori legittimi. Il primo fondatore di Roma, e
l'autore diretto dell'impero romano era Enea, Trojano.
Roma era come una nuova Troja, naturalmente nemica
dei Greci, e ripugnava che un Greco portasse la corona
imperiale. Negli ultimi tempi si giunse a considerare
l'impero greco come essenzialmente diverso dal latino,
come contrapposto ad esso, e nella conquista che i Turchi,
ancor essi, secondo la leggenda, di sangue trojano, fecero
di Costantinopoli, si vide la tarda, ma giusta vendetta
dell'eccidio di Troja[828]. Ma c'era di più. I Franchi,
nei quali passava la potestà imperiale, erano anch'essi
Trojani di origine, come tutte le genti germaniche in
generale, e avevano ricevuto quel nome, che vuol dire
audaci, combattendo e vincendo in servizio di Roma,
gli Alani[829]. Da Troja erano usciti due gran lignaggi,
il latino e il germanico: Carlo Magno apparteneva ad

entrambi, e per tal modo raccoglieva in sè tutto il diritto
di cui Troja era come la prima sorgente. Nessun
imperatore poteva essere più legittimo di Carlo Magno[830].
Gli è cosa degna d'essere notata che, mentre in antico
non si credette punto necessaria agli imperatori la qualità
di latini, nel medio evo si pose ogni studio a farli
di sangue trojano, ch'era come dire di sangue latino.



Non solo Germani e Romani erano di una stirpe, eran
fratelli, ma i principi di Germania erano più nobili di
quelli di Roma, perchè, e per parte di padre, e per
parte di madre, venivan da Priamo, mentre i romani
venivano da Priamo soltanto per parte di madre[831].

Ad essi dunque doveva spettare con preferenza l'impero.
Ma non si dimentichi che al di sopra di tutti i diritti
storici, veri o presunti, la coscienza cristiana del medio
evo era condotta ad ammettere un diritto divino, la
stessa volontà di Dio, a più riprese manifestata assai
chiaramente, e in conformità della quale, secondo chiedeva
la necessità dei tempi, l'impero doveva tramutarsi
d'uno in un altro principe, d'una in un'altra gente. L'impero
altro non era in sostanza che una delegazione di
poteri divini, fatta con intendimenti speciali e pel raggiungimento
di scopi determinati. Esso non era sorto,
diciam così, causa sui, ma per preparare il mondo alla
venuta di Cristo e alla diffusione delle nuove dottrine:
sorto e costituito, esso non durava per fini suoi proprii,
ma per tutelare la Chiesa e agevolarne il còmpito. Ogniqualvolta
all'esercizio di così alta missione si addimostrava
necessario il trasferimento, per ineluttabile decreto
della Provvidenza il trasferimento avveniva[832].

Nel già citato poema di Ugo d'Alvernia, e in altre versioni
della medesima istoria, si narra come l'impero
passasse ai Tedeschi. I Saraceni assediavano Roma. Il
papa chiese ajuto ai Francesi, e non avendolo potuto
ottenere, lo chiese ai Tedeschi, promettendo loro l'impero.
I Tedeschi scendono in Italia, ma poco stante vi
scendono anche i Francesi, mossi da Ugone. In Roma
i due eserciti vengono alle mani, poi i Francesi sconfiggono
da soli i Saraceni e liberano la Città Santa. Il
papa, legato dalla fatta promessa, si trova in grande imbarazzo.
Per consiglio di Ugone si commette alla fortuna
dell'armi la decisione del piato, con questa condizione
tuttavia, che non abbia la Francia in nessun caso a perdere
la sua indipendenza. Combattono, da una parte,
centocinquanta baroni tedeschi, fra cui Tommaso di Lussemburgo,
dall'altra, centocinquanta baroni francesi, fra

cui Ugone. Si sterminano a vicenda, e al fine della pugna
rimangono soli vivi, ma spiranti tutt'e duo, Tommaso ed
Ugone. Ugone muore alcuni istanti prima, e l'impero
tocca ai Tedeschi.



Ma i Francesi non si acchetarono mai ai decreti della
sorte o della Provvidenza. Nel secolo XVI Guglielmo
Postel, nella sua opera intitolata Histoire mémorable
des expéditions des Gaulois, rivendica ai Francesi il
primato, e sostiene che ad essi soli appartiene il legittimo
impero; nel XVII l'Aubery, nel suo trattato intitolato
De la prééminence de nos roys, et de leur préséance
sur l'empereur et le roy d'Espagne, afferma
soli legittimi imperatori essere i re di Francia. E pure
della perdita essi non dovevano accusar che sè soli. Nel
poema intitolato Le Coronement Loeys[833] Carlo Magno,
pieno d'anni e di gloria, desideroso finalmente di quiete,
risolve di cedere la corona al figliuolo. Chiama costui
in sua presenza, e ricordatogli quali sieno i doveri di
un re, gli mostra la corona deposta sopra un altare e
gli dice:



Fils Looys, vez ici la corone?

  Se tu la prens, emperere es de Rome.





Ma l'imbelle Luigi, figlio indegno di tanto padre, vinto
da sgomento, lascia cadere in terra l'emblema augusto
che doveva recarsi in capo. I degeneri Carolingi non

eran più fatti per tal fardello: giustamente sottentran
loro gli Ottoni.



Voluto ed istituito dalla Provvidenza, deputato a tutelare
la Chiesa e ad agevolare all'uman genere il raggiungimento
degli alti suoi fini, l'impero assumeva un
carattere peculiare di santità che molto ne accresceva
il prestigio. Già i gentili ebbero il concetto della santità
dell'impero; ma, naturalmente, un concetto molto diverso
da quello che n'ebbero poscia i cristiani. Tertulliano riconosce
quella santità, ma la deriva dall'ufficio che all'impero
credeva fosse stato commesso dalla Provvidenza.
Primo a farla palese al mondo e ad affermarla era stato
lo stesso Cristo, che volle nascere e morire soggetto dell'impero,
e disse: Date a Cesare quel che è di Cesare[834].
Questa testimonianza solenne sarà più tardi molto spesso
invocata[835], e l'ammetteranno così coloro che fanno
derivare l'autorità imperiale immediatamente da Dio,
come coloro che la fanno derivare dal pontefice. Ma il
titolo di santo fu dato all'impero ufficialmente per la
prima volta, a quanto pare, da Federico Barbarossa, e
nella dieta di Roncaglia non mancò chi propose di dichiarare
eretici coloro che all'impero non riconoscessero

carattere di sacro e di universale. All'elezione dell'imperatore,
come a quella del pontefice, presedeva lo Spirito
Santo, e Carlo Fabri dava per custodi ai sette Elettori
dell'impero i sette angeli principali[836]. L'inviolabilità
dell'impero, sebbene non fosse ammessa da tutti,
era la logica conseguenza della sua santità[837], e come
l'imperatore era il supremo gerarca temporale del
mondo, così l'impero era la fonte di ogni diritto politico
e civile.



Io non mi distenderò troppo lungamente, chè il soggetto
mio nol comporta, a discorrere del concetto che
il medio evo si fece della potestà imperiale, e delle dottrine
che si escogitarono allora circa ai limiti di essa e
al modo dell'esercizio. Ma alcuni rapidi cenni, più particolarmente
intesi a richiamar l'attenzione sulla diversità
che passava tra il concetto nuovo e l'antico, non
saranno qui fuori di luogo.



Quando fu restituito, o, se così vogliam dire, traslato
l'impero nell'800, la sovranità di Carlo Magno, procacciata
con l'armi, si stendeva su buona parte dell'antico
dominio di Roma. Il vasto e ben signoreggiato territorio
era ottima base per novamente assidervi sopra la potestà
imperiale, una potestà reale e concreta, non ideale
ed astratta. Ma mutata in breve la condizione delle cose,
guasta e disfatta, per colpa dei tralignati suoi successori,

l'opera di Carlo Magno, l'impero non fu più che
un'anima senza corpo, una volontà senz'organi. Fa meraviglia
la sproporzione che passa sovente allora tra il
diritto proclamato, e generalmente riconosciuto in teorica,
e il potere reale di certi imperatori senza terra, senza
denari, senz'armi, e a cui la stessa Roma, la metropoli
nominale dell'impero, chiude in faccia sdegnosamente le
porte. L'impero ridotto a tale, con le pretensioni larghissime
e l'angustissima base, rende immagine di una
piramide capovolta, che si regga per un miracolo di
equilibrio, e che un soffio basti a mettere in terra. E
pure esso dura per secoli, e attraversa i tempi più calamitosi
e più difficili del medio evo. Gli è che una forza
poderosissima, la forza delle credenze, lo sorregge e lo
tutela.



Già da molti fu detto che il medio evo, età cui fece
difetto in singolar modo la critica, non ebbe, come di
molte altre cose non ebbe, un giusto concetto dello stato,
e che tutta la sua politica fu una politica artificiale o
chimerica, ignara, o sprezzante, della realtà storica o
delle storiche necessità. Questa sentenza è vera, ma
vuol essere temperata con una considerazione. Le idee
onde essenzialmente si giova il medio evo per la costruzione
delle sue dottrine politiche, non sono idee puramente
fantastiche, vaganti fuori della vita, sono idee
morali e religiose intimamente legate con essa, sono
forze della coscienza e della storia. L'impero, quale la
coscienza d'allora lo concepisce, non è una mera utopia,
ed errerebbe di grosso chi volesse metterlo in fascio con
la repubblica di Platone e con la Città del Sole del Campanella,
o con altre sì fatte concezioni essenzialmente

subjettive di spiriti solitarii. L'impero non nega gli ordini
esistenti, ma in parte si sovrappone ad essi, e in
parte si compone con essi. Nel mondo, su cui esso deve
esercitare la sovrana sua potestà, ci sono nazioni e principati
e città, c'è la Chiesa madre dei credenti: esso a
nessuna di queste cose sottentra, nessuna toglie di luogo,
ma con tutte s'accorda pel raggiungimento di uno scopo
che non è terreno. Non dimentichiamo che pel medio
evo cristiano la politica non poteva essere intesa al solo
conseguimento dei beni materiali e della prosperità temporale,
ma doveva ancora adoperarsi pel conseguimento
del sommo bene e della eterna felicità. Secondo la coscienza
del medio evo l'impero doveva essenzialmente
consistere in una potestà giusta e sovrana, investita di
un alto còmpito morale, scevra d'ogni terrena cupidigia,
regolatrice universalmente rispettata ed infallibile della
vita del genere umano. Esso era una forma più alta di
reggimento e di legge. Il suo diritto veniva da Dio e la
forza materiale non era necessaria sanzione de' suoi precetti
se non in quanto la tristizia dei tempi lo richiedesse;
data una umanità più disciplinata e virtuosa,
l'impero avrebbe potuto sussistere ed esercitare il suo
officio senz'altra forza che quella della legge morale.
Ad imperatorem totius orbis spectat patrocinium, dice
Ottone di Frisinga[838]: Imperator est animata lex
in terris, è detto in un documento del 1230[839]. S'intende
pertanto come nel medio evo una potestà imperiale

non sorretta da vasti dominii, non suffragata
dalla forza dell'armi, potesse nulladimeno parer degna
di riverenza e aver gran peso nelle cose del mondo.
Nè si dica che ciò avveniva soltanto in virtù di una
illusione degli spiriti, remota da ogni possibile realtà,
giacchè il papato era lì per provare come una potestà
puramente spirituale fosse in grado di estendere senz'altro
ajuto sul mondo un formidabile ed incontrastato dominio[840].



Si vede quale divario corresse tra l'impero secondo
il concetto antico e l'impero secondo il concetto del
medio evo. Pei Romani dei tempi di Augusto e di Trajano
l'imperium Romanorum era l'insieme delle province
conquistate con l'armi, era la numerosa famiglia
delle genti soggette ed obbedienti a Roma. La conquista
era il suo principio e il suo diritto; la forza, l'opulenza,
la gloria, erano gli aspetti e i momenti suoi principali; il
fine massimo la esaltazione di una città il cui nome figurava
tra quelli degli dei, o di un imperatore adorato
sugli altari. Di un còmpito morale qualsiasi non si
vede che Roma si desse gran fatto pensiero. Cicerone

parla della dominazione romana come se fosse piuttosto
patrocinio che signoria[841], e Virgilio ricorda ai suoi
concittadini la missione di civiltà e di giustizia loro affidata
dal cielo[842]; ma questi erano pensieri che passavano
per la mente di pochi, poeti o filosofi; la comune
coscienza non se ne inspirava e gl'imperatori ben
di rado mostrarono di ricordarsene. Ad ogni modo il
còmpito morale di Roma non si estendeva oltre i limiti
della vita presente e della storia: tenere in pace il
mondo per amore o per forza dopo averlo soggiogato in
guerra, imporre ai popoli vinti la lingua e la civiltà
propria, gratificarli col titolo pomposo di cittadini romani,
tali erano i più alti fini civili a cui l'antico impero
potesse mirare. L'impero del medio evo a ben più
arduo ufficio aveva a sobbarcarsi: esso doveva procacciare
che gli uomini vivessero, non conformemente ad una
legge sua propria, ma conformemente alla legge divina,
e che i cittadini della terra diventassero cittadini del
cielo. L'imperatore aveva, come il papa, cura d'anime.
L'impero antico serviva a se stesso ed era lo strumento
della propria grandezza; l'impero del medio evo serviva
a Dio ed era un organo della Provvidenza.



Il medio evo spiritualizzò l'impero secondochè era

dalla sua coscienza richiesto. La mente in cui il concetto
di questo impero spiritualizzato appare più sublime
e più chiaro è la mente di Dante. L'impero fu istituito
da Dio a perfezione della vita umana; tale perfezione
non si può ottenere senza la monarchia unica ed universale.
Una è la umanità, uno il suo còmpito: due sono
i fini a cui essa tende; l'uno la felicità terrena, l'altro
la felicità eterna. Quel primo fine è necessariamente
sottordinato al secondo, e la felicità terrena, la quale
nasce dal buon reggimento e dall'ordinato e virtuoso
vivere civile, in tanto solo è degna di essere procacciata
in quanto agevola il conseguimento dell'altra. Senza il
peccato dei primi nostri parenti, dal quale ebbe cominciamento
ogni nostra sciagura, gli uomini di per sè
avrebbero raggiunto l'uno e l'altro fine; ma pervertita
la lor natura, essi abbisognarono di due guide sicure che
li scorgessero a conseguirli. Queste due guide sono l'imperatore
e il papa, entrambi istituiti da Dio con proprii
e separati uffici, i quali ogniqualvolta si confondono insieme,
sono causa di sciagura al mondo. L'unico imperatore
dev'essere signore di tutta la terra; ma il suo
dominio è piuttosto un dominio sovrano che un dominio
diretto. Sotto la sua legge continuano a regnare i principi,
la cui potestà e le cui azioni egli contiene dentro
i limiti del diritto e della giustizia. Egli deve fare in
modo che sieno serbate fra gli uomini la pace, la giustizia,
la libertà, condizioni prime ed indispensabili della
felicità terrena. La vacanza dell'impero è cagione d'irreparabile
ruina; da un imperatore aspetta il mondo
salute. Tale è la dottrina che Dante espone nel libro
De Monarchia, nel trattato IV del Convito, in alcune

delle sue epistole, in molti luoghi della Commedia, la
dottrina che seguì e propugnò tutta la sua vita[843]. E
la dottrina di Dante è ancora, in sostanza, la dottrina
del Petrarca[844].



Qui si possono notare altre differenze tra l'impero antico
e l'impero del medio evo. L'unità dell'impero antico
nasceva da un fatto di conquista, dallo imporsi di una
città e di una gente a tutte le terre e a tutti i popoli;
l'unità dell'impero del medio evo si faceva risalire all'unità
di Dio, e all'opera unica della redenzione compiuta
in benefizio di tutti gli uomini. L'impero antico
arrivava al concetto di umanità raccogliendo sotto una
medesima legge le varie genti; l'impero del medio evo
moveva dal concetto di umanità come da principio che
lo spiegava e lo giustificava.



Ma se necessario alla salute dell'uman genere era
l'impero, non meno necessario era il papato, a cui anzi
si accordava volentieri, in ragione della qualità del suo
ufficio, la preminenza. Imperatore e papa erano tutt'e
due vicarii di Dio: dice Dante con frase pittoresca che
le due potestà di Pietro e di Cesare si biforcavano da

Dio come da centro comune[845]. Nè i due grandi partiti,
Ghibellino e Guelfo, negavano l'uno la potestà di
cui l'altro era fautore: il loro contendere era solo circa
i limiti rispettivi, e il grado d'entrambe. Federico II diceva
che le due potestà, la sacerdotale e l'imperiale,
erano state da Dio medesimo istituite sin dal principio
per compiersi a vicenda[846]. I papi incoronavano gl'imperatori,
e all'occorrenza si dichiaravan vicarii dell'impero
vacante. Su molte monete del IX e del X secolo
si vede da una parte l'effigie del papa e dall'altra l'effigie
dell'imperatore. Finalmente è da notare che tra
l'impero, quale il medio evo lo concepisce, ed il papato
sono non poche somiglianze ed analogie: la gerarchia
civile, con a capo l'imperatore, era modellata sulla gerarchia
ecclesiastica, con a capo il papa.



Tuttochè per molti rispetti assai diverso dall'antico,
l'impero del medio evo era pur sempre, e si voleva che
fosse l'impero romano. Nè a torto così si voleva, giacchè
se è lecito congetturare che una dottrina d'impero universale
sarebbe sorta ad ogni modo nel medio evo, quale

naturale e necessario portato della coscienza cristiana,
anche quando non ci fosse stato l'esempio dell'impero
antico, è tuttavia difficile ammettere che quella dottrina
potesse mai di per sè sola tradursi in fatto. Nell'impero
romano del medio evo, esistente in realtà, ha grande e
incontrastabile parte la tradizione romana[847]. Sieno
quali esser si vogliano i travolgimenti e i mutamenti
delle cose, sia qualsivoglia la nazione di colui sul cui
capo sta la corona imperiale, l'impero, che non può perire,
è e rimane sempre romano. Nel secondo libro dell'Africa
il Petrarca introduce Scipione, il quale saputo
come un giorno lo scettro imperiale verrà a mani di
barbari, si duole di questa che gli sembra grandissima
vergogna del nome latino; ma il padre lo conforta dicendo:



    Depone, precor, lacrimaeque metumque

Vivet honos Latius, semperque vocabitur uno

Nomine Romanum imperium[848].





La traslazione della sede imperiale a Costantinopoli,
se ai più parve nel medio evo un atto ragionevole e
giusto, col quale si procacciava alla Chiesa la libertà e
la sovranità necessaria, ad altri sembrò, com'ebbi già

occasione di avvenire, un atto illegittimo, una solenne
ingiuria fatta a Roma. E però nella restituzione dell'impero
d'Occidente si vide e si salutò con gioja il ritorno
della potestà imperiale nella sua propria e legittima sede.
È vero che in questa sede essa non posò più mai, ma
è pur vero del pari che ad essa ebbe sempre a tendere
più o meno, e che con essa fu sempre in qualche
modo legata. Roma è la metropoli nominale dell'impero,
e in Roma gl'imperatori ricevono la corona. Anzi Ottone
III e Lodovico il Bavaro ebbero in mente di fermar
di nuovo in Roma la sede della suprema potestà civile.
Nell'interno della corona imperiale era scritto il verso
famoso: Roma caput mundi regit orbis frena rotundi,
e la Bolla d'oro del 1356 prescriveva che gli elettori
dovessero sapere il latino, e che non potesse essere eletto
imperatore chi non avesse cognizione della lingua di
Roma.



Tutti sanno con quanto ardore Dante rivendichi ai
Romani l'imperial potestà[849]. Non usurparono essi, ma
con ragione e diritto si tolsero l'impero del mondo. Il
popolo romano fu, al pari di quello d'Israele, un popolo
eletto da Dio, e questa elezione esso meritò per la nobiltà
sua e per le grandi virtù. Dio stesso la fece manifesta
con solenni miracoli, come quello dello scudo che
ai tempi di Numa cadde dal cielo, e quello dell'oche
capitoline che salvarono la rocca dai nemici, ed altri
parecchi. In ogni tempo i Romani procacciarono il bene

dell'uman genere, anche con disagio e danno lor proprio,
e furono egualmente remoti da cupidigia e da crudeltà.
Parecchi popoli e principi tentarono in varii tempi di occupare
l'impero, ma non venne lor fatto, giacchè non
era la esaltazione loro nei disegni della Provvidenza,
ma bensì quella dei Romani. Però chi nega che l'impero
appartenga di pien diritto ai Romani contraddice alla
manifesta volontà della Provvidenza. Nè diverso da Dante
pensava e ragionava il Petrarca, a cui la potestà imperiale
pareva inseparabile da Roma, e pareva danno massimo
del mondo l'assenza da Roma così dell'imperatore
come del papa. A Dante Roma senza Cesare rende immagine
di una vedovella derelitta[850], e similmente al
Petrarca Roma abbandonata ad un tempo dai suoi due
sposi, dai suoi due lumi[851]. Nella canzone da Pietro
o da Jacopo Alighieri indirizzata al papa ed all'imperatore
si prega questi due nocchieri del mondo di rifermare
in Roma la loro sede, e ci fu un'ora che Lodovico
il Bavaro potè far concepire grandi speranze in
Italia che la sede imperiale vi sarebbe stata rifermata
davvero[852]. La fantasia popolare, che volentieri immagina

come esistente ciò che dovrebbe essere, traduceva
in fatto quanto si desiderava dai più: in molti racconti
popolari, come, ad esempio, nella Historia della
Reina d'Oriente del Pucci, l'imperatore e il papa dimorano
tutt'e due in Roma. Del resto, che l'imperatore
fermasse novamente sua stanza in Roma era desiderio
assai antico. In una sua poesia Anselmo il Peripatetico
esclama:



Christe preces intellege, Romam tuam respice

Romanos pie renova, Vires Romae excita.

Surgat Roma imperio Sub Ottone tertio![853].





A Cino da Pistoja pareva che Roma non avesse più ragione
di essere, dappoichè non reggeva più il mondo.
In uno de' suoi sonetti egli dice:



A che, Roma superba, tante leggi

  Di senator, di plebe, e degli scritti

  Di prudenti, di placiti e di editti

  Se 'l mondo come pria più non correggi?









Veduto così brevemente che cosa fosse l'impero del
medio evo, e quali idee e quali sentimenti si facesse nascere
intorno, facciamoci ora ad esaminare alcune particolarità
curiose di quello che si potrebbe addimandare
il suo apparecchio simbolico. E cominciamo dalla incoronazione
dell'imperatore.



Normalmente la incoronazione doveva farsi in Roma,
per le mani del pontefice, nella basilica di San Pietro.
Lodovico il Bavaro contravvenne al diritto, e suscitò
grande malcontento, quando nella Dieta di Magonza,
adunatasi nel 1338, fece deliberare che a conseguire
legittimamente la dignità imperiale la incoronazione in
Roma non fosse più necessaria. Il rituale delle cerimonie
era stabilito per consuetudine. Senza troppo distendermi
a darne la descrizione, mi basterà riportar qui testualmente
ciò che Benzone dice della processione imperiale:
«Processio vero Romani imperatoris celebratur talibus
modis. Portatur ante eum sancta crux gravida ligni dominici,
et lancea Mauricii. Deinde sequitur venerabilis
ordo episcoporum, abbatum et sacerdotum, et innumerabilium
clericorum. Tunc rex indutus bysino podere,
auro et gemmis inserto, mirabili opere, terribilis calcaribus
aureis, accinctus ense, adopertus Frisia clamide,
imperiali veste, habens manus involutas cyrothecis lineis
cum anulo pontificali, glorificatus insuper diademate imperiali,



Portans in sinistra aureum pomum,

Quod significat monarchiam regnorum,

In dextera vero sceptrum imperii

De more Iulii, Octaviani et Tiberii;

Quem sustentant ex una parte papa Romanus,



Ex altera parte archipontifex Ambrosianus.

Hinc et inde duces, marchiones et comites,

Et diversorum procerum ordines.





Sic imperator incedit ad processionem; nulla humana
lingua potest explicare talem gloriam tantumque honorem.
Etc.[854]. A proposito delle vesti dell'imperatore

delle quali è qui fatta menzione, giova avvertire che, per
quanto era possibile, si cercò di serbar loro l'antica foggia
romana, e che in suggelli del X secolo si vedono ancora
gl'imperatori effigiati con la tunica e il manto[855].



L'aquila, che Dante chiama pubblico segno e uccel di
Dio[856], l'aquila romana, è pur sempre il segno e il simbolo
dell'impero. Carlo Magno fece porre un'aquila di
bronzo sul vertice del suo palazzo in Aquisgrana[857],
e a cominciare da Enrico III lo scettro imperiale fu sormontato
da un'aquila[858]. Narrasi nel Libro Imperiale
che il primo ad usare di tal segno fu Giove quando cacciò
Saturno, e noi abbiamo veduto che sino a Giove si facevano

da taluno risalire le origini dell'impero. Enea poi
fu quegli che lo portò di Troja in Italia[859]. Armannino
Giudice dice che Romolo e Remo lo tolsero per
impresa[860]. Secondo Giovanni Villani Pompeo portò
aquila d'argento in campo azzurro, Giulio Cesare aquila
d'oro in campo vermiglio, Ottaviano aquila nera in campo
d'oro, e come Ottaviano poi tutti gli altri imperatori[861].
Giova avvertire a tale proposito che nel medio evo si
credette i Romani avere usato bandiere e stendardi simili
in tutto a quelli d'allora. Descrivendo il bassorilievo
che rappresentava il caso di Trajano e della vedova,
Dante dice che ci si vedeva l'imperatore circondato di
cavalieri, e che



                      l'aquile nell'oro

Sovresso in vista al vento si movieno[862];





dove qualcuno volle assai malamente correggere: l'aquile
dell'oro. In un manoscritto francese della Biblioteca Nazionale

di Torino[863] un elenco dei re e degl'imperatori
romani è accompagnato da una serie di miniature rappresentanti
gli stemmi dei varii principi. L'aquila nera
è a tutti comune, ma non così altre imprese e figure.
Augusto, Tiberio, Caligola, Claudio, Nerone, hanno sullo
scudo un grifone rosso in campo giallo; Trajano, Adriano,
Antonino Pio, Marc'Aurelio, Commodo, un grifone nero
in campo bianco. Decio ha lo scudo a liste orizzontali
bianche e rosse. Diocleziano ha per impresa una nave;
Costantino il Grande un bucefalo bianco in campo rosso,
e così ancora suo padre, i suoi figli e Giuliano l'apostata.
Uno dei mosaici del Triclinio Lateranense a Roma rappresenta
Carlo Magno in atto di ricevere dalle mani di
Cristo la bandiera dell'impero, o l'orifiamma. Questa
bandiera è rossa, ma l'aquila non vi figura. Durante il
medio evo l'aquila imperiale fu sempre effigiata con una
testa sola. Gioverà finalmente notare che nei Phisiologi
e nei Bestiarii del medio evo si narrano dell'aquila molte
meraviglie, tra l'altre questa, che quando essa è vecchia
può ringiovanire immergendosi in un fonte che
scaturisce dalle parti di Levante. L'aquila, che godeva
di tal privilegio, e che, al morale, si considerava quale
un simbolo di Cristo, era per tutti i rispetti degna di
rappresentare l'impero sussistente in perpetuo e cristiano.



Ma una potestà così augusta quale si era la potestà
imperiale, e così intimamente legata con tutto l'ordine
delle cose, aveva mestieri d'altri segni ancora e d'altri
simboli che figurassero e manifestassero l'alta sua dignità

e il provvidenziale suo officio. Facciamoci a dir brevemente
qualche cosa dei principali.



Sotto il nome generale d'insignia si comprendevano
due classi di oggetti attinenti strettamente all'impero ed
alla persona dell'imperatore, ed erano i clenodia e le
reliquiae. Clenodia[864] erano più propriamente le insegne
significative della imperial potestà, come la corona
e lo scettro; reliquiae, certe reliquie di massimo pregio,
le quali conferivano alla santità, e in pari tempo alla
forza e alla stabilità dell'impero. Le insegne dell'impero
si trovano ora sparse qua e là, a Vienna, a Parigi,
a Roma, a Madrid, a Pietroburgo, a Milano, a Monza,
a Palermo, in altre città ancora; ma per la più parte
tuttavia sono rimaste in possesso della Casa d'Austria[865].



Grande era la importanza che alle insegne si attribuiva
nel medio evo, nè un imperatore poteva considerarsi
in legittimo e definitivo possesso del suo grado

finchè non le avesse ottenute. Lodovico il Pio, volendo,
presso a morte, trasmettere in Lotario la potestà imperiale,
fece a costui recapitare le insegne. Per contro si
vide alcun principe pretendere alla imperial potestà solo
perchè aveva le insegne in suo dominio[866]. Nel famoso
Chronicon Norimbergense, lodata grandemente la città
di Norimberga, si dice: «Pallium enim, enses, sceptrum,
ponia coronamque Karoli Magni Nurembergenses in
eorum archivis observant, que in coronatione novi regis
ob sanctitatem et antiquitatem auctoritatem prestant».



Gotofredo da Viterbo enumera sei insegne principali[867]:



Ut scriptura tonat, crux, ensis, scepter, corona,

Lances, palla bona nobis insignia donant.





Il nome di corona apparteneva propriamente alla sola
corona imperiale; le corone dei re chiamavansi circuli.
La rotondità simboleggiava il cerchio della terra; ma
anche l'oro e le gemme avevano significazione simbolica.
«Corona imperatoris est circulus orbis. Portat ergo
Augustus coronam, quia declarat se regere mundi monarchiam.
Corona quoque dicitur victoria, unde et victores
coronabantur, et Augusti victores orbis dicebantur. Arcus

super coronam curvatur, eo quod Oceanus mundum dividere
narratur»[868].



Delle gemme dice Gotofredo da Viterbo[869]:



Iulius instituit gemmas superesse corone,

Ut preciosa foret lapidum gravidata decore:

  Nunc liber exponet quid sibi gemma volet.

Quatuor in cunctis sunt insita punctis

Duricies, virtus, splendorque colorque:

  Hec qui Cesar erit mistica nosse velit.

Duricie constans, virtute refertus honestus,

Et bona fama color, splendor sine crimine questus:

  Quatuor ista geret qui diadema feret.





Ad un solitario che brillava nella corona imperiale si
attribuivano, come del resto a molte gemme nel medio
evo, virtù magiche. Walther von der Vogelweide lo
chiama la stella polare dei principi[870]. Nella Graphia
si parla di dieci corone imperiali; ma più particolarmente
degno di nota è quanto vi si dice della ferrea e dell'aurea.
«Octava ferrea..... quia Pompejus, Julius, Octavianus
atque Trajanus, cum Romanis, per ferrum subjugaverant

totum orbem terrarum...... Decima corona
est aurea, gemmis et margaritis ornata; quia sicut aurum
reliquis metallis splendidius est, et quo plus aere
repercutitur plus fulget, ita imperator omnibus hominibus
qui sub celo sunt, clarissimus, illustrissimus, splendidissimus.
Hanc Diocletianus imperator, visa aurea corona
regis Persarum, primus romanis imperatoribus
tradidit.....»[871]. È noto ciò che la leggenda narra
della famosa corona ferrea, formata con uno dei chiodi
che servirono a crocifìggere Cristo[872]. Nella orazione
De obitu Theodosii Magni, scritta l'anno 395, Sant'Ambrogio
racconta che Sant'Elena, ritrovati quei chiodi, di
uno fece fare un freno, di un altro un diadema, e li mandò
al figliuolo Costantino[873]. Il freno è simbolo di reggimento,
il diadema di sovranità, e tutt'e due sono fatti
con istrumenti della passione di Cristo: anche in ciò si
palesa la idea fondamentale del nuovo impero, e il suo
carattere essenzialmente religioso. Luigi il Pio, figlio di
Carlo Magno, fu incoronato con una corona che Stefano
V aveva portato da Roma. Essa era d'oro e adorna
di gemme: Ermoldo Nigello dice che era la stessa corona
di Costantino[874].







Lo scettro era insignito dell'aquila romana, ma di esso
non troppo si parla; un'insegna e un simbolo di grande
importanza era, per contro, il globo aureo che nelle
occasioni solenni gl'imperatori tenevano nella mano
sinistra. Esso raffigurava l'orbe terraqueo, tutto intero
soggetto alla sovranità imperiale[875]. Un globo sormontato
da una Vittoria alata apparteneva già alle insegne
degli antichi imperatori romani, ma, dopo il trionfo del
cristianesimo, alla Vittoria fu sostituita la Croce, vincitrice
e dominatrice del mondo. Una statua di Costantino,
eretta in cima a una colonna di porfido nel Foro che
da lui appunto prendeva il nome, in Costantinopoli, recava
nella destra un ingente pomo aureo con infissavi
la croce, e con questa iscrizione: A te Cristo Dio raccomando
questa città[876]. Nell'Augusteo Giustiniano
era rappresentato a cavallo, con un globo sormontato
dalla croce nella mano destra, e nessun'arme[877]. La
Graphia fa risalire l'uso del globo aureo sino ad Augusto[878];
ma il globo che figurava tra le insegne dell'impero
nel medio evo si diceva fatto per ordine di
Benedetto VIII e da questo pontefice presentato a

Enrico II[879]. A dir d'alcuni esso era pieno di terra raccolta
dalle quattro plaghe del mondo per significare la
universalità del dominio imperiale[880]; altri invece, per
una di quelle tante antitesi care al medio evo, dicevano
che era pieno di cenere, a significare la vanità della
stessa potenza imperiale[881]. Nella leggenda dei Re
Magi, che il carmelitano Giovanni d'Hildesheim scrisse
in latino nel XIV secolo[882], si narra, al cap. 23, dei
doni che i tre Re presentarono al bambino Gesù. Il re

di Nubia e di Arabia, Melchiorre, offerse trenta denari
e un pomo aureo. Questo pomo, che figurava il mondo,
era stato di Alessandro Magno, il quale l'aveva fatto formare
con monete d'ogni specie, appartenenti ai tributi
che la terra tutta gli pagava. Alessandro lo portava
sempre in mano per lasciare intendere che egli aveva
il mondo in sua balìa. Appena presentato a Gesù, esso
si sciolse in polvere ed in cenere[883].







Molto spesso si trova ricordata, come una delle principali
e più preziose insegne, la lancia dell'impero, sebbene
le notizie intorno ad essa sieno molto confuse e
contraddittorie. Non bisogna dimenticare, a tale proposito,
che era stato costume di parecchie genti germaniche,
e fra l'altre dei Longobardi e dei Franchi, di consegnare
al re proclamato un'asta come simbolo di sovranità,
e che la quiris aveva avuto grande importanza
nelle tradizioni romane. La lancia dell'impero si credeva
avesse appartenuto in origine a Costantino, ma si confuse
poi con la lancia di cui fu trafitto Cristo in croce
per man di Longino, ed anche con una lancia di San
Maurizio, capitano della famosa legione tebea[884]. Essa
era considerata come un firmamentum imperii, e Gotofredo
da Viterbo così ne parla[885]:



Subjicit imperio bello gestata potentes,

Motibus ipsius nequeunt obsistere gentes,

  Haec ubi bella movet vincere cuncta solet.

Lancea sancta solet regnorum vincere lites,

Ipsa facit proceres Romanos esse Quirites,

  Ex hoc Caesar habet, quod sibi regna favent.





In varii modi si racconta come essa fosse acquistata al

patrimonio dell'impero. Secondo alcuni Rodolfo, re di
Borgogna, l'ebbe in Italia da un conte Sansone, e la
cedette, per amore, o per forza, all'imperatore Enrico I;
secondo altri fu Ottone I quegli che l'acquistò da Bosone,
re d'Arles. Eccardo Uraugiense così la descrive[886]:
«..... quae (lancea), excepta ceterarum specie lancearum,
novo quodammodo opere, novaque elaborata arte
et figura, iuxta mediam spinam habuit utrobique quasi
fenestram, et in media spina cruces ex clavis, manibus
et pedibus salvatori nostri domini Jhesu Christi affixis».



Ma, come dissi, questa supposta lancia di Costantino
fu poi identificata con la lancia di Longino, comunemente
designata col nome di Lancea Christi, la quale,
secondo la più diffusa credenza, non fu ritrovata che ai
tempi della prima crociata[887], ma che la pietosa fantasia
dei credenti immaginò conosciuta e posseduta dalla
cristianità molto tempo innanzi. In fatto, la lancia che
insieme col bacino figura nei romanzi del Santo Graal,
sarebbe appunto la lancia di Cristo. Carlo Magno l'avrebbe
posseduta, e poi altri principi dopo di lui. Guglielmo
di Malmesbury racconta[888] che Ugo, re di
Francia, mandò al re Adelstano d'Inghilterra, insieme
con altri doni di massimo valore, la spada di Costantino
Magno, nel pomo della quale era infisso uno dei chiodi

che avevano servito a crocifiggere Cristo, la lancia di
Carlo Magno, che si credeva essere quella stessa che
aveva trafitto il fianco di Cristo, e che al fortunato suo
possessore aveva procacciato le vittorie più strepitose,
il vessillo del martire Maurizio, del quale vessillo s'era
il medesimo Carlo Magno servito per dissipare gli eserciti
dei Saraceni in Ispagna[889]. Secondo la Chanson
de Roland, della sacra lancia Carlo Magno non avrebbe
posseduto altro che la punta, incrostata nel pomo della
sua famosa spada Joyeuse[890]. Ma la lancia dell'impero
si trova anche indicata col nome di lancea Mauricii[891],
senza dubbio per un'altra confusione. A Boleslao, quando
fu incoronato re di Polonia, Ottone III diede la lancia
di San Maurizio e uno dei santi chiodi[892]. Di questa
lancia non si parla nè da Valafredo Strabone nel suo
Hymnus de Agaunensibus martyribus[893], nè dal Voragine
nella leggenda di San Maurizio e de' suoi

compagni[894], e nemmeno da Hermann von Fritslar. Tra le
insegne dell'impero figuravano pure il vessillo e la spada
di San Maurizio e una pretesa spada di Carlo Magno;
di quel vessillo si credeva in Germania che giovasse per
la difesa, ma non per l'offesa[895].



Figuravano finalmente, secondo varii racconti, tra le
insegne dell'impero, la famosa spada Durendal, che l'arcangelo
Michele aveva recato a Carlo Magno dal cielo,
e che da Carlo Magno fu poi donata ad Orlando, la
spada di Attila, che un tempo era stata di Marte[896],
e la spada di Costantino. Il nome di Costantino è spesso
occorso nelle pagine che precedono, e la leggenda mostra
di dare grande importanza alle insegne che venivano
da lui: non si dimentichi che Costantino era considerato
quale il fondatore dell'impero cristiano.



Delle numerose reliquie che conferivano dignità e

forza all'impero non mi soffermo a discorrere; alcune
di esse si credevano acquistate dallo stesso Carlo Magno
a Gerusalemme e a Costantinopoli. In un poemetto tedesco
d'incerta età, ma del secolo XIV probabilmente[897],
si può vedere quale importanza si desse alle reliquie
dell'impero. Quivi si narra, tra l'altro, una storia che,
in parte, si trova pure narrata in uno dei racconti del Novellino.
Il Prete Gianni manda all'imperatore Federico II
un ambasciatore, e lo fa presentare di parecchie cose mirabili,
di una veste di pelle di salamandra, di una bottiglia
piena dell'acqua della fontana di giovinezza, e di
un anello d'oro che procaccia vittoria, e nel quale sono
tre pietre, di cui la prima impedisce che l'uomo anneghi
quand'anche stesse un anno intero sott'acqua, la seconda
lo rende invulnerabile, la terza lo fa invisibile. Istruito
della potenza e magnificenza del Prete Gianni, l'imperatore
convoca tutti i principi soggetti alla sua dominazione,
tien corte plenaria, e fa vedere all'ambasciatore
le sante reliquie dell'impero, la croce, i chiodi, la lancia,
la camicia della Vergine, la corona di spine, la veste di
Cristo[898]. Vedutele, l'ambasciatore confessa che tutta

la ricchezza del suo signore non è che fango a paragone
di quella ricchezza.



Preordinato dalla divina Provvidenza e coadiutore
dell'opera della redenzione, l'impero romano, riconsacrato
nella verità della fede, non poteva venir meno.
Strettamente legato ai destini dell'uman genere, esso
doveva durare sino a che questi destini non venissero a
compimento; vicariato di Cristo, esso doveva, come la
Chiesa, attendere il Cristo, senza che, frattanto, le porte
dell'Inferno potessero prevalere contro di esso. L'impero
romano non sarebbe cessato che col chiudersi del grande
dramma dell'umanità, e prossimamente al giorno in cui
tutte le podestà delegate sulla terra sarebbero tornate
al loro fattore, giudice supremo, e da indi innanzi unico
principe. Tale è già l'opinione degli apologeti e dei padri.
Preghiamo per gl'imperatori, esclama Tertulliano[899],
preghiamo per l'impero di Roma, giacchè per essi solo
sono ritardate le imminenti calamità della fine del mondo.
E un'altra volta dice: Tanto durerà il mondo quanto
durerà l'impero[900]. Pensieri consimili si trovano negli
scritti di Lattanzio, di Origene, di San Gerolamo, di San
Giovanni Crisostomo, di altri molti. Nel commento alla
seconda epistola di San Paolo ai Tessalonicensi, già attribuito
a Sant'Ambrogio, ed ora a Ilario Diacono, si
legge: «Non prius veniet Dominus quam regni Romani
defectio fiat, et appareat Antichristus qui interficiet
sanctos, reddita Romanis libertate, sub suo tamen

nomine». Questa ancora è la costante opinione del medio
evo. Agostino Trionfo la mantiene nella sua Summa de
potestate ecclesiae[901]. Nel trattato De ortu, progressu
et fine Romani imperii di Angilberto di Admont si dice
che l'impero di Roma, il quale toccò l'apice della potenza
e della gloria sotto Ottaviano Augusto, ai tempi
della venuta del Redentore, deve da indi in poi andare
scadendo continuamente sino alla venuta dell'Anticristo.
Nel Ritmaticum querulosum di Lupold di Bebenburg
si afferma che l'Anticristo non può nascere finchè sussiste
l'impero romano in cui nacque il Salvatore.



Ma di ciò più diffusamente nel capitolo che segue.







CAPITOLO XXII.
La fine di Roma e del suo impero.




La leggenda non si appagò di rintracciare nel più
remoto passato le origini favolose di Roma e d'infiorare
di mille svariate immaginazioni la sua storia e i suoi
fasti; essa volle ancora seguitarne i destini nel tempo
avvenire, presagirne gli ultimi casi e la fine. È questa
un'altra prova, da aggiungere alle molte già contemplate,
della sollecitudine viva ed instancabile onde Roma era
fatta segno.



Gli antichi Romani credettero che Roma dovesse durare
in eterno. Le parole Vrbs Roma Aeterna, o semplicemente
Roma Aeterna, si trovano su monete ed
iscrizioni; eterna è chiamata la città da Tibullo, da Ammiano
Marcellino, da Frontino, da Ausonio[902]. Giove,

nell'Eneide[903], annunzia che l'impero dei Romani sarà
senza fine:



His ego nec metas rerum, nec tempora pono,

Imperium sine fine dedi.





Rutilio Namaziano avverte Roma di non temere i fusi
delle Parche:



Porrige victuras Romana in saecula leges,

  Solaque fatales non vereare colos[904].





Ma nelle credenze religiose, così dei Romani, come dei
Greci, una vera dottrina escatologica non si trova. La
loro religione era più fatta per provvedere alle minute
e cotidiane necessità della vita pratica che non agl'interessi
generali e finali dell'umanità. Se il genere umano
dovesse una volta sparire dalla faccia della terra, se la
terra stessa, se il mondo dovessero, in un lontano ed
incognito avvenire, mutar l'esser loro, o andar distrutti,
essi nè sapevano, nè si curavano di sapere. Tutt'altrimenti
nel cristianesimo, dove la visione meravigliosa o
terrifica dei tempi apocalittici è come un fondo di scena
invariabile dinnanzi al quale si viene svolgendo il dramma
della umanità. Per la coscienza cristiana niuna cosa
terrena può essere eterna, dappoichè la terra stessa, in
un avvenire già forse imminente, è condannata a perire.
Roma perirà anch'essa, e il suo impero cesserà di
reggere l'uman genere.







Ma non prima che il mondo sia per essere travolto
nell'ultima rovina. Una credenza così fatta s'imponeva,
in certa guisa, da sè stessa agli spiriti. Non doveva
quella città, non doveva quell'impero, che erano stati
ordinati a bella posta per preparare il mondo alla venuta
del Redentore, sussistere sopra la terra, quando vi sarebbe
apparso il più fiero nemico di costui? Non dovevano
essi, in quei giorni di massimo pericolo, proteggere
quella Chiesa che avevano veduto nascere e crescere
all'ombra loro? Gli animi si sentivano racconsolare al
pensiero che gli ultimi viventi, saldi nella fede di Cristo,
avrebbero avuto alleati nelle terribili battaglie contro le
potestà delle tenebre l'invitta città che aveva soggiogato
il mondo, e un imperatore coronato fra le sue mura
della corona dell'universale dominio.



San Gerolamo dice che Roma deve durare sino al
principiare del regno celeste[905]. Prima di lui Lattanzio,
non solo aveva espressa la medesima opinione, ma era
anche andato più oltre, attribuendo in certo qual modo
a Roma una virtù arcana, per la quale conservavasi il
mondo, che, altrimenti, sarebbe precipitato a pronta
ruina. Egli annunziava l'universale giudizio per l'anno
436, ma assicurava in pari tempo che di esso non era
a temere finchè Roma si sorreggeva[906]. Tertulliano diceva

similmente la fine del mondo essere ritardata dalla
presenza dell'impero romano; e allora Roma e l'impero
erano una sola e medesima cosa[907]. Sì fatte credenze avevano
radice nella seconda epistola di San Paolo ai Tessalonicensi,
nell'Apocalissi, negli Oracoli sibillini. In questi
la distruzione di Roma si trova ripetutamente annunziata
per l'anno 948 dalla fondazione, e doveva essere
compiuta da Nerone, veniente dall'Asia. Dione Cassio ricorda
che un oracolo sibillino turbò le menti degli uomini
al tempo di Tiberio, annunziando la distruzione di
Roma per l'anno 900[908]. Lattanzio fa menzione di un
antichissimo re dei Medi, il quale, gran tempo prima
della guerra di Troja, vide in sogno la distruzione di
Roma. Nell'Apocalissi la fine di Roma è collegata alla
fine del mondo, ma in tutt'altra maniera, con tutt'altri
intendimenti. L'autore dell'Apocalissi nutre per Roma un
odio implacabile. Non solo la città, per lui, non ha nessuna
santa missione da compiere, ma contrasta anzi al
volere di Dio, e l'impero è una esecrabile e diabolica
istituzione, causa principalissima della iniquità onde il
mondo è ripieno. Roma distrutta, incatenato Satana per
mille anni, incomincerà il millennio, cioè il regno degli
eletti governati da Cristo in terra. Trascorsa quella età,
Satana sarà liberato, e si risolleverà nel mondo il regno

del male. Seguiranno allora le incursioni di Gog e
Magog, alle quali terrà dietro il giudizio e la rinnovazione
della terra e del cielo[909]. Alcune parti della visione
apocalittica passeranno nelle immaginazioni escatologiche
dei tempi susseguenti, ma non l'odio contro
Roma. Abbiam già veduto che cosa pensasse Lattanzio
in proposito; assai prima che seguisse nel IV secolo la
conciliazione della Chiesa e dell'impero, i sentimenti della
Apocalissi ostili a Roma cominciarono ad essere ripudiati.
Quei sentimenti avevano una origine essenzialmente
giudaica e difficilmente potevano accogliersi nel
petto di chi, pur essendo cristiano, era nato e si sentiva
romano, o aveva largamente attinto ai fonti della coltura
pagana[910]. Secondo le varie opinioni dei rabbini, Roma,
quando sieno maturi i tempi, sarà distrutta, o dai Persiani,
o dagli Ebrei, o dallo stesso Messia[911].



Dopo le incursioni dei barbari la credenza che Roma
fosse serbata a maggiori e misteriosi destini doveva, in
certo modo, trovarsi avvalorata dalla prova dei fatti. A
più riprese Roma era stata espugnata, saccheggiata, incendiata,
ma non distrutta. E se i barbari non erano
stati buoni di cancellarla dalla faccia della terra, non
era egli ragionevole il credere che per le mani degli
uomini essa non sarebbe perita più mai? A questa credenza,
non iscossa, anzi sorretta dallo spettacolo delle
recenti rovine, deve legarsi una profezia di San Benedetto,

che si trova ricordata più di una volta, e secondo
la quale Roma sarebbe perita, non per forza di genti
nemiche, ma per forza di calamità naturali, di procelle
e di terremoti[912]. Ho già fatto altrove ricordo di una
profezia, riferita da Beda, la quale fa durare Roma
quanto il Colosseo, e il mondo quanto Roma[913]. Nelle
profezie riguardanti i pontefici, attribuite a Malachia
Ibernico, il quale morì l'anno 1148, a proposito del ventesimo
pontefice si dice che, dopo mille tribolazioni,
Roma sarà distrutta e avrà luogo il giudizio. Nel 1655
fu pubblicato a Londra un opuscolo nel quale si ammoniva
gl'inglesi residenti a Roma di uscirne, giacchè la
città sarebbe stata distrutta l'anno 1666, e quarantacinque
anni più tardi sarebbe seguita la fine del mondo[914].
Oggigiorno ancora vive tra il popolo a Roma

una credenza, secondo la quale la statua equestre di
Marco Aurelio si va di nuovo lentamente indorando, e
quando sarà tutta indorata il mondo finirà[915].



Ma la distruzione di Roma fu anche annunziata a più
riprese indipendentemente dalla fine del mondo e in
contraddizione con le più antiche credenze. L'impero
non essendo più necessariamente e di fatto congiunto
con la Città, si poteva credere che essa fosse venuta
meno alla propria missione, che l'esistenza sua più non
fosse necessaria al mondo. Di qui le molte profezie che le
minacciano imminente ed irreparabile rovina; ma queste
profezie non hanno, in generale, nessun carattere di
popolarità, come l'aveva quella che legavasi al Colosseo;
muovono da giudizii di singoli, e da cause meramente
morali, proprie dei tempi in cui nascono, e non acquistano
mai, anche perchè troppo frequenti, molta diffusione
ed autorità. Santa Brigida, in una delle sue Rivelazioni,
annunziava che Roma sarebbe stata distrutta in
pena della grande corruzione della Chiesa. Santa Francesca
Romana prediceva il medesimo nel 1436; gli Spirituali,
che tanto diedero da fare all'Inquisizione, s'aspettavano
di veder Roma consunta dal fuoco come un'altra
Sodoma[916]. Nel vaticinio di un anonimo sono questi
versi:







Roma diu titubans longisque erroribus acta

  Corruet et mundi desinet esse caput[917].





Martino Lutero annunziò, nonchè la caduta del cattolicismo,
la distruzione ancora di Roma.



Ma, o con Roma, o senza Roma, l'impero romano durerà
indubitabilmente sino alla fine dei secoli. Questa
credenza è antichissima, e, dopo essere stata universale
nel medio evo, passa e continua a vivere per lungo
tempo ancora nell'età moderna. Alcune peculiarità sue
si alterano e si mutano col mutar dei tempi, ma il concetto
sostanziale rimane invariato.



Il germe di essa trovasi già in Lattanzio[918]. Fondandosi
essenzialmente sull'autorità delle Sibille, Lattanzio
annuncia con terribili parole la desolazione e la
irreparabile rovina di Roma. Precederà la venuta dell'Anticristo
una età sciagurata, piena d'ogni calamità e
d'ogni nequizia. Imminente la conclusione dei tempi, Dio
manderà sulla terra un suo grande profeta, il quale sarà

ucciso dall'Anticristo. La potenza di costui non avrà più
limiti, e durerà il flagello quarantadue mesi. I giusti
ripareranno nella solitudine, e il figliuolo della perdizione
moverà contro di essi, e li circonderà con le sue
milizie, sino a che Dio mandi un re dal cielo a disperderli
con ferro e con fuoco. Questo re non è altri che
Cristo, la cui venuta sarà annunziata dal cadere di una
spada celeste. Durerà la carnificina dall'ora terza sino
al vespero, e il sangue correrà a torrenti. Per quattro
volte si rinnoverà la pugna, e da ultimo l'Anticristo sarà
fatto prigione, e insieme con tutti i suoi seguaci abbandonato
a giusto castigo[919].



Qui l'imperatore romano non comparisce ancora; ma
poichè già si credeva che l'impero romano dovesse durare
sino alla fine del mondo, non era possibile che prima
o poi non si desse anche all'imperatore una parte, e una

parte cospicua, in quelle supreme battaglie della umanità.
L'Anticristo, maestro di false dottrine e conquistatore,
era a un tempo stesso nemico della Chiesa e nemico
dell'impero.



Metodio, nelle Revelationes, descrive a questo modo
gli ultimi tempi. Nel settimo millenario i figliuoli d'Ismaele
(i Saraceni, a' quali forse solo nelle redazioni più recenti
si aggiungono i Turchi) usciranno dal deserto e si rovesceranno
sopra la terra. Nulla potrà resistere all'impeto
loro: numerosi come le cavallette, essi ridurranno
in cattività tutto il genere umano, distruggeranno le
chiese, empieranno il mondo di abbominazione e di lutto.
I cristiani rinnegheranno la fede, e la più gran parte
dei viventi morrà per ferro, fame, pestilenza. Ma allora
sorgerà il re dei Greci, ossia dei Romani, in gran furore,
e piomberà sui barbari trionfanti e tripudianti nella
tracotanza della vittoria e tutti li vincerà, assoggettandoli
a durissima servitù. Avrà allora principio un'èra di
letizia e di pace, nella quale gli uomini, senza timore o
sollecitudine alcuna, vivranno giocondamente. Ma indi a
non molto si spalancheranno le porte di aquilone, e le
genti scelerate e bestiali, chiuse da Alessandro Magno
tra i monti, irromperanno sopra la terra, e prima espugneranno
la città di Joppe. Al loro furore non sarà difesa.
L'imperatore romano si ritrarrà in Gerusalemme, e vi
starà dieci anni e mezzo, compiuti i quali apparirà nel
mondo l'Anticristo. E come questi sarà apparso, l'imperatore
salirà il Golgota, sulla cui cima sarà confitta la
croce, e si torrà la corona dal capo, e la porrà sulla
croce, e stendendo le mani al cielo rassegnerà a Dio
l'imperiale potestà. La croce, con la corona insieme, sarà

assunta in cielo. L'Anticristo trionfante ucciderà i profeti
Enoc ed Elia, mandati contro di lui, e soggiogherà
tutta la terra, e ne sarà padrone; dopodichè verrà Cristo
vendicatore, e, vinto e ucciso l'avversario, procederà all'universale
giudizio.



Prima di passare oltre ad esaminare alcune forme più
recenti di questa leggenda, o credenza che si voglia dire,
fermiamoci a fare su quella datane da Metodio qualche
breve considerazione. Metodio, o chi altri si sia l'autore
delle Revelationes che vanno sotto il suo nome, è il
primo a parlare in modo preciso delle ultime vicende e
della fine dell'impero. Sia che egli immagini di suo capo,
sia che riproduca immaginazioni forse già nate tra il
popolo, non si può non ammettere che quella parte della
predizione che più particolarmente riguarda l'impero sia
di origine bizantina[920]. Metodio intende parlare di un
imperatore greco (rex Graecorum sive Romanorum),
giacchè l'impero romano per lui altro non è che l'impero
d'Oriente, e la profezia che mette innanzi altro
scopo non ha, come del resto tutto il libro delle Revelationes,
che di provare il primato di Costantinopoli e
di glorificare l'impero d'Oriente. I fatti predetti da lui
debbono accadere nel settimo millenario dalla creazione
del mondo: ei li poneva pertanto in tempo abbastanza
remoto da quello in cui scriveva (VIII-IX sec.)[921].







I figliuoli d'Ismaele di cui parla Metodio sono i Saraceni,
ond'era sempre minacciato di rovina l'impero.
Ma i Saraceni sono da lui introdotti nella finzione per
ragioni storiche manifeste, e in iscambio d'altre genti,
che, del resto, vi operavano il medesimo. San Cirillo,
vescovo di Gerusalemme nel IV secolo, dice in un suo
scritto[922] che l'Anticristo troverà l'impero di Roma
diviso in dieci regni, e che ucciderà tre re e si assoggetterà
gli altri sette. Questa opinione, espressa anche
da San Gerolamo, era opinione comune che aveva radici
assai remote ed antiche[923]. Ma i Saraceni di Metodio
saranno vinti dallo stesso imperatore, alla cui vittoria
succederà, come abbiamo veduto, un'èra di letizia e di
pace. Qui abbiamo una evidente trasposizione del millenio
di felicità che, secondo la opinione dei chiliasti,

doveva arridere ai giusti risuscitati, sotto il reggimento,
di Cristo. Anche la badessa Ildegarde, famosa ai tempi dei
papi Eugenio, Anastasio IV, Adriano IV, Alessandro III,
e che molto profetò circa la fine del mondo e l'Anticristo,
fa succedere a una età felice, di virtù e di concordia,
un'età calamitosa in eccesso, durante la quale, smembrato
l'impero romano, ogni provincia si reggerà da sè. Le
genti rinchiuse da Alessandro Magno, ossia i popoli di Gog
e Magog, continuano a figurare in tutte le posteriori versioni
della leggenda[924]. Quanto all'Anticristo, che, sotto
un certo aspetto, è il protagonista di tutta l'azione, Metodio
lo trova già nell'Apocalissi, e noi lo vediamo ricomparire
con gli stessi caratteri, e operare al medesimo
modo in tutte le versioni successive.



Gli innumerevoli trattati che intorno a questo figliuolo
della perdizione ci ha lasciati il medio evo fanno fede
dell'ansietà e del terrore che destava negli animi il pericolo
sempre imminente e al tutto inevitabile della sua
venuta[925]. Si ricordavano i segni che dovevano fare
conoscere al mondo la funesta sua apparizione, e ponevasi
mente se già non se ne vedesse qualcuno. Si moltiplicavano

e si aggravavano colla fantasia gli orrori
degli ultimi tempi. Ogni po' correva per la cristianità la
spaventosa notizia della nascita già avvenuta, o prossima
ad avvenire, dell'uomo fatale. Intorno al 380 Martino,
vescovo di Tours, credeva ch'egli fosse già nato, e così
credeva poi intorno al 1080 il vescovo Ranieri di Firenze,
e alcuni decennii più tardi l'arcivescovo Norberto di
Magdeburgo. Nel 1412 Vincenzo Ferrer sapeva, e lo scriveva
al papa Benedetto XIII, che il gran nemico dell'uman
genere era già d'età di nove anni[926]. Ai tempi
d'Innocenzo VI un frate dell'ordine dei Minori ne annunziava
la nascita per l'anno 1365. Arnaldo di Villanova
la prediceva per l'anno 1376 in un trattato De
speculatione adventus Antichristi. La rovina di Roma,
che allora doveva inevitabilmente seguire, sarebbe stata
annunziata dalla caduta del Ponte Molle e dalla sommersione
dell'Asia. Nel 1470 fu trovata nella chiesa del
Santo Sepolcro in Gerusalemme una profezia che diceva:



Cum fuerint anni transacti mille quingenti

Et decies terni post partum virginis almae

Tunc Antichristus nascetur daemone plenus.





Ma a chi asseriva che l'Anticristo fosse già nato, o prossimo
a nascere, si poteva rispondere, e si rispondeva
con un assai valido argomento: l'impero romano tuttavia
si reggeva. Assono, abate di Moutier-en-Der, morto nel
992, dice nel suo trattato De vita Antichristi, per lungo

tempo attribuito a Rabano Mauro, e sul quale dovrò
tornare quanto prima, che la fine del mondo non era
così prossima come si reputava allora da molti, giacchè
al tempo dell'apparizione del grande avversario l'impero
doveva essere in piena dissoluzione, cosa che non avverrebbe
insino a tanto che ci fossero dei re di Francia,
dovendo uno di essi negli ultimi tempi portare la corona
imperiale[927]. Sei secoli dopo questo argomento conservava
ancora molta forza. Uno storico francese, Canon
Moreau, racconta come l'anno 1599 si spargesse improvvisamente
la voce che l'Anticristo era nato in Babilonia.
Tale novella empiè di terrore le popolazioni. Tuttavia
molti vi furono che non vi diedero fede, i quali, tra le
altre ragioni in contrario, adducevano anche questa che
l'impero sussisteva ancora; al che si rispondeva dagli
altri non sussistere esso oramai altrimenti che di nome.



La leggenda imperiale che noi abbiamo veduto comparire
in Oriente nelle Rivelazioni di Metodio, comparisce

ben presto anche in Occidente. Delle versioni varie
che qui se ne formano Metodio è, direttamente o indirettamente,
la prima fonte[928]; ma s'intende bene come
in esse non possa più ritrovarsi lo stesso spirito della
leggenda orientale. Per gli occidentali l'impero romano
è l'impero d'Occidente, e l'imperatore degli ultimi tempi
è, non più un imperatore greco, ma un imperatore
francese o tedesco. Questa sostituzione era razionale e
necessaria.



Ordinariamente si ammette che le Rivelazioni di Metodio
non furono conosciute nell'Occidente prima del
XII secolo, e ciò è vero se s'intende di una conoscenza
diretta[929]. A cominciare da quel tempo se ne moltiplicarono
le traduzioni e le parafrasi latine, in molte
delle quali la leggenda si vede alterata nel modo che ho

indicato testè. Ma certamente gran tempo innanzi alcune
almeno delle immaginazioni che vi si contengono furono
conosciute dagli occidentali, e quelle in ispecial modo
che riguardano gli ultimi avvenimenti, sebbene già in
qualche parte alterate. Assone, nel già citato suo libro,
composto circa il 948[930], dopo aver parlato degli ultimi
tempi in modo conforme alla tradizione dei padri,
dice che l'ultimo imperatore, il quale sarà un Carolingio
(l'impero non era ancora passato ai Tedeschi) riunirà
sotto la sua dominazione tutta la terra, abbatterà tutti
gl'idoli, forzerà i pagani a ricevere il battesimo, e nei
templi alzerà la croce di Cristo. Seguirà allora un'èra
di letizia e di prosperità grande, e si convertiranno gli
Ebrei. I popoli di Gog e Magog usciranno dalle loro sedi
e faranno incursione sopra la terra, ma l'imperatore, radunato
il suo esercito, li vincerà e distruggerà. Compiuto
il centesimo e duodecimo anno del suo impero, egli andrà
a Gerusalemme, e deporrà la corona, offrendola a Dio
Padre e a Cristo suo figliuolo. Dopo di ciò verrà l'Anticristo.



Assone cita, come sua fonte, non Metodio, ma certi
oracoli sibillini, i quali indubitabilmente scaturirono dalle
Rivelazioni. Essi sussistono tuttavia in due recensioni
diverse, e poco si dilungano dalla comune loro sorgente[931].
Confrontandole col testo di Assono si può

vedere come la leggenda si andasse modificando secondo
il senso, dirò così, occidentale. In una di quelle due recensioni
si dice che l'imperatore dei Romani e dei
Greci uscirà da Bizanzio per distruggere gl'Ismaeliti;
nell'altra l'imperatore è sempre un rex Romanorum
et Graecorum ma Bizanzio non è più ricordata; Assone
non chiama l'imperatore altrimenti che rex Romanorum,
e dice che sarà un re di Francia, un Carolingio,
il cui nome comincierà con C. Notisi inoltre che, secondo
Metodio, le genti di Gog e Magog correranno
trionfalmente la terra, mentre secondo l'oracolo sibillino
ed Assone, esse saranno debellate e distrutte dall'imperatore.
Dopo Assone, attingono da quell'oracolo il vescovo
Benzone[932], Gotofredo da Viterbo[933], Matteo
di Westminster[934]. Benzone chiama la Sibilla Calliopea;
Gotofredo Tiburtina, o Albunea, e dice che, invitata a
Roma dal senato, predisse gli eventi futuri sino alla fine
del mondo. Il racconto profetico di Assone si ritrova più
particolarmente in un antico poemetto inglese di 723

versi, intitolato Anticrist and the Signs before the
Doom[935].



Assone ajutò potentemente a divulgar la leggenda, la
quale si venne modificando ancora via via, secondo richiedeva
la condizione dei tempi, o il sentimento dei
ripetitori. Trasportato l'impero dai Francesi ai Tedeschi,
era naturale che dell'ultimo imperatore si facesse, non
più un Francese, ma bensì un Tedesco. E tedesco è egli
già in un trattatello De Antichristo che certo Alboino
dedicò ad Ariberto arcivescovo di Colonia in sul principiare
dell'XI secolo[936]. Nulladimeno abbastanza spesso
l'imperatore si rimane francese. Così in un poemetto
tedesco sull'Anticristo, dove la leggenda è narrata sulla
fede di San Gerolamo, che la trovò scritta in un libro
a Roma. L'ultimo imperatore andrà a Gerusalemme recando
seco le insegne imperiali, e deporrà la corona
sul Monte Oliveto[937]. Angilberto, abate di Admont,
appoggiandosi a un testo assai alterato di Metodio, dice
che l'ultimo imperatore, franco di nazione, non potendo
resistere agl'Ismaeliti, appenderà lo scettro, la corona e
lo scudo all'Albero Secco, e morrà offrendo l'anima a
Dio[938]. Secondo Angilberto la venuta dell'Anticristo

sarà preceduta da una generale discessio, per cui prima
le province si ribelleranno all'impero, poi le varie chiese

all'autorità del pontefice, e finalmente i popoli abbandoneranno
la fede[939].



Metodio dice che l'imperatore deporrà la corona sulla

croce, Assone ch'egli la offrirà a Dio, l'anonimo autore
dell'Entecrist che la deporrà sul Monte Oliveto, Teolosforo
che la deporrà sul sepolcro di Cristo, Angilberto
che l'appenderà, insieme con lo scettro e lo scudo, all'Albero
Secco.



Di questo Albero Secco (arbor sicca, arbre sech, dürre
Baum, drye Tree) si trova spesso fatta parola nelle cronache,
nei poemi romanzeschi e nelle relazioni di viaggi
del medio evo; ma le notizie intorno ad esso, e intorno al
luogo in cui sorgeva si accordano in generale assai poco.
Si sapeva solo che trovavasi in mezzo ad una regione deserta
dell'estremo Oriente, e che il rintracciarlo era cosa assai
malagevole. Le mappe di quel tempo lo segnano insieme
con l'altre meraviglie dell'Asia. Secondo una delle tante
favole in corso, esso trovavasi invece nell'antica città
di Susa, cinto gelosamente di mura, custodito da gran
numero di soldati. Chi potesse appendere ai suoi rami
lo scudo si farebbe soggetti centoventicinque principi
dell'India, sino al paese dei Mori[940]. Quando nel XIII
secolo si seppe in Occidente delle grandi vittorie riportate
dai Mongoli in Asia, corse subito la voce che il loro
Can avesse appeso lo scudo ai rami dell'Albero Secco,
e avesse con ciò fatte irresistibili l'armi sue. Nei romanzi
francesi l'Arbre Sec è ricordato il più delle volte per
indicare grande distanza, o paesi lontani ed ignoti. Nel
Jeu de saint Nicolas di Giovanni Bodel tra i personaggi
è un amiral du Sec-Arbre, o d'outre le Sec-Arbre. Nel

poema tedesco intitolato Sibillen Weissagungen, del quale
dovrò riparlare tra breve, pare che l'Albero Secco si ponga
in prossimità del Santo Sepolcro. Più sovente col nome
di esso s'indicava la provincia di Corasan. Nè tale incertezza
si aveva solamente quanto al luogo ove sorgeva,
ma ancora quanto alla qualità e al vero nome della
pianta misteriosa. Marco Polo che ne parla nella Relazione
de' suoi viaggi[941], la descrive, non già come un
albero secco, ma come un alloro verde, ricco di fogliame
e ferace di frutti; e dice che il vero suo nome è, non
Arbre sec, ma Arbre sol, e che quest'Arbre sol è quello
stesso Albero del Sole, che, insieme con un Albero della
Luna predisse la immatura morte ad Alessandro Magno.
Di tali alberi si parla in tutte lo storie romanzesche
del Macedone, e Marco Polo dice che gli abitanti della
contrada in cui sorgeva l'antica pianta, narravano Alessandro
esser quivi venuto a battaglia con Dario[942].
Come nascesse questa confusione dell'Albero del Sole
con l'Albero Secco non è agevole dire; ma se Marco
Polo, ed altri con lui, sostituirono l'Albero del Sole all'Albero
Secco, qualcuno anche vi fu che sostituì l'Albero
Secco all'Albero del Sole. In molte delle storie favolose
di Alessandro Magno si racconta come il grande conquistatore
trovò, nella selva appunto dove sorgevano quelle
arbori fatidiche, anche un albero tutto secco sul quale si

stava la Fenice[943]. In un breve racconto latino composto
probabilmente intorno al 1300[944], si narra di un soldato,
fatto prigione dai Saraceni, il quale liberato dopo
molti anni da una donna innamoratasi di lui, giunse,
peregrinando con alcuni compagni, sino in India nel paese
del Prete Gianni. Essi chiesero a costui di poter visitare
l'Albero Secco, di cui tanto avevano udito parlare, e
che sorgeva ne' suoi stati. Il Prete Gianni rispose loro il
vero nome di quello non essere Albero Secco, ma sibbene
Albero di Set, giacchè Set l'aveva piantato, e li fece
condurre al luogo ove sorgeva, raccomandando tuttavia
loro di non passare più oltre, se pur desideravano di
fare ritorno in patria. L'albero piantato da Set con tre
semi dell'albero paradisiaco della scienza del bene e
del male, datigli da un angelo, è famoso ancor esso
nella leggenda. Giunti in vista della pianta miracolosa,
i pellegrini ebbero a meravigliare, tanto parve loro bella.
Era essa di smisurata grandezza e mirabile figura, vestita
di foglie d'ogni colore, carica di varie maniere di
frutti, popolata di ogni sorta d'uccelli. Esalava da essa
un soavissimo odore, e le foglie tra loro percotendosi,
levavano una dolcissima melodia che si sposava col
canto degli uccelli. Uno dei pellegrini si separò dai

compagni e passò oltre, verso un luogo che vedeva
aprirglisi dinnanzi pieno d'ogni delizia; gli altri tornarono
addietro. Secondo il Mandeville l'Albero Secco sarebbe
una quercia antica quanto il mondo, sorgente sul monte
di Mambre, poco discosto dalla città di Ebron, e inariditasi
al tempo della morte di Cristo, quando inaridirono
improvvisamente tutti gli alberi della terra. Un principe
dell'Occidente conquisterà la Terra Santa, e farà celebrare
una messa sotto l'Albero Secco, il quale tosto si
ricoprirà di foglie e di frutti. Il Mandeville narra inoltre
delle meravigliose virtù della pianta[945].



Io non dubito che, in origine, l'Albero Secco non sia

lo stesso albero del Paradiso terrestre, il quale nelle
leggende medievali si rappresenta appunto come tutto
spogliato di foglie[946]. Solo ammettendo tale identità
s'intende perchè la leggenda conduca l'ultimo imperatore
ad appendere scettro, corona e scudo ai rami dell'Albero
Secco, il quale non è in nessun altro modo legato
all'impero. Con fare che quell'imperatore deponga la corona
sulla croce, Metodio lascia intendere quanto strettamente,
secondo il concetto dei tempi, fosse congiunto
l'impero all'opera della redenzione. Ma l'opera stessa
della redenzione, non era, per dir così, se non un fatto
secondario, se non una conseguenza di un altro fatto, il
quale, per rispetto alla storia della umanità, poteva veramente
considerarsi come primitivo ed iniziale. Questo
fatto era la trasgressione dei primi parenti, della quale
l'arbore vietata fu in pari tempo cagione e strumento.
Dalle radici della pianta fatale era venuta fuori tutta la
storia del genere umano. Senza di essa non ci sarebbe stata
la redenzione; tanto è vero che, secondo la leggenda, la
croce fu fatta del suo legno. Senza di essa non ci sarebbe
stata nè Roma, nè l'impero. Tornando all'Albero Secco
l'impero torna alle sue radici, e si chiude il ciclo delle
umane vicende. Con appendere a' suoi rami lo scettro,
la corona e lo scudo, l'imperatore gli restituisce i frutti
che la umana temerità ne colse. Appendere la corona
alla croce, o appenderla all'albero del cui legno la croce

fu formata, era in fondo la medesima cosa. Giova ricordare
a tale proposito che, secondo una delle interpretazioni
più plausibili, la pianta dispogliata che Dante
trova nel Paradiso terrestre[947], significa appunto l'impero.
Però deve parere abbastanza strano che in un
Enndkrist tedesco, compilato principalmente sopra un'opera
intitolata Compendium theologiae, e stampato nel
secolo XV, si ponga in relazione con l'Albero Secco non
l'imperatore, ma l'Anticristo, che miracolosamente lo fa
rifiorire. Notisi finalmente che, secondo la opinione di
alcuni, l'Albero Secco era irreperibile, o inaccessibile il
luogo ov'esso si trovava, come appunto dicevasi del Paradiso
terrestre.



Tutta quest'azione vasta e meravigliosa degli ultimi
tempi, la quale noi abbiamo veduto dipingersi nella leggenda
profetica, doveva sembrare buon argomento di
dramma in un tempo in cui, dalla creazione dell'uomo
al giudizio universale, si rappresentava sulla scena la
storia intera dell'uman genere. Tuttavia, sebbene parecchi
Misteri dell'Anticristo sieno pervenuti sino a noi,
quell'azione non si trova riprodotta che in uno solo[948].
Composto in Germania, questo mistero fu conservato in
un codice di Tegernsee del XII secolo, e pubblicato,

prima dal Pez[949], poi dal Zezschwitz[950], finalmente
da Guglielmo Meyer[951]. Esso è latino, come sono, in
generale, i misteri più antichi. Eccone brevemente il
contenuto.



Sulla scena si vedono: a oriente, il Tempio del Signore,
la sede del re di Gerusalemme, la Sinagoga; ad occidente,
la sede dell'imperatore insieme con quelle del re
di Germania e del re di Francia; la sede del re dei
Greci; dalla parte di mezzogiorno, la sede del re di
Babilonia e della Gentilità. Aprono l'azione il re di Babilonia
e la Gentilità cantando le lodi del politeismo.
Segue la Sinagoga, che celebra l'unico Dio e detesta
Cristo. La Chiesa, coronata, assistita dalla Misericordia
e dalla Giustizia, seguita, a destra, dal papa col clero,
a sinistra, dall'imperatore con le milizie, minaccia l'eterno
castigo a chi non osserva il suo dogma. Entrano
i varii re, seguiti dalle proprie milizie, e cantando ciascuno,
dice la rubrica, parole all'esser suo convenienti.
Tutte queste potestà vanno a sedersi nei troni loro; ma
un trono rimane disoccupato, e così ancora il tempio.
Allora l'imperatore manda i suoi messi ai singoli re per
invitarli all'obbedienza e al pagamento dei tributi. Egli
afferma i diritti dell'impero:







Sicut scripta tradunt hystoriogravorum

    totus mundus fuerat fiscus romanorum.

    Hoc primorum strenuitas elaboravit,

    sed posterorum desidia dissipavit.

    Sub his imperii delapsa est potestas,

    quam nostrae repetit potentiae majestas.

    Reges ergo singuli prius instituta

    nunc romano solvant imperio tributa.





I messi vanno a trovare primamente il re di Francia:
ma questi nega di sottomettersi, e pretende che l'impero
si appartiene di diritto a lui:



Illud enim seniores galli possederunt,

atque suis posteris nobis reliquerunt.





Il litigio si decide con l'armi; il re di Francia è vinto,
ma reintegrato, quale vassallo dell'impero, nel suo regno.
Il re dei Greci e il re di Gerusalemme riconoscono la
sovranità dell'imperatore. Ma il re di Babilonia, messosi
in animo di distruggere il cristianesimo, si leva in armi,
e va ad assediare Gerusalemme, dov'ebbe culla la nuova
credenza. L'imperatore accorre in ajuto della minacciata
città, e vinto e fugato il re di Babilonia, entra nel
tempio, e quivi, dinnanzi all'altare, toltasi la corona di
capo, rassegna l'impero a Dio:



Suscipe quod offero, nam corde benigno

tibi regi regum imperium resigno,

per quem reges regnant, qui solus imperator

dici potes, et es cunctorum gubernator.





Incalzano gli avvenimenti. Ritornato l'imperatore nella

sede dell'antico suo regno, ridivenuto, cioè, semplice re
di Germania, ecco in iscena l'Anticristo armato, il quale
all'Ipocrisia e all'Eresia che lo accompagnano commette
di pervertire il mondo. Ajutato da' suoi seguaci, egli
usurpa il trono del re di Gerusalemme, e scaccia la
Chiesa dal tempio, dove s'era posata. Dopo di ciò manda
suoi messi ad intimare obbedienza ai principi. Il re dei
Greci e il re di Francia diventano suoi uomini ligi; ma
il re di Germania nega altamente di sottomettersi, e
prese le armi, sconfigge l'Anticristo e i suoi alleati. Se
non che l'Anticristo opera allora alcuni falsi miracoli,
ed anche il re di Germania finisce col credere in lui.
Col suo ajuto l'Anticristo vince il re di Babilonia, dopo
di che si fa annunciare alla Sinagoga quale il Messia,
ed è da essa riconosciuto. Vengono i profeti Enoc ed
Elia, che svelano la sua falsità, e annunziano la imminente
venuta di Cristo. L'Anticristo li fa morire; ma
mentre, seduto in trono, convoca principi e popoli per
essere adorato, scoppia sopra il suo capo un fragore,
ed egli precipita. La Chiesa trionfa, i pervertiti riabbracciano
la fede.



In questo dramma l'imperatore romano è rappresentato
come il tutor naturale della Chiesa e della umanità,
sebbene anch'egli da ultimo si converta all'Anticristo.
Non è egli strano che, secondo una leggenda
assai antica, di cui già feci ricordo[952], e che nel medio

evo ottiene ancora credenza, l'Anticristo, o un suo precursore,
debba essere appunto un imperatore romano?
Nerone non era mai morto, e doveva tornare in sulla
fine dei tempi, ed affliggere la Chiesa di Cristo di mali
inauditi[953]. Del resto qualche altro imperatore romano
passò per essere l'Anticristo, come, ad esempio,
Federico II, e così anche qualche papa, come Gregorio
VII, Pasquale II, Innocenzo IV. Ma, conformemente
a un'altra leggenda, di cui qui cade in acconcio dire
qualche cosa, anche l'ultimo imperatore, campione della
Chiesa e della umanità, sarà un imperatore redivivo,
anzi non mai morto, ma occultato per decreto della Provvidenza,
e conservato agli estremi cimenti. Ministro della
giustizia divina, egli tornerà improvviso al mondo, riformerà
la Chiesa e i costumi della pervertita umanità, passerà
in Terra Santa, riconquisterà il sepolcro di Cristo, e
deporrà finalmente sul Monte Oliveto, o appenderà ai rami
dell'Albero Secco le insegne della sua potestà. A questo
ritorno una leggenda faceva seguire una spaventosa
battaglia, a cui prenderebbe parte tutta l'umanità vivente;
un'altra leggenda faceva seguire una nuova età
dell'oro[954]. Ma chi sarebbe il campione prescelto da
Dio? Alcune finzioni dicevano Carlo Magno, il glorioso
difensore della Chiesa, il vincitore dei Saraceni. Carlo

Magno uscirà dal monte nelle cui viscere, ignoto a tutti,
aspetta il giorno segnato, e andrà a sospendere il suo
scudo a un pero inaridito, che rinverdirà in quell'ora.
Seguirà tra buoni e malvagi la maggior battaglia che
mai sia stata combattuta nel mondo, e Carlo Magno vincitore
regnerà sopra una nuova età[955]. Altre finzioni
dicevano Federico II[956], e ciò deve parere abbastanza
strano, perchè lo scomunicato Svevo, grand'avversario
del Papato, e cristiano di assai dubbia fede, assume da
prima nella leggenda la qualità di Anticristo. Ma in
questa leggenda sono da considerare, per così dire, due
gradi, l'uno che può chiamarsi guelfo, e ha principio,
come pare, in Italia, per opera di Gioachino di Fiore e
de' suoi seguaci; l'altro ghibellino, e si svolge interamente
in Germania. Salimbene riferisce nella sua Cronaca un
detto di Sibilla che i Joachimiti applicavano a Federico II,
e che il Voigt considera a ragione quale primo principio
della leggenda: «Oculos eius morte claudet abscondita,
scilicet gallicana gallina, supervivetque sonabit et in
populis, vivit et non vivit, uno ex pullis pullisque pullorum

superstite». Dice lo stesso Salimbene che per
ragione di quell'oracolo molti non credettero alla morte
di Federico II[957]. La credenza che costui debba essere
l'Anticristo genera l'altra ch'egli non sia mai morto,
ajutando forse in ciò la già cognita leggenda di Nerone[958].
In sul principio il suo ritorno è temuto, non
desiderato; la cronaca rimata di Ottocaro, composta fra
il 1300 e il 1317, è il primo documento in cui si palesi
lo spirito ghibellino che volge a gloria di Federico la
ostilità contro il clero. A poco a poco quegli che nella
leggenda era entrato come Anticristo ci si trasforma e
diventa un secondo redentore del mondo. Primo il cronista
Giovanni di Winterthur, morto il 1348, riferisce
una credenza, ch'egli rigetta, ma che aveva corso tra
il popolo, secondo la quale Federico II doveva tornare
con grande possanza per riformare la Chiesa, dopo di
che passerebbe il mare e deporrebbe la corona sul Monte
Oliveto, o sull'Albero Secco[959]. In un Meistergesang
del mezzo del secolo XIV si annunzia prossima un'èra
di grandi calamità e di grandi sceleraggini. Verrà allora,

mandato da Dio, il possente e mite imperator Federico,
che appenderà all'Albero Secco lo scudo, e l'Albero Secco
rinverdirà. Egli conquisterà il Santo Sepolcro, e ricondurrà
la Giustizia nel mondo. Per le sue armi tutti i
regni dei miscredenti saran soggiogati, e saran debellati
gli Ebrei. Inoltre egli moverà guerra al clero, distruggerà
i chiostri, mariterà le monache[960]. In questa poesia
l'ultimo imperatore è, non campione, ma avversario della
Chiesa corrotta; per contro, in un'altra, una sibilla annunzia
a Salomone che in sulla fine dei tempi un imperatore,
per nome Federico, il quale sarà stato tenuto in
serbo da Dio, raccoglierà il popolo cristiano intorno a
sè, combatterà a gloria della religione, riconquisterà il
Santo Sepolcro. Dopo che egli avrà appeso lo scudo all'Albero
Secco, che si vedrà rinverdire, comincerà un'èra
felice, e tutti i popoli si convertiranno alla fede, e vivranno
in pace fino a che venga l'Anticristo[961]. I
papi Onorio III e Gregorio IX non si sarebbero mai
immaginati che il principe da essi fulminato con le
scomuniche dovesse fruire di tanta glorificazione. Finalmente
quella leggenda si trova anche nel poema tedesco

pubblicato dallo Zarncke, e da me ricordato più sopra[962].
Quivi si narra che, durante una caccia, l'imperator Federico,
usando della virtù di certo anello mandatogli
dal Prete Gianni, sparve improvvisamente dagli occhi
di tutti, e nessuno più ne seppe novella. Ma egli tornerà
un giorno, e stenderà novamente il suo dominio sopra
tutta la terra di Roma, e darà noja agli ecclesiastici, e
riconquisterà la Terra Santa, e appenderà lo scudo all'Albero
Secco. Di quella sparizione, dice l'autore, si legge
nella Cronaca romana, ma di quel ritorno solo i vecchi
contadini fan fede; il che non era vero, perchè, come
abbiam veduto, se ne faceva fede anche in parecchie
scritture.



Questa leggenda di Federico II si viene variando
sempre più in progresso di tempo; secondo una delle
molte versioni lo Svevo doveva ricomparire ai tempi di
Carlo V e ajutare costui a riconquistare Costantinopoli
e Gerusalemme. Altre profezie correvano che a dirittura
a Federico II sostituivano Carlo V. Volfango Lazio, filosofo,
medico e rettore un tempo della Università di
Vienna, stampò nel 1547 un libro di 170 pagine per
provare che l'imperatore, il quale sulla fine dei tempi
doveva soggiogare il mondo, era Carlo V, e citò in appoggio
della sua asserzione profeti, santi e sante, sibille,
astrologi, fin anche il mago Merlino. Ma in Germania
si credette inoltre che un imperatore romano, ministro
dell'ira di Dio, dovesse punire Roma delle molte sue
sceleraggini, distruggendola col ferro e col fuoco. La

profezia fu applicata anche a Carlo V, e tutti sanno
quello che egli, o le sue soldatesche fecero per non
ismentirla.



Nella leggenda apocalittica di cui siam venuti esaminando
sin qui lo svolgimento e le varie forme, abbiam trovato
i nomi di varie genti contro alle quali dovrà combattere
l'ultimo imperatore. Alcune di queste genti mutano
col mutare dei tempi. I Saraceni cedono il luogo ai Turchi
nuovi e più formidabili nemici[963]. Gog e Magog spariscono
da molte delle versioni più recenti. Quelli che più ostinatamente
vi rimangono sono gli Ebrei, i quali dovranno,
convertendosi, suggellare il trionfo di Cristo. Ma anche
gli Ebrei avevano le loro leggende circa gli ultimi tempi,
e circa la parte che v'avrebbero avuta Roma e il suo
impero; e, com'è naturale, queste leggende sonavano
molto diverse dalle leggende cristiane, sebbene in qualche
punto concordasser con esse. Nel libro Afkáth rósel si
dice che nove mesi prima della venuta del Messia l'impero
di Roma si stenderà sotto tutto il cielo; ma nel
Jalkut chàdas si legge che al tempo della venuta di
costui tutti i popoli si ribelleranno all'impero. Il Messia
vincerà l'imperatore e ricondurrà gli Ebrei nella Terra
Promessa[964].



Roma cadrà, cadrà l'impero, ma non prima che il
mondo stesso sia per dissolversi. Finchè non si spenga

nel cielo, il sole illuminerà le ardue mura del Colosseo.
Prima che si chiuda il cielo dei tempi l'impero romano
stenderà novamente la sua dominazione sopra tutta la
terra e ridarà alle genti un'èra gloriosa di prosperità
e di pace. Poi sopra le sue rovine si leverà l'Anticristo;
ma quando non vi saranno più storici per narrarne i
fatti, nè poeti per celebrarne le glorie, quando la terra
stessa sarà dileguata nel nulla, la corona dei Cesari
risplenderà ancora sulla croce di Cristo, e il nome
della città regina risonerà senza fine



In quella Roma onde Cristo è Romano.









APPENDICE
La leggenda di Gog e Magog.


(V. cap. XXII, pag. 474, 479, 482, 486, 487, 505).





La leggenda di cui io intendo parlare qui alquanto
particolareggiatamente fu nel medio evo tra le più diffuse
e vivaci. Nessun'altra per certo si sparse sopra più
gran parte di mondo, giacchè essa fu cognita in tutta
Europa, in gran parte dell'Asia, e in tutta l'Africa settentrionale,
dovunque regnò, in una delle sue forme massime,
il monoteismo. Nata nel sesto secolo avanti Cristo,
essa traversò tempi diversissimi, si adattò a disparatissime
civiltà, si accomunò a genti semitiche, ariane, turaniche,
e dopo quasi 2500 anni di vita dura ancora, se
non in tutto, in buona parte almeno del suo antico dominio.
Essa è leggenda a un tempo stesso religiosa, epica,
geografica, etnologica. Tre religioni, il giudaismo, il cristianesimo,
il maomettismo, le porgono il loro valido appoggio:
la sua portata, se così possa dirsi, fantastica e
morale, è enorme, giacchè essa si addentra nell'avvenire

e va a raggiungere la catastrofe apocalittica, e a smarrirsi
nella visione della eternità. Nel suo lungo cammino,
variando e ampliandosi, essa si scontrò e si connesse con
altre leggende, celeberrime fra tutte quelle di Alessandro
Magno e del Prete Gianni; d'onde una molteplicità di
relazioni, e una diversità di movenze e d'incidenti, tra
cui non è troppo agevole raccapezzarsi.



Quando pure ne avessi l'intendimento, io non potrei
discorrere di sì fatta leggenda con tutta l'ampiezza che
il soggetto comporta. Essendo questa un'appendice, intesa
principalmente ad illustrare un tema già toccato
innanzi, non mi pare che si convenga il darvi luogo a
tante particolarità e minuzie quante se ne potrebbero
ragionevolmente richiedere in una dissertazione autonoma,
salvo a voler fare dell'appendice quasi un altro libro;
da altra banda una trattazione compiuta vorrebbe indagini
lunghe e faticose per entro a molte letterature
orientali, come a dire l'arabica, la persiana, l'armena,
la siriaca, la turca, a me tutte inaccessibili direttamente.
Mi contenterò dunque di venir seguitando gli svolgimenti
massimi della intera finzione e di ricercare alquanto
più addentro alcune forme e peculiarità di essa, lo studio
delle quali mi parrà meglio confarsi con lo scopo che
io mi sono proposto in questo pagine. A tale uopo dividerò
la intera leggenda in tre diverse parti, corrispondenti
a tre principali gradi del suo svolgimento, e la
prima chiamerò Leggenda biblica, la seconda, Leggenda
epica, la terza Leggenda storica, avvertendo tuttavia
di non voler dare a queste denominazioni una significazione
troppo più precisa che la cosa per se stessa non
comporti. Da ultimo darò un cenno di quello che più particolarmente
potrebbe chiamarsi il mito geografico. Per
leggenda biblica intendo quella che si viene configurando
nelle Sacre Carte, nella tradizione, diremo così, scritturale,
e nella letteratura patristica; per leggenda epica,
quella che più tardi si trova interpolata nella storia favolosa

di Alessandro Magno; per leggenda storica, quella
che, senza staccarsi dalle sue origini, nè sciogliersi dalle
connessioni incontrate, di poi, si lega a fatti storici e a
particolari credenze del tempo in cui si viene formando.
Va da sè che non tornerò su quelle parti della finzione
di cui io abbia già prima discorso.


§ I.
La leggenda biblica.


Le più antiche vestigia di quella che poi sarà la leggenda
di Gog e Magog si trovano nell'Antico Testamento.
Il nome di Magog comparisce per la prima volta nel
Genesi (X, 2) come quello del secondo figlio di Jafet, ed
è appropriato anche al popolo che discende da lui. Di
Gog non è ivi fatta menzione; ma nei Numeri (XXI, 33,
34, 35) e nel Deuteronomio (III, 1 segg.) è ricordato un
gigante per nome Og, re di Basan, vinto ed ucciso da
Mosè. Se il nome di Og abbia attinenza con quello di
Gog è cosa che lascio esaminare ad altri.



Quali genti designasse col nome di Magog l'autore del
Genesi noi non sappiamo, ma egli non rannetteva ad
esso nessuna tradizione o credenza particolare. Ricordato
per semplice ragion genealogica ed etnografica,
quel popolo non veniva in più stretta relazione col popolo
d'Israele, non acquistava ingerenza nei fatti di
questo. Anzi è da credere che quel nome non contenesse
in origine, e per molto tempo di poi, nessuna designazione
particolare e precisa, ma solo una designazione
generica e vaga, e che riferito per consuetudine
a genti poco note e lontane, esso fosse capace di ricevere
quella più opportuna applicazione diretta che dagli avvenimenti
storici potesse essere suggerita.



La leggenda, o, a dir meglio, la prima immaginazione

da cui quella mosse, comincia a prender forma in Ezechiele,
e sino dalle origini sue mostra il carattere apocalittico
che serberà poi lungamente traverso alle variazioni
successive. Nelle profezie di costui è una vera
e propria apocalissi, nella quale formidabili sciagure si
minacciano al popolo d'Israele (XXXVIII e XXXIX).
Gog, re del paese di Magog, piomberà a capo di moltitudine
sterminata su quel popolo pervertito, e, strumento
dell'ira divina, ne farà lacrimevole scempio. Egli
verrà co' suoi giù dal settentrione, e raccoglierà ancora
sotto di sè i popoli della Libia e dell'Etiopia, e tutti gl'idolatri
e i pagani della terra. Ma compiuta la lor missione,
i barbari soggiaceranno a lor volta all'ira del cielo
e saranno tutti distrutti.



Quando profetava tali calamità Ezechiele aveva presente
alla memoria la terribile invasione degli Sciti, che
sul finire del VII secolo a. C. desolò la Palestina, e di
cui era stato spettatore. Il dominio da lui assegnato a
Gog corrisponde esattamente, sotto il rispetto geografico,
a quello che, dopo la invasione appunto, fu il dominio
degli Sciti, e la descrizione ch'egli fa dei barbari seguaci
di colui concorda in tutto con quella che degli Sciti fa
Geremia (I, IV, V, VI). Nè basta. Il nome stesso di Gog
pare sia stato suggerito ad Ezechiele da quella invasione,
giacchè sopra certi cilindri del regno di Assurbani-Abal,
contenenti relazioni storiche di questo principe,
è ricordato il nome Gàgu, quale nome del re degli
Sciti[965].



La leggenda fatidica così presentata da uno dei profeti
maggiori, da quello tra tutti le cui parole più profondamente

scossero gli animi dei contemporanei e dei
posteri, non poteva più smarrirsi. Il popolo, a' cui futuri
destini essa veniva a legarsi, non doveva più dimenticarla,
anzi doveva nella tradizion vivace che la custodiva,
svolgerne e meglio determinarne alcune parti, accrescerne
in generale la portata: di guisa che, offerendosi,
in successo di tempo, nuova occasione a predizioni apocalittiche,
quella leggenda doveva in modo assai naturale
venire a prendervi posto e acquistare nuova e maggiore
importanza. E tale occasione non mancò. Sei
secoli circa dopo Ezechiele noi ritroviamo Gog e Magog
nell'Apocalissi, e, salvo alcuna alterazione di poco conto,
la leggenda loro è quella stessa di prima. Parlando degli
ultimi tempi l'autore dell'Apocalissi dice (XX, 7-10) che,
consumati i mille anni della sua prigionia, Satana, prosciolto,
trarrà a sè le genti che sono sparse ai quattro
angoli della terra, cioè Gog e Magog, il cui numero è
come l'arena del mare, e le condurrà a combattere i
fedeli di Dio. Esse si riverseranno sulla faccia della
terra, e stringeranno d'assedio la città di Gerusalemme,
finchè il fuoco celeste piomberà su di loro e le divorerà,
e Satana e il falso profeta e la Bestia, precipitati nel
profondo d'inferno, saranno dati in preda ai tormenti
senza fine. L'Apocalissi, informata di uno spirito essenzialmente
giudaico, attingeva senza dubbio questa parte
della visione sua dalla tradizione giudaica. Ma se noi la
paragoniamo con la fonte prima, ch'è la profezia di Ezechiele,
ci avvediamo subito di una variante, la quale si
perpetua poi nella leggenda. Ezechiele nomina esplicitamente
Gog quale re di Magog; nell'Apocalissi invece
Gog e Magog sono due popoli. Si potrebbe credere che
San Giovanni, o chi altri sia l'autore dell'Apocalissi, ponendo
a capo dell'ultima ribellione del male lo stesso
Satana, e non avendo pertanto più bisogno di un particolare
condottiero delle genti reprobe, avesse scientemente
e di suo arbitrio tolto di mezzo il re Gog, divenuto

inutile, e adoperato il nome di costui, il quale, già
da gran tempo fermato nella tradizione, non poteva esserne
facilmente espulso, a denotare genti compagne a
quelle di Magog. Se non che tale ipotesi è subito contraddetta
dal fatto che nelle leggende giudaiche nate,
senza dubbio in varii tempi, dalla immaginazione primitiva,
e nelle maomettane che da quelle derivano, i nomi
di Gog e Magog compajono tutt'a due quali nomi di popoli;
e poichè non è da credere che gli Ebrei volessero
accettare da un libro cristiano quella variazione fatta al
testo biblico, gli è forza ammettere che l'autore dell'Apocalissi
la traesse egli dalla tradizione giudaica, per ragioni
che sarebbe assai malagevole rintracciare, alterata
a quel modo. Ma dove l'Apocalissi più si discosta da
Ezechiele si è nello stabilire le connessioni, le ragioni,
il tempo di quella minacciata irruzione di genti barbare.
La profezia di Ezechiele non si stende oltre il consueto
orizzonte storico e morale delle profezie giudaiche in
genere, e l'avvenimento vaticinato da costui può dirsi
assai più un avvenimento di storia particolare che non
di storia universale. Il profeta non ha l'occhio che al
suo popolo, il solo eletto, e la irruzione ch'egli ad esso
minaccia non è se non una delle tante prove, poniamo
pure che sia più grave dell'altre, con cui Jehova il corregge
e lo richiama sulla retta via. Quando abbia, con
soffrire il meritato castigo, purgato le molte sue colpe,
il popolo d'Israele tornerà nel primo suo flore, e i nemici
suoi, strumenti inconsci della giustizia divina, saranno
spersi e distrutti. Il tempo che condurrà tali vicende
non è dal profeta indicato; esso appartiene forse
ad un avvenire lontano ancora, ma è ad ogni modo
compreso nella serie dei tempi storici, a' quali non si
pone preciso e sicuro fine. Ben altrimenti nell'Apocalissi.
Non più il popolo d'Israele, ma la Chiesa, cioè la comunità
universale dei credenti, dovrà un giorno sottostare
alla minacciata invasione, e questa non sarà il giusto

castigo di Dio, provocato dalle reità della terra, ma un
ultimo conato di Satana, volto a distruggere, sulla terra
appunto, il regno di Dio. E ciò avverrà dopo il millenio;
e quando questa prova suprema sarà superata, si chiuderà
l'ordine dei tempi, e sarà rinnovato il mondo, e
comincerà il regno senza fine della Gerusalemme celeste.
Tale nuovo riferimento e tale nuova projezione
della leggenda sono, senza dubbio, l'opera personale dell'autore
dell'Apocalissi, sia pure che a lui ne potesse
anche venire qualche incitamento d'altronde[966]. Finalmente,
se col nome di Magog, nella profezia di Ezechiele,
sono più particolarmente designati gli Sciti, come
dagli avvenimenti del tempo era in maniera assai ovvia
suggerito, nell'Apocalissi ogni designazione reale e diretta
di tale natura pare che debba fare difetto. Tuttavia
qui cade in acconcio una considerazione. Se è vero,
come ormai sembra fuori di dubbio, che l'autore dell'Apocalissi
muova, nel motivare e nel costruire la sua
visione escatologica, dagli stessi fatti de' tempi suoi, e
che l'Anticristo da lui prodotto sulla scena paurosa degli
ultimi giorni altri non sia che il Nerone redivivo della
leggenda popolare romana, non è certo improbabile che
egli abbia avuto dinnanzi alla mente alcun'altra particolarità
di questa leggenda medesima; ed anzi che per alcuna
ciò veramente accadesse abbiamo nella scrittura
di lui le irrefragabili prove. Nel c. XVI, v. 12, di essa

si legge che un angelo disseccherà il corso dell'Eufrate
per dar passaggio ai re che dall'Oriente moveranno in
soccorso della Bestia, cioè di Nerone. Ora è questa una
allusione manifesta a quella parte della leggenda popolare
dove si narrava il ritorno trionfale di Nerone alla
testa dei Parti. Questi pertanto, nella mente dell'autore
dell'Apocalissi, dovevano apparire quali i naturali seguaci
e fautori dell'Anticristo, quali i campioni predestinati
del male, e forse una cosa sola con le genti di
Gog e Magog. E poichè, secondo gli antichi geografi, i
Parti erano legati in istretta parentela con gli Sciti,
l'autore dell'Apocalissi sarebbe venuto, per una coincidenza
curiosa, a designare coi nomi di Gog e Magog
presso a poco quella razza medesima che col solo nome
di Magog era stata designata da Ezechiele. Ma è questa
una semplice congettura su cui non giova fermarsi più
lungamente.



Dalla profezia di Ezechiele e dall'Apocalissi la leggenda
di Gog e Magog passa nella gran corrente della letteratura
patristica, dove noi la ritroviamo, ma nella forma,
com'è del resto naturale, che essa aveva presa in quest'ultima
scrittura. L'opinione che per il Magog della prima
e per il Gog e Magog della seconda dovessero intendersi
gli Sciti, opinione, per quanto riguardava Magog, già da
lungo tempo accolta nella tradizione delle scuole giudaiche,
si conferma e si universalizza. Giuseppe Flavio,
il quale parla dei soli Magogi della etnografia del Genesi,
dice che da essi ebbero origine gli Sciti, alla cui
gente appartengono anche i Sarmati e gli Alani[967].
San Gerolamo ricorda così fatta opinione, ma dice espresso
che essa è più specialmente seguitata dai Giudei e dai
cristiani giudaizzanti: «Judaei et nostri judaizantes

putant Gog gentes esse scythicas, immanes et innumerabiles,
quae trans Caucasum montem el Maeotidem paludem
et prope Caspium mare ad Indiam usque tenduntur»[968].
Andrea, vescovo di Cesarea (V sec.?) la
ricorda invece come una opinione seguitata da alcuni
degli antichi, e dice gli Sciti chiamarsi con altro nome
Unni[969]. Sant'Agostino nega recisamente che per Gog
e Magog sia da intendere una gente barbarica particolare[970];
ma, ciò nulla meno, la opinione giudaica continuò
ad essere la opinione prevalente[971]. Vero è che,
insieme con questa, altre opinioni ebbero corso. Secondo
Eusebio, Magog e Celti erano tutt'uno; nei Libri Sibillini
Gog e Magog sono identificati cogli Etiopi. All'irrompere
dei barbari nell'impero romano molti certo dovettero
credere che questi fossero gl'invasori annunziati
dalle profezie. «Scio quendam Gog et Magog ad Gotorum
nuper in terra nostra vagantium historiam retulisse»,
dice San Gerolamo[972]; e Sant'Ambrogio accoglie
la credenza qui accennata[973], la quale, dopo il V
secolo, si ritrova nel Talmud di Gerusalemme e in altri
libri giudaici[974]. Teodoreto, per contro, crede che la

profezia di Ezechiele siasi avverata al tempo dei Maccabei,
o dopo il ritorno degl'Israeliti dalla schiavitù di
Babilonia.



Di Gog e Magog si ragiona, com'è naturale, in tutti i
commentarii sopra l'Apocalissi, ma le immaginazioni che
li riflettono si vanno mano mano adattando alle nuove
credenze, o seguono i nuovi indirizzi della coscienza cristiana.
Avvenuta la conciliazione tra la Chiesa e l'Impero
nel IV secolo, l'Apocalissi, la quale era tutta piena
di un odio implacabile contro Roma, perdette molta dell'antica
sua voga, ed anzi la Chiesa d'Oriente la dichiarò
senz'altro libro apocrifo[975]. Dopo Lattanzio, il quale fu
veramente l'ultimo dei grandi chiliasti, il chiliasmo che
è la dottrina fondamentale dell'Apocalissi, andò del continuo
perdendo aderenti, e i Padri più insigni, come San
Gerolamo e Sant'Agostino, apertamente e con disprezzo
lo rigettarono. In pari tempo si veniva elaborando su
altre basi che non fossero quelle dell'Apocalissi, una più
complessa dottrina dell'Anticristo, la quale doveva necessariamente
alterare, per la parte sua, l'ordinamento
e l'economia del gran dramma escatologico. Soppresso il
millennio, le parti già disgiunte dall'azione si raccostavano.
Mentre nell'Apocalissi l'Anticristo, precipitato insieme
col falso profeta nello stagno dello zolfo ardente (XIX, 20),
più non comparisce nell'azione ultima che al millennio
sussegue, e nella quale Satana sommuove da solo le genti
barbare, nella nuova immaginazione che si viene formando
Satana lascia il luogo e l'opera all'Anticristo,

sotto a' cui ordini quelle genti allora naturalmente vengono
a porsi.



Ma gli è probabile che nemmeno dopo queste alterazioni
la leggenda avrebbe mai conseguito nella coscienza
popolare molta perspicuità e risonanza. Come leggenda
essa aveva un grave difetto: era troppo speculativa e
dottrinale, e mancava di quella salda base storica, di
que' nessi efficaci col mondo cognito senza di che le
leggende han corta vita. La fantasia non sapeva come
rappresentarsi quei popoli di Gog e Magog di cui nè la
stanza, nè l'essere, nè i costumi si conoscevano. Nessuno
mai li aveva veduti; essi erano come fuori del mondo,
e poteva nascere il dubbio, e nacque veramente in alcuno,
che non fossero già uomini, ma simboli, e personificazioni
delle più perverse tendenze della umana natura.
La leggenda abbandonata a se stessa avrebbe pertanto
languito nella dubbiosità di una immaginazione
incircoscritta, e non avrebbe mai avuto l'importanza che
ebbe di poi, e non si sarebbe mai così efficacemente
mescolata alla vita presente e reale, come si mescolò,
se non si fosse in buon punto scontrata e fusa con
un'altra finzione, che le comunicò nuovo vigore e la
sostentò di quanto le aveva fatto sino allora difetto. Qui
si chiude propriamente la leggenda biblica e s'apre la
leggenda epica.


§ II.
La leggenda epica.


Alessandro Magno è indubitabilmente il massimo degli
eroi leggendarii. Nata mentr'egli era ancora in vita, o
subito dopo la sua morte, la leggenda meravigliosa delle
imprese da lui compiute, e delle corse avventure in Europa,

in Africa, in Asia, non cessò di crescere e di
metter sempre nuove propaggini, sino a Rinascimento
inoltrato in Occidente, e per un tempo anche più lungo
in Oriente, dove la generazione delle nuove favole dentro
di essa dura forse tuttora. Io non ho da ricercare in
qual modo siasi venuta formando questa complessa e vigorosa
leggenda; ma tra le finzioni innumerevoli, varie
per origine, per età, per carattere, di cui essa si compone,
una ve n'ha che appartiene al mio argomento, e
a cui fa d'uopo rivolgere ora l'attenzione. Secondo questa
finzione, presa nella forma sua già matura, e avuto riguardo
al solo concetto generale di essa, i popoli di Gog
e Magog furono da Alessandro Magno rinserrati fra le
gole di monti insuperabili, d'onde non usciranno se non
imminente la fine del mondo, per dare ajuto all'Anticristo.



Si potrebbe credere che il serramento di Gog e Magog
sia stato attribuito ad Alessandro Magno solo in virtù
di quella generale tendenza che portava gli spiriti ad
accrescere sempre più il numero delle meravigliose imprese
compiute dall'eroe, e senza che vi fosse nessuna
più particolare ragione per farlo. Ma sarebbe questo
un errore. Alessandro non entra direttamente nella
leggenda di Gog e Magog, ma vi entra attraversando
un'altra leggenda, la quale fu in origine del tutto
estranea a quella. Nella finzione epica testè enunciata,
vengono a comporsi insieme due diverse finzioni, le
quali vissero un tempo separate; l'una è la leggenda
biblica, di cui ho parlato, l'altra è una leggenda eroica
di cui, prima di procedere oltre, è mestieri dir qualchecosa.



Che Alessandro Magno avesse rinchiuso tra' monti alcuni
popoli bestiali e ferocissimi, è tradizione antica abbastanza:
ma questi popoli, sia che se ne dica, sia che
se ne taccia il nome, nulla hanno di comune da prima
con Gog e Magog. Anzi, da principio, non si parla nemmeno

di popoli rinchiusi; ma solo di certe porte ferree
costruite da Alessandro Magno per vietare ai possibili
invasori il passo conosciuto sotto il nome di Porte Caspie,
nel Caucaso. Giuseppe Flavio racconta che gli Alani invasero
la Media passando per le Porte Caspie, le quali
Alessandro aveva munite di porte ferree, accordatisi col
signore del passo, che era il re d'Ircania[976]; ma non
dice, come altri dirà molto più tardi, che gli Alani fossero
stati in qualche modo rinserrati da Alessandro
Magno[977]. Di porte ferree che munivano il passo, non
delle Porto Caspie, ma delle Caucasee, parla anche Plinio,
il quale tuttavia non dice che fossero opera di Alessandro[978].
Il primo forse che faccia esplicita menzione
di genti rinchiuse da Alessandro, è San Gerolamo, il
quale nella epistola LXXXIV ad Oceanum de morte
Fabiolae, descrive il terrore onde fu invaso l'Oriente
all'annunzio che gli Unni avevano forzato i claustri e le
difese già innalzate dal Macedone, ubi Caucasi rupibus
feras gentes Alexandri claustra cohibent, e seminavano
sui loro passi la rovina e la morte. Non un accenno alla
credenza che questi barbari potessero essere quegli
stessi d'Ezechiele e dell'Apocalissi[979], dei quali il nome

non è qui nemmen pronunziato. Questa epistola fu dettata
intorno al 400, ed io ho detto San Gerolamo esser
forse il primo che riferisca in forma esplicita la leggenda
delle genti rinchiuse, giacchè di un altro testimone di
essa non si sa con piena certezza quand'abbia scritto,
sebbene s'ammetta dai più che verso la fine del secolo VI.
È questi Egesippo, il quale in un luogo della sua storia
De bello judaico dice la città di Antiochia andar debitrice
della sua sicurezza ad Alessandro Magno, il quale
con munire le Porte Caspie, tolse ogni passo a quelli
che eran tra i monti, omne interioribus gentibus interclusit
iter[980]. Procopio parla delle porte e di una
fortezza fatta costrurre da Alessandro Magno per vietare
il passo agli Unni, ma non dice che per quelle difese
gli Unni rimanessero rinserrati[981]. Fredegario
racconta che l'imperatore Eraclio, assalito e vinto dai
Saraceni, non sapendo a qual altro partito appigliarsi,
fece aprire le porte di bronzo di Alessandro Magno, e
chiamò in suo ajuto centocinquantamila barbari, i quali
tuttavia non furono da tanto da ripristinare le sorti
della guerra, anzi furono ancor essi disfatti; ma non
dice propriamente che dentro a quelle porte i barbari
fossero tenuti prigioni, per modo che da nessun'altra
parte potessero erompere e fare scorreria[982].







Se noi esaminiamo queste varie e progressive testimonianze
della finzione eroica più antica, vediamo non solo
che in esse non è fatto cenno di Gog e Magog, nè allusione
alcuna alla credenza che i barbari di cui si ragiona
abbiano alla fine del mondo a formar la milizia
di Satana, o dell'Anticristo (e troveremo più in là altre
testimonianze, assai più recenti, dove del pari non è
cenno, nè allusione alcuna di tal maniera); ma vediamo
ancora la credenza che Alessandro Magno avesse rinchiusi
quei barbari in modo da segregarli dalla rimanente
umanità, credenza che poi si fa molto risoluta e
precisa, non palesarsi in alcune di esse se non assai timidamente
e in forma al tutto indecisa. Gli è che la
finzione si va costruendo a poco a poco, e noi possiamo
senza fatica rifarcene in mente il probabile processo. Si
cominciò con attribuire ad Alessandro Magno la costruzione
di alcuni ripari intesi a mettere l'Asia centrale al
sicuro dalle irruzioni delle genti nomadi e barbare del
settentrione. Questa prima immaginazione non richiedeva
nessuno sforzo di fantasia, anzi doveva nascere spontanea,
e starci per dire che era necessaria. Nelle gole
del Caucaso, sole vie per le quali chi muove dalla pianura
del Don e del Volga può avere accesso alla Persia,
vedevansi gli avanzi di antiche difese, opera forse di
alcuni predecessori di Dario, o a dirittura dei monarchi
di Ninive e di Babilonia. Era cosa più che naturale attribuire
a chi aveva assoggettata alla sua potestà tanta
parte dell'Asia la costruzione di ripari che assicuravano
il pacifico godimento della conquista, e aggiungere alle

glorie di chi aveva compiute tante e così mirabili imprese,
anche questa d'aver posto alla furia dei barbari
aquilonari, propriamente lì dove il suo impero cessava,
un insormontabile ostacolo. Ciò facendo la leggenda seguiva
una delle usanze sue più caratteristiche ed universali,
che è quella appunto di venir raccogliendo sopra
e intorno all'eroe prediletto, con torlo ad altri, tutto
quanto possa accrescere a costui lustro e riputazione.
Ma la leggenda non doveva fermarsi a tanto. Stimolata
dalla crescente vaghezza del meraviglioso, ajutata dall'ignoranza
della condizione geografica della regione
transcaucasea, e dalla opinione implicita che Alessandro
Magno non dovesse far quasi nulla che fosse nell'ordine
puramente naturale delle cose, essa venne crescendo
sopra gli stessi suoi rudimenti, ed elaborò la favola, che
doveva poi essere accetta universalmente, dei popoli
rinchiusi ed inaccessibili. Gli storici non narrano di nessuna
azione importante di Alessandro Magno, la quale
abbia avuto a teatro il Caucaso, o che il Caucaso concernesse
in modo diretto. Arriano ricorda, senza più, che
Alessandro valicò le Porte Caspie[983]; Quinto Curzio che
l'esercito del Macedone spese diciassette giorni in traversar
la giogaja[984]; ma secondo alcune tradizioni
georgiane, di cui non è possibile stimare l'antichità e
rintracciare la origine, Alessandro Magno invase le vallate
meridionali del Caucaso e in ispazio di sei mesi
espugnò tutte le città e le castella che v'erano[985].



Formata che fu, e cominciando a diffondersi rapidamente,
la leggenda dei popoli rinchiusi venne a offrirsi
da sè a una quantità di collegamenti varii, e a provocare
soprattutto una serie d'identificazioni (delle quali
alcune si sono già notate), di quei presunti rinchiusi

con le tali o tali altre genti barbariche. Non si vede, a
primo aspetto, quali ragioni potessero provocare la identificazione
di essi con gli apocalittici Gog e Magog; ma
ragioni ci erano, e noi le troveremo più oltre. Noto intanto
che nelle fantasie poteva, e doveva anzi, nascere una certa
inquieta curiosità di sapere perchè quei popoli formidabili,
di cui si annunciava l'irruzione irresistibile, aspettassero
gli ultimi giorni per rovesciarsi sulla faccia della terra;
quali ostacoli li trattenessero intanto, e impedissero loro
di farlo prima; dove fossero propriamente le sedi loro.
L'arcivescovo Andrea, già citato, dice di essi: «Quare
sola quoque Dei manu et potestate coërceri dicuntur,
ne toto terrarum orbe potiantur, suoque eundem imperio
subiugent, idque usque ad Antichristi satanaeque adventum».
Certo, la mano di Dio era più che bastante
a frenare quelle generazioni bestiali; ma chiunque conosce
l'indole e le inclinazioni della fantasia creatrice
di leggende, della popolare e della non popolare, sa
quanto essa si compiaccia ed abbisogni del concreto e
del definito, e come volentieri sostituisca le cose ai concetti,
i segni visibili e tangibili alle idee. La mano, o
diciam più giusto, la volontà di Dio, era un ritegno
troppo generico e troppo ideale, non atto abbastanza a
prender forma nella fantasia; e come si sentì il bisogno
di cingere di un muro, o di un vallo di fiamma, perchè
non vi penetrassero gli uomini, il Paradiso terrestre,
quando a ottener tale effetto il solo divieto divino bastava;
così del pari si sentì il bisogno di cingere i popoli
di Gog e Magog di ripari materiali, da' quali fosse
loro fisicamente impossibile di uscire. E il giorno in cui,
in una leggenda che appunto narrava di genti indomabili
e bestiali, si trovarono i ripari opportuni, si presero
senz'altro e se ne fece quell'uso che la fantasia richiedeva.
Così una nuova leggenda di Gog e Magog prendeva
posto tra le leggende di Alessandro Magno; ma ciò
avvertito in forma più generale, è d'uopo ricercare ora

quali sieno i più antichi documenti di essa, quale il
luogo ov'ebbe probabilmente a formarsi, e quali le ragioni
particolari del suo nascere.



Il più antico monumento scritto, di data certa, in cui
la nuova leggenda compaja è il Corano. Quanto alla pretesa
Cosmografia di Etico Istrico, tradotta di greco in
latino da San Gerolamo, e pubblicata dal Wuttke nel 1853,
nella quale la leggenda nostra è narrata, io credo assai
più sicuro farla posteriore che non anteriore al Corano,
e però mi riserbo di parlarne più oltre[986]. Nel Corano
dunque si narra che Zul-Carnein, dopo essersi spinto fino
al luogo dove tramonta il sole, tornò addietro, e giunse
al luogo dove il sol nasce, e quivi tra due montagne
trovò genti di cui a mala pena poteva intendere la favella,
le quali lo pregarono di volerle ajutare contro i popoli
di Gog e Magog che loro devastavano le terre. Zul-Carnein
promise di costruire un riparo che li proteggesse
dai nemici. A tale uopo fattosi portare gran quantità di
ferro, n'empiè il valico dei monti, e arroventata poi, con
l'ajuto dei mantici, quella massa, e infusovi sopra bronzo
liquefatto, costrusse un muro che per nessun modo quei
di Gog e Magog avrebbero potuto superare o forare.
Compiuta l'opera, lo stesso Zul-Carnein avvertì che,
quando il tempo ne fosse venuto, prossimo già il giudizio
universale, Dio disfarebbe il muro in polvere e tutti i
popoli si confonderebbero[987].



Se non che Maometto nomina qui, non Alessandro
Magno, ma Zul-Carnein, e se questo Zul-Carnein sia tutt'uno
con Alessandro Magno, ovvero sia da lui interamente

diverso, è questione che fu disputata a lungo,
prima tra gli stessi scrittori maomettani, poscia, e sino
a tempi recentissimi, tra gli orientalisti europei. Io non
entrerò in questo ginepraio, ma noterò solamente, non
richiedendosi di più al proposito mio, che il lungo processo
della critica sembra avere ormai definitivamente
confermata la opinione di chi nel Zul-Carnein o Bicorne
del Corano, della rimanente letteratura arabica, e dei
rabbini, riconosce lo stesso Alessandro Magno. Per quanto
riguarda la discussione particolareggiata dell'argomento
rimando il lettore agli scritti dei dotti che vi attesero
di proposito[988].







Se nel Corano noi troviamo la nuova leggenda pienamente
costituita, se anzi vi troviamo accennata, come
or ora vedremo, la sua notorietà, almeno tra un popolo,
abbiamo, parmi, più che sufficiente motivo per credere
che nel VI secolo essa fosse già sorta. Certo Maometto
non ne fu l'inventore; ma d'onde l'ebbe egli? Potrebbe
dubitarsi se dai cristiani o dagli Ebrei, giacchè egli conversò
con gli uni e con gli altri, e nella sua dottrina
accolse credenze così di quelli come di questi; ma fu
sua cura di togliere qualsiasi dubbio in proposito. Nel
c. XXI si scorge chiaramente un riflesso dell'Apocalissi:
ma quanto al racconto del c. XVIII, si avverte espressamente
che deve servire a dar soddisfazione agli Ebrei,
i quali sarebbero per fare a Maometto alcuna interrogazione
intorno a Zul-Carnein. La leggenda era dunque
una leggenda ebraica; vediamo in qual modo gli Ebrei,
nei cui libri la ritroviamo, dovessero essere condotti ad
immaginarla.



La leggenda primitiva dei popoli rinchiusi da Alessandro
Magno, quella in cui Gog e Magog non figurano
ancora, si diffuse certamente, qualunque fosse il suo
luogo d'origine, non meno in Asia che in Europa, dove
noi ne abbiamo ritrovati i documenti più antichi. A seconda
delle condizioni speciali di ciascuna provincia
ov'essa penetrava, degli avvenimenti storici particolari
che vi si svolgevano o vi si preparavano, delle apprensioni
o dei timori ond'erano occupate le menti, doveva
quella leggenda assumere varii aspetti, piegarsi a varie
e mutevoli connessioni. In Europa era cosa naturalissima
che i rinchiusi da Alessandro s'identificassero ora
con una, ora con un'altra stirpe di barbari. In Gerusalemme
stessa, d'onde San Gerolamo scriveva la citata
epistola ad Oceanum, pare che fossero identificati con
gli Unni. Ma questa doveva essere una identificazione
temporanea, provocata dalla invasione, e che agevolmente
poteva essere sostituita con altra, una volta l'invasione

passata. Ora, in fatto d'invasioni, quella certo
di cui in condizioni ordinarie più si dovevano preoccupare
gli Ebrei era l'annunciata e inevitabile di Gog e
Magog. Può darsi, cosa che dalle parole di San Gerolamo
non appare, che in Giudea si credesse da taluno
essere appunto gli Unni le genti di Gog e Magog; ma
tale credenza facilmente cadeva quando vedevasi il seguito
degli eventi non corrispondere alla profezia di
Ezechiele. L'invasione di Gog e Magog era ancor da venire,
e poichè gli Ebrei non conoscevano altre genti più
scelerate e più degne d'esser divise dal resto della umanità
che le genti di Gog e Magog, non era ad essi necessario
un grande ardimento di fantasia per immaginare
che queste e non altre fossero le genti rinchiuse
da Alessandro Magno. A ciò si aggiunga che nella stessa
profezia di Ezechiele gli Ebrei potevano credere di scorgere
come un'allusione a quanto più partitamente si
narrava nella leggenda di Alessandro, giacchè, parlando
della invasione irresistibile dei barbari, questo profeta
dice: I monti si fenderanno, precipiteranno le rupi, sarà
atterrato ogni muro.



Gli Ebrei non ebbero se non a lodarsi del modo onde
furono trattati dal gran conquistatore, il quale, secondo
che narra il loro maggiore storico, concesse loro parecchi
privilegi e una parte della città di Alessandria, venerò
il nome dell'unico Dio, onorò in singolar modo il sommo
sacerdote, sacrificò nel tempio, lesse in Ezechiele che
l'impero dei Greci succederebbe a quello dei Persiani,
e molti Ebrei accolse nel suo esercito, i quali gli si
erano spontaneamente profferti[989]. Si può credere che

Alessandro non abbia veramente fatte in pro degli Ebrei,
o in onore della loro credenza, le cose tutte che qui si
ricordano; ma quanto maggiore è in esse la parte della
invenzione, tanto maggiore ancora è la prova della stima
in cui gli Ebrei dovevano avere l'uomo a cui le attribuivano;
nè a questa stima, che si può credere validamente
fondata nella opinione popolare, potevano recar
detrimento grave gli avversi giudizii di alcuni rabbini,
ai quali molti altri più se ne contrapponevano favorevoli.
Non era egli naturale che gli Ebrei attribuissero a questo
loro benefattore anche il serramento di Gog e Magog?
E notisi che, sebbene sia, in generale, molto difficile
dire quali elementi della leggenda di Alessandro Magno
abbiano avuto origine tra gli Ebrei[990], gli è nullameno
fuor di dubbio che parecchie finzioni di essa son opera
loro, come, per citare un esempio, quella del viaggio
dell'eroe al Paradiso terrestre[991].



Qual fosse propriamente la forma e l'indole della leggenda
giudaica mi pare che si vegga in un racconto
delle Revelationes dette di Metodio, racconto di cui, in
grazia appunto di ciò, credo di dover fare ora parola,
posto che l'ordine cronologico gli assegnerebbe altro
luogo. Il narratore descrive anzi tutto la turpitudine e
la bestialità delle genti di Gog e Magog, le quali sono

use cibarsi di topi, di serpenti e di altri animali immondi,
di feti abortivi, o non ancora formati nell'alvo materno,
e non seppelliscono i morti, ma li divorano. Alessandro
Magno, veduti i loro costumi, temendo che abbiano a
riversarsi, quando che sia, sulla Terra Sancta, e a contaminarla,
le spinge tutte verso il settentrione, e raccoltele
fra i monti detti Ubera aquilonis, supplica Dio di
volerlo ajutare, e Dio l'esaudisce, e in sulla uscita fa
raccostare i monti alla distanza di dodici cubiti, e Alessandro
chiude il passo con porte di bronzo rivestite di
assurim (sic), di guisa che, nè col ferro, nè col fuoco
si possono distruggere, e le stesse arti magiche e diaboliche,
in cui quelle genti sono esperte, non possono nulla
contro di esse. Con Gog e Magog sono da Alessandro
rinchiusi altri ventitrè popoli di pari essere, e, quando
sia prossima la fine del mondo, usciranno tutti e conquisteranno
la terra d'Israele, secundum Ezechielis
Prophetiam quae dicit: In novissimo die consummationis
mundi exiet Gog et Magog in terram Israel[992].
Il pensiero che governa questo racconto è essenzialmente
ebraico, e non lascia dubbio circa la fonte a cui Metodio,
o chi per esso, lo attinse. Costui, sebbene cristiano, si
direbbe che non abbia conosciuto l'Apocalissi. La sola
ragione che muova Alessandro a rinchiudere i popoli
abominevoli è il desiderio di liberare la Terra Sancta
dal pericolo della loro invasione; la sola terra di cui si
dica che sarà conquistata da essi quando usciranno alla
fine del mondo, è la terra d'Israele. Per certo una leggenda
cristiana avrebbe detto altrimenti, nè si sarebbe
a questo modo occupata di soli interessi ebraici. Quello
stesso vocabolo assurim, per quanto qui possa essere
adoperato a sproposito, accenna a fonte ebraica[993], e

così ancora la inesatta citazione di Ezechiele, nella quale
noi ritroviamo alcune particolarità della tradizione presentataci
dall'Apocalissi, ma che l'Apocalissi stessa derivava
da fonti ebraiche, cioè a dire la conversione di
Gog in popolo e il rinvio della catastrofe alla fine del
mondo.



La leggenda giudaica formata doveva, per ragione
delle cose stesse narrate in essa, trovar facile accesso
appo i cristiani, divulgarsi rapidamente, ed entrare,
prima, o poi, nelle storie romanzesche di Alessandro
Magno. Noi la troviamo nello Pseudo-Callistene[994]; ma
quando v'entrò? A tale domanda non si può dare sicura
risposta, ma solamente probabile. Quando propriamente
sia stato composto il romanzo che va sotto il nome di
Callistene non è noto. Nella sostanza esso non è certamente
posteriore al terzo secolo; ma molte favole ora
contiene, le quali vi s'introdussero solamente più tardi,
nelle rinnovazioni e nei rifacimenti cui andò soggetto.
Nelle redazioni più antiche, in quella, per esempio, del
codice Parigino Nº 1711 (la recensione A del Müller),
la nostra leggenda non si trova, come non si trova nella
versione latina di Giulio Valerio, che il Mai stimò del
terzo o quarto secolo, della fine del IV, o del principio

del V, il Müller, molto più recente il Letronne, nè nell'Itinerarium
Alexandri[995], e nemmeno nella versione
armena pubblicata dai Mechitaristi in Venezia nel 1842,
e giudicata da essi appartenere al V secolo; mentre
nella versione siriaca la leggenda è solo narrata in una
specie di appendice evidentemente aggiunta più tardi[996].
La leggenda compare in due recensioni dello Pseudo-Callistene
(indicate con B e C dal Müller) le quali non
si possono far più antiche del VII od VIII secolo[997], e
in cui sono inseriti parecchi altri racconti manifestamente
ebraici; anzi l'una di esse (C) sembra essere opera
di scrittore ebraico, o cristiano siriaco[998].



Nella recensione (B) presa dal Müller a base della
sua edizione, la leggenda si presenta sotto una forma
molto affine a quella che ci occorre nelle Revelationes[999],
ed è Alessandro, che in una lettera alla madre Olimpia
racconta tutto il fatto. Alessandro trovò molti popoli, i
quali mangiavano carne umana e bevevano il sangue.
Temendo non avessero a contaminare il mondo (non più
la sola Terra Santa, come nelle Revelationes) invocò
l'ajuto del cielo, e mosse loro guerra, e ne fece grande
strage, conquistando il loro paese. I superstiti, fuggendo,
giunsero tra due giogaje di monti (gli stessi Ubera aquilonis
delle Revelationes), le quali spingono le cime oltre
le nubi, e si stendono parallelamente, come due muraglie,

verso il settentrione, sino al gran mare. Alessandro
volse una fervida preghiera a Dio[1000], e raccostatisi
per divino miracolo i monti, chiuse l'uscita con
una porta di bronzo larga venti cubiti, alta sessanta,
rivestita di una sostanza che resiste così al ferro come
al fuoco, e dinnanzi alla porta alzò un riparo, costrutto
di grandi pietre, anzi di rupi, ciascuna delle quali era
alta venti cubiti e lunga sessanta, saldate con istagno e
con piombo, rivestito il tutto di quella medesima sostanza
di cui aveva già rivestita la porta, la quale chiamò
Porta Caspia. Nè pago di ciò eresse a Oriente e ad Occidente
altre due muraglie, e per tal modo rinchiuse
quivi ventidue popoli coi loro re[1001]. Del loro prorompere
al tempo dell'Anticristo non è fatta parola.







L'esame delle due versioni della leggenda, quali si
hanno nelle Revelationes e nello Pseudo-Callistene mi
pare conduca a questo giudizio, che tra esse non è dipendenza
diretta, ma che tutt'e due vengono, mediatamente
o immediatamente, da una medesima fonte; e se
noi paragoniamo queste due versioni con quella del Corano
dovremo dire che fra esse tutte vera diversità sostanziale
non c'è, e che le differenze incidentali che vi
si notano sono certamente dovute, sia alla incertezza ed
instabilità stessa della tradizione, sia alla diversa natura
dei libri che quella tradizione accoglievano, ed a cui
bisognava pure che la leggenda in una certa misura si
piegasse. Ad ogni modo, quello che si potrebbe addimandare
il nucleo della leggenda, il rinserramento cioè di
genti scelerate e nefande per opera di Alessandro Magno,
si ritrova incolume in tutte e tre, e si può star sicuri
che per questa parte le tre versioni riproducono fedelmente
la leggenda quale si deve credere che già prima
fosse nata in Giudea.



Se ciò si ammette, come pare a me che si debba ammettere,
dovrà necessariamente giudicarsi spuria e depravata
la versione che si trova nella già citata Cosmographia
di Etico Istrico, versione che non sembra essere
passata in altre scritture, che certamente non visse in
nessuna forma di tradizione, e che reca in fronte i chiari
segni di una elaborazione fantastica in tutto personale[1002].
Nè a tale proposito importa di risolvere la
questione della maggiore o minore antichità del libro[1003],
dappoichè non fu certamente esso a diffondere la nostra

leggenda in Europa; anzi, vedendo che la leggenda non
vi si diffonde se non nella forma delle Revelationes e
dello Pseudo-Callistene, bisognerebbe congetturare (ed
altri argomenti in appoggio non mancherebbero) che esso
venisse in luce quando la leggenda era già divulgata in
quella forma, e non lasciava più luogo a una versione
sostanzialmente diversa. Ecco in breve il racconto del
supposto Etico, di cui del resto non è sempre possibile
cogliere il senso a pieno, e dove anzi è più di una contraddizione[1004].
I Turchi, della stirpe di Gog e Magog,
abitano in certe isole, o spiagge (rinchiusi?) fra monti,
contro gli ubera aquilonis[1005]. Sono uomini ignominiosi,
incogniti, mostruosi, pieni di ogni mal costume, usi a
cibarsi di cose abbominevoli, i quali non si lavano mai,
non conoscono nè il vino, nè il sale, nè il frumento, e
adorano Saturno[1006]. Essi hanno in una grande isola
dell'oceano una città vastissima e munitissima, chiamata
Taraconta. Al tempo dell'Antecristo, che chiameranno
deum dierum (deorum?), faranno grandi devastazioni
cum semine pessimo eorum prosapia reclusa
post portas Caspias. Chi avesse chiuso questo pessimo

seme dietro le porte Caspie non è detto. Invano tentò
più volte Alessandro di vincerli in guerra, e meditò di
rinchiuderli con alcun ingegno, chè per la vastità del
mare e la grandezza dei monti non gli venne mai fatto,
e stette tutta la vita in grande pensiero di ciò, non sovvenendogli
alcun buon provvedimento. Un guazzabuglio
sì fatto si sottrae ad ogni critica. Noterò solo che, secondo
la recensione B dello Pseudo-Callistene, Alessandro,
compiuta la impresa contro Gog e Magog, si volse contro
ai Turchi e agli Armeni, e ne uccise un gran numero
insieme col loro re chiamato Can[1007].



La leggenda che abbiamo sin qui esaminata, voglio
dire la leggenda giudaica, si divulgò non meno in Europa
che in Asia, passò in iscritture innumerevoli, e in
breve tempo prevalse; ma non per questo la leggenda
più antica, quella in cui Gog e Magog non comparivano
ancora, fu in tutto dimenticata.



Non parlo della storia romanzesca di Alessandro Magno
che va sotto il titolo di Historia de proeliis, riportata
di Costantinopoli, nel X secolo, dall'Arciprete Leone,

nella quale si ha un racconto dove i nomi di Gog e
Magog, e delle altre genti rinchiuse non sono indicati;
questo racconto è nel rimanente quello stesso dello
Pseudo-Callistene; ma Beniamino Tudelense dice nell'Itinerario
che la regione degli Alani è cinta da monti altissimi,
i quali non hanno altra uscita che le porte ferree
costrutte da Alessandro Magno[1008], e il falso Giosippo
Gorionide racconta, stranamente parafrasando un passo
già ricordato di Giuseppe Flavio, la storia seguente[1009].
Alessandro, temendo gli Alani, gente fortissima e irresistibile,
li aveva chiusi tra i monti che cingono la lor
terra, la qual cosa essi, non vaghi di cercare stranie
contrade, lasciarono fare liberamente, sebbene fosse loro
agevole d'impedirlo. Ma sopraggiunto un anno di massima
carestia, non trovando nel proprio paese di che
sfamarsi, essi pregarono gl'Ircani di voler loro aprire i
passi, affinchè potessero uscire a procacciarsi i necessarii
alimenti. Acconsentirono gl'Ircani, ed essi, usciti, si volsero,
predando e devastando, alla Media. Il prefetto del
re dei Medi, non osando far resistenza, mandò ad offrir
loro la pace, e s'impegnò di somministrare gli alimenti
onde abbisognavano, a patto che non gli guastassero le
terre. Gli Alani risposero di non volere da lui se non
che li sostentasse per un mese, tanto che maturassero
nella lor terra i prodotti, passato il quale avrebbero
fatto ritorno alle case loro: non abbisognare d'altro essi,
così diversi da ogni umano costume. Il prefetto, ringraziatili
di loro buona disposizione, li nutrì tutto un mese
(erano in numero di 755,140) di miglio cotto, e di carne
di cani, asini, topi; purchè fosse carne essi si contentavano.
Trascorso il mese, si mossero per far ritorno

alle loro abitazioni, quando a Tiridate, re d'Armenia,
venne in animo di affrontarli e di combatterli. Mal gliene
incolse, perchè nella battaglia perdette trecentomila dei
suoi, e poco mancò non rimanesse egli stesso prigione,
mentre degli Alani non perì neppur uno. Dopo di ciò
gli Alani tornarono indisturbati nella loro regione. Uditi
tali casi l'imperatore Tito ebbe desiderio di sperimentare
contro di essi la sua potenza, ma non potè, avendo perduto
nella guerra giudaica il fiore delle sue milizie.
Quanto qui si dice degli animali dati in pastura agli
Alani rimanda al racconto delle Revelationes, o dello
Pseudo-Callistene.



Ho detto che la leggenda in cui prendono posto Gog
e Magog prevalse; ma, passando d'una in altra scrittura
essa ebbe ad alterarsi, e alcuni tratti suoi furono in particolar
modo esagerati, o conformati al sentimento e alla
condizione dei varii popoli che raccolsero. Non entrerò
a questo proposito in troppi particolari per non dilungarmi
più di quanto l'opportunità richiegga; ma accennerò
ad alcune tendenze che in successo di tempo si
vanno svolgendo dentro alla leggenda, e ad alcune singole
immaginazioni più degne di nota.



Abbiamo veduto quale orribile descrizione si faccia dei
popoli rinchiusi nelle Revelationes e nello Pseudo-Callistene[1010].
Tale descrizione trae senza dubbio la origine
dall'odio che gli Ebrei dovevano nutrire per le
genti incognite da cui tanti mali aspettavano; ma passata
poi la leggenda nel dominio d'altri popoli, quella

orribilità fu piuttosto accresciuta che diminuita, e alcuna
volta finisce che i rinchiusi si tramutano in esseri addirittura
fantastici. Spesso si trovano confusi coi pigmei
o coi giganti. Edrisi dice[1011] che le genti di Magog sono
di piccolissima statura, non oltrepassando i ventisette
pollici. Hanno viso interamente rotondo, grandi orecchie
che loro cascano sulle spalle, e tutta la persona coperta
di una specie di peluria. In un antico poema siriaco[1012]
quei di Ogûg e Mogûg sono giganti di sei o sette cubiti,
che si lavano col sangue, bevono sangue e mangiano carne
umana. Goffredo di Monmouth chiama Goëmagot, o Gogmagot,
un gigante di venti piedi, che con alcuni suoi
compagni tenta di contrastare a Bruto il possesso di Albione[1013].
Nello Scià-namè di Firdusi si dice che quei
di Gog e Magog hanno nera la lingua, nero il viso, gli
occhi color di sangue, zanne simili a quelle del cinghiale,
corpi pelosi, grandi orecchie da elefante, dell'una
delle quali, quando si coricano, fanno guanciale e dell'altra
coperta. Ciascuna femmina partorisce mille figliuoli.
Corrono come onagri. In primavera si nutrono
di serpenti e ingrassano; in estate di erbe e smagriscono;
grassi, urlano come lupi; magri, la loro voce si fa tenue
come quella dei colombi[1014]. Nel poema tedesco di Apollonio

di Tiro, opera di Heinrich von der Neuenstadt, si
trova una descrizione la quale, per mero caso senza
dubbio, più di una volta si accorda con la descrizione
di Firdusi[1015]. Gli uomini di Gog e Magog hanno nove
piedi di altezza, dei quali sei nelle gambe, muso canino,
tinto sotto gli occhi di verde e di giallo, con grande
bocca, da cui esala un puzzo come di latrina[1016]. La
voce loro è come di lupo, e sono così veloci nel corso
che un cavallo non può seguitarli. Si cibano di lupi, di
cani, e di carne umana.



Ibn Khaldun dice che quei di Gog sono di alta statura,
e quei di Magog invece assai piccoli. Hanno poi,
come pare, in comune, volto rotondo, zanne sporgenti,
piccoli occhi, favella che rassomiglia a un sibilo, e il
costume di divorarsi fra loro[1017]. In alcune descrizioni
si dice per giunta, come nelle Revelationes, che essi
sono cultori dell'arte magica[1018], e in una delle tante

redazioni delle epistole del Prete Gianni, che essi chiusero
Alessandro in Macedonia, e lo misero in prigione[1019].



Il paese di Gog e Magog è per lo più descritto come
degno de' suoi abitatori, inospite, selvaggio, sterile, esposto
a tutte le intemperie e ai geli del settentrione, frequentato
da mostri, traversato persino da un fiume infernale;
ma alcuna volta esso è anche descritto come ubertoso
e favorito di clima più mite. Edrisi dice il paese molto
ben coltivato e i suoi abitatori provveduti di numerose
greggi; ma poi soggiunge, citando l'autore del Libro delle
Meraviglie, che per esso scorre un fiume, in fondo al
quale arde un fuoco perpetuo, e in cui gli abitanti gettano
i prigionieri, i quali, prima che abbiano tocco il
fondo, sono rapiti da grandi uccelli, tratti in certe caverne
e quivi divorati. Non aggiungo ora altre particolarità
circa il paese di Gog e Magog, perchè avrò da
tornare quanto prima sull'argomento.



Del muro costruito da Alessandro Magno si parla in
modo più o meno particolareggiato. Il racconto più diffuso
a tale riguardo è quello di Firdusi, che, per altro,
riproduce in sostanza il racconto del Corano. Alessandro,
visitate le montagne, fece raccogliere in grandissima

quantità rame, bronzo, calce, pietre, legname e tutto
quanto richiedevasi all'opera. Dal mondo intero accorsero
allora i muratori e i magnani, e quando tutto fu
in pronto si diede mano al lavoro. La struttura del muro
procedeva a questa guisa: prima si metteva uno strato
di carbone, poi uno di ferro, e tra i due un po' di rame,
e sopra il tutto dello zolfo; e quando il muro, largo dugento
cubiti, ebbe raggiunta la sommità dei monti, ci si
versò su un mescuglio di nafta e di burro, e accatastata
in sulla cima gran quantità di carbone, si diè fuoco alla
massa, e l'incendio fu promosso coi mantici da centomila
fabbri ferrai. Ma Yakub parla solamente di una porta
di ferro e di bronzo, lavoro di dodicimila operai, compiuto
in sei mesi. Per contro nel Romans d'Alixandre
di Lambert di Tors e Alexandre de Bernay il muro è di
materiali ordinarii, ma



tant par fu bien sieriés que riens ne l' pot desfaire[1020].





Quanta fede si desse, più particolarmente in Asia, alla
esistenza di Gog e Magog e del muro che li rinchiudeva,
mostra la seguente storia narrata da parecchi scrittori
arabici, e fra gli altri da Ibn Khordadbeh e da Edrisi[1021].
Il califfo Wâttek billah vide una notte in sogno aperta
la muraglia costruita da Alessandro. Spaventato da tale
visione, chiamò Salam l'interprete, e gl'ingiunse di porsi
in viaggio, di ritrovar la muraglia, e di recargliene preciso
ragguaglio. A tal uopo gli diede cinquanta compagni
con cento muli, gran quantità di denaro, e provvigioni
per un anno. Salam e i compagni si pongono in viaggio,

traversano varii paesi, e da ultimo una regione sparsa
di rovine di antiche città, conquistate e distrutte dai popoli
di Gog e Magog. Giungono finalmente a certi castelli
prossimi alla muraglia, custoditi da uomini che
parlano arabico e persiano, e ad una città popolata di
musulmani. Due parasanghe più oltre trovano la muraglia,
e su per una montagna, che domina un precipizio,
una formidabile costruzione di ferro e di rame,
con una porta di due imposte, alta cinquanta cubiti,
larga cento. A venticinque cubiti dal suolo la tiene
sprangata un catorcio dello spessore di un cubito, della
lunghezza di sette. Ogni venerdì il comandante di quella
fortezza, e dieci altri cavalieri, tutti armati di grevi
magli, vanno a picchiare per tre volte sul catorcio, affine
di lasciar intendere a quei di dentro che la porta
è ben custodita, e allora si ode, di solito, un rumore
confuso, prodotto dalla folla raccolta dietro a quella. Lì
accosto, in un campo trincerato di trecento miglia di
superficie, si vedono ancora gl'istrumenti e parte dei
materiali che servirono alla costruzione del muro. Interrogati
da Salam se mai avessero veduto alcuno di
quei rinchiusi, gli abitanti risposero d'averne veduti a
più riprese sui merli del muro, e che una volta un vento
impetuoso ne fece cadere tre dalla lor parte. Essi erano
alti ventidue pollici allo incirca. Salam potè riportare al
suo signore la consolante notizia che il muro di Alessandro
Magno era ancora in buono stato e che nulla
faceva presagire la prossima uscita dei popoli rinchiusi.



Vero è che i rinchiusi non si stavano con le mani in
mano, ma si adoperavano come meglio potevano per
uscire di prigionia. Il cronista Tabari, narrata la leggenda
in termini che molto si accostano a quelli del Corano
e di Firdusi, soggiunge un'assai strana notizia. Quei
di Gog e Magog si affaticano senza posa per distruggere
il muro metallico, ma non possono venirne a capo.
Sprovveduti di più acconci utensili, essi vi lavorano

intorno con le lingue, che hanno ruvide a modo di raspe,
e leccando il muro un intero giorno lo riducono dello
spessore di un guscio d'uovo. Allora, ristando dall'opera,
gridano trionfando: Certamente domani noi lo avremo
in tutto disfatto. Ma nella notte il muro racquista miracolosamente
lo spessore di prima. E ciò si ripete tutti
i giorni, e si ripeterà, finchè, essendo prossima la fine
del mondo, uno dei rinchiusi, mosso da divina inspirazione,
suggerirà ai compagni di non più dire al sopravvenir
della notte: Certamente domani noi lo avremo in
tutto disfatto; ma bensì: Domani noi lo disfaremo, se
piace a Dio. E allora essi compieranno l'opera da sì
gran tempo tentata invano[1022].



L'opinione che i popoli di Gog e Magog fossero Sciti
continua ad essere professata da molti anche in questo
nuovo grado della leggenda, il grado, cioè della leggenda
che ho addimandata epica[1023]. Ma altre identificazioni
non mancano coi Goti[1024], con gli Unni[1025], con gli

Ungheri[1026], coi Turchi[1027], alle quali mi basta accennare.
Fra gli Ebrei ci fu persino chi identificò Gog e
Magog coi Romani[1028]. Ma la opinione più curiosa, e
più meritevole d'intrattenerci alquanto, è quella che confuse
Gog e Magog con le dieci tribù che Salmanassar, o
il suo successore Sargon, espugnata nel 721 innanzi
Cristo Samaria, fece trasportare a settentrione della Mesopotamia,
al di là dell'Eufrate[1029]. Una identificazione
così fatta potrebbe apparire a prima giunta non da altro
suggerita che dall'odio dei cristiani contro gli Ebrei; ma
se questa ragione non mancò, ce ne furono anche dell'altre.
Assai per tempo si diffuse tra gli Ebrei la credenza
che le dieci tribù vivessero in una regione remota
ed incognita, d'onde farebbero ritorno al tempo del loro

Messia. Questa leggenda si trova già interamente costituita
nell'apocrifo quarto libro di Esdra. Quivi si narra
che, trasportate al di là dell'Eufrate, le dieci tribù fermarono
il proposito di segregarsi da tutte le altre genti,
e di spingersi oltre in alcuna regione incognita della
terra, dove gli uomini non avessero mai abitato, per ivi
serbare incorrotti la religione e i costumi degli avi.
Postesi in viaggio, giunsero dopo un anno e mezzo di
cammino nelle nuove lor sedi, d'onde faranno ritorno
alla fine dei tempi, per raccogliersi intorno al Messia,
quando contro costui si congregheranno dalle quattro
plaghe del mondo le genti. La leggenda ricomparisce
nel XLII capitolo del Carmen apologeticum di Commodiano,
dove il Messia è Cristo, e dove si dice che alla
fine del mondo le dieci tribù torneranno dalla loro ignota
dimora, vinceranno l'Anticristo Nerone, e libereranno
Gerusalemme. Se la credenza avesse potuto prevalere
nella forma datale da Commodiano, qualsiasi confusione
tra Gog e Magog e le dieci tribù sarebbe stata impossibile,
ed anzi si sarebbero avute tra i cristiani, come si
ebbero tra gli Ebrei, due diverse leggende, l'una, del
popolo malvagio e rinchiuso, destinato ad ajutar l'Anticristo,
l'altra, del popolo virtuoso (rinchiuso, o non rinchiuso)
destinato ad ajutare Cristo. Ma era assai difficile
che la credenza prevalesse in quella forma. I cristiani,
in generale, dovevano vedere mal volentieri che si desse
a Cristo, nella fine dei tempi una milizia ebraica, ed
essere, per contro, dispostissimi ad ammettere sul conto
delle dieci tribù la stessa opinion degli Ebrei. Il Messia
degli Ebrei pei cristiani non poteva essere se non l'Anticristo,
e le dieci tribù che l'avrebbero seguitato prendevano
necessariamente il posto di Gog e Magog, o si
univano ad essi[1030].







Nel medio evo questa leggenda assunse varie forme,
giacchè, secondo certi racconti, Alessandro fu quegli che
precisamente chiuse le dieci tribù; secondo altri, Alessandro
le trovò già rinchiuse, ma saputo dell'esser loro,
fece la clausura più rigorosa e più aspra. Lorenzo de
Segura, dice nel Poema de Alejandro che il Macedone
trovò gli Ebrei



  Tras mas altas sierras, Caspias son llamadas.

Que fueras un portiello non havia y mas entradas.





Sono essi uomini sparuti e vili, non atti alle armi.
Alla preghiera di Alessandro si congiunsero i monti; ma
i rinchiusi usciranno prima della fine del mondo e devasteranno
tutta la terra[1031]. Il Mandeville dice che
alla preghiera di Alessandro Dio fece serrare i monti
tutto intorno alla regione dove erano gli Ebrei, salvo
che da una parte, dov'è il Mar Caspio; ma per la via
del mare, i rinchiusi, i quali fuori del proprio non conoscono
altro linguaggio, non si attentano di fuggire.
Gli Ebrei non posseggono altra terra in tutto il mondo,
ed anche per quella pagano tributo alla regina delle
Amazzoni, la quale fa molto bene custodire l'unico
passo[1032]. Questo consiste in un sentiero angusto, che
dura quattro leghe, e non vi si trova acqua, ma dragoni

e serpenti ed altri animali velenosi in gran copia,
tanto che non vi si può passare se non durante l'inverno[1033].
Se mai alcuno dei rinchiusi vien fuori non
sa parlare con altre genti; ma tutti usciranno al tempo
dell'Anticristo, per la qual cosa gli Ebrei di tutto il
mondo imparano l'ebraico, sperando di potersi allora intendere
con essi e guidarli contro ai cristiani. Qualichino
da Spoleto dice che, secondo la opinione di alcuni, fra
le genti rinchiuse da Alessandro Magno c'erano anche
le dieci tribù. Nel Jüngere Titurel si parla degli Ebrei
chiusi tra monti che superano in altezza l'arcobaleno;
ma non si dice che Alessandro Magno fosse quegli che
ve li rinchiuse[1034]. Ranulfo Higden dice, per contro,
che venuto ai Monti Caspii Alessandro trovò i discendenti
delle dieci tribù, i quali gli chiesero licenza di
potersene uscire di là; ma egli, saputo come quivi fossero
stati chiusi in punizione dei loro peccati, inclusit
eos artius, molibus bituminatis aditum obstruens[1035].
Secondo un'altra opinione Alessandro Magno avrebbe
rinchiuse, oltre alle genti di Gog e Magog, anche le
dieci tribù[1036]. Teolosforo di Cosenza nega recisamente

tutta la favola[1037]. Nel 1540 un supposto re di quegli
Ebrei venne in Europa, andò a trovare Francesco I e
Carlo V, cercò di guadagnar proseliti alla sua religione,
e fu per ciò arso vivo in Mantova.



Non dev'essere confusa con la precedente un'altra leggenda
secondo la quale l'imperatore Claudio, durante
una gran carestia, fece espellere da Roma tutti gli Ebrei
con molta parte della popolazione meno valida, e li fece
chiudere in luogo recondito, dai quali rinchiusi poi discesero
gli Unni[1038].


§ III.
La leggenda storica.


Sparsesi, verso il mezzo del XII secolo, in Europa, le
prime nuove del Prete Gianni e della sua grande potenza,
la leggenda di Gog e Magog non tardò ad avere
nuove connessioni e nuovi ampliamenti. Questo principe
era cristiano; il suo regno, di cui non bene si conosceva
la situazione, si stendeva sopra molta parte dell'Asia, e
volentieri vi si comprendevano le terre incognite e remote
di cui parlavano gl'itinerarii; di lui, e della condizione
de' suoi paesi non poche meraviglie narravansi;

era pertanto assai naturale che tra lui e le genti rinchiuse
di Gog e Magog si stabilisse per tempo una qualche
relazione[1039]. Così avviene che di Gog e Magog noi
troviam fatta menzione in alcune delle epistole che si
pretesero scritte dal Prete Gianni a sovrani di Europa.



Di tali epistole, che ebbero una straordinaria diffusione
e furono tradotte in tutte le lingue, già parla nella sua
Cronaca, all'anno 1145, Ottone di Frisinga. Ma nelle redazioni
più antiche la leggenda di Gog e Magog non si
trova per anche ricordata; essa penetra solamente nelle
redazioni più recenti[1040]. In queste il Prete Gianni
narra del rinserramento di quelle genti per opera di
Alessandro Magno in modo conforme al racconto dello
Pseudo-Callistene; ma aggiunge che esse sono soggette
al suo dominio; e che egli se ne giova nelle sue guerre,
facendo loro divorare i nemici, dopo di che le rimanda
nelle lor sedi. Usciranno al tempo dell'Anticristo e soggiogheranno
Roma e tutta la terra[1041].







Ma la dominazione del Prete Gianni sopra le genti
rinchiuse non doveva essere di lunga durata, e queste
non dovevano aspettare la fine del mondo per fare la
minacciata irruzione. Le prime mosse dei Tartari in sul
cominciare del secolo XIII, e le rapide conquiste di Gengiscan,
impressionarono profondamente la cristianità tutta
quanta; le notizie confuse ed esagerate che ne giungevano,
le descrizioni strane che si facevano di quelle
genti e dei loro costumi, accesero le fantasie, e la paura
ajutando, si credette che Gog e Magog fossero usciti
dalle lor sedi, e avessero dato principio all'opera di devastazione.
Il nome originale di Tatari fu modificato e
se ne fece Tartari, suggerita l'alterazione dal Tartaro,
d'onde pareva che i nuovi barbari dovessero esser venuti[1042].



Le relazioni dei viaggiatori confermarono quella credenza.
Giovanni del Pian dei Carpini, mandato nel 1245
da Innocenzo IV in Asia, con la missione di distogliere
i Tartari appunto dalle loro scorrerie in Europa, e, dove
fosse possibile, di convertirli alla fede cristiana, raccontò
de' costumi loro, al suo ritorno, non poche cose le quali
si accordavano con quanto si sapeva di Gog e Magog,
tra l'altro che quando alcuno di essi veniva a morire i
parenti si congregavano per cibarsi delle sue carni. Secondo
quanto egli riferiva, il Can dei Tartari si sarebbe
chiamato Cuynè o Gog, e suo fratello Magog. Guglielmo
Rubruquis o Ruysbroeck, mandato da Luigi IX di Francia

a prendere accordi col Gran Cane per una futura crociata,
confermò quanto dell'antropofagia aveva narrato
il suo predecessore. Il Joinville dice, narrando di questa
ambasceria, che i Tartari stessi raccontarono ai messi
del re di Francia come il paese d'onde essi erano venuti
fosse un gran deserto di sabbia, nell'ultimo Oriente,
prossimo ai monti tra cui stavano rinchiusi Gog e
Magog[1043]; e l'armeno Hayton conferma questa opinione
dicendo nel suo Liber de Tartaris[1044] «Regio illa in
qua Tartari primitus habitabant, est sita ultra magnum
montem de Belgian, de quo monte fit mentio in historiis
Alexandri». Marco Polo afferma che la porta costrutta
da Alessandro Magno non fu fatta per trattenere i Tartari,
i quali a quel tempo non esistevano ancora, ma
bensì i Comani, e dice che i popoli di Gog e Magog, i
quali egli pone nel regno del Prete Gianni, dalle genti
vicine erano chiamati coi nomi di Ung e Mongul[1045].
Ma la leggenda aveva già identificato i Tartari con Gog
e Magog, o con le dieci tribù di Ebrei che alla lor volta
erano state identificate con questi. Federico II dice in
una epistola a Enrico III d'Inghilterra che i Tartari sono
discesi dalle dieci tribù rinchiuse da Alessandro Magno.
Ricoldo da Montecroce riferita, nel suo Liber peregrinationis[1046],
questa medesima opinione, adduce alcuni argomenti
in favore e contro di essa, e avverte che i Tartari
stessi diconsi discesi da Gog e Magog: «Vnde ipsi dicuntur

Mogoli, quasi corrupto vocabulo Magogoli»[1047]. Il Villani
l'accolse[1048], ed essa penetrò anche in qualche versione
dello Pseudo-Callistene e della Historia de proelis, come
per esempio nei Nobili fatti di Alessandro Magno. Il
Malvenda in principio del secolo XVII la sosteneva ancora[1049].



E qui ci si fa innanzi un'altra immaginazione, di cui
non saprei indicare la origine, ma che sembra essere
nata in questo terzo stadio della leggenda, ossia della
leggenda che io ho addimandata storica, giacchè si lega
con la irruzione dei Tartari. Il muro e la porta, di cui
abbiamo veduto in alcuni racconti crescere a dismisura

la grandezza e la forza, non pajono più sufficienti a
trattenere i popoli rinchiusi, e ad essi aggiungonsi certe
trombe fatte costruire dallo stesso Alessandro Magno con
tale artificio che investite dal vento suonano, e fanno
credere a quei di dentro che un'oste numerosa stia
sempre a custodia dei ripari. In nessuno degli scrittori
orientali di cui ho potuto aver conoscenza si trova cenno
di questo nuovo ingegno: solo il rabbino Giuseppe Kimchi,
il quale fiorì nel XII secolo, ricorda nell'inedito suo commentario
sopra gli ultimi profeti una immaginazione affine,
dicendo di aver letto in certo libro che sulle mura
di ferro della sua fortezza Alessandro pose certi simulacri
di ferro anch'essi, con grande artificio operati, i
quali percotendo senza intermissione con magli e scuri
tenevano in soggezione i rinchiusi[1050]. Il primo, per
quanto io so, che faccia parola di quelle trombe è il già
citato Ricoldo da Montecroce, il quale, narrando dei
Tartari rinchiusi, dice che come alcuno di essi si appressava
alla fortezza di Alessandro Magno, udiva tale
un tumulto d'uomini e di cavalli, e tanto clangore di
trombe, che esterrefatto fuggiva, e soggiunge: «Hoc
autem erat artificio venti». I Tartari conobbero finalmente
l'inganno e uscirono a questo modo. Uno di essi,
cacciando, inseguiva una lepre. Incalzata dai cani, questa
si rifugiò dentro la fortezza, e il Tartaro, trascinato dall'ardor
della caccia, stava in dubbio se dovesse penetrarvi
a sua volta, quando un gufo si mise a cantare
sopra la porta. Allora il Tartaro disse tra sè: Non può
essere abitazione umana là dove la lepre ripara e il
gufo canta. E cercato il luogo, e scoperto l'inganno,
tornò verso i suoi e disse loro che se essi acconsentivano
a riconoscerlo per re, egli li avrebbe liberati. I Tartari
uscirono liberamente, e da allora in poi ebbero in molto

onore le lepri e i gufi, e delle penne del gufo usarono
adornarsi il capo. Senza dubbio Ricoldo raccolse questa
favola durante il suo viaggio in Asia, giacchè la prima
parte di essa, quella dove si parla delle trombe, è viva
ancora, o almeno era non molti anni fa, nella Russia
meridionale[1051].



Giovanni Villani racconta la storia altrimenti, e non
dice nulla del cacciatore e della lepre. Le trombe che
tenevano in soggezione i Tartari, turate dai gufi che
presero a farvi dentro i lor nidi, cessarono a poco a poco
di sonare[1052]. Giovanni Fiorentino trasporta di pianta
nel Pecorone la narrazione di Giovanni Villani[1053], e
Fazio degli Uberti accenna in modo assai stronco, secondo
il suo solito, alla leggenda, tanto che se di questa
non s'avesse altrimenti notizia, non si potrebbe intendere
il significato delle sue parole[1054]. A farmi credere che
il primo a divulgare in Europa questa favola delle
trombe sia stato Ricoldo da Montecroce, sta il fatto che

gli scrittori in cui noi la ritroviamo da prima sono italiani,
e che solamente più tardi pare che anche fuori
d'Italia se ne sia avuta cognizione. Nella famosa carta
catalana del 1375, pubblicata primamente dal Buchon e
dal Tastu[1055], in uno spazio circoscritto dai Monti Caspii
si vedono le figure di Alessandro Magno e di due Mori
che suonano la tromba, accompagnate dalla scritta:
Aquests son de metall, e aquests feu fer Alexandri,
rey gran e poderos. Ai tempi del Mercator pare che
più non si ricordasse l'idea primitiva della finzione,
giacchè questo geografo nota nella sua mappa: Hic in
monte collocati sunt duo tubicines aerei quos verisimile
est Tartari in perpetuam vindicatae libertatis memoriam
eo loci posuisse, qua per summos montes in
tutiora loca commigrarunt.



Ciò che Ricoldo narra della lepre fuggente trova riscontro
in parecchi altri racconti, i quali tuttavia discordano
in vario modo dal suo. Il Mandeville e Giovanni
d'Outremeuse dicono che al tempo dell'Anticristo i rinchiusi
usciranno perseguitando una volpe. Notisi a tale
proposito che secondo il racconto di Giorande, gli Unni,
nati dal commercio di certe maghe scitiche o gotiche
con ispiriti abitatori dei deserti, vissero lungamente nella
solitudine, sulla costa orientale della Palude Meotide,
finchè un giorno alcuni cacciatori, inseguendo una cerva,
traversarono le paludi e conobbero altre terre e altre
genti.



Fatto il Prete Gianni signore di Gog e Magog, e identificati
poi Gog e Magog con i Tartari, bisognava che
alla uscita di costoro la leggenda si acconciasse a far
morire il Prete Gianni, o a fare almeno che gli antichi
suoi soggetti trionfassero di lui. Qui abbiamo, a dir vero,
l'incontro di tre leggende, la leggenda cioè di Gog e

Magog, la leggenda del Prete Gianni e la leggenda particolare
di Gengiscan, e dal loro congiungimento vien
fuori una specie di appendice, sulla quale mi soffermerò
appena. In molte cronache del medio evo si narra del
fabbro Gengiscan, e del modo da lui tenuto per farsi
signore dei Tartari, e poi delle varie sue imprese, il
tutto non senza molte favole, come si può di leggieri
immaginare. Secondo una di tali favole la prima sua impresa,
quella che doveva spianar la strada alle altre, fu
di assalire il Prete Gianni. Se non che circa i casi di
questa guerra gli storici, o per dir meglio i favoleggiatori,
van poco d'accordo. Ricoldo da Montecroce dice che
i Tartari si divisero in tre torme, e che l'una di queste,
capitanata da Gengiscan (Camiustan) invase il Catai,
dove fu morto il Prete Gianni[1056]. Guglielmo Rubruquis,
il Joinville, Marco Polo raccontano tutti della vittoria
riportata da Gengiscan sopra il Prete Gianni; ma rientrando
per altra via nella storia, Marco Polo identifica
il Prete Gianni con Une Can, mentre il Rubruquis fa di
Une Can un fratello del Prete Gianni. Secondo Giovanni
del Pian dei Carpini, questi non soggiacque, ma respinse
anzi l'esercito dei Tartari, guidato da un figliuolo di
Gengiscan, valendosi a tale uopo di certe statue cave di
rame, piene di sostanze infiammabili, espediente già adoperato
da Alessandro Magno contro gli elefanti di Porro.
E bisogna dire che questa fosse la versione più giusta,
giacchè due o tre secoli dopo noi troviamo quel medesimo
Prete Gianni (il quale, tra l'altre meraviglie, aveva
anche nelle sue terre d'Asia la fontana di gioventù) a
capo di un vasto e florido reame in Etiopia.



Se la identificazione dei popoli di Gog e Magog e dei
Tartari fosse stata universalmente accettata, la leggenda
nostra avrebbe dovuto perdere gli antichi suoi nessi con

le credenze correnti circa la venuta dell'Anticristo e la
fine del mondo. Ma quella identificazione non fu da tutti
accettata, e molti continuarono a credere che dietro ai
ripari costrutti da Alessandro Magno il popolo formidabile
descritto da Ezechiele, il popolo dell'Apocalissi, stesse
aspettando l'ora segnata alla sua incursione. E forse
qualche strascico della vecchia tradizione dura ancora
tra i volghi d'Europa.



Veduto come avesse origine e per quali gradi si movesse
la leggenda nostra; come, uscita dalla storia, si
rannestasse alla storia, e come cercasse in varii modi
di assestarsi sotto il rispetto etnografico, resta che noi
diamo un rapido sguardo a quello che più particolarmente
si può addimandare il mito geografico, il quale da me
nelle pagine che precedono fu toccato appena. Sarò compendioso,
non richiedendosi al proposito mio una trattazione
troppo distesa e minuta.


§ IV.
Il mito geografico[1057].


Abbiam veduto che il Magog di Ezechiele doveva corrispondere
alla parte settentrionale ed orientale dell'Armenia,
divenuta stanza degli Sciti dopo la invasione.
Nell'Apocalissi, per contro, non è nè designata, nè sottintesa
nessuna regione particolare; le genti di Gog e

Magog saranno congregate dai quattro angoli della terra;
e questa senza dubbio sarebbe poi stata sempre la immaginazione
corrente se la leggenda di Gog e Magog
non si fosse scontrata con la leggenda di Alessandro
Magno.



Nella nuova leggenda nata da questo congiungimento
i popoli di Gog e Magog occupano una regione reale e
assai ben determinata dell'Asia. Essi sono chiusi nelle
gole del Caucaso, o al di là di questa giogaja di monti,
e le Porte Caspie sono l'unico passo per cui si possa accedere
a quella regione, od uscirne, passo murato e munito
da Alessandro Magno. Se l'attribuzion dei ripari ad
Alessandro era in tutto immaginaria, i ripari a cui alludeva
la favola esistevano veramente, ed esistono in
parte tuttavia. Il muro di Alessandro altro non era che
il muro di Derbent, chiamato dagli Orientali Sadd-i-Iskander,
costruito, secondo alcuni scrittori, da Cosroe
Anuscirvan, secondo altri costruito gran tempo innanzi,
e poi restaurato da Yezdegerde II e da Anuscirvan[1058].
Parecchi viaggiatori occidentali parlano della città di
Derbent come di città edificata da Alessandro Magno[1059],
e sul luogo stesso questa tradizione è ancor viva. Certo
si è che il muro servì in origine a quello scopo medesimo
per cui più tardi se ne attribuì la costruzione ad
Alessandro Magno, la difesa cioè dell'Asia centrale contro
i barbari del Settentrione[1060].







Assai per tempo nella tradizione i Monti Caspii presero
il luogo del Caucaso, sia che allo scambio desse
occasione la stessa loro prossimità, sia che il nome della
Porta Caspia traesse più facilmente con sè quello dei
primi che non quel del secondo. Ma alla lunga non era
possibile serbare ai confini stessi della Persia, in regione
troppo frequentata e cognita, la terra inaccessibile di
Gog e Magog. In sul finire del VII secolo gli Arabi invasero
l'Armenia e la Georgia, e traversarono il Caucaso
senza nulla trovare di quanto le leggende narravano, e
senza che il famoso muro di Alessandro Magno valesse
a trattenerli. Allora fu pure giuocoforza trasportare
questo muro e le genti che si supponevano da esso rinchiuse,
in parte più remota del mondo; e da prima si
trasportarono nell'Ural e nell'Altai, dove pare che nell'anno
844 andasse a rintracciarli Salam[1061], e poi, allargandosi
a mano a mano la zona delle terre cognite,
sempre più verso Oriente e Settentrione, sino a toccar
le spiagge del grande oceano che si credeva cingere
tutta la terra. I geografi arabi ammisero per la più
parte questa trasposizione, confermata poi dalla universale

credenza del medio evo. Il modo proverbiale italiano
in Oga Magoga accenna per lo appunto a regioni lontanissime,
sconosciute e fuori d'ogni consorzio umano;
ed equivale al dusqu'au Sec Arbre dei Francesi. Nel
IX secolo Alfargani faceva cominciare, a oriente, il settimo
clima dalla regione di Gog, ponendo questa agli
ultimi confini della terra, dove poscia la ponevano anche
Edrisi, Ibn-al-Vardi, Abu-Rihan e gli altri[1062]. Essa era
bagnata dall'oceano che tutto cerchiava la terra, e si
stendeva sotto quella misteriosa zona delle tenebre di
cui tanto avevano favoleggiato gli antichi e di cui tanto
ancora si favoleggiò nel medio evo[1063].



Nulladimeno la più antica opinione, la quale poneva
oltre il Caucaso, oppure oltre i Monti Caspii i popoli
rinchiusi, non fu smessa interamente, tanto che in pieno
secolo XV Fra Mauro doveva nei seguenti termini confutarla:
«Alguni scrive che ale radice del monte Caspio,
over pocho lontan, sono queli populi i qual, come se leze,
sono seradi per Alexandro Magno. Ma certo questa opinion
manifestamente è erronea, e da non esser sostenuta
per algun modo, perchè certo l'è sì noto la diversità
de le nation che habitano circa quel monte, ch'el
non è possibile che tanta numerosità de populi ne fosse
ignoti, cum sit che tute quele parte sono assai domestege
per esser frequentade sì dai nostri come da altre
nation, che sono Zorzani, Grezi, Armini, Cercassi e Tartari,
e molte altre generation de populi, i qual fano continuamente

quel camin. Unde se questi populi fosse de
li rechiusi credo che se queli ne avesse notitia ancora
seriano a nui noti. Ma essendo questi tal populi ne la
extremità de la terra, come ne son certissimamente informato,
adevien che anchor tutte queste nation de sopra
nominate non ne ha mazor notitia de nui. Perhò concludo
che questi populi siano molto lontani dal monte
Caspio, e siano, come ho dito, ne la extremità de la
terra tra griego e tramontana, e sono circumdati da monti
asperimi e dal mar ocean quasi da tre bande»[1064].
Se non che c'era modo di conservare l'antica opinione
senza urtare negli argomenti di Fra Mauro; bastava a
tal uopo prendere i Monti Caspii, e il mar Caspio per
giunta, e trasportarli di pianta nell'India, o in quella
delle regioni dell'Asia dove paresse più opportuno di
porre le genti di Gog e Magog, nè questa era impresa
da spaventare i geografi del medio evo. Gervasio di
Tilbury dice senza ambagi: «In India est mons Caspius,
a quo mare Caspium vocatur, inter quem et mare Gog
et Magog, ferocissimae gentes, a Magno Alexandro inclusae
feruntur»; e questa opinione è poi seguitata da
molti[1065]. Giova tuttavia fare osservare a tale proposito

che all'India, nel medio evo, non si davano i confini
che essa ha nella geografia moderna, e che la smania
di far di Gerusalemme il centro del mondo portava come
conseguenza la trasposizione, e più particolarmente il
discostamento di molte regioni dell'Asia allora conosciuta.
Ma secondo un'altra opinione, più universalmente accetta,
i monti Caspii e il mar Caspio si trasponevano
all'estremo limite settentrionale ed orientale dell'Asia.
Allora il mar Caspio non facevasi chiuso, ma aperto e
in comunicazione con l'oceano, conformemente alla credenza
dei più degli antichi. Qui può essere inoltre ricordata
la opinione che identificava il muro di Alessandro
Magno con la gran muraglia della Cina, opinione seguita
da parecchi fra gli Orientali[1066], e fra gli Occidentali da
Marco Polo e da qualcun altro.



Sarebbe cosa agevole raccogliere ed esporre qui le
varie particolarità concernenti il paese di Gog e Magog,
le quali si trovano nelle carte del medio evo; ma io
credo che al proposito mio alcune poche e sommarie
indicazioni possano bastare. Di solito il paese di Gog e
Magog è rappresentato in forma di penisola, bagnata da
tre parti dall'oceano, chiusa verso terra da una giogaja
di monti. Ora esso si trova a oriente e ora ad occidente

del mar Caspio; ma spesso ancora in tutto separato da
questo. Qualche volta la penisola si vede cinta di monti
anche dalla parte del mare[1067]. In alcune carte la
penisola è divisa in due distinte province, l'una abitata
da Gog, l'altra da Magog; in altre la forma di penisola
sparisce pur rimanendo molte altre particolarità. Più
raro è il caso che il paese di Gog e Magog sia un'isola[1068].
In alcune carte, come, per esempio, in quella
di Andrea Bianco (1436) Gog e Magog sono in una penisola
non da altro separata dal Paradiso terrestre che
da un golfo di mare. Non so se un tale raccostamento
possa essere stato, almeno in parte, suggerito dall'idea
che da quella plaga della terra dove Satana aveva pervertito
Adamo dovessero uscire gli ultimi campioni di
Satana e le milizie dell'Anticristo.







Aggiunte e correzioni al volume I.




Capitolo II.



Pag. 70-1. — Tra i libri che si possono far rientrare nella categoria
dei Mirabilia, e più particolarmente dei Mirabilia della
seconda maniera, merita una menzione speciale quello tedesco di
Nicola Muffel, cittadino cospicuo e magistrato norimbergese, il
quale fu a Roma nel 1452, per la incoronazione di Federico V, e
pubblicò, di ritorno in patria, una descrizione della città da lui
visitata (Nikolaus Muffels Beschreibung der Stadt Rom herausgegeben
von Wilhelm Vogt, Biblioth. d. litter. Ver., Stoccarda,
1879). L'opuscolo può fare, per la mole, tre volte quello dei Mirabilia;
ma l'autore non attinse nè da questa, nè da altra scrittura,
sibbene da ottime persone, come dice egli stesso, e la intenzione
sua nello scriverlo fu principalmente di far cosa grata ai
devoti. La materia è distribuita in tre parti. Nella prima si enumerano
le sette chiese ed altre delle principali, e si dà la indicazione
delle indulgenze che vi si fruiscono. Le chiese di Roma
sommavano anticamente a millecinquecentocinque, come ci fanno
sapere i papi San Silvestro e San Gregorio; ma furono poi la
più parte distrutte. Il Battisterio di San Giovanni in Laterano era
in origine, secondo alcuni, il bagno di Costantino. Accennasi la
donazione fatta da costui alla Chiesa. La descrizione delle basiliche
è piuttosto diffusa, e spesso minuto il ragguaglio delle reliquie
che vi si custodiscono. Per entro alla descrizione parecchie leggende
sacre. Nella seconda parte si dice delle stazioni, argomento
che molto stava a cuore ai pellegrini. Nella terza si parla di altre
chiese meno importanti e di monumenti profani, parecchi dei
quali sono designati con nomi insoliti, o forse travisati, per modo

che non sempre s'intende quali sieno veramente. Le terme sono
sempre chiamate cantine, e di quelle di Diocleziano sono nominati
autori Termanus e Dyoclecianus. La importanza principale l'opuscolo
la deriva dalle leggende profane di cui fa memoria, e che
si vede essere state conservate nella tradizione orale anche quando
erano già quasi sparite dagli scritti, e cadute nel dispregio dei
dotti. Per giunta alcune di esse vi appajono sott'altra forma di
quella che hanno nei Mirabilia. Del cavallo più comunemente
detto di Costantino narra che fu fatto in onore di un contadino
per nome Settimio Severo, vincitore del re che tra' piedi dello
stesso cavallo vedevasi effigiato (p. 14). Anche nel racconto inserito
nella Storia di Fioravante si parla di un contadino (V. cap.
XIII, p. 115-6). La famosa pigna di bronzo dorato fu portata dagli
spiriti maligni da Troja a Costantinopoli, e da Costantinopoli a
Roma, dove servì a chiudere il foro dello cupola del Pantheon,
finchè un santo pontefice non ordinò agli spiriti di trasportarla
in Vaticano (p. 19). Nella chiesa di San Pietro è l'altare su cui
celebrando la messa il papa Gregorio liberò l'anima di Trajano
dall'inferno (p. 25). Nella sfera d'oro che è in cima all'obelisco
vaticano sono rinchiuse le ceneri degl'imperatori Augusto e Tiberio
(p. 26-7). Romolo e Remo sono sepolti nella piramide che è
accosto alla porta di San Paolo (piramide di Cestio; v. cap. III,
p. 107-8). Essi fecero costruire il loro sepolcro a quel modo affinchè
non potessero andarvi sopra i cani; ma alcuni credono che
quivi riposi Cajo Cesare, come da una iscrizione è indicato
(p. 28-9, 49). Tra la chiesa di San Pietro e il Ponte Sant'Angelo
sorge il doner purck (castello del tuono, mole adriana). Lo fece
costruire un imperatore a cui era stato predetto che morrebbe di
fulmine. Egli usava ripararvi; ma un giorno essendovisi recato
mentre il cielo era sereno, fu colpito dal fulmine improvvisamente
ed ucciso (p. 29, 49). Anticamente, nel tempio che ora si chiama
Maria Rotonda, erano gl'idoli di tutti i paesi, disposti intorno a
Pantheon, idolo del mare, e a Diana, idolo della caccia. Quando
una provincia si ribellava, l'idolo suo voltava a questa le spalle.
Il tempio fu consacrato in onor della Vergine da San Gregorio
(p. 46-7). Visione di Augusto e leggenda di Ara Coeli. Nella sfera
d'oro che è in cima alla guglie, dinnanzi alla chiesa di Ara
Coeli (?), è sepolto Augusto (p. 51-2). Leggenda del sepolcro di
Nerone e della chiesa di Santa Maria del Popolo (p. 53). Anche
di un altro supposto sepolcro di Nerone è fatto ricordo (p. 62).
Presso all'arco di Tito, o nell'arco stesso, è murata la pietra su

cui stette la druda dell'imperatore, quando i Romani dovettero
procacciare sulla persona di lei il fuoco di cui abbisognavano
(p. 57). È questa la nota favola di Virgilio e della figliuola dell'imperatore,
la quale qui si trasforma di figliuola in druda. L'editore,
non avendo, come pare, cognizione della favola, cade qui
in uno strano errore, giacchè interpreta il pull del testo per
ampul, ampulla, mentre evidentemente non è se non una forma
antica del moderno Buhle. L'autore chiama spiegelpurck, o castello
dello specchio, il Colosseo, dove dice che si facevano i
giuochi, e dove era uno specchio in cui vedevasi tutto quanto si
faceva nel mondo (p. 57). Qui pare siensi confusi insieme il Colosseo
e la così detta Tor de' Specchi, la quale è la Tour del
Miraour di certi racconti francesi. L'autore nomina anche il
Wunderpurck (ibid.) senza che si possa intendere se con quel
nome egli voglia, come nelle versioni tedesche dei Mirabilia, indicare
il Colosseo, oppure alcun altro monumento cospicuo.



Capitolo III.



Pag. 86-9. — Un opuscolo del dott. Carlo Giambelli (Sulle falsificazioni
Anniane, breve saggio critico, Torino e Pinerolo, 1882)
mi fece accorto di cosa che m'era sfuggita, e cioè che il Giambullari
attinge quanto viene narrando di Noè dal trattatello dello
Pseudo Beroso, De his quae praecesserunt inundationem terrarum,
inserito da Annio da Viterbo nelle sue Antiquitates variae.
Intorno ad Annio da Viterbo e alle sue presunte scoperte di antiche
scritture s'è molto discusso, e chi pensò che facitore di
questo fosse egli stesso, e chi lo accusò solo di avere scambiate
per autentiche scritture manifestamente apocrife. Checchè sia di
ciò, certo è che la favola della venuta di Noè in Italia non fu
inventata da lui, giacchè essa si trova un gran pezzo innanzi nella
Graphia. Se poi l'Hescodius citato da questo sia tutt'uno con quel
falso Beroso non si può nè affermare nè negare.



Pag. 93-100. — Nell'anonimo frammento del poema francese di
Brut pubblicato da C. Hofmann e C. Vollmöller, la storia di
Romolo e Remo è narrata in modo assai romanzesco (Der Münchener
Brut, Halle a. S., 1877, v. 3817 e segg.). Proca ebbe due
figliuoli, Amulio e Numitore. Venuto a morte, egli vuole che l'uno
dei figliuoli abbia il regno, l'altro le ricchezze. Amulio rimette in
Numitore la scelta, e questi avendo anteposte le ricchezze al regno,
quegli si riman re. Ma il buon accordo non dura a lungo. Sospettando
voglia spogliarlo della signoria, Amulio sbandisce il fratello,

e i due figliuoli di lui Sergesto e Silvia tiene presso di sè
con animo di disfarsene, giacchè un indovino gli aveva annunziato
che da discendenti di Numitore gli sarebbero tolti il regno e la
vita. In fatti, dopo non molto, Amulio uccide Sergesto a tradimento
in un bosco, e Silvia costringe a farsi sacerdotessa di
Vesta. Un giorno, essendo andata ad attingere acqua pei bisogni
del tempio. Silvia si addormenta presso alla fonte, e nel sonno
ha una meravigliosa visione, oscuro presagio della futura grandezza
di chi deve nascere da lei. Giunge in quella un cavaliere,
il più valoroso nell'armi che vivesse a quel tempo, chiamato
Marte, figliuolo di Giove. Costui, colta la donzella nel sonno,
la stupra e la rende incinta. In capo di nove mesi nascono Romolo
e Remo; ma Amulio ordina che sieno gettati nel Tevere e
la madre fa sotterrare viva. Acca Larenzia, pe' suoi costumi detta
lupa, nutrisce ed alleva i gemelli, i quali, fatti grandi, e venuti
in nominanza, uccidono Amulio e fondano la città di Roma, popolata
principalmente di ladroni. A tal punto s'interrompe il
racconto e il poema. La storia di Romolo e Remo si narra anche
nell'olandese Leken Spiegel (l. I, c. 42-3; Werken uitgegeven
door de Vereeniging ter bevordering der oude nederlandsche
Letterkunde, Leida, 1844-8). I due gemelli sono salvati dalla lupa,
poi allevati da Acca Larenzia. Romolo fondò Roma dopo la morte
di Remo (non si dice come questi morisse), in un luogo ove sorgevano
già undici città. Roma ebbe molte porte e il suo muro
girava quarantadue miglia. Fu popolata di tutta la nobiltà d'Italia.
Sia qui notato che la leggenda di Romolo e Remo ne suscitò
qualcuna simile a sè nel medio evo. L'eroe di un poema romanzesco
francese, Guglielmo di Palermo, fu, da bambino, rubato da
un lupo manaro (loup-garou) e portato in una foresta vicino a
Roma, dove gli preparò un lettuccio nella sua tana, e per più
giorni lo nutrì, finchè un pastore, avendolo trovato, lo portò a
sua moglie, che lo allevò. Non manca uno zio, il quale, prima
del caso desiderava la morte del bambino (Guillaume de Palerne,
pubblicato dal Michelant per la Société des anciens textes
français, Parigi, 1876, v. 51-260, 342-61).



Pag. 104. — A proposito del parricidio, che macchia le origini
di Roma, e di altre uccisioni che poscia infamarono la città, si
legge nella Bible de Guiot de Provins (v. 743-56, ap. Barbazan
e Méon, Fabliaux etc.):



Des Romains n'est-il pas merveille

S'il sont fox et malicieux,



La terre le doit et li lieux:

Cil qui primes i assemblerent

La felonie i aporterent.

Romulus son frere i ociet,

Qui trop grant crualté i fist;

Et Julius Cesar i fu

Murtri, ice est bien séu.

Qui tot le mont avoit conquis:

Nus ne fu onques de son pris;

Et Neirons i ocist sa mere,

Et puis Seint Pol, enprès Saint Pere;

Et Saint Lorenz i fu rostiz.





Capitolo IV.



Pag. 111-3. — Sulle meraviglie del mondo nel medio evo scrisse
testè H. Omont, nella Bibliothèque de l'École des Chartes, v.
XLIII, 1882, p. 40-59. L'autore ripubblica corretto il trattatello
attribuito a Beda, ed altri sei, quattro latini o due greci, tutti
riguardanti le sette meraviglie.



Pag, 133. — Il Pantheon fu anche da taluno creduto un bagno.
V. Vincenzo Bonghini, Dell'origine di Firenze, in Discorsi varii,
ed. dei classici italiani, v. I, p. 453-4, n.



Pag. 136. — Tra gli edifizii maggiori di Roma io dimenticai
di ricordare il Settesoglio, del quale, come degli altri, si narrarono
meraviglie. Questo monumento ero il Settizonio, già ricordato
da Sparziano nella Vita di Settimio Severo; ma il nome di
Septizonium già nell'antichità si corruppe in Septizodium, Septidonium.
Più tardi si ebbe Septemsolium, Septem Solia, Septisolium.
Septa Solis, Sedes Solis, Septem Viae. Quest'ultima forma
si trova già nell'Anonimo Einsiedlense. Nel secolo XVI si trovano
anche i nomi di Schola Septem Sapientium, di Scuola di
Virgilio e di Sette Isole (V. Jordan, Topographie der Stadt
Rom im Alterthum, v. II, p. 511-2). I nomi di Schola Septem
Sapientium e di Scuola di Virgilio si debbono, parmi, alla tentata
connessione della storia del Dolopathos con uno dei più
cospicui monumenti della città. Nella Descriptio plenaria si dice:
«Septizonium fuit templum Solis et Lunae, ante quod fuit templum
Fortunae». Nella Graphia: «Arcus stillans post Septa
Solis»; ma più oltre; «Septisolium fuit templum Solis et Lunae».
In alcune recensioni più moderne dei Mirabilia si legge:
«Septisolium quod VII ordinibus columnarum subnixum fuit
templum Solis et Lunae, mirae pulcritudinis et altitudinis. Habebat
ordines columpnarum unum super alium, unde Ovidius:

regia solis erat sublimibus alta columnis» (V. Ulrichs, Codex
topographicus, p. 136). L'Anonimo Magliabechiano dice: «Ad
septem solia fuit templum omnium septem scientiarum, et posito
quod aliqui velint dicere templum Solis fuisse, vel domum Severi
Afri: sed derivatio sua est septem artium scilicet septem omnium
scientiarum: et sic creditur et dicitur et affirmatur per diaconum
Aquilegiensem». Il Petrarca scriveva in una epistola a Giovanni
Colonna: «Severi Aphri Septizonium, quam tu sedem Solis vocas,
sed meum nomen in historiis scriptum lego». Si distinse anche
un Septemsolium major da un Septemsolium minor. Ma la finzione
più curiosa circa le origini e le meraviglie del Settesoglio trovansi
nel Libro Imperiale, dove, narrata la venuta di Selvaggio
e di Lucida in Roma, si passa a dire come Lucida comperò i
terreni e le case che erano tra il Palazzo maggiore e il Colosseo,
e quelle disfatte, fece costruire uno hedifizio di maraviglioso
lavoro..... lo quale divenne bellissimo et alto, et fu chiamato
Septemsolia et dipoi el tempio del Sole et della Luna. Il libro
descrive prima, come abbiam veduto a suo luogo, il Palazzo maggiore
e il Colosseo, poi passa a descrivere nel seguente modo il
Settesoglio (lib. IV, Cod. della Nazionale di Firenze, II, IV, 281,
f. 52 v.). «Come fu fatto Septemsolia. Lo palazzo di Lucida et
di Selvaggio fu hedifichato fra questi confini, et era in questa
forma. La faccia dinanzi fu quaranta braccia largha, nel mezzo
della quale era una porta di metallo di maravigliosa grandezza.
Le mura erano due, l'uno inanzi all'altro et l'uno di lungi dall'altro
diece braccia. Lo muro di fuori fu alto venti braccia, et
lo secondo fu alto cento. Sopra lo muro di fuora fu fatto uno ordine
di alte et belle colonne, sopra delle quali erano fermate volte
et habitazioni trasportate in fuori, le quali volte si fermavano al
maggiore muro drento, et così andavano queste colonne di grado
in grado fino in sette ordini, et però si chiamò Septemsolia, cioè
sette habitazioni. Drento del secondo muro erano belle et magnifiche
habitazioni, gli usci delle quali rispondeano fralle dette colonne».
L'edifizio fu condotto a termine in un anno, tanto sollecitamente
vi fece Lucida lavorare d'attorno. Più oltre si narra
della venuta in Roma di certo Tabilio, messo di Archelao, padre
di Lucida. Prima di tornarsene in Tarsia, ond'è venuto, Tabilio
visita i monumenti di Roma, «il quale, vedendo sì bello et sì
ornato palazzo, molto si maravigliava come in sì poco tempo Lucida
aveva fatto tanto lavorare. Poi andò righuardando il Coliseo
e Palazzo maggiore, e il Tempio della Pace, et raghuardati tutti

li hedifizi di Roma dicie: Per certo tutto l'altro mondo non è
niente a rispetto di Roma». In un altro capitolo, dopo narrato
come Archelao e Numedia, genitori di Lucida, venissero ancora
essi in Roma per assistere alle rinnovate nozze di costei con Selvaggio
(Maximo), scopertosi figliuolo dell'imperatore Ellio, si dice
in qual modo Septemsolia diventasse il tempio del Sole e della
Luna (f. 63 r.). «Come fu edificato il tempio del Sole et della
Luna. Passato l'anno, Archelao et Numedia si voglono partire;
ma prima che partano fanno alli dii solenne sacrificio, poi domandano
allo imperadore di grazia che a memoria di tale ystoria si
debbi fare uno venerabile tempio, di che Ellio fu contento assai,
et di ciò si rimette in Maximo et Lucida, li quali ferono fare
tempio di quella loro habitazione di Septemsolia. Fornito lo tempio,
si levò quello filosofo d'Asia, il quale, quando vidde insieme
Maximo ed Lucida in Tarsia, disse che aveva veduto il sole et
la luna, et però disse: Signori, in rimembranza di sì belli donzelli
abbi nome questo tempio Tempio del Sole et della Luna, et
così fu fatto, imperò che fino durò l'idolatria sempre si adorò il
Sole et la Luna».



Pag. 147. — Anche l'Arciprete di Hita dice che Virgilio lastricò
il Tevere di rame. St. 256:



    Todo el suelo del rio do la cibdad de Roma

Tiberio agua cabdal que muchas aguas toma,

Fisole suelo de cobro, reluse mas que goma.





Pag. 148. — Abulfeda dice che la chiesa di San Pietro è lunga
seicento cubiti e larga altrettanto, e si diffonde a parlare della
magnificenza di essa. Géographie, traduzione di M. Reinaud,
Parigi, 1848, t. II, parte 1ª, p. 280-1. Egli cita Edrisi, ma nel
trattato di costui non si trova riscontro alle sue parole.



Pag. 149. — La favola degli stornelli apportatori di ulivi non
fu solamente connessa con Roma. Racconta il Mandeville nella
Relazione de' suoi viaggi che l'olio ond'erano alimentate le lampade
nella chiesa di Santa Caterina in Alessandria, si faceva con
olive recate una volta l'anno dai corvi, dalle cornacchie, dagli
stornelli e da altri uccelli.



Capitolo V.



Pag. 152. — Guillaume de Lorris dice nel Roman de la Rose,
parlando di una gemma che preserva da qualsiasi veleno, v. 81-2:







Ele vausist a un prodomme

Miex que trestous li ors de Romme.





Non solamente Roma si ebbe in concetto di ricchissima, com'era
più naturale, ma ancora tutta la Romania, in quanto ai stimava
partecipe delle sorti di Roma.



Car ne vausissent point pour l'or de Romenie

Perdre le demoisel qui tant ot baronnie,





si legge nel Bastars de Buillon, ed. di A. Scheler, Bruxelles,
1877, v. 3483-4.



Pag. 155. — Calendre narra nella sua Cronaca degli imperatori
come l'opulenza di Roma crescesse a dismisura dopo il ritorno
di Augusto e de' suoi dall'Egitto (Romanische Studien, v. III,
p. 114).



Molt aportent argent et or,

N'i a si povre n'ait tresor

D'or et de pierres precieuses,

De dras a oevres gracieuses,

Et si vos di que mainte genz

Les faisoient plus bien vaignenz

Por le lor dont ont convoitie

Qu'il ne firent por amistie.

Or est Rome molt anrichie,

Mes onques ne fu estanchie

D'avarice de covoitie.

Lors i ot an a la mitie

Mellor marchie qu'un n'et devant;

Ce voit an avenir sevant,

Li vilanis dit a sa rescosse:

Bons marchiez tret argent de borsse.

Molt fu Rome planteureuse

Et de viandes abondeuse,

De totes pars li biens acort,

N'i a celui ne tiegne cort,

Tant avoient richesce et bien.





Qui sarebbe da dire qualche cosa delle feste, dei giuochi e delle
pompe romane, della cui magnificenza si trova fatto ricordo abbastanza
frequente, ma che s'immaginano in tutto simili alle feste,
ai giuochi, alle pompe del medio evo. Valga come esempio il
seguente racconto del Libro Imperiale, dove si descrivono le
feste con cui furono solennizzate dai Romani le nuove nozze di

Selvaggio e di Lucida (cod. cit., f. 62 r. e v.). «Della gran festa
fatta per li Romani. Quando la novella fu sparsa per lo paese
et per le provincie li baroni da presso et da lungha venivano a
Roma per fare festa. Et li Romani tutti in comune fecero loro
brighate, et fecero coprire tutte le piazze et le mastre strade a
seta, et beato parea colui il quale poteva magior spese fare.
Quivi si vedevano infiniti balli di giovani et di donne in diversi
modi danzare. Vedeansi li giovani Romani et altre brighate rompere
loro aste et gittare bandiere di diversi colori. Li baroni facevano
loro giostre a due insieme, a quattro et a dieci. Quivi
facevano giuchi con charri, li quali erano coperti a seta, armati
di molte bandiere, et l'uno contro voltando le ruote verso l'altro,
et così spezzavano l'uno contro l'altro l'aste, et li huomini che
erano drento in quello muovere gittavano fuori infinite bandiere.
Apresso feciono in più luoghi bellissime fonti et condotti che
gittavano in aria buono et perfetto vino. Poi facevano correre
diversi pali. Apresso di rami coprivano le piazze come selve,
mettendovi d'ogni generazione cacciagione, cioè cinghiali, cervi,
lepri, et altre selvagge fiere, come sono orsi, leopardi, scimie et
pantere, et d'intorno andavano levrieri traendo le fiere delle selve,
et li huomini andavano d'attorno con l'arme facendo grandissime
grida. Li baroni, li chavalieri et le donne stavano alli balconi
per righuardare queste cose. Quivi si provavano li valenti giovani
nelle giostre, perchè combattevano per amore, andando per Roma
a uno, a due, a cinque, a dieci, a venti, siccome ferono poi li
cavalieri erranti di loro arte, li quali dalle legende di questa
storia presero forma. Altro giuocho era di elefanti con torri, nelle
quali stavano huomini contrafatti che andavano baciando donzelle.
Questi andavano per la terra, et tutti faccendo loro feste. Et molti
altri giuchi vi furono, li quali saria impossibile a rachontare.
Vedeansi le donne et li giovani danzare con tale allegrezza che
parea il paradiso aperto fosse; ma sopra tutti andava Lucida
danzando, ora nel modo grecho, ora nello ebraicho, ora nel modo
latino, perchè in tutti i modi era bene experta, et veramente pareva
uno sole, però che niente celava sua beltade. Vestiva di
diversi colori di porpore, che se n'era fornita a Vinegia, et la
madre n'aveva portati. Assai lungho saria a racontare la festa,
che saria incredibile, la quale durò sei mesi, cominciando il mese
di maggio». Feste e giuochi simili facevansi in Roma in occasione
dei trionfi, secondo è detto nel Dittamondo, l. II, c. 3, e veramente
usavano in tutta Italia nel XIV secolo. Più particolarmente

famose erano le feste del Monte Testaccio in Roma e le
feste del Mese di Maggio in Firenze (V. Manzi, Discorso sopra
gli spettacoli, le feste e il lusso degli Italiani nel secolo XIV,
Roma, 1818).



Pag. 160, n. 16. — Di un Monte Barbaro, nella cavità del
quale Virgilio trovò il libro di negromanzia di Chironte, parla
Bartolomeo Caracciolo nel c. XXXII delle suo Chroniche de la
inclita cità de Napole.



Pag. 171. — Anche l'arco di Trajano in Benevento ebbe nome
Porta Aurea.



Pag. 173. — Della opulenza di Augusto parecchi altri fanno
ricordo. Descrivendo la tenda di Morgana, Maria di Francia dice
nel Lai de Lanval, v. 81-6:



La Reïne Sémiramis

Quant ele eut unques plus avoir

Et plus poisçance et plus savoir;

No l'Emperère Octévian

N'esligascent le destre pan.





È noto che un imperatore Ottaviano di Roma comparisce nel
poema e nel romanzo in prosa di Florent et Othovien, di cui
sono versioni in parecchie lingue. Quest'Ottaviano nulla ha che
fare con l'antico; tuttavia pare che derivi da questo la grande
riputazione di ricchezza. Nel poema di Charles le Chauve, che
inedito si conserva nella Bibliothèque Nationale di Parigi, dicesi
di lui:



. . . puis fu empereur d'un nobile roion,

Li plus riche d'avoir qui fu en Pré-Noiron.

L'avoir Otavien nombrer ne séist-on,

De cel Otavien que riche clamoit-on

Etc.





Hist. litt. d. l. Fr., t. XXVI, p. 123.



Capitolo VI.



Pag. 193-4, n. 16. — Il poema di Guglielmo le Clerc, Les joies
Nostre Dame, fu pubblicato per intero nel v. III della Zeitschrift
für romanische Philologie.



Pag. 198. — Prima di Filippo Mouskes parla della statua di
Maometto l'autore dei primi cinque capitoli della così detta Cronaca
di Turpino, c. IV.







Pag. 209, n. 48. — V. anche intorno agli specchi magici
Warton, Hist. of the engl. poet., ed. dell'Hazlitt, v. II, p. 343-5,
e Du Méril, Mélanges archéologiques et littéraires, p. 470-1.



Pag. 213. — Nel secolo XIII c'era ancora chi lamentava la
distruzione della Salvatio. Il trovero tedesco Sigeher dice che se
l'impero avesse avuto ancora le sue statue il mondo non sarebbe
stato allora a così mal partito:



swelch vürste dem riche solte wesen dienerschaft,

des vilde mueste liuten

san, als der dem riche valschez herze truok.

het' Roemesch riche der bilde noch genuok,

der wart der werlde nie so not, so hiuten.





Von der Hagen, Minnesinger, v. II, p. 362, col. 1ª.



Capitolo VIII.



Pag. 248, n. 1. — Brunetto Latini dice nel Tesoretto:



Giulio Cesare maggiore,

    Lo primo Imperadore,

Già non campò da morte.





Anche il Boccaccio ebbe Giulio Cesare in conto di primo imperatore.
Nell'Amorosa Visione si legge:



Vedevavisi appresso quanto e quale

    Già fosse stato Cesare tenendo

    In prima in Roma offizio imperiale.





Pag. 251. — Delle lodi di Giulio Cesare si potrebbero empiere
molte pagine. Wace dice nel Roman de Brut, v. 3909-18:



Julius Cesar li vaillans,

Li fors, li pros, li conquerans,

Qui tant fist et tant faire pot,

Que tout le monde conquist et ot;

Onques nus hom, puis ne avant,

Que nous saçon, ne conquist tant.

César fu de Rome emperere,

Sages et pros et bon donère;

Pris ot de grant cavalerie

Et letrés fu, de gran clergie.









Nè minore encomio ne fa Heinrich von Weldeke nella sua Eneide,
v. 13183-93:



    Von dem kunne Rômuli

und von Ascânjô Jûif

wart ein hêre geboren

an allen tugenden ûs erkoren

under allen sînen mâgen,

die doch grôser êren phlàgen,

das was Jûljûs Cêsàr.

daz mach man sagen vor wâr,

daz er der werlde vil betwank.

ez wàre ze sagene al ze lank,

was er wunders worbte.





Pag. 255. — Il titolo di Flos mundi è quivi erroneamente attribuito
alla cronaca catalana, secondo avverte il Suchier in un
luogo del primo volume dei suoi Denkmäler provenzalischer
Literatur und Sprache, ma io credo che l'error mio sia stato
provocato da un errore del catalogo. Essa cronaca è in sostanza
tutt'uno con quella pubblicata dall'Amer sotto il titolo Compendi
historial de la Biblia, Barcellona, 1873. Il racconto romanzesco
della nascita di Giulio Cesare si trova, oltrechè in questa, al c. 83,
anche in una Bibbia guascona (o piuttosto una storia fatta sulla
Bibbia?) contenuta nel cod. A, f, 4 della Biblioteca di Ginevra. A
proposito del nome di Cesare leggesi nel Fiore di filosofi (testo
del Cappelli, p. 22-3): «Julio Cesare fu tagliato di corpo alla
madre, e perciò fue chiamato Cesare. E dicen uno filosofo che quegli
che nascono in quel modo sono più avventurati che l'altra gente».
Nelle Novelle antiche del Biagi (LXXXIII, p. 36) la favola è
trasportata, certamente per isbaglio, a Scipione l'Africano.



Pag. 257. — La letteratura popolare olandese possiede un curioso
libretto, intitolato De schoone historie van Julius Caesar
en de Romeynen, del quale non sarà qui fuor di luogo il dare
un cenno. Ne parla il Mone (Uebersicht der niederländischen
Volks-Literatur älterer Zeit, p. 85-6) che ne dà per disteso il
lunghissimo titolo. Egli non ne registra che una sola edizione,
che è quella stessa posseduta da me (Tot Gend, by J. Begyn, s.
a., in-8º, 80 pagg. a 2 col., in parte got., fig.), ma altre ce ne furono
certamente, giacchè questa reca nel frontispizio: Van nieuws
overzien en op vele plaetsen verbeterd. Fa da prefazione una
breve Vita di Giulio Cesare, storica nella sostanza, e nella quale
si dice che la susseguente narrazione è tratta, anzi tutto dai libri

dello stesso Cesare, poi ancora da vecchie scritture conservate in
chiostri e collegi. In una noterella è riportata la favola dell'estrazione
dal ventre materno: «Julius was gesneden uyt zyns Moeders
Lichaem naer haere dood, en daerom is hy Caesus genaemt,
dat is Gesneden, maer maermals noemde men hem
Caesar, en naer hem zyn alle Keyzers Caesars genaemt». Il
racconto comincia con la spedizione di Cesare nelle Gallie, e più
particolarmente nella Gallia Belgica, così denominata dalla città
di Belgis, fondata da Bavo, fratello di Priamo. Si narrano per
disteso le guerre ivi combattute. Prendono parte all'azione un
Ursarius e un Andromadas, re entrambi dei Belgi, ed altri personaggi
favolosi. Segue la spedizione di Giulio Cesare in Bretagna,
poi si narrano le altre imprese compiute in Gallia, il ritorno in
Roma, la morte. Si aggiunge un compendio della storia posteriore,
più particolarmente del Belgio, e un cenno circa la diffusione della
fede in questa provincia. Chiude il racconto una notizia delle città
belgiche principali. Qui a piè di pagina è un'avvertenza che dice
doversi il libro usare per l'insegnamento nelle scuole: «Deze
Historie van Julius Caesar zal tot onderwys der Jongheyd mogen
herdrukt en in de Schoolen geleert worden. F. J. Malfroid.
Kanonik der Kathedrale Kerke van S. Baefs, Boekkeurd.».
Da ultimo è una breve descrizione dei Paesi Bassi e dei costumi
dei loro abitanti. Altre storie e leggende nazionali potrebbero essere
ricordate. Vincenzo, vescovo di Cracovia (m. nel 1223) racconta
nella Cronaca (ap. Bielowsky, Monumenta Poloniae, t. II)
che il figlio del secondo Lescek vinse Giulio Cesare in tre battaglie.
Questi diede al vincitore la propria sorella Giulia in isposa,
la quale edificò due città, Julius e Julia. Da tali nozze nacque un
figliuolo che ebbe nome Pompilio. Giulia fu poi ripudiata, ma
Pompilio succedette al padre nel dominio.



Pag. 265-6. — Parlando della città di Astronomia, Onorio Augustodunense
dice nel suo trattato De animae exilio et patria:
«In hac Julius computum explicat, per quem annos saeculi per
seriem Regum enumerat» (ap. Pez, Thes. anecd. noviss., t. II,
parte 1ª, col. 231). In un poema francese del computo, opera di
un Rauf de Linhom, conservato in un manoscritto di Glasgov,
si dice del mese di Febbrajo:



Ore fet ben a demander

Pur quai l'em fist amenusier

Plus fevrer que un autre mois;

Pur la noblie de deus rois



La reson vous [en] voil mustrer:

Car chescun an, en fevrier

Li Bugres et li mescreans

Ové leur femmes, of (sic) leur enfans

A Belzebub e à Pluton

Fesoi[e]nt sacrifice et doun;

Et pur le fet que firent cil

Fust fevrer tenu plus vil

Et de jours amenuser (sic)

Car trop i avoit le maufee.





Vi si dà anche l'etimologia del nome delle calende:



Jadis solai[e]nt la gent

De Romme [tot] communement

En chescun mois le jour premier

Partot gran feste celebrer,

Et chescun autre escrivoit

Ke acun (sic) don que à lui fesoit

Ke bon eür Deu lur donast

Tant com cel mois durast;

Et cel jour, pour si grant bounté,

Jour de Kalendes fust nomé,

Car ceo mot en gru kalon

En romauntz est à dire bon.





(Paul Meyer, Deuxième rapport sur une mission littéraire en
Angleterre et en Écosse, Archives des missions scientifiques et
littéraires, 2ª serie, v. IV, p. 161-2). — Il medio evo conosceva
commentarii De bello gallico e De bello civili; ma molti ignoravano
che fossero quegli stessi composti da Giulio Cesare, e li
attribuivano a Giulio Celso, che in luogo di Giulio Cesare si
trova spesso citato (v. Hortis, Studj sulle opere latine del Boccaccio,
p. 413-4).



Pag. 271. — Oltre a Siviglia, Giulio Cesare avrebbe fondato in
Ispagna le città di Toledo, Segovia e Saragozza (V. la citata Cronaca
catalana pubblicata dall'Amer, c. 83). Il Wesemann, in uno
scritto intitolato Caesarfabeln des Mittelalters, Löwenberg in
Islesia, 1879 (Progr.), distribuisce le leggende nate in Germania
intorno a Giulio Cesare in tre classi; la prima, riguardante le
città di cui Giulio Cesare è supposto fondatore; la seconda, riguardante
gli ordinamenti introdotti da lui; la terza, riguardante
pretese discendenze da commilitoni suoi. Egli parla più particolarmente
(p. 727) delle leggende della prima classe; le città principali

che si dissero fondate da Giulio Cesare sono Jülich, Merseburg,
Lebusa, Magdeburg, Jülin, Wolgast, Deutz, Lüneburg,
Harzburg.



Pag. 278. — Alle altre strane favole intorno alla uccisione di
Giulio Cesare può essere aggiunta anche la seguente. In un luogo
della Chanson de Roland del cod. Marciano CIV, 7, 4 (f. 78 v.)
la morte di Cesare è da Carlo Magno imputata agli antenati di
Gano, tutti traditori:



Ses antesur firent ingresme fellune,

E fellunie tutor ave in costume.

In Capitoille de Rome ço 'n fe une:

Iullio Çesar onçient il per ordre;

Puis ont il malvas sepolture,

Chi in fogo ardent et angosas mis fure.





Pag. 295. — Abulfeda ricorda l'obelisco vaticano, ma non dice
che servisse di sepoltura a Cesare. Ecco le sue parole, nella versione
citata (t. II, parte 1ª, p. 281): «Hors de l'église (de St.
Pierre), à un des coins, il y a une grande colonne placée sur
quatre assises de bronze; ces assises sont carrées et chacime de
leurs faces a douze condées. La colonne diminue en s'élevant; au
sommet est une autre colonne de bronze, surmontée d'une colonne
d'or d'environ une brasse de diamètre, et qui lance des éclairs et
des rayons de lumière. On aperçoit la boule à douze milles de
distance, et elle indique la place de l'église».



Pag. 296. — Alano de Insulis dice nel Liber Parabularum, c. I:



Omnia Caesar erat, sed gloria Caesaris esse

Deslit, et tumulus vix erat octo pedum.





Pag. 298-9. — Alla storiella narrata da Giovanni Fordun trovo
un riscontro nel Roman de Brut di Wace, dove è detto (v. 4289-310)
che Giulio Cesare fece costruire sulla costa di Francia una
torre, e vi raccolse i suoi tesori, e vi albergò per più sicurezza.



Pag. 300. — Di Cesario, figliuolo di Giulio Cesare e di Cleopatra,
narrano Dione Cassio, Hist. rom., XLVII, 31, e Plutarco,
Caes., 49.



Capitolo IX.



Pag. 321. — Alla leggenda dell'altare eretto da Augusto al
primogenito di Dio può far riscontro quanto un'altra leggenda

racconta di Dionigi, detto poscia Areopagita, il quale, mosso da
un interno avvertimento, eresse un altare Deo ignoto, e fu più
tardi convertito da San Paolo. Tale leggenda narrasi già negli
Atti degli Apostoli. V. gli Acta Sanctorum, t. IV di Ottobre,
p. 696-855.



Pag. 325. — Oltre il Tempio della Pace, Guillaume le Clerc
ricorda un altro edifizio sontuoso che diede segno della nascita
del Redentore (Les joies Nostre Dame, v. 155-66, 472-8):



Un mult riche paleis volsu,

Le greignor, qu'unkes veist home,

Aveit en la cité de Rome.

Cil qui le fist fu bon mestre.

Plus i aveit de mil fenestres,

Veire, si jeo l'osoe dire,

Mien escient plus de dous mire;

Tutes de quivre e de metal,

Chescun en son dreit fenestral.

Overtes estaient le jur

E closes en la tenebrur.

. . . . . . . . . . . .

E les fenestres del pales,

Qui al vespre fermees furent,

Contre la mie nuit s'esmurent,

Lur barres a force rumpirent;

Tel noise e tel bateiz firent,

Que de la pour s'enfueient

Tut cil qui la tumulte oeient.





Forse quest'edifizio con più di duemila finestre è il Colosseo. Ad
ogni modo il prodigio qui ricordato appartiene alla leggenda di
Giulio Cesare.



Pag. 326, n. 55. — Thelesin annunzia la venuta di Cristo anche
nel Roman de Brut di Wace, v. 4972-89.



Capitolo X.



Pag. 338. — Il Galvani parla abbastanza a lungo della leggenda
della rana in una lezione Sopra un luogo del Dittamondo
di Fazio degli Uberti, Lezioni accademiche, Modena, 1839-40,
v. II, p. 109-26. Toccato di alcuni luoghi di storici antichi che
possono aver dato la prima idea della favola, egli riporta un passo
di Aldrovando (De quadrup. Digit. Ovip., l. I) dove si dice della
possibilità che rospi si generino nel corpo dell'uomo, e reca testimonianze
d'altri scrittori in proposito; poscia cita la cronica di

Amaretto Monelli, dove la leggenda è ricordata, e riporta un sonetto
sino allora inedito di Cino da Pistoja (?) il quale comincia:



Come li Saggi di Neron crudele

    Ingravidare il fero d'una rana.





Ricorda inoltre che della favola è fatto pur cenno nell'Anatomia
sopra la Zucca del Doni, preposta alla edizione che di questa si
fece in Venezia nel 1592, e opera di Jeronimo Gioannini Capugnano.
I documenti più antichi, dove la leggenda trovasi primamente
narrata o accennata, gli rimasero ignoti.



Pag. 349. — Nerone comparisce anche in un altro mistero
francese: Le Mystère de Monseigneur Saint-Pierre et Saint-Paul,
contenant plusieurs autres vies, martires et conversions
de Saints, comme de Saint-Étienne, Saint-Clément, Saint-Lin,
Clete, avec plusieurs grands Miracles faits par l'intercession des
dits Saints, et la Mort de Simon Magus avec la perverse vie
et mauvaise fin de l'Empéreur Néron, comment il fit mourir
sa mère, et comment il mourit piteusement.



Pag. 352. — Nel Dialogus creaturarum, 87, si legge: «Avari
in inferno bibunt aurum liquefactum. Unde refert quidam philosophus,
quod Nero imperator visus est in auro liquefacto se apud
inferos balneare, et cum vidisset cuneum advocatorum, dixit iis:
venite, venale genus hominum, et mecum hic balneamini, quia
vobis partem optimam reservavi».



Pag. 356. — Filippo di Thaun pare che alluda a Nerone diavolo,
anzi padre dei diavoli, quando dice nel Bestiaire:



La nuit unt poesté de traveiler malfé,

Ke il sunt fiz Noirun, que nus nier apelum.





Non di rado nei poemi francesi i Saraceni sono chiamati la geste
Noiron, a quel modo che sono anche detti la geste Mahon.



Pag. 358. — Se per l'Anticristo dell'Apocalissi debba intendersi
Nerone fu molto disputato in questi ultimi tempi; ma l'opinione
di coloro che lo affermano sembra essere la più fondata. Scopertamente
quale Anticristo apparisce Nerone nell'Ascensio Isaiae,
nel Carmen apologeticum di Commodiano, e nel commento che
fece dell'Apocalissi Vittorio di Pittavio. Lattanzio (De mortibus
persecutorum, II) dice che, secondo la insensata credenza di alcuni,
Nerone doveva precedere l'Anticristo. V. inoltre Sulpizio

Severo, Dialogus de virtute S. Martini, l. II, Historia sacra,
III, 30; San Gerolamo, In Danielem, XI, 30; Sant'Agostino, De
civitate Dei, XX, 19. Nel secolo XIV, Giovanni di Parigi, domenicano,
sente ancora il bisogno di negare che l'Anticristo possa
essere Nerone.







Aggiunte e correzioni al volume II.




Capitolo XIII.



Pag. 73. — Nell'ultima parte dello scritto più volte citato, comparsa
quando più che la metà dei fogli del presente volume era
già stata tirata, il Coen ammette ancora egli che la leggenda
complessa di Costantino siasi formata in Italia (v. Arch. d. Soc.
rom. di St. pat., v. V, p. 525-31). Ricercando inoltre nelle varie
leggende di Sant'Elena e di Costantino la parte di verità storica
che vi può essere nascosta, egli viene a queste conclusioni, le
quali, di lor natura, non possono essere se non ipotetiche (p. 512):
Patria di Elena fu Drepano; Elena fu un'albergatrice; Elena non
fu moglie legittima di Costantino. Da una Dichiarazione dello
stesso Coen vengo a sapere aver intrattando l'Heydenreich illustrato
ancor egli la leggenda del Libellus con uno scritto intitolato:
Der Libellus de Constantino Magno eiusque matre Helena
und die übrigen Berichte über Constantins des Grossen Geburt
und Jugend, nell'Archiv für Litteraturgeschichte, v. X, 1881.



Pag. 77-9, n. 53. — La favola qui indicata già si trova in Simeone
Metafraste. Non in tutte le leggende di Santa Caterina
Massenzio è signore di Alessandria, dove, per diritto, avrebbe dovuto
regnare la santa, figliuola dell'immaginario re Costo. Giacomo
da Voragine dice senz'altro: «Cum autem Maxentius imperator
omnes tam divites quam pauperes ad Alexandriam convocaret, ut
ydolis immolarent, etc.». Hermann von Fritslar dice che, avendo
intrapresa una grande spedizione, Massenzio capitò nel paese di
Santa Caterina (Das Heiligenleben, ed. Pfeiffer, p. 253). Secondo
una leggenda tedesca in versi (XIII-XIV secolo), pubblicata dal
Lambel, la inimicizia tra Costantino e Massenzio nasce di cagion
religiosa. Massenzio, adoratore degl'idoli, prende a odiare Costantino,
il quale è grande fautore dei cristiani e cristiano egli stesso.
I due rivali si muovono guerra. Vinto sotto Roma, Massenzio ripara

in Alessandria, dove promulga l'empio suo editto (v. 616-712,
nella Germania del Pfeiffer, v. VIII, parte 2ª). Secondo una
leggenda francese di un codice della Bibliothèque de l'Arsenal in
Parigi, e una leggenda metrica in dialetto veronese, pubblicata dal
Mussafia, Massenzio, imperatore di Roma, s'innamora di Caterina
per fama, e la manda a chiedere in isposa al re Costo. Si reca
poscia egli stesso in Alessandria, e vi bandisce una gran corte, e
impone a tutti di adorare gli idoli (Zur Katherinenlegende,
Sitzungsb. d. k. Akad. de Wiss. in Wien. phil.-hist. Cl.,
v. LXXV, 1873, p. 257-8, 264). Tra le Rime genovesi della fine
del secolo XIII e del principio del XIV, pubblicate dal Lagomaggiore
(Archivio glottologico italiano, v. II) è un componimento
(il XII) intitolato De sancta Kathelina virgine. Un grande imperator
de Roma, del quale si tace il nome, vuol fare sposare
Santa Caterina a un suo figliuolo, ma egli non ha che fare,
sembra, con Massenzio, di cui si dice più oltre:



un gran Maxem imperaor

enn Alexandria era alantor,





e che ordina al popolo di sacrificare agl'idoli, secondo il solito.
In una Lauda pubblicata da Telesforo Bini (Rime e prose del
buon secolo della lingua, Lucca, 1852, p. 81), si fa Massenzio
innamorato della Santa, poi, non avendo potuto ottenere quanto
desiderava, invelenito contro di lei:



  Sai che Massenzio crudo,

Vergine d'alto stato

Ch'era di pace nudo

Con pensier maculato,

Essendo vulnerato

Di te, donna gentile,

Dalla sua mente vile

Mostrò la gran rapina.



  E quando vide poi,

Vergine immaculata,

Che gli onest'atti tuoi

Dimostrava infiammata

Di Jesu Innamorata

L'amore e falso segno

Rivolse in gran disdegno

Per farti esser tapina.





La leggenda pubblicata dal Zambrini (Collezione di leggende inedite

scritte nel buon secolo della lingua, Bologna, 1855, v. II,
p. 141-52) non è se non una versione scorciata del racconto del
Voragine. Gioverà qui di avvertire che la leggenda di Santa
Caterina di Alessandria è tutta immaginaria. Nel IX secolo
alcuni cristiani d'Arabia trovarono, dicesi, sul Monte Sinai, il
corpo incorrotto di una fanciulla, e, a parer loro di una martire,
cui diedero, di proprio capo, il nome di Caterina, che tanto
vale quanto immacolata. Più tardi fu inventato il re Costo e
tutto il rimanente. I Latini ebbero dai Greci, nell'XI secolo, la
leggenda, la quale diede argomento di non brevi dispute agl'istoriografi.
Durante tutto il medio evo il santuario della supposta
martire sul Sinai fu uno dei più celebri e dei più frequentati dai
pellegrini (V. il Viaggio al Monte Sinai di Simone Sigoli).



Pag. 93. — Rileggendo un passo dell'Apocalissi mi si fa manifesta
la origine e la significazione dell'allegoria del drago incatenato
nelle viscere della terra da San Silvestro. Nel c. XX
dell'Apocalissi sono i tre versetti seguenti:



1º Et vidi Angelum descendentem de coelo, habentem clavem
abyssi, et catenam magnam in manu sua.



2º Et apprehendit draconem, serpentem antiquum, qui est
diabolus, et satanas, et ligavit eum per annos mille.



3º Et misit eum in abyssum, et clausit, et signavit super illum
ut non seducat amplius gentes donec consummentur mille
anni: et post haec oportet illum solvi modico tempore.



La leggenda non fa dunque se non sostituire il pontefice all'angelo.
Tale sostituzione non era fatta a capriccio, giacchè con
la conversione di Costantino, e col trionfo della Chiesa, procacciato
appunto da San Silvestro, si poteva credere veramente che
fosse cominciato il millenio della prigionia di Satana e della felicità
del gregge di Cristo sopra la terra. Quella tra le non poche
versioni e redazioni della leggenda di San Silvestro dove il drago
assume più risolutamente qualità di demonio, e dove è più intero
conservato il concetto dell'Apocalissi, parmi sia la italiana pubblicata
da Michele Melga (Storia di S. Silvestro, Napoli, 1859),
dove San Pietro dice, tra l'altre cose, a S. Silvestro: «Incontanente
che tu, Silvestro, giungnerai allo dragone, e tu dirai cotali
parole: Jesu Cristo, nato della Vergine per virtù dello Spirito
Santo, el quale fu crocifisso e sopellito, e risucitò dalla morte; el
quale andò in cielo, e siede dalla mano dritta del suo padre; el
quale verrà nella fine del mondo a giudicare e giusti e pecatori,
sì ti manda comandando, Settanas, el quale abita in questa cava,

sì debbi espellere di qui alla fine del mondo, e non debbii nuocere
a persona».



Pag. 94-6, n. 98. — Secondo tradizioni napoletane Costantino
andò a Napoli in compagnia di San Silvestro, vi stette circa un
anno, e vi edificò sette chiese, che furono le sette prime parocchie,
e poi alcune altre ancora.



Capitolo XV.



Pag. 181-2, n. 58. — Scems Ed-din Abu Abdallah di Damasco,
il quale fiorì nella seconda metà del secolo XIII, annovera Tolomeo
fra i re saggi e possenti che tracciarono le divisioni dei
climi. A. F. Mehren, Manuel de la cosmographie du moyen
âge, Copenhagen, 1874, p. 14.



Capitolo XVII.



Pag. 290. — Nel c. 125 della già più volte citata Cronaca catalana
si applica a Nerone ed a Seneca una storiella assai diffusa,
e che di molti in molti diversi libri si trova narrata. Nerone
promette a tre suoi cavalieri di farli regnare dopo di lui se rispondono
a tre quesiti ch'egli proporrà loro; se non rispondono li
farà morire. I tre quesiti sono: Que fa deu al cel? Quantes jornades
va lo sol en un dia? La mia persona quant val? Aspettando
la risposta, Nerone fa custodire i tre cavalieri in un palazzo.
Seneca, il quale si trova in Ispagna, viene a risapere per
astrologia tutto il fatto; va a Roma, e suggerisce ai cavalieri le
risposte, le quali appagano l'imperatore. Costui conosce da ultimo
Seneca, e lo riceve nella sua grazia.



Capitolo XVIII.



Pag. 351, n. 41. — L'imperatore Mallios Torquator trova spiegazione
in una Vita latina di Boezio, pubblicata dall'Obbarius innanzi
alla sua edizione del De Consolatione philosophiae. In un
luogo di essa è detto: Boetius iste de familia fuit Torquati
Mallii nobilissimi viri. L'autore del poema provenzale intese per
familia la servitù, e un uomo di grand'affare, come Boezio, non
poteva essere a' servigi d'altri che di un re, o di un imperatore.
Hofmann, Ueber die Quellen der aeltesten provenzalischen Gedichtes,
Sitzungsb. d. k. bayer. Akad. d. Wiss., 1870, v. II,
p. 175-6.



Capitolo XXI.



Pag. 466. — Secondo una leggenda riportata da Mattia di

Edessa Goffredo di Buglione avrebbe posseduto la spada di Vespasiano.



Capitolo XXII.



Pag. 476-7. — Il ch. Dott. F. Novati mi fa avvertito che i due
versi: Roma diu titubans ecc., dati da me come anonimi, fanno
invece parte, secondo risulta dal cod. Marciano Z, L, CCV
(sec. XIV; v. Valentinelli, Bibl. manusc., v. II, p. 7) di un
carme del celebre poeta inglese Galfredo di Vinsauf, o di Vinosalvo
(XIII sec.), intitolato: Vaticinium de Italia per Federicum II
evertenda. Essi trovansi inoltre, con alcuna variante, nel codice
Chigiano E, VI, 80 (sec. XIV) contenente la raccolta delle lettere
scritte da Pier della Vigna in nome di Federico II. Quivi si hanno
i due brevi componimenti che seguono.



Litera missa pape per imperatorem Fredericum.



Roma diu titulans, longis erroribus aucta

    Corruet et mundi desinet esse caput.

Fata dicunt stelleque monstrant aviumque volatus,

    Tociusque subito malleus orbis ero.





Responsiva pape Frederico.



Nitis in cassum navem submergere Petri,

    Fluctuat set numquam mergitur illa navis.

Fata silent stelleque tacent aviumque volatus,

    Solius est proprium scire fata dei.

Fama refert, scriptura docet per acta(?) locuta,

    Est tibi vita brevis, pena perennis erit.





Questi versi hanno interesse anche per la leggenda che veniva
tramutando Federico II in Anticristo, o in riformatore della Chiesa.



FINE DEL SECONDO VOLUME E DELL'OPERA.







Indice analitico delle materie.





Il numero romano indica il volume, l'arabico la pagina, e vale tanto
per il testo, quanto per le note.



Abgaro, I, 387-9.



Absburgo. Casa d', I, 30-1.



Acquedotti in Roma, I, 140.



Adriano, I, 240, 385; II, 3, 35,
43-5, 76, 455.



Agbaro, v. Abgaro.



Agnese (S.), leggenda di, II,
402-3.



Albero Secco, II, 107, 491-6,
500, 502, 503.



Albeston, I, 145.



Albino Scolare, suoi Collectanea,
I, 62.



Alessandro Magno, I, 214-8;
II, 177, 186, 517-48.



Alessandro Severo, II, 75-6.



Amore (Cupido), II, 373, 374,
385-6.



Anguillari (famiglia), I, 30.



Anonimo di Einsiedeln, I, 59.



Anonimo Magliabechiano, I,
63-71.



Antichità ritrovate, I, 17-8.



Anticristo, II, 181, 490, 501,
502, 503, 516, 523, 545, 549,
557, 587; — a capo degli dei
del paganesimo 377-8; — non
può nascere tanto che sussiste
l'impero romano, 469; — sua
venuta alla fine del mondo,
478, 479, 480, 481, 482, 486,
488-9, 499; — Credenze intorno
ad esso, 482-4.



Antonino Pio, II, 76, 455.



Antonio, I, 282-3.



Apollo, II, 373, 374, 377, 378,
380.



Aquila imperiale, II, 453-5.



Aquisgrana, I, 18.



Ara Coeli, leggenda di, I, 309-18,
319-21, 323; II, 566, 579-80.



Arato, II, 167.



Arca di Noè, monumento in
Roma così chiamato, I, 85-6.



Archelao, I, 377, 392.



Archimede, II, 167.



Arco della Pietà, II, 24-5, 31,
36-7.



Arco di Portogallo, I, 159-60.



Arco di Tito, I, 400, 566-7.



Arco di Trajano in Benevento,
II, 574.



Arena di Verona, I, 128.



Arezzo, I, 26.



Aristippo, II, 190.



Aristotile, II, 165, 166, 167,
179, 181, 183, 184, 185, 186,
189, 191, 192, 194, 210, 213-4,
223, 224, 299.



Attila, I, 221-2, 271; II, 466.



Augaro, v. Abgaro.



Augusto, v. Ottaviano Augusto.



Aureliano, II, 42.



Ausonio, II, 270.





Bacco, II, 373.



Barbari, danni che recarono a
Roma, I, 44.



Basilio (S.), II, 136-7, 141, 143,
144, 147, 148, 397.







Benedetto canonico, suo Liber
politicus, I, 62.



Biblioteche nel medio evo, II,
161-2.



Bizanzio, V. Costantinopoli.



Bocca della Verità, II, 139-40.



Boezio, II, 167, 183, 189, 262,
586; — sua celebrità nel medio
evo, 322-5; — riputazione onde
godeva il trattato De Consolatione
philosophiae, 325-7; — autori
che vi lavorarono d'attorno,
327-8; — imitatori di
esso, 329; — leggenda che fa
di B. un dottore della Chiesa
e un santo, 330-9; — opere
teologiche a lui attribuite,
337-40; — origine della leggenda,
340-50; — se B. sia
morto martire, 332-4; — se
sia stato cristiano, 335-7: — spirito
del trattato De Cons.
ph., 336-7; — luogo ove B.
fu sepolto, 343-6; — iscrizione
sul suo sepolcro, 345-7; — congettura
del Jourdain circa
l'origine della leggenda, 349-50; — la
leggenda nei documenti
più antichi, 350-2; — varianti
e particolarità di essa, 352-9; — luogo
ove B. fu relegato ed
ucciso, 352-4; — sepolcro di
B., 353, 354; — morte, 354-5; — Elpidia,
sua moglie, 356; — B.
monaco, 356-7; — miracoli
da lui operati, 357-8; — suoi
studii e suo sapere,
358-9.



Bologna, origine di, I, 28.



Brescia, origine di, I, 28.



Bruto, I, 276, 277, 282, 299-300.





Cadmo, II, 305.



Caifas, I, 377.



Calende, I, 266; II, 578.



Caligola, I, 238, 454.



Calpurnio, II, 178.



Camese, figlio di Nembrot, I,
85, 86, 87-8.



Campidoglio, I, 184-8, 201-2,
204, 280, 284-5, 324, 378; — in
Firenze, 268-9.



Campo Marzio, I, 46.



Capitolino (clivo), I, 77.



Capys, I, 272-3.



Carlo Magno, I, 6, 13, 20, 31,
240, 275-6; II, 262, 365, 373,
424, 427, 465, 466, 467; — imperatore
romano, 428, 434,
453; — suo ritorno alla fine
dei tempi, 500-1.



Carlo V, suo ritorno alla fine
dei tempi, II, 504-5.



Caronte, II, 375, 378.



Cassio, I, 276, 277, 299-300.



Castellum Crescentii, v. Castel
Sant'Angelo.



Castel Sant'Angelo, I, 134,
179-80. V. Mausoleo d'Adriano.



Caterina (S.), II, 77-9, 571,
583-5.



Catilina, I, 266-71.



Catone il Censore, II, 270.



Catone Uticense, II, 183; — sua
grande riputazione di virtù e
di saggezza, 268; — citato 269; — suo
valore guerriero, 270; — distici
a lui attribuiti, 270-4; — sua
rivalità con Cesare,
271-2, 275; — favola di Cathonet
suo figliuolo, 274-5; — sua
morte, 275-6; — C. e
Dante, 276-8.



Cavalli marmorei, I, 141-3.



Cavalli varii, I, 143-5.



Cavallino Giovanni, sua Polistoria,
I, 72-7.



Cavallo di Costantino, II, 111-17,
566.



Celio, I, 77.



Cencio Camerario, suo libro de'
censi, I, 62.



Centauri, II, 374.



Cerbero, II, 374, 375, 377.



Cerere, II, 371.



Cesare, v. Giulio Cesare.



Cesario, figlio di G. Cesare, I,
300; II, 579.



Cesario, padre di G. Cesare, I,
301.



Cesi (famiglia), I, 30.



Chiesa cristiana, che cosa mutuasse
da Roma, II, 418.



Chiodi di Cristo, II, 459-65.







Chiusi, più antica di Roma,
I, 28.



Cibele, II, 381.



Cicerone, I, 267; II, 157, 164,
166, 167, 171, 178, 183, 189,
190, 194, 254, 270; — sue dottrine
non repugnanti al cristianesimo,
259-60; — suo libro
De officiis imitato da Sant'Ambrogio,
260; — C. e San Gerolamo,
260-2; — maestro di
retorica e principe degli oratori,
261-2, 263-5; — cristiano
e salvo, 262-3; — gran filosofo,
265-6; — diverso da
Tullio, 266; — fonte di C.,
267; — figliuola di C., 268.



Cimelii romani, I, 155-6.



Circo Massimo, I, 135-6.



Città che si vantano più antiche
di Roma, I, 27-8.



Claudiano, II, 186, 192.



Claudio, I, 240, 372, 375; II,
180, 454, 548.



Clenodia, V. Insegne imperiali.



Cleopatra, I, 249, 300, 328.



Cola di Rienzo, I, 51-2.



Coliseo, V. Colosseo.



Colonna Antonina, I, 51, 145-6.



Colonne di Salomone, I, 145.



Colonnesi (famiglia), I, 29.



Colosseo, I, 116-8, 191, 192-3;
II, 567; — guasti cui andò
soggetto, I, 118-20; — sue
meraviglie 122-8; — creduto
tempio del Sole, 122-4; — creduto
opera di Virgilio, 125; — confuso
con la Mole Adriana,
125.



Colosso di Nerone, I, 120-2.



Commodo, II, 425.



Comuni italiani, loro origine,
I, 21.



Conti di Pola, I, 29.



Conti (famiglia), I, 30.



Cornelio Nepote, II, 182.



Corona ferrea, II, 459.



Corone imperiali, II, 457-9.



Cosroe, cielo artifiziato da lui
costruito, I, 128.



Costantino Magno, I, 234; II,
455, 459, 460, 463, 464, 466,
565, 583; — ragioni della sua
leggenda, 46; — stimato santo,
47; — sua spada, 47; — edifici
da lui costruiti, 47-8; — sua
nascita e suoi primi casi,
48, 52-4, 57-61, 64-73; — sua
conversione, 73-91, 138; — sue
monete, 77; — leggenda del
labaro, 76-80; — C. lebbroso,
80, 81, 82, 84, 85; — suo battesimo,
82, 85, 86-90; fonda
Costantinopoli, 83, 87-86, 98-104; — benefica
la Chiesa, 94-6; — chiese
che si dicono da lui
edificate, 94-6; — donazione
da lui fatta alla Chiesa, 96-8; — leggenda
di Licurgo a lui
riferita, 105-6; — storia romanzesca
del suo matrimonio
106-8; — ingannato dalla moglie,
108-10: — altre leggende
varie in cui egli è impegnato,
118-9; — sua morte, 119; — suo
nome esecrato, 119-20.



Costantinopoli, II, 87-8, 98-104,
415, 416.



Costanzo Cloro, II, 48, 53, 54,
55, 56, 57, 58, 60, 61, 64, 65,
66, 67, 69, 71; — leggenda
intorno alla sua nascita, 48-51;
confuso con Costanzo II, 50; — sua
sepoltura, 51-2.



Costanzo II, II, 137, 138, 139.



Cilasso, I, 352; II, 425.



Cristianesimo annunziato, I,
327-8; — presentito fra i pagani,
II, 412-3. V. Pagani.



Cupido, v. Amore.





Danae, II, 175.



Danaidi, II, 375.



Decio, I, 239, 455.



Dedalo ed Icaro, II, 304, 305,
310.



Democrito, II, 167.



Demostene, II, 264, 265.



Descriptio plenaria totius urbis,
I, 63.



Diana, II, 371, 376-7, 396.



Didone, II, 304.



Dieci tribù d'Israele esigliate, II,
544-8.







Dignità romane ambite, I, 13.



Diocleziano, I, 228-9, 239, 241-2;
II, 53, 66, 455, 459.



Diodoro Siculo, II, 167.



Diogene, II, 167, 180, 190.



Dionigi Areopagita, II, 579-80.



Diritti e privilegi romani, I, 32.



Diritto romano in Italia, II, 170.



Divinità pagane, II, 375-82. V.
Giove, Diana, Venere, ecc.



Domiziano, I, 240.



Donato, II, 107, 193, 194, 268.





Edipo, II, 176.



Elena, II, 175.



Elena (S.), II, 46, 47, 67, 78,
82, 86, 91, 100, 459; — sua
qualità e sua relazione con Costanzo,
52-4, 55-61, 62, 63, 64,
68, 69, 70; — luogo ove
nacque, 54.



Eliano, II, 165.



Enea, II, 165, 166, 304, 454.



Eneide, rifatta, I, 78, 177.



Epicuro, II, 167.



Eraclio, I, 243-4; II, 377, 520-21.



Ercole, II, 177, 299, 305, 374,
377.



Ermete, II, 183.



Erode, I, 370, 400; II, 377.



Erodiade, II, 396.



Ero e Leandro, II, 305.



Esempii tratti dalle storie romane,
I, 56.



Esopo, II, 177.



Euclide, II, 183, 194.





Favole antiche conosciute, II,
175-7.



Faustiniano, I, 246.



Federico II, II, 467, 587; — suo
ritorno alla fine dei tempi,
501-4.



Fedro, I, 177.



Feste in Roma, II, 572-4.



Fiesole, sua origine, I, 28, 266,
267, 268, 271.



Filippo (imperatore romano),
II, 75.



Fillide e Demofoonte, II, 305.



Filosofi dell'antichità: scritture
in cui se ne raccolgono i detti,
II, 188-90; — rispetto che si
aveva per essi, 191-2. V. Scrittori.



Filosofia antica, come giudicata,
II, 190-1.



Fine del mondo, II, 471-4, 475-6,
477-8, 479-80, 496-9, 500, 503-5.



Fiore dei filosofi, II, 14-17.



Firenze, sua fondazione, I,
266-71.



Foca, I, 243-4.



Foro romano nel medio evo, I,
49-50.



Frangipani (famiglia), I, 29.



Furie, II, 375.





Galba, I, 238.



Gallieno, I, 242-3.



Ganimede, II, 175.



Gennajo, leggenda intorno al
nome di, I, 219-20.



Genova, sua origine, I, 27.



Giano, I, 81.



Giano, re d'Epiro, I, 219-20.



Giasone, II, 177, 304, 395, 310-11.



Giovanni da Verona, sua Historia
Imperialis, I, 236-7.



Giove, II, 175, 374, 377, 378, 380,
381, 382, 383, 418, 453.



Giovenale, II, 158, 164, 173,
183, 186, 189.



Gioviniano, I, 246.



Giubileo del 1300, I, 57.



Giuliano l'Apostata, II, 455; — giudizio
che di lui reca la
storia critica, II, 121-2; odio
che inspirò, 122-3, 124-5; — origine
e svolgimento della sua
leggenda, 123-4, 125-6; — qualità
e grado che egli ebbe
nella Chiesa, 125, 126-7; — sue
relazioni con gli spiriti
maligni, 125-6, 128-30, 136,
138-9, 140; — sua morte, 126,
136-7, 141-50; — parole da lui
pronunziate morendo, 150-1; — sua
sepoltura, 151-2.



Giulio Cesare, I, 93, 170-1; II,
107, 167, 250, 252, 271, 272,
275, 315, 316, 451, 454, 470; — primo
imperatore, I, 248-9;
II, 425, 575; sua celebrità, I,

249-52, 302; II, 575-6; — storie
romanzesche de' suoi
fatti, I, 252-3; — suo nome,
253-5; — sua nascita, 253-5;
II, 575; — guerre da lui combattute,
I, 255-8; II, 575-6; — onori
a lui tributati, I, 258-9; — trionfi,
259-65; — suo governo,
265; — riformatore del
calendario, 265-6; II, 577-8; — suoi
libri I, 265-6; II, 577-8; — fondatore
di Firenze, I,
271-2; II, 578-9; — sua morte,
I, 272-9; II, 569, 579; segni
che l'annunziarono, I, 273-5; — congiura
ordita contro di
lui, 276; — ragioni della uccisione,
276-8; — luogo ove
fu compiuta, 278-9; funerali,
279-87; — sepoltura, 286-98;
II, 566, 579; — valore, I,
288-9; — amori con Cleopatra,
300-1; — sua famiglia, 300-2; — versi
posti in bocca a lui
morto, 303-7.



Giunone, II, 383.



Giuseppe d'Arimatea, I, 380,
382, 392, 396, 422.



Giuseppe Flavio, I, 394-5; II,
186.



Giustiniano, II, 177, 270, 460.



Globo aureo degl'imperatori, II,
460-2.



Gog e Magog, I, 258; II, 474,
479, 482, 486, 487, 505; — diffusione
e celebrità della leggenda,
507-8; — partizione di
essa, 508-9; — Magog nel Genesi,
509; — Gog e Magog
in Ezechiele, 509-10; — nell'Apocalissi,
511-14; identificati
con gli Sciti, 514-5, 543; — coi
Celti, 515; — con gli
Etiopi, 515; — coi barbari invasori
dell'impero romano, 515; — con
gli Unni, 527, 543; — la
leggenda nelle Revelationes
attribuite a Metodio, 528-30; — G.
e M. rinchiusi da Alessandro
Magno, 518-36, 549,
552-3; — la leggenda nello
Pseudo-Callistene, 530-2; — in
Etico Istrico, 533-5; — G. e
M. identificati con gli Alani,
536-7; — descritti, 537-40; — paese
da essi abitato, 540,
557-63; — muro e porta che
li rinchiudevano, 540-3; — identificati
coi Goti, 543; — con
gli Ungheri, 544; — coi
Turchi, 544; — coi Romani,
544; — con le Dieci Tribù
d'Israele, 544-8; — soggetti al
Prete Gianni, 549; — identificati
coi Tartari, 550-5; — vincitori
del Prete Gianni,
555-6.



Gordiano, I, 240.



Graphia aureae urbis Romae,
I, 56; — scrittori che da essa
attinsero, 65-7; — sua composizione,
60-2. V. Mirabilia
Romae.



Gregorio Magno, I, 33; II, 156,
360, 418, 566; — leggenda del
suo nascimento, 176.



Grotta di Posilipo, I, 219.





Hesodius, I, 84; II, 567.





Igino, II, 167.



Imperatore romano: sua incoronazione
nel medio evo, II,
451-2; — sue vesti, 452-3; — sue
gesta nella fine del mondo,
479-90; — fatte argomento di
dramma, 496-9.



Imperatori romani, I, 234-5; — loro
armi ed imprese, II, 455; — imperatori
immaginarii, I,
245-6.



Impero romano, I, 230, 233-4; — profetizzato,
86, 87; — i
cristiani pregavano per la sua
conservazione, II, 408-9; — l'impero
nel medio evo, 423-4; — credenze
circa l'impero antico,
424-5; — i quattro imperi,
425-6; — storia della
potestà imperiale, 426-7; — continuità
dell'impero, 427-8,
432-3; — impero d'Occidente
rinnovato, I, 31-2; II, 428-33; — traslazione
della potestà

imperiale, 433-7; — missione provvidenziale
dell'impero, 435; — litigi
pel possedimento della
potestà imperiale, 437-8; — santità
dell'impero, 438-9; — concetto
che di questo ha il
medio evo, 439-47; — durata
dell'impero sino alla fine del
mondo, 468-9, 471-2, 477; — leggende
che vi si rannettono,
477-82, 505; — l'impero esecrato
nell'Apocalissi, 473-4.



Inferno pagano, II, 374-5.



Insegne imperiali, II, 456-68; — importanza
che loro si dava,
456-7.



Ippocrate, II, 166, 179, 181, 214,
247, 250, 251.



Issione, II, 375.



Istituzioni romane conservate e
rinnovate, I, 21, 32-3.



Itinerarii romani del medio evo,
I, 57.





Kaiserchronik, I, 235.





Lancia dell'impero, II, 463.



Lancia di Cristo, II, 463, 464.



Lancia di San Maurizio, II, 465.



Laterano, I, 340, 342-4.



Leggenda degli scrittori, II,
153-4.



Leggenda dei trenta denari, II,
462.



Leggende imperiali, I, 238, 244.



Lentulo, I, 376.



Libanio Sofista, II, 141-2, 144,
146, 151.



Liber Augustalis, I, 237-8.



Libro Imperiale, I, 236-7.



Lingua latina nel medio evo, II,
169-70.



Lucano, II, 167, 171, 172, 173,
174, 186, 189, 190; — sua
Farsaglia, 177, 315; — sua
celebrità, 317-8.



Lucca, I, 26.



Lucrezia, I, 224-5.



Lupa, impresa di Siena, I, 21.





Macrobio, II, 182, 189.



Magog, v. Gog e Magog.



Marc'Aurelio, II, 455.



Marco Curzio, I, 225-7, 238;
II, 117.



Marco (S.), II, 422.



Marte, II, 375, 377, 380, 382,
568.



Massenzio, II, 77-79, 583-4.



Massimiano, I, 228-9, 240-2.



Maurizio (S.), II, 465-6.



Mausoleo di Adriano, I, 133-4;
II, 566.



Mausoleo di Augusto, I, 328-30.



Medea, II, 304, 310-11.



Meraviglie del mondo, I, 111-3;
II, 569.



Meraviglie di Roma secondo
gli scrittori arabici, I, 146-50; — secondo
i rabbini, I, 150-1.



Mercurio, II, 136-7, 377, 380,
382.



Mercurio (S.), II, 137, 141, 142,
143, 147, 148-9.



Milano emula di Roma, I, 18-9: — sua
origine, 28; — sua descrizione,
67.



Minerva, II, 396.



Mirabilia Romae, I, 56; II, 565,
566; — scrittori che attinsero
da essi, I, 65-7; — composizione
dei M., 60-2; — recensioni,
62-3; — autore, 63-5; — celebrità,
65, 67, 68; — testo,
68-9: — alterazioni, 70; — trasformati,
70-2; — tradotti,
70-1.



Mole Adriana, v. Mausoleo di
Adriano.



Monte di Venere, II, 405.



Montemario, I, 110.



Monte Testaccio, I, 154.



Monumenti di Roma, I, 45; — distrutti
49-51.



Muzio Scevola, I, 224-5, 239.





Narciso, II, 305, 307.



Nembrot in Italia, I, 81.



Nerone, I, 382, 394; II, 106,
107, 250, 286, 288, 290-2, 454,
473, 500, 502, 586; — sua
scelleratezza, I, 332-4; — delitti
imputatigli, 334-5; — suo
lusso e sua prodigalità, 335-7; — sue

dissolutezze, 337-8; — sua
gravidanza, 338-45; II,
580-1; — amico di Cristo, I,
345-7; — fa morire S. Pietro
e S. Paolo, 347-9; — sua
morte, 349-50; — sua dannazione,
351-2; II, 581; — suo
sepolcro, I, 353-5; II, 566; — sue
apparizioni, I, 355-6; — si
trasforma in diavolo, 356-7;
II, 581; — opinione che non
fosse mai morto, I, 357; — deve
tornare in qualità di Anticristo,
357-9; II, 513-4, 581; — luoghi
denominati da lui,
I, 359-60.



Nerva, I, 239.



Nettuno, II, 175, 377, 383.



Nicodemo, I, 384, 392.



Noè uno dei fondatori di Roma,
I, 80-9; II, 567; — altre leggende
che lo riguardano, I,
90-1.



Nomi romani, I, 13.



Nova Roma, II, 420-1. V. Roma
nova.





Obelisco vaticano, I, 287, 288-98.



Omero, II, 167, 172, 177, 179,
181, 192.



Opulenza di Roma, I, 152-3,
181; II, 571-2.



Orazio, II, 157, 158, 172, 183,
186, 189, 190; — sue poesie,
293-5; — trasformato in mago,
295-6.



Orfeo ed Euridice, II, 305,
309-10, 374.



Orifiamma, II, 455.



Origini romane di città, I, 25-7.



Origini romane di famiglie, I,
29-31.



Origini trojane, I, 22-5; II, 433-5.



Ottaviano Augusto, II, 250, 451,
454, 455, 460, 534, 566; — sua
opulenza, I, 171-80; II, 574; — sua
potenza, I, 308; — nascita,
308-9; — celebrità, 309; — istruito
del prossimo nascimento
di Cristo, 311-2; — sua
visione, 313-7, 319-21; — sua
bellezza, 318; — adora
Cristo, 318; — suoi vizii, 318-9; — sua
crudeltà, 319; — costruisce
il Tempio della Pace,
321-3; — sua morte, 328; — suo
sepolcro, 328-30.



Ottone, I, 238.



Ovidio, II, 155-6, 164, 167, 171,
174, 183, 188, 189, 190, 254; — sua
grande celebrità, 296-8,
299; — imitato, 297-8; — sua
costumatezza, 298; — citato,
298-9, 303; — maestro di dottrina
cristiana, 299; — suoi
orti e suo palazzo in Roma,
299-300; — fantasie circa il
suo nome, 300; — fantasie
circa il suo esiglio, 300-2; — suoi
Tristi, 300-1; — storia
della guerra di Troja a lui
attribuita, 301; — dannato,
302-3; — sue Metamorfosi,
303, 305-11; — sue favole,
304-5; — suoi libri amatorii,
311-4; — esecrato, 314-5.





Paganesimo, avanzi di esso nel
medio evo, II, 368-76.



Pagani che annunziarono la venuta
di Cristo, II, 208.



Palatino (monte), I, 76.



Palazzi di Roma, I, 110, 136-8.



Palazzo maggiore, I, 113-6.



Pallante, suo corpo ritrovato
in Roma, I, 93.



Pantheon, I, 130-33, 180-1, 191-2;
II, 566.



Paolo (S.), II, 207-8, 247-8, 257,
422; — suo carteggio con Seneca,
281-9.



Papirio, I, 228.



Parche, II, 175.



Pavia, I, 19, 26, 67-8.



Pellegrini in Roma, I, 56-8.



Penelope, II, 304.



Persio, II, 171, 173, 193.



Pietro (S.), II, 422; — se sia
stato in Roma, 414, 415; — sua
chiesa, I, 148; II, 571; — sua
statua, 418.



Pietro (S.), e Paolo (S.), I, 347-9,
382; — II, 82, 373, 409.



Pilato, I, 345, 346, 347, 369,

370, 371, 372, 373, 374, 375,
376, 377, 378, 380, 381, 382,
385, 388, 390, 398; — poemetto
francese su di esso,
416-28.



Pindaro, II, 172.



Pindaro Tebano, II, 173.



Piramo e Tisbe, II, 304, 305,
307, 308-9.



Pisa, I, 153.



Pitagora, I, 228; II, 171, 183,
190, 194.



Platone, II, 158, 171, 179, 180-1,
183, 184, 185, 189, 191, 194,
212-3, 214, 323.



Plinio il Giovane, II, 186.



Plinio il Vecchio, 177; II, 164,
165.



Plutone, II, 375, 378, 379.



Poeti dell'antichità: considerati
come filosofi, II, 188-90; — stimati
assai meno dei filosofi,
193-4; — V. Scrittori.



Pompeo, I, 240, 258, 266, 267,
269, 275, 425, 454.



Ponti in Roma, I, 140-1.



Ponziano, I, 239.



Porta aurea in Ravenna, I,
170-1.



Porta Metronia, I, 154.



Porta Septimiana, I, 76.



Porticus ad Nationes, I, 203.



Potenza di Roma, I, 183-4.



Prete Gianni, II, 467, 548-57.



Priapo, II, 376.



Prisciano, 167, 171, 188, 190,
193.



Proserpina, II, 378-9.



Psiche, II, 373.





Quintiliano, II, 172, 186, 194.



Quinto Curzio, II, 183.





Ravenna, I, 26, 28.



Regionarii, I, 6.



Reliquie spettanti all'impero, II,
456, 466-8.



Re Magi, II, 461-3.



Remo, II, 255; — ucciso dal fratello,
I, 101-6; II, 568-9; — fondatore
di Reims, I, 101-2,
104. V. Romolo e Remo.



Repubblica romana, I, 230-3.



Roma: suo primato, I, 9-13; — sua
figura, 10; — come rappresentata
nelle carte geografiche
del medio evo, 11; — rappresenta
tutta l'antichità,
11-2; — patria comune, 12-3; — suoi
nomi, 13, 182; — glorificata,
14-7; — paragone di
ogni grandezza, 18; — suo
scadimento, 33-7: — sua leggenda,
38-9; — vilipesa, 39-43; — R.
papale, 40-3; — sua popolazione
nel medio evo, 45-6; — sua
decadenza morale ed
economica, 45-8; — sua insalubrità,
48-9; — sue rovine,
51-5, 109; — tradizioni antiche
circa la origine di essa, 78-80; — sua
fondazione, 81-9, 90,
91-2, 92-3; — opulenta e magnifica
sino dalle origini, 100; — varie
genti che la popolarono,
100-1; — muro di cui
la cinse Romolo, 100-1; — sua
potenza, 183-4; — espugnata,
219-22; — R. e Alessandro
Magno, 214-8; — sospesa a un
filo di seta, 329; — odiata dai cristiani
dei primi tempi, II, 408; — infamata
dal fratricidio e
dalle persecuzioni contro i cristiani,
409; — sua missione
provvidenziale, 410-2; — R.
conferisce potentemente a far
nascere il primato della Chiesa,
413-7; — metropoli necessaria
della cristianità, 417; — sua
grandezza e potenza come tale,
419-22; — da essa si diffonde
la fede, 421-2; — metropoli
necessaria dell'impero, 448-51; — sua
eternità, 470-1; — durerà
sino alla fine del mondo,
472-6; — distrutta, 474-7; — sua
distruzione annunziata,
587.



Roma caput mundi, I, 6-9.



Roma nova, I, 18-9.



Roma secunda, I, 18-9.



Romani illustri, I, 4-5, 20-21, 36-8.



Romania, I, 2; II, 572.







Romolo, II, 255, 413; — ucciso
dal figlio di Remo, I, 101-4; — leggenda
di R. narrata da
Metodio, 106-7; — R. in guerra
con Davide, 101, 219.



Romolo e Remo, II, 409, 454; — loro
storia cognita ai trovatori,
I, 93-4; — racconti romanzeschi
intorno ad essi, II,
567-8; — loro nascita, I, 94-6; — nutriti
da una lupa, 96-7; — costruiscono
Roma, 101, 104; — loro
sepolcri, 107-8; II, 566.
V. Romolo, Remo.





Sallustio, II, 167, 182, 189,
266-7.



Salvatio Romae, I, 188-213, 226,
230; II, 575; — in Campidoglio,
I, 188-90, 197; — formata
di statue, 188-90; — nel
Pantheon, 191-2; II, 566; — nel
Colosseo, I, 191, 192-3; — nel
Tempio della Concordia,
191-2, 193-5; — in connessione
col Tempio di Giano, 193-5; — in
San Giovanni in Laterano,
195; — in luogo non designato
con nome particolare,
195-6; — statue che la componevano,
196-8; — immaginazioni
affini, 198-9; — origine
della leggenda, 199-206; — la
S. consistente in uno
specchio, 206-8; — distrutta,
209-13.



Sapienza romana, I, 227, 228-9.



Saturno, II, 378, 381.



Savelli (famiglia), I, 30.



Scettro imperiale, II, 460.



Schola septem sapientium, v.
Settizonio.



Scipione, II, 270, 447.



Scrittori classici: come giudicati
nel medio evo, II, 154-5,
157; — come giudicati dalla
Chiesa, 155-6, 167-8; — terrori
superstiziosi da essi inspirati,
157, 158-9; — citati, 163-4; — tenuti
in gran conto e in
grande riverenza, 164-7; — studiati,
172-4; — imitati, 174-5; — strani
errori intorno ad essi,
177-8; — leggende e stravaganze,
179-87; — creduti astrologi,
183; — fatti cristiani,
183-4; — presentirono il cristianesimo,
184-7; — l'allegoria
nei loro scritti, 187-8.
V. Poeti, Filosofi.



Scuola di Virgilio, v. Settizonio.



Scuole nel medio evo, II, 169.



Secondo, filosofo, II, 44-5, 194.



Segni che annunziarono la venuta
di Cristo, I, 321-7.



Semele, II, 383.



Senato romano, I, 33.



Seneca, II, 164, 178, 183, 186,
188, 189, 194, 265, 268, 270,
586; — considerato principalmente
come moralista, 279; — citato
279-80; — stimato
uno dei maggiori savii dell'antichità,
280; — carteggio di
lui con S. Paolo, 281-9; — sua
morte, 290-3.



Sette Savii in Roma, I, 228.



Settesoglio, v. Settizonio.



Settizonio, II, 569-71.



Siena, I, 26.



Silio Italico, II, 186.



Silvestro (S.), II, 79, 80, 81,
82, 83, 84, 85, 86, 88, 91, 100-1; — lega
un drago, 83, 87-8,
91-4, 586.



Simmaco, II, 333, 334, 344, 352,
356, 360, 361.



Simon Mago, I, 346-9, 351, 382;
II, 288.



Sisifo, II, 375.



Socrate, II, 167, 171, 179-80,
184, 185, 186, 190.



Sofocle, II, 178.



Solino, II, 164, 165.



Sortes virgilianae, II, 216.



Spada di Carlo Magno, II, 466.



Spada di S. Maurizio, II, 466.



Specchi magici, I, 208-9; II, 575.



Statua di Nabuccodonosor, II,
425-6.



Statua di Romolo, II, 413.



Statue che additano tesori, I,
161-71.







Stazio, II, 167, 172, 173, 186,
190; — sua Tebaide, 177,
318; — sua Achilleide, 318; — sue
Selve, 318; — nativo
di Tolosa, 319; — sua celebrità,
319; — cristiano e salvo,
320-1.



Storia romana nelle cronache,
I, 4.



Storie antiche rifatte, II, 176-7.



Studii classici nel medio evo:
giudicati inutili, II, 159; — nocivi,
159-60; — coltivati da
religiosi, 160-3, 172; — vietati,
161; — avuti in gran
pregio, 171-4.



Svetonio, II, 178.





Tannhaeuser, leggenda di, II,
403-6.



Tantalo, II, 375.



Tartaro, v. Inferno pagano.



Tavola argentea di Carlo Magno
sulla quale era incisa la pianta
di Roma, I, 6.



Telesmi che custodiscono città,
I, 198-9.



Tempio della Concordia, I, 191-2,
193-5, 323.



Tempio della Pace, I, 321-3.



Tempio del Sole e della Luna,
v. Settizonio.



Tempio di Bellona, II, 421.



Tempio di Giano, I, 193-5.



Tempio di Marte, I, 288-9.



Tempio di Minerva, I, 280-1, 330.



Templi di Venere, II, 382, 383.



Templi in Roma, I, 110, 134-5.



Teodorico, II, 87, 116, 117, 332,
333, 334, 340, 341, 343, 347,
348, 351, 352; — restauratore,
di Roma, I, 44-5; — sua morte
e dannazione, II, 359-67.



Teodosio, I, 240, 241.



Terenzio, II, 158, 172, 173, 174,
186, 189, 194.



Terme in Roma, I, 137, 139;
II, 566.



Teseo, II, 304.



Tesori in Roma, I, 157-9, 161-5; — dei
sette re, 160-1; — di
Augusto, 171-80; II, 574; — inviolabili,
I, 146-7; — di Augusto
inviolati, 178-9.



Tesori scoperti, I, 156-7.



Tevere: sue acque salubri ai
cavalli, nocivo agli uomini, I,
140; — lastricato di rame, I,
147; II, 571.



Tiberio, I, 240, 241, 330, 371,
372, 375, 376, 377, 378, 379,
380, 381, 382, 383, 386, 387,
389, 390, 391, 392, 398; II,
186, 451, 454, 566; — vendica
la morte di Cristo, I, 377-81.



Tito, I, 240, 245, 369, 371, 391,
392, 394, 396, 398, 399, 400;
II, 253, 537; — sua generosità,
I, 402; — sua morte, 492; — vendica
la morte di Cristo,
391-2.



Tito Livio, II, 164, 167.



Tizio, II, 375.



Tolomeo, II, 166, 181-2, 194, 586.



Torino, sua origine, I, 28.



Torre di Boezio in Pavia, II,
353.



Torre di Nerone, I, 355-6.



Totila, I, 268, 271.



Tradizione romana, I, 1-2, 21-2;
II, 168-9.



Trajano: persecutore dei cristiani,
II, 1-2; — leggenda
della sua liberazione dalle pene
dell'inferno, 3, 34, 566; — origini
di essa, 34-40; — opinioni
dei teologi intorno ad
essa, 40-1.



Treviri, I, 18, 28-9, 229.



Tributi pagati a Roma, I, 153-4.



Trionfi romani, I, 33; II, 572.





Uberti (famiglia), I, 29.



Ulisse, II, 176, 177, 206.





Valerio Massimo, II, 164, 166,
186.



Vegezio, II, 183.



Vendetta di Cristo, I, 345-7; — celebrità
della leggenda, 365-8; — sue
origini, 368-78; — la
Cura sanitatis Tiberii, 379,
388-90; — la Vindicta Salvatoris,
391-6; — schema della

leggenda, 401; — redazioni
latine, 403-4; — redazioni
francesi, 404-6; — redazioni
italiane, 407-12; — redazioni
provenzale, catalana, spagnuola,
portoghese, 412-3; — redazioni
tedesche, 413-4; — redazioni
neerlandesi, 414; — redazioni
anglo-sassoni e inglesi,
415; — misteri, 415; — poema
francese, 429-30.



Venere, II, 175, 304, 371, 374,
381; — suo mito specialmente
ricordato, 382-3; — culto poetico
ad essa tributato, 383-4; — descritta,
384-5; — suo
pianeta, 385-6; — trasformata
in demonio, 387-8; — leggende
medievali in cui comparisce,
388-406; — la leggenda del giovane
patrizio romano, 388-97; — statua
di V. in Roma, 389,
394-6, 397-8; — la leggenda
di Astrolabio, 397-8; — leggende
affini alle precedenti,
390-402; — leggenda di Tannhäuser,
403-6.



Veronica, I, 378, 381, 382, 383,
384, 385-6, 387, 388, 390, 392; — sua
leggenda, 383-6.



Vespasiano, I, 239, 240, 369,
371, 391, 392, 394, 396, 398,
399; II, 587; — suo matrimonio,
401-2; — vendica la
morte di Cristo, 391-2.



Vessillo di San Maurizio, II, 465.



Vilgardo; grammatico da Verona,
storiella che di lui si
racconta, II, 158.



Virgilio, I, 169, 196, 206-8, 213,
219, 272-3, 297, 301, 357; II,
139-40, 155, 157, 165, 167, 171,
172, 173, 174, 178, 179, 183,
186, 188, 189, 190, 263, 293,
319, 413, 567, 574; — leggende
paurose in cui è introdotto,
158-9; — sua celebrità e leggenda,
196-9; — riputazione
di cui godette nel medio evo,
200-4; — profeta di Cristo,
204-7; — pianto da S. Paolo,
207-8; — cristiano, 207-8; — salvo,
208-9; — pagano e dannato,
209-10; — mago, 210-26,
237-58; — suoi nomi, 214-5; — suo
carattere nel Dolopathos,
216-21; — sepolto in
Sicilia, 220-1; — sue opere
meravigliose in Napoli, 222-6; — la
leggenda popolare napoletana,
226-36; — sepolcro
di V. in Napoli, 231-3; — la
tradizione letteraria, 236-7; — altre
meraviglie operate da V.,
225, 226, 240; — meraviglie
da lui operate in Roma, 241-3; — innamorato
e ingannato si
vendica, 249-52; — leggenda
allargata e depravata, 254-5; — morte di V., 255-8.



Virtù romane, I, 222-7.



Vitellio, I, 238-9.



Volusiano, I, 380, 381, 382, 388,
392, 396.



Vulcano, II, 375.





Zaleuco, II, 28.










INDICE
dei Capitoli del secondo Volume.



	Capitolo XII.



	Trajano 	pag. 1



	 



	Capitolo XIII.



	Costantino Magno 	46



	 



	Capitolo XIV.



	Giuliano l'Apostata 	121



	 



	Capitolo XV.



	Gli autori latini nel medio evo 	153



	 



	Capitolo XVI.



	Virgilio 	196



	 



	Capitolo XVII.



	Cicerone, Catone, Orazio, Ovidio, Seneca, Lucano, Stazio 	259



	 



	Capitolo XVIII.



	Severino Boezio 	322



	 



	Capitolo XIX.



	Gli dei di Roma 	368



	 



	Capitolo XX.



	Roma e la Chiesa 	407



	



	 



	Capitolo XXI.



	L'impero nel medio evo 	423



	 



	Capitolo XXII.



	La fine di Roma e del suo impero 	470



	 



	Appendice.



	 



	La leggenda di Gog e Magog 	507



	§ 1. La leggenda biblica 	509



	§ 2. La leggenda epica 	517



	§ 3. La leggenda storica 	548



	§ 4. Il mito geografico 	557



	 



	Aggiunte e correzioni al volume I 	565



	Aggiunte e correzioni al volume II 	583



	 



	Indice analitico delle materie 	589










NOTE:



1.  Parad., c. XX, v. 44-48.




2.  Plinio il Giovane, mandato a reggere la provincia di Bitinia,
scrisse una lettera a Trajano per chiedere quali modi egli dovesse
tenere nel procedere contro ai cristiani. Nel Passio di sant'Ignazio
Trajano fa un'assai trista figura (V. la Legenda aurea del Voragine,
c. 36: lo stesso nel racconto di un codice coptico che si
conserva nel Museo egizio di Torino). Sant'Agostino non lascia di
ricordare, fra le dieci persecuzioni che sino al tempo suo avevano
afflitto la Chiesa, anche quella di Trajano, che era stata la terza.
(De Civ. Dei, t. XVIII, c. 52). Niceforo racconta nella Historia
ecclesiastica, l. III, c. 23, la storia seguente. Espugnata Antiochia,
Trajano fece mettere a morte, insieme con altri cristiani, cinque
vergini, e ordinò che delle ceneri di queste, miste con bronzo, si
facessero vasi da servire nelle pubbliche terme da lui costruite.
Avvenne che chiunque andava per lavarvisi era soprappreso da
repentino malore. Conosciuta la causa di ciò, Trajano ordinò si
provvedessero alle terme altri vasi, e di quelli, rifusi, fece fare
cinque statue che rappresentavano le cinque vergini, e furono
erette davanti alle terme.




3.  Hist. rom., LXVIII, 7.




4.  Un esempio di tale amore riporta lo stesso Niceforo, l. c.




5.  De laudibus divinae sapientiae, dist. V, v. 231.




6.  Cf. C. de la Berge, Essai sur le règne de Trajan, fasc.
XXXII della Bibliothèque de l'École des hautes études, 1877,
p. 292.




7.  V. intorno a tale leggenda G. Paris, La légende de Trajan
nel fasc. XXXV della Bibliothèque de l'École des hautes études,
1878, p. 261-298. Di questo lavoro eccellente dell'illustre erudito
mi sono molto giovato nel presente capitolo, sebbene me ne scosti
in alcune conclusioni. V. inoltre Massmann, Kaiserchronik, v. III,
p. 753-64 e D'Ancona, Le fonti del Novellino in Studi di critica
e storia letteraria, Bologna 1880, p. 330-1.




8.  Vita S. Gregorii Magni, 22, ap. Mabillon, Acta sanctorum
ordinis S. Benedicti, sacc. I, p. 387-8. Precede il racconto di altri
miracoli operati dal santo pontefice. Ecco il testo: «Idem vero
perfectissimus et acceptabilis Deo Sacerdos, cum quadam die per
forum Trajani, quod opere mirifico constat esse extructum, procederet,
et insignia misericordiae ejus conspiceret, interque memorabile
illud comperiret, videlicet quod cum idem orbis princeps
in expeditionem circumvallatus militum cuneis pergeret,
ibidem obviam habuerit vetustissimam viduam senio simulque dolore
ac paupertate confectam, cujus lacrymis atque vocibus sic
conpellatur: «Princeps piissimo Trajane; ecce hic sunt homines
qui modo mihi unicum filium, senectutis videlicet meae baculum
et omne solatium, occiderunt, meque una cum eo nolentes occidere,
dedignantur etiam mihi pro eo rationem aliquam reddere.»
Cui ille festinato, ut res exigebat, pertransiens: «Cum rediero,
inquit, dicito mihi, et faciam tibi omnem justitiam.» Tum illa
«Domine, inquit, etsi tu non redieris ego quid faciam?» Ad
quam vocem substitit, et reos coram se adduci fecit. Neque cum
suggeretur a cunctis accelerare negotium, gressum a loco movit,
quousque et viduae a fisco quod juridicis sanctionibus decretum
est, persolvi pro re fecit, demumque supplicationum precibus et
fletibus super factis suis poenitentes viscerali clementia flexus,
non tam potestate quam precatu et lenitato vinctos Praetorialibus
catenis absolvit. Hujus rei gratia compunctus venerabilis Pontifex,
coepit lacrymosis gemitibus secum inter verba precantia haec
siquidem Prophetica et Evangelica revolvere oracula: «Tu Domine
dixisti: Judicate pupillo, defendite viduam et venite et
arguite me. Et alibi: Dimittite et dimittetur vobis. Ne immemor
sis quaeso. Peccator ego indignissimus propter nomen gloriae tuae
et fidelissimae promissionis tuae, in hujus devotissimi viri facto
pietati tuae humiliter supplico». Perveniensque ad sepulchrum
Beati Petri, ibi diutius oravit, et flevit, atque veluti somno correptus,
in extasim est raptus. Quo per revelationem exauditum
se discit, et ne ulterius jam talia de quoquam sine Baptismate
sancto defuncto praesumeret petere, promeruit castigari».




9.  Cap. 17. «Iam vero utrum aliquibus vir iste tanti meriti
miraculis claruerit, superfluo quaeritur, quod luce clarius constat
quod is qui virtutum signa suis meritis valuit aliis quocque Christo
largiente acquirere, si exegisset opportunitas, facilius poterat haec
etiam ipse promereri». L'interpolazione comincia subito dopo con
le parole Sed ne his, ecc. V. Bethmann, Paulus Diaconus Leben
und Schriften, nell'Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche
Geschichtskunde del Pertz, v. X, 1851, p. 305. Ad ogni modo
l'argomento migliore per negare l'autenticità a quei capitoli lo
porge il fatto che Giovanni Diacono, sebbene conosca la Vita
scritta da Paolo, non solo non attinge da essa quanto narra di
Trajano, ma non fu neppure cenno di un racconto di Paolo che
a quella leggenda si riferisca.




10.  L. II, c. 44, ap. Mabillon, op. cit., sacc. I, p. 415-6.




11.  Legitur etiam penes easdem Anglorum Ecclesias, quod
Gregorius per forum Trajani, quod ipso quondam pulcherrimis
aedificiis venustaret, procedens, judicii ejus, quo viduam consolatus
fuerat, recordatus atque miratus sit: quod scilicet, sicut a
prioribus traditur, ita se habet. Quodam tempore Trajano ad imminentis
belli procinctum vehementissime festinanti, vidua quaedam
processit debiliter dicens: Filius meus innocens, te regnante
peremptus est: obsecro, ut quia eunt mihi reddere non vales,
sanguinem ejus legaliter vindicare digneris. Cumque Trajanus, si
sanus reverteretur a proelio, hunc se vindicaturum per omnia
responderet, vidua dixit: Si tu in proelio mortuus fueris, quis
mihi praestabit? Trajanus dixit: Ille qui post me imperabit. Vidua
dixit: Et tibi quid proderit, si alter mihi justitiam fecerit? Trajanus
respondit: Utique nihil. Et vidua: Nonne, inquit, melius tibi
est, ut tu mihi justitiam facias, et tu pro hoc mercedem tuam
recipias, quam alteri hanc transmittas? Tunc Trajanus ratione
pariter, pietateque commotus, equo descendit, nec ante discessit,
quam judicium viduae per semel imminens profligaret. Hujus ergo
mansuetudinem judicis asserunt Gregorium recordatum ad sancti
Petri Apostoli Basilicam pervenisse: ibique tamdiu super errore
tam clementissimi Principis deflevisse, quousque responsum sequenti
nocte cepisset, se pro Trajano fuisse auditum, tantum pro
nullo ulterius pagano preces effunderet.




12.  Lectiones antiquae, ed. del Basnage, t. II, parte II, p. 261.




13.  L'identità dura per tutto il tratto del racconto di Giovanni
Diacono compreso fra le parole: Quodam tempore Trajano — pro
nullo ulterius pagano preces effunderet.




14.  V. la dissertazione V del Lequien in testa al primo volume
delle opere di san Giovanni Damasceno nell'edizione da lui curata,
p. LXIV, col. 1.




15.  Da non confondere col poema provenzale di Girart de
Rossilho, del quale esiste un frammento di versione francese pubblicato
dal Michel, Gerard de Rossillon, Parigi 1856.




16.  Le Roman en vers de très-excellent, puissant et noble
homme Girart de Roussillon, pubblicato dal Mignard, Parigi,
1858, v. 2970.




17.  Tuttavia non è improbabile che prima di Giovanni Sarisberiense,
e fuori d'Inghilterra, da qualcun altro sia stato fatto
ricordo della leggenda. È da deplorare a tale proposito che i
Bollandisti non abbiano stimato opportuno di pubblicare un poema
assai antico della vita di Gregorio, scritto in forma di dialogo,
in versi leonini, e del quale si dà un brevissimo saggio nel vol. II
del mese di Marzo degli Acta sanctorum, p. 122, col. 2ª.




18.  Polycrat., l. V, c. 8.




19.  L'auteur du Policraticus parait, comme je l'ai dit, avoir
eu sous les yeux les deux versions anciennes: il a emprunté à
Paul le nombre pluriel des meurtriers, les expressions quum rediero
(dans Jean si sanus reverteretur) et si non redieris (dans
Jean si tu in proelio mortuus fueris); il a pris à Jean l'épithète
d'innocent donnée au fils, l'amplification du dialogue (qu'il a
lui-même varié et allongé en partie, bien qu'en supprimant la
réplique de Trajan: utique nihil), et enfin la mention du cheval.
Il a ajouté de son chef, outre les réflexions insérées dans le dialogue,
un détail pittoresque: la veuve arrête l'empereur à cheval
en le saisissant par le pied. Dissert. cit., p. 264.




20.  Citati dal Massmann, Kaiserchronik, v. III, p. 753 e da
Gaston Paris, p. 263.




21.  Ap. Pertz, Scriptores, t. XVI, p. 112.




22.  Summa praedicantium, lett. J, XIII, 8.




23.  Ap. Leibnitz, Scriptores rerum brunsvicensium, t. II,
p. 1025.




24.  Speculum Regum, ap. Pertz, Script., t. XXII, v. 948-68.
Gotofredo aggiunge al racconto di Giovanni alcune particolarità:



Prelia gesturus procedit ab Urbe monarchus,

Pontis aput Tiberim properans dum transiit arcus,

    Obvia stat vidua, mota querela sonat.

Stes, ait illa, meum reddens ulciscere natum;

Nam morior, dum sic video cervice necatum.

 Hoc scelus imperium vindicet: ecce capud.

Cesar ait: Pugnabo prius studeamque redire.

Illa refert: Si non redeas, quo vindice fiet?

 Nec Deus hic laudem te meruisse sciet.

Rex stetit attonitus; iubet ut vindicta feratur.

Post abiit, set non rediit quia marte necatur,

    Unde sibi laudem, rex meruisse datur.

Hoc pietatis opus dum Gregorio memoratur,

Ingemuit pro morte viri, digne lacrimatur,

    Orat, ut alma Dei dextera parcat ei.

Dum iacet in precibus, stans angelus increpat illum:

Scis quia non habuit baptismatis ille sigillum,

 Quomodo cum lacrimis dona neganda petis?

Ast homo tu pacis opus expetis hoc pietatis,

[Quo semel indulto, non amplius ista petatis,]

 Iste modo requiem te lacrimante capit.





Per quanto io so, Gotofredo, e un suo commentatore di cui dirò
più oltre, sono i soli che facciano morire Trajano in guerra.
Confrontisi col racconto che lo stesso Gotofredo introduce nel
Pantheon, partic. XV, ap. Pistorius, Rer. germ. script., ed. dello
Struvio, t. II, p. 258.




25.  L. XI, c. 46. Notisi tuttavia che in questo luogo Vincenzo
Bellovacense narra la sola prima parte della leggenda, quella
cioè che si riferisce all'atto di giustizia di Trajano, mentre della
seconda, che concerne il miracolo, tocca appena di volo molto più
innanzi, nel c. 22 del l. XXIII, raccontando la vita di san Gregorio.
Ciò importa non poco alle cose che seguono. La cronaca
di Elinando pare sia andata perduta, meno i cinque ultimi libri
(erano in tutto quarantanove) che furono pubblicati, e nemmeno
per intero, nel t. VII della Bibliotheca patrum Cistercensium
del Tissier. In alcuno dei libri perduti era la storia di Trajano.
Se Vincenzo abbia trascritto senz'altro le parole di Elinando è
dubbio; ma la dicitura di alcuni testi che citano Elinando direttamente
farebbe credere che Vincenzo v'avesse fatta qualche piccola
alterazione.




26.  Il Fiore di filosofi e di molti savi fu pubblicato primamente
dal Nannucci, che lo attribuì, con assai poco fondamento,
all'autore del Tesoro. (V. Manuale della letteratura del primo
secolo della lingua italiana, 3ª ed., Firenze, 1874, p. 300-23; il
racconto Della giustizia di Trajano sta a p. 315-6); poi dal Palermo
nella Raccolta di testi inediti del buon secolo stampata a
Napoli nel 1840; finalmente da Antonio Cappelli, Scelta di curiosità
letterarie, disp. LXIII, Bologna, 1865. Qui il racconto
della giustizia di Trajano (Troglano) sta a p. 58-61. A proposito
della falsa attribuzione di questo scritto fatta a Brunetto Latini,
v. Sundby, Brunetto Latinos Levnet og Skriften, Kopenhagen,
1869, p. 54-5; Cappelli, op. cit., prefazione, p. XVI-XVIII; D'Ancona,
op. cit., p. 258-9. Gli è certamente per una svista che
Gaston Paris dice il racconto del Fiore di filosofi derivare dal
racconto del Policratico. Ecco le sue proprie parole: «C'est sans
doute directement du Policraticus que notre récit avait passé
dans une compilation latine qui ne s'est pas encore retrouvée,
mais dont nous possédons une traduction italienne, intitulée Fiore
di filosofi, et attribuée sans motifs suffisants à Brunetto Latino.
L'auteur, qui écrivait certainement au XIII siècle, a traduit
exactement son original, ajoutant seulement quelques mots à la
seconde réplique de la veuve. Trajan lui dit: «E s'io non reggio,
e' ti soddisfarà il successore mio». Elle répond: «E io come il
so? E pognamo ch'elli lo faccia, a te che fia se quell'altro farà
bene?» A la fin aussi, le traducteur italien (ou peut-être déja le
compilateur latin qu'il traduisait) a cru devoir ajouter: «E poscia
salio a cavallo, e andò alla battaglia e sconfisse li nimici». — Anzi
tutto è da chiedere: ci fu egli una compilazione latina di cui
il Fiore di filosofi non sarebbe se non la versione? Il Sundby,
citato dal Paris a questo punto, dice solo, parlando in generale
(op. cit., p. 52) che le raccolte di detti di filosofi di cui vanno largamente
provvedute le letterature del medio evo risalgono a sorgenti
latine, e ciò non si può mettere in dubbio. Ma da questa
sorgente comune il Fiore di filosofi pare che siasi scostato appunto
a proposito della storia di Trajano, della quale in altre
raccolte consimili non si trova fatto ricordo (V. l'op. cit. del
Sundby, p. 52-4, e i testi spagnuoli pubblicati dal Knust, Mittheilungen
aus dem Eskurial, Bibl. d. litter. Vereins, 1879).
Che poi il racconto inserito nel Fiore derivi da quello dello Speculum
e non da quello del Policratico, si può dimostrare agevolmente
con un confronto di testi. A tal uopo io reco qui parallelamente
i due primi, ponendo in corsivo quanto, essendo a entrambi
comune, non si riscontra nel terzo, il che, se non è molto, è pur
tuttavia sufficiente a far pienissima prova.




Speculum historiale



(Ed. principe di Giov. Mentellin.)



Hic aliquando cum profecturus ad
bellum iam equum ascendisset, vidua
quaedam apprehenso pede illius
miserabiliter lugens iusticiam sibi
fieri de his qui filium ejus iustissimum
et innocentissimum occiderant
prosceba(n)t. Tu, inquiens, Auguste,
imperas, et ego tam atrocem
iniuriam pacior? Ego, ait ille, satisfaciam
tibi cum rediero. Quid si non
redieris? ait illa. Successor, inquit,
meus satisfaciet tibi. At illa: Quomodo
hoc sciam? Quod et si facturus
est, quid tibi proderit si alius
bene fecerit? Tu michi debitor es,
secundum opera tua mercedem recepturus.
Frans autem est nolle reddere
quod debetur. Successor tuus
iniuriam pacientibus vel passuris
per se tenebitur; te non liberabit
iusticia aliena. Bene agetur cum
successore tuo si liberaverit seipsum.
His verbis motus Traianus
descendit de equo, et causam vidue
presencialiter examinavit, et condigna
satisfactione viduam consolatus
est.



Fiore di filosofi



(Testo del Nannucci.)



Trajano fue imperadore molto giusto,
ed essendo uno die salito a cavallo
per andare alla battaglia colla
cavalleria sua, una femmina venne
e preseli l'un piede, e piangendo
molto teneramente domandavalo e
richiedevalo che li facesse diritto di
coloro, che l'aveano morto uno suo
figliuolo, il quale era giustissimo,
sanza cagione. E quegli rispose e
disse: Io ti soddisfarò quando io
reddirò. E quella disse: E se tu non
riedi? E que' rispose: E s'io non
reggio, e' ti soddisfarà il successore
mio. E quella disse: E io come il
so? e pognamo ch'elli lo faccia, a
te che fia, se quell'altro farà bene?
tu mi se' debitore, e secondo l'opere
tu sarai giudicato: frode è non volere
reddere quello che l'uomo dee;
l'altrui giustizia non libera te, e
ben sarà al successore tuo s'elli liberrà
se medesimo. Per queste parole
mosso l'imperadore scese da
cavallo e fece la giustizia e consolò
la vedova, e poscia salio a cavallo,
e andò alla battaglia, e sconfisse li
nemici.





Le parole E io come il so? non sono dunque aggiunte dall'autore
del Fiore di filosofi, ma tolte, insieme col resto, da Elinando o
da Vincenzo Bellovacense. Ho citato il testo del Fiore pubblicato
dal Nannucci, perchè è quello a cui si riferisce il Paris; ma il
testo del Cappelli si accosta ancor di più allo Speculum, giacchè
dove questo dice filium ejus justissimum et innocentissimum, esso
traduce correttamente per intero un suo figliuolo ch'era giustissimo
e senza colpa, e dove lo Speculum dice: Successor tuus
iniuriam pacientibus vel passuris per se tenebitur, proposizione
a dirittura saltata nel testo del Nannucci, esso pone: Lo successore
tuo a quelli che hanno ricevuto e riceveranno ingiuria sarà
tenuto per sè. Ora quel vel passuris nel racconto del Policratico
non si trova. Erra similmente il Bartoli quando, raffrontati fra
loro i testi della Legenda aurea, del Fiore e del Novellino, dice
(I primi due secoli della letteratura italiana, Milano, 1873, p. 294)
che il racconto del Fiore deriva dalla Legenda aurea. Ecco finalmente
un'altra prova, se d'altre prove è pur bisogno, della derivazione
del racconto del Fiore dallo Speculum. Ho già detto che
nel c. 46 del l. XI Vincenzo Bellovacense narra la giustizia di
Trajano, non la sua salvazione, la quale è narrata nel c. 22 del
l. XXIII. Ora, per questa seconda parte della leggenda, l'ignoto
compilatore del Fiore non si attiene alla tradizione più antica e
più comune, ch'è quella stessa accolta da Paolo, da Giovanni e
poi dal Sarisberiense; ma ne accetta un'altra, dove al primo miracolo
se ne aggiunge un secondo, e che io esporrò tra breve. Il
difetto del racconto di Vincenzo Bellovacense spiega questo rivolgersi
del compilatore ad altre fonti.




27.  Circa le attinenze del Novellino col Fiore v. D'Ancona, op.
cit., p. 257-8; Bartoli, I primi due secoli della letteratura italiana,
p. 293-4 e Storia della letteratura italiana, v. III, p. 213-6.
Nel Novellino, come nel Fiore (testo del Nannucci), manca la corrispondenza
delle parole dello Speculum: Successor tuus iniuriam
pacientibus vel passuris per se tenebitur; comune per contro ad
entrambi è la notizia soggiunta in fine al racconto della fatta giustizia,
che Trajano cavalcò e sconfisse i suoi nemici, la quale nello
Speculum non si trova; comune del pari la nuova tradizione circa
il miracolo alla quale ho accennato. Notisi tuttavia che nel racconto
LVIII del testo Panciatichiano-Palatino appare una variante
della leggenda, di cui non è traccia nel Fiore, e di cui parlerò
più oltre; quella cioè che l'uccisore del figliuolo della vedova sia
lo stesso figlio di Trajano. V. Biagi, Le novelle antiche dei codici
Panciatichiano-Palatino 138 e Laurenziano-Gaddiano 193, Firenze,
1880. Ma tale redazione del racconto è posteriore all'altra.




28.  Purgat., c. X, v. 73-93.




29.  Qual è la fonte a cui attinse Dante? Già il Nannucci avvertì
(op. cit., ed. cit., v. II, p. 315, n. 10) che Dante usa quasi le
medesime parole del Fiore di filosofi, e il riscontro in più particolar
modo fra le parole: a te che fia, se quell'altro farà bene?
di questo, e le rispondenti: L'altrui bene A te che fia? del poema,
difficilmente si può ritenere fortuito. Nullameno, poichè quell'uso
del verbo essere non è senz'altri esempii, potrebbe pur darsi che
così l'autore del Fiore come Dante avessero tradotto a un medesimo
modo il quod tibi proderit si alius bene fecerit che si trova
anche nel Policratico, senza che ci fosse imitazione per parte del
poeta. Vero è che le parole Intorno a lui parea calcato e pieno
Di cavalieri, le quali non hanno riscontro nello Speculum, nè nel
Polycraticus, parrebbero rimandare ancor esse al Fiore, dove è
fatta espressa menzione della cavalleria che accompagna Trajano
(la sua grande cavalleria nel Novellino); ma esse si riscontrerebbero
ancor più con quelle di Paolo Diacono che dice: circumvallatus
militum cuneis pergeret; e d'altra banda il Paris fa
giustamente osservare (p. 267, n. 2) che l'ultimo verso, Giustizia
vuole, e pietà mi ritiene, ha con le parole di Giovanni Diacono
ratione pariter et pietate commotus tale somiglianza che difficilmente
può essere creduta casuale. Il Mazzoni, non conoscendo altre
relazioni della leggenda, credeva che Dante avesse potuto derivare
il suo racconto dallo Speculum regum di Gotofredo da Viterbo.
V. Della difesa della commedia di Dante, ed. di Cesena, 1688,
v. I, p. 600-1. Chi vuol vedere come un altro poeta, di poco posteriore
a Dante, ma per forza d'ingegno troppo lontano da lui,
narrò il medesimo fatto, legga i seguenti versi che appartengono
al già citato Roman de Girart de Roussillon (v. 2971-2994):



Une fois fut montés pour aller en bataille;

Quar grans besoings estoit, bien le sauoit sans faille,

Vist une poure femme vesue vers li venant,

Merci criant, le prist par le pié maintenant,

Et dist: Drois emperieres, vainge moi de la mort

D'ung mien cheualier filz c'ung tiens mortriers m'a mort.

Tu m'es sires, mes juges, fai moi tantos droiture:

Li cuers me partira se ne vainges m'injure.

Li rois dist: Tres bon droit te ferai au retour.

— Et se tu ne reuiens, qui me fera cel tour?

— Mes successors, dist-il, t'en fera droit auoir.

— Lasse moi tres dolante, ce ne puis je sauoir!

Et s'il le faceoit bien, que te profiteroit

La venjance et le bien c'ung autre me feroit?

Tu es mes debitors, tu me dois auoier

Si que de bon merite recoures bon loier.

Tes successors sera pour li propre tenus:

S'il fait bien enuers Dieu sera tres bien venus,

Ja droiture d'autrui no te deliurera:

Qui bien fera ou monde cilz touz biens trouera.

— Quant li rois out oï, du cheual declina,

La cause de la vesue tres bien examina,

Selonc droit com bons juges sentence rapourta,

La poure bien dolente tres bien reconforta.





Il verso Lasse moi tres dolante, ce ne puis je sauoir! mostra che
il poeta attinse dallo Speculum. V. Köhler, Die Beispiele aus
Geschichte und Dichtung in dem altfranzösischen Roman von
Girart de Roussillon, in Jahrbuch für romanische und englische
Sprache und Literatur, Neue Folge, v. II, p. 20.




30.  V. 5879-80.




31.  V. 5865-78.




32.  V. 5893-6039.




33.  V. Massmann, Kaiserch., v. III, p. 762-4.




34.  Id., ibid., p. 753-5.




35.  Ap. Pertz, Script., t. XXII.




36.  Legenda aurea, c. XLVI, 10.




37.  Cap. LXVIII. Avvertasi che la Legenda aurea e il Dialogus
hanno la stessa identica dicitura.




38.  Qui, ma anche altrove, non è la vedova a chiedere il figliuolo
di Trajano, è Trajano che pone nell'arbitrio della vedova
o di tor quello per suo, o di far eseguire la sentenza: «Or vedi
costui che è mo mio figliuolo, è quello che ha commesso l'omicidio.
Qual vuoi tu innanzi o ch'ello mora, o ch'io tel dia per tuo figliuolo?
E sappi certamente ch'io il ti darò sì libero ch'io non
avrò più a fare in lui, nè elli in me, e sarà così tuo suddito, come
se tu l'avessi portato nel tuo corpo».




39.  L. IX, c. 30.




40.  Cod. dell'universitaria di Bologna, 432. Trajano dà il figliuolo
alla vedova dotandolo riccamente: «Et adoctollo molto nobilmente
dipartendolo da se».




41.  Giovanni da Verona cita Giacomo da Voragine.




42.  L. II, c. 6.




43.  Parthey, Mirabilia Romae, p. 7-8. Per mostrare come si
venissero alterando intanto anche altre parti della tradizione riporterò
qui il racconto dei Mirabilia. «Sunt praeterea alii arcus
qui non sunt triumphales sed memoriales, ut est arcus Pietatis ante
sanctam Mariam rotundam, ubi cum esset imperator paratus in curru
ad eundum extra pugnaturus, quaedam paupercula vidua procidit
ante pedes eius, plorans et clamans: domine, antequam vadas mihi
facias rationem, cui cum promisisset in reditu facere plenissimum
ius, dixit illa: forsitan morieris prius, imperator hoc considerans
praesiliit de curru, ibique posuit consistorium, mulier inquit: habebam
unicum filium, qui interfectus est a quodam iuvene, ad
hanc vocem sententiavit imperator: moriatur, inquit, homicida et
non vivat, morietur ergo filius tuus, qui ludens cum filio occidit
ipsum, qui cum duceretur ad mortem mulier ingemuit voce magna:
reddatur mihi iste moriturus in loco filii mei, et sic erit mihi recompensatio,
alioquin numquam me fateor plenum ius accepisse,
quod et factum est, et ditata multum ab imperatore recessit». Qui
il nome di Trajano è taciuto, com'è taciuto nel Dolopathos; ma
in altri testi dei Mirabilia quel nome si ritrova, e, per contro,
l'uccisore non è più figliuolo dell'imperatore. Così in un codice
della Casanatense, segnato D, V, 13, al f. 148 r.: «..... arcus pietatis
ante sanctam Mariam Rotundam, ubi accidit quedam istoria
de paupere muliere cuius filius occisus erat a filio vicine sue, que
petiit ius sibi fieri ab imperatore Traiano peracto ire ad exercitum,
ecc.». Il nome di Trajano è taciuto anche da Giovanni
d'Outremeuse, il quale deriva evidentemente il suo racconto dai
Mirabilia, ma dice inoltre, raccostandosi a qualche fonte tedesca
(v. i racconti di Königshofen e della Cronaca di Colonia in Massmann,
op. cit., v. III, p. 754) che la vedova sposò il figlio dell'imperatore.
V. Ly myreur des histors, v. I, p. 64.




44.  Romance de la embajada que envió Danes Urgel, marques
de Mántua al Emperador, ap. Wolf e Hofmann, Primavera
y Flor de Romances, Berlino 1856, v. II, p. 200; Duran,
Romancero general, v. I, p. 213.




45.  Johannis de Alta Silva Dolopathos sive de rege et septem
sapientibus, pubblicato dall'Oesterley, Strasburgo e Londra, 1873,
p. 62-3.




46.  Basterà recarne un esempio. Giovanni Diacono dice: Tunc
Trajanus ratione pariter, pietateque commotus equo descendit,
nec ante discessit, ecc.; e Giovanni di Alta Selva: Motus rex tam
ratione vidue, quam etiam misericordia, dilato iterum bello ad
urbem regreditur. Del resto il racconto, così del Dolopathos latino
come del Dolopathos francese, si mostra in più parti diverso dai
racconti posteriori, dove appare la stessa versione della leggenda.
Un falco del figliuolo del re uccide la gallina della vedova; il
figliuolo di costei uccide il falco, il figlio del re uccide lui. Il re
lascia in facoltà della vedova o di far morire, o di adottare il reo.
Costei si apprende al secondo partito, ed è menata a vivere in
corte. Herbers allunga il racconto di Giovanni di Alta Selva, ma
senza aggiungere nulla di nuovo. Nè quegli, nè questi fa cenno
di un miracolo qualsiasi operato in favore del giusto re. Può darsi
che lo stesso Giovanni d'Alta Selva, nutrendo forse come teologo
quegli stessi dubbii in proposito che altri nutriva sino dai tempi
di Giovanni Diacono, abbia a questo modo mutilato la leggenda,
e per togliere di mezzo l'impaccio di una connessione stretta già
fermamente, abbia a dirittura taciuto il nome di Trajano.




47.  Riportato dal Massmann, op. cit., v. III, p. 760-2. Anche
qui la giustizia di Trajano è celebrata altamente:



Ein künic Trajânus hiez

bì sînen zîten er vür sich nieman liez

an grôzem gewalt,

wan sîn gewalt was manicvalt.

er rihte alsô starc,

der im hiet geben tûsent marc

von lûterem golde

er rihte nicht wan als er solde.

ez waere herre oder kneht

er rihte niht wan nàch reht

vriunt und mâgen und kindelîn

kunden im sô liep niht sîn.







48.  Ibid., p. 755.




49.  Legenda aurea, c. XVIII.




50.  De antiquorum Saxonum ritu, l. I, c. 3, ap. Leibnitz,
Scriptores rerum Brunsvicensium, t. III, p. 611-2.




51.  V. i Miracoli della Vergine stampati senza indicazione di
luogo l'anno 1489, c. XVIII e XX. Di una testa che sul campo
di battaglia di Nicopoli parlò e domandò di confessarsi narra il
Bonfinio, Rerum hungaricarum, dec. III, l. 3. Parecchi altri
esempii di teste parlanti v. in Kornmann, De miraculis mortuorum,
s. l., 1610, parte IV, cc. XVIII, XIX. La immaginazione che
il membro per cui fu compiuta alcuna buona opera si serbi dopo
la morte incorrotto è molto comune. A Venezia si conserva intatto
il braccio di san Giorgio che uccise il drago. Tommaso Cantipratense
racconta che l'occhio di san Lodovico, vescovo Catalanense,
fu trovato incorrotto dopo molti anni passati dalla sua
morte, e ciò perchè il santo aveva con isguardo sdegnoso respinto
l'invito disonesto di una regina di Francia (Bonum universale de
proprietatibus apum, l. II, c. 30, § 33). Parecchi narrano che
avendo Giuliano l'Apostata ordinato di bruciare le ossa di san Giovanni
Battista e di spargerne al vento le ceneri, tra le ossa fu
trovato intero ed incorrotto il dito con cui esso Giovanni accennò
Gesù Cristo dicendo: Ecce agnus Dei. (Kornmann, op. cit., parte
III, c. X). Per altro accade anche spesso che il membro incorrotto
sia un membro colpevole.




52.  Ap. Pertz, Script., t. XVI, p. 112.




53.  Nel già citato commento allo Speculum regum invece di
Arcus Pietatis si ha Porta Pietatis, e si dice che questa porta era
presso a un ponte, che non si nomina. San Gregorio vedendo le
sculture di quella porta s'informò di Trajano e de' suoi fatti. Narrata
la giustizia di Trajano, Giacomo da Varignana soggiunge:
«Et per recordancia di questa cosa fo facta una statua de ramo
et posta in piaça. Nella quale con meraviglioso artificio sono intagliate
queste chose, aciò che li facti del glorioso principe Traiano
fossero perpetua recordança de soma pietà et iusticia».




54.  Commento alla Divina Commedia d'anonimo fiorentino del
secolo XIV, nella Collezione di opere inedite o rare dei primi
tre secoli della lingua, Bologna 1866-74, v. II, p. 175.




55.  Balduino Ninoviense, Chronicon, p. 592 (Collection des
chroniques belges inédites): «Sanctus papa Gregorius primus,
cum hoc et caetera pietatis ejus studia legisset, miseratus quod
tanta ejus pietas in oblivione esset coram Deo, multum deflevit
pro anima ejus». Balduino dice che la vedova domandò giustizia
a Trajano, ma non significa di che.




56.  Vn iour aloit Saint Gregoire par le marchie de Romme si
lui souuint de Traien l'empereur qui fut droiturier en sa vie et
deuant toutes les autres choses si lui souuint d'une iustice que il
fist vne foys a une veuue dame. De monseigneur Saint Gregoire,
cod. Fr. 413 della Bibliothèque Nationale di Parigi, fol. 129 r., col. 2ª.




57.  Dittamondo, l. II, c. 6.




58.  Testo del Nannucci; alquanto diversamente nel testo del
Cappelli.




59.  Alberto Magno racconta, e Tommaso Cantipratense ripete,
(Bonum universale de apibus, l. II, c. LI, 11), la storia di un
sant'uomo, il quale essendo infermo, e chiedendo in grazia di poter
morire, gli fu per un angelo del Signore data la scelta fra il morir
subito e passar poi tre giorni in purgatorio, e il penare un altro
anno infermo per salire poi diritto in paradiso. Il sant'uomo elegge
di morir subito, ma sperimentate un giorno solo le pene del purgatorio,
domanda di tornare in vita e sostenere l'altra prova.
Esempii simili a questo narrano sant'Antonino e Pietro Reginaldetto.




60.  Breviarium historicum, ed. di Bonna, 1837, p. 8-9.




61.  V. Gaston Paris, dissert. cit., p. 289-94.




62.  V. Jordan, Topographie der Stadt Rom im Alterthum, v. II,
p. 118. Parmi che il Paris (p. 293-4) dia troppo poca importanza
a quanto nei Mirabilia è detto dell'Arcus Pietatis. Gli è vero che
nelle recensioni più antiche di questo libro non si fa cenno della
leggenda di Trajano e dell'arco, ma nè esse, nè le posteriori registrano
tutto; e d'altra banda non si può ammettere che in codici
scritti da Romani in Roma siasi lasciata passare una indicazione
a cui non corrispondessero in qualche modo i fatti e la credenza
popolare. I Mirabilia non fanno motto di bassorilievi, nè d'altre
sculture, e dicono solamente che l'arco fu innalzato a ricordanza
dell'atto di Trajano; ma si può credere che senza una qualche
opera di scalpello con cui, o bene o male, si potesse far riscontrare
la leggenda, questa non si sarebbe legata all'arco. In quella
scoltura il presunto Trajano era forse rappresentato, non a cavallo,
ma sedente in un carro.




63.  Adnotationes elucidariae in Evangelium Johannis, c.
XV, 22.




64.  Dissert. cit., p. 295-7.




65.  V. su questo argomento la citata dissertazione del Lequien,
la nota di Consalvo Durant al c. 13 del l. IV delle Revelationes
di santa Brigida, ed. di Anversa, 1611, p. 222-3; la dissertazione
XXVII nel volume XIV delle opere di Alfonso Salmeron; ma soprattutto
lo scritto dello spagnuolo Alfonso Chacon, Tractatus
de liberatione animae Trajani imperatoris a poenis inferni precibus
sancti Gregorii P. M., Roma, 1589, scritto che godette di
molta riputazione e fu stampato anche tradotto in italiano (Siena,
1595) e in francese(1607); Brusco, Redarguitio historiae de
anima Trajani ex inferni suppliciis liberata, Verona, 1624;
Preuser, Dissertatio de Trajano imperatore precibus Gregorii
Magni ex infero liberata, Lipsia, 1710.




66.  Parad., c. XX, v. 106-7.




67.  V. per esempio Gonzalo de Berceo, Milagros de Nuestra
Señora, VII; Gautier de Coinsy, Miracles de la Vierge, l. II.
Storie simili si trovano in Ildefonso Toletano, Liber miraculorum
sanctae Mariae Virginis, cod. 946 della Bibliothèque de
l'Arsenal in Parigi, f. 3 v. a 4 r., e in Valperto di Ahusla, Liber
miraculorum Virginis Mariae, cod. lat. 4350 della Biblioteca
Regia di Monaco, f. 14 r. Vincenzo Bellovacense racconta nel
l. XXII, cap. 97 dello Speculum historiale il seguente miracolo.
San Maclonio, o Macute, insieme con san Brandano ed altri uomini
santi, si mise una volta in mare per ricercare certa isola
denominata Ima, la quale somigliava al Paradiso terrestre. Dopo
sette anni di navigazione giunsero ad un'altra isola, dove trovarono
uno smisurato sepolcro che conteneva il corpo di un gigante.
Per le preghiere di san Maclovio il gigante risuscita, dice come
fosse stato idolatra, come fosse dannato, e impetra il battesimo
che gli è dal santo impartito. Dopo non molto tempo il gigante
rimuore e i santi uomini ne raccomandano l'anima a Dio. Nella
Vita anonima di san Cadoco si narra similmente come per le preghiere
del santo un gigante, la cui anima era già dannata in
inferno, risuscitò, e, dopo aver condotto vita esemplare, fu salvo.
(Acta Sanct., t. II di Gennaio, p. 605). Racconta il Passavanti,
Specchio della vera penitenza, dist. V, c. 3, la storia di una donna,
la quale morì senza confessarsi di certo suo peccato. Tornata l'anima
al corpo per intercessione di san Francesco, e compiuta la
confessione, fu salva.





68.  V. la Vie du pape Grégoire le Grand pubblicata dal Luzarche,
Tours, 1857, in fine, e il Gregor auf dem Steine di
Hartmann von Aue, v. 3735-8 in Greith, Spicilegium vaticanum,
Frauenfeld, 1838, p. 303.




69.  Cap. 83, ed. dell'Oesterley. La favola si trova narrata da
Fredegario nel VII secolo, da Aimoino verso il 1000, poi nella
Kaiserchronik, ecc. V. Goedecke, Deutsche Dichtung des Mittelalters,
Hannover, 1854, p. 628; J. Grimm e A. Schmeller, Lateinische
Gedichte des X. und XI. Jh., Gottinga, 1838, p. 343-4.




70.  The early english versions of the Gesta Romanorum,
English Text Society, Londra, 1879, p. 45-6. Nel Dolopathos di
Giovanni di Alta Selva il caso si pone ai tempi dei primi re di
Roma. V. Mussafia nei Sitzungsberichte dell'Accademia di Vienna,
phil.-histor. cl., v. LXIV, p. 595 segg.




71.  Pubblicato per intero primamente dall'Orelli, Opuscula
Graecorum veterum sententiosa et moralia, Lipsia, 1819-21, v. I,
p. 208-13. V. inoltre Revillout, Vie et Sentences de Secundus
d'après divers manuscrits orientaux, Parigi, 1873.




72.  V. Vincenzo Bellovacense, Speculum historiale, l. XI,
c. 70 seg.; Sant'Antonino, Historiarum P. I, tit. VII, c. IV, § 1;
Gualtiero Burley, Liber de vita ac moribus philosophorum poetarumque
veterum.




73.  Una versione francese contiene il cod. Fr. 1553 della Bibl.
Nat. di Parigi. La storia è riferita da Giovanni d'Outremeuse,
Ly myreur des histors, v. I, p. 537-42.




74.  Versioni italiane si hanno nel Fiore di filosofi, nelle Novelle
antiche pubblicate dal Biagi e in molti manoscritti.




75.  V. Capitulo de las cosas que escribio por respuesta el
filosofo Segundo a las cosas que le pregunto el emperador
Adriano, in Knust, Mittheilungen aus dem Eskurial, p. 498-506.
Il racconto si ha pure nella Cronaca di Alfonso il Savio, parte I,
c. 120.




76.  Fabricius, Bibliotheca graeca, t. III.




77.  La redazione in versi credo sia tuttora inedita (V. Warton,
History of english Poetry, ed. dell'Hazlitt, v. II, p. 183). La redazione
in prosa fu ristampata a Londra dall'Halliwel nel 1860.
Essa è intitolata: The wyse child and the emperor Adrian; a
dialogue resembling that of Salomon and Saturn.




78.  Il suo nome è registrato anche in alcuni calendarii d'Occidente.
V. Hospinianus, De Fest. Christ., f. 52 b. Dante pone
Costantino in Giove, tra gli spiriti sommi che formano l'occhio
dell'aquila simbolica. Parad., c. XX, v. 55-7. Non so so nel popolo,
in qualche parte dell'Europa occidentale, siavi ora nessuna
credenza intorno alla santità di Costantino. A Neumagen, l'antico
Noviomagus, si crede che in quel luogo Costantino vide in cielo
la croce e le famose parole: In hoc signo vinces.




79.  Hist. eccles., l. I, c. 34.




80.  V. il Livere de reis de Brittaine, p. 18-20, il Livere de
reis de Engletere, p. 64, e il Liber monasterii de Hyda edito da
E. Edwards (Rer. Brit. m. ae. script.), p. 117. V. anche più
oltre al c. XXI.




81.  Enrico di Knyghton, De eventibus Angliae, l. I, c. V, ap.
Twysden, Historiae anglicanae scriptores X, v. II, col. 2323-4.




82.  Nel medio evo i cavalieri cristiani cercavano di accrescere
la virtù dell'armi loro mediante qualche preziosa reliquia. La spada
che Orlando aveva ricevuto in dono da Carlo Magno conteneva
nel pomo un dente di San Pietro, sangue di San Basilio, capelli
di San Dionigi, un frusto della veste della Vergine. La chanson
de Roland, v. 2345-8.




83.  Questa novella, in prosa, fu pubblicata dal Moland e dal
D'Héricault nelle Nouvelles françoises en prose du XIII siècle,
Parigi, 1856. Ebbevene anche una versione poetica, pubblicata dal
Wesselowsky, Le dit de l'empereur Coustant, nella  Romania,
v. VI (1877), p. 162-9, ancor essa del XIII secolo. L'editore fece
seguire al testo uno studio circa l'indole e le attinenze della leggenda
(p. 169-98), nel quale sono molte buone osservazioni, ma
anche alcuni errori che furono già rilevati da altri.




84.  Il racconto in verso differisce in qualche punto da quello in
prosa, sebbene in sostanza concordi con esso, e mostri di provenire
dalla medesima fonte. L'imperatore di Bizanzio si chiama Floriiens
invece di Muselins. Marito alla figliuola dell'imperatore Augusto,



        qui tint Rommenie

Et le roiaume d'Italie

Qui Lombardie est appiellee,





egli ebbe il dolore di perdere la sposa, che svisceratamente amava,
e che gli lasciò un'unica figlia chiamata Sebelinne o Sebile. Il medico
chiamato a curare il bambino domanda dugento bisanti, ma
poi di cento si contenta.




85.  Il Wesselowsky cade in un grave errore quando pone la
leggenda testè riferita fra quelle concernenti la giovinezza di
Costantino, e crede che il nome di Constant serva a designare
costui: ..... le nom du héros principal est Constant; il s'entend
que c'est Constantin le Grand, puisque le nom de Constant y
est mis en rapport avec la dénomination de Constantinople.
(P. 170). Anzi tutto si vuol notare che nelle leggende le quali veramente
riguardano la nascita e la giovinezza di Costantino, è
fatta sempre debita menzione, così di Elena, come di Costanzo, i
quali nel racconto francese non compajono nè punto nè poco. Poi,
quanto nello stesso racconto si dice del nome di Costantinopoli
prova appunto che Constant è Costanzo e non Costantino. Nel
testo in prosa si legge in fine: Et engendra li enperères Coustans
en sa fame un oir marle ki ot a non Constentins, ki fu puis
molt preudom. Et si fu puis la cités apielée Coustantinoble, pour
son père Coustant ki tant cousta, ki devant avoit esté apielée
Bisanche. Il testo in verso non fa menzione di Costantino, ma
dice che i cittadini di Bizanzio mutarono, in onor di Costanzo, il
nome della loro città:



Pour ce que si nobles estoit

Et que nobles oevres faisoit,

L'appielloient Coustant le noble:

Et pour çou ot Coustantinoble

Li cyté de Bissece a nom,

Qui encore est de grant regnom.





Tanto nel racconto in prosa, quanto nel racconto in verso, Costanzo
è cristiano sino dall'infanzia, e, divenuto imperatore, converte alla
fede i suoi popoli. Queste sono particolarità evidentemente trasportate
dal Costantino leggendario a Costanzo, ma che non mostrano
punto che Costanzo sia Costantino. La leggenda di Costanzo rimane
in tutto estranea alla leggenda della nascita e della infanzia di
Costantino; essa altro non è che la nota fiaba popolare del fanciullo
fatale e della lettera scambiata, diffusa non meno in Asia
che in Europa, e qui, per una delle solite fantasie, appropriata a
Costanzo.




86.  Cap. XXI, ap. Gale, Historiae britannicae et anglicanae
scriptores XX, v. I, p. 103. In altre edizioni della Historia Britonum
ciò si trova narrato di Costanzo figliuolo di Costantino; la
città si chiama Cair Segeint, e i tre semi sono di oro, argento e
bronzo. Nennii Historia Britonum. Ad fidem codicum manuscriptorum
recensuit Josephus Stevenson, Londra, 1838, § 25.




87.  Οὖτος ἐξ ἀφανῶν τίκτεται τῷ βασιλεῖ Κωνσταντίῳ, γνωρισθεὶς
δὲ τῷ πατρὶ κατά τινας γνωρίμους τρόπους· ὃς κατά
τινα τύχην ἔγνω τοὺς τόπους καταλιπεῖν, ἐν οῖς διέτριβεν,
ἐξορμῆσαι δὲ πρὸς τὸν πατέρα Κωνστάντιον, ἐν τοῖς ὑπὲρ τας
Ἄλπεις ἔθνεσιν ὄντα καὶ Βρετανίᾳ συνεχέστερον ἐνδημοῦντα.
θεασάμενος δὲ αὐτὸν ὁ πατὴρ χειροτονεῖ βασιλέα, τοὺς ἐκ τῆς
Θεοδώρας ὐἱεῖς καταλιπών, ἰδὼν αὐτὸν εῦ ἔχοντα σώματος.




88.  Historiae novae, I. II, 8, 9: ἐξ ὃμιλίας γυναικὸς οὐ σεμνῆς
οὐδὲ κατὰ νόμον συνελθούσης.




89.  Brev. hist. rom., I. X, 2: Constantinus Constantii filius ex
obscuriore matrimonio.




90.  V. gli Acta Sanctorum, v. III del mese di Maggio, p. 548-80;
Hartmann, Dissertatio historica de Helena Constantini
Magni imperatoris matre, Marburgo, 1733; Douhet, Dictionnaire
des légendes, p. 513-23; Lucot, Sainte Hélène mère de l'empereur
Constantin, d'après des documents inédits, Parigi, 1877.




91.  Ed. di Bonna, v. I, p. 517.




92.  Chronographia, ed. di Bonna, 1839-41, v. I, p. 24.




93.  Histor. comp., ed. di Bonna, v. I, p. 476: ἀλλὰ καὶ τὸ ὡς
νόθον διαβάλλειν αὐτόν πασης κακίας ἐστίν. Se Costantino sia
nato spurio discusse lo Scaligero nelle note ad Eusebio, e discussero
poi più altri. V. Weidener, Dissertatio historica de Constantino
Magno, qua illum honeste et ex legitimo matrimonio natum
contra G. Arnoldum vindicatur ac defenditur, Rostock, 1702.




94.  Per quanto concerne quest'ultima pretensione v. Tola,
Corona de los triumphos de los santos del regno de Sardeña,
en el cual se prueba con algunas breves y succintas razones
que S. Elena, madre del emperador Constantino Magno, fue
Sarda, Roma, 1653.




95.  V. il poema di Sant'Elena pubblicato insieme con quello di
Sant'Andrea da Giacomo Grimm a Cassel nel 1840.




96.  Vita Helenae, Acta Sanctorum, v. III del mese di Agosto,
p. 580-99.




97.  De inventione Sanctae Crucis, Opera, ed. del Beaugendre,
col. 1255-60.




98.  Legenda aurea, c. LXVIII (ed. del Grässe), De inventione
sanctae crucis.




99.  V. 7623-96. La tradizione è ricordata anche da Ottone di
Frisinga e da Hermann von Fritslar. V. Massmann, Kaiserchronik,
v. III, p. 847.




100.  Jean de Waurin dice (Recueil des chroniques et anchiennes
istories de la Grant Bretaigne, l. II, c. 43) che Costanzo sposò
Elena in legittime nozze; nell'Eulogium si dice invece (v. I,
p. 337) che la tenne come concubina, il che è ripetuto da Jacob
von Königshofen. In una Historia Brutonum in anglosassone,
scritta da Laghamon, contemporaneo di Gualtiero Mapes (cod. Cottoniano
Caligula, A, IX, f. 64 v.), il re Coel dà la figliuola in
isposa, e cede in pari tempo il regno a Costanzo. Goffredo di
Monmouth racconta invece nella sua Historia Britonum, l. V,
c. 6-11 (seguito da Wace, Roman de Brut, v. 5713-77), che avendo
il duca Coel di Colcester ucciso Asclepiodoto, ed essendo salito
sul trono di Bretagna, da Roma fu mandato Costanzo, al quale
Coel diede prova di sommessione, e chiese di poter essere investito
del regno in qualità di vassallo. Prima che si fermassero i
patti, morto Coel, Costanzo tolse la corona, e sposò Elena, figlia
di quello. Pietro di Langtoft nella sua cronaca (v. I, p. 76) narra
presso a poco lo stesso. A tutta questa tradizione manca qualsiasi
fondamento storico. V. Wright, The Celt, the Roman and the
Saxon, Londra, 1875, p. 143.




101.  Von der Hagen, Gesammtabenteuer, v. II, p. 579.




102.  Non so quale tradizione siasi seguita in una Historia di
Santa Elena, stampata in Siena senza indicazione di anno (XVI
secolo), la quale non mi venne fatto di vedere.




103.  Incerti auctoris de Constantino Magno eiusque matre
Helena libellus, e codicibus primus edidit Eduardus Heydenreich,
Lipsia, 1879. Per quanto concerne questa pubblicazione, che lascia
non poco a desiderare, vedi un eccellente scritto di Achille Coen,
intitolato Di una leggenda relativa alla nascita e alla gioventù
di Costantino Magno, nell'Archivio della Società Romana di
Storia patria, v. IV (1881), p. 1-55, 293-316, 535-61; v. V, p. 33-6.
Mentre scrivo questa nota, esso non è ancora finito di pubblicare.




104.  «Qualiter autem Constantinus mortuo suo patre Constantio
in Romano imperio et mortuo suo socero in Graecorum imperio
successerit et factus fuerit totius saeculi monarcha, qualiter a
Sancto Silvestro papa a lepra curatus et ad fidem Christi conversus
fuit ac usque ad mortem suam in utroque imperio potentissime
regnavit et qualiter sancta Helena, mater Constantini,
Hyerosolimam iverit et sanctam crucem ibidem invenerit, require
in suis locis». Notisi che l'autore non si avvede per nulla della
contraddizione in cui cade quando dice che Costantino fu convertito
da San Silvestro, dopo aver rappresentato Elena in tutto il
racconto quale ottima cristiana.




105.  Cod. della Vallicelliana D, 13, f. 67 v., col. 2ª, a 69 v.,
col. 2ª.




106.  L. VII, c. 73.




107.  Cap. LVII, ed. di Milano, per Ulderico Scinzenzeler, 1487.




108.  L. II, c. 11.




109.  Chronicon Imaginis Mundi, Monumenta Historiae patriae,
t. III, p. 1390-2.




110.  V. il già citato scritto del Coen, p. 29-50.




111.  Giovanni da Verona cita come sua fonte una Historia Britonum,
Giacomo da Acqui una Cronica Trevirensis. L'Anonimo
comincia con una piccola introduzione, la quale non ha nulla che
fare col racconto che segue, e non cita fonte di sorta. Vedremo
più oltre che cosa sia da pensare delle due fonti citate da Giovanni
e da Giacomo.




112.  Lambecius, Commentarii de August. Biblioth. Caes. Vindobonensi,
v. VIII, p. 100 e segg.; Acta Sanctorum, t. cit., p. 551;
Coen, p. 296 segg.




113.  L. VII, c. 18; Acta Sanctorum, ibid.; Coen, p. 300-7.




114.  Acta Sanctorum, t. VIII del mese di Ottobre, p. 854 segg.




115.  Traduzione latina di Edoardo Pockoke, Oxford, 1658-9,
v. I, p. 408.




116.  Riferito il passo di Sant'Ambrogio, il Coen soggiunge molto
opportunamente (p. 312-3): «In questo non è da notarsi soltanto
la parola stabulariam; meritano attenzione anche due altre:
asserunt e cognitam; la prima di queste sembra indicare che la
notizia dell'essere nata Elena una albergatrice era ripetuta con
insistenza (non dice l'autore ajunt o dicunt) da parecchi e specialmente
da coloro che volevano e credevano con ciò denigrare
la memoria di lei; la seconda pare scelta per ricordare velatamente
e decentemente la specie dei rapporti passati fra Elena e
Costanzo. Inoltre la proposizione qui postea regnum adeptus est
non può essere un inciso destinato a spiegare di qual Costanzo si
tratti, cosa che non avea bisogno alcuno di essere spiegata; essa
suona priusquam regnum adipisceretur; e ciò forse è un modo
indiretto di rammentare anche l'altra ragione per cui Elena era
da alcuni reputata inferiore a Teodora, alla sposa imperiale di
Costanzo».




117.  De laudibus virginitatis, c. 25, nella ed. della Bibliotheca
Patrum di Lione, t. XIII; c. 48, nella edizione delle Opere di
Sant'Aldelmo data dal Giles, Oxford, 1846.




118.  Per la discussione delle testimonianze e per il pieno svolgimento
del tema di cui si è trattato sommariamente qui sopra,
v. la dissertazione del Coen.




119.  Cap. I.




120.  Pubblicata dal Zambrini di su un codice Magliabechiano
del secolo XIV nella prima dispensa della Scelta di curiosità
letterarie, Bologna, 1861. V. Coen, p. 535.




121.  Degli autori che negli ultimi tempi trattarono tali questioni
v. più particolarmente Keim, Der Uebertritt Constantins des
Grossen zum Christenthum, Zurigo, 1862; Zahn, Constantin der
Grosse und die Kirche, Hannover, 1876; Uhlhorn, Der Kampf
des Christenthums mit dem Heidenthum, 3ª ed., Stoccarda, 1879;
Burckhardt, Die Zeit Constantin's des Grossen, 2ª edizione,
Lipsia, 1880.




122.  V. tra l'altro Koeber, Dissertatio de Philippo Arabe,
utrum primus christianus imperator fuerit an potius Constantinus
Magnus? Gera, 1680. Orosio dice di Filippo (Histor., l. VII,
c. 28): «..... Christianus annis admodum paucissimis ad hoc
tantum constitutus fuisse mihi visus est, ut millesimus Romae
annus Christo potius quam idolis dicaretur». Che Filippo fosse
cristiano ammisero il Baronio e l'Huet, negò il Pagi.




123.  Lampridio, Vita Alexandri Severi.




124.  Gotofredo da Viterbo, Speculum Regum, v. 1026-31:



Suscipit imperium populo plaudente Philippus;

Iste prior cesar voluit cognoscere Christum

    Et dedit ecclesiis predia lata suis.







125.  ἄλλως προέδρων τόνδε μὴ δεδεγμένων.
Caesares, ap. Mai, Scriptores veteres, v. III, 6. Secondo la tradizione
vulgata Filippo fu respinto dalla chiesa finchè non ebbe
purgato i suoi peccati.




126.  πρῶτος ἀνάκτων τῷ Χριστῷ προσκολληθεὶς γνησίως.
Compendium chronicon, v. 2329.




127.  Chronicon, dist. III, c. 5.




128.  V. Settegast, Calendre und seine Kaiserchronik, nei
Romanische Studien del Böhmer, v. III, p. 121.




129.  V. Zahn, op. cit., p. 13-5. Le monete costantiniane diedero
luogo a molte dispute. L'Eckhel affermò giustamente non potersi
argomentare da esse che Costantino nutrisse odio contro le vecchie
credenze e grande amore per le nuove; il Tanini mostrò che
in esse era la prova di una singolare confusione di paganesimo e
di cristianesimo; il Garrucci si studiò di confutare le loro opinioni
nel suo Esame critico e cronologico della numismatica
costantiniana, Roma, 1858. V. anche Alessandro Visconti, Dissertazione
sopra la cristianità di Costantino Magno, Dissertazioni
dell'Accademia Romana di Archeologia, v. VI, 1835,
p. 209-28.




130.  Nella leggenda di Santa Caterina, che in prosa e in verso
si ha in tutte le letterature del medio evo, Massenzio è rappresentato
quale signore di Alessandria, dove convoca tanto i ricchi
quanto i poveri perchè sacrifichino agl'idoli. V. la Legenda aurea,
c. CLXXII (167), ed. del Grässe. Reco qui il principio di un testo
francese in versi della leggenda, contenuto nel cod. M, VI, 7 della
Nazionale di Torino. In esso Massenzio è un usurpatore che si
rifugia in Alessandria dopo essere stato vinto da Costantino. È
noto invece che Massenzio annegò nel Tevere insieme con molti
de' suoi.



  Nous trouuons en notre escript

Q'ung empereur fu iadis

Qui Constantin fu appellez.

Cilz ot ung filz vaillant assez:

Le filz ot le nom de son pere

Et apres lui fu emperere.

Il tint l'empire en grant repos,

Moult fut preudons et de bon los,

En moult grant pris tint sainte eglise

Et moult ama le dieu service.

Il vint en la terre de France,

Mais par sa longue demourance

Lui deust estre mesaduenu,

L'empire en deust auoir perdu,

Car ses barons qui adonc estoient (sic)

Leur laulte vers lui fausserent,

Contre leur droiturier seigneur

Maxence ont fait empereur.

Quant Constantin oit ces nouuelles,

Qui ne lui furent pas bien belles,

Arrier vint plus tost que il peust,

Atant de gens comme auoir peust,

A Maxence se combaty

La mercy dieu et le vaincquy.

L'emperere Maxentius,

Quant en bataille fu vaincus,

Tout desconfit s'en va fuyant

Iusques en Alixandre la grant

Pour estre sire du pays.

Par Alixandre fist crier,

Et par sa terre commander,

Qu'au tier iour chacun soit pres

Pour aourer ses Mahommes,

Et qui ne venra la aourer

Il leur fera les chiefz copper.

Ecc.





Così ancora nella leggenda francese in versi composta da Suor
Dimence (v. Hist. lit. d. l. Fr., t. XXVIII, p. 253-61) e in una
leggenda anglosassone. (V. Einenkel, Ueber den verfasser der neuangelsächsischen
legende von Katharina, nell'Anglia, v. V, p. 110).
Parlando di Massenzio Roma dice a Fazio degli Uberti nel l. II,
cap. 13 del Dittamondo:



Qui passo a dirti la mortal ruina

  Che di qua fece di ciascun cristiano,

  Ed oltre mar ancor di Caterina.





Nel Florilegium Casinense, in appendice alla Bibliotheca Casinensis,
t. III, 1877, p. 74-6, 184-7, sono pubblicati due racconti
latini del martirio di Santa Caterina. Nel primo figura da persecutore
Massenzio, nel secondo Massimiano.




131.  V. la Legenda aurea, c. LXVIII[64], il Sanctuarium di
Bonino Mombrizio, Sanctae crucis inventio, il poema De inventione
sanctae crucis attribuito a Ildeberto Cenomanense, ecc. Narrando
questa storia gli scrittori non andarono troppo d'accordo.
Chi dice che Costantino si fece battezzare da San Silvestro e chi
da Eusebio; quale attribuisce il fatto a Costantino e quale a Costanzo
suo padre. Non è possibile di sbrogliare in breve queste
confusioni, intorno alle quali veggasi il già citato capitolo
della Legenda aurea. Noto qui di passaggio, non un riscontro,
ma una derivazione. Secondo una leggenda tedesca, San Giorgio
apparve in Terra Santa ad un langravio di Turingia e gli consegnò
un vessillo segnato di una croce, dicendogli: In questo
segno vincerai. Richter, Deutscher Sagenschatz, Eisleben, 1877,
fasc. II, p. 12.




132.  Cod. L, II, 11 della Nazionale di Torino, f. 145 r.




133.  Ly myreur des hystors, v. II, p. 54.




134.  V. i Mirabilia Romae del Parthey, p. 48.




135.  V. la la Rappresentazione di Costantino imperatore, San
Silvestro papa e Sant'Elena, molte volte stampata, e finalmente
anche dal D'Ancona, Sacre rappresentazioni dei secoli XIV,
XV e XVI, v. II, p. 187-234. Un Miracle de Saint Sevestre è
tra i Miracles de Nostre Dame par personnages pubblicati da
Gaston Paris e Ulysse Robert, Parigi, 1876-8, v. III, p. 186-240.




136.  


Ma come Costantin chiese Silvestro

  Dentro Siratti a guarir della lebbre.





Inferno, c. XXVII, v. 94-5. La leggenda è narrata anche nel l. I
dei Reali di Francia, ma con alcuna variante. Temendo la persecuzione,
San Silvestro lascia il monte Soratte e ripara in Aspromonte,
dove poi Costantino lo manda a cercare. Questi deve
lavarsi col sangue di sette fanciulli. Il cavaliere mandato da
Costantino a cercare San Silvestro si converte per certo miracolo
di una rapa cresciuta appena seminata.




137.  L. III, c. 12.




138.  S. Gerolamo, Chronicon, ad a. 340; Isidoro di Siviglia,
Chronicon, a. ab. o. c. VMDXXXV. Notisi per altro che il passo
del secondo, ove di ciò si parla, manca in alcuni manoscritti.




139.  Nella orazione De obitu Theodosii Sant'Ambrogio dice bensì
che Costantino si fece battezzare nell'ultimo tempo di sua vita,
ma non muove dubbio circa la ortodossia della sua fede, mentre
San Gerolamo apertamente lo dice infetto di ariana eresia.




140.  Chronicum, Nepotiano et Facundo Css., nella edizione parigina
delle Opere, 1711, col. 727.




141.  Chronicon, l. II, c. 42, ap. Canisius, Lectiones antiquae,
ed. del Basnage, t. I, parte 1ª, p. 180.




142.  Vita Constantini, l. IV, c. 24, 61, 62.




143.  Hist. eccl., l. I, c. 39.




144.  Hist. eccl., l. II, c. 34.




145.  Hist. eccl., l. I, c. 32.




146.  V. Piper, Einleitung in die monumentale Theologie,
Gotha, 1867, p. 217, 318, 322.




147.  Pubblicata dal Combefis, Illustrium Christi Martyrum
lecti triumphi, Parigi, 1660, p. 258-336.




148.  Die Papstfabeln des Mittelalters, Monaco, 1863, p. 53 e
seguenti.




149.  Ibid., p. 53. Questo, che è il battisterio di San Giovanni in
Laterano, si trova ricordato da molti scrittori del medio evo. Giovanni
Colonna dice nel Mare Historiarum, cod. Vatic. 4963,
f. 261 r., col. 2ª: «Vas autem illud pulcerrimum ubi Constantinus
baptizatus est, in quo adhuc squame lepre lapidi adherentes apertissime
apparent, quas pluries propriis aspexi oculis, est autem
vas illud quod vulgari appellatione concha dicitur ex integro lapide
politissimo, quem Constantinus in tam magni beneficii memoria
pulcerrime fecit ornari». Una descrizione più particolareggiata
del vaso si trova nei Mirabilia Urbis Romae, di Stefano
Planck.




150.  Döllinger, op. cit., p. 55.




151.  De laudibus virginitatis, c. XXV.




152.  Sermo de inventione Sanctae Crucis, Opera, Colonia, 1612,
t. VII, col. 356. Il racconto di Beda differisce notabilmente da
tutti gli altri. Chi uccide il drago è, non San Silvestro, ma Costantino,
che per infezione del veleno ammala di lebbra. Prescrittogli
il bagno di sangue, e abborrendo egli dalla uccisione dei
bambini, ode in sogno San Pietro e San Paolo promettergli la
guarigione per opera di San Silvestro. Chi va a cercare il papa
è Sant'Elena. Battezzato e guarito, Costantino passa in Levante,
fonda Costantinopoli, vince con l'ajuto del cielo i Saraceni, e
manda sua madre a Gerusalemme a cercarvi la croce.




153.  XXXIV, S. Silvester. V. anche tre inni latini, contenuti
in un codice Vaticano del IX secolo, e pubblicati dall'Ozanam,
Documents inédits pour servir à l'histoire littéraire de l'Italie,
Parigi, 1850, p. 236-41.




154.  Chronographia, ed. di Bonna, 1839-41, v. I, p. 24-5.




155.  Histor. comp., ed. cit, v. I, p. 476.




156.  Erigero, abate Leobiense, scriveva, verso il 1000, in una
epistola ad Ugone monaco: «Dicunt autem haeretici baptismum
eum (Constantinum), ut in Jordane baptizaretur, differre voluisse,
sed in Nicomedia praeventum morte noviter ab Eusebio Ariano
baptizatum esse. Verior autem est historiae Graecorum assertio,
ubi habetur ab haereticis propter invidiam christianorum, quod
de concubina sit natus, et rebabtizatum confictum esse, cum et
baptisterium ejus quo a Sylvestro baptizatus est, adhuc Romae
appareat, et pragmatica ipsius omnem veritatem contineat». Ap.
Martene et Durand, Thesaurus anecdotorum, t. I, col. 118. Ma
Elipando di Toledo scriveva ad Alcuino: «Guardati di fare del
glorioso re Carlo ciò che Ario fece di Costantino». Alcuini Opera,
ed. Froben, p. 868.




157.  Chronicon universale, ap. Pertz, Script., t. VI, p. 112.




158.  Riferisco qui per curiosità quanto a tale proposito si legge
nella già citata Cronica degl'imperatori romani pubblicata dal
Ceruti, p. 46-7: «Algun a dito che Constantin in lultimo tempo
de la vita soa fo rebatizado da Eusebio veschouo de Nicomedia,
e per la dotrina soa Martiano (sic) se conuerti; ma questo da
Constantino ven dito mendosamente, imperzo chel beato Grigolo
in lo registro so quando el parla a Mauritio, ello lu appella de
bona memoria in la ystoria tripartita. La sua morte e li soi fatti
ven trouati boni[160], e soura lo salmo XIII el beado ambrosio
disse quello esser de gran merito apresso de dio, imperzo che lo
primo da li imperadori la via de la fe e de la deuocion alli principi
ello lassa, e ysidoro in le Cronice suoe reprouando queste
chosse, al pestuto disse quello beadamente auer terminado; onde
li Griexi anumera Constantino in lo cathalogo de li santi, e con
solennita la festa de quello a XXI di de mazo. Ma quelle chosse,
le quale mendosamente del predito Constantino e dito, do Constanzo
so fyo tute verasie ven trouade, ecc.» La difesa e l'elogio
di Costantino seguitano ancora per un buon tratto: come si vede,
le testimonianze recate nel testo son tutte falsate meno quella di
San Gregorio.




159.  Cf. lo Speculum Regum, ap. Pertz, Scriptores, t. XXII,
v. 1074 segg.




160.  Leggi: In la ystoria tripartita la sua morte e li soi fati ven trouati
boni.




161.  Dittamondo, l. II, c. 13.




162.  Döllinger, op. cit., p. 57-8.





163.  Sanctuarium, Inventio sanctae crucis.




164.  Loc. cit.




165.  Secondo la Kaiserchronik, v. 10383-4, ricevettero allora il
battesimo più di 400.000 pagani; la versione in prosa dice a dirittura
1.300.000. Nell'anno 315 Silvestro ebbe veramente una
disputa con gli Ebrei.




166.  Dei troppi santi uccisori, o domatori di draghi, ricorderò San
Giorgio, San Vittore, San Secondo d'Asti, Sant'Amando, Santa
Vittoria, San Materno, Sant'Ilarione, Sant'Ammone, Santa Marta,
San Marcello. Ai tempi di Arcadio e di Onorio il vescovo Donato
uccise un drago sputandogli in bocca. Parecchi storici narrano
che ai tempi di Leone IV apparve in Roma, dentro certe caverne,
un terribile basilisco, che col fiato appestava la città: il pontefice
ne lo cacciò. Roma fu più volte afflitta da simili mostri. Della
famiglia Anguillara si racconta che prese il nome da due nobili
romani, i quali uccisero uno smisurato serpente che era cresciuto
in un luogo vicino a Roma, detto Malagrotta, e spopolava con
l'alito quel contorno.




167.  V. 10596. Heinrich von München dice Wendelberg. Massmann,
Kaiserch., t. III, p. 859.




168.  Vedi più oltre.




169.  V. Massmann, op. cit., t. III, p. 861.




170.  Cod. Marciano cl. IX, XI, f. 114 r. Era una grocta sopto
terra nella quale era uno gran serpente, lu quale tucta Roma
tenea in pagura. Quando illo uscia de quilla fossa cupa el suo feto
l'ayro corrompea et quanti ne trovava tucti ad morte li mectea.
Allora dixero li savii nevini che se alcuno fosse che intrar volesse
in quilla grande grocta ove lu serpente stava quilla pestilentia
tutta cessaria. Uno cavaleri fo c'avea nome Metello, lu quale in
conspectu de tucta la gente armato sopra un bon destrieri intrao
in quilla grocta ove de lui mai non se seppe novella. Allora
cessao et mai non apparse più quillo serpente dello quale yo dixi.




171.  Per esempio, nella leggenda di Santa Margherita.




172.  Vita Constantini, l. III, c. 3.




173.  Lipomano-Surio, De vitis Sanctorum, Venezia, 1581, v. VI,
p. 337.




174.  Pubblicato da Guglielmo Grimm, Gottinga, 1841. Una
Storia di San Silvestro, testo del XV secolo, diversa dalla leggenda
volgarizzata del Voragine, pubblicò il Melga in Napoli
nel 1859.




175.  Cf. Lasaulx, Untergang des Hellenismus, Monaco, 1854,
p. 32; Thomas, H., Dyer, A History of the city of Rome its
structures and monuments, Londra, 1865, p. 284.




176.  Esse sono: San Giovanni in Laterano, San Pietro in Vaticano,
San Paolo fuori le Mura, Santa Croce in Gerusalemme, Santa
Agnese fuori Porta Nomentana, San Lorenzo fuori le Mura, San
Pietro e Marcellino. La sola che a Costantino possa essere attribuita
con qualche fondamento è quella di San Giovanni in Laterano,
che lungamente, in parte per ragione di tali origini, si
arrogò il primato sopra tutte le chiese dell'orbe cattolico. In essa
si leggevano un tempo i seguenti versi (v. Onofrio Panvinio, Le
sette chiese di Roma, Roma, 1570, p. 138).



Agnoscant cuncti sacro baptismate functi

Quod domus haec munda, nulli sit in orbi secunda

Nam cum Papalis locus hic sit, et cathedralis

Primatum mundi meruit sine lite rotundi,

Contendat nemo secum de iure supremo,

Omnis ei cedit locus, et reverenter obedit:

Hunc Constantinus in coelum mente supinus

Lepra mundatus intus forisque novatus

Fundavit primus, factum quod in ordine scimus,

Et series rerum cogit nos scribere verum,

Christi successor primus, fideique professor

Petrus ab hac sede laxavit retia praedae

Clave potestatis recludens regna beatis.





In un frammento storico pubblicato dal Muratori nel t. III delle
Antiquitates italicae, c. VII, col. 279, si narra come nel rifare il
tetto di San Pietro fu trovata una trave de' tempi di Costantino.
«Quanno lo tetto vecchio se posava, fonce trovato uno esmesuratissimo
trave de mirabile grossezza. Io lo vidi. Dieci piedi era
gruosso: tutto era affasciato de funi per la moita antiquitate.
Per la granne grossezza era tanto durato questo trave. Era de
Abeto, come li aitri. E fonce trovato scritto de lettere cavata
così, quasi dica: Quesso ene de quelli travi, li quali puse in
quesso tetto lo bono Constantino. Era antico, quanto che l'Alleluia».
La chiesa di Sant'Agnese si diceva costruita da Costantino
a richiesta di Costanza sua figliuola, che al sepolcro di quella
santa era stata guarita da grave infermità. Costanza vi fondò un
monastero che Costantino dotò con arredi sacri e grandi possessioni
(Tolomeo Lucense, Historia ecclesiastica, l. V, c. 3, ap.
Muratori, Scriptores, t. XI, col. 824). Che la basilica di San Paolo
fu edificata da Costantino afferma già Prudenzio nel Peristephanon,
carm. XII. Quanto a quella di San Pietro si diceva che per
adornarla Costantino avesse spogliato dei marmi il preteso sepolcro
di Remo vicino a Sante Maria in Cosmedin. Anastasio Bibliotecario
dice nella Vita di San Silvestro che Costantino costruì la
basilica di San Pietro ad istanza di questo pontefice, e lo stesso
dice della basilica di San Paolo. In generale le testimonianze più
antiche a questo riguardo pajono essere le sue. V. oltre alla citata,
anche l'altr'opera di Onofrio Panvinio, De basilica Vaticana, ap.
Mai, Spicilegium romanum, t. IX; Ciampini, De sacris aedificiis
a Constantino Magno constructis, Roma, 1693; Fea, Lezione
sopra quattro basiliche romane dette costantiniane, Atti dell'Accademia
Romana, v. III, 1829, p. 75-99. Per le costruzioni di
Costantino a Gerusalemme v. Unger, Die Bauten Constantin's
des Grossen am heiligen Grabe zu Jerusalem, nell'Orient und
Occident, v. II, p. 177-232, 385-456. In certi miracoli della Vergine,
che manoscritti si conservano nel Museo Britannico, si narra
di un miracolo avvenuto nella costruzione di una meravigliosa chiesa
che in onore della Vergine appunto Costantino faceva edificare.
Paul Meyer, Rapport sur une mission littérarie en Angleterre,
Archives des missions scientifiques et littéraires, 2ª serie, v. III,
p. 308.




177.  Così nei Gesta pontificum romanorum, nel Liber politicus
di Benedetto canonico, nei Mirabilia (ed. del Parthey, p. 31-2).
Nel libro intitolato Le cose maravigliose di Roma si legge:
«Furono ancora in detta chiesa (di San Giovanni in Laterano)
le infrascritte cose, che oggidì non vi sono. Costantino Magno vi
pose un Salvatore che sedeva di 320. libre, dodici Apostoli di
cinque piedi l'uno, i quali pesavano lib. 50. l'uno, vn'altro Salvatore
di libre 140. e quattro Angeli li quali pesavano 105. libre,
le quali erano d'argento. Vi pose ancora quattro corone d'oro, con
li delfini di libre 15. e sette altari di libre 200». E più oltre,
dove si parla della chiesa di San Pietro: «Et prima Costantino
Magno pose sopra il sepolcro di San Pietro una Croce d'oro di
libre 150. quattro candelieri d'argento, sopra i quali erano scolpiti
gli Atti degli Apostoli, tre calici d'oro di libre 12. l'uno, e vinti
d'argento di libre 50. et una patena d'oro, et una lampa d'oro di
libre 35 et all'altare di s. Pietro fece vn Incensiero d'oro ornato
di molte pietre preziose».




178.  Vedi per tutto quanto importa all'argomento Doellinger,
Die Schenkung Constantins, nel già citato libro Die Papstfabeln
des Mittelalters, p. 61-106.




179.  Ermoldo Nigello dice nel Carmen elegiacum, l. IV,
v. 271-2:



Constantinus uti Romam dimittit amore,

    Constantinopolim construit ipsa sibi.





Ap. Pertz, Scriptores, t. II, p. 506. Incinaro afferma che Costantino
lasciò Roma a Silvestro ad onore e gloria dei Santi Pietro e
Paolo (Epist. III, c. 13). Filippo Mouskes dice nella Cronaca rimata
che per lasciare più libertà alla Chiesa



L'empire de Romme et l'iestre

Donna Constentins St-Selviestre.





(V. 30901-2). A mezzo del secolo XI Leone IX riportava per intero
l'atto di donazione nel suo scritto contro Cerulario e Leone
vescovo di Acrida, e diceva che Costantino «cunctos in Romana
sede pontifices non solum imperiali potestate et dignitate, verum
etiam infulis et ministris adornavit imperialibus, valde indignum
fore arbitratus terreno imperio subdi, quos divina maiestas praefecit
coelesti». Ma sarebbe superfluo di moltiplicare tali esempii.
In pieno secolo XVI, più di cinquant'anni dopo che Lorenzo Valla
aveva scritto la sua celebre declamazione De falso credita et
ementita Constantini donatione, il Vida, in una poesia Divo Silvestro
Pont. Max., celebrava ancora il presunto atto di Costantino:



Coeli secutus prodigia optimus

  Caesar, relicta sede Quiritium,

  Tellure decessit Latina,

  Sedem aliis positurus oris.

Urbem potentem Romulidum tibi,

  Lateque regnandum Latium ferox

  Concessit ultro posterisque

  Perpetua serie insecutis.







180.  Bonitone, vescovo di Sutri, morto nel 1089, dice in un
luogo del suo trattato Ad amicum (l. II, ap. Jaffé, Monumenta
Gregoriana, p. 606): «Igitur Constantino á Silvestro sanctae
Romanae ecclesiae episcopo baptizato et ab eodem imperiali diademate
sublimato, clausa sunt templa, etc.».




181.  Descriptio plenaria totius urbis: «...... arcus Romanus
inter Aventinum et Albiston, ubi beatus S. Silvester et Constantinus
osculati sunt et diviserunt se».




182.  Inf., c. XIX, v. 115-7; Parad., c. XX, v. 55-50.




183.  Massmann, op. cit., v. III, p. 860-1.




184.  V. 10427-33.




185.  Ap. Pertz, Scriptores, t. III, p. 511-2.




186.  V. Sozomene, Hist. eccles., l. II, c. 3. Cf. Zonara, Annales,
l. XIII, c. 3, e Enea Silvio Piccolomini, De his quae Federico
III imperante gesta sunt commentarius, ap. Freher,
Scriptores, t. II, p. 43.




187.  Descriptio Kambriae, l. II, c. 7 (Opera, Rerum Britannicarum
scriptores, v. VI, p. 215): «Legitur enim quia Constantinus
imperator, occidentali imperio beato Silvestro et successoribus
suis cum urbe relicto, Trojam reaedificare proponens, ibique
orientalis imperii caput erigere volens, audivit hanc vocem, — «Vadis
reaedificare Sodomam »; — et statim mutato consilio
versum Bizantium vela pariter et vexilla convertit; ibique imperii
sui caput constituens, urbem eandem felici suo nomine decoravit».




188.  Compendium chronicum, v. 2336-47.




189.  Cod. Marciano Zanetti, lat. CCCCVII, f. 6 v. a 7 r.




190.  De laudibus virginitatis, c. XII (XXV nella ed. del Giles).




191.  Gesta regum Anglorum, l. IV, § 354.




192.  Codino, De aedificiis Constantinopolitanis, Excerpta de
antiquitatibus Constantinopolitanis, ed. di Bonna, p. 75.




193.  Cod. Marciano lat. cl. X. XCVI, f. 20 r. e v.




194.  Nell'ensenhamen pubblicato dal Bartsch, Denkmäler der
provenzalischen Literatur, Stoccarda, 1856, p. 85-8. Ciò che di
Costantinopoli si narra in una leggenda serba merita d'essere qui
brevemente riportato. Un imperatore, cacciando, trova una testa
di morto, e vi passa su col cavallo. La testa gli grida: Perchè
mi calpesti? Benchè morta posso nuocerti ancora. L'imperatore
la toglie con sè, la brucia, la riduce in polvere, e questa, involta
in una carta, chiude in un forziere; poi parte. La figlia di lui,
aperto il forziere, e trovata la carta, col dito umido di saliva
raccoglie alquanta di quella polvere, e se la reca in bocca: ingravida
miracolosamente e mette al mondo un bambino, di cui
l'imperatore esperimenta ben presto la singolare sagacia. Temendo
le minacce della testa, egli allontana da sè, quando è già divenuto
un giovane, il nipote, dicendogli: Va per il mondo, e non
fermarti se non quando troverai due mali alle prese fra loro. Il
giovane parte, e giunge finalmente nel luogo dove sorse poi Costantinopoli,
e quivi trova un biancospino intorno a cui si attorciglia
un serpente per modo che l'uno punge l'altro. Parendogli
d'aver trovato i due mali di cui sino allora era andato in traccia,
si scosta dall'arbusto e dal serpe un certo tratto, poi si ferma, e
voltandosi indietro vede che lungo tutto quel tratto era sorto fuor
dalla terra un muro, il primo della nuova città. Più tardi il giovane
diventò imperatore di Costantinopoli e rovesciò l'avo dal
trono. V. Hormayr, Archiv für Geschichte, Statistik, Literatur
und Kunst, t. XVI, Vienna, 1825, n. 100. Per altre leggende
parallele v. Wesselowsky, Le dit de l'empereur Constant, Romania,
v. VI, p. 178-9.




195.  Annales, ed. di Bonna, p. 463-4.




196.  Excerpta ex libro chronico de originibus Constantinopolitanis,
ed. di Bonna, 1843, p. 21.




197.  V. 10465-518. Cf. v. III, p. 868-9.




198.  Cronaca da Tiberio sino all'anno 1285, cod. Riccardiano
1550, f. 61 r.




199.  V. per altri racconti paralleli Massmann, op. cit., v. III,
p. 870.




200.  V. p. 84.




201.  Il Kornmann, nel già citato suo libro De miraculis mortuorum,
parte X, c. XXII, ricorda come nel sepolcro di Costantino
fosse trovata una tavola d'argento su cui era anticipatamente
descritta e rappresentata la vittoria dei Turchi e la caduta dell'impero
d'Oriente insieme coi casi susseguenti sino al fine della
dominazione ottomana.




202.  Pubblicato dal Michel, Parigi, 1831, p. 52-71.




203.  Alcunchè di simile, quanto al modo di scegliere la sposa,
narrasi di Pipino, padre di Carlo Magno, nel c. X della parte 1ª
del Libro intitolado Noches de Invierno di Antonio de Eslava,
Bruxelles, 1610.




204.  Tobler, Mittheilungen aus altfranzösischen Handschriften,
Lipsia, 1870, p. 150.




205.  Pubblicato dal Michel, Londra, 1835, v. I, p. 16.




206.  Pubblicato dal Jubinal, Jongleurs et Trouvères, Parigi,
1835, p. 82.




207.  V. 2134-7.




208.  Von der Hagen, Gesammtabenteuer, v. II, p. 380-2.




209.  V. intorno a questa leggenda della moglie adultera di
Costantino, Tobler, Kaiser Constantinus als betrogener Ehemann,
Jahrbuch für romanische und englische Sprache und Literatur,
Neue Folge, v. I, 1874, p. 104-8. Circa la possibile origine indiana
di essa v. Benfey, Pantschatantra, l. IV, 5.




210.  Detto come Costantino trafigesse la moglie, continua:



Alsô wart im ân' mâzen zorn,

er nam dâz ros mit den sporn,

Und rant' auf den vil krumben man,

daz er niemêr kam von dan,

Er wart ze tôd ertreten dâ

als man ez noch vindet sa

Ze Rôme stên an ainem stain,

daz er im sein krumben bain

Zertrat mit dem rosse gar:

wer des nicht glaub', der nem sein war

Ze Rome ez geworcht stât,

alz ez ain Rômaer' würken bat.







211.  In origine essa sorgeva davanti all'Arco di Settimio Severo:
Sergio III (905-11) la trasportò davanti al Laterano, dove
rimase fino a che, su disegni di Michelangelo, fu costruita la
piazza di Campidoglio.




212.  Notisi tuttavia che una vera statua equestre di Costantino,
della quale fa ricordo la Notitia regionum urbis Romae nel
V secolo, poi l'Anonimo Einsiedlense nel IX, e che sorgeva nel
Foro, andò distrutta, forse in questo stesso secolo, o nel seguente.
Può darsi che, attribuita l'altra a Costantino, essa non fu più conosciuta
per quella che era veramente, sebbene una iscrizione,
che l'Anonimo riporta, avrebbe dovuto impedire che ciò avvenisse.
V. Preller, Die Regionen der Stadt Rom, p. 13, 66, 142, e
Muellenhof, Zeugnisse und Excurse sur deutschen Heldensage
in Zeitschrift für deutsches Alterthum dell'Haupt, v. XII, p. 325-7.




213.  V. E. Muentz, Monuments antiques de Rome au XVe
siècle, nella Revue archéologique, Nouvelle série, v. XXXII,
1876, p. 162.




214.  L'antichità di Roma, Venezia, 1583, l. IV, c. 36, f. 255 v.




215.  Ly myreur des histors, v. II, p. 70: «..... en l'honneur
de luy fut faite l'ymaige d'homme de la grandeche de luy,
de marbre, et fut de Coustantinoble à Romme amynée avec luy
en marchiet al palais de Latrain; et fut la mise et mult subtilement
assise, et encores l'y voit-ons».




216.  Cronica Bolognese ap. Muratori, Scriptores, t. XVIII,
col. 246.




217.  Giovanni di Bozano, Chronicon Mutinense, ap. Murat.,
Script., t. XV, col. 608.




218.  Ed. dell'Andresen, v. II, p. 152-3, v. 3050-60.




219.  Ranulfo narra la storia alquanto diversamente: «Ex genere
Messenorum corpore quidam nanus sed arte nigromanticus,
cum finitimos sibi reges subjugasset, Romanos aggressus est, quibus
virtutem feriendi ademit. Unde et ipsos in urbe conclusos diu
obsedit. Nanus nempe ille quotidie ante solis occasum extra castra
egrediens artem suam in agro exercuit. Quo comperto Romani
strenuo militi Marco urbis dominium et memoriale perpetuum
promiserunt, si urbem liberaret. At ille muro urbis ex illa parte
perforato, qua nanus solebat praestigiari, de nocte exiens mane
expectabat quod et cuculus avis denunciabat voce sua. Arreptum
nanum, quem armis non poterat, manu in urbe deportabat; et ne
si fandi copiam haberet, arte sua se forsan liberaret, statim sub
pedibus equi sui contrivit; unde et tale memoriale promeruit».




220.  Pubblicato dal Rajna, Ricerche intorno ai Reali di
Francia seguite dal libro delle storie di Fioravante e dal cantare
di Bovo d'Antono, Collezione di opere inedite o rare, Bologna,
1872.




221.  Qui pare si voglia dire che la statua equestre di Costantino,
cioè di Marc'Aurelio, deve durare quanto Roma e quanto il
mondo. Una sì fatta credenza vive ancora tra il popolo a Roma,
e l'Ampère così la ricorda nel suo Empire romain à Rome, Parigi,
2ª ed., 1872, v. II, p. 228: «La statue équestre de Marc
Aurèle a aussi sa légende, et celle-là n'est pas du moyen âge,
mais che a été recueillie il y a peu d'années de la bouche d'un
jeune Romain. La dorure, en partie détruite, se voit encore en
quelques endroits. A en croire le jeune homme, cependant, la
dorure, au lieu d'aller s'effaçant toujours davantage, était en voie
do progrès. — «Voyez, disait-il, la statue de bronze commence à
se dorer, et quand che le sera entièrement, le monde finira». — C'est
toujours sous une forme absurde, la vielle idée romaine, que
les destinées et l'existence de Rome sont liées aux destinées et
à l'existence du monde».




222.  Loc. cit. «Est et aliud signum..... quem peregrini
Theodoricum vocant, vulgus Constantinum, sed clerici curiae Marcum
seu Quintum Curtium appellant».




223.  V. H. Grimm, Das Reiterstandbild des Theodorich zu
Aachen und das Gedicht des Walafried Strabus darauf, Berlino,
1869, p. 69. Agnello afferma che la immagine equestre di
Teodorico che sorgeva prima in Ravenna fu fatta trasportare da
Carlo Magno in Aquisgrana. Egli parla anche di un'altra immagine
esistente in Pavia. Liber pontificalis Ecclesiae Ravennatis,
Scriptores rerum langobardicarum et italicarum saec. V-IX,
p. 337-8. È certo ad ogni modo che una statua di Teodorico, o tale
creduta, si ebbe in Aquisgrana, come provano i Versus de imagine
Tetrici di Valafredo Strabone.




224.  Qui verum Quintum Curtium illud (signum) vocant hoc
assignant, quod hiatus quidam in inedia urbe patuit sulphurea
exalatione multos perimens; in quem responso Phoebi accepto,
Quintus Curtius, ut urbem liberaret, armatus se dejecit; et statim
cuculus avis de hiatu illo exivit, et terra se conclusit.




225.  V. il poema pubblicato dal Von der Hagen e dal Büsching
nel primo volume dei Deutsche Gedichte des Mittelalters, Berlino,
1808.




226.  V. Van Wyn, Historische en letterkundige avonstonden
ter ophelderinge van eenige zeden der Nederlanderen, Amsterdam,
1808, v. I, p. 313; Hoffmann von Fallersleben, Horae
Belgicae, parte 1ª, Vratislavia, 1830, p. 69; Mone, Uebersicht der
niederländischen Volks-literatur älterer Zeit, Tubinga, 1838,
p. 88; Jonckbloet, Geschiedenis der Middennederlandesche
Dichtkunst, Amsterdam, 1851-5, v. III, p. 375-88. Anche nel poema
francese di Floriant et Florète si ha una Florète, di cui si descrive
nel seguente modo la cintura:



Sa çainture, pas ne vous ment,

Valoit plus de XXX mûrs d'argent.

Ele fu prise el grant tresor

A Costentin l'emperéor.





V. 5924-7, Hist. litt. d. l. Fr., t. XXVIII, p. 165.




227.  Circa le attinenze e la derivazione di questi racconti v.
Darmesteter, De Floovante vetustiore gallico poemate et de merovingio
cyclo, Parigi, 1877. V. inoltre le citate Ricerche del Rajna,
le tavole genealogiche inserite dal Regis e dal Panizzi nelle loro
edizioni dell'Orlando innamorato del Bojardo, e dal Graesse nei
suoi Grossen Sagenkreise des Mittelalters, p. 273, e Gaston
Paris, Histoire poétique de Charlemagne, p. 219-22.




228.  Op. cit., v. II, p. 70.




229.  V. v. I, p. 47.




230.  Speculum Regum, ap. Pertz, Script., t. XXII, p. 68.




231.  V. Neander, Kayser Julian und sein Zeitalter, Heidelberg,
1812; Strauss, Der Romantiker auf dem Throne der Cäsaren
oder Julian der Abtrünnige, Mannheim, 1847; Muecke, Flavius
Claudius Julianus, Gotha, 1867-9; Rode, Geschichte der Reaction
Kaiser Julians gegen die christliche Kirche, Jena, 1877.




232.  La ricorda Giovanni Damasceno nel l. I del trattato De
imaginibus.




233.  V. Noeldeke, Ueber den syrischen Roman von Kaiser
Julian in Zeitschrift der deutschen Morgenländischen Gesellschaft,
v. XXVIII, p. 263-92, e Ein zweiter syrischer Julianusroman,
ibid., p. 661-74. I testi furono pubblicati da I. G. E.
Hoffmann, Julianos der Abtruennige, syrische Erzaehlungen,
Leida, 1880.




234.  Sono la terza e la quarta, o la quarta e la quinta, secondo
le raccolte.




235.  Ciò si trova ripetuto in una infinità di cronache e di altre
scritture, nel Cosmodromio di Gobelino de Persona, nella Cronaca
di Martino Polono, in quella di Sicardo, nella Legenda aurea
(c. XXX), nell'Alte Passional, nel Leggendario del Barbour, ecc.
Giovanni da Verona dice nella inedita Historia imperialis (cod.
della Vallicelliana D, 13, f. 97 v.): «Julianus igitur volens declinare
furorem et suspicionem amovere ab eo monasterium ingressus
est, et factus monachus sanctissimam simulabat vitam, nam publice
coram monachis et populo libros christianos legebat et eos devotissime
exponebat, unde vir reverendus et sancte conversationis et
vite dicebatur». Giovanni d'Outremeuse, Ly myreur des hystors,
v. II, p. 77: «..... se avient que quant Constantin fut mors que
Constanche, son fis, fist Julien moyne en une abbie; et fut tant
moyne qu'ilt fut clameis frere». Nella Rappresentazione di
San Giovanni e Paulo di Lorenzo il Magnifico, cercandosi dagli
ufficiali di corte chi, morto Costanzo, possa essere fatto imperatore,
uno di essi dice:



E' c'è Giulian, di Costantin nipote,

Che, benchè mago e monaco sia stato,

È di gran cuore, ecc.





D'Ancona, Sacre rappresentazioni, v. II, p. 261.




236.  Socrate, Hist. eccl., l. III, c. 1; Sozomene, Hist. eccl.,
l. V, c. 2.




237.  V. la Legenda aurea, c. LXXXVII (82).




238.  V. 10775. Anche nella seconda parte del Gallicanus di
Hrotsvitha, in una scena fra i santi Giovanni e Paolo e Giuliano
si accenna al chericato di costui:




Julianus.



..... Ego quondam stultus talia exercui et clericatum in ecclesia
obtinui.



Johannes.



Placetne tibi, o Paule, clericus?



Paulus.



Diaboli capellanus.







239.  V. Eusebio, Hist. eccl., l. VIII, c. 14; Vita Constantini,
l. 1, c. 36.




240.  Chronicon universale, ap. Pertz, Script., t. VI, p. 114. Così
pure Giovanni da Verona.




241.  Giacomo da Voragine cita la Historia tripartita, ma in
essa altro non si trova a tale proposito che un passo di Teodoreto,
il quale fa seguire il caso in Grecia, quando Giuliano aspirava
all'impero. Può darsi che il Voragine avesse tra mani un testo
interpolato della Historia: ecco, ad ogni modo, le sue parole:
«Qui (Julianus) cum instructus esset a pueritia in arte magica et
multum sibi placeret, magistros inde plurimos secum habebat. Die
autem quadam, sicut in hystoria tripartita habetur, cum puer
adhuc esset et recedente magistro suo solus remansisset et adjurationes
daemonum legere incepisset, ante cum maxima multitudo
daemonum instar Aethyopum nigrorum advenit. Tunc Julianus hoc
videns et metuens signum crucis protinus fecit et omnis illa multitudo
daemonum evanuit; qui cum magistro suo revertenti, quid
sibi acciderit, retulisset, dixit ei magister suus; hoc signum crucis
maxime daemones odiunt et timent».




242.  V. oltre a Gregorio Nazianzeno, Sozomene, Hist. eccl., l. V,
c. 2; Teodoreto, Hist. eccl., l. III, c. 3 e 26; Niceforo, Hist.
eccl., l. X, c. 35, ecc.




243.  Cf. lo Speculum regum, ap. Pertz, Script., t. XXII,
v. 1122 e seguenti. V. Lotterus, Historia instaurationis templi
Hierosolymitani sub Juliano divino miraculo impeditae, Lipsia,
1728.




244.  Una se ne ha nelle Mille e una notte, dove l'oro è coperto,
non di cenere, ma di olive: è la storia di Alì Cogia. Nel libro
ebraico intitolato Le parabole del re Salomone si parla di un
deposito di monete d'oro ricoperte di uno strato di miele. Il Massmann
(Kaiserch., v. III, p. 883) fa cenno di una storia simile
narrata da Vincenzo Bellovacense; ma la indicazione ch'egli dà del
libro e del capitolo è falsa, e a me non è riuscito di rinvenirla.
Altri racconti si hanno nella Disciplina clericalis, nel Castoiement
d'un père à son fils (nov. XIII, in Barbazan, Fabliaux et
contes des poètes françois des XI, XII, XIII, XIV et XV siècles,
2ª ed. aumentata dal Méon, v. II, p. 107-13), nel Novellino (nov.
74), nel Decamerone (gior. VIII, nov. 10).




245.  Questo poema fu pubblicato sul manoscritto unico del Museo
Britannico da Tommaso Wright pel Roxburghe Club, Londra,
1856. A p. 19 si leggono i seguenti versi:



Exemplum sceleris Julianus apostata saepe

  Ponitur, exuerat qui monachale decus;

Huic monacho mulier testa commiserat aurum,

  Sed texit sparsus splendida frusta cinis.

Asportans aurum monachus sua claustra reliquit,

  Et consul Romae munere factus erat.

Imperio functus tandem scelus omne peregit,

  Cujus in exitium omnis gehenna coit.







246.  Mystère de l'empereur Julien et de Libanius son Seneschal,
pubblicato dal Du Méril, Origines latines du théâtre moderne,
p. 305-53; ripubblicato da Gaston Paris e Ulysse Robert, Miracles
de Nostre Dame, v. II, p. 171-226. Il solo scrittore forse,
che in tutto il medio evo abbia giudicato equamente la politica
di Giuliano verso i cristiani, è l'autore della prima parte dei Gesta
episcoporum neapolitanorum, composta, o sul finire del'VIII, o
sul principiare del IX secolo. Quivi si dice: «Juliano apostata
imperatore facto, ad idolorum cultum converso, blanda persecutio
fuit, inliciens magis quam impellens ad sacrificandum, in qua
multi voluntate propria corruerunt». Scriptores rerum langobardicarum
et italicarum saec. VI-IX, p. 405.




247.  Polychronicon, l. IV, c. 28.




248.  Cod. della Nazionale di Firenze, Santa Croce, 724, A, 7.




249.  V. 10649-11152.




250.  Bocca della Verità fu veramente in origine chiamata la
ruota, e non il mascherone, che nello stesso portico fu murato molto
più tardi, e che ora con quel nome comunemente si chiama. Su
ciò i Mirabilia non lasciano dubbio: «In porticu ejusdem (ecclesiae
S. Mariae in Cosmedin) est magna rota lapidea ad molae
formam, cui foramina quinque adsunt, quasi oris, narium et oculorum,
et vocant Bocca della Verità».




251.  De aedificiis Constantinopolitanis, ed. cit., p. 119; De signis
Constantinopolitanis, ed. cit., p. 50-1.




252.  Secondo Giovanni d'Outremeuse (op. cit., v. II, p. 77) la
promessa gli fu fatta da un mago. «Et sy trovat (Julien) un
melheur maistre de li qui parmy l'art de dyable ly dest, s'ilh li
voloit creanteir qu'il renoicroit la foid cristine, ilh seroit temprement
emperere de Romme. Il respondit oïlh, et y renunchat là
meisme par foid et par sermient. Et chil ly dest qu'il chevalchast
tantoist vers Romme en armes, se trovat que son cusin Constanche
estoit mors; se fut tantoist eslus par les donnes qu'ilh donnat et
promist aux senateurs».





253.  Hist. eccl., l. III, c. 21.




254.  Hist. eccl., l. III, c. 25.




255.  Breviarium, l. X, c. 10.




256.  Historiarum, l. VII, c. 30.




257.  V. Sozomene, Hist. eccl., l. VI, c. 1. Ammiano Marcellino
dice (Rer. gest., l. XXV, c. 6) che nell'esercito si credette l'imperatore
essere stato ucciso da un cavaliere romano. La Chiesa si
vendicò di quell'accusa facendo Libanio stesso cristiano e santo
per giunta. Si narra che avendo Libanio, durante la spedizione di
Persia, domandato un giorno per ischerzo ad un cristiano che cosa
facesse il falegname padre di Cristo, questi rispose: Prepara la
bara per il tuo imperatore (v. Teodoreto, Hist. eccl., l. III, c. 25).
Poi si narrò ancora che Libanio conobbe in visione il miracolo di
San Mercurio e la morte di Giuliano, il che fu causa della sua
conversione. Di questa conversione si fecero appositi racconti, ed
uno se ne ha in una raccolta di vite di Santi che manoscritta si
conserva sotto il n. 498 nella Biblioteca di Corte a Vienna, ed è
intitolata: De mistica satis revelatione et morte apostatae Juliani.
Nel già citato mistero francese Libanio si fa eremita, e tutto acceso
del desiderio di vedere la Vergine Maria, acconsente a lasciarsi
strappare dall'arcangelo Gabriele entrambi gli occhi, purchè
il suo voto sia appagato. La Vergine, compiaciuta dell'amor suo,
gli rende la vista, e fra il canto degli angeli ne lo conduce seco
in paradiso. V. anche una vita latina di San Basilio pubblicata
nel Florilegium Casinense, in appendice alla Bibliotheca Casinensis,
t. III, p. 209-10.




258.  V. Sozomene, Hist. eccl., l. VI, c. 2.




259.  V. Teodoreto, Hist. eccl., l. III, c. 24. Della morte di Giuliano
ebbero ancora notizia miracolosamente Teodoro Tabennense
e l'abate Pannone, secondo che narra il vescovo Ammone (V. Acta
sanctorum, t. III di Maggio, p. 356).




260.  


Vastata Ecclesia Persas in bella vocarat,

    Ac multis septus millibus ibat atrox:

Cum subito arentes deserti ruris in agros

    Devenit, et cuneos perdit ubique suos.

Qua neque victus erat, nec fons, nec fluminis unda,

    Caumate sed nimio tota jacebat humus.

Dumque fremens montes, valles camposque peragrat;

    Sicubi vel modico stilla liquore fluat;

Incidit adversae condigno errore phalanges

    Perfossusque atra cuspide pectus obit.





Ap. Migne, Patrologia latina, v. C. XIX, col. 257.




261.  V. gli Acta sanctorum, l. II di Giugno, p. 944-5.




262.  Hist. eccl., l. VI, c. 2.




263.  Spec. hist., l. XV, c. 23.




264.  Cosmodr., aet. VI, c. 17.




265.  Ed. del 1495, dist. VIII, 81.




266.  Quella particolarità si ritrova, oltrechè nel già citato mistero
francese, anche in una leggenda italiana Di Santo Basilio
vescovo e della crudele morte di Giuliano Apostata, che sta fra
certi miracoli della Vergine nel cod. Riccardiano 1284. Quivi si
legge, f. 43 v., col. 2ª a 44 r., col. 2ª: «El settimo dì uno c'avea
nome Libanio, ch'era stato prochuratore del maladetto Giuliano,
tornando del canpo et del paese de Persia, entroe in Ciesaria,
cioè nella città. Il quale prima infedele essendo et pagano, corse
al vescovo et con grande divotione si fecie battezzare. E raccontoe
al vescovo la morte di Giuliano, la quale egli avea veduta co'
suoi occhi, et disse in questo modo: — «Essendo noi tutti accanpati
e 'l canpo era fortissimo, et bene cerchiato intorno di cavalieri
armati, intanto che neuno non potrebbe essere entrato nel
detto canpo, nondimeno eccoti venire nel canpo uno valoroso
cavaliere armato di tutte armi in presentia di tutto lo essercito, et
mise tanta paura nel canpo che nullo fu ardito a contastarlo. E
arditamente corse a Giuliano, et ficcogli una lancia nel corpo, et
ucciselo, poi di subito sparve. El misero Giuliano, così percosso
per divino giudicio, cadde in terra supino, ecc.» — 




267.  Miracula Beatae Virginis, cod. della Laurenziana, pl. XII,
23, f. 95 v., col. 1ª a 96 r., col. 1ª.




268.  Ed. cit., v. I, p. 550-2.




269.  Anche Giovanni Malala, Sozomene, Niceforo, Filostorgio,
ricordano la tradizione secondo cui Giuliano avrebbe dato colpa
della propria morte al Sole, protettore dei Persiani. Gotofredo da
Viterbo fa ancor egli che l'ordine a San Mercurio sia dato, non
dalla Vergine, ma da Cristo.




270.  Orat. l. V. anche il supplemento del Visdelon e del Galand
alla Bibliothèque Orientale del D'Herbelot, p. 458 a.




271.  Cronaca, cod. dell'Universitaria di Bologna 432, f. 60 r.




272.  Historia major, ad. a. 1098.




273.  Così Balduino Ninoviense, Chronicon, Collection de chroniques
belges inédites, p. 617, Sicardo, altri. Sicardo non parla di
San Basilio, ma solamente di un abate di certo convento; Ciriaco
sarebbe stato quidam miles martirizzalo da Giuliano.




274.  Annales, ed. cit., p. 471.




275.  Iuxta palatium fuit templum Iuliani apostatae Imperatoris,
in quo fulgure mortuus fuit propter nequitias et tristitias quas
faciebat.




276.  Pantheon, partic. XXII:



Regis Romani cesum corpus Iuliani

Persarum rex Sapor ibi iubet excoriari,

  Cumque sibi corpus protraheretur, ait

Hoc corio faldistorium nobis ad honorem

Fiat ut eterno sit Roma subacta pudore,

 Legeque mancipii serviat ipsa dolens.

Sit species corii, rubeo vicina colori,

Indeque sit cathedra conformis et apta decori,

 Unde dolens poterit Roma dolore mori.







277.  Et de isto Juliano alia hystoria legitur quod eodem tempore
surrexit dictus Julianus cum exercitu suo, bellum commisit contra
Perses, et ambulavit dictus imperator in partibus Persie, qui cum
ambulasset, et pugna conflicta victus tenetur Julianus imperator
et afflictus vivus decoriatur ab extremo vertice usque ad ungulas
pedum, et tinctus vermiculo idem omni tempore reges Persarum
septem diebus dum pacem habuerint super corium Juliani congratulabantur.
Giovanni d'Outremeuse confonde ed esagera al solito:
Adont fut par forche pris l'emperere Julien l'apostate: se
lo fist le roy (Sapor) tantoist loyer sor une tauble, et ly fist trois
fois le jour it cascouno fois talhyer I corroie de cure de son dos,
et puis le faisoit saleir de vive chals; ensi viscat-ilh sons boire et
sens mangier III jours, en criant à hault vois, enssi qui dist sains
Jerome: «Tu m'as vanqut, Jhesus de Galilée, tu as vanquut»;
et puis il mourut et adont ly roy Sapor le fiat jetteir en la mer.
Enssi morut Julien ly apostate, le VIIIe jour de mois de septembre.
Op. cit., V. II, p. 79.




278.  Nella già citata cronaca De VI aetate mundi (cod. della
Nazionale di Torino I, II, 22, f. 6 v., col. 2ª) si legge: «Finito
ergo prelio rex Persarum, qui fuit victor, fecit capere corpus
Iuliani et excoriare et de corio fieri pedale omnibus regibus de
Persia usque hodie in vituperium Romanorum». Qui non si nomina
Sapore, e nemmeno nella Legenda aurea, dove è detto: «ab
omnibus autem suis insepultus relinquitur (Julianus) et a Persis
 excoriatur et de corio suo regi Persarum substratorium efficitur».
Nell'Alte Passional si parla similmente di un re di Persia che
non si nomina.




279.  Fact. et Dict. memor., l. VI.




280.  Dittamondo, l. II, c. 13.




281.  Gregorio Nazianzeno; Teodoreto, Hist. eccl., l. III, c. 20;
Niceforo, Hist. eccl., l. X, c. 35. V. Heumann, Dissertatio in
qua fabula de Juliani imperatoris voce extrema «vicisti Galileae»,
certis argumentis confutatur, ejusque origo in apricum
profertur, Gottinga, 1740.




282.  V. Sozomene, Hist. eccl., l. VI, c. 2; Filostorgio, Hist.
eccl., l. VII, c. 15; Niceforo, Hist. eccl., l. X, c. 35; Efremio
nei Cesari, ap. Mai, Scriptores veteres, v. III, p. 13.




283.  Così nello Speculum Regum; nel Pantheon, in luogo dell'ultimo
verso, c'è:



Sic miser interiit, tartara regna colens.







284.  Nella già citata leggenda italiana Di santo Basilio vescovo
et della crudele morte di Giuliano Apostata, Libanio racconta
ancora come Giuliano fu seppellito. «Allora i baroni et cavalieri
suoi, perch'egli era stato inperadore, il portarono in Costantinopoli,
et feciero fare una orrevole sepultura di marmo nella quale
il seppellirono. E sì come de' sepolcri di cierti santi escie alchuno
licuore et olio pretioso, così per contrario dalla sepultura di questo
pessimo huomo escie pece greca bogliente et puzzolente, la quale
arde et consuma quel corpo et quell'ossa misere continuamente».




285.  V. I, p. 80.




286.  Non so se da altri sia stato osservato mai che Dante, il
quale pone parecchi imperatori romani in cielo, non ne pone nessuno
all'inferno, dove pur trova luogo più di un pontefice. Solo
Giulio Cesare è posto, non nell'inferno, ma nel limbo, con l'altra
onorata compagnia. E sì che un Nerone, un Domiziano, e, secondo
le opinioni del tempo, un Giuliano Apostata, all'inferno ci sarebbero
stati come a casa loro. Questa non fu certo dimenticanza,
ma volontaria omissione, della quale io non saprei quale altra
ragione si potrebbe assegnare, se non il religioso rispetto di Dante
per l'impero e per tutto quanto avesse attinenza con esso. E bisognerebbe
inferirne che Dante rispettava più l'impero che non
la curia in cuor suo.




287.  V. intorno a questo importante argomento, su cui non mi è
lecito di fermarmi, Lalanne, Influence des pères de l'Église sur
l'éducation publique, Parigi, 1850; Comparetti, Virgilio nel
medio evo, v. I, p. 105-26.




288.  V. Fabriani, Sull'immortale beneficio dagli ecclesiastici recato
alla letteratura conservandola nel medio evo, nelle Memorie
di religione, di morale e di letteratura, t. XVI, p. 283-363,
t. XVIII, p. 497-520. Cf. Pouchet, Histoire des sciences naturelles
au moyen-âge, Parigi, 1853, p. 103 e seg.




289.  Sermo 41, Opera, ed. Caetani, Lione, 1623, p. 296.




290.  Sancti Eligii vita, ap. D'Achery, Spicilegium, t. II, p. 77,
ed. De la Barre.




291.  Et quia vicarii Petri et eius discipuli nolunt habere magistrum
Platonem, neque Virgilium, neque Terentium, neque ceteros
pecudes philosophorum, qui volando superbe, ut avis aerem, et
emergentes in profundum, ut pisces mare, et ut pecora gradientes
terram descripserunt: dicitis eos nec hostiarios debere esse, quia
tali carmine imbuti non sunt. Ap. Pertz, Script., t. III, p. 687.




292.  Rerum Gallicarum Scriptores, t. X, p. 23. Questo racconto,
sebbene già più volte riferito, merita d'essere qui testualmente
trascritto, perchè contiene alcune indicazioni curiose che più
direttamente riguardano l'Italia. «Quidam igitur Vilgardus dictus,
studio artis Grammaticae magis assiduus quam frequens, sicut
Italis semper mos fuit artes negligere ceteras, illam sectari. Is
enim cum ex scientia suae artis coepisset inflatus superbia stultior
apparere, quadam nocte assumpsere daemones Poëtarum species
Virgilii et Horatii atque Juvenalis; apparentesque illi fallaces retulerunt
grates, quoniam suorum dicta voluminum carius amplectens
exerceret, seque illorum posteritatis felicem esse praeconem:
promiserunt ei insuper suae gloriae postmodum fore participem.
Hisque daemonum fallaciis depravatus, coepit multo turgide
docere fidei sacrae contraria, dictaque Poëtarum per omnia credenda
esse asserebat. Ad ultimum vero haereticus est repertus,
atque a Pontifice ipsius urbis Petro damnato. Plures etiam per
Italiam hujus pestiferi dogmatis sunt reperti, qui et ipsi aut gladiis
aut incendiis perierunt».




293.  Johannes, Sancti Odonis vita, ap. Mabillon, Acta Sanctorum
ordini Sancti Benedicti, sec. V, p. 154.




294.  Chronic., c. XLVI, ap. Tissier, Bibliotheca patrum Cistercensium,
t. VII.




295.  Dist. VII, c. 30.




296.  E altrove dice (l. VI, cantico 10):



El mi sa sì gran sapire,

Che un per Dio voglia impazire,

Che 'n Parigi mai vedere

Potria ugual Phylosophia.





Son noti i due versi:



Hoc est nescire, sine Christo plurima scire,

Si Christum bene scis, satis est si caetera nescis.







297.  Isidoro di Siviglia dice nella sua Regula monastica, c. 8:
«Gentilium libros vel haereticorum volumina monachus legere
caveat: melius est enim, eorum perniciosa dogmata ignorare, quam
per inexperientiam in aliquem laqueum erroris incurrere». Ottone
(XI secolo) tuttochè benedettino ammoniva: «Gentiles libri non
sunt ab eis religendi qui servire Deo statuerunt pectore toto»
(Proverb., c. VII, ap. Pez, Thesaurus anecdotorum, t. III, parte 2ª,
p. 498. V. anche il suo Liber metricus de doctrina spirituali,
ivi stesso, p. 441).




298.  V. Comparetti, op. cit., v. I, p. 113-4.




299.  Non più così nei secoli che seguirono. V. il parallelo che
fa tra i monaci più antichi e quelli del XIV secolo Riccardo di
Bury nel Philobiblion.




300.  V. intorno alle biblioteche dei chiostri Petit-Radel, Recherches
sur les bibliothèques anciennes et modernes, Parigi,
1819: Heeren, Geschichte der classischen Litteratur im Mittelalter,
Gottinga, 1822, v. I, p. 161-7, 193-7; Graesse, Lehrbuch
einer allgemeinen Literärgeschichte, v. II, parte 1ª, p. 824 e seg.;
Boutaric nella Revue des questions historiques, v. XVII, p. 16-9.
Nel suo poema De pontificibus et Sanctis Ecclesiae Eboracensis
Alcuino dà l'elenco degli autori le cui opere si conservavano nella
chiesa cattedrale di York. Benchè assai noto, esso merita d'essere
qui riportato.



Illic invenies veterum vestigia patrum

Quidquid habet pro se Latio Romanus in orbe

Graecia vel quidquid transmisit clara Latinis:

Hebraicus vel quod populus bibit imbre superno,

Africa lucifluo vel quidquid lumine sparsit.

Quod pater Hieronymus, quod sensit Hilarius, atque

Ambrosius praesul, simulque Augustinus, et ipse

Sanctus Athanasius, quod Orosius edit avitus:

Quidquid Gregorius summus docet, et Leo Papa:

Basilius quidquid, Fulgentius atque coruscant,

Cassiodorus item, Chrysostomus atque Johannes;

Quidquid et Athelmus docuit et Beda Magister;

Quae Victorinus scripsere, Boëtius; atque

Historici veteres, Pompejus, Plinius, ipse

Acer Aristoteles, Rhetor atque Tullius ingens;

Quid quoque Sedullus, vel quid canit ipso Juvencus,

Alcimus, et Clemens, Prosper, Paulinus, Arator,

Quid Fortunatus, vel quid Lactantius edunt;

Quae Maro Virgilius, Statius, Lucanus et auctor

Artis grammaticae, vel quid scripsere Magistri,

Quid Probus, atque Phocas, Donatus, Priscianusve,

Servius, Eulicius, Pompejus, Commenianus.

Invenies alios perplures, Lector, ibidem

Egregios studiis, arte et sermone Magistros,

Plurima qui claro scripsere volumina sensu:

Nomina sed quorum praesenti in carmine scribi

Longius est visum, quam plectri postulet usus.







301.  Il Roman de Thèbes comincia con questi notabili versi, ai
quali si potrebbero trovare parecchi riscontri:



Qi sages est nel doit celer,

Ains doit pour çou son sens mostrer,

Que quant il ert du siecle ales

Tos iours en soit plus ramembres.

Se dans Omers et dans Platons

Et Vergiles et Cicerons

Fuissent lor sens ale celant,

Ja n'en fust mais parle avant.





Chrestien de Troies dice nel Cliget:



Par les livres que nos avons

Les fais des anciens savons

Et del siecle, qui fu iadis.







302.  V. Prantl, in Sitzungsberichte der bayr. Akad. der
Wissenschaften, philos.-philol. Cl., 1861, p. 14.




303.  Nell'inedito poema di Carlo Martello e di Ugo conte d'Alvernia,
francese di origine (v. intorno ad esso un mio scritto nel
Giornale di filologia romanza, n. 2, p. 92-110), Ugo, viaggiando
per l'inferno in compagnia di Enea e di san Guglielmo d'Oringa
(Guglielmo d'Orange, l'eroe di uno dei sottocicli epici francesi)
giunge al Limbo, dove non è nè fiamma, nè altro tormento infernale.
Ciò nullameno, le anime che vi stanno rinchiuse piangono
amaramente, e fanno alti lamenti. Enea, il quale esercita qui l'ufficio
affidato nella Divina Commedia a Virgilio, dice al cavaliere
(cod. della Nazionale di Torino, N, III, 19):



Questo asembiamento che tu vedy ya presente

  yn questo limbo sono de quela zente

  che fono vivy anze lo batesmo

  e de tali ge n'è che pechà non feno,





a un di presso come Virgilio dice a Dante. Quivi stassi anche
Enea, di quivi Cristo trasse i patriarchi; se coloro che vi sono
rimasti avranno mai grazia di uscirne e d'andare a miglior soggiorno
è occulto pensiero di Dio. Notisi che tutta questa parte del
romanzo, dove si narra il viaggio infernale di Ugo, è imitazione
manifesta della Divina Commedia, ma imitazione sgarbata, e di
uno che non solo non ebbe una favilla dell'ingegno poetico di
Dante, ma non ebbe nemmeno di costui il largo sentimento, e l'illuminata
umanità. Però la condizione degli antichi illustri nel suo
limbo è assai meno onorata, e assai più infelice di quello sia nel
limbo dantesco. Anche Ugo trova un castello con sette porte, simbolo
delle sette arti, nel quale è Tolomeo con molti discepoli, e
assai altri cultori delle scienze, tra cui, pare, Aristotele. Ma tutti
costoro si mostrano ben diversi da quei venerabili savii di Dante,
che



Parlavan rado, con voci soavi;





essi, per contro, non essendo dallo studio, a cui attendono, appagato
il lor desiderio, continuamente diverbiano e s'azzuffano. Se
non che il racconto di tutto ciò è molto confuso nel poema; nel
romanzo in prosa di Andrea da Barberino invece (Storia di Ugone
d'Avernia, pur ora pubblicata dal Zambrini e dal Bacchi della
Lega. Sc. d. cur. lett., disp. CLXXXVII, CLXXXX, l. IV, c. 1)
esso è chiaro ed esplicito. Nel castello i demonii non possono entrare,
ma l'ardore dell'incendio infernale vi si fa pur sentire.
Quivi Ugone vide «molti che leggevano in sedia, che gridavano
con grandi boci», e d'intorno molti che li stavano a udire;
«e spesso la moltitudine che stavano a udire s'azzuffavano; e
bestemmiando tutte le creature, e istracciavano i libri e la scrittura».
Quivi sono, tra gli altri, Tolomeo, Tullio, Ipocrasso, Valerio;
ed Enea dice a Ugone: «tutti coloro che istudiano nella
scienza, sanza avere la diritta fede in Dio, ci vengono tutti». Ci
si trova anche Aristotile; ma di Platone Enea dice: «perchè egli
confessò la maggior parte, o una maggior parte delle trenta, non
entra fra costoro; non ti so dire dov'è riserbato». In una versione
libera in terzine, che certo Giovanni Vincenzo Isterliano fece
di tutta quella parte del racconto dove si narra il viaggio di Ugone
per l'inferno, e che si trova intercalata nel racconto medesimo,
la lista degli antichi designati per nome è molto più lunga. Ecco
i versi che la contengono:



Udii di Tolomeo la sapïenza,

  Di Tullio, di Ipocrasso, e di Valerio,

  E d'Averrois con sua falsa sentenzia.

E Polistrato e Lucano, ed Umerio,

  E Anasarco, Ipicurio, e Diogiene,

  E Vergilio che fe' Enea sì alterio.

Di Socrate, Appollonio e Nassimene

  E Archimede, Diodoro e Orazio,

  Sallustio, Tito Livio e Filomene;

Dimocrito, Ovidio, e vidi Ostazio;

  Antiganor poi mi fe' vedere,

  Aristotil più alto.





Andando più oltre Ugone, così nel poema, come nel romanzo in
prosa, trova gli eroi e i capitani famosi dell'antichità, che Dante
aveva messi in compagnia coi filosofi e coi poeti, e, cosa degna
di nota, la condizion loro è meno infelice che non quella dei savii,
abitatori del castello simbolico.




304.  Ap. Pez, Thesaurus anecdotorum novissimus, t. II, parte 1ª,
col. 227-34.




305.  In Cantica, sermo XXXVI.




306.  De gestis Frederici I, l. II, c. 13.




307.  V. intorno al perdurare della tradizione classica in Italia
Bartoli, I primi due secoli della letteratura italiana, c. VII, o
Gebhart, Les origines de la renaissance en Italie, Parigi, 1879,
c. IV.




308.  Circa la persistenza dei metri classici v. Wright, On the
origin of rhymes in mediaeval poetry nel v. II degli Essays on
archaeological subjects.




309.  V. Fitting, Juristische Schriften des früheren Mittelalters,
Halle, 1870, e Zur Geschichte der Rechtswissenschaft am Anfange
des Mittelalters, ibid., 1875.




310.  Tetralogus, ap. Pertz, Script., t. XI, p. 251.




311.  Ep. IV, Op., ed. del 1517.




312.  Duemmler, Gedichte aus dem elften Jahrhundert, in Neues
Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde,
v. I, p. 181.




313.  Raterio da Verona dice, citando un verso d'Orazio nel suo
trattato De contemptu canonum: «perlepide Flaccus cantitat
noster».




314.  In un carme Ad Gregorium magistrum militum son questi
versi:



Sergius, ecce, polos magnus qui vertice pulsat,

Dignus apostolicus divino munere lectus,

Mistice qui factus conformis imagine divum

Aurea priscorum nunc reparat secla virorum,

Scipiades claros, Fabios gentemque togatam

Fasces, curules, anulos ac paludamenta,

Palmatas tunicas, trabeam falerasque nitentes

Imperium renovat heroum nomenque priorum.





Duemmler, Auxilius und Vulgarius, p. 152.




315.  Hock, Histoire du pape Sylvestre II et de son siècle, traduzione
dal tedesco arricchita di note e di documenti inediti dell'abate
Axinger, p. 115-6.




316.  Alcuino dice in una delle sue epistole a Carlo Magno:
«Ego vero Flaccus vester secundum exhortationem et bonam voluntatem
vestram aliis per tecta sancti Martini sanctarum mella
scripturarum ministrare satago; alios vetere antiquarum disciplinarum
mero inaebriare studeo». Ep. 78, in Jaffè, Monumenta
Alcuiniana, Berlino, 1873, p. 345.




317.  V. Ozanam, Des écoles en Italie aux temps barbares, in
Documents inédits pour servir à l'histoire littéraire de l'Italie,
p. 14.




318.  V. Jessen, Lucrez im Mittelalter, nel Philologus, v. XXX.
p. 236-8.




319.  Nel Rheinisches Museum, t. III, p. 7-8.




320.  Fu fatto conoscere dall'Ozanam (Documents inédits, p. 19-20),
il quale, per una pudicizia assai fuor di proposito, ne diede
solamente le prime strofe, tralasciando il resto. Esso fu poi pubblicato
per intero dal Wattenbach, Zeitschrift für deutsches Alterthum,
v. XVIII, p. 127. Altre composizioni consimili si potrebbero
ricordare: un poemetto ritmico avente a soggetto la storia di
Giove e di Danae, pubblicato ancor esso dal Wattenbach (ibid.,
p. 457): un'Altercatio Phillidis et Florae, pubblicata già più volte
(Aretin, Beyträge zur Geschichte und Literatur, t. VII, p. 302;
Wright, Latin poems attributed to Walter Mapes, p. 258; Carmina
Burana, p. 155); un poemetto De gestis Herculis (Carm.
Bur., p. 125), ecc.




321.  Ap. Murat, Script., t. VI.




322.  Archivio storico italiano, v. XVI, I.




323.  Sull'argomento delle possibili relazioni della leggenda di
San Gregorio con la storia di Edipo v. Comparetti, Edipo e la
mitologia comparata, Pisa, 1868; Lippold, Ueber die Quelle des
Gregorius Hartmanns von Aue, Altenburg, 1869, p. 50-4;
Constans, La légende d'Oedipe étudiée dans l'antiquité, au
moyen-âge et dans les temps modernes, en particulier dans le
roman de Thèbe, texte français du XII siècle, Parigi, 1881.
L'Ozanam pubblicò (Documents inédits, p. 25-8) un Planctus Edipi
di su un codice del XII secolo dell'abazia di San Gallo. Nel Dolopathos
di Giovanni d'Alta Selva, e nelle versioni che se ne fecero,
si trova narrata una storia che, salvo differenze di poco rilievo, è
quella stessa di Ulisse e di Polifemo narrata nell'Odissea. Non
perciò se ne deve inferire che il racconto omerico ne sia la fonte
remota. Quella storia appartiene al grande patrimonio dei miti
indoeuropei, e si ritrova nei racconti di moltissimi popoli. Gli è
essai probabile che lo stesso autore dell'Odissea non abbia fatto se
non appropriare ad Ulisse una fiaba corrente dei tempi suoi, e
non sarebbe questo il solo esempio di fiabe popolari inserite in
quel poema (V. Gerland, Altgriechische Märchen der Odyssee,
Magdeburgo, 1869). Vero è che Giovanni di Alta Selva dà al gigante
del suo racconto il nome di Polifemo, ma è questa in lui,
senza dubbio, una reminiscenza classica, che non si accorda punto
col resto, giacchè Ulisse e i suoi compagni non si nominano, e il
luogo loro è tenuto da un capitan di ladri con cento ladroni. V.
per quanto concerne questo antichissimo mito W. Grimm, Die
Sage von Polyphem, Abhandl. d. k. Akad. d. Wissensch. z.
Berlin, 1857. Lo stesso, credo, potrebbe dirsi del mito di Circe e
degli uomini trasformati in bruti, che così spesso riappare, mutati
i nomi e le persone, nei racconti romanzeschi del medio evo. Ma
non a torto forse collega il Goerres la storia di Helias e di Lohengrin
con quanto, riportando un antico mito germanico, e alterando
il nome dell'eroe, narra Tacito (De mor. Germ., c. 3) di Ulisse,
che, peregrinando sarebbe giunto sin sulle coste della Germania,
e rimontato il corso del Reno, avrebbe fondato Asciburgio. Vedi
Lohengrin, ein altteutsches Gedicht, pubblicato da I. Goerres,
Eidelberga, 1813, p. LXXVII-LXXVIII.




324.  V. Cholevius, Geschichte der deutschen Poesie nach ihren
antiken Elementen, Lipsia, 1854-6, v. 1, p. 3-9; Comparetti,
Virgilio nel medio evo, v. II, p. 7.




325.  V. Roquefort, Poésies de Marie de France, Parigi, 1820,
v. II, Notice sur les fables e Notice sur Romulus; Robert,
Fables inédites du XIIe, XIIIe et XIVe siècles, Parigi, 1825; Du
Méril, Poésies inédites du moyen âge, Parigi, 1854; Oesterley,
Romulus, die Paraphrasen des Phaedrus und die aesopische
Fabel im Mittelalter, Berlino, 1870.




326.  Roquefort, De l'état de la poèsie françoise dans les XIIe
et XIIIe siècles, Parigi, 1821, p. 252.




327.  V. Schaarschmidt, Johannes Saresberiensis, Lipsia, 1862,
p. 84.




328.  Id., ibid.




329.  V. Boutaric in Revue des questions historiques, v. XVII,
p. 56 e seg.




330.  V. Sinner, Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Bernensis,
v. III, p. 348.




331.  


Tullius et Macer, Cicero sive Plato.





De gestis Hludovici regis, l. I, v. 18.




332.  Polychronicon, l. III, c. 40.




333.  Tale accusa è fatta ad Omero da Guido Colonna, da Benedetto
di Saint-More, il quale riconosce nondimeno che l'autore
dell'Iliade



              fu clers merveilles,

Des plus sachaux, çe trovon nos,





(Roman de Troie, v. 45-6), da Alberto Stadense. In un frammento
di versione castigliana della Historia Trojana, riportato da Amador
de Los Rios, Historia critica de la literatura española, v. IV,
p. 346, si dice che l'Iliade fu bruciata in Atene.




334.  Bocados de oro, c. XI.




335.  Fiore di filosofi e di molti savi.




336.  Ciò si narra, con qualche piccola diversità, di Seneca nella
VIII delle novelle inedite pubblicate dal Papanti, Catalogo dei
novellieri italiani in prosa, Livorno, 1871. V. anche Biagi, Le
novelle antiche, CXLI, p. 142-3.




337.  Cap. 64.




338.  Bocados de oro. VIII, XII, XIII, XX.




339.  Biagi, Le novelle antiche, LXXXIV, p. 86-87. V. anche il
Fiore di filosofi, testo del Cappelli, p. 8-9.




340.  V. Giovanni Sarisberiense, Polycrat., l. II, c. 26. Questa
storiella era già stata raccontata anticamente di Omero, e di Omero
si continua a raccontare nelle Vite dei filosofi in italiano, stampate
nel secolo XV (v. Bartoli, St. d. lett. it., v. III, p. 221), e nella
prefazione di un libro francese intitolato Les fantastiques batailles
des grands roys Bodilardus et Croacus: translaté de latin en
françoys, Lione, 1534 (v. Le Roux de Lincy, Le livre des légendes,
Parigi, 1836, p. 45-7).





341.  Bocados de oro, c. XIII.




342.  Alessandro Neckam, De naturis rerum, c. CLXXXIX;
Ranulfo Higden, Polychronicon, l. III, c. 24.




343.  V. Gidel, La légende d'Aristote au moyen-âge, Parigi,
1874.




344.  L'image du monde, parte III, c. X (cod. L, IV, 5 della Nazionale di Torino):



D'astronomie fu sy soutius

Tholomeus le roy gentius,

Vng des roys Tholomeus d'Egipte

Qui la terre tint maint iour quicte.

Pluseurs roys Tholomeus y ot

Mais ce fu cil qui plus en sot.





Anche Brunetto Latini fa Tolomeo re d'Egitto. Altri non incorrono
in questo errore, ed è falso ciò che l'Halma affermò nella
introduzione all'Almagesto pubblicato in Parigi nel 1813, p. 61,
esservi incorso anche Isidoro di Siviglia (Cf. Etymologiarum l. III,
c. 26). Nei Bocados de oro, c. XV, si legge: «E [Tholomeo] non
fuera rrey commo algunos cuydaron, mas posieronle nonbre Tolomeo
commo pusieron nonbre a otro Cesar».




345.  Benedetto di Sainte-More, Roman de Troie, v. 73-6:



El tens Saluiste la vaillant

Qui tant fu sages et poissant,

Riches, et proz de hauz parages,

Et clers merveillosement sages.







346.  Nel già citato frammento di versione castigliana della
Historia Trojana, parlandosi di Cornelio Nepote, supposto traduttore
di Darete Frigio, si dice: «Et este Cornelio era omme sabidor
et sabia todos los linguajes».




347.  Petrarca, Epistola in Zoilum.




348.  Alars de Cambrai, parlando dei filosofi, dice:



Li vintimes ce fu Macrobes

Qui tos lors vesti blances robes.





Ap. Stengel, Li romans de Durmart le Galois, Stoccarda, 1873
(Bibl. d. litter. Ver.), p. 457.




349.  Nel 1476 Frate Migir diceva ancora in una sua poesia composta
in morte di Enrico IV re di Castiglia e di Leone:



El buon Aristotiles, el grant natural

Pyntagoras, Ermes, Brasis é Platon,

Euclides, Seneca, é mas Juvenal,

Boecio, Panfilo, Oraçio é Nason,

Tulio, Vegeçio, Virgilio é Caton,

Poetas perfetos é grandes estrologos,

E mas otros muchos que non van en prologos,

Pues todos aquestos desidme ¿dó son?





Concionero de Juan Alfonso de Baena, ed. del Rivadeneyra, nº 38,
p. 45.




350.  Opera, ed. di Basilea, p. 476.




351.  Cf. Sant'Agostino, De Civitate Dei, l. X, c. 29.




352.  L. VIII, c. 11.




353.  Nel trattato De doctrina christiana, l. II, c. 28. San Clemente
Alessandrino, Eusebio ed altri, più particolarmente della
Chiesa greca, sostengono che i filosofi antichi molto si giovarono
delle Scritture.




354.  De Civitate Dei, l. XXIX, c. 1.




355.  Sermo XXVII: Plato inter Philosophos scientia et opinione
praecipuus, cum circa libros Moysi multam diligentiam adhibuisset
gloriatus est se invenisse unum quod omnia operatur.




356.  Quaest. III. Della ortodossia di Platone sono molte testimonianze.
Nel Carmen satiricum di Niccolò di Bibera, composto
nel XIII secolo (pubblicato da T. Fischer nelle Geschichtsquellen
der Provinz Sachsen, v. I, Halle, 1870), son questi due versi
(104-5):



Est homo Theutonicus, divine legis amicus,

Moribus estque Katho, perfecto docmate Plato.





Nel Libro de los Enxemplos, CLXXV, si legge: Otro filósofo de
los de Platon, leyendo el Evangelio de Sant Juan, in principio
erat verbum, dijo que debie ser scripto de letras de oro, é puesto
en altos que todos lo podiesen ver é leer.¡ Vedes cuán altamente
los filosofos paganos conoscieron el poderío é grandeza de nuestro
Senor Dios!




357.  S'intende bene che non mancò chi sostenne la contraria
opinione. Bastino due esempii. Nel poema De inventione Sanctae
Crucis attribuito a Ildeberto Cenomanense si dice:



Vira penetrare Crucis, Socratem si forte reducis,

Non poterit Socrates, sed nec Maro pandere vates.





Jean de Meung, toccato del mistero della incarnazione nel Roman
de la Rose, dice:



N'en sot pas Platon jusques-là;

Ne vit pas la trine unité

En ceste simple trinité,

Ne la Déité soveraine

Afublée de pel humaine.





Ed. di Francisque Michel, Parigi, 1864, v. 20072-6.




358.  V. Histoire littéraire de la France, t. XIII, p. 115-8.




359.  Oeuvres, v. I, p. 286.




360.  Matfre Ermengaud, Breviari d'amor, v. 10631-9:



Don recomta S. Augustis

Que us reis Socrates aucis

Quar adorar no volia

Sas ydolas, anz dizia:

Per me non er adorada

L'emages qu'oms a formada,

Quar abans adoraria

.I. ca si a far auenia,

Quar es obra de natura

Et es sentens creatura.





Son parole che spesso si udirono sulle labbra dei martiri.




361.  Theologia christiana, Opera, ed. Cousin, v. II, p. 50, 391.




362.  L. Paris, Toiles peintes et tapisseries de la ville de Reims,
ou la mise en scéne du théâtre des confrères de la Passion,
Reims, 1843, p. 683-90. Nel dramma figurano ancora Orazio, Claudiano,
Valerio (Massimo?), Quintiliano.




363.  Cf. Piper, Mythol. der christ. Kunst, v. I, p. 419-22.




364.  Compendium errorum Johannis papae in Goldast, Monarchia,
t. II, p. 957.




365.  De planctu Naturae, Tertia quaestio Alani, Responsio
Naturae: At in superficiali litterae cortice falsum resonat lyra
poëtica, sed interius auditoribus secretum intelligentiae altioris
eloquitur, ut exteriore falsitatis abiecto putamine, dulciorem nucleum
veritatis intus lector inveniat.




366.  Dice Maria di Francia nel prologo ai suoi Lais (Poésies de
Marie de France, pubblicate dal Roquefort, Parigi, 1820):



    Custume fut as Ansciens,

Ceo le tesmoine Prescien,

Es livres que jadis feseient,

Assez oscurement diseient,

Pur ceux ki à venir esteient

E ki aprendre le deveient,

Ki puessent glosser la lettre,

E de lur sens le surplus mettre;

Li Philesophes le saveient

Et par eus mesmes entendeient,

Cum plus trespassèrent le tens

E plus furent sutil de sens,

E plus savèrent garder,

De ceo ki est à trespasser.







367.  Di alcuni di questi pretesi filosofi si dicono assai strane
cose:



Terences est nomes li quars

Qui savoit bien totes les ars.

. . . . . . . . . . . . .

Perses est apres li ti simes.

Cil trova les vers leonimes

Et fist le livre des auctors

Com cil qui bleu eu sot les tors.

. . . . . . . . . . . . .

Li onsimes est Juvenax

Qui molt fu cortois et tolax.





Per contro Alfonso Alvares de Villa Sandino par che creda Platone
un poeta quando dice:



Quemen sus libros do quiera que son

Virgilio é Dante, Oraçio é Platon,

E otros poetas que diz la leyenda.





Concionero de Baena, ed. cit., nº 80, p 77. Un trattato delle moralità
dei filosofi, molto simile a quello di Alars de Cambrai, va
sotto il nomo di Andreys de Huy. È dubbio quale dei due autori abbia
copiato l'altro. Un terzo trattato, simile ai precedenti, va sotto il
nome di un Jehan. V. Dinaux, Les Trouvères brabançons, hainuyers,
liégeois et namurois, Parigi e Bruxelles, 1863, p. 1-4.
V. inoltre Les Trouvères cambrésiens, dello stesso autore, Parigi,
1836, p. 72-5.




368.  Sotto il titolo di Romant des philozophes è nel manoscritto
I., V, 5 della Nazionale di Torino un trattatello di morale in prosa,
fatto in gran parte con sentenze di Cicerone, Seneca, Orazio, Lucano,
Boezio e qualche altro latino. Nella Bible Guiot sono i seguenti
versi, dove si dà similmente una lista dei filosofi:



Therades en fu et Platons,

Et Seneques et Aristotes,

Virgiles en refu et Othes,

Cleo li vielz et Socratés,

Et Lucans et Diogenés,

Preciens et Aristipus

En furent et Cleobulus;

S'en fu Ovides et Estaces

Et Tulles li granz et Oraces,

Et Cligers et Pitagoras

En refurent, ce n'est pas gas.





V. 73-84, ap. Barbazan, Fabliaux et contes 2ª ed. aumentata dal
Méon, v. II, p. 309.




369.  Così nel Fiore di filosofi e di molti savi. Nel Libro de los
buenos proverbios e nei Bocados de oro nessun poeta è nominato,
e son ricordati invece nomi stravagantissimi di filosofi non mai
esistiti, particolarità questa che si riscontra anche nella Turba
philosophorum e altrove. Farebbe opera utile assai chi si ponesse
a rintracciare le origini e le relazioni di queste curiose scritture,
di cui non è letteratura del medio evo che non possegga parecchie.
Tra l'altro esse fanno buona testimonianza della venerazione
in cui era tenuta l'antichità.




370.  Nella Image du monde dei filosofi si ragiona lungamente.
Nel c. 15 della parte III si leggono i seguenti versi (cod. della
Nazionale di Torino L, IV, 5):



Dont maint qui philosophe estoient,

Qui tout voloient esprouuer,

Alerent par terre et par mer

Pour mieux la verite enquerre

Des choses du ciel et de terre;

Ne se rostissoient pas tant

Sus grans feus com font cil truant,

Maint papelart qu'au monde sont,

Qu'il nul bien mainnent ne ne font,

Fors pour auoir les los du monde;

Ains chercoient la mer parfonde,

Et la terre amont et aual,

Pour miex cognoistre bien et mal,

Dont il souffroient maintes paines

Pour rendre a dieu les ames saines,

Et cil ne quierent fors le don

De maistre, et pour auoir le non.





E nella Bible Guiot (ed. cit., v. 43-54) l'autore dice:



Eu ceste Bible, qui qu'en gronde,

Dou siecle et de l'estre du monde,

Des Philosophes anciens

Qui furent ainz les Crestiens,

Voidrai ceste Bible florir:

Cil se garderent de mentir;

Cil vivoient selonc reson,

Hardi furent comme lyon

De bien dire et de bien mostrer,

Et des malvais vices blasmer.

S'il éussent créance et loy,

En nules genz n'ot tant de foi.







371.  Come fu osservato dal Palermo a proposito dei Fiori e vite
di filosofi e imperatori da lui pubblicati nella Raccolta dei testi
inediti del buon secolo.




372.  V. La bataille et le mariage des sept arts, pièces inédites
du XIIIe siècle publiées par Achille Jubinal, Parigi, 1838;
Oeuvres complètes de Rutebeuf v. II, p. 415-35.




373.  V. Hortis, Studj sulle opere latine del Boccaccio, Trieste,
1879, p. 213.




374.  V. Engelhardt, Herrad von Landsperg, Stoccarda e Tubinga,
1818, p. 31-2 e tav. VIII. Di rappresentazioni simili a questa
non pochi esempii si hanno nelle arti figurative del Rinascimento.
In un dipinto di Francesco Traini dell'anno 1345, esistente nella
chiesa di Santa Caterina in Pisa, è rappresentato San Tommaso
il quale riceve la luce della verità, anzi tutto da Cristo direttamente,
ma poi anche da Mosè, da San Paolo, dagli Evangelisti,
da Platone e da Aristotele. Questi ultimi due gli stanno ai fianchi.
Similmente in un dipinto di Benozzo Gozzoli, che si conserva ora
nel Louvre, San Tommaso è rappresentato in mezzo ai due massimi
filosofi greci. In un affresco della cappella spagnuola di Santa
Maria Novella in Firenze, il quale ha per soggetto ancor esso la
glorificazione di San Tommaso, sono rappresentati Donato, Cicerone,
Aristotile, Tolomeo, Euclide, Pitagora. Ma nel coro della
cattedrale di Ulma furono rappresentati (1474) Secondo, Quintiliano,
Seneca, Tolomeo, Terenzio, Cicerone e Pitagora, a cui fanno
riscontro sette Sibille.




375.  La leggenda virgiliana porse argomento a numerosi scritti,
specie nei tempi più prossimi a noi. A me basterà di citare i
seguenti che sono i principali. Michel, Quae vices, quaeque mutationes
et Virgilium ipsum et ejus carmina per mediam aetatem
exceperint, Parigi, 1846; Du Méril, De Virgile l'Enchanteur, nei
Mélanges archéologiques et littéraires, Parigi, 1850, p. 425-78;
Genthe, Leben und Fortleben des P. Virgilius Maro als Dichter
und Zauberer, Lipsia, 1857; Roth, Ueber den Zauberer Virgilius
nella Germania del Pfeiffer, v. IV, p. 257-98; Comparetti,
Virgilio nel medio evo, Livorno, 1872. L'opera del prof. Comparetti
è nota a tutti gli eruditi. Io non pretendo di aggiungere ad
essa cose nuove di rilievo e dichiaro di accettarne in massima parte
le conclusioni.




376.  Parlando del libro popolare intitolato Faicts merveilleux de
Virgile, il Goujet dice (Bibliothèque françoise, v. IX, p. 225): Il
parait qu'il y a eu autrefois un Virgile qui a passé pour Magicien,
et que la conformité du nom a fait attribuer à l'ancien Poëte Latin
dans des temps d'ignorance, ce qui ne pouvait convenir qu'à quelque
autre beaucoup plus moderne. Il Le Grand d'Aussy fu di questo
medesimo avviso, e il Collin de Plancy e altri credettero che il
Virgilio della leggenda fosse un vescovo di questo nome, vissuto
nell'VIII secolo. V. Du Méril, opera testè citata, p. 446, n. 1.




377.  Il Zappert dà nel suo scritto intitolato Virgils Fortleben im
Mittelalter (Sitzungsb. d. kais. Akad. d. Wiss., hist.-philos. Cl.,
Vienna, 1851) una lunga lista di reminiscenze virgiliane che si
trovano negli scrittori del medio evo, la quale tuttavia, secondochè
fu giustamente osservato dal Comparetti (v. I, p. 212, n.) potrebbe
facilmente essere di molto accresciuta.




378.  V. il c. VIII del v. I dell'opera del Comparetti.




379.  Saturnal., l. III.




380.  È dubbio d'onde Virgilio possa aver tratto il concetto messianico
chiuso in quei versi. Ch'esso sia tolto alle tradizioni messianiche
degli Ebrei parecchi affermarono, e l'Eichoff tra gli altri,
che lo rintraccia nelle profezie di Isaia. Non ha nessun solido fondamento
la congettura di Eugenio Leveque, il quale lo suppone derivato
dalla leggenda di Crisna, nell'Harivansa, e da quella di Râma, nel
Râmâyana. Les mythes et les légendes de l'Inde et de la Perse, etc.
Parigi, 1880, p. 466-76.




381.  V. I, p. 130.




382.  Divinarum Institutionum VII, 4.




383.  C. XIX-XXI.




384.  De Civ. Dei, l. X, c. 28.




385.  


Ecce venit nova progenies

Aethere proditus alter homo.





Cathemerinon, inno III. In una Vita di San Donato Scoto, il
quale fu vescovo di Fiesole intorno all'816, si narra che questo santo,
poco prima della sua morte, si presentò a un consesso di religiosi
suoi fratelli, fece professione della sua fede, e parlando di Cristo
disse:



Qui, sancto nostras mundans babtismate culpas

Iam nova progenies celo demittitur alto,

Noxia qui vetiti dissolvit prandia pomi.





Poscia fece il segno della croce, benedisse gli astanti e se ne andò
a morire. Creizenach, Die Aeneis, die vierte Ecloge und die Pharsalia
im Mittelalter, (Progr.) Francoforte sul Meno, 1864, p. 11.




386.  Du Méril, Origines latines du théâtre moderne, p. 184.




387.  Bettinelli, Risorgimento d'Italia, v. II, p, 18; Daniel,
Thesaurus hymnologicus, v. V, p. 266. Riferirò qui a tale proposito
i seguenti versi della Image du monde, non riportati da altri
(Cod. L, IV, 5 della Nazionale di Torino).



Si ot de ceulx qui par lor sens

Prophetisierent le saint temps

De la venue Ihesucrist,

Si comme Virgiles qui dist,

Qui fu au temps Cesar de Romme,

Dont maint deuindrent puis preudomme,

Dist c'une nouuelle lignie

S'estoit de hault ciel abassie

Qui en terre feroit vertus

Dont diables seroit confus.

Dont saint Pol qui vit ses escrips,

Qui moult prisa lui et ses dis,

Dist de lui a cueur irascu:

He, quelle grace l'eusse rendu

A dieu si tu fusses vescus

Tant que io fuisse a toy venus.





A più altri antichi, del resto, furono attribuite profezie circa la
venuta di Cristo. Wolfram von Eschenbach ne attribuisce una a Platone
nel l. V del suo Parzival. Il Comparetti ricorda (v. I, p. 133,
n. 1) un manoscritto della biblioteca di Corte di Vienna, il quale
contiene: «Veterum quorumdam scriptorum graecorum ethnicorum
praedicationes et testimonia de Christo et Christiana religione,
nempe Aristotelis, Sibyllae, Platonis, Thucydidis et Sophoclis».
Fozio nella Bibliotheca, cod. 170, ricorda l'opera di uno scrittore
di Panopoli, intitolata: Testimonianze in favore del cristianesimo
tratte dai libri dei gentili. Nel XIV secolo Giovanni da Parigi,
domenicano, compose un trattatello similmente intitolato: Probatio
fidei christianae per auctoritates paganorum, il quale si conserva
manoscritto. (V. Hist. litt. d. l. Fr., t. XXV, p. 255-6).




388.  Op. cit., v. I, p. 333-5.




389.  Ibid., p. 261-2, 275-7.




390.  W. J. Rees Lives of Cambro-British Saints, from Ancient
MSS., Londra, 1855, Vita Sancti Cadoci, p. 80; Hersart de la
Villemarqué, La légende celtique et la poésie des cloîtres en Irlande,
en Cambrie et en Bretagne, n. ed., Parigi, 1864, La légende
de Saint Kadok, XIV.




391.  Cap. XV, p. 158-9 di questo volume.




392.  Massmann, op. cit., v. III, p. 438. In una Vita di Sant'Eberardo,
arcivescovo di Salisburgo, scritta nel XII secolo, si legge: «In
Coena quoque (Domini) quaedam daemoniaca jam diu obsessa adducitur,
supra quam cum exorcismus legeretur, spiritus nequam, qui
inerat, variis linguis fabulatur. Dum vero fit illi comminatio a
Clero per B. Virgilium daemon Clerum subsannat, et se Virgilium
magistrum suum jam tertia die in inferno reliquisse clamat. Quaeritur
ergo Qui vel cujas ille Virgilius sit? At ille Mantuanum
Poetam fuisse respondit». Acta Sanctorum, v. IV di Giugno, p. 268,
col. 2ª. Il beato Virgilio, di cui qui ricorre il nome, fu arcivescovo
di Salisburgo, e alcuno pensò che egli, non il poeta, fosse veramente
il mago della leggenda, errore che non ha bisogno d'essere
confutato. Il Creizenach, nel citato opuscolo, p. 35, frantende interamente
il passo testè riportato. Egli dice che avendo il demonio domandato
chi fosse quel beato Virgilio nel cui nome lo si scongiurava,
il chierico esorcista rispose essere il poeta di Mantova.




393.  Il Naudè, toccando nell'opera sua intitolata Apologie pour
tous les grands personnages qui ont esté faussement soupçonnes
de magie, La Haye, 1653, p. 330, della credenza nella salvazione
di Aristotile, dice: «l'opinion de laquelle a tellement esté commune
et receuë, que l'un des Peres et Docteurs de l'Eglise a dict
parlant comme a luy même, Aristoteles, laudaris ubi non es, et
cruciaris ubi es, et que Werlinus cite un certain Philosophe nommé
Lambert du Mont qui a fait une question magistrale sur ce que
l'on doit raissonnablement juger d'icelle». Nella Vita latina di San
Bonifacio di Losanna, il quale fiorì nella prima metà del XIII secolo,
si legge: Maximam compassionem habuit vir iste sanctus cum
anima Aristotelis, et multum doluit de perditione illius; saepiusque
oravit, ut si fieri posset. Deus ejus misereri dignaretur. Quedam
autem vice audivit vocem de coelo dicentem sibi: Cessa pro anima
illius orare, quia non aedificavit Ecclesiam meam, sicut Petrus et
Paulus, nec Legem meam docuit. Quod ille audiens ac dolens, de
cetero cessavit.




394.  Non sono io il primo, del resto, ad esprimere un tale pensiero.
V. una recensione che dell'opera del Comparetti fece lo
Stengel nella Jenaer Litteraturzeitung del 1874.




395.  V. I, p. 273-4, n. 51.




396.  


Mult par est forte Ataines, car ele siet sor mer;

il ne doutont asaut, ne traire ne gieter.

en mi liu de la vile ont drecié un piler;

c. pies avoit de haut, Platons lo fist lever;

deseure ot une lampe, en son i. candeler

qui par jor et par nuit art et reluist si cler,

que partout en puet-on et venir et aler.





Ed. del Michelant (Bibl. d. liter. Ver.), Stoccarda, 1846, p. 46.




397.  Questa curiosa leggenda di Aristotele è narrata da Alessandro
Neckam nei seguenti termini(De naturis rerum, CLXXXIX):
«Viam igitur universae carnis ingressurus dictus philosophus, subtilissima
scripta sua jussit in sepulcro suo secum recondi, ne utilitati
posteritatis suae deservirent. Sed et nescio qua vi naturae
aut artis potentia, ne dicant magicae artis prodigio, locum sepulcro
suo vicinum circumquaque sibi adeo appropriavit, ut illum nemo
etiam diebus istis intrare possit. Sed ad quid scripta illa, quae ad
usibus aliorum invidit, composuit? Ferunt nonnulli Antichristi versutiis
locum dictum cessurum, et scripta ibidem reposita ipsum putant
inspecturum. Afferent namque, ut aiunt, nuntii ipsius secreta
Aristotelis conspectui illius qui idolum et abominationis et desolationis
erit. Sed incertis fidem adhibere quis audeat?» Questo racconto
è ripetuto, quasi senza mutarvi sillaba, da Ranulfo Higden,
Polychron., l. III, c. 24.




398.  La leggenda che narra di Aristotile innamorato è ancor essa
di origine letteraria, sebbene diventasse poi popolarissima.




399.  Comparetti, v. I, p. 195. Bonamente Aliprando dice nel c. 3
della sua Chronica della città di Mantova (ap. Muratori, Antiq.
ital., t. V) che Virgilio



Per la testa grossa che lui avia

Da' scolari Marone era chiamato.





Alessandro Neckam dice che Virgilio nacque sotto l'influsso delle
Verglie ed ebbe da esse il nome. De laud. div. sap., dist. 1ª,
v. 396-404. Il nome di Virgilio rimandava anche a virgo e virga,
e in esso si trovava la prova della verginità, della cristianità, della
magia del poeta. Verga della radice di Jesse si chiamava simbolicamente
Cristo, e la verga è strumento principale d'arte magica.




400.  Johannis de Alta Silva Dolopathos, sive de Rege et Septem
Sapientibus, pubblicato da H. Oesterley, Strasburgo e Londra 1873.




401.  P. 82-3: Mortuus est autem eo anno rex Dolopathos, sed et
Virgilius obiit, illosque duos quaternulos, quos de artibus conscripserat,
in suprema mortis sue hora manu inclusit, nec ultra ab
aliquo potuerunt evelli. Aiunt aliqui, eum per invidiam hoc fecisse,
alii dicunt idcirco factum, ne dum artes ab omnibus discerentur,
vilescerent, nec ulli amodo honor debitus pro ipsarum scientia prestaretur.




402.  V. I, p. 305.




403.  Ibid., p. 308.




404.  Ibid., p. 309.




405.  Ibid., p. 312.




406.  Ibid., p. 306, n.




407.  V. la prefazione dell'Oesterley alla sua edizione del testo
latino, p. XI.




408.  Jeu-parti entre Guilhem Augier et Guilhem, Bartsch,
Chrestomathie provençale, 3ª ediz., col. 71. La leggenda di Virgilio
fu del resto notissima ai trovatori come dimostrano quei versi
dell'Enseinhamen di Guiraut de Calanson:



    De Pamphili,

    De Virgili,

Com da la conca a saup cobrir,

    E del vergier,

    E del peschier,

E del foc qu'el saup escantir.







409.  L'epistola di Corrado è pubblicata negli Scriptores rerum
Brunsvicensium del Leibnitz, v. II, p. 695-8. V. il passo dove si
discorre di Virgilio in appendice al v. II dell'opera del Comparetti,
p. 169-70, dove son pure molt'altri testi di leggende virgiliane
ai quali rimando il lettore.




410.  Decis. III, c. X, XII, XIII, XVI, ap. Leibnitz, Script. rer.
Bruns., t. I, p. 963-5: Liebrecht, Des Gervasius von Tilbury Otia
Imperialia, p. 14-7: Comparetti, v. II, p. 171-5.




411.  L. I, c. 4.




412.  


Lucanum video ducem bellantium

formantem aereas muscas Virgilium.





Apocalypsis Goliae, v. 45-6, ap. Wright, The Latin Poems commonly
attributed to Walter Mapes, p. 4.




413.  L. II, c. 174.




414.  Vol. I, c. 6, 7, p. 184-213.




415.  Der Ursprung der Virgilsage, Zeitschrift für romanische
Philologie, v. I, 1877, p. 165-78.




416.  Vietor, scritto citato, p. 171-3.




417.  Ibid. p. 176.




418.  Comparetti, v. II, p. 35-6, 38.




419.  Id., ibid., p. 37.




420.  Scritto cit., p. 177. Il Vietor, a tale proposito, non parla
che di Corrado e di Gervasio; ma e Giovanni Sarisberiense, e Alessandro
Neckam, che sono indipendenti da costoro? Per ispiegare
come nè Corrado, nè Gervasio dicon nulla della Salvatio Romae,
egli fa osservare che Corrado fermò in Napoli la sua dimora, e
non ebbe relazione con Roma, e inoltre che l'edifizio della Salvatio
essendo precipitato nell'ora in cui nacque Cristo, Corrado e
Gervasio non potevano dire d'averlo veduto. Ma non parlano questi
due scrittori appunto, a detta dello stesso Vietor, di molte opere
meravigliose di Virgilio che non avevano mai veduto, e non avrebbero
potuto far ricordo della Salvatio a quel modo stesso che ne
fa ricordo Alessandro Neckam? Gli è che probabilmente di questa
leggenda letteraria della Salvatio essi non avevano ancora cognizione.




421.  Vol. II, p. 54.




422.  Ibid., p. 47.




423.  Ibid., p. 46.




424.  Polycrat. l. II, c. 23.




425.  Otia Imp., decis. III, c. 112.




426.  Comparetti, v. II, p. 45-6. Bartolomeo Caracciolo, che, nella
Cronaca di Partenope, narra questo medesimo fatto attingendo
in parte da Gervasio, non dice in nessun modo che i Napoletani
ignorassero il luogo della sepoltura di Virgilio, anzi afferma il contrario.
Ecco le suo parole: «Dicesi, che morto lo dicto Virgilio
in Brindesi, et essendo lo corpo de quello portato in Napoli, con
gran diligentia, la sepoltura di tal corpo se guardava et observava
la quale, come è decto, stava vicino S. Maria de Pedegrotta (per
la quale sepoltura in verità lo vulgo la chiama grotta de Virgilio);
o vero per la via vecchia do Puczoli, lontano da Napoli circa due
miglia. Lo che intendendo uno physico Inglese, ecc.». L'avventura
presuppone evidentemente la conoscenza del luogo dove si
credeva fosse sepolto Virgilio.




427.  Essa giunge sino all'anno 1382.




428.  Tutta quella parte dove se ne discorre riportò il Comparetti
in appendice al v. II, p. 230-9. Prima l'avevano già ripubblicata
il Graesse, Beiträge zur Literatur und Sage des Mittelalters,
p. 27-34, e il Villari negli Annali delle Università toscane, v. VIII,
p. 162 e segg. Essa comprende i capp. XVII-XXIII.




429.  Notisi che il luogo così denominato è anche oggigiorno conosciutissimo
in Napoli.




430.  Scritto cit., p. 178.




431.  Vol. II, p. 42.




432.  Dice a tale proposito il Comparetti (v. II, p. 19) che la leggenda
«procede originariamente da idee su Virgilio nate indipendentemente
dalla scuola e fra il popolo»; ma queste parole
male, parmi, si potrebbero accordare con quelle da me pur ora
riferite.




433.  Il Comparetti fa ricordo di questa biografia come di una
di quelle nelle quali «già si scorge l'influenza delle leggende popolari
introdottesi nella letteratura». Da quanto egli ne riferisce
e più particolarmente dal passo testè citato, parrebbe doversi credere
il contrario.





434.  V. vol. I, p. 212-3.




435.  Il Comparetti non lo concede, v. II, p. 34.




436.  Notisi ancora che leggende a questa somiglianti s'incontrano
frequentemente fra le tradizioni di varii popoli. Apollonio
Tianeo con una mosca di bronzo bandì le mosche da Costantinopoli,
e fece lo stesso per le zanzare, gli scorpioni ed altri insetti.
Comparetti, v. II, p. 32.




437.  Spec. hist., l. VII, c. 61.




438.  Così la riferisce Bartolomeo Caracciolo. Nel poema francese
di Cleomadès si narra invece di due castelli fondati ciascuno sopra
un uovo, e nell'Image du monde si dice che l'intera città di Napoli
era posata sopra un uovo, per modo che smovendo questo
tutta la città n'era scrollata. Cf. su questa leggenda Liebrecht,
Zur Volkskunde, p. 296. Secondo Alars de Cambrai Virgilio non
avrebbe fondata la sola città di Napoli:



Virgiles fu apres li sages,

Bien fu emploies ses sages,

Grans science en lui habonda,

Mainte riche cite fonda.







439.  Cleomadès; Roman des sept sages; Giovanni Mansel, Fleurs
des histoires, ecc. Colui che fa spegnere il fuoco è un perdigiorno
(musars) nel Cleomadès, un chierico nel Roman des sept sages,
un imperatore nel racconto di Giovanni Mansel.




440.  Cleomadès. Giovanni d'Outremeuse accresce, secondo il suo
solito, la derrata, e dice che Virgilio pose sulle dodici porte di
Roma dodici statue di rame, le quali rappresentavano i dodici mesi,
e facevano varii atti convenienti al loro carattere simbolico, e si
trasmettevano un pomo di acciajo, che ciascuna teneva quindici
giorni nella mano destra e quindici giorni nella mano sinistra. Con
un altro pomo, che quattro delle statue si lanciavano, si annunziava
il mutare delle stagioni. Op. cit., v. I, p. 232-3. Delle statue che
indicavano il mutare dei mesi parla anche Giovanni Mansel nelle
sue Fleur des histoires.




441.  Roman des sept sages.




442.  V. vol. I, p. 161 e seguenti.




443.  Giovanni d'Outremeuse, op. cit., v. I, p. 67, 70. Lo stesso
autore dice (v. II, p. 104) che l'anno 393 un terremoto distrusse in
Roma parecchie fra le immagini costruite da Virgilio.




444.  V. Comparetti, v. II, p. 120-3; Massmann, Kaiserch., v. III,
p. 448-9; Dunlop-Liebrecht, Geschichte der Prosadichtungen, Berlino,
1851, p. 500.




445.  Sinner, Cat. cod. mss. Bern., t. II, p. 129.




446.  Op. cit., v. I, p. 230.




447.  Vol. II, p. 58.




448.  Pubblicato per intero dal Bartsch sopra l'unico manoscritto
di Gotha, Stoccarda, 1871 (Bibl. d. lit. Ver.).




449.  Pubblicata primamente dal Zingerle nella Germania del
Pfeiffer, v. V, p. 369 e segg., riprodotta dal Comparetti in appendice
al v. II, p. 231-4.




450.  Questa favola ha riscontri assai numerosi. Di Virgilio la
racconta anche Felice Hämmerlin nel suo trattato De nobilitate,
c. II. V. Comparetti, v. II, p. 94-5.




451.  Una gherminella in tutto simile a questa si narra anche di
Alberto Magno o di altri. Francesco da Buti la narra di quel Michele
Scoto che fu astrologo di Federico II, e che Dante incontra
fra i dannati (Inf. c. XX, v. 115-7). E di Michele Scoto narra Teofilo
Folengo certa storia di una nave aerea (Baldus, l. XIX, ed.
del 1554, l. XVIII, ed. del 1613; cf. Wesselowsky, Il Paradiso
degli Alberti, v. I, parte 2ª, p. 265) che invece Bonamente Aliprando
racconta di Virgilio. E carattere proprio di queste finzioni,
che non hanno con la storia nesso di sorta, la eccessiva mobilità.




452.  I casi di questi illustri si trovano narrati per disteso, o semplicemente
ricordati, in iscritture senza numero; ma diedero anche
argomento a composizioni speciali. Hans Sachs ne trattò di proposito
in una poesia intitolata Die vier trefliche menner sampt
ander vilen, so durch frauenlieb betrogen sind.




453.  Il nome dell'imperatore varia: ora è Giulio Cesare, ora Augusto,
ora Nerone, ora Adriano. In alcuni racconti la donna è una
gran dama, ma non si dice che sia figlia dell'imperatore.




454.  V. per tutto quanto concerne questa leggenda Du Méril,
Mélanges, etc., p. 429-30, 444, 474-5; Comparetti, v. II, p. 103-19.




455.  Giovanni d'Outremeuse è il solo, per quanto io sappia, che
avvedutosi della incoerenza, cerca di farla sparire, alterando profondamente
il concetto della prima parte della favola. Ecco il suo
racconto. Febilia, figliuola di Giulio Cesare, innamoratasi di Virgilio,
ha con esso lui commercio carnale, ma non può ottenere che
la sposi. Per vendicarsi, prepara la insidia del canestro; ma Virgilio
a cui non può rimaner celata la secreta intenzione di lei,
pone nel canestro un fantoccio a cui ha dato le proprio sembianze.
Giunto il mattino, accorre il popolo di Roma, accorre Giulio Cesare,
che vuole morto il seduttore di sua figlia. Il fantoccio, animato
da uno spirito maligno, fa parecchie strane burle. Saputasi
la verità, Giulio Cesare persevera nel pensiero di far morire Virgilio;
ma questi allora si parte dalla città, spegnendo tutti i fuochi.
Giulio Cesare cede, Virgilio ritorna, e, mediante certo breve magico,
fa che tutte le donne di Roma palesino i loro trascorsi, Febilia
fra l'altre. Morto Giulio Cesare gli succede Ottaviano. Evia
moglie di quello, e Febilia si lagnano d'essere state spogliate del
dominio. Virgilio con varii incantamenti fa loro credere di averlo
racquistato, poi le lascia scornate. Da ultimo compie contro Febilia
una seconda vendetta, costringendo tutti i Romani a provvedere
sopra la persona di lei il fuoco di cui hanno bisogno.




456.  Fausto, che nella leggenda popolare tedesca fa anch'egli
sparire le vivande dalla mensa del papa, si spassa con le odalische
dell'imperatore dei Turchi.




457.  C. 102, ed. Oesterley.




458.  Buesching, Erzählungen, Dichtungen, Fastnachtspiele und
Schwänke des Mittelalters, Breslavia, 1814, p. 130-4.




459.  Vol. I, p. 197.




460.  V. vol. I, p. 101-5.




461.  Myreur des histors, v. I, p. 275-9.




462.  Il medesimo si disse di Gerberto, di Alberto Magno, di Roberto
di Lincoln, di Ruggiero Bacone, del marchese Enrico di Villena.
Una pretesa testa magica che risponde a ogni domanda figura
nel c. LXII della parte 2ª del Don Chisciotte.




463.  Qui rifà capolino la tradizione classica. Servio dice che Virgilio
valetudinem ex solis ardore contraxit. Bonamente Aliprando,
che non sa nulla della testa di rame, fa anch'egli morir Virgilio
d'insolazione. La favola della testa è narrata da Alberico delle Tre
Fontane, nella Image du monde e nel Renars contrefait. V. Comparetti,
v. II, p. 80.




464.  Il giorno stesso in cui scade il suo patto col diavolo Fausto
invita a un banchetto gli amici e fa loro conoscere la sorte che
l'aspetta.




465.  Ap. Thoms, Early english Prose Romances, 2ª ed., v. II,
p. 55-8.




466.  Cioè, di fare che gli alberi portassero frutto tre volte l'anno,
e che ogni albero avesse frutta e fiori nel tempo stesso, che le
navi scendessero e risalissero i fiumi con la stessa facilità, che il
denaro diventasse così facile a guadagnare come a spendere, che
le donne partorissero senza nessun dolore.




467.  Una favola in tutto simile si racconta anche di Alberto
Magno, di Ruggiero Bacone, di Agrippa di Nettesheim.




468.  Nulladimeno la credenza nella magia di Virgilio, della quale
già facevasi beffe il Petrarca, era ancor vivo nel secolo XVII.
G. Naudé la combatte molto aspramente nella già citata sua opera,
c. XXI.




469.  Adversus gentes. III, 7.




470.  Confessionum l. III, c. 46: Inter hos ego imbecilla tunc aetate
discebam libros eloquentium — et usitato iam discendi ordine perveneram
in librum quendam Ciceronis, cuius linguam fere omnes
mirantur, pectus non ita. Liber ille ipsius exhortationem continet
ad philosophiam et vocatur Hortensius, ille vero liber mutavit affectum
meum et ad te ipsum. Domine, convertit preces meas et
vota ac desideria mea fecit alia.




471.  V. Leitmeir, Apologie der christlichen Moral. Darstellung
des Verhältnisses der heidnischen und christlichen Ethik, zunächst
nach einer Vergleichung des ciceronianischen Buches de
officiis und dem gleichnamigen des heiligen Ambrosius, Monaco,
1866.




472.  Il caso merita di essere riferito per intero e con le stesse
parole del santo. Epistola XVIII ad Eustochium de custodia virginitatis.
Quum ante annos plurimos domo, parentibus, sorore, cognatis,
et quos his difficilius est, consuetudine lautioris cibi, propter
coelorum me regna castrassem, et Jerosolymam militaturus pergerem,
Bibliothecam, quam mihi Romae summo studio ac labore confeceram,
carere non poteram. Itaque miser ego lecturus Tullium,
jejunabam. Post noctium crebras vigilias, post lachrymas, quas
mihi praeteritorum recordatio peccatorum ex imis visceribus eruebat,
Plautus sumebatur in manus. Si quando in memet reversus,
Prophetas legere coepissem, sermo horrebat incultus. Et quia
lumen caecis oculis non videbam, non oculorum putabam culpam
esse sed solis. Dum ita me antiquus serpens illuderet, in media
ferme quadragesima medullis infusa febris, corpus invasit exhaustum:
et sine ulla requie (quod dictu quoque incredibile sit) sic
infelicia membra depasta est, ut ossibus vix haererem. Interim parantur
exequiae, et vitalis animae calor, toto frigescente jam corpore,
in solo tantum tepente pectusculo palpitabat: quum subito
raptus in spiritu, ad tribunal judicis pertrahor; ubi tantum luminis
et tantum erat ex circumstantium claritate fulgoris, ut projectus
in terram, sursum aspicere non auderem. Interrogatus de
conditione, Chistianum me esse respondi. Et ille qui praesidebat:
Mentiris, ait, Ciceronianus es, non Christianus. Ubi enim thesaurus
tuus, ibi et cor tuum. Illico obmutui, et inter verbera (nam caedi
me jussit) conscientiae magis igne torquebar, illum mecum versiculum
reputans: In inferno autem quis confitebitur tibi? Clamare
autem coepi et ejulans dicere: Miserere mei, Domine, miserere mei.
Haec vox inter flagella resonabat. Tandem ad praesidentis genua provoluti
qui astiterant, precabantur ut veniam tribueret adolescentiae
et errori locum poenitentiae comodaret; exacturus deinde cruciatum,
si Gentilium litterarum libros aliquando legissem. Ego qui in tanto
constrictus articulo, vellem etiam majora promittere, dejerare coepi,
et nomen ejus obtestans, dicere; Domine, si unquam habuero codices
saeculares, si legero, te negavi. In haec sacramenti verba
dimissus, revertor ad superos; et miserantibus cunctis, oculos aperio,
tanto lachrymarum imbre perfusos, ut etiam incredulis fidem facerem
ex dolore.




473.  Epist. 69. B. Servati Lupi, presbyteri et abbatis Ferrariensis
opera Stephanus Baluzius collegit, Anversa, 1710.




474.  Expositio in Matthaeum, Prologo; Vita Adalhardi, c. 20.




475.  Cap. 1.




476.  Ap. Pez, Thesaurus anectdoctorum novissimus, t. II, parte 1ª,
col. 229.




477.  Questa credenza era ancora sostenuta da Sebastiano Castalio.




478.  La ventesima nella edizione del Baluze.




479.  Ep. famil., XXI, 10.




480.  Sant'Antonino Arcivescovo di Firenze dice che negli scritti
di Cicerone molte cose si notano conformi alla fede cristiana, ma
alcune anche ad essa contrarie, come ad esempio la negata prescienza
divina; e soggiunge: Iste Cicero etsi eloquentissimus infidelis
tamen. Historiarum parte 1ª, c. VI, § 5.




481.  De laud. dir. sap., dist. V, v. 391-2:



Notitiaeque suae cessit sacra pagina, Marco

  Eloquio compar, pectore major erat.







482.  Cap. III.




483.  Nel Prologo di un Romant des philozophes già citato (cod.
L, V. 5 della Nazionale di Torino) l'autore narra un suo sogno:
Voulente et pensee me print que ie recomptasse des philozophes
aucuns ditz et enseignemens et de celle clergie qui est appellee
moralite, laquelle est espandue par pluseurs volumes. Endementiers
que ie pensoie a ceste chose on l'eure que l'en appelle premier
sompne auint que ie m'endormis et en mon dormir s'apparut deuant
moy vng homme de tresgrant beaulte qui en sa compaignie auoit
moult de clers qui semblaient moult haultes personnes de corps
et d'eage. Tantost me fust aduiz en mon courage que ce bel homme
estoit Tulles prince d'eloquence latine. Apres lui venoit Senecques
le saige enseigneres de moralite, et apres cellui estoient aultres
clers dont les noms seront aucunement nommez en cestui petit
liure.




484.  V. cap. XV, p. 178.




485.  Nella Confessio amantis egli dice:



Tullius with Cythero that wryten upon Rethoryke.





E dice ancora (l. VI) che Ulisse, il quale fu gran chierico e mago,
imparò la retorica da Tullio, la magia da Zoroastro, l'astronomia
da Tolomeo, la filosofia da Platone, la divinazione dal profeta Daniele,
la sapienza dei proverbii da Salomone, la botanica da Macro,
la medicina da Ippocrate.




486.  Nelle Novelle antiche del Bingi essa è narrata nei seguenti
termini: Tulio fue filosofo sapientissimo et fece la rettolica, cioè
l'arte dello bello parlare. Uno altro filosofo era a quello tenpo, che
avea nome Salustio, lo quale volea grande male a Tulio et mandavagli
molto ranpongnie, le quali portavano grandi dispregi, dicendo
così: Homo laidissimo, piagientieri, orghoglioso alli amici et
alli homini, et malvagio consigliere; homo pieno di cupidissimi
vizii, li quali non sono liciti a dire. Et Tulio rispondea così: L'omo
che vive come tue, non puote altrimente parlare che tu parli; et
chi parla come tue, non puote honestamente vivere.




487.  De fontibus: Haud longe a Puteolis est Ciceronis fons calidas
evomens aquas, quae aegris oculis plurimum conferunt, et
ideo Ciceronis vocatur quia in villa eius, quam Academiam vocaverat,
ea in via quae ab Annio lacu fert Puteolos est. Nec tamen
eo vivente fons erat, sed brevi interposito post eius necem tempore,
illam Antistio Vetere possidente, eius in parte prima prorupit.
Quem etiam Laurens Tullius unus ex libertis olim Tullii
carminibus celebrem reddidit, ut appareret clarum hominem, dum
viveret, scientia sua mentalibus mortalium oculis praestitisse medelam,
et eius post nomen eo defuncto praestare corporis.




488.  La tendenza c'era, come latente, e palesavasi all'occasione.
Parecchi scrittori narrano che l'anno 1485, in Roma, sotto il pontificato
d'Innocenzo VIII, fu trovato dentro un sarcofago, sulla Via
Appia, un corpo di fanciulla romana, così fresco ed intero come se
fosse stato sepolto allora. Il fatto destò grandissima ammirazione,
e alcuni pensarono che fosse il corpo di Tulliola, figlia di Cicerone.
V. Alexander ab Alexandro, Genialium dierum, l. III, c. 2.
Il fatto è inoltre narrato da Stefano Infessura (Murat., Script., t. III,
parte 2ª, col. 1192-3), dal Nautiporto (ib., col. 1099) e da Bartolomeo
Fonti in una lettera a Francesco Sassetti pubblicata dal Janitschek,
Die Gesellschaft der Renaissance in Italien, Stoccarda, 1879, p. 120.
Un preteso sepolcro di Cicerone si mostra ancora presso ad Itri.




489.  Angilberto, Carmen de Carolo Magno, ap. Pertz, Script.,
t. II, p. 394. Sarebbe agevole di moltiplicare gli esempii di ciò.
Eccone due di poeti italiani. Brunetto Latini dice a Rustico di
Filippo nel Prologo del Tesoretto:



Ch'avanzate a ragione

  E Seneca a Catone.





Pieraccio Tedaldi deplora in un sonetto la morte del dolce maestro
Dante Allighieri,



Che fu più copïoso in iscïenza

Che Catone, Donato, o ver Gualtieri;





il quale Gualtieri altri non è certamente che Gualtiero di Chatillon,
l'autore dell'Alexandreis, tenuto da molti nel medio evo
poeta pari ai migliori dell'antichità.




490.  Valgano come esempio i seguenti versi di Giovanni Sarisberiense
nell'Entheticus in Polycraticum:



Est antiqua nimis, nimis est sententia vera,

  Quam docuere patres, Ennius atque Cato:

Tum quod habet, quam quo caret omni defit amico,

  Occupet, occumbat res aliena tamen.







491.  In una versione olandese dei Distici si legge:



    Het woonde een man

Te Rome wilen eer,

Die der wijshede wiste meer

Dan ieman die levet nu:

Hi hiet Catoen, dat saggic u.





Jonckbloet, Die dietsche Catoen, een middelnederlandsch Leerdicht,
Leida, 1845, p. 6.




492.  Alano de Insulis, De planctu Naturae, Adventus Genii:
«Illic Cato pudicae sobrietatis nectare debriabatur mirabili».
Carmen de laudibus Bergomi (ap. Murat., Script., t. V) c. XVI,
De Fabiorum nobilitate:



Non fuit Aenea pietate, rigore Catone,

Non fuit cura vel amore minor Cicerone.





Graziuolo de' Bambagiuoli, in quel suo componimento Sopra le
virtù morali, pone Catone quale esempio di giustizia, insieme con
Scipione, Trajano e Giustiniano.




493.  Nel c. XVI del l. II della Chronique de Tournay, (cod.
L, II, 15 della Nazion. di Torino, f. 77 r., col. 1ª), Cesare, sul punto
di muovere contro Roma, dice ai suoi cavalieri: «En toute la cite
ie ne scay nul bon cheualier fors Marcius et Caton; les aultres
sont plain de vanitez et de paroles». Questo giudizio si legge alquanto
diversamente nella Hystore de Julius Cesar di Giovanni di
Tuim, ed. del Settegast, p. 21: «et en toute la cite de Roume
jou ne sai crendroit boin chevalier, se che n'est Marchiaus u Catons:
li uns est plains de paroles et li autres de vanites».




494.  V. Giovanni Sarisberiense, Polycrat., l. VII, c. 9. Nel
secolo seguente Hugo di Trimberg diceva nel suo Registrum multorum
auctorum:



Virtutum expositor, regulator morum,

Cato prior sedet in ordine minorum,

qui iste Cato fuerit a multis dubitatur

nam Catones plurimos Romae fuisse datur

diversis temporibus, ut Cato Uticensis,

in Africa quem Iulii minax fugat ensis,

Catoque censorius, rigidusque Cato,

nullus horum tribuit haec praecepta nato.

Cato disertissimus Ieronyme testante,

Cato prudentissimus Tullio monstrante

librum hunc de moribus is creditur scripsisse

et sub forma filii pueros instruxisse,

et quamvis in numero sedeat minorum

ponitur in ordine tamen antiquorum.





V. Haupt, nei Berichte dell'Accademia di Berlino, 1854. Il Petrarca
più tardi negava recisamente che fossero dell'Uticense, ma
li credeva estratti da un poema del Censore.




495.  Nel IV secolo un luogo di essi trovasi già citato sotto al
nome di Catone.




496.  A Catone di Utica furono poi attribuiti anche certi monostici
che si possono vedere nell'Anthologia del Riese, v. II, p. 123.




497.  Mi basterà di riportare in prova alcuni versi del prologo
della versione francese di Giovanni Le Fèvre, quali si hanno in
un codice della Nazionale di Torino segnato L, III, 4.



Caton fu preuz cheualier et sage homme;

Maint bon conseil a la cite de Romme

Donna iadis pour la chose publique.

Vn liure fist vaillant et autentique,

Par grant amour li mist son propre nom.

Iule Cesar, vns homs de grant renom,

Sur les Romains lors gouuernoit l'empire;

En cest monde qui va de mal en pire

Mut grant descort vers le noble Pompee,

En Thessale le vainqui a l'espee.

Adonc Caton, qui moult ama franchise,

Pour eschiuer de Cesar l'entreprise

En Libye s'en ala a sa route

Ylec morut. . . . . . . . .







498.  Zarncke, Ueber zwei gereimte Uebertragungen der s. g.
Disticha Catonis, Berichte der sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften,
1863.




499.  Da Massimo Planude che li attribuiva a Dionisio Catone, e
li stampava in Venezia nel 1495.




500.  Etymol., v. Officiperda.




501.  Contra Elipandum, l. II.




502.  Theologia Christiana, l. 1.




503.  V. Peiper, Baiträge zur Lateinischen Cato-Litteratur, nella
Zeitschrift für deutsche Philologie dell'Höpfner e del Zacher, v. V,
p. 165 e segg.




504.  Guiraut de Cabreira dice al suo giullare Cabra:



    Ja non sabras

Ni de Tebas ni de Caton.





Il Birch-Hirschfeld sospetta si debba forse leggere Catmon (op. cit.,
p. 7); ma Guiraut de Calanson dice a Fadet:



    Apren Caton

    E del monton

Com per maistre saup guerir.







505.  Giovanni Sarisberiense ricorda ch'essi erano il libro preferito
per la educazione dei fanciulli. Polycrat., l. VII, c. 9. In una
versione olandese si legge:



  Een boec es, dat dis clerke lesen

Als si eerst ter schole gaen,

Die hen wijsheit doet verstaen

Vele meer dan enich doet.





V. anche l'Histoire littéraire de la France, t. XXVI, p. 512.




506.  A voler discorrere particolareggiatamente delle molte versioni
volgari dei distici bisognerebbe scrivere un apposito libro. Al mio assunto
può qui tornare utile e bastare un rapido cenno. L'antica
letteratura italiana ne possiede tre già edite (oltre a quelle che
per avventura vi potrebbero essere manoscritte) tutte tre appartenenti,
come pare, al XIII secolo, e più e più volte stampate. V. intorno
ad esse e alle stampe che se ne fecero il Nannucci, Man.
d. lett. d. pr. sec., 3ª ed., v. II, p. 94, e Zambrini, Le Opere volgari
a stampa dei secoli XIII e XIV, 4ª ed., col. 238-9. In francese
essi furono tradotti da Everardo monaco di Kirkham poi abate
di Holmecultram, nel 1145, da Adamo di Guiency, da Adamo di
Suel, da Giovanni di Parigi, o del Chastelet, da Elia di Winchester,
da Giovanni Le Fèvre. Chi voglia avere notizia dei varii scrittori
che parlarono di tali versioni troverà le indicazioni necessarie in
Ideler, Geschichte der altfranzösischen National-Literatur, Berlino,
1842, p. 177. Dell'antichissima versione tedesca di Notker ho
già fatto menzione, ma molte altre se ne fecero poi, tutte metriche,
sino a quella pubblicata da Martino Opitz nel 1656. V. Zarncke,
Der deutsche Cato, Lipsia, 1852. Versioni olandesi di Catone già
conosceva Jacob van Maerlant. V. Hoffmann von Fallersleben,
Horae Belgicae, Vratislavia, 1830-62, parte 1ª, p. 69. Una versione
metrica di su un codice della fine del XIII secolo fu pubblicata
dalla società dei bibliofili fiamminghi: De bocc van Catone, een
dietsch Leerdicht, uit het latyn, Gent, s. a.[1846]. Un'altra versione,
similmente metrica, fu pubblicata dal Jonckbloet nell'opera
testè citata. Die dietsche Catoen. Per contro l'unica traduzione
anglosassone sino a noi pervenuta è in prosa. V. Nehab, Der altenglische
Cato. Eine Uebersetzung und Bearbeitung der Disticha
Catonis, Berlino, 1879. Intorno alle versioni inglesi v. Warton,
History of the english Poetry, ed. dell'Hazlitt, v. III, p. 133-9,
IV, 250.




507.  Pubblicato da A. de Montaiglon, Parigi, 1854, cap. 128.




508.  Questo racconto si trova anche nella versione inglese fatta
da William Caxton del romanzo francese. V. The book of the
Knight of La Tour-Landry pubblicato dal Wright, Londra (Early
english text Society), 1868, cap. 137-44.




509.  Ed. cit., p. 17-8.




510.  Ibid., p. 141.




511.  P. 235-41. Da ultimo dice: «Ensi regretoient li home Caton
sa mort, et ensi s'ocist, com ie vous di. Mais li Mestre d'Orliens
en vont contant autre chose, car il dient k'il s'ocist par venim et
par ire, mais li hestore ne s'i assent point; et nonpourquant, comment
k'il en parolent, mors fu.»




512.  Nov. 72 del testo Gualteruzzi.




513.  Cod. H, V, 44 della Nazionale di Torino, f. 36 r.




514.  Polychron., l. III, c. 44.




515.  L. II, c. 5.




516.  Tratt. IV. c. 5.




517.  Tratt. IV, c. 28. Già gli editori del Convito stampato in
Padova nel 1827 avvertivano tale concetto essere di Seneca, il quale
nel proemio delle sue Controversie così lo esprime: «Quem tandem
antistitem sanctiorem invenire sibi Divinitas potuit, quam Catonem,
per quem humano generi non praeciperet, sed convicium faceret?»




518.  V. 670. Non è dimostrato, a dir vero, ma è sommamente
probabile che questo Catone sia l'Uticense. Virgilio ricorda un
Catone quale abitatore degli Elisi anche nel l. VI, v. 842.




519.  V. su tutto ciò G. Wolff, Cato der Jüngere bei Dante,
Jahrbuch der deutschen Dante-Gesellschaft, v. II, p. 225-32.




520.  Cf. Barelli, Allegoria della Divina Commedia, Firenze,
1864, p. 110 e segg.




521.  Purgat., c. I, v. 71-5.




522.  Minor poems. Early english poetry, Londra (Percy Society),
1840, v. II, p. 25.




523.  L. I, c. 4.




524.  V. Hortis, Studii sulle opere latine del Boccaccio, Trieste,
1879, dove, da p. 448 a p. 453, si parla appunto della fortuna di
Seneca nel medio evo.




525.  V. Amador de los Rios, Historia critica de la literatura
española, v. VI, p. 21, n. 1.




526.  L. XXV, 5, ed. del Fracassetti.




527.  Esp. 10. Ne pubblicò alcuni frammenti sotto quel titolo il
Raynouard nel Lexique roman, v. I, p. 538-548; lo pubblicò per
intero col titolo aquest libre a nom lo savi il Bartsch nei Denkmäler
der provenzalischen Litteratur, p. 192-215.




528.  V. Lulofs, Handboek ecc., p. 226.




529.  V. la VIII delle novelle inedite pubblicate dal Papanti, Catalogo
dei novellieri italiani in prosa, Livorno, 1871, e le Novelle
antiche del Biagi, CXLI, p. 142-3.




530.  Pubblicata dall'Heine nella Bibliotheca anecdotorum seu veterum
monumentorum ecclesiasticorum collectio novissima, parte
1ª, p. 211.




531.  Ecco le sue proprie parole, quali si hanno nel trattato De
scriptoribus ecclesiasticis, c. 12: «Lucius Annaeus Seneca Cordubensis
Sotionis stoici discipulus, patruus Lucani poetae, continentissimae
vitae fuit. Quem non ponerem in catalogo sanctorum nisi
me illae epistolae provocaverint, quae leguntur a plurimis Pauli
ad Senecam et Senecae ad Paulum, in quibus cum esset Neronis
magister et illius temporis potentissimus, optare se dicit esse loci
apud suos cujus sit Paulus apud Christianos. Hic ante biennium
quam Petrus et Paulus coronarentur a Nerone interfectus est».




532.  Nella epistola 153, ad Macedonium, 14, edizione delle opere
a cura dei benedettini, t. II, p. 524.




533.  L. VI, c. 10.




534.  Passio Petri et Pauli, nella Bibliotheca Patrum, di Colonia,
t. I, p. 73.





535.  Gualtiero Burley fa a dirittura di Seneca il compagno inseparabile
di San Paolo nel suo Liber de vita ac moribus philosophorum:
Cum igitur Seneca et multi de domo Cesaris ad Paulum
confluerent fuit Seneca beato Paulo adeo familiaris videns in eo
divinam scientiam ut se ab eius colloquio vix separare posset.




536.  Nella Image du monde, parte III, c. 15, si dice:



S. Pol qui fu aussi preudon

Ala par mainte region

Pour plus aprendre et plus veoir

Tous les bons clers que pot sauoir.







537.  Commento alla Divina Commedia, lez. XIV.




538.  Ep. rer. sen., l. XVI, 9.




539.  Introductio ad Theologiam, Opere, ed. cit., v. II, p. 60.




540.  Metalogicus, l. I, c. 22.




541.  Conservate in manoscritti numerosissimi, e poi molte volte
stampate, esse furono assai per tempo tradotte in varie lingue.
Nel XIV secolo se ne fece una versione catalana; una versione
italiana fu pubblicata da Cesare Guasti nella Miscellanea di opuscoli
inediti o rari dei secoli XIV e XV, Torino, 1861, p. 295-301.




542.  Der Ursprung der Sage, das Seneca Christ gewesen sei.
Eine kritische Untersuchung nebst einer Rezension des apokryphen
Briefwechsels des Apostels Paulus mit Seneca, Berlino, 1881,
p. 10-22. Dei moltissimi scritti concernenti questa favola di Seneca
cristiano e amico di San Paolo, i quali vennero in luce da due
secoli in qua, mi basterà di ricordare i seguenti: J. A. Schmidt,
Dissertatio de Seneca ejusque theologia, Jena, 1686; J. Ph. Apinus,
Dissertatio de religione Senecae, Vittemberga, 1692; Aegidius
Strauch, Dissertatio de christianismo Senecae, Jena, 1706; Christian
Iserstadt, Dissertatio an L. A. Seneca fuerit Christianus?
Erford, 1707; Fleury, Saint Paul et Sènèque. Recherches sur
les rapports du philosophe avec l'apôtre et sur l'infiltration du
christianisme naissant à travers le paganisme, Parigi, 1853: Aubertin,
Étude critique sur les rapports supposés entre Sènèque
et Saint Paul, Parigi, 1857; Baur, Seneca und Paulus in Hilgenfeld's
Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, v. I, 1858.
I tre ultimi sono, insieme con quello del Westerburg, i più importanti;
gli altri sono rarissimi e a me ignoti. Il Fleury crede,
non solo alla fede cristiana di Seneca, ma a quella ancora di Lucilio,
di Lucano, di Epitteto e di parecchi altri greci e latini. L'Aubertin
sostiene con argomentazione molto serrata: 1º che Seneca
non conobbe mai nè San Paolo, nè alcun altro degli apostoli;
2º ch'egli non lesse nè le epistole di San Paolo, nè nessun libro
dell'Antico o del Nuovo Testamento; 3º che le lettere apocrife conservate
sotto il nome di Seneca e di San Paolo sono quelle stesse
che si leggevano ai tempi di San Gerolamo e di Sant'Agostino:
4º che Seneca deve i principii della sua filosofia e le massime della
sua morale a se stesso, ai suoi predecessori, e allo spirito nuovo
che, indipendentemente dal cristianesimo, cominciava a diffondersi
nella società e preparava l'avvenimento del cristianesimo stesso.
V. nella Histoire abregée de la Littérature romaine dello Schoell
un parallelo di passi di San Paolo e di passi di Seneca, dal quale
si rileva che nelle opere di quest'ultimo ricorrono spesso pensieri
che si possono dire cristiani. V. inoltre la Praemonitio che va innanzi
alle supposte epistole nella edizione delle opere filosofiche
di Seneca del Lemaire, v. IV, p. 464-73.




543.  Pag. 22-35.




544.  Nella Bibliothèque Nationale di Parigi è un codice segnato
Fr. 1020, il quale, a cominciare dal f. 122 contiene Le livre
Senecque des quàtre Vertus cardinaulz translaté en françois par
Jehan de Courtecuisse l'an mil. .CCCC. et trois.




545.  Canisti, Lectiones antiquae, ed. del Basnage, t. II, parte 2ª,
p. 70.




546.  Speculum historiale, l. X, c. 9: Porro de hoc, quod dictum
eat, quod Senecam preceptorem suum ad necem compulit, in cronicis
legitur, quod idem Seneca venarum incisione haustu veneni
periit. Fertur autem relacio quod ipse Nero Senecam aliquando
respiciens, et verbera que sibi a pueritia intulerat ad memoriam
reducens infremuerit ac tanquam injuriarum ulcionem expetere
de illo cupiens, sed tanquam preceptori utcunque deferens ut
quodvis mortis genus sibi eligeret opcionem concesserit. Ipse autem
Seneca quasi suave genus arbitrans in balneo mori, incisionem
vene elegit.




547.  Heiligenleben, Sancte Pêters tac und sente Paulus alsô
si storben, ed. di F. Pfeiffer, Lipsia, 1845, p. 148 (Deutsche Mystiker
des vierzehnten Jahrhunderts, v. I). Hermann cita Boezio
De consolatione: Alsô beschrîbit Boecius in deme buche von der
trôstunge, daz Nêrô Senecam hiz tôtin umme den haz, daz di
lûte Senecam wîser hatten danne in.




548.  Edizione di Francisque Michel, v. 6965-79.



Ne nule ochoison n'i savoit.

Fors tant que de coustume avoit

Néron que tous jors dès s'enfance

Li soloit porter révérance,

Si cum disciples à son mestre.

Mès ce ne doit, dist-il, mie estre,

Ne n'est pas bel en nule place

Que révérence à homme face

Nus hons, puis qu'il est empéreres,

Tant soit ses mèstres ne ses pères.

Et por ce que trop li grevoit

Quant encontre li se levoit,

Quant son mestre véoit venir,

N'il ne s'en pooit pas tenir

Qu'il ne li portast révérence

Par la force d'acoustumance.







549.  P. 11.




550.  Cap. LXXXIX(84), 3.




551.  V. Massmann, v. III, p. 692.




552.  Ly myreur des histors, v. I, p. 468-9. Seneca domanda a
Nerone qual premio egli avrà dello averlo educato; quegli risponde
di volerlo premiare lasciandogli la scelta dell'albero a cui dev'essere
impiccato.




553.  Massmann, v. III, p. 694.




554.  Nov. 71 del testo Gualteruzzi.




555.  


Als er des todes anmacht entpfand,

Da sprenget er mit seiner hand

Das wasser, vermischt mit blut rot,

Und sprach: Das opffer ich dir, Gott,

Mein erlöser aus aller quel.

Darmit gab er bald auff sein seel.





Von Lucio Anneo Seneca, dem berhümbten philosopho, Opere, ed,
del Litterarisches Verein, v. VII, p. 395-6.




556.  Hortis, Studj sulle opere latine del Boccaccio; p. 402.




557.  Comparetti, Virgilio nel medio evo, v. I, p. 115.




558.  Canisii, Lectiones antiquae, t. II, parte 3ª, p. 234.




559.  V. Paul Meyer, Les vers de la mort d'Helinand nella
Romania, v. II, p. 364-7.




560.  Questo poemetto fu già pubblicato dal Méon. Io cito dal
cod. L, V, 32 della Nazionale di Torino, f. 171 r., col. 2ª.




561.  V. Bunsian, Beiträge sur Geschichte der classischen Studien
im Mittelalter, Sitzungsberichte d. Königl. bayer. Akad. d. Wissensch.,
philos.-philol. Cl., 1873, p. 461, 473. Ecco i versi di Ugo
dove si parla di Orazio:



Sequitur Horatius prudens et discretus,

vitiorum aemulus, firmus et mansuetus,

qui tres libros etiam fecit principales,

duosque dictaverat minus usuales,

epodon videlicet et librum odarum,

quod nostris temporibus credo valere parum.





I tre libri principales erano le Satire, le Epistole e l'Arte poetica.




562.  Ed. del 1824, v. II, p. 62, n. f.; ed. dell'Hazlitt, v. III, p. 180




563.  Op. cit., p. 402, n. 3.




564.  L. II, sect. VII.




565.  V. Duemmler, Gedichte aus Ivrea, in Zeitschrift für
deutsches Alterthum, nuova serie, v. II, p. 253.




566.  In un manoscritto latino della Bibliothèque nationale di
Parigi, segnato col n. 8247, al f. 27, in calce al testo dei Remedia
amoris, è la seguente postilla. «Explicit Ovidius De remedio
amoris, quem ego frater Bertrandus Guiesse ordinis fratrum Minorum,
conventus Rhutenensi, scripsi in vigilia conceptionis B. Mariae.
Incepi quidem ipsum scribere hora quinta de mane et finivi eodem
die hora undecima ante mediam noctem anno Domini 1467; et hoc
Parisius, in camera magistri Antonii Calmelli, teste fratre Philippo
Castauri dicti ordinis, conventus Lemovicensis, et fratre Geraldo
Crosarum, conventus Albiae. Ad laudem et gloriam Virginis Mariae.
Amen.» Hauréau, Notice sur un manuscrit de la Reine Christine
au Vatican in Notices et extraits des manuscrits, t. XXIX,
parte 2ª, p. 240.




567.  Ars amandi, III, 683.




568.  L. Mueller in Jahrbuch für Philologie und Paedagogik,
1866, p. 395; Comparetti, Virgilio nel medio evo, v. I, p. 115, n. 1.




569.  L. VII, c. 106-22.




570.  Das Buch der Natur pubblicato da F. Pfeiffer, Stoccarda,
1862, p. 61.




571.  Cap. LVI.




572.  Ed. Hahn, Quedlinburgo e Lipsia, 1842, v. 90 e segg.




573.  Jonckbloet, Geschichte der niederländischen Literatur
(versione dall'olandese), v. I, p. 381.




574.  Ad palatium majus est ortus deliciarum et palatium Ovidii,
Parthey, Mirabilia Romae, p. 58.




575.  Pubblicata da H. Hagen di su un codice bernense del secolo
XIII nei Carmina medii aevii maximam partem inedita,
Berna, 1877, CXXXIII, p. 207-9.




576.  


Nobis quis sit titulus, satis declaratur:

Publius de publica fama nuncupatur,

Naso vel Ovidius satis declaratur,

  Si nasi species vel visere nomen agatur.







577.  Cito dal cod. Laurenz. pl XLIV, 29, non avendo agio di
consultare le stampe.




578.  Pubblicata dal Wright, A selection of latin stories, Londra,
1843, (Percy Society), p. 43-4.




579.  V. Bartsch, Albrecht von Halberstadt und Ovid im Mittelalter,
Quedlinburgo e Lipsia, 1861, Introduzione. L'autore ha
troppo trascurato, nelle sue indagini, la letteratura italiana.




580.  V. per quanto le concerne la citata introduzione del Bartsch,
p. IV-XI.




581.  V. Diez, Die Poesie der Troubadours, Zwickau, 1826,
p. 127; Bartsch, op. cit., p. XI e segg.




582.  Le Trésor de Pierre de Corbiac pubblicato dal Sachs,
Brandeburgo, 1859, v. 750-1.




583.  Warton, Hist. of engl. poet., ed. dell'Hazlitt, v. III, p. 62-3.




584.  Il Pome del bel Fioretto pubblicato dal Fanfani, Firenze,
1863, st. 16.




585.  V. 614, 630-41, 695-6.




586.  Anche Dante chiama le Metamorfosi Ovidio maggiore nel
tratt. III, c. 3 del Convito. In un sonetto di Andrea Orcagna si
trova Naso maggiore.




587.  L. VIII, c. 7.




588.  L'opera stampata da Antonio Verard in Parigi s. a., è dedicata
a Carlo VIII. Al primo libro va innanzi la rubrica: Cy commence
Ovide son liure auquel il inuoque layde de la saincte
trinite.




589.  V. Convito, tratt. II, c. 1, tratt. IV; c. 25, 27, 28.




590.  In una lettura, fatta nel Luglio del 1881 all'Académie des
Inscriptions et Belles-Lettres, l'Hauréau mostrò che il vero autore
della Metamorphosis Ovidiana moraliter explanata, è, non Tommaso
di Galles o Valleys, come si credeva, ma bensì Pietro Berchorio,
del cui Reductorium morale forma il libro XV. V. Mém.
d. l'Acad. d. Inscr. et Bell.-Lett., t. XXX, parto 2ª.




591.  Lo stesso Hauréau sostenne ancora che il commentario
comunemente attribuito a Filippo di Vitry sia piuttosto da attribuire
a Cristiano Legouays de Sainte-More. Alcuni estratti di
questo Ovide moralisé pubblicò il Tarbé nel v. VIII della Collection
des poëtes champenois, Reims, 1850.




592.  V. Bartsch, op. cit., p. XLIV-XLV.




593.  Cod. miscell. della Bibl. Nat. di Parigi: Incominciano le
allegorie del maestro Johanni Vergilio sopra le favole d'Ovidio
Metamorphoseos. Esse si trovano anche in un cod. Laurenziano.




594.  V. Argelati, Biblioteca degli volgarizzatori, t. III, p. 119-21.




595.  Fauriel, Histoire de la poesie provençale, t. III, p. 489.




596.  Pubblicata nei Fabliaux et contes del Barbazan, 2ª ed., aumentata
dal Méon, v. IV, p. 143-75. Essa conta 1010 versi.




597.  Cf. Moland, Origines littéraires de la France, Parigi,
1862, p. 278-88.




598.  Pubblicata questa dal Zambrini nel Libro di novelle tratte
da diversi testi del buon secolo della lingua, Bologna, 1868. Vi
fu anche un poemetto popolare in 69 ottave, stampato la prima
volta in Firenze nel 1567, e intitolato Historia di Piramo e Tisbe.




599.  Cap. XX.




600.  I quattro bassorilievi furono riprodotti dal Cahier, Nouveaux
mélanges archéologiques, Curiosités mystérieuses, Parigi,
1874, p. 228.




601.  Cf. Piper, Mythologie der christlichen Kunst, v. I, p. 407-8.




602.  V. Moland, op. cit., p. 269-77. Cf. P. Paris, Les manuscrits
françois de la Bibliothèque du Roi, v. VI, p. 343.




603.  Cap. III, ed. dell'Oesterley.




604.  Ed. del Guessard, Parigi, 1860, v. 2031-3.




605.  Più altri poemetti popolari italiani si potrebbero ricordare,
ne' quali si trattano favole derivate dalle Metamorfosi. Tali sarebbero
La Caccia di Meleagro, Firenze, 1568, la Historia di Perseo,
Firenze, stesso anno. V. anche per quelli ricordati di sopra, Passano,
I novellieri in verso, p. 60, 75, 79, 102.




606.  Summa de arte praedicatoria, c. XXXVI.




607.  St. 419.




608.  Cancionero de Baena, num. 226, p. 204.




609.  Questa poesia fu pubblicata dal D'Ancona e dal Comparetti,
Le antiche rime volgari secondo la lezione del codice Vaticano
3793, V. I, p. 430-2.




610.  V. la introduzione del Michelant alla Clef d'amours, Parigi,
1865, e Koerting, L'art d'amors und Li remedes d'amors,
Lipsia, 1868, p. XVI-XVIII.




611.  V. Holland, Chrestien von Troies, Tubinga, 1854, p. 34-5.




612.  La pubblicò il Zambrini in Prato nel 1850.




613.  V. Zambrini, Le opere volgari a stampa dei secoli XIII
e XIV, IVª ed., col: 737.




614.  V. Koerting, Altfranzösiche Uebersetzung der Remedia
amoris des Ovid, Lipsia, 1871.




615.  Le Grand d'Aussy, Fabliaux ou contes des XII et XIII
siècles, v. II, p. 61-5.




616.  


ende in Ovidio de arte amandi

daer si vele leerden bi.





Floris ende Blancefloer, v. 335-6, ap. Hoffmann von Fallersleben,
Horae Belgicae, parte III, 1836, p. 10.




617.  Du Méril, Floir et Blanceflor, Parigi, 1856, p. XLIX.




618.  P. Paris, Les manuscrits françois de la Bibliotèque du
roi, v. V, p. 169.




619.  V. 236-46.




620.  Giovanni di Tuim, Li Hystore de Julius Cesar, p. 14.




621.  Non così in un grande arazzo di Berna, dove sono istoriati
i fatti principali di Cesare. Vi si vede, tra l'altro, Cesare
in procinto di passare il Rubicone. Dinnanzi a lui si drizza nell'acqua
l'immagine di Roma, sotto cui sono questi versi:



Toi, Jule Chesar ni le tiens

Qui te meut prendre les moyens

Contre moi? Portant mes bannières

Fais-tu de mes logis frontières?





Jubinal, Les anciennes tapisseries historiées, p. 22; tapisseries de
Berne, tav. V. Corrado di Querfurt racconta nella sua già citata
epistola ad Arnoldo di Lubecca d'aver veduto il Rubicone, al qual
proposito dice: «cujus parvitatem stupido intuentes obtuto, disertissimi
illius Poetae Lucani admirati sumus facundiam, qui de re
tam humili tam grandiloquo intumuit eloquio».




622.  Amador de los Rios, op. cit., v. VI, p. 21, n. 1.




623.  Instit. orat., l. X, c. 1.




624.  Warton, op. cit., v. I, p. 231.




625.  V. Pez, Thesaurus anecdotorum, t. III, parte 1ª, p. 144, 146.




626.  Nel già ricordato libro De exilio animae, ed. cit., col. 229. Per
la commedia cita Terenzio, per la satira Persio, per la lirica Orazio.




627.  De versificatione, ap. Leyser, Hist. poet. et poem. m. ae.,
p. 827.




628.  Inf., c. IV, v. 69.




629.  V. Joly, Benoit de Sainte-More et le Roman de Troie,
v. II, p. 356-83.




630.  V. Dunger, Die Sage vom trojanischen Kriege, p. 46 e segg.




631.  Altre prove della stima in cui Stazio era tenuto reca il
Joly, op. cit., v. II, p. 317-8: «On le plaçait à côté des maîtres
de l'art; c'est ainsi qu'il figure dans la Chronique ascendante des
ducs de Normandie[632]. Dans le Département des livres on lit:
«Estace le Grand et Virgile»; Stace est proclamé grand, Virgile
n'a pas d'épithète. On explique la Thébaïde dans les épreuves publiques.
Il n'est pas d'écrivain latin qui ne lui emprunte des vers.
Gerbert l'admire; Guillaume de Poitiers fait allusion aux héros
qu'il a chantés; Pierre Maurice, abbé de Cluny, vante en lui une
des lumières de la poésie et de la philosophie; Guy, évêque d'Amiens,
le prend pour modèle; Guillaume le Breton l'invoque dans
sa Philippide; saint Bernard le cite; Nicolas Clamanges l'appelle
un second Virgile». A tutte queste testimonianze si può aggiungere
quella di Eberardo Bituricense che dice nel suo trattato De
versificatione testè citato:



Statius eloquii iucundus melle, duorum

  Arma canit fratrum sub duce quasque suo.







632.  


Ce ne fu mie el temps Virgile ne Orace,

Ne el tems Alexandre, ne Cesar, ne Stace.







633.  Parte 1ª, c. 6.




634.  Vincenzo Bellovacense, Spec. hist., l. XI, c. 50; Acta
Sanctorum, t. II del mese di Agosto, p. 407.




635.  Benchè già molte volte pubblicati questi versi non parranno
qui fuori di luogo.



Tu pater et patriae lumen, Severine Boeti,

Consulis officio rerum disponis habenas,

Infundis lumen studiis et cedere nescis

Graecorum ingeniis. Sed mens divina coercet

Imperium mundi; gladio bacchante Gothorum

Libertas Romana perit. Tu consul et exul

Insignes titulos praeclara morte relinquis.

Nunc docus imperii, summas qui praegravat artes,

Tertius Otho sua dignum te judicat aula,

Aeternumque tui statuit monumenta laboris,

Et bene promeritum meritis exornat honestis.





Cf. Olleris, Oeuvres de Gerbert, pape sous le nom de Sylvestre II,
collationnées sur les manuscrits, Clermont-Ferrand, 1867, p. 294.
Notisi che in questi versi non è fatta la benchè minima allusione
alla cristianità di Boezio.




636.  Parte III, c. 12.




637.  Cito dal cod. L, IV, 5 della Nazionale di Torino. Notisi che
Saraceni sono chiamati assai spesso i Greci nelle storie della guerra
trojana. Quel nome si dà comunemente a tutti i popoli, che, non
essendo cristiani, non sono nemmeno latini: i Romani antichi non
sono mai designati per esso, tuttochè pagani.




638.  Intorno alla importanza che Boezio ebbe nel medio evo v. Suttner,
Boethius der lezte Römer, Eichstätt, 1852, III, Boethius
und die Nachwelt, p. 25-42.




639.  Giorn. V, nov. 2.




640.  Nel Roman de la Rose, poema in cui certo non soverchia lo
spirito ascetico, si dice (ed. cit., v. 5749-61):



Moult est chétis et fox naïs

Qui croit que ci soit son païs.

N'est pas nostre païs en terre;

Ce puet l'en bien des clers enquerre

Qui Boëce de Confort lisent,

Et les sentences qui là gisent,

Dont grans biens as gens laiz feroit

Qui bien le lor translateroit.





Chi così scriveva, Jehan de Meung, diede poi una versione del libro
di Boezio.




641.  Convito, tratt. II, c. 13. G. A. L. Baur fa osservare che quel
conosciuto è forse da intendere in un significato più alto che non
sia il letterale. Lo stesso Dante già prima forse aveva letto il
libro, ma non lo conobbe nella pienezza dello spirito se non dopo
la grave sciagura sofferta. Boetius und Dante, Lipsia, 1873, p. 11,
n. 22. Le reminiscenze di Boezio sono frequenti nelle varie opere
dell'Alighieri. Anche il Boccaccio s'inspirò abbastanza spesso degli
scritti del filosofo romano.




642.  V. il Prologo premesso alla versione ripubblicata dopo il
Manni e il Dello Russo da Carlo Milanesi, Il Boezio e l'Arrighetto,
Firenze, 1864, p. 6-7 e Palermo, I manoscritti Palatini, v. I, p. 685.




643.  Le livre du chemin de longue estude, pubblicato da R. Püschel,
Berlino, 1881, v. 201-8.




644.  Nel prologo di una traduzione francese si legge:



Quar ceulx qui sont on grans tristeces

Conforte doucement Boëces,

C'on dit de Consolacion,

Propos ay et entencion

De luy translater en françois

Si que chevaliers el bourgois

Y praingnent confort, et les dames,

S'ilz ont triboul de corps et d'ames.





E nel prologo di un'altra:



Fortune, mère de tristesse,

De douleur et d'affliction,

Mettre m'a fuit en ma jeunesse

Mon estude et m'entention

A faire un roment sur Boëce

Qu'on dit de Consolation,

Qui donne confort et leesse

A ceulz qu'ont tribulation.





L. Delisle, Anciennes traductions françaises de la Consolation
de Boëce conservées à la Bibliothèque Nationale nella Bibliothèque
de l'École des Chartes, v. XXXIV, 1873, p. 10, 19.




645.  Fabricio, Bibliotheca mediae et infimae latinitatis, 1ª ed.,
v. IV, p. 656.




646.  Jourdain, Des commentaires inédits de Guillaume de Conches
et de Triveth sur la Consolation de Boèce, in Notices et
extraits des manuscrits, t. XXIII, parte 2ª.




647.  Essa fu pubblicata da Cristoforo Rawlinson a Oxford nel 1698,
e da Samuele Fox a Londra nel 1835 (King Alfred's anglo-saxon
version of the metres of Boethius, with an english translation
and notes). Cf. Wright, Biographia britannica literaria, Anglo-saxon
period, p. 56 e seg., 400 e segg.




648.  Graff, Althochdeutsche dem Anfange des 11ten Jahrhunderts
angehörige, Uebersetzung und Erläuterung der von Boethius verfassten
5 Bücher de Consolatione Philosophiae, Berlino, 1837.




649.  Per altre versioni francesi vedi gli scritti testè citati del
Delisle e del Jourdain, e inoltre Moland, Origines littéraires de la
France, p. 272, n. 1.




650.  V. Il Boezio e l'Arrighetto, ed. cit., Prefazione p. XIX-XXXI,
LXXIX-CV; Zambrini, Le Op. volg., IV ed., col. 186.





651.  L'editio princeps ne fa fatta in Piemonte verso il 1470; si
ristampò a Norimberga nel 1473.




652.  Egli fa dire alla Filosofia:



Nonne meus Severinus inani iure peremptus

  Carcere Papiae non patienda tulit?







653.  Parad., c. X, v. 121-9. Franco Sacchetti, descrivendo le
accoglienze che i santi fanno al Petrarca in paradiso, dice tra
l'altro:



Ivi l'abbraccian quattro dottoristi;

E con loro è Grisostomo e Bernardo,

Isidoro ed Anselmo e Pier Lombardo,

Severino, Basilio e il Nazianzeno,

Ugo e il Damasceno,

Dïonisio ed assai di questo stile.





Canzone morale per la morte di messer Francesco Petrarca.




654.  La leggenda di Boezio diede argomento a una vera letteratura
pro o contra. Io registrerò qui solamente gli scritti più importanti
e più recenti, a parecchi dei quali dovrò rimandare i lettori
nel corso del presente capitolo. I migliori, in generale, comparvero
in Germania, dove tolsero a difendere, con uno o con un
altro temperamento, la leggenda, Gustavo Baur, De Anicio Manlio
Severino Boëthio, christianae doctrinae assertore, Darmstadt 1841;
J. G. Suttner, Boethius der letzte Römer. Sein Leben, sein christliches
Bekenntniss, sein Nachruhm, Eichstät, 1852; R. Peiper,
nella prefazione alla stampa del De Consolatione philosophiae fatto
in Lipsia nel 1871; tolsero invece a combatterla F. G. Hand nella
biografia di Boezio inserita nel tomo XI della enciclopedia dell'Ersch
e del Gruber, prima biografia veramente fatta con criterii
critici; l'Obbarius nella stampa del De consolatione philosophiae
fatta in Jena nel 1843; ma soprattutto Federico Nitzsch,
Das System des Boethius und die ihm zugeschriebenen theologischen
Schriften, Berlino, 1860. Questo bel lavoro, modello di critica
circospetta o stringente, avrebbe dovuto risolvere la questione
per sempre. In Francia combattè la leggenda, cercando di mostrarne
la origine con una ipotesi più ingegnosa che probabile, Carlo
Jourdain, De l'origine des traditions sur le Christianisme de
Boèce nei Mémoires presentés à l'Académie des Inscriptions et
Belles-Lettres, 1860, p. 330-60: la difese L. C. Bouquard, De Anicio
Manlio Severino Boetio Christiano viro philosopho ac theologo,
Parigi e Angeri, 1877. In Italia la leggenda trovò solamente sostenitori:
mi basterà di ricordare: Puccinotti, Il Boezio ed altri scritti
storici e filosofici, Firenze, 1864; Biraghi, Boezio filosofo, teologo,
martire a Calvenzano milanese, Milano, 1865, e le tre dissertazioni
del Bosisio, Intorno al luogo del supplizio di Severino Boezio,
Pavia, 1855; Sul cattolicismo di Anicio Manlio Torquato Severino
Boezio, ibid. 1867; Sull'autenticità delle opere teologiche di
Anicio Manlio Torquato Severino Boezio, ibid. 1869.




655.  In calce alla edizione di Ammiano Marcellino curata da Enrico
Valesio, Parigi, 1681, p. 670-1.




656.  Theodoricus rabie suae iniquitatis stimulatus Symmachum
exconsulem et patritium, et Boethium seniorem et exconsulem catholicos
viros gladio trucidavit.




657.  Symmachum atque Boethium consulares viros, pro catholica
pietate idem Theodoricus occidit. Chronicorum Breviarium, aetas
sexta, Maxima Bibliotheca veterum patrum (Lione) t. XVI, p. 798.




658.  Il cod. N, 1, 33 della Nazionale di Torino (sec. XIV) contiene
una versione veneziana della versione che Alberto Fiorentino
fece del De consolatione philosophiae. In fine è un elogio di
Boezio che manca in questa. Teodorico è vicario dell'imperatore,
e la colpa imputatagli è il tradimento, non contro Teodorico, ma
contro l'imperatore. E pure fautor dell'elogio crede alla santità di
Boezio, perchè termina dicendo: «E lo dito miser san Soverin se
degna de apresentar le nostre pregiere a dio per nui e luy per li
suo meriti si aquista che nuy siamo degni de eser citadini de quela
biade citade de vita eterna in secula seculorum». In una epistola
che Jean de Meung prepose alla versione del De consolatione philosophiae
da lui fatta a richiesta di Filippo il Bello, Boezio non
è considerato nemmeno come santo. V. Histoire littéraire de la
France, t. XXVIII, p. 411.




659.  Ap. Mai, Classici auctores e vaticanis codicibus, t. III,
p. 333-4.




660.  Nella Prefazione alla edizione delle opere di Boezio fatta in
Basilea nel 1546.




661.  Nella Prefazione al De Consolatione philosophiae stampato
in Leida nel 1611.




662.  De processione Spiritus Sancti, 1, 2, Opera, ed. del Froben,
p. 752.




663.  Le opere veramente teologiche attribuite a Boezio, e intorno
alle quali ferve tuttora la disputa, sono le seguenti: Quomodo Trinitas
unus Deus non tres Dii; Utrum Pater, Filius et Spiritus
Sanctus de Divinitate substantialiter praedicentur; Brevis fidei
christianae complexio; De persona et natura contra Eutychen et
Nestorium. Questi titoli si trovano spesso variati. Il trattato De
disciplina scholarium, che il Baronio credeva ancora autentico,
ma che da tutti indistintamente ora si conosce apocrifo, non è scrittura
di argomento teologico. Oltre ai citati tuttavia, parecchi altri
scritti teologici furono attribuiti a Boezio. Siami lecito a tale proposito
di riportare quanto di Boezio dice Pietro de Natalibus nel
suo Catalogus Sanctorum, l. IX, c. 99: «Severinus martyr, qui
et Boethius, pro veritate interfectus sub isto nomine in catalogo
martyrum scribitur; dictus Severinus a severitate iudiciorum.......
Hic philosophus eximius divina et humana sapientia pollens, multa
nobis ingenii sui documenta dereliquit. Scripsit enim libros de Trinitate,
de unitate et uno, de ente et essentia, de duobus naturis et
una substantia Christi, de hebdomadibus, de consolatione philosophica
li. V, de scholastica disciplina, Topicorum libros, Aristotelis
libros quos habet bibliotheca latina omnes fere de greco
in latinum convertit sermonem. Scripsit et volumen de musica,
de arithmetica, Categoricorum, Syllogismorum et Hypotheticorum,
de deitate ad Joannem romane ecclesie diaconum, de
eiectione primi parentis, item restauratione humani generis per incarnationem
et passionem Christi, adversus Eutychianos et Nestorianos
atque azephalos de incarnatione domini. Item contra
Arrianos, Eunomianos et Apollinaristas libros fortes et eorum heresim
confutantes». È curioso che Ranulfo Higden non faccia nessuna
menzione delle opere teologiche, mentre asserisce che Boezio
compose cinquanta cantus comicos. «Iste Boethius in operibus suis
singularis, irreprehensibilis et famosus, lingua Graeca et Latina
primum Romae, deinde Athenis copiosissime imbutus, praeter illos
libros quos in septem artibus aut de novo edidit aut saltem explanavit,
quinquaginta cantus comicos edidit inter quos praecellit ille
qui sic incipit, O amor Deus deitas». Polychron., l. V, c. 5.
Pietro de Natalibus non fu il solo a dare quella interpretazione,
del resto molto ovvia, del nome di Severino. Nel commentario
dello Pseudo-Beda al De Trinitate dello Pseudo-Boezio si parla dei
varii nomi del filosofo, e tra l'altro vi si dice: «Severinus dictus
est, quia ut erat severi vultus, ita severum habuit animum contra
vitia, et tenax fuit in veritate. — Boethius Graecum est, et latine
dicitur adiutor. Boethius ergo dicitur, eo quod plerumque adiuverit
miseros et innocentes, et se obiecerit periculis, cum eos vellet opprimere
Theodericus tyrannus, et alii Romani principes. Multus
etiam haesitantes in fide adiuvit et confirmavit, ut in libro contra
Eutychum et Nestorium et in hoc opere». Giovanni Cavallino
dice nella Polihistoria, l. VIII, c. II: «De sancto Angelo undecima
regione urbis ubi olim fuit templum Severianum, scilicet a
Severo, idest Boetio tunc urbis senatore conditum, a severitate Severum
nuncupatum. Nam Severus satis verus qui tenet sine pietate
iustitiam. Et in eadem regione adhuc hodie manet quedam
progenies que dicitur Severinorum, quam, ut puto, a dicto Boetio
originem traxit et nomen».




664.  Questo dittico fu pubblicato da parecchi e ultimamente dal
Biraghi nell'opera sua testè citata. Il Biraghi riuscì a leggere le
parole che vi si veggono scritte, e che ai predecessori suoi non era
riuscito di decifrare.




665.  Il Biraghi afferma troppo risolutamente che pel rotolo portante
la scritta In fide Jesu maneam debba intendersi la Brevis
fidei christianae complexio.




666.  Critico-storica esposizione della vita di San Severino Boezio,
Pavia, 1782, p. 24.




667.  Historia Langobardorum, l. VI, 48.




668.  Et supradicti patricii in alia arca sepulti sunt, quae permanet
usque in presentem diem. Scriptores rerum langobardicarum
et italicarum saec. VI-IX (Monumenta Germaniae historica)
Annover, 1878, p. 304.




669.  Cap. IV, ap. Murat. Script., t. XI, col. 13.




670.  Giacomo Gualla riporta quei versi medesimi come segue, e
non dice che essi fossero parte solamente dell'epitafio:



Ecce Boëtius coelo magnus

    Et omni mundo mirificandus homo.

Qui Thedorico regi delatus iniquo,

    Papiam senium duxit in exilium.

In quo se moestum solans dedit inde bellum: (sic)

    Post ictus gladio exijt e medio.





Historiae suae patriae, sanctuarii Papiae appellatae libri sex,
Pavia, 1587, l. IV, c. 16. Del resto a' suoi tempi quei versi già più
non si leggevano. Il Baronio li reca con nuove varianti, Annales
ecclesiastici, anno 536, t. IX, p. 355, ed. del Pagi. La iscrizione
intera fu pubblicata di su un codice della biblioteca di Monza dal
Padre Allegranza a p. 49 del suo trattato De sepulchris christianis.
Eccolo:



In hoc sarcophago jacet Boethius arcto

    Magnus et omnimodo mirificandus homo.

Hunc Sophya suis prae cunctis compsit alumnis

    Qua sibi grande decus contulit ipse Deus.

Factus enim consul cum natis ipse duobus

    Romae conspicuus est habitus speculum.

Sparsa per Europam vulgantur dogmata totam

    Quam fuit et merito clarus et ingenio!

Nam nobis logogen de graeco transtulit artem

    Commenti genuino quem referat radio.

Catholicae verum fidei dedit et documentum

    Et nos informat: musica quaeque donat.

Qui Theodorico delatus est ab iniquo

    Papiae senium duxit in exilium,

In quo se moestum solans dedit inde libellum,

    Post ictus gladio exivit a medio.





Se non che non si può avere piena certezza che la intera iscrizione
sonasse così veramente; i versi che mancano nell'Anonimo Ticinense o nel Gualla qualcuno potrebbe averli suppliti di suo
capo.




671.  Nella Vita di Boezio preposta alla edizione di Basilea del 1546.




672.  Queste congetture in parte si accordano con quelle espresse
dal Nitzsch nella citata sua opera, p. 13-9, in parte ne discordano.
Il Nitzsch crede che la opinione della santità di Boezio sia sorta
solamente alcuni secoli dopo. Egli non ebbe conoscenza del dittico
di Monza.




673.  V. Nitzsch, op. cit., p. 18.




674.  


Eu anz, en dies foren ome fello:

Mal ome foren, aora sunt pejor.

Volg i Boecis metre quastiazo:

Auvent la gent fazia en so sermo

Creessen Deu qui sostenc passio,

Per lui aurien trastüt redemcio.





Testo di Paolo Meyer, Recueil d'anciens textes bas-latins, provençaux
et français, p. 24-5.




675.  È difficile dire come il poeta sia venuto ad immaginare questo
imperatore. Manlio Torquato sono prenomi dello stesso Boezio.




676.  V. 14161-82.




677.  V. la prima delle tre dissertazioni citate del Bosisio: Intorno
al luogo del supplizio di Severino Boezio.




678.  Monumenta Epternacensia, ap. Pertz, Script., t. XXIII,
p. 41. Della torre fanno ricordo inoltre Marziano Rota, il Gualla,
il Sacco. Il Bosisio ne dà il disegno nella dissertazione sua testè
citata.




679.  Questo scrittore così ne parla nel De laudibus divinae sapientiae,
dist. V, v. 405-12:



Fertur in hoc magnus dormire Boetius in urbe,

  Felix sub tanto consule Roma fuit.

Transtulit interpres quam plura volumina fidus,

  Insuper obscurum luce serenat opus.

Qui clarum sidus logicos commenta peregit,

  Qui magnae fructus utilitatis habent.

Urbs felix radiat tam claris clara patronis

  Exultat tantis curia summa viris.





L'altro patrono di cui qui si fa cenno è Sant'Agostino.




680.  Il Muratori, fondandosi sulla testimonianza dell'Anonimo
Valesiano, che dice Boezio ucciso in agro Calventiano, e su quella
di Mario Aventicense, che lo dice ucciso in territorio Mediolanense,
opinò che il luogo del supplizio di Boezio fosse il villaggio
di Calvenzano presso Milano (Annali d'Italia, anno 524) e fu in
questa opinione seguito da molti; ma il Bosisio rese molto probabile
trattarsi invece di un agro calvenzano sotto Pavia. Il Quadrio
immaginò che in quel passo dell'Anonimo dovesse leggersi, non
Calventiano, ma Clavennano, e conchiuse che Boezio fu relegato
e poscia ucciso in Chiavenna, dove egli dice che a' suoi tempi durava
ancora la memoria del fatto. (Dissertazioni sulla Valtellina
t. III, diss. I, § 24; Storia di ogni poesia, v. I, p. 200). Il Suttner
seguì questa opinione, non sorretta da nessuna prova, nel citato
suo scritto, p. 1, 13. Giova dire del resto che Pavia lascia ancor
essa qualche dubbio, giacchè, com'ebbe ad osservare il Papebroch
negli Acta Sanctorum (t. VI di Maggio, p. 52) Boezio, che non
nomina il luogo della sua relegazione, dice nondimeno che esso
trovavasi a cinquecentomila passi da Roma, distanza che di troppo
eccede quella ond'e da Roma separata Pavia.




681.  Chronicon, Coll. de chron. belges inéd., p. 631. Jacopo della
Lana, al c. X del Paradiso, non dice altro se non che Boezio scrisse
il trattato De Consolatione philosophiae, essendo esulo da Roma.




682.  De scriptoribus ecclesiasticis, s. n. Boethius.




683.  «Rex vero vocavit Eusebium, praefectum urbis Ticini, et
inaudito Boetio, protulit in eum sententiam. Quem mox in agro
Calventiano ubi in custodia habebatur, misit rex, et fecit occidi. Qui
accepta chorda, in fronte diutissime tortus, ita ut oculi ejus creparent,
sic sub tormenta ad ultimum cum fuste occiditur». È noto
che fustis nel latino barbaro significò anche asta, scure, spada:
ma mi par più probabile che l'Anonimo abbia voluto significare
appunto il bastone, strumento più barbaro di supplizio e che meglio
corrisponde all'atrocità della precedente tortura.




684.  Cod. Chigiano I, VII, 259, f. 144 v., col. 1ª.




685.  Mabillon, Acta Sanctorum ordinis S. Benedicti, saec. I,
p. 48.




686.  Egli dice di Boezio che «sancti Benedicti constat amicitiam
habuisse, et in monte Cassino cum Tertullio Placidi monachi patre
senatore in ejus mensa comedisse».




687.  Commento al Parad., c. X, v. 127.




688.  Ticini incolae semper a maioribus traditum constanter asseverant
Severinus, cum regius spiculator laetale vulnus intulisset,
utraque manu divulsum caput sustinuisse, interrogatumque a quonam
se percussus existimaret, ab impiis respondisse; atque ita cum in
vicinum templum venisset, et flexis genibus ante altare sacra percepisset,
post paulum expirasse. Extinctus divinos honores a nostris
consecutus est, quod pro catholicis contra perfidiam Arrii mortem
sustinuerit.




689.  Epistol. l. 1, 45.




690.  Chronicon, l. III, c. 10, ap. Canisius, Lectiones antiquae, ed.
del Basnage, t. II, parte 1ª, pag. 191.




691.  De bello gothico, I, 1.




692.  Dialog., l. IV, c. 30.




693.  Fra questi ripetitori mi basterà di ricordare Roderico arcivescovo
di Toledo (Ostrogothorum historia, c. IV, ap. Schott,
Hispania illustrata, v. II, p. 150); Historia miscella, 103; Spicilegium
Ravennatis Historiae, ap. Murat., Script., t. I, parte 1ª,
p. 577; Galvagno Fiamma, Manipulus Florum, c. LI; Kaiserchronik,
v. 14183-94; Ottone di Frisinga, Chronicon, l. V, c. 3;
Libro de los enxemplos, XLIII; Hans Sachs, Boecii, des christlichen
philosophi und poeten history.




694.  Dice il Mone a tale proposito (Die Sage vom Pilatus, Anzeiger
für Kunde der teutschen Vorzeit, 1835, col. 423): «Queste
leggende senza dubbio derivano da miti dell'antichità, e cioè da
quelli di Tifone oppresso dall'Etna, e dei Titani sepolti nel Tartaro;
per la qual cosa anche del monte di Pilato si dice che un tempo
vomitasse fiamme». Io non credo che bisogni rimontar tant'alto. La
credenza comune nel medio evo che i vulcani fossero bocche dell'inferno
basta a dar ragione di quelle leggende, e tale credenza
in tempi d'ignoranza e di superstizione è così ovvia e così naturale
che non fa mestieri di appoggiarla alla tradizione classica.
Alberico delle Tre Fontane dice parlando dell'Etna:...... «olla Vulcani
de Sicilia, ad quam morientium animae damnatorum ad comburendum,
ut saepe probatum est, quotidie pertrahuntur». In una
storia narrata da Pier Damiano, e riferita dal Passavanti (Specchio
della vera penitenza, dist. III, c. 3) una vampa che esce dall'Etna
è considerata quale segno della prossima morte di un grande che
sarà dannato. Più di un riscontro con la leggenda di Teodorico,
quale è narrata da Gregorio Magno, presenta la leggenda di re Dagoberto
(m. nel 638) riferita da parecchi, e tra gli altri da Aimoino,
monaco di Fleury, sul finire del X secolo. (De gestis Francorum,
l. IV, c. 34, ap. Bouquet, Recueil des historiens de la
Gaule, t. III, p. 135). Si narra in essa che Ansoaldo, vescovo di
Poitiers, tornando di Sicilia, approdò ad una piccola isola, di cui
non si dice il nome, ma che assai probabilmente è quella medesima
isola di Lipari che figura nel racconto di Gregorio Magno.
Dimorava quivi un santo eremita per nome Giovanni, il quale narrò
al vescovo come una volta egli, mentre giaceva immerso nel sonno,
fosse destato da un vecchio, il quale gli disse che in quel giorno
medesimo re Dagoberto era morto, e gli raccomandò di pregare
per l'anima dell'estinto. Quando ebbe ciò fatto, il solitario vide venir
pel mare una barca piena di demonii, che ne portavano l'anima
di Dagoberto ai Vulcania loca; ma in quella appunto, avendo il
re invocato in suo ajuto San Dionisio, San Maurizio, e San Martino,
questi santi scesero folgoreggiando dal cielo, liberarono il
prigioniero dalle mani dei diavoli, e seco lo levarono in cielo.
V. altre storie affini narrate da Cesario di Heisterbach nel
Dialogus miracolorum, dist. XII, c. 7, 8, 9, 13; v. anche Happel,
Relationes curiosae, v. II, p. 143.




695.  Cod. cit., f. 145 r., col 2ª.




696.  V. P. E. Mueller, Sagabibliothek, Kopenhagen, 1817-20 v. II,
p. 289 segg.; Saga Thidreks konungs af Bern, udgivet af C. R.
Unger, Cristiania, 1855. Cf. W. Grimm, Die deutsche Heldensage,
Gottinga, 1829, p. 39.




697.  St. 131-2:



    Vad ist auch noch pey leben

herr Diterich von Pern;

got thet jm pus zu geben,

das mugt ihr horn gern:

eyns tags er sich verjache

zu Peren in der stat,

von red dasselb geschache,

das was des teuffels rot.

    Dor vmb ward er beruret

von eynem ros vorein,

vnd wurd do hin gefuret,

das mocht der teuffel seyn,

dor auf do must er reiden

in die wust Rumeney:

mit wurmen mus er streiden

pis vos der jungstag wont pey.





Das Heldenbuch Kaspars von der Rön, p. 60, Von der Hagen
und Primisser, Der Heldenbuch in der Ursprache, parte 2ª, Berlino,
1825. Pern è Verona; Rumeney qui probabilmente, secondo
la congettura del Mone, (Heldensage, p. 66), sta per le paludi della
Romagna.




698.  Massmann, op. cit., v. III, p. 951-2.




699.  V. J. Grimm, Deutsche Mythologie, IV ed., p. 781.




700.  Cf. Maffei, Verona illustrata, v. III, 120.




701.  Notisi lo somiglianza che è tra questo nome Diatrichus e
il Dietrich tedesco.




702.  Non è senza curiosità il trovare questa stessa leggenda passata
in Ispagna, tuttochè con qualche alterazione. Nel Libro de
los enxemplos, XLIII, si legge:..... «Teodorico, stando en el baño
á deshora, fué turbado é comenzó de dar muy gran voces: ««Ven,
diablo, ven, é llévame»». É luego vino un caballero escuro é tenebroso
en cima de un caballo muy negro, é lanzaba por la boca
é por las narices llamas de fuego. É dijo al rey que le llamaba:
««Vesme aquí, que me llamaste, pues sube é llevaréte»». É él con
gran furia é muy gran saña, embriago é ciego, salió del banno
desnuyo, é de su propia voluntad subió en el caballo, é ansi fué
llevado al fuego de los diablos, á los cuales siempre servirá».




703.  V. Maffei, Verona illustrata, loc. cit.; Von der Hagen,
Brief in die Heimat, Breslavia, 1818-21, v. II, p. 60-1.




704.  Spicilegium Ravennatis Historiae, l. c.: «Sepultusque est
dictus Theodoricus in Mausoleo, quod ipso aedificari jussit extra
portam Anthenonis, quod usque hodie vocamus ad Factum, ubi est
Monasterium Sanctae Mariae Rotundae, quod dicitur ad memoriam
Regis Theoderici. Deinde ex sepulcro eiectus est et urna, in
qua jacuit, ex prophyretico lapide valde mirabilis ante ipsius
Monasterii aditum posita est, quam ibi cernimus usque in praesentem
diem». Qui è da ricordare che, a dispetto dell'infamia a cui
soggiacque, il nome di Teodorico rimase congiunto in Italia con
altre fabbriche cospicue. Abbiamo veduto che la Mole Adriana in
Roma, e l'anfiteatro di Verona si chiamarono entrambi un tempo
Domus Theoderici (v. I, p. 133-34). In Terracina si mostrano ancora
gli avanzi di un sopposto teatro o palazzo di Teodorico.




705.  V. Beugnot, Histoire de la destruction du paganisme en
Occident, Parigi, 1835, v. II, p. 271.




706.  Maury, La magie et l'astrologie dans l'antiquité et au moyen
âge, IV ed., Parigi, 1877, p. 154.




707.  Id., ibid., p. 155.




708.  V. Wernsdorf, De origine solemn. natal. Chr. ex festiv.
Natalis Invicti, Vittemberga, 1757.




709.  Giustamente osserva a tale proposito il Beugnot nella testè
citata sua opera, v. II, p. 342: «Si toute civilisation lègue à celle
qui lui succède une partie de ses éléments, aucune n'a du laisser
après elle un héritage plus riche que la civilisation romaine, car
elle reposait sur de larges bases et elle avait profondément pénétré
dans les moeurs. Le christianisme ne négligea rien pour
que les peuples de l'Europe répudiassent cet héritage, mais ses
efforts furent en partie impuissants, et une multitude de croyances
absurdes, de pratiques ridicules et d'erreurs dangereuses issues
clairement du culte romain s'enracinèrent dans la société chrétienne
et y existent encore aujourd'hui».




710.  Ep. 142 ad Zachariam.




711.  Sermone III e XIII, ap. Mai, Scriptores veteres, v. VI,
parte II, p. 13-15, 32. Cf. Liudprando, Antapodosis, l. II, c. 13;
Historia Ottonis, c. 10, 12.




712.  Hamartigenia, v. 820.




713.  Commentarii in Genesim, I.




714.  Maury, Op. cit., p. 168-9. Badisi tuttavia che ciò è vero
soltanto di quelle descrizioni dell'inferno che hanno più particolarmente
il carattere letterario. Nelle Visioni, come quelle di Tundalo,
di Owen, di Alberico, l'inferno che si descrive non ha quasi
più nulla di comune con l'inferno classico.




715.  De Babilonia civitate infernali, v. 37-8. Mussafia, Monumenti
antichi di dialetti italiani, Sitzungsb. d. k. Akad. d.
Wissensch., philos.-hist. Cl., v. XLVI, Vienna, 1864, p. 147.




716.  V. 20212-40, ed. di F. Michel, v. II, p. 272-3.




717.  Anticlaudianus, VIII, 3:



Tartareas ruit in sedes, ubi regnat Erinnys,

Imperat Alecto, leges dictante Megaera.





Merita d'esser notato, dice a tale proposito il Piper, Mith. d.
christl. Kunst, v. I, p. 239, n. 4, che parte del penultimo verso
e tutto l'ultimo si trovano introdotti nella invocazione a Dio che
sta in principio della Bolla d'oro di Carlo IV, dell'anno 1356.
Quivi si dice:



Omnipotens eterne deus, spes unica mundi,

Qui celi fabricator ades, qui conditor orbis,

Tu populi memor este tui, sic mitis ab alto

Prospice, ne gressum faciat ubi regnat Erinis,

Imperat Allecto, leges dictante Megaera.







718.  V. Sigeberto Gemblacense, Chronographia, ad a. 998.




719.  V. nei Mirabilia la lunga lista dei templi.




720.  Cf. Dante, Inferno, c. XIII, v. 143-50. Giovanni Villani, Ist.
fior., l. I, c. 42, 56. Alla protezione che Firenze si credeva avere dal
simulacro di Marte pare che alluda Fazio degli Uberti nella canzone
che comincia: Quel che distinse 'l mondo in tre parti, là dove dice:



Poichè fortuna nel viso ti ride

  A te dico, Firenze, chiara luce,

  Segui chi ti conduce;

  Il forte Marte, col voler di Giove,

  Onora le tue rede, in cui conduce

  Vivezza, e in te produce

  Bellezza, in te d'ogni corone nove.





Testo di E. Sarteschi, Poesie minori del secolo XIV, Sc. d. cur.
lett., disp. LXXVII, 1867, p. 11-14.




721.  De Civitate Dei, l. VI, c. 9.




722.  Laisnel de la Salle, Croyances et légendes du centre de
la France, Parigi, 1875, v. I, p. 319.




723.  Du Cange, Glossarium, s. v. Dianum.




724.  Vincenzo Bellovacense, Spec. hist., l. XIII, c. 71. Wace
racconta nel Roman de Brut, che, tornando di Grecia, Bruto
sbarcò in Africa, dove trovò una città distrutta con un antico
tempio di Diana.



L'image i est d'une deuesse

Diane une deuineresse,

Diables ert qui cele gent

Déceuoit par encantement.







725.  Il lungo passo del poema dove incontra questa singolarità
merita di essere riferito per intero. — Non soccorrendomi ora la
edizione che ne diede il Tarbé nella Collection des poëtes champenois
(Reims, 1858) lo traggo dal cod. L, V, 32 della Nazionale
di Torino, f. 5 r., col. 2ª, v., col. 1ª.



Antecrist issi de la vilhe,

  Bachelers menoit bien X. milhe,

  Dont li pires portoit banniere.

  Onques conpangnie plus fiere

  Ne mena Herodes ne Heracles

  L'escut ot noir a fauz miracles,

  Ki trop estoit parans et biauz;

  Charbocles est de dyablauz

  A vn crochet de dampnement.

  Escrit portoit son vingement

  En vne bende trop eslite,

  Car ele estoit de mort sobite

  Fretee de pechies mortez.

  Por ce c'on en voit poi de tez

  Me plaisoit trop a esgarder.

  Onkes nus por son cors garder

  Ne fu miex montes en estour:

  Plus fors estoit que vne tour

  Li cheuauz mors v le lor siet;

  Vn hyame ot ki trop bien li sist;

  Proserpine li ot donne;

  Mult l'a bien et bel ordene

  En infer par grant deruerie.

  De ce vint la grans ialosie

  Dont Pluto l'ot por sospecheuse;

  Mes ele estoit si dedengneuse

  K'ansi tost se feist larder

  Pour lui, k'ele se dengnast garder,

  Tant estoit d'Antecrist esprise.

  Bien valoient tot l'or de Frise

  Les armes que Antecrist portoit.

  Si gentement se deportoit

  Ke ce n'est se merueille non.

  Beelzebub son confanon

  Porte et met auant et desploie;[destent?]

  .I. dyable a vn serpent

  Vi conbatre enmi la banniere.

  Proserpine, s'amie chiere

  Les i asist a ses douz mains.

  Cent mars valoit et non pas mains

  La gaigne cant la hante ot mise,

  Qu'ele ot faite de sa chemise.

Ou Antecrist vint Iupiter,

  Et tuiz il grant baron d'infer,

  Dont il i out .X. mil v plus.

  Iupiter deleis Arturnus[L. Saturnus.]

  Cheuauche et Apolin le preu:

  Mercurius fist bien son preu,

  Et Hercules li preus, li biauz.

  Pour faire gaintes et cenbiaz

  I vindrent Neptu(r)nus et Mars.

  Tous li pires valoit .c. mars

  De leur cheuaux, sens nule dote,

  Et en cele meisme route

  Estoit Pluto et Proserpine,

  Li roi d'infer et la reine,

  Et Megea[Megere?], lor damoiselle.

  Mult par fu cele route belle

  Quant Cerberus i fu venus.

  Ichil pour maistre fu tenus

  Pour ce que trois testes auoit.

  Chascuns de ces barons portoit

  L'escu noir a croce de fer,

  Chauz et ardans de feu d'infer

  Qua l'escu porprent et sormonte.





Nel l. X dell'Alexandreis Gualtiero di Chatillon descrive un consesso
infernale in cui Cerbero annunzia la venuta di Cristo e il
suo trionfo sulle potestà delle tenebre. Per Dante, Plutone e Caronte
sono demonii, e demonio è Caronte per Heinrich von Weldeke:



es was ein tûvel, niht ein man,

und was geheizen Chârô.





De Êneide, ed. di L. Ettmüller, Lipsia, 1852, col. 92.




726.  V. 63-206. Circa la fonte latina di queste fantasie, v. Massmann,
v. III, p. 296-301.




727.  Nel testo latino, in cui il Massmann riconobbe la fonte di
quanto a proposito dei giorni della settimana si dice nella Kaiserchronik,
del giovedì così si parla (v. III, p. 412): «Quinta
feria Romani solempnizantes convenerunt ad templum ubi libamina
largissima deferebant, quod consecratum fuit magno deo,
qui Jupiter dicebatur, ubi varius nitor auri oculos inebriabat, ignis
cum thure, cum a primo structum fuit, ardere non desiit; insuper
arte mechanica in eodem templo quaedam fabricatae fuerant fistulae,
quae rores et pluvias admodum distillabant, quas centum balistarum
fusi ex aere circumstabant, quod totum Romani ad honorem Jovis
fecerant, et ut exinde homines mirarentur». Il tempio qui ricordato
vuol essere probabilmente il Colosseo, intorno alle cui meraviglie
v. vol. I, p. 122-30.




728.  V. per quanto concerne il Pantheon, v. I, p. 130-2.





729.  Filippo di Thaun dice che i Romani consacrarono la domenica
e il lunedì al sole e alla luna, e gli altri giorni agli dei
che più avevano in pregio; ma parecchi di questi pretesi dei per
lui non sono, conformemente all'altra opinione accennata, se non
uomini provveduti di certe virtù, o valenti in certe arti.



Les altres jurz dunerent as dés que il amerent.

  Quatre dés aurouvent, le un Martem apelouvent;

  Chevalers fud vallanz, hardiz, et cumbatanz;

  En la sue onur poserent terz jur:

  Cel Marsdi apelum, sulunc la lur raisun.

Li secund dés out num Marcurius par num;

  Pruz hom fud e vaillant, e al fud marchant:

  Le quart jur li dunerent, que Mecredi numerent.

  Li terz dès senz dutance seut mult de nigramance;

  Art est de tel ballie cum est garmanterie;

  Que Jovem apelerent, le Jusdi li dunerent.





Livres des créatures, ed. cit., p. 27.




730.  I Mirabilia fanno ricordo di tre templi di Venere in Roma,
l'uno in Calcarari, l'altro in San Pietro in Vincoli, il terzo in
capite Trevii, ubi hactenus dicitur hortus Veneris.




731.  V. Chastel, Histoire de la destruction du paganisme dans
l'empire d'Orient, Parigi 1850, p. 306.




732.  V. Lebeau, Histoire du Bas-Empire, ed. del De Saint
Martin, v. XI, p. 305.




733.  Liudprando, Historia Ottonis, ap. Pertz, Script., t. III,
p. 345, 346.




734.  Id., Antapodosis, IV, 13, III, 19.




735.  Alcuni pochi esempii potranno bastare. Carmina burana,
p. 218:



Venus urit

amor furit.





P. 228:



Venus, mihi subvenias,

tuam iam colo gratiam.





P. 187:



Venus quae est et erat,

tela sua proferat

in amantes puellas.







736.  V. 19-20, ap. Wright, The Latin Poems commonly attributed
to Valter Mapes, p. 72.




737.  St. 559.




738.  Ed. F. Michel, v. 4032-49.




739.  Pubblicato da W. Foerster, Bonna, 1880.




740.  St. 209-16, 218.




741.  Pubblicato dal D'Ancona, Giornale di filologia romanza,
num. 2, pag. 115-8.




742.  È noto che i trovatori provenzali personificarono l'amore
ad imitazione degli antichi. Alcuna volta essi lo rappresentarono
in figura di garzone, ma più spesso, essendo amor femminile nella
lor lingua, in figura di giovane donna armata di lancia, o di frecce.
V. Diez, Die Poesie der Troubadours, p. 139-40. Guglielmo di
Lorris fa del dio d'amore un'assai viva descrizione nel Roman de
la Rose, e la conchiude dicendo (v. 906-7):



Il sembloit que ce fust uns anges

Qui fust tantost venus du ciau.







743.  V. per un esempio tra mille ciò che del pianeta di Venere
dice Ristoro d'Arezzo nella Composizione del mondo, l. III, c. 5.




744.  V. 4367-9.




745.  Jubinal, Nouveau recueil de fabliaux et de contes inédits
des poètes français des XIIe, XIIIe et XIVe siècles, Parigi, 1823,
v. I, p. 379.




746.  Parad., c. VIII, v. 2-3.




747.  L. IX, c. 5:



Nunc alget meus ille meus calor, immo caminus,

Qui Solis flammas urit, succendit in undis

Neptunum, Bacchum bacchari cogit et ipsum

Fulminat igne Jovem, Superis furatur honorem

Numinis et multos cogit servire potentes.

Nunc mea tela jacent quibus olim victus Achilles

Cessit, degeneri mentitus veste puellam.







748.  Cod. c. III, 18.




749.  Filippo di Thaun dice addirittura la regina dell'inferno:



E Venus une femme, ki estait de lur regné,

De enfern est reine dame, là ert sa poesté.





Livre des créatures, cd. cit., p. 28.




750.  De gestis regum anglorum, ap. Pertz, Script., t. X, p. 471-2.




751.  Spec. hist., l. XXVI, c. 20.




752.  Flores historiarum, ad a. 1058.




753.  Abbreviationes chronicorum, ap. Twysden, Historiae anglicanae
scriptores X, v. I, col. 471.




754.  De eventibus Angliae, l. I, c. 13, ap. Twysden, v. II,
col. 2335.




755.  Chronicon, ap. Twysden, v. I, col. 950. Qualche altro ne
cita il Baring-Gould, The Mountain of Venus in Curious myths
of the middle ages, Londra, 1877, p. 224. Ricordano la leggenda
anche parecchi trattatisti di arte magica, come il Nieder nel Formicarium,
c. V. Cf. Massmann, v. III, p. 929.




756.  L. VI.




757.  La storia di Pigmalione porgeva buon argomento a narrazioni
romantiche; essa è assai lungamente raccontata nel Roman
de la Rose, ed. Michel, v. 21802-22183.




758.  V. Eusebio, Vita Constantini Magni imperatoris, l. III,
c. 42, 53, 54, 56.




759.  Polychron., l. I, c. 24.




760.  Op. cit., p. 226.




761.  De doctrina christiana, l. 23.




762.  J. Grimm, Deutsche Mythologie, IV, ed., v. II, p. 779-80.




763.  Id., ibid., p. 767.




764.  V. 13083-392.




765.  Di questa statua si dice che si levava sopra tutta la città
di Roma:



sie ubirtriffet ze Röme alle die stat,

also man hiute wol kiesen mac.







766.  Historia Scotorum, l. VIII.




767.  Dialogus miraculorum, dist. Vª, c. 4.




768.  Spec, hist., l. VIII, c. 87.




769.  Pelbarto cita come sue fonti il Mariale Magnum e la Scala
coeli; ma in quest'opera a me non venne fatto di ritrovare il
racconto.




770.  Il cod. Fr. 1805 della Bibliothèque nationale di Parigi dal
f. 36 v. al 37 v. contiene un racconto intitolato Du clerc qui
donna l'anel a vne femme laquelle espousa, nel quale si nota
questa particolarità che il giovane chierico, destandosi, trova la
Vergine coricata fra sè e la sposa, come il giovane patrizio romano
trova Venere.




771.  Pubblicato da Bernardo Pez nel volume intitolato Ven.
Agnetis Blannbekin, quae sub Rudolpho Habspurgico et Alberto I.
Austriacis Impp. Viennae floruit, Vita et Revelationes, Vienna,
1731, da p. 303 a 456. Questo libro è tra i rarissimi perchè fu
proibito e ne furono distrutte quante copie se ne poterono avere.




772.  Bonum universale de apibus, l. II, c. XXIX, 6. Nulla ha
che fare con queste una leggenda contenuta nel cod. E, 5, 10, 55
della Nazionale di Firenze, f. 26 v. a 28 v., e intitolata: D'uno
re d'Inghilterra il cui anello la Vergine Maria si misse in dito
et poi gliele rimandò.




773.  Bartolommeo da Trento, morto nel 1240, così la riferisce
nel suo Leggendario: «Paulinus, sacerdos huius ecclesiae (scil.
Romae), mira carnis temptatione vexabatur, et cum nollet Deum
offendere, a summo pontifice petiit dispensationem contrahendi.
Cuius bonitatem papa intuens, anulum ei cum smaragdo dedit, et
iussit ut supra altare in ciborium, ubi picta est Agnetis ymago
formosa ascenderet, et ei ex parte pape preciperet ut se permitteret
sibi desponsari. Illa continuo digitum anularem porrigens,
et anulo suscepto retrahens, omnem tentationem a sacerdote fugavit.
Ille qui vidit ymaginem et anulum hoc testatur». Quasi
con queste medesime parole narra il miracolo Giacomo da Voragine
nella Legenda aurea, c. XXIV, 4. Hermann von Fritslar abbrevia
alquanto il racconto (Das Heiligenleben, ed. cit., p. 69).
Se ne parla anche in uno dei capitoli aggiunti ai Mirabilia (ed.
del Parthey, p. 61), dove il sacerdote si chiama Giovanni e il papa
Pascasio, e nelle Cronache di Sant'Egidio, dove quegli ha nome
Leopardo, e questi Innocenzo.




774.  V., per quanto concerne la leggenda di Tannhäuser, Graesse,
Der Tannhäuser und Ewige Jude, Dresda, 1861.




775.  V. Kornmann, Mons Veneris, Francoforte, 1614, c. XVI,
De monte Veneris prope Nursinum in Italia; Reumont, Saggi
di storia e di letteratura, Firenze, 1880, p. 378 e segg., Della
esistenza del Monte di Venere in Italia.




776.  Das Buch der Natur, herausgegeben von Franz Pfeiffer,
Stoccarda, 1862, p. 62: «dar umb spricht manger: Venus, hilf
auz! der nicht waiz, waz Venus ist».




777.  


Felicia, Sibillen kint,

und Iuno, die mit Artus in dem berge sint.





H. von der Hagen, Minnesinger, Lipsia, 1838, v. III, p. 182.




778.  Rabano Mauro non coglie più il pieno significato di quell'ingiurioso
appellativo, con particolare intenzione usato contro
Roma, quando dice, Adversus gentes, c. LXX: «Beatus quoque
Petrus apostolus in epistola sua prima tropologice Romam Babyloniam
appellat, sed utique in impiis et infidelibus, non piis et
fidelibus. Sicut enim toto in mundo in justis et fidelibus hominibus
Israhel, id est civitas Dei diffusa est, et rursum in impiis et peccatoribus
Babylon, quae est civitas diaboli, in toto orbe terrarum
dilatata est, ita et Roma vel quaelibet civitas in electis Dei Jherusalem,
in reprobis vere Babylonia est».




779.  Adversus gentes, VII.




780.  Peristephanon, hymn. II, st. 105.




781.  Cf. Lasaulx, Der Untergang des Hellenismus, Monaco,
1854, p. 12.




782.  V. Mone, Lateinische und griechische Messen aus dem
zweiten bis sechsten Jahrhundert, Francoforte sul Meno, 1850,
p. 110.




783.  L'Invectiva fu pubblicata prima dal Bianchini, poi dal Migne,
ultimamente dal Duemmler, Gesta Berengarii, Halle, 1871,
p. 138-54.




784.  V. più particolarmente il c. 15 del l. I del De Civitate Dei.
V. anche la epistola V ad Marcellinum.




785.  Nec dubium quin omnium cognitioni, fidei, inspectionique
pateat, quod dominus noster Jhesus Christus hanc urbem nutu suo
auctam defensamque, in hunc rerum apicem provexerit, cuius potissime
voluit esse cum venit, dicendus utique civis Romanus,
census professione Romani.




786.  In Symmachum, l. II, v. 102-11:



  Vis dicam quae causa tuos, Romane, labores

In tantum extulerit? quis gloria fortibus aucta

Sic cluat, impositis ut mundum frenet habenis?

Discordes linguis populos, et dissona cultu

Regna volens sociare Deus, subjungier uni

Imperio quicquid tractabile moribus esset,

Concordique jugo retinacula mollia ferre

Constituit, quo corda hominum conjuncta teneret

Relligionis amor: nec enim fit copula Christo

Digna, nisi implicitas societ mens unica gentes.







787.  Vol. I, c. 8.




788.  Hanc nimirum viam per universum mundum de regno in
regnum iubente Augusto imperatore, nascente in terra Christo
salvatore, factam esse audivimus, immo et hoc ipsum in Romana
historia scriptum vidimus. Iocundi Translatio S. Servatii, ap.
Pertz, Script., t. XII, p. 92.




789.  V. p. 96 e segg. di questo volume.




790.  Inf., c. II, V. 23-4.




791.  V. vol. I, p. 47.




792.  L. V, c. 17.




793.  Nella più volte citata Storia di Stefano figliuolo di un
imperatore di Roma, al canto XXII, s'introducono a discutere
della Trinità per segni alla muta un ambasciatore cartaginese e
un Romano pazzo.




794.  Se San Pietro sia mai stato a Roma fu da molti discusso
in questi ultimi tempi. Le prove storiche per risolvere la questione
fanno difetto, ma che egli vi andasse e vi soffrisse il martirio
fu ammesso come cosa molto probabile da eruditi di grande
autorità, e fra gli altri dal Renan, non troppo tenero, come tutti
sanno, delle pretensioni e delle favole papali. Cf. Doellinger,
Christenthum und Kirche, Regensburg, 1860, p. 90.




795.  V. quanto si dice a tale proposito nell'Initium disceptationis
cuiusdam graeci, et quorundam Caldenariorum ex veteri
Roma, ap. Goldast, Monarchia, t. I, p. 242.




796.  Lo stesso Benzone nel suo servilissimo panegirico di Enrico
IV dice, dopo aver descritta la processione imperiale:



Resultat Roma gaudiis, laudes refert apostolis,

Per quorum sanctum meritum Roma tenet imperium.





Ap. Pertz, Script., t. XI, p. 603. Tommaso Cantipratano dice nel
Bonum universale de apibus, l. I, c. 111, 2: «Petrus proiecto
reti et navicula derelicta, Romanum subegit imperium». Nella
narrazione dei miracoli di Sant'Emmerammo, composta fra il 1035
e il 1037, si legge: Haec autem, id est Roma,..... per eundem
apostolum (Petrum) et per successores illius humiliata sub potentia
Christi, ex civitate diaboli facta est civitas Dei». Ap.
Pertz, Scrip., t. IV, p. 567.




797.  Vita di Cola di Rienzo, l. II, c. II, ap. Murat., Antiq.
ital., t. III, col. 403.




798.  Purgat., c. XXI, v. 101-2.




799.  Intorno alla conversione ad usi del culto cristiano di cose
che avevano servito al culto pagano, v. Marangoni, Delle cose
gentilesche e profane trasportate ad uso e ad ornamento delle
chiese, Roma, 1744. Quanto ai simulacri delle antiche divinità
v. Prudenzio Contra Symmachum, I, v. 502-6.




800.  Ap. Mai, Spicilegium vaticanum, t. IX, p. 350.




801.  Gioverà qui riportare testualmente una poesia d'Ildeberto
Cenomanense, della quale diedi già una breve analisi (v. I, p. 35).



Dum simulacra mihi, dum numina vana placerent,

  Militia, populo, moenibus alta fui:

At simul effigies arasque superstitiosas

  Dejiciens uni sum famulata Deo,

Cesserunt arces, ceciderunt palatia divum,

  Servivit populus, degeneravit eques.

Vix scio quae fuerim, vix Romae Roma recordor,

  Vix sinit occasus vel meminisse mei.

Gratior haec jactura mihi successibus illis;

  Major sum pauper divite, stante jacens.

Plus aquilis vexilla crucis, plus Caesare Petrus,

  Plus cunctis ducibus vulgus inerme dedit.

Stans domui terras, infernum diruta pulso;

  Corpora stans, animas fracta jacensque rego.

Tunc miserae plebi, modo principibus tenebrarum

  Impero; tunc urbes, nunc mea regna polus.

Quae ne Caesaribus videar debere vel armis,

  Et species rerum meque meosque trahat,

Armorum vis illa perit, ruit alta senatus

  Gloria, procumbunt templa, theatra jacent,

Rostra vacant, edicta silent, sua praemia desunt

  Emeritis, populo jura, colonus agris;

Durus eques, judex rigidus, plebe libera quondam

  Quaerit, amat, patitur otia, lucrum, jugum.

Ista jacent, ne forte meus spem ponat in illis

  Civis et evacuet spemque bonumque crucis.

Crux sedes alias, alios promittit honores,

  Militibus tribuens regna superna suis.

Sub cruce rex servit, sed liber; lege tenetur,

  Sed diadema gerens; jussa tramit sed amat.

Fundit avarus opes, sed abundat; foenerat idem,

  Sed bene custodit si super astra locat.

Quis gladio Caesar, quis sollicitudine consul,

  Quis rethor lingua, quae mea castra manu

Tanta dedere mihi? Studiis et legibus horum

  Obtinui terras; crux dedit una polum.





Alessandro Neckam dice nel De laudibus divinae sapientiae,
dist. Vª, v. 235-6:



Caesaribus major Petrus solium tenet orbis,

  Et claves coeli, pontificalis honos.





Il Marini espresse su per giù gli stessi pensieri nel seguente sonetto:



Roma, cadesti, è ver: già le famose

  Pompe del Tebro, e 'l gran nome Latino,

  E le glorie di Marte e di Quirino

  Co' denti eterni il Re degli anni ha rose.

Te per le tombe e le ruine herbose

  In van cerca dolente il peregrino,

  Che di Celio le rocche e d'Aventino

  Giaccion tra l'erbe a se medesime ascose.

Ma sorta ecco ti veggio et al governo

  Siede di te non rio tiranno e fero,

  Ma chi dolce su l'alme ha scettro eterno.

Reggesti il fren dell'Universo intero,

  Hor del Ciel trionfante e dell'Inferno

  Fatto hai con Dio comune il somme impero.







802.  Ap. Migne, Patrologia latina, t. CXLVII, p. 1220.




803.  Daniel, Thesaurus hymnologicus, v. I. p. 157.




804.  Epistola di Clemente V a Giovanni Ambaldo proconsole dei
Romani, dell'anno 1268. «Ab antiquis retro temporibus Urbs Romana
contumaces sibi subjiciens nationes, et regum plurium balteis
dissolutis, in superbiam posita, sanctorum apostolorum demum honorata
praesentia, et eorundem sanguine consecrata, illum excellentiae
gradum attigit, ut in ea praelationis duplicis, sacerdotii
scilicet et imperii collocata fastigio, corporali spatio minor orbe,
major dignitate, cuilibet non tam jure quam suis viribus antea
praefuisset; ex tunc tamen titulo meliori praelata pontificalis honorem
cathedrae divinae beneplacito voluntatis obtinuit, et imperialis
excellentiae gloriam, quam demeruerat non amisit». Ap.
Martene et Durand, Thesaurus anecdotorum, t. II, col. 591-2.




805.  Da altra banda era pur naturale che genti e città, qua e là per
l'Europa, pretendessero di fare quanto più antica fosse possibile la
loro conversione. I Bretoni si vantavano d'aver ricevuto la fede
da Giuseppe di Arimatea e da San Paolo. La città di Cesaraugusta
in Ispagna pretendeva di avere avuto la prima chiesa cristiana.
(Chronicon rerum hispanicarum a nativitate Christi usque ad
annum millesimum vigesimum, ap. Schott, Hispania illustrata,
v. I, p. 635). Galvagno Fiamma asserisce (Manipulus florum,
c. XXIX) che la prima messa in Italia fu celebrata in Milano,
l'anno 53, nel luogo dove poi sorse il convento di Sant'Eustorgio.
Genova pretendeva il medesimo. La Chiesa di Aquileja si vantava
fondata l'anno 48 da S. Marco. Secondo una tradizione napoletana,
venendo da Antiochia per andare a Roma, San Pietro celebrò in
Napoli la prima messa, nel luogo dove sorse poi la chiesa di San
Pietro ad aram. Non poche chiese fondarono pretensioni di primato
sopra tali leggende.




806.  V. la epistola di Cola di Rienzo all'imperatore Carlo IV,
scritta a mezzo del 1350, ap. Papencordt, Cola di Rienzo und
seine Zeit, p. XXIX-XXXVIII.




807.  Dall'anno 800, in cui fu incoronato Carlo Magno, al 1800,
in cui Francesco II d'Austria rinunziò al titolo d'imperatore romano.




808.  Vol. I, p. 248-9.




809.  V. vol. I, p. 86-7, n. 18.




810.  V. il supposto Libro di Daniele, c. II, VII, VIII. Cf. Haevernick.
Commentar ueber das Buch Daniel, Amburgo 1832.
p. 568-70. Nei Gesta Romanorum il sogno della statua si attribuisce
allo stesso Daniele (p. 623, ed. Oesterley), e così pure nella
già citata Histoire du monde che manoscritta si conserva nella
Bibliothèque nationale di Parigi (Fr. 377-80, v. I, f. 41 v.), con
questa stravaganza per giunta che Daniele ha il sogno nell'isola
di Sardegna.




811.  Alfonso il Savio nella sua Cronaca (parte 1ª, c. XVI) pone
il cartaginese in luogo del persiano. «Quatro son las partes del
mundo segun los sabios antiguos los nombraron, Oriente, Ocidente,
Septentrion, Mediodia. E segun aquesto fueron quatro los Emperios
que señorearon el mundo. El primero de Babilonia a parte de
Oriente en el tiempo del Rey Nino. El segundo a parte de medio
dia en Africa en Cartago en tiempo de la Reyna Dido. El tercero
en Macedonia a parte de Septentrion en et tiempo de Alexandre.
Et quarto en Roma a parte de Ocidente en tiempo de Julio Cessar».
Ma lo stesso aveva già detto prima nella sua Cronaca Ugo
di Fleury. Per altre notizie riguardanti il sogno di Nabuccodonosor,
la visione di Daniele e le quattro monarchie v. Massmann,
Kaiserchronik, v. III, p. 356-64, 528-33.




812.  Questo concetto si trova espresso da molti. Il Gower dice
nel Prologo della Confessio amantis:



As steele is hardest in his kinde

Above all other, that men finde

Of metalles, suche was Rome tho

The mightyest, and laste so

Longe time among the Romains.





Il Veglio di Creta, formato a somiglianza della statua di Nabuccodonosor,
e descritto da Dante nel c. XIV dell'Inferno, v. 94-120,
simboleggia, non più il succedersi delle quattro monarchie,
ma il succedersi delle varie età della storia, e il corrompersi del
genere umano.




813.  V. San Gerolamo, In Danielem, c. 2.




814.  L. I, ap. Pertz, Script., t. XXII.




815.  In una delle tante versioni della famosa epistola di Prete
Gianni all'imperatore si legge: «A ti, inperador re deli Romani
in la cristianitade da ponente, in la parte de Europa, lochotenente
de Romullo, primo re deli Romani, et de Çesaro inperadore,
primo inperadore deli Romani, el quale ten principiato in el
tempo realle de popolo cristiano, ecc.». Cod. Marciano it. cl. IX,
CXLII, f. 31 r.




816.  Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen, v. I,
p. 178-9.




817.  Cf. Niehues, Geschichte des Verhältnisses zwischen Kaiserthum
und Papstthum im Mittelalter, 2ª ed., v. I, Münster,
1877, p. 567 e segg. Ma Giovanni Villani dice (Ist. fior., l. II, c. 15)
che «Leone Papa co' suo cardinali fatto concilio generale, con
volontà de' Romani per le vertudiose e sante opere fatte per lo
detto Carlo Magno in istato di santa chiesa e di tutta christianità
levarono lo 'mperio di Roma a' Greci, e elessono il detto Carlo
Magno Imperadore di Roma, e siccome degno dello Imperio».




818.  Ap. Pertz, Script., t. III, p. 710.




819.  V. una traduzione in vecchio francese di questo racconto
nel già citato libro del Moland, Origines littéraires de la France,
p. 386-98. Cf. G. Paris, Histoire poétique de Charlemagne, p. 55-7,
339-40.




820.  V. 2329.




821.  V. Koschwitz, Karls des Grossen Reise nach Jerusalem
und Constantinopel, Heilbronn, 1880, v. 802 e segg.




822.  Circa l'impressione che fece la restaurazione dell'impero
sugli uomini di quel tempo, v. Bryce, The holy Roman Empire,
IV ed., Londra 1873, c. V.




823.  V. 14213-794.




824.  V. 14297-300:



Von dannen wart rômesc riche

gescheiden von den Kriechen,

daz sie mimmir mëre

gevordereten daz gerihte noch die ëre.







825.  Giovanni d'Outremeuse dice (Ly myreur des hystors, v. I,
p. 527) che Carlo Magno fu sollecitato ad assumere la potestà
imperiale da una voce del cielo.




826.  V. 14831-5.




827.  Cf. Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, 3ª
ed., v. I, p. 719-20. Una bolla plumbea di Ottone III, recante il
motto Renovatio imperii Romanorum, è dubbia. V. Baxmann, Die
Politik der Päpste, Elberfeld, 1868-9, v. II, p. 165.




828.  V. il curioso poema di Fiorentino di Tours intitolato Carmen
de destructione Constantinopolitana, sive de ultione Troianorum
contra Graecos, Parigi, c. 1496.




829.  V. vol. I, p. 23-4.




830.  Gotofredo da Viterbo lo afferma due volte nello Speculum
Regum, e lo ripete nella Memoria saeculorum.



In duo dividimus Troiano semine prolem:

Una per Ytaliam sumpsit diademate Rome,

  Altera Theutonica regna beata fovet.

Karolus in Berta Pipini semine ventre

Hec duo continuat, conceptus utroque parente,

  Romuleus matre Theutonicusquo patre.





D'onde Gotofredo traesse la notizia della stirpe romulea di Berta
non so. Secondo un vecchio racconto francese in prosa (G. Paris,
Hist. poét. de Charlemagne, p. 224) e secondo Adenès (Berte aux
grans piés) Berta è figliuola di un re di Ungheria per nome
Florio (Floire). Questo re si chiama Filippo nei Reali di Francia.
Altri racconti la fanno figliuola di un Teodorico, re di Svezia, di
Baviera e d'Austria, o di un conte di Melgaria, ecc. V. Wolf,
Ueber die neuesten Leistungen der Franzosen für die Herausgabe
ihrer National-Heldengedichte insbesondere aus dem fränkischen-karolingischen
Sagenkreise, Vienna, 1833, p. 43-4, n. 1.




831.  In un commento in prosa allo Speculum Regum di Gotofredo
da Viterbo si legge (ap. Pertz, Script., t. XXII, p. 65):
«Sed Romani seu Ytalici et Theutonici seu Germanie reges in
hoc differunt, seu nobilitas eorum in hoc differt, quia Romani et
Ytalici ali Enea genero et filia Magni Priami nati sunt tantummodo
ex filia, sed Germani et Alamani ex Priamo iuniore, filio
Magni Priami, et sorore ipsius Priami Magni nati sunt, ac ex
Antenore consanguineo ipsius Priami, ut sic Germani tam ex patre
quam matre sint Troiani, Ytalici vero tantummodo ex matre
Troiani et de patre Enea, qui quamvis esset de Troia non tamen
de Priamo». A queste origini trojane si credeva universalmente
in Germania. Nella città di Treveri, in alcune chiese, la distruzione
di Troja vedevasi rappresentata sugli arazzi. Non mancò
tuttavia chi fece venire i Sassoni, e anche altre genti germaniche
da una parte dell'esercito di Alessandro Magno. V. Massmann, op.
cit., v. III, p. 464, 467, 486.




832.  Potrei citare molti luoghi di scrittori che comprovano un
tal modo di vedere, ma mi basterà di riferirne uno del Chronicon
Holsatiae, composto nella prima metà del XV secolo. Gli è a
bella posta che scelgo un esempio di tempo così tardo, per mostrare
quanto a lungo durassero certi convincimenti. Quivi si dice:
«Nam imperium a tempore Constantini Magni, qui pape Silvestro
et suis successoribus dederat Romam et Ytaliam in possessionem,
mansit in residencia apud Grecos, et fuerunt imperatores iuvare
ecclesiam valde difficiles de tam remotis partibus. Ideo translatum
fuit imperium de Grecis ad Francos per Karolum Magnum, et
aliquamdiu mansit apud Gallicos imperium, scilicet per quinquaginta
annos usque ad tempus Lodovici secundi. Demum Gallici
cum essent desides in adiuvando ecclesiam, imperium translatum est
ad Berengarium regem Ytalie, et mansit eciam apud eos quinquaginta
annos. Hii ecclesiam impugnabant, quam defendere debebant,
et ab eis regimen imperiale demptum et translatum ad
Theutonicos, de quibus primus imperator Otto, vir nobilis et bonus;
item secundus Otto et tercius Otto. Et hii fuerunt defendentes
ecclesiam, et mansit imperium apud Germanos usque ad presentem
diem». Ap. Pertz, Script., t. XXI, p. 258.





833.  V. 61 e seguenti. Anche in italiano abbiamo una Incoronazione
di Re Aloysi, opera di Michelangiolo da Volterra.




834.  Orosio, ripetendo pensieri e giudizii già espressi da altri,
così ragiona (Histor., l. VI, c. 22): «Tunc igitur natus est Christus,
Romano censui statim adscriptus ut natus est. Haec est prima
illa clarissimaque professio, quae Caesarem omnium principem,
Romanosque rerum dominos singillatim cunctorum hominum edita
adscriptione signavit, in qua se et ipse qui cunctos homines fecit,
inveniri hominem, adscribique inter homines voluit».




835.  V. per un esempio la Chronica di Maestro Giordano, ap.
Goldast, Monarchia, v. II, p. 1466.




836.  Dello scudo di Cristo, o vero di David, l. II.




837.  Engelberto, abate admontense, il quale fiorì sui primi del
XIV secolo, asserisce nel suo libro De ortu et fine Romani imperii,
c. XVI (ap. Goldast, Politica imperialia, p. 766) che l'impero
può legittimamente essere sminuito, o anche distrutto.




838.  Chronicon, VII, 34.




839.  Meichelbeck, Historia Frisingensis, t. II, 1, 7.




840.  Questo dominio fece meravigliare più d'uno anche allora,
tanto più che in Roma stessa, ove avevano sede, i pontefici spesso
potevano ben poco. Tra le poesie di Giraldo Cambrense si legge
il seguente curioso epigramma:



Mirum, quae Romae modicos sententia Papae

    Non movet, hic Regum sceptra movere potest.

Quae minimos minime censara coërcet in Urbe,

    Saevit in Orbe fremens, celsaque loca premens.

Cui male sublatus Romae non cederet hortus,

    Nititur ad nutum flectere regna suum.







841.  De officiis, II, 8: Patrocinium orbis terrae verius quam imperium
potest nominari veterum Romanorum imperium.




842.  Aeneid., l. VI, v. 852-4:



Tu regere imperio populos, Romane, memento,

Haec tibi erunt artes; pacisque imponere morem

Parcere subjectis et debellare superbos.





È Anchise che così parla ad Enea.




843.  V. una eccellente esposizione della politica di Dante fatta
dal Wegele nel suo bel libro: Dante Alighieri's Leben und
Werke, 2ª ed., Jena 1805, c. IV, p. 295-351. V. inoltre F. Foerster
Der Staatsgedank des Mittelalters, Greifswald, 1861.




844.  Da molti, per ragion di due versi della famosa canzone
Italia mia, fu creduto il contrario, ma a torto. Toglie ogni dubbio
su questo punto uno scritto del Zumbini intitolato L'impero, nel
suo volume di Studj sul Petrarca, Napoli, 1878, p. 175-265. Molto
diversamente da Dante o dal Petrarca sentì il Boccaccio, che nelle
due egloghe VII e IX fa palese l'avversione che nutre per l'imperatore
e per l'impero.




845.  Epistola ai principi e popoli d'Italia: «...... a quo velut
a puncto bifurcatur Petri Caesarisque potestas». Nel Dottrinale
di Jacopo Alighieri al c. XLVI si legge:



Però con duo Vicari

Come due luminari

La Deità ci affronta,

Come il Genesi conta

Della Luna e del Sole

Che a tal simile tole.







846.  Lettera a Gregorio IX del 3 dicembre 1232. Più tardi per
altro Federico II pensò a fondare una specie di papato laico, simile
a quello dei Musulmani.




847.  Giustamente dice il Bryce nella citata sua opera (p. 99) parlando
della comune credenza circa la necessità dell'impero: «Deep
as this belief had struck its roots, it might never have risen to
maturity nor sensibly affected the progress of events, had it not
gained in the pre-existence of the monarchy of Rome a definite
shape end a definite pourpose».




848.  V. 287-9.




849.  V. più particolarmente il secondo libro del De Monarchia
e le epistole Ai Fiorentini e Ai principi e popoli d'Italia.




850.  Purgat., c. VI, v. 1124:



Vieni a veder la tua Roma che piagne

  Vedova, sola, e dì e notte chiama:

  Cesare mio, perchè non m'accompagne?







851.  V. più particolarmente le epistole esortatorie a Benedetto
XII e il poemetto latino indirizzato a Clemente VI, ap.
Rossetti, Poëmata minora Francisci Petrarchae quae exstant
omnia, Milano, 1819-24, v. III.




852.  V. D'Ancona, La poesia politica italiana ai tempi di Lodovico
il Bavaro nel Propugnatore, v. I, p. 145-70.




853.  Versus de Gregorio papa et Ottone Augusto, ap. Duemmler,
Anselm der Peripatetiker, Halle, 1872, p. 78. Ma non mancò,
da altra banda, chi negò essere allora, od essere mai stati i Romani
legittimi possessori dell'impero. Antonio de Rosellis dice
nella sua Monarchia, scritta ai tempi di Eugenio IV (parte V,
c. VI, ap. Goldast, Monarchia, t. I, p. 538): «Divino iure non
apprehendisse Romanos imperium ostenditur. Imperium non potest
competere nisi illis, qui illustrati sunt lumine fidei, et illis qui
sunt de ovibus Christi». E seguita dimostrando che l'impero non
appartiene ai Romani nemmeno per diritto delle genti, o per diritto
naturale. Secondo Guglielmo Postel, nella citata sua opera, la
legittima monarchia non fu fondata nè da Costantino, nè da Cesare,
ma solamente da Carlo Magno, e spetta pertanto ai Francesi.




854.  Ad Heinricum IV imperatorem, l. I, ap. Pertz, Script.,
t. XI, p. 602. Pietro d'Eboli nel suo Liber ad honorem Augusti,
altrimenti intitolato Carmen de motibus siculis, così descrive la
incoronazione di Enrico VI (l. I, partic. X, testo pubblicato di sul
manoscritto originale da E. Winkelmann, Lipsia, 1674, p. 29):



Serta recepturus cum cesar venit in urbem,

    Exultat pompis inclita Roma novis.

Ad Petri devenit eques venerabile templum,

    Quo pater antistes preredimitus erat.

Balsama, thus, aloe, mirietica, cinnama, nardus,

    Regibus assuetus ambrae modestus odor

Per vicos, per tecta fragrant, redolentque per urbem,

    Thuris aromatici spirat ubique rogus.

Vestit odora viam mirtus sociata diathis,

    Luxuriant croceis lilia iuncta rosis.

Prima domus templi bisso vestitur et ostro,

    Stellificat tedis cerea flamma suis.

Ad domus interior, ubi mensa corruscat et agnus,

    Purpurat aurato res operosa loco.

A vice, Petre, tua pius introducitur heros,

    Inclitus altaris sistitur ante gradus.

Primo papa manus sacrat ambas crismate sacro,

    Ut testamentum victor utrumque gerat.

Brachia sanctificans, scapulas et pectus inungens:

    «In christum domini te deus unxit,» ait.

Post hec imperii correptum tradidit ensem,

    Quem Petrus abscissa iussus ab aure tulit.

Ensis utrimque potens, templi defensor et orbis,

    Hinc regit ecclesiam, corrigit inde solum.

Iura potestatis, pondus pietatis et equi,

    Signat in augusta tradita virga manu.

Anulus ecclesie, regnorum nobilis arra,

    Offertur digitis, Octaviane, tuis.

Quam geris aurate, cesar diadema thiare

    Signat te apostolicas participare vices.

Post hec cantatis ad castra revertitur ymnis,

Mandat in Apuliam quisque quod ire paret.





Parecchie altre descrizioni simili a questo ci sono rimaste. Della
cerimonia discorre il Cancellieri, De secretariis veteris basilicae
vaticanae, l. I, c. XIX, XX.




855.  Eginardo dice di Carlo Magno (Vita Karoli, c. 23): «Peregrina
vero indumento, quamvis pulcherrima, respuebat, nec unquam
eis indui patiebatur, excepto quod Rome semel Adriano pontifice
petente et iterum Leone successore ejus supplicante longa tunica
et clamide amictus, calceis quoque Romano more formatis induebatur».
Delle vesti dell'imperatore si parla anche nella Graphia
aureae urbis Romae. Per quelle degl'imperatori d'Oriente v.
Costantino Porfirogenito, De ceremoniis aulae Byzantinae.
Per molte altre particolarità attenenti al cerimoniale e a certe
costumanze imperiali del medio evo, v. l'opera del Waitz, Deutsche
Verfassungsgeschichte, Kiel, 1844-78, e più particolarmente v. III,
c. 3 e 5, v. VI, c. 6 e 7.




856.  Parad., c. VI, v. 100, 4.




857.  Richer, Historiae, ap. Pertz, Script., t. III, p. 622.




858.  V. intorno all'aquila imperiale Gatterer, De origine
aquilae imperialis. Comment. soc. reg. scient. Gott., v. X.




859.  Nel l. II, c. 2 del Dittamondo Fazio degli Uberti racconta
per disteso tutta la storia della gloriosa insegna, rifacendosi da
Giove, Dardano, Ganimede. Egli parla inoltre, come anche Giovanni
Villani, delle quattro lettere S. P. Q. R. L'aquila e le
quattro lettere sono le due insegne sotto le quali Roma conquistò
il mondo; ma



La più vittorïosa e la più degna

  E la più antica e di più alte prove

  È quella che nel mondo ancor più regna,





cioè l'aquila. Di tutto ciò non è cenno nel Fiore d'Italia di Frate
Guido.




860.  Fiorita d'Italia, conto XXVIII.




861.  Istorie fiorentine, l. I, c. 40.




862.  Purgat., c. X, v. 80-1.




863.  Segnato L, II, 10.




864.  In greco κλεινώδια, dal tedesco cleinod, giojello, cimelio.
«Kleinod, clinodium, clein-od, res subtilis, pretiosa: non ex Klein
et Not, quia res exiguae necessitatis, ut est apud Du Fresne
Glossar. h. nec ex Gracco κλεινώδιον quod Franci in aulam
CPolit. intulere». Schilter, Thesaurus antiquitatum teutonicarum,
t. III, s. v.




865.  V. inoltre circa le insegne Waitz, Deutsche Verfassungsgeschichte,
2ª ed., v. VI, p. 223-39; Von Raumer, Geschichte der
Hohentaufen, 3ª ed., v. IV, p. 672 e segg.; Schmid, Graf Albert
von Hohenberg, Rotenburg und Haigerloch, Stoccarda, 1879,
v. II, parte 6ª, c. 2; ma soprattutto Bock, Die Kleinodien des
heiligen römischen Reiches deutscher Nation nebst den Kroninsignien
Böhmens, Ungarns und der Lombardei und ihren
formverwandten Parallelen, Vienna, 1864. Quest'opera contiene
46 tavole colorate e 170 incisioni nel testo, e fu messa in vendita
al prezzo di 660 marchi.




866.  Annales Fuldenses ad. a. 840: Hunc (scil. Lotharium) enim
ferunt imperatorem morientem designasse, ut post se regni gubernacula
susciperet, missis ei insignis regalibus. — A. D. 1353
Karolus rex Bohemiae qui se pro cesare gerebat eo quod clenodia
imperialia habebat..... Kalendarium Zwetlense, ap. Pertz, Script.,
t. IX, p. 693.




867.  Memoria saeculorum (inedita), partic. XIV.




868.  Onorio Augustodunense, Gemma animae, l. I, c. CCXXIV.
Onorio soggiunge: «Virga sceptri est potestas regni. Vestes imperiales
sunt sibi subditae potestates. Monent autem Imperatorem
purpureae vestes, ut habeat principales virtutes: sceptrum, ut
iudicium et iustitiam diligat, quatenus solium gloriae cum principibus
coeli possident: corona, ut sic vivat, quatenus a rege regum
coronam vitae accipiat».




869.  Memoria saeculorum, partic. XIV. Lo stesso nel Pantheon,
partic. XIX.




870.  Menge, Kaisertum und Kaiser bei den Minnesängern
(Progr.), Colonia, 1880, p. 22-3.




871.  Ap. Ozanam, Documents inédits, p. 174.




872.  V. Fontanini, De corona ferrea Langobardorum, Roma,
1717.




873.  Della fortuna degli altri due chiodi non è qui da discorrere,
nè fu mai risoluta la questione se fossero quattro o tre. V.
Cornelio Curtius, De clavis Dominicis, Anversa, 1634, Leida,
1695. Socrate dice (Hist. eccles., l. I, c. 17) che coi chiodi Costantino
fece fabbricare freni da cavallo e un elmo.




874.  Carmen de gestis Ludovici, l. II, v. 425.




875.  V. la moralisacio al c. 74 dei Gesta Romanorum, ed.
Oesterley.




876.  Niceforo, Hist. eccles., l. VII, c. 49. Nella Tavola peutingeriana
la statua di Costantino è rappresentata, non in cima a
una colonna, ma in cima a una specie di torre.




877.  Procopio, De aedificiis, I, 2; Codino, De signis Constantinopolitanis,
ed. cit., p. 28-9.




878.  Habet autem imperator cum aquila et pallam auream in
manibus suis, sicut constituit Octavianus imperator, propter nationes
sibi in cuncto orbe subjectas, ut malum figuram orbis designet.
Ap. Ozanam, Documents inédits, p. 178.




879.  Radulfo Glaber, Historiae, ap. Pertz, Script., t. VII,
p. 39.




880.  Gotofredo da Viterbo, Memoria saeculorum, partic. XIV
(cf. Pantheon, partic. XIX):



Aureus ille globus pomum vel pelle vocatur,

Unde figuratum mundum gestare putatur:

    Quando coronatur, palla ferenda datur.

Palla refert mundum forma faciente rotundum;

Intus habet gravidum terrestri pondere fundum,

    Quem tenet archanu palla ferenda manu.

Dicitur externis mundi collate quaternis,

Ut foret eternis manibus gestanda supernis:

    Hac tulit imperium Iulius arte suum.

Taliter hunc mundum regis capit ordine pugnus,

Taliter et populus suus est mondanus alumpnus,

    Taliter et patrie rex datur esse pater.







881.  Gervasio di Tilbury, dopo aver ricordato negli Otia imperialia,
decis. I, c. X, come anche l'imperatore sia cenere, soggiunge:
«Hinc est quod Imperator pomum aureum fert in sinistra
plenum favilla et cinere, ut per auri fulgorem gloria notetur
imperii, et per favillam levis gloriae temporalis transitus designetur».




882.  Historia trium Regum. Fu stampata in calce ad una
raccolta di sermoni di Giacomo da Voragine in Magonza l'anno 1477.
Altre edizioni se ne hanno del 1481 e 1486. V. Schwab, Die Legende
von den heiligen drei Königen von Johann von Hildesheim,
Stoccarda e Tubinga, 1822.




883.  Così si narra ancora nella leggenda popolare tedesca dei
Re Magi, alquanto abbreviata dalla latina, e molte volte stampata.
Cf. Liebrecht, Des Gervasius von Tilbury Otia imperialia,
p. 54, n. 3. Molto più lunga e più complicata è la storia dei
trenta denari narrata da Giovanni di Hildesheim nel c. 28. Questi
trenta denari erano stati coniati dal padre di Abramo. Con essi
Abramo comperò un campo da servire di luogo di sepoltura a sè
ed ai suoi. Venuti alle mani dei figli di Giacobbe, che li ebbero
in prezzo del fratello venduto, furono da essi più tardi dati a
costui in Egitto in pagamento del grano loro provveduto. Morto
Giacobbe, i trenta denari servono a comperare aromi, e passano
nel paese di Saba, e vi rimangono finchè la regina di Saba li
dona, insieme con altre cose di gran pregio, al tempio di Salomone.
Tenuti uniti sempre da una legge misteriosa, migrano da
Gerusalemme in Arabia, poi tornano in Gerusalemme, portativi
dal re Melchiorre. Maria, fuggendo in Egitto, li porta con sè e li
smarrisce. Li trova un pastore e li tiene in serbo finchè, colpito
dalla lebbra, va a Gerusalemme per farsi guarire da Cristo. Guarito,
li offre al tempio, e i sacerdoti se ne servono per pagare
a Giuda il suo tradimento. Giuda, pentito e disperato, restituisce
ai sacerdoti il prezzo della sua sceleraggine, e i sacerdoti ne
spendono una metà per pagare i soldati che debbono far la guardia
al sepolcro di Cristo, e un'altra metà per comperare un campo da
seppellirvi i pellegrini. Sebbene l'Evangelo li dica d'argento,
questi denari erano del più puro oro d'Arabia: di essi molt'altre
vicende si narravano che furono dimenticate o pretermesse. Questa
stessa leggenda racconta pure Gotofredo da Viterbo nella particola
XIV del Pantheon. Anche degli altri doni dei Magi l'autore
racconta storie consimili. La fantasia cristiana fu ingegnosissima nel
ritrovare queste relazioni e questi nessi leggendarii, testimonio
massimo la leggenda del legno della Croce. I supposti corpi dei
Re Magi, che si custodivano in Milano, furono trasferiti a Colonia
dopo che Milano fu presa da Federico Barbarossa.




884.  V. Spies, De imperiali Sacra Lancea non inter reliquias
imperii sed clinodia referenda, Altorf, 1731.




885.  Pantheon, partic. XIX.




886.  Chronicon universale, ap. Pertz, Script., t. VI, p. 182.




887.  In Antiochia, per rivelazione di Sant'Andrea, nel 1098. Elinando
racconta che essa fu trovata profondamente sepolta nella
terra e che tredici uomini lavorarono da mane a sera per estrarla.
Chronicorum l. XLVII, ap. Tissler, Bibliotheca patrum Cistercensium,
t. VII, p. 166.




888.  De gestis regum Anglorum, l. II, c. 6.




889.  Cf. Enrico di Knyghton, De eventibus Angliae, l. I, c. 5,
ap. Twysden, Historiae anglicanae scriptores X, v. II, col. 2331.




890.  V. 2503-8:



Asez savum de la lance parler

Dunt nostre Sire fut en la cruiz naffrez:

Carles en ad l'amure, mercit Deu!

En l'oret punt l'ad faite manuvrer.

Pur ceste honur e pur ceste bontet

Li nums Joiuse l'espée fut dunez.







891.  Di tal nome usano Gotofredo da Viterbo, Siffredo presbitero,
altri.




892.  Chronicae Polonorum, l. I, ap. Pertz, Script., t. IX,
p. 429; Miracula Sancti Adalberti, ibid., t. VI, p. 616.




893.  Ap. Canisius, Lectiones antiquae, ed. Basnage, t. II, parte
2ª. p. 225-7.




894.  Legenda aurea, c. CXLI, ed. Graesse. Intorno alla leggenda
della Legione tebea, v. Massmann, t. III, p. 779-84.




895.  Tanto la spada di San Maurizio, quanto la spada di Carlo
Magno, pajono provenire dal tesoro di Sicilia, e non essere più
antiche del XII secolo. Il solo acinaces persicus, che pur figura
nel tesoro dell'impero, sembra venire veramente da Carlo Magno,
ed è forse la stessa spada che questo imperatore ricevette da
Harun al Raschid. V. la cit. op. del Bock, tav. XXIII, fig. 32,
tav. XXIV, fig. 33, e p. 131-5, 136-9; Anhang, p. 523. Lodovico
III, langravio di Turingia, possedette il vessillo miracoloso
di San Giorgio (Historia de Landgraviis Thuringiae, ap. Pistorius,
Script., ed. dello Struvio, t. I, p. 1370), vessillo che ebbe
ancor esso le sue leggende (V. la Cronaca turingica di Adamo
Ursino, ap. Menckenius, Script., t. III, col. 1272-3).




896.  V. Giornande, De rebus geticis, c. XXXV, e Lamberto
Schafnaburgense, De rebus gestis Germanorum, ap. Pistorius,
Script., ed. dello Struvio, t. I, p. 348.




897.  Fu pubblicato dallo Zarncke, Der Priester Johannes,
erste Abhandlung, Abhand. d. philol-hist. Cl. d. ft. sächs. Gesell.
d. Wiss., t. VII, p. 1015-28. V. i versi 1019-246. Giacomo Grimm
lo giudicò scritto intorno al 1400; lo Zarncke pensa che possa
appartenere al mezzo del XIV secolo.




898.  La veste di Cristo diede argomento a particolari leggende
e a un poema tedesco del XII secolo. La città di Treviri si vantava
di possederla. V. Der ungenähte Rock oder König Orendel
wie er den grauen Rock gen Trier brachte. Gedickt des zwölften
Jahrhunderts übersetzt von Karl Simrock, Stoccarda e Tubinga, 1845.




899.  Apologet., c. 32.




900.  Ad Scapulam, c. 2.




901.  Quaest. 42, art. 1.




902.  Dell'appellazione Roma aeterna parla lo Spanheim nella
Dissertazione III De usu et praestantia numerorum. Gabriele
Barrio, francescano, stampò nel 1571 in Roma un libro De aeternitate
urbis.




903.  L. I, v. 278-9. Cf. Servio ad Aeneid., l. IX, v. 188.




904.  Itiner., l. I, v. 133-34.




905.  In Danielem, c. 2.




906.  Divinarum Institutionum, l. VII, c. 25: Etiam res ipsa declarat
lapsum ruinamque rerum brevi fore: nisi quod incolumi
urbe Roma nihil istiusmodi videtur esso metuendum. At vero cum
caput illud orbis occiderit, et ῥύμη esse coeperit quod Sybillae
fore aiunt, quis dubitet venisse iam finem rebus humanis, orbique
terrarum? Illa, illa est civitas quae adhuc sustentat omnia,
praecandusque nobis et adorandus est Deus coeli, si tamen statuta
eius et placita differri possunt, ne citius quam putemus tyrannus
ille abominabilis veniat qui tantum facinus moliatur, ac
lumen illud effodiat cuius interritu mundus ipse lapsurus est.




907.  Apologeticus, c. 32.




908.  Hist. rom., LVII.




909.  Cap. XX.




910.  Intorno all'odio degli Ebrei per Roma v. Buxtorff, Lexicon
chaldaicum talmudicum et rabbinicum, col. 2227-9.




911.  Eisenmenger, Entdecktes Judenthum, v. II, p. 690-6.




912.  Gregorio Magno, Dialogi, II, 15. Cf. Bunsen e Platner,
Beschreibung der Stadt Rom, v. I, p. III.




913.  V. vol. I, p. 119-20, n. 31. A quanto quivi è detto si può
aggiungere che, secondo un'antica credenza fiorentina, il tempio
di Marte, consacrato poi in onore di San Giovanni (il Battisterio),
doveva durare quasi in eterno. V. G. Villani, Ist. fior., l. I, c. 42.




914.  Romae | Ruina Finalis, | Anno Dom. 1666. | Mundique
finis sub Quadragesimum quintum post Annum. | Sive, | Literae
ad Anglos Romae versantes datae, quibus | (vel ex Pontificiorum
Scripta evicto, Babylonis in Apocalypsi nomine,
Romam | Pontificiam designari, Papamque Romanum ipsissimum
esse Anti | christum Scripturis praedictum) et Bestiam
derelinquere, et Babylone, | urbe nempe Romanâ anno jam
dicto, Millesimo sc. Sexcentesimo, Sexagesimo | Sexto, excidio
et incendio delendâ, atque funditus evertenda confestim exire
admonentur. V. Greenhill, An Essay on the Prophecies of the
New Testament which relate to the destruction of Jerusalem
and the dispersion of the Jews, to the fall of Rome and Roman
Empire, and to the Millenium; together with some observations
on the state of Christ's Church here on earth after the Millenium,
Londra, 1755; Valpy, The Prophecies relating to the Fall
of Rome, in appendice ai sermoni pubblicati in due volumi a
Londra, 1811.




915.  V. più sopra p. 116, n. 143.




916.  V. Doellinger, Der Weissagungsglaube und das Prophetentum
in der christlichen Zeit nell'Historisches Taschenbuch
del Raumer, serie Vª, v. I, p. 288-9.




917.  Valentinelli, Bibliotheca manuscripta ad S. Marci Venetiarum,
V. III, p. 8. Di parecchie altre profezie riguardanti la
distruzione di Roma fa ricordo il Wolf nelle suo curiose Lectiones
memorabiles, Lavingae, 1600, t. II, p. 295, 948, 1007. Pietro Appiano,
nel trattato De antiquitatibus Orbis, dice che la Sibilla
fece scolpire sul Gianicolo le seguenti lettere:



P. P. P. E. S. S. S. E. V. V. V. V. V. V. V. F. F. F. F.



le quali significavano: PATER PATRIAE PROFECTVS EST,
SALVS SECVM SVBLATA EST, VENIET VICTOR VALIDVS,
VINCET VIRES VRBIS VESTRAE, FERRO, FLAMMA, FAME,
FRIGORE.




918.  Divin. instit., l. VII, c. 15-9.




919.  In una profezia che il cronista Agnello (IX sec.) pone in
bocca a San Grazioso, abate di Sant'Apollinare in Ravenna, si
parla di tempi di generale sovversione, e sebbene non sia detto
espressamente, pure s'intende che quei tempi saranno gli ultimi.
Tra l'altro vi si annunzia quanto segue: «Et quod nunc est Romanorum
imperium desolabitur, et super augustalem solium reges
sedebunt..... Universus contra se excitatur invicem mundus.
Et Agarenorum gens ab oriente insurgunt et praedabunt civitates
in marinis litoribus sitas, et non erit qui eruat. Nam in cunctis
regionibus terrae erunt inopes reges et diligentes munera, et oppriment
populos sibi subiectos, et peribit Romanorum Francorum
imperium, et sedebunt reges super augustalem solium, et minuentur
omnia, et praecellent servi ante dominum suum, et in his
mugiet terra, et elementa dehiscent..... et commovebantur ex
coelo astra..... et vadent nobiles Romani in aliena terra captivi
propter suas divitias. Depopulabitur a suis Roma et cuncremata
incendio erit». Grazioso fu contemporaneo di Carlo Magno.




920.  V. intorno a ciò l'erudito volume dello Zezschwitz, Vom
römischen Kaisertum deutscher Nation, Lipsia, p. 7 e segg. Di
esso avrò a giovarmi più di una volta nel corso di questo capitolo.




921.  Secondo la dottrina universalmente seguitata in Occidente
il regno dell'Anticristo doveva chiudere la sesta età, la quale cominciava
dalla nascita di Gesù. La divisione della storia dell'uman
genere in sei età, è dovuta, com'è noto, a Sant'Agostino (V. De
Civitate Dei, l. XV-XXII). Paolo Diacono novera sette età in una
sua poesia ad Adelperga. Circa le varie dottrine riguardanti la
durata del mondo v. Spencker, Bestimmung der Dauer der
Welt und ihrer Hauptabtheilungen bis ans Ende der Tage
nach den Geschichten und Weissagungen der heiligen Schrift,
2ª ed., Bützow e Wismar, 1773.




922.  Catechesis, XV.




923.  San Gerolamo dice nel Commento sopra la sesta visione di
Daniele: «Dicamus ergo quod omnes scriptores ecclesiastici tradiderunt,
in consummatione mundi (quando destruendum est regnum
Romanorum) decem reges futuros esse, qui orbem Romanum inter
se dividant; ut undecimum surrecturum, regem parvulum, id est
Antichristus, qui tres reges primo die de ipsis decem regibus superabit,
id est regem Aegypti et Africae et Aethiopiae; quibus
ab eo interfectis, etiam alii septem reges victori Antichristo colla
submittent».




924.  V. per quanto lo concerne l'Appendice in fine al presente
volume.




925.  Molti di questi trattati si trovano inediti nelle biblioteche.
Un Antichristi vitae compendium è tra le prime stampe del quattrocento,
e sull'Anticristo scrivevano ancora il Grozio e l'Hammond.
Por quanto riguarda l'argomento v. Vignier, Théâtre de
l'Antechrist, La Rochelle, 1610, e la voluminosa opera del Malvenda,
De Antichristo, Roma, 1604, ristampata poi con aggiunte
altre due volte. V. inoltre W. Grimm, Vrîdankes Bescheidenheit,
Gottinga, 1834, p. LXXI e segg.




926.  Doellinger, Der Weissagungslaube ecc., p. 270.




927.  Ecco qui altre due testimonianze, le quali provano come
segno della venuta dell'Anticristo fosse tenuta la dissoluzione dell'impero.
In un trattato anonimo sull'Anticristo, contenuto in un
codice dell'Angelica segnato T, 6, 27, si legge al f. 3 v.: «Indagantibus
nobis sollicita consideratione signa propinqua consummationis
seculi et adventus persecutoris ultimi Ecclesiae Antichristi,
et certa hoc iubente veritate vigilantibus, ne defensioni
imparatos nos reperiat illa repentina tempestas, primum nobis
occurrit destructio ac defectus sive cessacio imperii romani».
Nella sua Chronica, qualiter romanum imperium translatum
fuit in Germanos (ap. Goldast, Monarchia, t. II, p. 1467) Maestro
Giordano dice: «Magnus honor est Romano imperio, quod
Dominus in hoc prae caeteris ipsum privilegiare dignatus est,
quod non veniet Antichristus, Christi et membrorum eius adversarius,
nisi prius Romanum imperium penitus sit ablatum».




928.  V. nella citata opera del Zezschwitz tutto il c. III intitolato
Die altkirchlichen und die byzantinischn Quellen für die
Kaiser- und Antichristage, p. 35-84, d'onde traggo quanto concerne
le relazioni della leggenda occidentale con Metodio.





929.  Ho, per altro, già fatto ricordo altrove di una versione latina
delle Revelationes contenuta in un codice della Barberina non
posteriore al IX secolo. V. vol. I, p. 107, n. 52. In questo medesimo
codice sono certi dicta sancti Efrem de fine mundi, dove, tra
l'altro, si legge quanto segue: «In illis diebus venient ad regnum
Romanorum duo fratres et uno quidem animo praefuit. Sed quia
unus precedit alium..... solvitur, adque adversarius ei excitabit
odium inter regna Persarum et Romanorum. In illis diebus multi
consurgunt contra regnum Romanorum, sed populus Iudeorum
adversarii eius erunt». Seguiranno guerre, pestilenze, calamità di
ogni sorta. «Et regnum Romanorum tollitur de medio christianorum
et traditur domino et patri. Et tunc veniet consummatio cum
ceperit consummare Romanorum regnum». Segue il racconto
della venuta e della finale disfatta dell'Anticristo.




930.  È pubblicato in appendice al IV volume delle opere di
Sant'Agostino, ed. dei Benedettini.




931.  L'una si trova a torto inserita fra le opere di Beda (Migne,
Patrol. lat., t. XC, p. 1181 e segg.); l'altra fu pubblicata dall'Usinger,
Forschungen zur deutschen Geschichte, v. X, p. 621 e
segg. V. anche il t. XXII dei Monumenta Germaniae, Script.,
p. 375 e segg.




932.  Ad Heinricum IV imperatorem, ap. Pertz, Script., t. XI,
p. 591. Benzone dice che l'imperatore sarà coronato in Bizanzio
sua patria.




933.  Pantheon, partic. X, XI.




934.  Flores historiarum, p. 44 e seg. Io sospetto che la profezia
si trovi anche in un poema francese di cui dà un cenno il Wolf
(Ueber die Leistungen, ecc., p. 158-9, n. 1) e nel quale la Sibilla
Tiburtina annunzia a un re Tracianus in Roma la nascita di
Cristo e gli avvenimenti che seguiranno poi, sino al giudizio universale.




935.  Fu pubblicato di su un codice cottoniano da Riccardo
Morris nel Jahrb. f. rom. u. engl. Lit., v. V, 1864, p. 194-210.




936.  Pubblicato nella Zeitschrift für deutsches Alterthum
dell'Haupt, v. X.




937.  Entecrist, pubblicato dall'Hoffmann nelle Fundgruben für
Geschichte deutscher Sprache und Litteratur, v. II, p. 106-26.
Cf. l'altro poema tedesco Vom Antichrist pubblicato nel VI volume
della Zeitschrift für deutsches Alterthum dell'Haupt.




938.  De ortu, progressu et fine Romani imperii, c. 23, ap.
Goldast, Politica imperialia, p. 772. Nel cod. Marciano latino
cl. III, CLXXXVII, si trova, dal f. 49 v. al 51 v., la seguente
profezia, che credo inedita, e meritevole d'essere conosciuta al par
delle altre.



Prophetia Karoli regis Francorum.



Post Karolum eius filius Karolus regnum Francorum suscipiet.
In teneris annis eius puer iste, nasciturus ex gallo, Longobardiam
affliget, in qua partes eius decesserunt, quia gallina, eius radix,
remanebit sine pullo. Per ipsum regnum dividetur Orientis, et in
grave transferret Longobardorum. Iste verus princeps erit: vix
ridebit, habens nares acutas, alta supercilia; communis staturae
remanebit. Temperatus erit; ad loquendum multum cogitabit, ad
arma aspirabit. In xiiijº suae aetatis anno simplicem deferret coronam
in capite suo; populos sibi subiectos et nationes in statum
suorum diriget predecessorum. In xiiijº aetatis suae anno magnum
sibi congregabit exercitum, terram sibi subiectam circuibit, et per
ipsum tyranni regni sui plures devastabuntur, qui gentes terrae
tenuerunt sub tributo, et eius partes incorditer servierunt. Insulam
ditissimam comminuet et eius dominum Longobardorum elargabit.
Largus erit, et gazas vilipendet. Inclytus isto princeps erit, et a
deo dilectus. Nam cum columba genuerit in xxijº suae aetatis
anno. Italiam penetrabit, Romam destruet ut praesule non sit digna,
quia gemitus dedit columba horribiles. Ibidem rex efficietur Romanorum
ultra voluntatem Germanorum. Vexillum erriget a partibus
suis constitutum, et civitatem aliam peccatricem devastabit
igne et ferro, ut sal seminetur super eam; ex quo Italia ululabit;
sed usque pascua gallinae princeps sibi dominium suscipiet per
columbam, que divisa remanserat, quia non fuit pullus qui adiuvaret.
Ibidem tributa suscipiet principum scilicet paganorum: non
audiet, sed eorum superbiam infirmabit, quorum flumina transnatabit.
Confliget ipsos in partibus aquilonis, quem finaliter appellabunt
regem Romanorum vocatum a pio pastore. Et rursus in
terram suam redibit, et arabum leges omnes imperator eradere
faciet, ut solum lex servetur evangelica, et predicabitur aliis in
terra desolatis populis ob initium sancti pastoris. Et inclyti principes
convertentur ad dominum, quia erit unum ovile et unus
pastor, quos clerus et nationes timebunt et honorabunt. Circa
XXX suae aetatis annum, confortatus a pio pastore, inclytus princeps
duas sibi assumet gentes et principes congregabit, maria
transfretabit, circumcisos evocabit et terras Nabuchodonosor regis
adibit, quas violenter expugnabit et obtinebit. Tandem voce preconia
mandabit ut quicumque crucem domini non adorabit morte
moriatur. Terram Caldeorum sibi accinget, et multos ex filiis
Sathanae interficiet. Civitatem sanctam Hierusalem modico prelio
in suam rediget. Cum per illam incedet, scriptum videbitur in
fronte eius: Rex sum Francorum et Romanorum. Sibi omnes
applaudent reges Christianorum, et percurrent in Christo reges
paganorum. Circa xxxvij suae aetatis annum montem ascendet
princeps inclytus sanctissimus, et ibidem, facta deo oratione,
omnibus principibus paganorum videntibus, concisus ad Christum,
tres coronas deponet a capite, et scriptum in fronte sua domino
resignabit. Audiet eum sibi occurrere ab infimis orientis bestia
horribilis cum potestate magna; sed post pauca tempora sibi die
prefixo terram subibit; et erit luctus in fideli populo ut emittentes
dicant: Mortuus est sanctus sanctorum. Quem sequitur pius pastor
trino trinos binos idus triplicatos.



Chi trascrisse soggiunse questa nota: «Haec prophetia superius
posita transcripta fuit ex exemplari antiquissimo, quod havitum
(sic) fuit a domino Ioanne Marello de s.to Vitali de verbo ad
verbum, sicut ibidem erat, non obstante inconcina latinitate que
in ea est. Anno domini MCCCCº XV, quinto martii». Io ridò il
testo tal quale, solo correggendo alcuni pochissimi errori di scrittura,
e supplendo l'interpunzione. Paragonandolo col testo della
Sibilla, o con quello di Assone, si può scorgere quale relazione
abbia con essi. Non mi soffermo a indagare, chè qui sarebbe superfluo,
in quale occasione questa profezia possa essere stata
composta. Anche Teolosforo da Cosenza dà all'ultimo imperatore
il nome di Carlo, e dice che deporrà la corona sul sepolcro di
Cristo.




939.  Cf. la seconda epistola di San Paolo ai Tessalonicensi.




940.  Schwab, Die Legende von den heiligen drei Königen,
p. 181-2.




941.  L. I, c. 22.




942.  Cf. The book of Ser Marco Polo, newly translated and edited
by H. Yule, Londra, 1871, v. I, p. 120-30, nota dell'editore dove
sono raccolte intorno all'Albero secco parecchie notizie.




943.  Di ciò non è fatto cenno nè nello Pseudo-Callistene, nè in
Giulio Valerio, nè nell'Itinerarium. Sospetto che se ne parli la
prima volta nella Historia de proeliis; ma non posso accertarmene
ora. Dalla Historia questa particolarità sarebbe passata in
molte delle versioni occidentali. V. anche Eccardo Uraugiense,
Chronicon universale, ap. Pertz, Script., t. VI, p. 71.




944.  Fu pubblicato dallo Zarncke, Der Priester Johannes,
zweite Abhandlung, p. 127-8.




945.  And a lytille fro Ebron is the Mount of Mambre, of the
whiche the Valeye takethe his Name. And there is a Tree of
Oke, that the Sarazines clepen Dirpe, that is of Abrahames
tyme, the whiche Men clepen the drye Tree. And thei seye,
that it hathe been there sithe the beginnynge of the World;
and was sumtyme grene, and bare Leves, unto the tyme that
oure Lord dyede on the Cros; and thanne it dryede; and so dyden
alle the Trees, that weren thanne in the World. And summe
seyn, be here Prophecyes, that a Lord, a Prince of the West
syde of the World shalle wynnen the Lond of Promyssioun,
that is the Holy Lond, withe helpe of Cristene Men; and he
schalle do synge a Masse undir that drye Tree, and than the
Tree schalle wexen greene and bore bothe Fruyt and Leves. And
thorghe that Myracle manye Sarazines and Jewes schulle ben
turned to Cristene Feythe. And therfore thei don gret Worschipe
thereto, and kepen it fulle besyly. And alle be it so, that it be
drye, natheles zit he berethe gret vertue; for certeynly he that
hathe a litille there of upon him, it belethe him of the fallynge
Evylle; and his Hors schalle not ben a foundred; and manye
othere Vertues it hathe: where fore Men holden it fulle precious.
The Voiage and Travaile of sir John Mawndevile, ed. di J. O.
Halliwell, Londra, 1839, c. VI, p. 68-9.




946.  Così nella divulgatissima leggenda del viaggio di Set al
Paradiso terrestre, di cui si hanno redazioni in tutte le lingue di
Europa, e in molti altri racconti di consimile argomento.




947.  Purgat., c. 32.




948.  In un Mistero di Chester, intitolato appunto Antichrist, si
vedono parecchi re far atto di sommessione all'Anticristo. Non si
dice di che regno sieno; ma l'Anticristo dà al primo di essi la
Lombardia, al secondo la Danimarca e l'Ungheria, al terzo il
Ponto e l'Italia, al quarto Roma. Marriott, A collection of english
Miracle-Plays or Mysteries, Basilea, 1838, p. 22.




949.  Thesaurus anecdotorum novissimus, t. II, parte 3ª,
p. 186 e segg.




950.  Vom römischen Kaisertum deutscher Nation, p. 213 e
segg. Il Zezschwitz ne diede anche una versione tedesca: Das
Drama vom Ende des römischen Kaisertums und von der Erscheinung
des Antichrists, Lipsia, 1878.




951.  Der Ludus de Antichristo und ueber die lateinischen
Rythmen, Monaco, 1882.




952.  V. vol. I, p. 257-9. V. inoltre Réville, Essais de critique
religieuse, n. ed., Parigi e Ginevra, 1869, Néron l'antéchrist,
p. 79-143, e Ittameier, Die Sage von Nero als dem Antichrist,
nella Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches
Leben, 1882, num. 1.




953.  Come prova del perdurare di questa credenza nel medio
evo basterà riferire ciò che Gobelino Persona dice nel Cosmodromio,
Età VI, c. 3: «Nonnulli opinantur Neronem non occisum,
sed occultatum, et cum in illa aetatis forma, qua fuit occultatus,
futurum esse Antichristum».




954.  V. Voigt, Die Kiffhäusersage, Lipsia, 1871, p. 12-3.




955.  V. Simrock, Kerlingisches Heldenbuch, Francoforte sul
Meno, 1855, p. 219; Bechstein, Mythe, Sage, Mähre und Fabel
im Leben und Berwusstsein des deutschen Volkes, Lipsia, 1854-5,
v. III, p. 183-8; G. Paris, Histoire poétique de Charlemagne,
p. 428.




956.  Che in queste finzioni si tratti veramente di Federico II e
non di Federico Barbarossa, come fu comunemente creduto, dimostrò
in modo da non lasciar luogo a replica, il Voigt, Die
deutsche Kaisersage, nella Historische Zeitschrift del Sybel,
v. 26, 1871, p. 131-87. V. inoltre Meyer, Tile Kolup, Wetzlar,
1868; Riezler, Der Kreuzzug Kaiser Friedrich I, in Forschungen
zur deutschen Geschichte, v. X.




957.  Maurizio Brosch nega nella Historische Zeitschrift del
Sybel, v. 35, 1876, p. 17-31, che la leggenda di Federico II abbia
avuto principio in Italia; ma senza ragioni molto stringenti, parmi.
La opinione del Voigt, alla quale io mi raccosto, fu contraddetta
anche dal Völter, Die Secte von Schwäbisch-Hall, nella Zeitschrift
für Kirchengeschichte, v. IV, 1880, p. 360-93. Un esame
più particolareggiato e una ordinata discussione delle contrarie
opinioni sarebbero qui inopportuni. V. inoltre Haussner, Die
deutsche Kaisersage (Progr.), Bruchsal, 1882.




958.  V. Riezler, Zur deutschen Kaisersage, nella Historische
Zeitschrift del Sybel, v 32, 1874, p. 63 e seg.




959.  Chronicon, ed. Wyss, p. 250.




960.  Ap. Aretin, Beyträge zur Geschichte und Literatur,
v. IX, p. 1134.




961.  Ciò si ha nel poema intitolato Sibillen Weissagungen,
composto verso il mezzo del secolo XIV, e molte volte stampato.
Una versione basso-renana di questo poema, intitolata Sibillen
Boich, fu pubblicata dallo Schade, Geistliche Gedichte des XIV
und XV. Jarhunderts vom Niderrhein, Annover, 1854, p. 296-332.
Se ne fece anche un libro popolare intorno al quale v. Goerres,
Die teutsche Volksbücher, p. 238-42. V. inoltre Mone,
Schauspiele des Mittelalters, Karlsruhe, 1846, v. II, p. 305-24.




962.  V. p. 467-8 di questo volume.




963.  V. le Rivelazioni di Metodio col commento di Volfango
Aytinger, pubblicate in Augusta l'anno 1496. Nella versione latina
pubblicata nel v. III della Bibliotheca maxima patrum
(Lione) Turchi e Saraceni compajono insieme.




964.  V. Eisenmenger, op. cit., v. II, p. 700, 703 e segg., 747, 805.




965.  V. intorno alla identità di Magog e degli Sciti in Ezechiele
uno scritto del Lenormant, Magog, fragments d'une étude sur
l'ethnographie du chapitre X de la Genèse, nel Muséon, revue
internationale, v. I, p. 9-48.




966.  Dice il Renan nel suo libro L'Antechrist, p. 405-6: «Déjà,
vers l'époque dea traducteurs grecs de la Bible et de la composition
du livre de Daniel, l'expression qui désigne simplement dans
l'hébreu classique un avenir indéterminé, signifiait «à la fin des
temps», et ne s'appliquait plus qu'aux temps du Messie. L'auteur
de l'Apocalypse est amené de la sorte à rapporter les chapitres
XXXVIII et XXXIX d'Ezéchiel aux temps messianiques, et à
considérer Gog e Magog comme les représentants du monde barbare
et païen qui survivra à la ruine de Rome, et coexistera avec
le règne millénaire du Christ et de ses saints».




967.  Antiq. jud., l. I, c. VI, 1 (Flavii Josephi Opera, ed. del
Dindorf, Parigi, 1845-7).




968.  Comment. in Ezech., XXXVIII, 2.




969.  Comment. in Apoc., c. LXII, Max. Bibl. Patr. di Lione,
t. V, p. 627.




970.  Commentando nel De civitate Dei, l. XX, c. 11, le parole
di San Giovanni nell'Apocalissi, XX, 7, egli dice: «Gentes
quippe istae, quas appellat Gog et Magog, non sic sunt accipiendae,
tamquam sint aliqui in aliqua parte terrarum barbari constituti,
sive quos quidam suspicantur Getas et Massagetas, propter
litteras horum nominum primas, sive aliquos alios alienigenes, et
a Romano jure sejunctos. Toto namque orbe terrarum significati
sunt isti esse, cum dictum est, Nationes quae sunt in quatuor
angulis terrae: easque subjecit esse Gog et Magog».




971.  V. Isidoro di Siviglia, Orig. IX, 2, 27; Zonara, Annales,
l. I, c. 5.




972.  Quaest. hebr. in Genes., X, 2.




973.  De fide ad Gratianum, II, 4.




974.  Neubauer, La géographie du Talmud, Parigi, 1868, p. 422:
«Magog est rendu dans le Tal. de Jér. par Gothia, ce qui se
rapporte à l'invasion des Goths, que la tradition juive identifie
avec celle du peuple Gog et Magog. Le Tal. de Bab. rend Magog
par Kandia, ce qui est sans doute une faute de copiste. Quant
au Targoum du Pseudo-Jonathan, qui lit ici Germania, il faut
le faire rapporter au mot Gomer». Cf. Lenormant, scritto citato,
p. 9-10.




975.  Renan, op. cit., p. 460.




976.  De bello judaico, l. VII, c. 7 (ed. cit.): Τῆς παρόδου γὰρ
οῦτος δεσπότης ἐστὶν, ἣν ὁ βασιλεὺς Ἀλέξανδρος πύλαις σιδηραῖς
κλειστὴν ἐποίησε.




977.  V. più oltre le curiosa leggenda narrata da Giosippo Gorionide.




978.  Egli nota delle seconde (Hist. nat., VI, 2): «ingens opus,
montibus interruptae repente, ubi fores obditae ferratis trabibus».
A tale proposito è da avvertire che le Porte Caspie e le
Porte Caucasee non sono la medesima cosa, come fu creduto da
molti, ed anche da alcuni recentissimi, sebbene già lo stesso
Plinio riprendesse sì fatta confusione. Il nome di Porte Caucasee
appartiene alla gola di Dariel, detta dai Georgiani Khewis-kari;
il nome di Porte Caspie al passo di Derbent, chiamato Bab-al-uab
dai Persiani, e Demir-kapi dai Turchi.




979.  Opera, ed. dei Benedettini, v. IV, col. 661. San Gerolamo
identifica per altro gli Unni da lui descritti con gli Sciti descritti
da Erodoto: «Hanc gentem Herodotus refert sub Dario rege Medorum
viginti annis Orientem tenuisse captivum, et ab Aegyptiis
atque Aethiopibus annuum exegisse vectigal». Nel fatto dunque
egli veniva a identificare gli Unni con le genti di Magog, che
erano appunto gli Sciti di Erodoto, ma nel suo concetto ne li
distingueva, giacchè noi abbiam veduto che egli non ammetteva
la opinione dei Giudei e dei giudaizzanti che quei di Magog fossero
gli Sciti.




980.  Ed. di F. Weber e J. Caesar, Marburgo, 1858-64, l. III,
c. 6. p. 180.




981.  De bello persico, I, 10.




982.  Chronicum, c. LXVI, ap. Bouquet, Recueil des historiens
des Gaules, t. II, p. 438-9: «..... transmittens Heraclius legationem
ad Portas Caspias, quas Alexander Magnus Macedo super
Mare Caspium aereas fieri, et serrare jusserat propter inundationem
gentium saevissimarum, quae ultra montem Caucasi culminis habitabant,
easdem portas Heraclius aperire praecepit: indeque
centum quinquaginta millia pugnatorum auroque locatorum auxilio
suo contra Sarracenos ad praeliandum mittit». V. anche l'Eraclius
tedesco di Otten pubblicato dal Massmann, Quedlinburgo e
Lipsia, 1842, v. 5094-136.




983.  L. III. c. 20.




984.  L. VIII, c. 3.




985.  Dubois, Voyage autour du Caucase, Parigi, 1839-43, v. II,
p. 31-2.




986.  Il Doellinger, Der Weissagungsglaube und das Prophetenthum
in der christlichen Zeit (Hist. Taschenb. del Raumer,
serie Vª, v. I, p. 306), ricorda la poesia di un Giacobita siriaco
del VI secolo, dove è narrata la leggenda delle genti rinchiuse.
Non so se questa sia quella stessa di Mar Yakub, di cui dovrò
far parola più oltre, e di cui non mi venne fatto di conoscere
sicuramente la età.




987.  Cap. XVIII; cf. c. XXI.




988.  V. contro la identità, Spiegel, Die Alexandersage bei den
Orientalien, Lipsia, 1851, p. 57-60; Redslob, Ueber den «Zweihörnigen»
des Koran, in Zeitschrift der deutschen morgenländischen
Gesellschaft, v. VIII, p. 442-50, v. IX, p. 214-23 307 (identificazione
di Zul-Carnein con Ciro); Beer, Welchen Aufschluss
geben jüdische Quellen ueber den «Zweihörnigen» des Koran?
ibid., v. IX, p. 785-94. V. in favore della identità H. Graf,
Ueber den «Zweigehörnten» des Koran, ibid., v. VIII, p. 442-9;
Roth, ibid., v. IX, p. 797-9; Vogelstein, Adnotationes quaedam
ex litteris orientalibus petitae ad fabulas, quæ de Alexandro
Magno circumferuntur, Vratislavia, 1865, p. 27-40. Marco Polo,
il quale trovò in Asia non pochi ricordi di Alessandro Magno,
dice nella relazione de' suoi viaggi (c. XLII del testo francese,
Receuil de voyages et de mémoires, etc., t. I) che i re del regno
di Badassan discendevano da Alessandro e dalla figliuola di Dario,
e in onore del capo della loro stirpe si chiamavano tutti Zul-Carnein,
ossia Alessandro. Al nome di Zul-Carnein, o Bicorne,
diedero origine assai probabilmente le monete dove Alessandro,
presunto figliuolo di Giove Aminone, è effigiato con due corna.
Una delle obbiezioni mosse a chi ammette l'identità di Zul-Carnein
e di Alessandro Magno si è che nè Maometto, nè i suoi seguaci
avrebbero mai potuto dare al pagano Macedone il carattere profetico
che nel racconto appunto del Corano gli è attribuito, ma
tale obbiezione cade di per sè quando si rifletta che nel Corano
s'introduce un Alessandro leggendario, non l'Alessandro storico.
Certo si è che quelle ripugnanze non dovettero mai essere molto
vive negli animi dei Musulmani, giacchè noi vediamo più tardi
la leggenda ingegnarsi di far discendere Alessandro da Esaù, e
ciò perchè non poteva essere profeta chi non fosse della stirpe di
Sem, e nel Iskender-Nameh di Abd-al-Salam Alessandro Magno
è a dirittura presentato come un profeta.




989.  V. Giuseppe Flavio, Antiq. jud., l. XI, c. 8, 5; Contra
Apionem. Efrem Siro dice nel suo commento a Geremia che
Alessandro Magno fece trasportare con gran pompa in Alessandria
le ossa di questo profeta, e nella versione siriaca dello Pseudo-Callistene,
della quale dovrò riparlare, si narra che Alessandro
fece dono a Gerusalemme del suo trono d'argento. Ora tali favole
sono indubitabilmente di origine giudaica.




990.  V. Levi, Les traductions hébraïques de l'histoire d'Alexandre,
nella Revue des études juives, 1881, p. 238-9.




991.  Il Beer sostiene, nel già citato suo scritto, che il bicorne
della tradizione giudaica sia in origine, non Alessandro, ma un
Messia della stirpe di Giuseppe, e che gli scrittori ebraici i quali
attribuiscono ad Alessandro il rinserramento di Gog e Magog, attinsero
da fonti arabico-maomettane. Questa tesi a me pare insostenibile.
S'intende come gli Ebrei abbiano potuto attribuire quella
impresa meritoria ad Alessandro sin da principio, ma non s'intenderebbe
come, per farne bello Alessandro, essi potessero spogliarne
un Messia, e ciò per impulso venuto da fuori.




992.  Maxima Bibliotheca veterum Patrum (Lione) t. III, p. 729.




993.  Assur in ebraico è il nome di un albero, e più particolarmente
di una specie di cedro; ma non è certamente in questo
significato che l'autore delle Revelationes vuole usare il vocabolo.
La sostanza da lui designata per esso è una sostanza resistente
al ferro, refrattaria al fuoco. Vedremo tra breve che nello Pseudo-Callistene
si trova un racconto molto simile a questo delle Revelationes,
e che, sebbene non serbi più così intenso lo spirito
ebraico, mostra tuttavia per parecchi segni che la origine sua è
la medesima. Della sostanza resistente e refrattaria è fatto cenno
anche in esso; ma il vocabolo che serve a designarlo appare
con diversa forma in ciascun manoscritto (ἀσοκίτῳ, ἀσυκήτῳ,
ἀσυχύτῳ, ecc.), e sebbene in alcuno s'interpreti per amianto, non
si trova in nessuna forma registrato nei lessici.




994.  V. lo Pseudo-Callisthenes per la prima volta pubblicato,
insieme con l'Itinerarium Alexandri, da C. Müller, in calce all'Arriano
del Dübner, Parigi, 1846.




995.  Cf. Zacher, Pseudocallisthenes, Forschungen sur Kritik
und Geschichte der ältesten Aufzeichnung der Alexandersage,
Halle, 1876, p. 165-6, 172.




996.  Un'analisi di questa versione diede il Woolsey nel Journal
of the American Orientalists, IV, 2.




997.  V. Letronne nel Journal des Savants, 1818, p. 620, o
Mueller, Introduzione, p. XXVI.




998.  Mueller, ibid., p. XVI, col. 1ª.




999.  L. III, c. 29. Nella recensione C la leggenda è narrata,
come nella B, in quel luogo medesimo, ma si trova anche intercalata,
in una forma alquanto più diffusa e con qualche diversità,
nel c. 26 di quello stesso libro.




1000.  Questa preghiera è recata per disteso nel testo C, c. 26.
Giustamente osserva il Zacher, loc. cit., che essa ha spiccatissimo
il carattere giudaico.




1001.  I nomi dei popoli rinchiusi variano moltissimo da uno ad
un altro racconto. Nelle Revelationes (versione latina della Bibl.
max. vet. pat.) essi sono: Gog e Magog, Mosach, Thubal, Anog,
Ageg, Athenal, Cephar, Pothim, Hei, Libii, Cumei, Pharilei,
Ceblei, Lamarchiani, Charchanii, Amathartae, Agrinardi, Alan,
Anufagi o Cinocephali, Caribei, Thasbei, Phisolomici, Arceni,
Salterei. Nella recensione B dello Pseudo-Callistene si trovano
invece: Magog, Cinocefali, Nuvii, Fonocerati, Siriasorii, Jonii,
Catamorgori, Imantopodi, Campani, Samandri, Ippii, Epambori,
cioè dodici nomi solamente; là dove nella recensione C si ha:
Gog, Magog, Anugi, Egi, Esenac, Dylar, Fotinei, Farisei, Zarmantiani,
Coloni, Arghimardi, Anufagi, Tarbei, Alani, Fisolonicei,
Saltarii, e gli altri. Si vede che la lista della recensione C, assai
più che non quella della recensione B, si accorda con la lista
delle Revelationes, e che molti dei nomi recati in questa hanno
una impronta ebraica che manca a quelli della recensione B.
Alcuni dei nomi dell'una e dell'altra lista si possono riconoscere
come nomi proprii di genti favolose che figurarono nella etnografìa
immaginaria dell'antichità e del medio evo; altri sono irriconoscibili,
e forse inventati di pianta. Nelle storie volgari di
Alessandro Magno, e in alcune epistole del Prete Gianni, delle quali
dirò a suo luogo, il numero e i nomi dei popoli rinchiusi vanno
soggetti a nuove e sempre maggiori alterazioni; ma di esse non
giova tener conto. Secondo una tradizione orientale ricordata da
Ibn Khaldun i popoli furono quaranta.




1002.  Cosmographia Aethici Istrici ab Hieronymo ex graeco in
latinum breviarium redacta, edita da Enrico Wuttke, Lipsia, 1853.




1003.  V. Pertz, De cosmographia Ethici libri III, Berlino,
1853; Wuttke, ed. cit., Introduzione, e inoltre Die Aechtheit
des Auszugs aus der Cosmographie des Aethicus geprüft,
Lipsia, 1854.




1004.  Ed. cit, p. 18-20.




1005.  Dicit eos (Aethicus) usque Euxinum maris sinum insolis
vel litoribus inclusos Byrricheos montes et Taracontas insolas
contra ubera aquilonis.




1006.  Il perchè di tale adorazione è assai difficile ad intendere:
«Colere Saturnum, ob hoc quod temporibus Octaviani Augusti
censum dederunt in auro litorico, nulli romanorum regum aut
imperatorum nec antea nec postmodum, et tunc quidem sponte,
videntes quoque vicinas regiones censum dare: arbitrati sunt
quod deus dierum novus ortus fuisset et in ipso mense Augusto
congregaverunt ad unam catervam generationem cunctam seminis
eorum in insola maiore maris oceani Tareconta, fecerunt acervum
magnum lapide ac bitumine conglutinatum, aedificantes pilas
praegrandes mirae magnitudinis et cloacas subtus marmore constructas,
phyrram fontem glutinantes et appellaverunt Marcholum
lingua sua, id est stellam deorum, quo derivato nomine Saturnum
appellant».




1007.  Il solo racconto ch'io trovi legarsi in qualche modo al
racconto di Etico è nel Kyng Alisaunder. I re rinchiusi da Alessandro
Magno sono discendenti di Nembrot; le genti loro sono
nere, con denti simili a quelli dei cinghiali, si cibano di carne
umana e di ogni maniera d'insetti, e vivono promiscuamente, non
trattenendosi i figli dall'usar con la madre, il fratello con la sorella.
Alessandro muove contro di loro con un esercito innumerevole,
raccolto da tutte le province che ha conquistate, ma
giunto a venti miglia da Taracont, loro metropoli, non gli
riesce d'andare più oltre. Dolente di non poter distruggere quella
scelerata genìa, retrocede fino ad un paese posto fra l'Egitto e
l'India, dal quale, dopo circa sei mesi, torna con molte navi cariche
di un'argilla che ha la proprietà di diventar dura al pari
del ferro, e con cui mura quelle genti per modo che non potranno
uscire dalla lor regione sino al tempo dell'Anticristo (v. 5990 e
segg.). Nella mappa di Hereford, che dovrò ricordare novamente,
più oltre, nell'oceano scitico è rappresentata una grand'isola cui
accompagna la scritta: Demeorata insula qua inhabitant Turchi
de stirpe Gog et Magog gens barbari et immunda.




1008.  Versione di Aria Montano, Anversa, 1575, p, 67-8; versione
di Costantino L'Empereur, Leida, 1633, p. 128-9.




1009.  Hist. jud., l. VI, c. XCVI.




1010.  Essa è anche più orribile nella Cosmografìa di Etico. Eccola:
«Gens ignominiosa et incognita, monstruosa, idolatria, fornicaria
in cunctis stupris et lupanariis truculenta...... Commedunt
enim universa abominalia et abortiva hominum, iuvenum
carnes iumentorumque et ursorum, vultorum item charadrium
ac milvorum, bubonum atque visontium, canum et simiarum.......
Habent enim staturam fuligine teterrimam, crines corvini similitudine,
dentes stertissimos».




1011.  Géographie traduite par A. Jaubert, X sect., v. II,
p. 849-50.




1012.  V. Des Mor Yakûb Gedicht über der gläubigen König
Aleksandrûs und über das Thor, das er machte gegen Ogûg
und Mogûg, Berlino, 1852. Il testo originale si trova nella Crestomazia
siriaca del Knoes, Gottinga, 1807, p. 66-107.




1013.  Historia Britonum, l. I, c. 16. V. anche il Roman de
Brut di Wace, v. 1070 e seguenti.




1014.  Le livre des rois, edizione e versione del Mohl, t. V,
p. 223-7. Si ammette comunemente che Firdusi abbia tratto da
una versione arabica dello Pseudo-Callistene quanto narra di Alessandro
Magno; ma se così è quella versione doveva scostarsi
molto dall'originale, giacchè non poche cose da lui narrate non
si ritrovano nello Pseudo-Callistene. Ciò ch'egli racconta del muro
di metallo costrutto da Alessandro Magno sembra derivato dal
Corano; la descrizione di Gog e Magog sembra doversi a lui solo.
Una osservazione consimile potrebbe farsi anche a proposito di
Nizami e d'altri scrittori orientali, che narrarono le gesta del
Macedone. V. intorno alla leggenda di Gog e Magog in Oriente
D'Herbelot, Bibliothèque orientale, p. 157, 291, 318, 438, 470,
528, 795, 796, 811; e D'Ohsson, Des peuples du Caucase, Parigi,
1828, p. 275 e segg.




1015.  Vedila riportata dal Von der Hagen, Beitrag zur Geschichte
und Literatur der deutschen Wolksbücher, Museum
für altdeutsche Literatur und Kunst, v. I, p. 266-7.




1016.  


Ausz seinem munde get gestanck

Recht als ausz ninem privat.







1017.  Les Prolegomènes d'Ibn Khaldun traduits en français
et commentés par M. de Slane, parte 1ª, quarto clima, p. 149.




1018.  Domenico Scolari invece dice nel l. III della sua Alessandreide
(cod. Magliabechiano II, 11, 30) che Alessandro Magno usò
di arte magica per rinchiudere Gog e Magog. Nella rubrica corrispondente
a questa parte del racconto si legge:



E come trovò le genti Gog

  e ancora gli Magog,

  nei monti dei Caspi gli serrò

  e per arte magica gli ordenò.





Questa variante della favola deve derivare da un errore di lettura,
o da un error di copista introdottosi nel libro da cui lo
stesso Scolari, almeno in parte, attingeva. Era questo il poema
latino di Qualichino d'Arezzo, o piuttosto da Spoleto (v. Grion, I
nobili fatti di Alessandro Magno, Collez. di op. in. o rare,
Bologna, 1872, p. LXXXIX) ove la rubrica dice: Alexander inclusit
arte magna quasdam gentes immundas, ecc. La fonte
principale, ma non unica, di Qualichino, è la Historia de proeliis.





1019.  S'ensuivent plusieurs nouvelletés et divercités estant entre
les bestes, en la terre du prestre Jehan, in appendice a La
nouvelle Fabrique des excellens traits de verité di Filippo
d'Alcripe, Parigi, 1853, p. 198: «...... et celles gens sont ceulx
qui encloyrent le roy Alexandre dedans Macedoine et le mirent
en prison, et leur eschappa». Qui furono a dirittura scambiate le
parti, perchè non si dice poi in nessun modo che, a sua volta,
Alessandro rinchiudesse Gog e Magog.




1020.  Ed. Michelant, p. 313.




1021.  Ibn Khordadbeh, Le livre des routes et des provinces
pubblicato da Barbier de Meynard, Journal asiatique, serie VIª,
l. V, 1865, p. 490-6, dove sono indicate altre relazioni del viaggio.
Edrisi, Géographie, ed. cit., v. II, p. 416-20.




1022.  Hammer, Rosenöl, Stoccarda e Tubinga, v. I, p. 287-91.




1023.  Nel poema dell'Intelligenza attribuito a Dino Compagni,
st. 226, si legge:



Que' di Sithia non seppelliano i morti:

    Avanti coma bestie li mangiavano:

    Ecc.





Ciò che segue riscontra assai bene col racconto della Historia de
proeliis, dove si dice che Alessandro «deambulans ultra Sithiam
in partibus Orientis invenit gentem immundam, etc.».




1024.  Rabano Mauro dice nel trattato De Universo, l. XII, c. 4:
«Schythia sicut Gothia a Magog, filio Jafet, fertur cognominata».
Armannino Giudice dice nella Fiorita: «De Magog discese Goti
e quelli altri che si chiamano Gog e Magog». A tale identificazione
assai probabilmente si deve se i nomi di Gog e Magog si
scrissero anche spesso Got e Magot, o in altre forme molto prossime
a queste. Il Joinville usa Got e Magoth; Gotz e Magotz,
Got e Magot, si trova in parecchie versioni francesi della epistola
del Prete Gianni; Goth e Magoth dice Francesco Rinuccini nella
Invettiva contro a cierti caluniatori di Dante e di messer Francesco
Petrarca e di messer Giovanni Boccacci, Wesselowsky,
Paradiso degli Alberti, Bologna, 1867, v. I, parte 2ª, p. 304. Altri
esempii sono assai numerosi.




1025.  Abbiamo veduto che cosa, a proposito dell'irruzione degli
Unni, dicesse San Gerolamo. Cf. Gervasio di Tilbury, Otia
imperialia, dec. II, c. 16. Nella versione siriaca dello Pseudo-Callistene
si dice che Alessandro costrusse il muro e la porta di
ferro per trattenere gli Unni. V. anche Desguigne, Histoire générale
des Tartares, Parigi, 1756-8, t. I, parte 2ª, p. 368.




1026.  V. Johannes de Thwrocz, Chronica Ungarorum, c. I, ap.
Schwandtner, Scriptores rerum hungaricarum, v. I, p. 42-3.




1027.  Ibn Khaldun fa Gog e Magog della razza dei Turchi. Nel
Kyng Alisaunder i Turchi figurano tra le altre genti rinchiuse;
ma nel Romans d'Alixandre di Lambert li Tors e Alexandre de
Bernay, Gog e Magog, che prima d'essere rinchiusi combattono
con Porro contro Alessandro, vengono dalla terra dei Turchi (ed.
Michelant, p. 300). Fra i rabbini Isacco Abarbenel ammise la
identità di Gog e Magog e dei Turchi: In alcune mappe, come
per esempio nella cottoniana dell'XI secolo conservato nel Museo
Britannico, i Turchi abitano una regione adiacente a quella di
Gog e Magog (V. Santarem, Atlas composé de mappemondes,
de portulans et de cartes hydrographiques et historiques depuis
le VIe jusqu'au XVIIe siècle).




1028.  Per le varie opinioni dei rabbini v. Eisenmenger, Entdecktes
Judenthum, v. II, p. 732-42.




1029.  Re, II, XVII, 6; Cronache, I, V, 26. V. Wichelhaus,
Das Exil der zehn Stämme Israël, in Zeitschrift d. deutsch.
morgenländ. Gesellsch., v. V, p. 467-82. I Nestoriani di Ciulamerk,
e gli Ebrei che vivono con essi nelle valli dello Zab superiore,
in una regione pressochè inaccessibile, pretendono ancora
oggigiorno di discendere dalle dieci tribù.




1030.  Sbaglia dunque di grosso il Lelewel quando dice (Géographie
du moyen âge, Bruxelles, 1853, v. II, p. 87, n. 185): «Il
est probable que la prononciation du nom arabe de Jadjoudj,
suggéra l'idée d'y voir les juifs et leur dix tribus exilés»: e similmente
sbaglia nel credere che lo scambio sia avvenuto solamente
nel XV secolo (ibid., p. 62, n. 116).




1031.  St. 1938-52.




1032.  In parecchie mappe del medio evo il paese delle Amazzoni
è limitrofo a quello di Gog e Magog. Giovanni di Hese
dice nel suo Itinerario parlando della terra Amosona, cioè delle
Amazzoni: «Et ibidem est regina sic vocata. Et dicitur, quod
ibidem sunt Gog et Magog conclusi inter duos montes». V. l'Itinerario
inserito dallo Zarncke nel suo Priester Johannes, II
Abh., p. 171.




1033.  Cf. Pietro Comestore, Historia scholastica, c. 197. Una
valle, o gola infestata dai serpenti si ha nei Viaggi di Sindbad
e in parecchi racconti occidentali del medio evo.




1034.  Ed. di K. A. Hahn, Quedlinburgo e Lipsia, 1842, et. 6057-60.




1035.  Polychron., l. II, c. 34.




1036.  V. Gotofredo da Viterbo, Pantheon, partic. XI. Guglielmo
Rubruquis dice nella relazione della sua ambasceria al Gran
Cane (1253), dopo aver ricordato la porta ferrea e le mura costrutte
da Alessandro Magno per trattenere i pastori del deserto:
«Alia sunt claustra in quibus sunt Judaei, de quibus nihil certum
potui addiscere». In una mappa di un codice ginevrino di Sallustio
(XV secolo) Gog e Magog e i Judaei inclusi occupano tre
diverse ma contigue regioni (v. Lelewel, Atlas, tav. XXXV).
Nella mappa metallica del museo Borgia (XV secolo) Gog e
Magog stanno in due diverse province, separate da una giogaja
di monti. Nell'una è scritto: Provincia gog, in qua fuerunt
iudei inclusi tempore artaxersis regis persarum. Nell'altra:
Magog in istis duabus sunt gentes magni et gigantes pleni
omnium malorum morum. Quos iudeos artaxersex collexit de
omnibus partibus persarum (v. Santarem, Atlas, tav. XXXVIII).
Di Alessandro non è fatto cenno. I Judaei clausi si trovano ancora
in mappe e globi del secolo XVI.




1037.  Nel Guerin Meschino si dice non esser vero che Alessandro
chiudesse tra i monti le dieci tribù d'Israele, perchè Alessandro
visse molte centinaia d'anni innanzi che i Giudei perdessero
il regno di Gerusalemme (l. II, c. 51). Cf. il Guerino di
Tullia d'Aragona, c. X, st. 87 segg.




1038.  V. Heriger, Gesta episcoporum Leodiensum, c. XX; cf.
Jean d'Outremeuse, Ly myreur des hystors, v. II, p. 17.




1039.  Per quanto concerne la leggenda del Prete Gianni, della
quale io non mi debbo qui occupar di proposito, rimando il lettore
agli scrittori che ne trattarono, e più particolarmente ai seguenti:
Oppert, Der Presbyter Johannes in Sage und Geschichte,
Berlino, 1864; Brunet, La légende du Prêtre Jean, Bordeaux,
1877; Zarncke, Der Priester Johannes, Abhandl. der philol.
hist. Cl. d. k. sächs. Gesell. d. Wiss., Lipsia, 1876-9.




1040.  V. Zarncke, op. cit., I Abh., p. 892-3, 911.




1041.  Così nella epistola latina a Emanuele Comneno interpolata.
La favola si trova poi nelle versioni. In Italia si ebbero tre versioni
di epistole del Prete Gianni, l'una indirizzata all'imperatore
Federico, l'altra indirizzata a Emanuele Comneno, la terza indirizzata
a Carlo IV. La prima fu pubblicata dal Moutier nel v. VIII
della sua edizione della Cronica di Giovanni Villani, p. XCI-XCIII;
la seconda si trova inedita in moltissimi manoscritti; la
terza fu pubblicata da Leone del Prete in Lucca nel 1875 (Lettera
inedita del Presto Giovanni all'imperatore Carlo IV ed
altra di Lentulo ai Senatori Romani sopra Gesù Cristo). Le
prime due contengono la leggenda quale si ha nella redazione
latina testè citata: se la contenga anche la terza, pubblicata a 75
copie e rarissima, ignoro. Avverto di passaggio che il Federico
a cui si vuole indirizzata la prima epistola è, non Federico I,
come opina il Moutier (p. XCV-XCVI), ma Federico II, il quale
anche altrimenti fu posto in relazione col Prete Gianni. Una descrizione
un po' variata dei popoli rinchiusi si ha in una versione
provenzale della epistola all'imperatore Federico (v. Suchier,
Denkmäler provenzalischer Literatur und Sprache, Halle, 1882,
p. 344-5). — Altre notizie bibliografiche intorno alle versioni delle
epistole del Prete Gianni possono trovarsi nel citato scritto del
Brunet, p. 26-7.




1042.  V. Matteo Paris, Historia major, ad. a. 1240.




1043.  Histoire de Saint Louis, XCIII, Oeuvres, ed. di Natalis
de Wailly, Parigi, 1867, p. 314-6. Cf. Pierre Bergeron, Traité
des Tartares, c. IV, nella sua collezione intitolata Voyages faits
principalement en Asie dans les XII, XIII, XIV et XV siècles,
t. II.




1044.  Cap. XVI.




1045.  C. LXXIV del testo francese. Cf. Yule, The book of Ser
Marco Polo, v. I, p. 259.




1046.  Cap. X, ap. Laurent, Peregrinatores medii aevi quatuor,
Lipsia, 1864.




1047.  Cf. Richerius Senonensis, Chronicon, l. IV, c. 19, ap.
D'Achery, Spicilegium. 2ª ed., t. II.




1048.  Ist. fior., l. V, c. 29. Così pure molti altri cronisti.




1049.  De Antichristo, l. V, c. 15. Ma questa opinione fu anche
da molti respinta. In una mappa anglosassone dei tempi di Alfredo
il Grande, pubblicata dal Santarem, i Tartari sono molto discosti
dalla regione di Gog e Magog. In una delle copie della mappa
di Marin Sanuto, a settentrione della Cina è la regione di Gog e
Magog, e a settentrione di questa ve n'ha un'altra in cui è scritto:
hic fuerunt inclusi tartari (V. Santarem, Atlas, tav. XVII;
Lelewel, Atlas, tav. XXVII). Nella mappa del Palazzo Pitti
(1447) di cui il Wuttke pubblicò primo la metà orientale (op. cit.,
p. XXXII) una gran giogaja di monti si stende parallelamente
all'equatore dal Mar della Cina sino oltre la Porta Ferrea sul
Caspio. Su questa giogaja sono figurate alcune torri che la leggenda
annessa dice costruite dal Prete Gianni per impedire l'accesso
ai rinchiusi. A mezzodì, verso oriente, sono Gog e Provincia
Macina. La Porta Ferrea è accompagnata dalla leggenda: Porta
ferrea ubi Alexander tartaros inclusit. Dalla Porta Ferrea, in
direzione di nord-est, corre Ymaus mons, montes inacessibiles, e
va a raggiungere l'Oceano settentrionale, presso al quale una
leggenda distrutta in parte, dice: Hic adeo..... habitantur ex
ebreorum generatione tribus decem..... Di rincontro, poco discosto
dall'Oceano, sono altre due giogaje di Montes inacessibiles
e, in mezzo, Magog, e a occidente di questo Scythia ultra Ymaum
montem. A occidente del monte Ymaus un'altra leggenda dice:
hac gente, hoc est ex tribu Dan nasciturus est antichristus, qui
magica arte montes istos aperientes (sic) ad.. colas sibi irendas
(?) accedet. Qui dunque abbiamo per lo meno tre diversi popoli
rinchiusi.




1050.  V. Beer, scritto e luogo citati, p. 786.




1051.  Kohl, Reisen in Südrussland, Lipsia, 1841, v. 1, p. 292.




1052.  L. cit.




1053.  Gior. XX, nov. 1ª.




1054.  Dittamondo, l. II, c. 26:



    Gog e Magog che Alessandro rinchiuse

    Col suon che poi più tempo stette fresco,

Uscir de' monti con diverse muse

    E col fabbro Crustan, il qual fu tale,

    Che più paesi conquise e confuse.





Fazio degli Uberti ricorda Gog e Magog anche al l. IV, c. 2, dove
il Capello commenta (cod. di Torino N, I, 5, f. 131 r.): «Gog e
Magog populi sono oltra il Caucaso de la parte di septentrione,
i quali Alexandro incatenò, aço che non passassono a darli impaço
di qua, in questo modo, che lui s'accampò per lo iugo di
monti e fe levar tutti i passi, e poi conçegnò gran canoni di
ramo per li luochi ove sempre era vento, e per força del vento
quelli canoni sonavano, e quei populi credevano fossero le stremite
del campo, e non s'attentavano movere, e molti anni poi
sonono, fin che i griffi li struppono façandogli lor nidi». Crustan
(intendi Gengiscan) leggono l'edizione milanese e la veneziana del
1825; il cod. torinese meno scorrettamente Cuschan.




1055.  Notices et extraits des manuscrits, t. XIV, parte 2ª.




1056.  Cap. XII.




1057.  Oltre alle opere più comunemente note del Santarem e del
Lelewel, nelle quali a più riprese si parla delle immaginazioni
dei geografi del medio evo circa il paese di Gog e Magog, vedi
Vivien de Saint-Martin, Recherches sur les populations primitives
et les plus anciennes traditions du Caucase, Parigi, 1847;
Peschel, Der Ursprung und die Verbreitung einiger geographischen
Mythen im Mittelalter, Die Länder Gog und Magog,
Deutsche Vierteljahrschrift, v. II, 1854, p. 250-7.




1058.  V. in proposito Bayer, Dissertatio de muro Caucaseo, nel
v. I dei Commentarii Petropolitani; Rennell, The geographical
system of Herodotus examined and explained, Londra, 1800,
p. 112; Ritter, Erdkunde Asiens, t. II, p. 834.




1059.  Così il Rubruquis, Caterino Zeno, Ambrogio Contarini ed
altri.




1060.  Per altri muri e ripari costruiti in Asia contro i popoli
del Settentrione v. Baldelli, Storia delle relazioni vicendevoli
dell'Europa e dell'Asia, Firenze, 1827, parte 2ª, p. 858-9; Dubois,
op. cit., v. VI, p. 289-303.




1061.  Nell'Ural sembra che li ponessero alcuni scrittori siriaci,
come Ebedieso Sobense, Elia Damasceno e Mares di Salomone, i
quali narrano che Taddeo apostolo e Ageo suo discepolo giunsero
predicando la fede, e dopo aver percorso l'Assiria, la Partia, la
Persia, l'Armenia, l'Ircania, sino al paese di Gog e Magog, al di
là del Mar Caspio. V. Assemani, Bibliotheca orientalis Clementino-Vaticana,
t. III, parte 2ª, p. XV. Nell'anonima Historia ducum
Hungariae Gog e Magog si pongono a oriente della Scizia:
«Ab orientali vero parte vicina Scythiae fuerunt gentes Gog et
Magog, quos inclusit Magnus Alexander». Cap. I, ap. Schwandtner,
Script. rer. hung., v. I, p. 3. Abulfeda pone il paese di
Gog e Magog al di là del paese di Chipgiac e dice che la giogaja
di monti ond'è rinchiuso è contigua alla giogaja della terra.
Géogr., trad, di M. Reinaud, p. 294. Il traduttore nota a tale
proposito che i Russi chiamano cintura della terra una diramazione
dell'Ural. Abulfeda pone inoltre in prossimità dell'Ural, come
pare, una Terra cava, il cui popolo non può uscir fuori, stante
la profondità di essa, e nessuno vi può discendere.




1062.  Il D'Anville credette erroneamente che il paese di Gog e
Magog, com'è situato da Alfargani, da Edrisi, e da altri scrittori
orientali, venisse a trovarsi sul 47º di lat. circa e al di là del 90º
di long, dal meridiano di Parigi. V. Histoire de l'Académie
royale des Inscriptions et Belles-Lettres, t. XXXI[1768], p. 216.




1063.  Sia qui notato di passaggio che secondo un mito germanico
i Rimtursi, o Frostietti, nemici degli uomini e degli dei, sono
rinchiusi nell'estremo settentrione, dietro una grande muraglia
che essi tentano costantemente di rompere.




1064.  V. Zurla, Il mappamondo di Fra Mauro Camaldolese
descritto ed illustrato, Venezia, 1800, p. 32.




1065.  Otia imperialia, dec. II, c. 3. In un trattatello geografico
del XIII secolo, in versi tedeschi, i monti Caspii sono similmente
in India. V. Zingerle, Eine Geographie aus dem dreizehnten
Jahrhundert, v. 172-5, in Sitzungsb. d. phil.-hist. Cl. d. k. Akad.
d. Wiss. in Wien, v. L; cf. p. 425. Nella Image du monde,
parte 2ª, c. 4 (Des diversités d'Ynde) si dice (cod. della Nazionale
di Torino L, IV, 5, f. 207 v):



D'Ynde si naist vng grans mons

Qui est vue grans regions

C'ons appelle mont Capien,

Illecques a vue gens sans bien

Que Alixandres dedens enclost,

Et sont la gent Goth e Magoth

Qui char d'ome manient creue

Et bestes comme gent mescreue.





Il Mandeville pone i monti Caspii al di là del Catai e dice che
alcuni del paese li chiamano Gog e Magog. Nella carta catalana
del 1375, già ricordata, i Monts de Caspis corrispondono alla
parte nord-est del sistema Altai-Himalaya. Cristina di Pizan parla
ancora dei Monti Caspii:



Vi les mons do Caspie, ou clos

Sont Goz et Magoz bien enclos;

De la sauldront, quant Antécrist

Vendra contre la loy de Crist.





Le livre du chemin de longue estude, v. 1467-70.




1066.  V. D'Herbelot, Bibl. orient., p. 795 e seg. Questa opinione
appunto sembra seguire Ibn Batuta. V. The travels of Ibn
Batuta; translated from the abriged arabic manuscript copies
by Samuel Lee, Londra, 1829, p. 213.




1067.  Così in una mappa del XII secolo, opera di Enrico canonico
di Magonza, ap. Santarem, Atlas, tav. XX, e nella mappa
di Hereford del XIII, ap. Jomard, Monuments de la Géographie,
n. 1-2.




1068.  V. nell'Atlante del Santarem, tav. XVI, la riproduzione
di una mappa che accompagna le Grandes Chroniques de Saint
Denis in un codice della Biblioteca di Santa Genoveffa in Parigi.







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ROMA NELLA MEMORIA E NELLE IMMAGINAZIONI DEL MEDIO EVO VOL. II ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/41988380841572717_cover.jpg
ROMA

NELLA MEMORIA E NELLE IMMAGINAZIONI

MEDIO EVO

DI

ARTURO GRAF

Volume II.

TORINO
1883






