
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of A' bölcseség vigasztalásai

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: A' bölcseség vigasztalásai


Author: Boethius


Translator: Dániel Horváth



Release date: October 20, 2020 [eBook #63512]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Produced by Albert László from page images generously made

        available by the Google Books Library Project




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A' BÖLCSESÉG VIGASZTALÁSAI ***





Megjegyzések:

A tartalomjegyzék a 187. oldalon
található.

Az eredeti képek elérhetők innen: http://books.google.com/books?id=tyRUAAAAcAAJ.

Facebook oldalunk: http://www.facebook.com/PGHungarianTeam.









A’ BÖLCSESÉG

VIGASZTALÁSAI,

ANICIUS MANLIUS TORQUATUS SEVERINUS

BOETHIUS

UTÁN

MAGYARÚL.

 

HORVÁTH DÁNIEL

Zirczi áldozó Pap, Herczegfalvi Lelkész, és
a’

Jenai Tud. Társaságok tagja által.

 

 

SZÉKES-FEJÉRVÁROTT,

Számmer Pál’ betüivel 1838.








Inprimis hominis est propria veri inquisitio, atque
investigatio. Itaque cum sumus necessariis negotiis, curisque
vacui, tum avemus aliquid videre, audire, addiscere, cognitionemque
rerum aut occultarum, aut admirabilium ad beate vivendum
necessarium ducimus. Ex guo intelligitur, quod verum, simplex,
sincerumque sit, id esse naturae hominis aptissimum.

Cicero.









FENSÉGES

ISTVÁN

CSÁSZÁRI KIRÁLYI ÖRÖKÖS
HERCZEG’,

AUSTRIAI FŐ HERCZEG’,

ÉS

SCHAUMBURGI FEJEDELMI HERCZEGNEK,

AZ ARANY GYAPJAS REND VITÉZÉNEK,

AZ 58. SZÁMÚ GYALOG EZRED

TULAJDONOSÁNAK ÉS EZREDESÉNEK,

Ő MAGASSÁGÁNAK,

A’ SZELÉD TUDOMÁNYOK

SZÍVES KEDVELŐJÉNEK





legmélységesebb tisztelettel.









Fenséges Császári Királyi örökös

Fő Herczeg!

Életem alacsony köréből, mellynek
nagy részét Császári Királyi Fenséged dicső édes Atyja magas
érdemeinek buzgó tiszteletére a’ legszentebb érzelemtől
elragadtatva töltöm el, bátorkodom hódoló alázatosság, és hív
bizodalommal Császári Királyi Fenséged magas pártfogásáért
esedezni; ’s bár mélyen érzem, melly gyenge legyek illy nagynemű
érdemek magasztalására, ’s tudom milly kevés szüksége vagyon illyen
kitűnő fénynek a’ dicséretre; de még is méltóztassék  Cs. Kir.
Fenséged kegyelmesen megengedni, hogy két, már ifjú korában olly
fényesen sugárzó érdemét tisztelve említhessem; mert miként
mellőzhetném el hallgatással, hogy, miként a’ nap már keletén
tenyészetre ébreszti a’ szunnyadó természet elemeit; olly
jótékonyan kezd Cs. Kir. Fenséged is már élte hajnalában a’
tudományokra hatni: Kinek homlokán mély belátás, arczán báj és
méltóság, virágzó ajakán áldást harmatozó nyájas erő vetélkedve
ömledeznek. 

Mi más gerjedelem lehete az, melly Cs. Kir. Fenségedet a’ Magyar
tudós Társaság nagy gyülésébe vezérlé, mint a’ tudományok azon
szeretete, mellyet mi, még élte zsengéjében látván, tőle a’
legszebb jövendőt várjuk, mit a’ számos közönség, ’s a’ magyar
tudós világ a’ szív’ mélyéből szakadó Éljennel méltányla, ’s örök
édes emlékezetben ápol.

Ha a’ harczmezején csattogó fegyverek és életveszély között
küzdő bajnok  homlokát diadalmi babér ékesíti; mit
érdemel az, ki a’ pusztitó elemek dúlásaitól nem remegve,
hervadhatatlan felebaráti szeretetből, embertársai aránti
szánakodásból, kész vala megvíni a’ háborgó természettel? Nincs
koszorú elegendő jutalmul, illyen tündöklő érdemnek, melly az
emberiség javára saját drága életét veszélyeztetni kész.

Ezt tevé pedig Cs. Kir. Fenséged, a’ Fővárasainkat
végpusztulással fenyegető vésznapokon, midőn szánakozó  szivvel,
férjfias elszánással, Fenséges Nádor Atyja áldásával
felfegyverkezve, ezer veszély között mint Israël mentője jelent
meg, a’ majdnem haldokló számos szerencsétlen nép’ könnyeit
törűlve, ’s csakugyan számos elnyomorúlt családot védangyalként
ápolva mente meg inségtől és végveszéltől.!

Ha Cs. Kir. Fenséged már léte bimbójában illyen tettekkel
örvendezteté a’ Nemzetet, mit várhat, mit reménylhet ez, ha élete’
magas virága kifejlik,  ’s igy a’ Haza és emberiség javára folyvást
csüggedetlen buzgósággal törekszik?

Midőn kis munkámat Cs. Kir. Fenséged dicső Nevének, ’s még
dicsőbb érdemeinek mély alázatossággal áldozom; forró imádsággal
fordulok az egek Urához, hogy Cs. Kir. Fenségedet, mint hatalmas
Császárok, és tántoríthatatlan buzgóságú Apostoli Királyok magas
ivadékát a’ Nemzet javára, ’s a’ Magyar Anyaszentegyház örömére a’
legtelesebb  egészségben, és fényes dicsőségben éltesse
’s virágoztassa.

Fenséges Cs. Kir. Fő Herczegségednek.

Herczegfalván Martius végén 1838.

legkisebb szolgája ’s káplánja

Horváth Dániel.









Elő-Szó.

Ámbár A. M. T. S. Boethiusnak
minden munkái a’ Tudósok egyező itélete szerint bölcsek, nyomósak,
és igen hasznosak; még is azok közt a’ Bölcseség vigasztalásáról
szerzett irata a’ többit jóval felül haladja. Ez az oka, hogy e’
jelen munka, mint mulatságom leg böcsösebb tárgya, édes honi
nyelvünkön megjelent.

A’ latin nyomatok közt az 1735-dik évi N. Szombathi Egyetem
kiadását, a’ mennyire tehetségem, a’ dolgok méltóságos tárgya, a’
magyar nyelv’ tulajdona, és a’ versek ritka szerkezése engedé,
kivántam pontosan követni.

Mi a’ munka külső voltát illeti: a’ szabad, és kötött beszédek
egymást váltogatják; a’ kötetlen, a’ Bölcseség és Boethius közti
nyájas szóváltásból alakult rövid kérdések, és feleletekből
 szövetett, hogy a’ tárgy méltóságához,
a’ gyarló ember akadályozott elméje könyen eljuthasson.

A’ versek különbféle alakokban Pindarus, és Horatius lelkével
zengenek, mint valóságos billegei a’ fellengző elmének, és
csalhatlan jelei az elméken túl repkedő fenséges lénynek.

A’ magyar nyelveni előadásokban nem szabtam magamat a’ szigorú
nyugoti nyelvek szabályaihoz; hanem a’ szabad nemzet ékes keleti
nyelvével úgy éltem, mint születésemtől fogva tanúltam, Rajnis, és
Révaitól hallottam: bár azok is nem csalhatlan renddel, hanem józan
véleményökkel kinálgatták a’ piros magyar ajkat; de tudjuk azt is,
hogy az Ország több részeiben különböző kifejezésekkel élnek
honosink, még is értelmesen!

A’ mostani nyelvészek elveitől sem írtózom annyira, hogy
kárhoztatnám, sőt T. T. Lovász Imre alapos nézeteit becsülvén, mit
jónak, és helyesnek véltem, felvettem, ’s be soroztam, útálván az
erőszakos kiejtéseket, homályt okozó kurtításokat, mellyek a’
magyar nyelvet nem csak sántára, és bénnára változtatják, de
gyakran érthetetlenné  teszik; meg emlékeztem koszorús Virág
bölcs intéséről is: mit a’ Poëtai munkák előszózatában a’ magyar
nyelvről ád:

– – – – – – – Nincs-e Azoktul Sok korcs benne, kik Attyainak
mondatni szeretnek?

Tudom jól, és érzem sokhelyi tekély hiányát; de engedelem, mert
ez is csak egy korlátozott ember lelki tehetségének műve, melly sok
javításokat, ki igazításokat, és aesthetikai csinosításokat
szenvedhet még; a’ mit méltán várhatni Tudósainktól a’ haszontalan,
és néha epés Kritikai rostálgatások helyett, egy új ’s javított
kiadásban.

Addig is vegye dicső Magyar hazám ezen törekedésem ártatlan kis
áldozatját olly részvétellel, a’ minő buzgósággal oltárára
ajánlotta:

a’ Fordító.







An. Manl. Torqu.
Sever. Boethius.



Boethius élete.

Anicius Manlius Torquatus Severinus
Boethius született Romában legrégibb, és nemesb Torquatok
nemzetéből 453-ik évben K. u. Fényes eredetét tündöklő ragyogással
nemesíté, bölcseséggel, és erényeivel meghaladván jelenkorát.
Szármozék ő azon üdőben, midőn a’ korcsosság a’ durvasággal
párosodván, mind a’ vallást, mind a’ tudományt a’ szabad
mesterségekkel együtt vad dühével ostromolná. Ezeknek Boethius
ellent állván, mint egy Istentől ihletett, leve azoknak védője,
mentője, és terjesztője.

Gyermek kort túl élve Athénába útazott, hol 18 évet töltvén,
vissza tére tudományokkal teles. Csak hamar Görög, és Romai
szónoksága magyarázván Nicomachus, Euclides, és Aristoteles
munkáit, hálára birá utódit, örökös becsben maradván a’ tudós világ
előtt fényes érdeme. Midőn Porfirius jövendöléseit fejtegetné,
tetszett Roma Főnökeinek illy nagy lelket a’ köztársaság
kormányával megbízni, és azért mint fiatalt még több diszes
hivatalok szerencsés viselete után, köz egyezéssel a’ világon
uralkodó váras Polgármesterévé nevezik 487-ben. 

Ezen fényes polczán méltóságának 512-ik évben harmadszor lévén,
úgy vezette a’ köztársaságot, hogy egyedül csak annak boldogságát
látszatnék szívén hordozni, ’s egyszersmind tulajdon elméje
csinosbításában is úgy szorgoskodott, mintha más tárgy őt nem is
érdeklené; mert több megbecsülhetetlen munkáival szaporitá a’ tudós
világ kincstárát, mint elméjének, ’s tudományinak legnemesb
rajával. Változhatlan állandósága olly legyőzetlen volt, hogy a’
gonoszok czinkossága által, már-már romokra hanyatló hazáját ön
vállaival támogatná.

Theodoricus Királyt kormányzói tulajdonokkal kiképzé úgy, hogy
már mint elkorcsosodott embert, az ő lelkével jobbra illesztené.
Vagyonai a’ szükölködők tárháza levének; a’ midőn örvendett a’
szegények sorsát esmérni, és bő kézzel azt ápolni. Nem hanyatlott ő
az igazság tiszteletében; mert állhatatos maradt a’ fenyegetés
idején, mint a’ hizelgő kegyelmek igéretén; mellyekre gyakran a’
gyémánt szivek is meglágyulnak, és az ártatlan lelket
megvesztegetvén, az igazság útjától eltérítik.

Triguillát, Conigastust, és Cyprianust mint Udvari Méltóságokat
a’ Romai Nemességből veszedelmes törekedések miatt kizárá.

A’ birodalmat fonnyasztó éhség üdején, adót zsarolni nem engede.
Az elnyomatott Paulinus,  és Albinus legnemesebb Tanácsbeliek
ártatlanságát a’ gonoszok ellen védé, és megerősíté. Ezek, és illy
nyilván tekélyes erény példáji, valamint minden nemes lelkü
szivében szeretettel tiszteletet gerjesztettek; úgy az epés szivek
irígységből gyászos veszedelmet indítottak ellene.

Elkészültnek kelle lenni Istentől az érdemmel teles erénynek,
hogy méltán lehessen egek látványa. Minekutánna ritka szerencsével
látná két fiát Polgármesteri czimzettel diszleni; rögtön Boethius
fejére egy zivatar torlik, egyedül vérével szünhető. Triguilla
gonosz czimbora társaival, igaztalan vádokkal, és az ő neve alatt
irt zendítő irásokkal Aniciust megtámodá; Basilius egy hitszegő,
csélcsap, Gaudentius, és Opilio halandók szemete, kiket ember útált
förtelmes tetteikért, Boethius ellen bizonkodtak, midőn ő tőle
minden mentség üdeje megtagadtatnék, ’s vele a’ bölcseség, vallás,
tudomány, és erkölcs számüzettek.

Arany világa napnak, sötét fellegekkel bevonatik, hogy azokat
szét vervén ragyogóbb fénnyel tündököljék. A’ Papiai börtönből
524-ik évben nyujtá világ szeme elébe 5 könyveit a’ „bölcseség
vigasztalásai“ név alatt; melly műve minden agyarkodó fogait
megtöré ugyan, ámbár ez által a’ gonoszok fulánkja még inkább
ingereltetnék. Meghivaték társaságba a’ ravaszság, és vétkek

egész csordája útálatos szándékkal, melly az ártatlannak bizonyos
halál vala. Csak ugyan folyvásti gonoszsággal a’ halálos büntetésre
reá birák Theodoricus Királyt a’ vért szomjazók, mellyet a’ Papiai
Kormányzó végbe vitt. Ezt hallván Boethius nem változa arczban, nem
kedvében, bátorítva áll élte feddhetlen tisztaságán, nyilvánítva
férfiú vitézségét, mellyen a’ düh, és igaztalanság erejeket
foganatlan vesztegették. Siet hát a’ halál csapása alá nagyobb
gyorsal, mint mások a’ válogatott gyönyörre. Áll vérpadon a’
rettentlen bajnok, kit a’ legmostohább sors üldöz; nem tud
hanyatlani, nem remegni a’ büszke erkölcs, melly mennél több
nyomorral küszködik, annál erősbben alapul; romjain, mellyeket
hazugság, irigység, és ravaszság okoztanak, a’ dicsőség polczára
botlás nélkül felhat, és annál magasbbra emelkedik, mennél
mélyebbre sülyedni véletik. Tántoríthatlan állva tehát a’ Hóhér
pallosa által, mellyet az álnokság fent élre, az igazság, és
szentség hitét megsemmisítni, jobb életre költözött 23-ik Oct. 524
évben, éltének 71-kén. Vele a’ szentséges tudomány, és erkölcs éke
meg-gyilkolva, melly a’ tekéletes férfiúban tündöklött. Ezen halál
nemével illett t. i. egy nagy férfiúnak a’ halhatatlanság legfőbb
polczára jutni.

Elhunyt tehát a’ nagy ember, kinek sem mássa a’ jámborságban,
sem párja a’ bölcseségben  nem találtatott; kétessé hagyván
utódinak, ha ő tartoznék-e többel a’ bölcseségnek, és erkölcsnek,
a’vagy ezek ő neki. Dicső hamvai Papiában nyugosznak, ezen czímzet
alatt:


Moeoniae, et Latiae linguae
clarissimus, et qui

 Consul eram, hic
perii, missus in exilium.

 Et quia
mors rapuit, probitas me vexit in auras,

 Et nunc fama viget maxima, vivet opus.





Nem sokára több gyászos csapás érte a’ régi Latiumot, mert ezen
század múlta előtt megszünt a’ tiszta Római nyelv szűz lenni,
korcsositák azt Gothus, és több berohanó népek ajkai. Megszünt a’
legfényesebb Polgármesteri hivatal is vele, ezer veszély térivé
változván Roma hajdankori gyöngyvirág kertje.

Boethius életét többen irták, kik közül elég legyen említeni
ezeket: Julius Martin. Rota – Vossius – Gervaise Histoire de Boece
Senateur Romain avec l’ analise de tous des ouvrages etc. Paris
1715.

A’ Tudósok mindenkor nagy tisztelettel szóltak, és itéltek
Boethiusról: igy p. o. Scaliger in hypercritico: ingenium,
eruditio, ars, sapientia facile provocat omnes authores, sive illi
Graeci sint, sive Latini. Quae tamen libuit ludere in Poësi, plane
sunt divina, nihil illis cultius, nihil gravius, neque densitas
sententiarum venerem, neque acumen abstulit ardorem, ut recte
censeas, paucos ci posse comparari. 

Joan. Lau. Mosheim Helmstadii 1755. p. 245. Boethius vir
illustris, Philosophus, orator, poëta, Theologus, nulli suorum
temporum elegantia, et subtilitate ingenii secundus.

Fent említett munkáin kivül nevezetes még a’ „Hetekről“ szóló
könyve, mellyet virágzó éltében ira János Romai Diaconusnak Aquinas
Tamás bizonysága szerént, és igy kezdi: Postulas a me, ut ex
hebdomadibus nostris ejus quaestionis obscuritatem etc. Ezen irat
egy példánya bőr hártyán Párisban Colbert könyvtárát ékesíti, melly
1400 évben másoltatott le. Mély tudományát bizonyítja még a’ „Sz.
Háromságról“ az akkori tévelygők ellen irt könyve is: Investigatam
diutissime quaestionem, quantum nostrae mentis igniculum illustrare
lux divina dignata est, formatam rationibus, litterisque mandatam
offerendam vobis, communicandamque curavi, tam vestri cupidus, quam
nostri studiosus inventi etc. Ajánlván M. Symachus ipának. Ezen
három munkáját Boethiusnak legnagyobb örömmel fejtegette Aquinási
Sz. Tamás, mellyek munkái közt diszlenek, ámbár a’ bölcseség
vigasztalásáról máskép vélekedik Laurentius Pignonus ellen Echardt
Jakab, és azért a’ Velenczei 1747-ki kiadásban helyet nem nyerhete,
az említett fejtegetések között.







I. Könyv Tartalma.

Az I-ső Könyv feloszlik egy panaszló alagyás vezér szó, hat
czikki folyó, és ugyan annyi kötett beszédre. Ezekben festi
Boethius keserves állapotját, panaszkodván a’ sors mostohaságáról,
melly őt előbbi legboldogabb állapotjáról a’ leg-gyászosabb’
szerencsétlenségbe burkolta; t. i. ő háromszori Fő Polgármesteri
méltósága utánn, mint egy gonosztévő, Haza áruló, és Felség sértő
a’ Papiai börtönbe záratott. De a’ bölcseség vigasztalja,
megmutatván, hogy az ártatlan lélek, még a’ legszükebb börtönben is
szabad, és vig kedvü; mivel semmi gonosz tett emlékezete őt nem
mardossa.






Verseket éneklék, de virágzó ifju
koromban,

 Most gyászos vénkor jajra
fakasztja dalom.

 A’ muzsák ügyemet
látván, verselni idéznek,

 Mert igazán
keserük könnyeim, és panaszim.

 Nem
tíltá ezeket sorsomtól félelem innen,

 Hogy társként engem most ne kövessenek ők.


Ifjantan tisztelt, ’s boldog hajdankori
voltom

 Most egyedűl enyhít gyászos
ügyemben, elég!

 Véletlen meg jött a’
rosszal terhes öregség,

 Bár korom
engedné élni világom odább.

 Vénkor
előtt őszültek meg szép fürtei főmnek,

 Vesztve erőt, testem lankada, bőre szakad.


Boldog az, a’ kit sárga halál kara sirba nem
ejtett,

 A’ még ő fiatal, vagy ha
kivánja, jelen.

 Ah melly dugva süket
füle, ’s fordult messze kegyetlen,

 Hogy könnyes szememet tiltja bezárni kaján!


Még Fortuna nekem hízelgett csalfa
javakkal,

 Akkor majd felleg lepte
vidám fejemet:

 Most elfordítá ravasz
arczát ködbe vonúltan,

 Bús éltem
fonalát nyújtja tovább gonoszul.

 Ah!
de barátim mért hirleltetek annyira engem?


A’ ki ledült, annak nem vala állta
erős.







I. §.

A’ bölcseség egy méltóságos asszony képében meg
jelenvén, szerencsés gyógyszereket igér az ő tárából
Boethiusnak.

Midőn ezeket magamban csendel fontolgatnám, és siralmas
panaszaimat irásaimmal is jelenteném: ime fejem felett egy igen
tiszteletes tekéntetü asszony, emberi tehetséget felülható szikrázó
szemekkel, eleven szinü, és kaczér nélkül vidám, ámbár élemedett
annyira, hogy éltünknél érettebbnek vélnéd, kétes állapotu; mert
majd a’ közönséges emberi mértékhez szabta magát, majd ismét
fejével eget felérni látszaték, ki midőn fejét emelné, azt egekbe
meríté, és igy hijányítá emberek ügyességét. Ruházatja leg véknyabb
fonálból jeles szövet, és bonthatlan anyag készületű, a’ mint utóbb
értém tulajdon keze műve; ennek szinét mint hajdankori füst lepte
képeket, homály borítá. – Ugyan ennek alsó karimájába egy Π, a’
legfelsőbe pedig egy Θ olvasható betűk szövettek; és igy a’ két
betü közt szinte lépcsők látszottak jelelve, mellyeken az alsóról
a’ főbbre vala felmenet. Ezen ruházat némelly erőszakos kezektől
megszaggattatott, ’s a’ dadarabkákat, ki mint szerét teheté,
elragadák; jobb keze könyveket, bal pedig királyi pálczát tarta.


Ezen tisztes asszony látván mellettem a’ költészi szüzeket, és
nyoszolámnál könnyeimre szavakat vezérleni, egy keveset indulva,
haragot lángoló szemekkel, mondá: ki engedé ezen szinészi leányokat
a’ beteghez járulni? kik az ő fájdalmit nem hogy szerekkel
enyhítnék, sőt inkább édes méreggel táplálják. Ezek azok, kik a’
gyümölcstelen hajlandóság töviseivel az okosság bő terméseit
elfojtják, és az emberi elmét betegséghez szoktatván, nem
gyógyítják. Ha tudatlant valakit édesgetett volna el hizelgéstek
tőlem, a’ mi közönséges, nem annyira fájlalnám; mert akkor
szándékunk nem sértetnék; de tudnotok kell ezen férfiút Pláto, és
Zeno bölcsek lelkivel nevelve. (1. 2.)

Távozzatok tehát Szirenek, végső veszélig kedvesek, ’s hagyjátok
el őt, az én tudományommal meggyógyítandót. Ezen szavakra a’ szép
kar elnémultan földre szegzé szemeit, megvallva pirulással
szemérmét, szomorún kilépett.

Én, szemeim könnytől homályosítva, meg-nem esmérhetém minő
asszonyság lehet ez, illy hatalmas parancsal: bámulva szemeim
földre függesztvén, mi tévő leszen, csendel várám.

Akkor ő közeledve ágyam szélén leült, tekéntvén gyászos arczomat
földre lecsökkent bús fejemmel, ezen versekkel panaszlá elmém
zavartát: 


Héj bús elme! csak úgy száll
feneketlen

 Mély örvénybe, ha ön
veszti világát:

 Mén ő kénytelen a’
külső sötétre.

 Jaj! valahányszor ötet
kényteti bús vágy,

 Mérhetlen szaporák
gondjai akkor.

 Itt hajdan szabadon,
kék egek alján,

 Szokva az égbeli szép
kellemü körhöz,

 Látta piros sugarit
fényleni napnak,

 Szemlélvén holdat,
’s társait éjkor,

 És még mint gyakor
ők öszve jövelnek,

 Váltó körben,
utóbb elkanyarulnak:

 Mind ezeket
gondal számra jegyezte.

 Sőt még
titkos okát durva szeleknek

 Is
tudván, mint morg tengeri hullám. (3.)

 Melly lény az, melly forgatja világunk?


Vagy fényes nap mért áldozik esti-


Nagy tengerbe? ha szebb hajnali
kelte.

 Melly lény mérséklé gyöngy
tavasz ékét,

 Hogy szép rózsa virág
kerteket himzen?

 Vagy ki adá, hogy
majd függjenek ősszel

 Jobb évben
szőlő fürtei, lombján?

 Hát ezeket
szokván vizsga szemekkel

 Nézni,
külömb okait fejteni kész volt.

 Most
hever ő, ’s bádgyatt lelke világa!

 Sőt még terhes láncz nyomja nyakát is,


Meg görbed testtel, fonnyad az arcza,


Néz ő búsan alá, sirva
keservén.







II. §.

A’ szerző, fájdalmiban könnyez, a’ bölcseség,
szemeiről a’ homályt fejti.

De inkább gyógyszerekről, mint sem panaszokról legyen szó, ’s
reám tekéntvén imígy kérdeze: te vagy-e, ki a’ mi tejünkel
neveltetett, eledelünkel tápláltatott, és férfi erőre jutott? mi
pedig olly fegyverekkel erősítettünk, mellyeket, ha előbb elnem
hajítasz, legyőztelen erővel védenének. Esmérsz-e engem, szemérem,
vagy álmélkodás némít? kivánnám szemérem, de látom hogy fásulás
feszít. Most látván hogy én nem csak hallgató, de szótalan néma
volnék, gyenge kezével mellemet éríntvén, mondá: Semmi veszély,
álom kórság, melly közönséges megjátszott elmék betegsége,
bádgyasztja! Ő egy kevéssé feledékeny, könnyen emlékezni fog, hogy
minket elébb esmért: meg is történik, ha egy kevéssé szemeiről a’
halandók hiúságos hártyáját letörültük: ezeket mondva vizenyős
szemeimet ránczba szedett gyenge ruhájával letörlé:


Már ekkor szét vervén éjjeli
barna sötétet,

 Kék szemeimnek fénye
meg érkezett,

 Mint mikor a’ Caurus
szele hömpölg, ’s födte egünket, (4.)

 ’S langy záporral réteket öntözi.

 
Búj rejtélbe napunk, nincs fénye az égi
seregnek,

 Földünket beborítja homály
köde.

 Hát ezeket mikor éjszaki szél
nyilt Thracia ormán (5.)

 Reppent,
szét veri, és napot ugy derít,

 Már
rögtön kivilágít ’s csillog kelleme; akkor;


Szépségére szemed majd
bámuland.





III. §.

A’ gonosz emberek incselkedései ellen az igaz
bölcseség várába kell rejtezni.

Igy szomor ködeim szélesztve szivám a’ léget, és elmémet
Orvosnémra, arczát tekéntvén, függesztém, ’s látom tulajdon
dajkámat, kinek házában növendékségemtől fogva társalkodtam, a’
Bölcseséget. – Oh minden erkölcs mesternéje! mért szállottál a’
mennyei lakból, hozzám jövén? talán hogy te is velem hamis
vádolásokkal vétkesnek állítassál? ő pedig: oh növendékem
elhagynálak, és terhedet, mellyet az én nevem irigyei ellen
viselsz, közösen felne osztanám? tudod-e hogy nem szabad a’
bölcseségnek nem késérni az ő ártatlan vándorát? talán
gyalázásomtól félnék, és valami új történettől rettegnék? talán
most véled először fenyegettetni a’ bölcseséget az
erkölcstelenségtől? Nemde jól  tudod a’ régieknél is Pláto
kora előtt, hogy nagy harczal küzdöttünk a’ tudatlanság
vakmerőségével; annak éltében tanítója Socrates igaztalan halállal
mellettem érdemlett győzödelmet, és midőn utánna örökségét az
Epicureusok népe a’ Stoicusokkal, és mások, kiki a’ maga részét
igyekeznék ragadni, engemet ellenek felszólalót, és gátolót a’
ragadomány részére vonván, ruhámat, mellyet ön kezeimmel szövék, és
rész darabait elkapván, azt vélték, hogy egészen magamat is nekik
engedve távoznának, a’ kiken midőn néhány darabjai ruhámnak
láttatnának, az én társaimnak vélné az oktalanság, a’ pór népből
hibáival elcsábított.

Ha sem Anaxagoras elüzetését (6.) sem Socrates méreg általi
halálát (7.) vagy Zeno kinzásit sem hallottad, mivel ó koriak: de
még is Caniusok, Senecák, és Soranusok esetét, mivel sem régiek,
sem hiretlenek, hallhattad (8-9-10.) kiket semmi más nem vitt a’
veszedelemre, hanem hogy a’ mi szokásunk, és erkölcsünk szerént
élvén, a’ gonoszok törekedései ellen tűzni látszottak. Igy tehát
nincs semmi, mit bámulj, ha ezen életben körülvett vihartól
hányatunk, az lévén fő czélunk, hogy a’ legrosszabb embereknek ne
tessünk, ámbár ezek serege számos, de még is megvetendő, mivel
semmi vezértől sem kormányoztatik, hanem tévedéstől vakmerőn,
 és gyakor bódultan ragadtatik; ha bár
néha ellenünk tábort szerezve erősebben nyom is: a’ mi vezérünk
seregit a’ várba húzza, mig ők a’ hitvány ringy rongy ragadománnyal
foglalatoskodnak; midőn ők a’ silányságot ragadják, mi bátran
nevetjük, bástyákkal védve, a’ dühödő csoportot, hova, a’
garázdálkodó bolondságnak vágyódni sem szabad:


Mind az, csendes üdőket élhet,
a’ ki

 Sorsát lába alá vezette, ’s
annak

 Jobb, és bal feleit tekénti
bátor.

 Győzhetlen szive nem szokott
dobogni,

 Őtet sem dühe tengeren
viharnak,

 Sem zúgván szelek, ömle hab
veszélynek,

 Sem dűlt orma Vezuvnak,
a’ midőn szét

 Foly, mindent
megemésztve, lángol üszke,

 A’vagy
néha magas tetőkre omló

 Villám gyors
nyila, meg-nem indít épen.

 Hát
bámulni mered te gyáva lélek,

 Népeknél ki kegyetlen? ő nem árthat!

 Mulandót ne remélj, se félni nem kell:


Mert igy fegyvere, ’s düh-haragja
megszünt.

 Máskép van ki kiván; vagy
a’ ki a’ mit

 Birt, fél válni halál
előtt javától.

 Pánczélját eleresztve
félre tér, és

 Búsan húzza bilincsit ő
fogolként.







IV. §.

Serkenti a’ bölcseség, hogy a’ beteg nyilvánítsa
lelki sebeit, helyt adván a’ gyógyszereknek.

Érzed-e ezeket? behatnak-e lelkedbe, vagy épen semmit sem
értesz, mit sirsz? mit hullatod a’ könnyet? Ne titkold, mond ki! ha
gyógy kezet vársz, szükség hogy sebeidet fedezzd fel! Akkor bátor
lélekkel mondám: szükség-e még figyelmeztetni, a’ midőn bőven ki
tetszik rajtam az esetek dühödő zordonsága! nem indít-e meg
helyhezetem tekéntete? ez-e a’ könyvtár, mellyben, az én házamban
lévén, ön magadnak lakhelyet választál? a’ mellyben velem nyugodtan
az Isteni, és emberi dolgok tudományiról beszéltél? illy
ruházattal, illy arczal valék, midőn veled a’ természet titkait
vizsgálnám? Midőn nekem a’ csillagok útait sugárral leirád?
szokásaimat, és egész életemet a’ mennyei rend példájára
ékesítenéd! ez-e a’ jutalom, mellyet neked engedelmeskedvén
nyerhettem? Nemde, te ajánlottad Pláto szava által ezen érzelmet:
akkor boldogok a’ köztársaságok, ha azokat bölcseség kedvelöji
kormányozzák, vagy azok körmányzóji bölcseséget tanúltanak. Te
azon Férfiú ajkáról a’ bölcseséget szükségesnek jelentetted a’
köztársaság kormánya elfogadására,  és pedig mint egy fő okot;
ne hogy az erkölcstelen, és gonosz Polgárokra maradván a’ Váras
kormánya, végromlást a’ jámboroknak, és veszedelmet okozzanak. Ezen
érzelmet követve, mellyet tőled tanúltam a’ titkos társaságban a’
közjavak igazgatására alkalmazni óhajtám. Te, és a’ bölcseséget
beléd lehelő Isten bizonyságim, hogy engem semmi más a’ köz javakon
túl nem érdeklett, a’ méltóság elfogadására! innét a’ gonoszokkal
terhes, sőt kérlelhetlen viszonyok, és az igazat védő lelkiesméreti
szabadság megvetvén hatalmasbbakat, folyvásti gyűlölség.

Hányszor állottam szemközt Conigastussal gyávák kirablását
gátoló? hányszor taszítám vissza Triguillát a’ Királyi ház Elnökét,
a’ kezdett, vagy folytatott sérelemtől, (11.) hányszor védém a’
nyomorultakat, kiket a’ durvák zsugorisága számtalan rágalommal
büntetlenül nyugtalanított, tekéntetem veszedelmével! soha sem vont
el az igazról senki törvénytelenségre. Tartománybéliek javait mind
titkos ragadással, mind pedig nyilvános adóval zsaroltatni ugy,
mint a’ szenvedők, fájlalám! midőn a’ sanyargató éhség üdején
terhes, sőtt kimondhatlan vásár parancsoltatnék, melly által
Campánia Tartománya szükségképp pusztulást szenvedni látszaték a’
Tanácsházi Fő Tiszttel a’ közjóért vetekedni kezdettem, még pedig
a’ Király jelenében; és hogy a’ vásárlást 
megszüntetné, kivívtam. Paulinus volt Polgármestert, kinek kincseit
az Udvari Tisztek reménnyel, és kevélységgel majd elnyelték, az ő
ragadozó kezekből kimentettem. Ugyan Albinus Polgármestert hamis
vádlásra hozott büntetésből, vádoló Cyprianus haragját megtörvén,
kiszabadítám!

Elég nagy viszálkodást ingerlettem-e magam ellen? de ha ezeknél
nem is, leg alább a’ többieknél bátrabb lehettem, és hogy lehessek,
az Udvari Tisztektől semmit sem vártam. Kiknek vádolására ijedtem
meg? a’ többi közt Basilius, a’ ki Udvari méltóságától
megfosztatván idegen pénzre szorúlva vádol! Opiliót, és Gaudentiust
törvénytelenségéért, és több ravaszságáért a’ királyi itélet
száműzni parancsolá, mellynek engedetlenek lévén, magokat a’
Templomok szent védelmével biztosítván, a’ mit a’ Király megtudva,
nyilván hirdeti, hogy ha kitüzött nap utánn Ravennát elnem hagynák,
homlok billeggel üzetnének ki. Mit várhatni illy szigorúságtól?
midőn azon napon, ugyan azoktól vádoltatásunk elfogadtatik?!

Mi ez, hát ez-e fáradozásunk érdeme? vagy azon vádlókat
mentheti-e az előbb reájok mondott kárhoztatás? hát nem pirul el a’
szerencse, midőn a’ vádlott ártatlansága, sőtt a’ vádlók silánysága
őt megpiríthatta! talán kivánod tudni fontosságát minő vétekről
vádoltatunk? Azt mondják,  hogy a’ Tanácsot akartuk megmenteni a’
veszedelemtől. A’ szerit kivánod? a’ vádlót, ne hogy bizonyságokat
szerezzen a’ Király elleni vétekről, mellyekkel a’ tanács
méltóságát mocskítaná, gátolni iparkodtam! mit vélsz oh mesterném?
vétkünket tagadjuk, nehogy értem pirulj? sőtt inkább akartam, és
soha akarni nem szünök.

Megvalljam? ha bár jó a’ szándék, de a’ tehetség gátoltatik,
mert nem lehet nem kivánni azon Rend boldogságát! az ugyan ellenemi
végzetével, hogy ez tilos lenne, elhatározá. De nem mindenkor
változtathatja szerek érdekét a’ magának hizelgő vigyáztalanság;
sőt Socratessel azt vélem, hogy nem vagyok kénytelen az igazat
titkolni, és a’ hazugsághoz állani; mindazonáltal hogy legyen ez,
leg bölcsebb itéletedre bizom, és hogy ezen történet igaza a’
jövendőtől is tudassék, szóval is, irással is hirdetem. Mert
szükségtelen mondani: hogy hamis irást koholtak, melly által
kárhoztatnak, hogy Roma szabadságát kivívni akartam, melly irás
nyilvános hamissága kitetszett volna; ha nekünk a’ vádoló
bévallásával, melly minden dologban leg nagyobb fontossággal bir,
élni lehetne. Mert lehet-e más szabadságot reményleni? bár lehetne
akár minőt bizonnyal Canius szavaival feleltem volna, ki midőn
Caius Császár, Germanicusnak Fia szemire lobbantá, hogy az ellene
koholt zendülést tudná;  azt felelé: ha én tudtam, Te nem tudtad
volna: a’ melly dolog csak ugyan nem annyira tompítja érzékeimet,
hogy panaszkodnám a’ gonoszok által vétket koholni az erkölcs
ellen; hanem a’ mit reméllettek, hogy véghez vihették, nagyon
csudálom; mert alább valót akarni, talán a’ mi hiányságunk volt;
tehetni pedig az ártatlanság ellen, a’ miket egy gonosz elkövethet,
az Isten előtt egy szörnyeteghez hasonló. Azért talán nem
sérelmesen egy valaki társaidból kérdi? ha van Isten, mért
vannak rosszak, ha nincs mért vannak jók? de szabad volt a’
gonosz embereknek, a’ kik a’ jók, sőt még az egész tanács vérét
kérték, és még minket is, midőn a’ jámborokat, és Tanácsot
mentenők, elveszettnek akarni. De valjon megnyerhették-e azt az
Atyáktól? Nem kétlem emlékezel, mert Te igazgatál szóban, és
cselekedetben, jelenlévén; emlékezel mondám midőn Verónában köz
pusztulást a’ telhetetlen vágyó Király a’ Felség sértő vétekről
vádoltatott Albinus tettit az egész Tanácsnak tulajdonítá; én az
egész Tanács ártatlanságát magam veszedelmével védtem. Tudod hogy
ezek igazak, és hogy soha semmi ön érdemmel nem dicsekedtem! fogy
t. i. a’ lelki esméret becse annyiszor, a’ hányszor magát valaki
dicsérvén hir bért elveszen. De látod minő eset követte a’ mi
ártatlanságunkat,  ime a’ valódi erkölcs jutalmáért reánk
kent bűn súlját viseljük! volt-e valaha olly nyilvános vétség
megvallása, mellynek olly szigorún egyező biráji lennének, hogy
némellyeket az elméi gyarlóság, vagy állapoti minéműség, melly
minden halandónál kétes meg nem lágyitott volna? mert ha a’ Sz.
Házakat fel gyújtani, a’ Papokat gonoszul meggyilkolni, és minden
jóknak halált szerzeni mondatnánk, még is jelenemben, magam
vallása, és tanú bizonyi utánn büntetett volna a’ Törvény! Most
pedig ötvenezer lépésnyi távolságban védtlen buzgó hajlandóságomért
a’ Tanácshoz, számüzve halálra kárhoztatom. Oh hasonlókat illy
vétekről nem lehet megitélni, melly véteknek méltóságát a’ bűnösök
is, kik engem vádlottak szemlélték, és hogy látván valami gonosz
tett által homályosítanák, hazugsággal mondák az én
lelkiesméretemet hivatal óhajtásából Szentség töréssel fertőztetve.
És Te bölcseség, ön magad minden mulandó szerek vágyát a’ mi
lelkünk székibül irtottad ki, és a’ te szemeid előtt semmi
Szentségtörésnek nem volt helye; a’ mi füleinket azon Sz. hanggal,
és gondolattal intetted, mit Pythagoras mondott: Kövessd az
Istent. (12.) Nem is illett volna a’ leghitványabb lelkek
erejében bizni annak, kit Te ezen méltóságra emeltél, hogy az
Istenhez hasonlítottál. Ezen felül védelmeznek engem minden
 illy vétek gyanújától az ártatlanság
lakja, barátim társasága, és Symachus Ipam, a’ ki valamint Te
szent, úgy ő is tisztelendő.

De óh illetlenség! azok téged illy nagy bűnben részesnek vélnek,
és ugyan azért a’ gonosz tettben gonoszaknak látszatunk, hogy a’ te
tudományidat tanúltam, és erkölcseid tulajdonaim lettek. Igy nem
elég, hogy tisztességed nekem nem használt, ha csak az én
botlásomért még te is nem rágalmaztatol. Nyomorúságunkat pedig még
az is tetézi; hogy mások véleménye, nem a’ dolgok érdemét, hanem az
esetek kimenetit tekintvén, úgy itél, a’ mint valakit a’ sors
ajánl; innét van, hogy a’ jó vélemény leg elöször hagyja el a’
szerencsétleneket. Minők a’ nép hirei, melly zűrzavar
érzeményei, resteljük említeni. Csak egyet mondok: leg nehezebb a’
mostoha sors terhe, mert a’ melly vétek a’ Szegényre hárítatik, ’s
érte szenved, megérdemeltnek mondják. Én ugyan javaimból
kipusztúlt, hivataltól megfosztatott, jó hírben fertőztetett, jó
tettért büntetést szenvedek! Mintha látnám a’ gonoszság vétkes
műhelyén örömmel, és vigalommal tapsolni, a’ legromlottabbakat új
vádok ravaszságával közeledni, a’ jókat rettegni, és a’ mi siralmas
állapotunk félelmitől leverve lenni: ellenben minden gonoszt új
merényre, büntetlenség végbevitelire pedig jutalom által
ébresztetni.  Az ártatlanok pedig nem csak bátorságtól,
hanem még védelemtől is megfosztvák; azért méltán
felkiálthatjuk:


O csillagos ég
alakítója,

 A’ ki örök thronon
nyugszol! Te

 Sebesen forgattad vihar
által

 A’ felleget, és rended az
égen

 Szent; hogy kivilágítva
mutassa

 Hold szarvait, állva rakonnal
most

 Szemközt ragyogón, ’s rejtse
apródat,

 Majd bádgyadt sugarát
szarvainak

 Naphoz közelébb jutva
veszejtse.

 Távozva napunk, éjszaki
leple

 A’ barna sötétnek,
beborítja

 Az egész földet, el is
tünik aztán

 A’ hajnali csillag, nap
eredtén.

 Fák levelét perkelte
telünkor,

 Napnak utát rövidebbre Te
szabtad;

 Ha közelget hősége
nyarunknak,

 Már akkor jól késleted
estit.

 Mérsékel Te hatalmad üdőt,
mert

 Hogy mit lerovott, ’s Bóra le
perkelt,

 Erdő zöldeljen ki
tavaszkor,

 Szórt magvakat ősszel
telekekbe

 Érlelteti hősége
nyarunknak.

 Szent hajdani törvény
kötelez még

 Mindent, bizonyos rend is
öröklik;

  Mert mindeneket czélra
vezettél.

 Korlátlan hej emberi
tettet,

 Hagyván, nem akarsz rendre
szorítni!

 Fortuna miért változik
annyit?

 Ő csalfa marad, büntelen
izgat

 Ártatlant. Bün érdeme
kínzás!

 A’ gonoszok de magasra
felültek,

 ’S kény kedvek után nyomnak
alábbra

 Szent főket egészen; kegyelem
nincs!

 Titkolja magát sűrü
homályban

 A’ fényes erény, ’s
szenvedi jámbor

 Más büne
súlyát.

 Használ nékik az eskü szegés,
és

 Még álság, rút, csalfa
hazugság.

 Hát élni midőn vacskos
erővel

 Lehetett, számtalan ember
ijedtén

 Vigak, ha Királyok le
igázvák!

 Oh már nyomorúlt földre
tekínts le

 Szerzője frigyeknek, Te
nagy Isten!

 Munkád része, szegény
emberek, itt

 Sors habjaitul verve
hanyatlunk!

 Ragadó hullámt szünni
parancsold,

 ’S mint bölcsen eget Te
igazgatsz, ugy

 Föld népeit is csendre
vezessed!







V. §.

A’ bölcseség hallván a’ legigazabb panaszait
betegének, azt gyengébb szerek elfogadására készíti.

Ezeket midőn szünteleni fájdalommal énekelém, a’ bölcseség
csendes tekíntettel; meg nem illetődvén panaszimon, igy szólott:
Midőn téged szomorúan és könyezve látlak, azonnal nyomorúlt, és
számüzöttnek esmérlek. Melly távóli volna száműzetésed nem tudnám,
ha szavaidból nem érteném. Te ugyan távol hazádtól nem űzettél,
hanem tévelegsz, vagy ha véled üzetésed, Te, őn magadat elüzted,
mert veled azt senki sem teheti. Ha emlékezel melly Hazábul
eredtél, valóban nem úgy mint hajdan Athenabéliek sokaságtól
kormányoztattak, mert egy a’ Király egy az Úr, a’ ki számos
Polgárokban, nem azok elüzetésében örvend: a’ kinek fékivel
tartatni, és törvényinek engedelmeskedni legnagyobb szabadság!
Talán nem is tudod azon legrégibb törvényét, melly által
parancsoltatik, hogy annak nincs joga számüzetni, a’ ki abban
magának lakást alapít? mert a’ ki annak árkain, és bástyáin belől
van, nincs félelem, hogy legyen érdeme számüzetni, de mindenki, a’
ki benn lakni nem akar, egyszersmind megszűn érdemelni. Azért engem
nem ezen hely, hanem  ön szived indít: Nem tekéntem én
könyvtárod, csontal, és tükrökkel ékesített falaidat, úgy mint a’
te elmédet; mellyben hajdan én nem könyveket, hanem a’ mi könyv
becsét emeli, azok fogalmait helyhezém. Te ugyan a’ közjó eránt
tett érdemeidet igazán, de a’ műveltek sokaságához képest keveset
mondál. A’ szemedre hányt tárgyak igaz, vagy hazug voltáról
mindenektől esmérteket említél. Vádolóid vétkeiről, ravaszságairól
jól gondolád röviden emlékezni, hogy azokat inkább bővebben a’
visga község nyelve hirdesse. Hatalmasan pirongattad az igaztalan
tanács tettit, a’ mi gyaláztatásunkat fájlaltad, siratván
sértegetésit becsületünknek, végső fájdalmad felhevült a’ sors
ellen, és panaszlád igaztalan mértékkel az érdemeket jutalmaztatni.
Legutólszor keserves verseiddel kérted, hogy valamint az Eget, úgy
a’ Földet is már valahára béke kormányozná. De mivel téged igen sok
érzelmi vihar faggat, és még sokfelé igáz a’ fájdalom, harag, bú,
valamint most vagy, úgy te hatalmasbb gyógyszereket elnem
fogadhatsz; azért gyengébben bánunk veled, hogy azok, mellyek a’
zavarok béfolyásával keményre dagadtak, szeléd fogással puhulván a’
gyógy szerek ereit hasznosan elfogadhassák. 


A’ nap fénye mikor
heves

 Ráknak futja jelét, ’s
halad:

 Hát akkor magot a’ ki
vet

 Szántó földibe
hasztalan;

 Annak megcsalatik
csüre:

 Makk lészen kenyered
szegény!

 Ősszel fák ha pirulnak,
úgy

 Akkor már ibolát ki
lelt?

 Vagy télben, mikor
éjszaki

 Sarktul a’ szelek
intenek?

 Nem kell zöld venyegén,
nyarunk

 Nyiltán, vágyni gyümölcsre,
ha

 Szőllőt szedni kivánsz?
tehát

 Késő őszre tudod,
hagyá

 Bacchus munka
jutalmait.

 Istenség jelelé
üdő

 Folytát, mindenek ő
szavát

 Hallgatják, nem is
engedi

 Sem változni, zavarni
sem

 Rendét. Hirtelen a’ ki
csak

 Eltért, ’s hagyta utát
vakon,

 Boldog nem leszen,
elveszett!







VI. §.

Az emberi természetből, és mindeneket bizonyos
igazgató Isteni Gondviselés meg gondolásából készíteték a’ beteg
hathatósabb gyógyszer elfogadására.

Megengeded-e kevés kérdésekkel elméd mivoltát érinteni, és
tudakozni, hogy melly módon gyógyítassál, értenem? Te akaratod
szerént, felelék, kérdezhetsz. Akkor ő mondá: Gondolod-e hogy ezen
világ véletlen, és vak esetek által intéztetik? A’vagy elmei
kormányt lenni nem hiszesz? Sőt inkább, mondám, nem gondolhatom,
hogy véletlen esetek által olly bizonyosan kormányoztassanak; hanem
inkább munkáiban a’ teremtő Istent tudom jelen lenni, ne is legyen
olly nap, melly engem ezen érzemény igazságától elvonna; úgy
vagyon, mondá ő: mert imént énekeléd, és csak az Isteni
Gondviselésből kizárt embereket sirattad, mert a’ többiek, hogy
okkal kormányoztatnak, meg sem indultál.

Héj pedig felettébb csudálom, hogy ezen nagy hasznos érzelmekkel
betegedhetel, bizonnyára magasbban kell keresnünk okát, mert valami
mást vélek hijányzani: monddmeg nekem híven, hogy mivel Isten
kormányozza a’ világot, ha látod-e azokat is, a’ melly kormányok
által  igazgatja? én mondám; oh Asszonyom
kérdésed fontosságát sem értem, nem hogy felelni tudnék. Ime engem
semmi sem csalt meg, mert nyilvános, hogy szabad, és nyílt uton
tértek be lelkedbe a’ zavarodás betegségei, monddsza, emlékezel-e
a’ szerek czéljáról? hová igyekezik a’ természet szándéka? hallám;
de a’ bú felettébb tompítja emlékezetemet. Tudod-e ezek eredetit?
igen, mondám: az Istentől. Már hogy lehet az, a’ szerek eredetit
esmérni, és kimenetit nem tudni? hanem ezek a’ zavart elmék
szokási, azon hatósággal, hogy az embert helyéből ugyan
kimozdítják; de egészen ki nem irthatják. Arra is kérlek felelj, ha
emlékezel-e, hogy ember vagy? hogyne emlékezném. ’S mi légyen az
ember, megfejtheted-e? azt kérded ha vallyon tudom-e magamat okos
állatnak lenni, és halandónak? igen, sőt meg is vallom. Akkor ő:
még másnak nem esméred-e magadat? épen nem. Már értem betegséged
más, és legnagyobb okát: Te mi légy elfelejtetted, és azért
telljesen mind a’ betegség okát, mind az egészség helyre állítás
módját feltaláltam, mert feledékenységedtől zavartatol, és fájlalod
száműzetésed, és javaid elkobozását; nem tudván a’ dolgok ki
menetit, a’ gonosz embereket, és ravaszokat gazdagoknak, és
szerencséseknek véled. Minő kormány által igazgattassék a’ világ,
elfelejtetted; az esetek változásit minden igazgató nélkül hiszed
történni. Nagy ok ez,  nem csak betegségedre, sőt veszedelmedre
is; azért az egészség szerzőnek hála, hogy téged egészen a’
természet elnem hagyott; legnagyobb örömünkre van remény
egészségedhez, midőn hiszed a’ világot nem véletlen esetek által
kormányoztatni, hanem inkább az Isteni októl függni; azért semmit
ne rettegj, mert ezen kisded szikrából neked éltető meleg világlik.
Mivel pedig erősb szerek használatára még nincs itt az üdő, még
tudva van az is, hogy az elmék természete az, valahányszor
elhagyják az igazat, hamis véleményt követnek, a’ mellyből ered a’
zavarok sötétsége, melly az igaz látását meghomályosítja; ezt
gyenge szerekkel képesen fogom széleszteni, hogy elűzvén az
érzelmek sötétségét, az igaz világ fényét megesmérhessed!


Barna homályban


Csillagi égnek

 Rejtve, nem adnak

 Semmi
világot.

 Tengeren Auster


Hogyha zavarja

 Habjait annak,

 Tüköre
hajdan

 Tiszta napunkhoz


Volta hasonló,

 
Majd zavarékra

 Oszlik el önkényt,

 Látni sem
enged.

 Völgyre lefolyva


A’ magas érből,

 Kis
patak akkor

 Ellene álló


Szikla keményét

 Mossa, kivájván.

 Már ha kivánsz
te

 Tiszta világgal


Látni valódit,

 És
igaz útnak

 Járni
csapásán?

 Hát ne vigadj
már,

 Meg se ijedjél,


Bú se emésszen,

 Csalfa reménnyel:

 Kedv szomor
annál

 Lánczra le kötve


Kit gyötör illyes!







Jegyzések.

Nem véltem feleslegesnek vagy éppen szükségtelennek, némelly
ritkábban előforduló nevek, és dolgok néminemü rövid leirását
minden könyv sarkához ragasztani a’ végből leginkább, hogy a’
tanuló ifjúság ne kénytelenétessék más könyvekből keresni, mit
könnyen itt neki mondhatni, de az elmei feledékenység is új ingerre
talál, midőn némellyek tudását elvesztvén, kevés szavak után vissza
nyeri, a’ közönségeseket, és mindennapiakat ki hagyván. – A’
hivatkozásokat sem fogja valaki kárhoztatni, annál inkább, mivel a’
mellett, hogy mulatva figyelmeztetnek, tanítanak is.

1) Elea város neve alsó Olasz Országban, hol Zeno született, és
tanított, azért Tanítványi Eleai bölcseknek neveztetnek.

2) Academia Athene mellett Görög Országban árnyékos hely, itt
tanított Plato, általában e’ helytől Tanítványi Academicusoknak
neveztetnek.

3) Pontus, magyarúl Fekete tengernek mondatik, mivel majd
szüntelen sötét homály, és köd borítja.

4) Corus vagy Caurus éjszak nyugoti szél, leginkább dühösködik
Julius derekán, ezt bizonyítja Ptolomeus csillagász is.

5) Boreas Treicius: azt vélték a’ régiek, hogy Thraciai, most
Bálkáni legmagasbb hegyei közül ha szabadulhat igen viharkodik.

6) Anaxagoras nevezetes bölcs volt a’ természet
visgálásában.

7) Socrates Athenai bölcs, kit Cicero felettébb magasztal.


8) Soranus Barcas Néro Császár idejében al-Polgármester
(Proconsul) igen tiszteltetett Ephesusban az ő jó tetteiért, és
szelédségéért. Hogy Néro megölette kedves barátját Rubellius
Plautust, Soranus a’ népet Néro ellen felzendíti, befogatik, és
börtönbe sanyartatik, de érette megmutatván ártatlanságát, leánya
esedezett, Juvenalis, és Tacitus bizonyítják.

9) Canius nevezetes Romai költész.

10) Seneca Néro Császár nevelője, és Mestere, a’ kit még
tanácsában követe, egy erkölcsös Fejedelem volt, de utóbb megvetvén
intéseit a’ fajtalan életiben megöleté Testvérjét, Tanítóját, és
édes Anyját több Tanácsbéliekkel együtt; a’ várast fel gyújtatván
örömmel nézte a’ lángok dühét ezt énekelvén:


Haec facies Trojae dum
caperetur erat.





11)


Mindig árt az irígy, de ha
mérgét szinli kegyesség

 – – Fussd,
mert kész íjját szívedbe röpinti azomban.





12) Pithagorás egy jeles bölcs volt Görög Országban Számosz
Szigetén.







II. Könyv Tartalma.

Elbeszéli szerzőnk, miképpen a’ sors állhatatlan: a’ ki ma
boldog, mindennel bővelkedik; holnap ismét szerencsétlen nyomorúlt,
és szükölködő lehet. A’ mit ma sors ád, holnap elveszi, mivel a’
világon minden változékony, úgy a’ sors is; egyedül a’ lelki javak
mentvék a’ sors csapásitól. A’ lelki boldogságnak ártalmára vannak
minden hivatalok, kincsek ’s t. mellyek inkább nyugtalanítják az
embert, hogy sem boldogítnák. Végre a’ sors mostohasága még hasznos
is az embereknek; mert az igazi barátokat kimutatja, kik
veszélyekben is hivek.





I. §.

Az állhatatlan szerencse természetéből
kiviláglik a’ szerek silánysága, mellyeket kedvelteinek nagy
rettegésre enged, ne hogy vissza kérje nagyobb bánatukra azoknak
kik tőle nyerték.

Minekutánna egy keveset elcsendesedett, figyelmemet tisztes
hallgatással használván imigy kezde szólani: Ha betegséged
állapotát tekéletesen megesmértem, akkor az elöbbi szerencse
érzelme, és vágya fonnyaszt; az csak előbbi lelki állapotodat, mint
magadnak képzeled változtatva, rontá meg: értem itt a’ sok’ szinü
csuda bárson köntösöket, és még a’ többféle fényeket, mellyekkel,
a’ kiket csalni akar, nyájas barátságot gyakorol, hogy
szenvedhetlen fájdalommal szégyenítse, reménytelenül elhagyva:
mellynek ha természetire, erkölcseire, és érdemeire emlékezel;
látni fogod, hogy benne gyönyörüséget nem birtál, sem vesztettél.
Úgy vélem fáradság nélkül könnyü reá emlékeztetni, holott még akkor
is férfiúi szavakkal szoktad megtámadni a’ szerencsét, midőn ő
hizelgő jelent, és titkaimból vett okokkal el is üzted: mivel pedig
minden rögtöni változás valami kedv zavartával történik: úgy lett,
hogy Te is egy kevéssé csöndességed  elvesztetted; de üdeje már,
hogy végy magadhoz kóstolva ollyas mit, gyöngét, és kellemest,
melly beléd folyván helyt készítsen erősbb szereknek.

Ide hát édes szónoki kellem, melly csak akkor jár igaz úton, ha
intézetünket követi, és avval házi hangászunk, majd gyengébb majd
erősbb hangon énekel. Oh ember! mi az a’ mi búba, és gyászba
ejtett, talán valami újat, és szokatlant láttál? Ha a’ szerencsét
véled változni arántad, hibázol, ennek szokásai szüntelen, és
természeti: sőt szorosan megtartá állandóságát változékonyságában
is: illyen volt midőn hizelgett, és csalogató hamis boldogsággal
megjátszott; látod a’ vak isten kétes ábrázatát, midőn mások előtt
elfedi arczát, reád mosolygott, ha tetszik, élj szokásaival, és ne
panaszkodjál. Ha retteged hűtelenségét, vessd meg, és távoztassd
veszedelmesb álnokságát; ime valamint most oka nagy
szomorúságodnak, úgy kellett volna lenni csendességednek is, mert
elhagyott téged, és hogy elnem hagyna senkit, lehet-e valaki
megnyugodt?

Vagy talán a’ kellemi boldogságot félted, és kedves a’ jeleni
szerencse, melly bizonytalan, és elmenete búval emlékeztet: ha
kényszerént nem lehet vissza tartani, ő futva bajt okoz, futása
pedig nem más, mint leendő veszedelmek előjele! Azt sem lehet
tökéletesen látni, mi szemünk  előtt van; a’ dolgok
kimenetit okosság itéli: ugyan azon változás sem az ijesztő eset
fenyétését, sem hizelgését kedvelni, nem ajánlja, végre tehát
nyugodt lélekkel szükséges szenvedni mind azt, mi az esetek térén
történik, ha egyszer igáját elváloltad. Ha akarsz annak maradásra,
vagy menetre törvényt szabni, kit uralkodónak önkényt választál,
bizonnyára hűtelen vagy, és nyugtalanság keserítheti sorsodat,
mellyet nem másíthatsz. Ha szeleknek ereszted vitorládat, nem
a’hova akarsz, hanem merre a’ szél vezet, mész. Ha földmives magot
vetnél, a’ bő, és sovány éveket fontolgatnád; szerencse kormányára
biztad magadat, engedni kell asszonyod szokásinak; Te pedig a’
forgó kerék gyors mozgásit akarod fenn tartani balgatag ember!
minden, mi egyszerü, az nem sors.


Midőn ez összve vissza forgat
a’ kénye

 Szerint kevélyen, ’s elragad
hatalmával (1.)

 Mindent: imádott nagy
királyokat gázol,

 Arczát vidámítja
megalázottnak, ’s csalja.

 Nem hallgat
ő bús jajra, könnyet ő nem szán,

 Zokogást okozva a’ ravasz nevet kénnyel:


Igy játszik ő, ’s mutatja nagy
tehetségét,

 Fitogtat ollykor még
csudákat, és örvend,

 Ha perczben
üldözhet, le ver, ’s magasztalhat!







II. §.

Valamint a’ szerek, ugy a’ szerencse természete
is állhatatlan.

A’ szerencse szavaival akarok veled beszélni, Te pedig vigyázz!
Ember! ugyan mit panaszkodol mint veszedelmesről minden nap
ellenem? Minő hűségtelenséget követtem el, a’vagy minő jószágodat
raboltam? bátran minden Bíró előtt vádolj jószágod, és méltóságod
elkobzásáról, és ha valamelly ember tulajdona nálunk találtatnék,
a’ mit kérsz önkényt vissza engedem.

Midőn anyád méhéből kivezetett a’ természet, mezítelent, és
szükölködőt vettelek által (2.) tulajdon javaimmal táplálván, mért
vagy most tűrhetlen? hajlandó keggyel neveltelek, minden
tulajdonimmal bőséggel, és fénnyel felruháztalak: most tetszik
nekem ezeket vissza vonni, legyen elég, hogy eddig más javaival
éltél. Nincs okod panaszra, mintha magadét vesztetted volna, miért
fohászkodol, holott semmi erőszakot nem tettem rajtad? a’ javak,
méltóságok, ’s több illyesek, tulajdonaim! az asszonyt megesmérik
szolgálói, velem jönnek, velem el is távoznak. Bátran mondom, ha
tulajdonaid voltak, mellyeket hogy elvesztettél panaszlod,
bizonnyára el nem vesztek volna. Vagy talán én egyedül tiltatom
 magam tulajdonaitól? ha szabadon tünteti
az ég fényes napjait, és ugyan azokat sötét éjjelekkel váltja? ha
az év földszinét majd virággal, majd pedig gyümölcsel ékesíti, majd
ismét hóval, és jéggel fedi, ha a’ tenger majd fényes tükrivel
hizelghet, majd pedig zivatarral, és morgó hullámival ijeszthet,
minket a’ telhetlen emberek vágya kötözhet-e szokásunk ellen való
állandóságba? természetünk folyvást játékot űzni, a’ kereket forgó
körben mozgatjuk, és a’ legalsót legfelsőbbre, és a’ legfelsőt
legalábbra változni örvendünk. Tessék felmenni, de úgy, ha
enyelgésünk kivánja, leszállni ne véld igazságtalanságnak. Vagy
talán szokásaimat nem tudod? nem tudod, hogy Croesus Lydusok
Királya, ki előbb rettegtette Cyrust, csak hamar szánakozásra
méltó, tüzre kázhoztatva magas keggyel mentetett? Nem tudod, hogy
Pál szívből siránkozott elfogott Perseus Király nyomoruságán? (3.)
Mit könnyez a’ szomorjáték lármája mást, mint szerencse által
Országok boldogsága fordultát? Nem de, tanúltad, hogy Jupiter
Temploma küszöbén két hordó feküdt, eggyik a’ rosszak, másik a’ jók
számára? hátha többet vettél a’ javakból, hátha nem távoztam tőled
egészen? hátha ezen változásom valódi okod jobbakat remélni, csak
ne csüggedj lélekben, és közös Országban helyhezve, tulajdon
javaiddal élni ne ohajtozzál. 


A’ hány por szemeket szél
zavar, és fövényt

 A’ kék pontusi
partra,

 ’S még hány csillagi fönt
fénylenek éjtszaka,

 Ködtől tiszta
egünkön:

 Olly sok kincset adott,
vissza se húzza azt

 A’ sors tőled
erővel.

 Nem szűnt még is azért emberi
nemzetek

 Vágyós könnye
panasztul!

 Ámbár Isten ugyan hallja
fohászodat,

 S’ bőven nyújtja
aranyját;

 Méltat tiszteletes szép
hivatalra is,

 Már mind semmibe
vetted!

 Sőt elnyelve vagyont, mint
ragadó barom

 Többet vágyva kivánsz
még!

 Hol lelsz már zabolát, mellyen
az indulat

 Hasznos rendre
terüljön

 Akkor, hogyha javak sok
ajánlati

 Mellett, szomja
növekszik

 Gazdagnak? Soha dús nem
lehet, a ki fél,

 Hívén, hogy
nyomorult ő.







III. §.

A’ sors minden ajándékot bizonytalan időre
nyújt, mert másképp nem volna szerencse tulajdona.

Ha a’ sors ezen szavakkal szólna hozzád, mit sem felelhetnél; de
ha vannak okaid a’ sorsot vádolni, monddsza, van idő szólani. Mire
én e’kép felelék: Ezek ugyan ékesek, Szónoki, és hangászi mézzel
elegyítve, de csak mig hangzanak addig gyönyörködtetnek. A’
nyomorultak fájdalmai tartósabbak; mert szünvén ezen édes szavak,
a’ belső szomor terhesül. Igaz úgymond ő: mert ezek nem betegség
gyógyszerei, mivel a’ tartós fájdalom másokat kiván, azért mellyek
belseidbe hassanak, jó üdején alkalmazom, mindazonáltal
nyomorúltnak ne véld magadat; vagy talán boldogságodnak voltát, és
mennyiségét elfelejtetted? ha azt elhallgatom is, hogy szüléidtől
megfosztatván, méltóságos Férfiak gondjai ápolgattak, és a’ Várasi
Főnökök rokonságába avattak, mi legdrágább atyafiság neme, mert
előbb kedveltettél, mint rokon lettél. Ki ne hirdetett volna leg
boldogabbnak olly méltóságos Ipával, szemérmetes asszonnyal, és
Férfi gyermekek nemzésivel? Elhallgatom (mert illendő a’
közönségeseket mellőzni) hogy a’ melly méltóság  véneknek
megtagadtatott, téged mint fiatalt boldogságod halmozására
ékesített, és ha a’ mulandó szerek gyümölcsei valami boldogságot
okoznak, lehet-e az, hogy legtöbb nyomorúság terhei is
elhomályosíthatnák azon fény emlékezetit, midőn két fiadat
Polgármesteri kocsikon házadtól pompásan vonatni láttad. (4.) Ugyan
azokkal Te fejedelmi széken ülve, a’ dicső Királyt hirdetvén,
elméd, és ékes szólásod magasztalását nyerted; midőn a’ színkörben
két Polgármester közt a’ körül álló nép tömeg várakozását
győzedelmi adakozással kielégítetted. Szóltál, vélem, a’ sorsnak
midőn hozzád simult, és Téged, mint drága kincsét ápolgatott, azon
ajándékot nyerted tőle, mellyet másnak nem kölcsönözött: akarsz-e
tehát vele számot vetni? most először teként reád írigy szemmel! ha
számát, módját az örömeknek, és nyomorúságoknak tekénted, még akkor
sem tagadhatod boldogságodat; ha szerencsétlennek azért véled
magadat, hogy azok, mellyek örvendeztettek, elmúltanak; nincs okod
magadat boldogtalannak vélni, mivel szinte ezen keserítők is
elmúlnak. (5.) Vagy talán ezen élet színtérére, csak hirtelen, ’s
mint idegen léptél? a’vagy mulandókban állhatatosságot vélsz, midőn
magát az embert is egy repke óra megöli? Mert ámbár kétes az esetek
bizonnya, még is az élet végső napja állandó az esetekben, tehát
 mit vélsz, te halva fogod-e elhagyni,
vagy ő futva téged?


Hogyha a’ nap hajnal után
piroslik

 Terjesztvén sugarit
vigan

 Akkor a’ szép Csillagok arcza
eltünt,

 Mert naplángjai
elfödik.

 A’ midőn kertben kikelet
melegje

 Érlel, rózsa virág
pirul.

 Fújjon Auster durva szelekkel,
akkor (6.)

 Elhull éke virágnak
is.

 Tükre tengernek ha világít
ollykor,

 A Nyugván habjai
síkjain,

 Majd megint bőszült Aquilo
zavarja,

 ’S nől hulláma halomra
is.

 Ritka, tartós képe világnak
itten,

 Mert lám változik
annyiszor!

 Most te bízzál sors
adományiban, de

 Higyj még repke
vagyonnak is!

 Tudjuk azt, hogy rég
örökös parancs az:

 Szünjék lenni mi
volt, ’s mulik!







IV. §.

A’ bölcseség vigasztalja a’ beteget, hogy lelki
javai megvannak, mellyek egyedül szerezhetnek valóságos
boldogságot.

Ezekre én felelém: igazat mondál minden erkölcs dajkája, nem is
kédkedhetem boldogságom leg gyorsabb folyásáról, mit meggondolván
leginkább epeszt. Mert minden balesetben az legszerencsétlenebb, ki
boldog volt: de te, úgy mond ő; hogy a’ hamis itélet büntetésit
szenveded, azt külső javaknak nem tulajdoníthatod; ha véletlen
szerencse neve gyötör, melly sok, és nagy javakkal bővelkedjél,
velem számláld meg.

Mert ha azt birod, mi minden boldogságnál nagyobb, az Isten
séretlenül és hijány nélkül megtartotta: lehet-e így jobbakat
birván, a’ szerencsétlenségről panaszkodni? ime fris egészségben
van Simachus Ipad (7.) a’ halandók drága éke, kit életed bérével
sem restelnél megváltani; az egész ember bölcseség, és erény
tulajdonival bátor, egyedül csak sérelmeidet siratja. Él feleséged
okosság tisztességével, és szemérem becsivel tündöklő; szóval hogy
minden szép tulajdonait röviden elmondjam, Atyjához hasonló, él
mondám, és útálva életét, csak érted él: hogy távol léte
boldogságidat csonkítja, elhiszem; mert  óhajtva
téged könnyekkel, ’s fájdalmakkal hervad. Szóljak-e Fiaidról?
kiknek elméji, gyermek korban is apósi, és atyja szerínt kitűntek.
Mivel pedig legfőbb gondja embereknek az élet fentartása; oh úgy
bizonnyára, ha javaidat esméred, boldog vagy; midőn azt birod, nem
tagadhatván senki, mi az életnél kedvesebb; azért törüld le
könyeidet: még mindeneket nem gyülöl a’ szerencse, téged sem
fenyeget nagy zivatar, mert állandón fentart horgonyod, melly sem
a’ jeleni vigasztalást, sem a’ jövendő üdő reményit távozni nem
engedi, és tartsanak is kivánom, azok által, bár mint legyenek
dolgaid, menekedhetünk.

Mennyit vesztettem becsületemből, ime látod! És ő: azok
megszerzésin is törekedtünk, ha nem tünődöl sorsodon. De nem
türhetem gyönyöreidet, boldogságodról olly keservesen, és
szorongatva panaszkodván, mintha boldogságod csorbulna. Ki lehet
olly nyugodtan boldog, hogy állapotjának csak valamelly részivel is
ne küzködjék? Bajos szer a’ mulandó javak minémüsége, melly soha
tekéletesen nem jelen, vagy ha jött állandón nem maradt.

Ennek bő a’ jövedelme, de pirul rokon vérért: azt nemesség teszi
jelessé, de szűk vagyonai miatt, inkább akarna lappangani: ez
bővelkedő, de nőtelen sorsát kesergi: az boldog  házas
ugyan, de magtalan lévén más örökségét szaporítja. Más ismét nem
örvend szapora gyermekeiben, hanem fiai, és leányai vétkeit búsan
siratja. Azért valóban senki sem elégszik meg sorsa voltával,
mindenikben meg van, hogy vagy tapasztalatlan bátor, vagy
tapasztalva félénk. Tovább légy legboldogabb, minden szer
legkényesebb érzést okoz, és ha csak mindenek kivánságod szerént
nem teljesednek, minden bal esetben tűrhetlen, legkissebbtől is
földre veretel; ime illy kicsin az, mi legboldogabbat is a’ sors
által megszomorít.

Hányat vélsz lenni? kik gondolnák hogy egekhez közelítnek, ha
bár melly csekély részecskét is nyernének szerencséidből. Ezen hely
is mellyet számüzésnek nevezsz benn létezők hazája; úgy van: nincs
semmi rosz, ha csak nem gondoltatik. Ellenben azoknál minden sors
boldog, kik nyugodt lélekkel szenvedik. Ki az a’ boldog, ki a’
türhetetlenségnek kezét nyújtva, állapotát nem kivánja változni? Oh
melly sok keserűséggel van elegyítve a’ mulandó boldogság édessége!
melly ha bár a’ vele élőknek kedves is, még is, ha nem akará is,
vissza nem tartható, távozik; nyilvános tehát, melly nyomorúlt a’
halandók boldogsága, melly jámboroknál sem állandó, rettegőknél sem
gyönyörködtető; miért kivánjátok tehát külről oh halandók, a’
 belső boldogságot!? bizonyosan tévedés
zavar benneteket, vagy tudatlanság! a’ sarkalatos boldogságot
rövideden megmutatom.

Náladnál van-e drágább kincsed? azt feleled semmi. Ha tehát ön
hatalmadban leszesz, azt fogod birni, mit sem magad elveszteni nem
akarsz, sem a’ szerencse el nem ragadhat. Hogy pedig megesmérjed a’
boldogság állhatatlanságát ezen változó szerekben, figyelmezz. Ha
boldogság a’ legfőbb java az okos természetnek, az semmi módon el
nem raboltatik; nyilványos tehát, hogy a’ boldogság elvitelire
semmikép sem juthat a’ szerencse változékonysága. Már most a’ kit
hordoz mulandó boldogság, vagy tudja, vagy nem, hogy változékony;
ha nem tudja, minő boldogsága lehet tudatlanság vakságában? ha
tudja, szükséges félnie, el ne veszejtse azt, miről nem kételkedik
hogy veszendő; azért a’ folyvásti félelem hogy tehet boldoggá?

De talán ha elveszti, megveti? úgy is csekély jóság az, mellynek
az ember egyszerüen tűri veszteségét; mivel pedig te vagy az; a’ ki
több okokkal felvilágítva hiszed, hogy az ember lelke halhatatlan,
és midőn nyilvános az is, hogy a’ test repke boldogsága is
megszünik halállal, nem kétkedhetni, boldogság nem lévén, hogy az
egész emberi nemzet halál által a’ legnagyobb nyomorúságba dűl;
tudjuk pedig azt is, hogy  sokan a’ boldogság gyümölcsit nem csak
halál hanem fájdalmak, és kinzások által is keresték, hogy legyen
a’ jelen élet boldogító, ha nyomorult elvégzőket, boldoggá nem
tehet?


Tartós lakot kivánsz
te?

 Hát épits, de
vigyázva,

 Ne hogy zavarva
Eurus

 Mindent, dúlva le
döntse,

 Se tenger öble
mosván,

 Hullám néki hogy
ártson.

 Azért se hegy
tetőre,

 A’vagy ritka
homokra.

 Azt romboló szelek
majd

 Dúlják tellyes
erővel,

 Ez enged, és le
omlik

 Házad szerte
romokra.

 Kerüld veszélyes
ügyét

 Kényelmes szinü
háznak.

 Alatt bizonnyal
inkább

 Kősziklára
rakassad.

 Sodorja vízbe bár
nagy

 Szél házak
düledékét:

 Te bátor
elnyugodtan

 Állhatsz, védve
hegyektűl.

 Derült üdőket
élni

 Fogsz, cselt vetve
viharnak.







V. §.

A’ gazdagság, és egyébb szerencse javai inkább
gátolják az igazi boldogságot, mint sem előmozdítanák.

Minekutánna már okaim enyhítő szereit bevetted, egy kevessé
erősbbekkel kell élned. Lássad, bár ha szerencse ajándéki nem
volnának mulandók, és szempillantatiak; mi van bennök, hogy valaha
kivánhassad, vagy látván nem utálnád? a’ kincs, reád, vagy annak
természetire nézve, az arany ékessége, vagy annak halmozott bősége
kellemetes? sőt ez ha kiosztatik jobban fénylik, mint halomra
gyűjtve; mivel a’ zsugoriság gyülöltté, az adakozás pedig híressé
teszi az embert. Hogyha senkinél nem maradhat, melly másoknak
adatik, akkor drága a’ pénz, ’s midőn másnak adva, adakozás által
meg szűnt tulajdon lenni, és ha minden nemzetből egyre halmozzák,
a’ többi szükölködő leszen. Egy kiáltás mindenek füleit meghatja,
kincseitek pedig csak részletesen mehetnek többekhez, ’s ez
történve, sokat szegényít, kiket elhágy. Oh szűk és fogyatkozó
kincs! mellyet egészen birni soknak nem lehet, és mindenekhez mások
szűkölködése nélkül sem mehet. Vagy talán a’ kövek fénye kecsegteti
szemedet? de ezekben ha valami fény vagyon, az  a’ kövek,
nem emberek becse; azért az ezeken bámuló embereket csudálni lehet,
mert lelketlen, és tagokkal szükölködő lényeket, az okos, és lelkes
ember valódi szépnek nem is mondhat; mellyek ámbár a’ Teremtő
munkái, különzésökben valami csekély szépségök vagyon, de még is
méltóságtok alatt lévén helyezve, bámulástokat semmikép sem
érdemlik meg.

Talán a’ mezők szépsége gyönyörködtet? méltán, mert szép része
a’ legszebb művnek; igy némellykor a’ csendes tenger tükrén
örvendünk, igy csudáljuk az eget, napot, holdat, és csillagokat.
Mellyik a’ tied közülök, csak egynek is mersz-e dicsekedni
fényével? tavaszi virágokkal különöztetel? vagy talán már nyári
gyümölcsöt is szaporitottál? Miért ragadtatol hiú örömöktől? miért
öleled más javait tulajdonod gyanánt? soha sem leszen szerencse
által tiéd, mellyet a’ szerek természete tőled el idegenített.

A’ földi gyümölcs ugyan kétség kivül állatok eledele, ha te mi
természetnek elég, szükséget akarsz kielégítni, nincs okod kivánni
szerencse bőségét: kevéssel és apróságokkal megelégszik a’
természet; mellynek kielégítését ha akarod felesleggel
sürgetni, vagy kellemetlen lesz, mit bele töltesz, vagy ártalmas.
De talán szépnek véled czifra köntösökkel fényleni? ha kellemes a’
reá tekéntés, vagy az anyag természetét, vagy  a’ műves
elmésségét csudálhatom; a’vagy talán a’ szolgák hosszú sora tesz
boldoggá? kik ha erkölcstelenek, házak ártalmas terhei, ’s a’ házi
Úr veszedelmei: ha pedig szelidek, és jámborok; lehet-e mások
jóságát kincseidhez számítani? igy mind ezekből kitetszik
világosan, hogy mellyeket magadénak számítasz, egy sem tulajdonod,
mellyekben mivel szépség nincs, elvesztve fájlalni, vagy megtartva
örvendeni nem lehet. Ha természettől szépek, mi közöd hozzá, mert
külön válva javaidtól is tetszetősek: nem azért drágák mivel
kincseidet szaporítják, hanem mivel drágáknak látszattak, azért
szerzetted kincseid közé. A’ szerencse után mit vágyódol illy nagy
indulattal, talán pótolni akarod a’ szükséget bőséggel? ez éppen
ellenkezőt szül, mert a’ kincs fentartására sok eszköz szükséges:
de az is igaz marad, hogy a’ ki sokkal bir, igen sokban
szükölködik; ellenben pedig legkevesebben az, ki bőségét
szüksége szerint kevés kivánással mérséklé. Veletek született
tulajdon javaitok nincsenek, hogy a’ külső és távol lévő javakban
magatokét keressétek; úgy elfordult a’ szerek állapotja, hogy az
Isteni okos állat nem ragyoghat, ha csak lelketlen javakkal nem
bir! Más állatok magokéval megelégesznek, és ti az Istenhez hasonló
lelkek, leg alább való szerektől a’ jeles természet ékeit
kapkodjátok! vagy talán nem értitek,  melly nagy méltatlanság
legyen a’ Teremtő előtt! Ő az emberi nemzetet a’ földiekből ki
emelte, és ti méltóságtokat legalább valók alá teszitek: mert ha
kinek kinek minden java nálánál, ki azt birja, drágább leszen,
mivel a’ csekély szereket magatok javainak vélitek, azoknak
magatokat alávetni bizonnyára illetlen.

Az emberi természet állapotja az, hogy külszerek közt annyira
emelkedik fel, a’ mennyire magát esméri: ha pedig megszűnt magát
esmérni, barmokig le aláztatik. Mert a’ többi állatok természete
az, hogy ön magokat ne esmérjék, embernek pedig magát nem esmérni,
egy vétkes hijány.

Melly közönséges pedig ezen tévedés nálatok, kik más ékeivel
diszleni vágytok! de ez nem lehet; mert ha valamelly jószág
kiállítva fénylik, csak a’ mi kitétetett, dicsértetik, és mit föd
a’ drága jószág, maga rútságában marad. Én ugyan tagadom, hogy az
jó, mi a’ tulajdonosnak ártalmas. Talán hazudok? éppen nem, valóban
a’ kincs, birtokosának gyakorta ártott, mivel mindenki, bár
legrosszabb, annál inkább másé után vágyó, mivel mindenki arany, és
drága kövek birtokosát véli legméltóságosabbnak. Te pedig, ki most
rettegve csákánytól, és kardoktól félsz, ha ez élet utján üresen
járnál, nem félnél a’ rablóktól. Oh fényes kincs, halandók
boldogsága!  mellyet ha elnyertél, bátor lenni
megszűntél.


Boldog vala múltkor előttünk
(8.)

 Táplálva mi földi
gyümölcsel,

 Nem rontá fénye
világnak.

 Száraz makk volt
vacsorája

 Későn már, este
szokáskint,

 Esméretlen vala
bornak

 Édes mézzel
keverékje.

 Nem festett selymeket
akkor

 Még Tyria mérge
pirosra.

 Zöld pázsit volt
nyoszolája,

 Italát hörpölte
folyambul,

 Árnyékkal kedveze
erdő;

 Nem utaz még tengeri
gályán

 Kalmár, sok drága
szerekkel,

 Idegen parton hogy
eladná.

 Még vízen tábori
talpak

 Sem uszának; utálva
gyülölség

 Vérrel nem festi az
acczélt;

 Ha dühösség forrna
szivekben

 De azért bús fegyvere nem
volt,

 Látván: nincs haszna
sebeknek,

 Megutált vért ontani nincs
ok!

 Bár mái üdőnk
gyarapodnék

 A’ régi erényben
ezentúl!

  De emésztőbb Aethna
tüzénél

 A’ vágyás pénzt
szaporítni.

 Bányát ki nyitotta fel
első,

 Melly ékes aranyt föde
mélyen?

 Ki bukott tengerbe le
gyöngyért

 Hogy drága veszélyet
okozna?





VI. §.

A’ tisztségek, és méltóságok sem boldogítnak
valóban.

Mit szóljak a’ méltóságokról; és hatalmakról, mellyeket ti, a’
valódi méltóságot, és hatalmat nem esmérvén, egekig magasztaltok?
Ezeket ha elnyeri ki leg rosszabb; Aethna lobogó lángja nem képes
olly nagy tüzet, sem özön víz, olly nagy pusztitást okozni!
bizonnyára tudom, emlékezel, hogy a’ polgári birodalmat, melly a’
szabadság kezdete vala, Polgármesterek kevélysége miatt a’
hajdaniak ohajták eltörleni, kik szinte előbb ugyan kevélységért
várasukból száműzték a’ Királyokat. De ollykor jámborok is
tiszteltetnek meg hivatallal, mi nagyon ritka; az eggyütt élőknek,
mi tetszik más jámborságnál bennök? úgy van, hogy nem az erkölcs
hivataltól, hanem hivatal az erkölcstöl nyeri méltóságát. Földi
lelkek!  mi a’ ti kivánatos hatalmatok? nemde
keresitek kinek parancsolhassatok! ha látnál az egerek közt eggyet,
többi felett magának hatalmat, és jogot tulajdonítani, nem
fakadnál-e nevetésre? pedig ha a’ testet tekénted, embernél
gyávabbat nem találsz, kit egy kis egér harapása a’ szemérmes
helyeken meg is öl! Hogy gyakorolhat máson valaki uraságot, ha
csak nem testén, vagy mi annál is alább való, értem a’ szerencsét?
mit sem parancsolhatsz a’ szabad lelkeknek! Talán az ön magával
eggyező lelket erős okkal kimozdíthatod csendes állapotjából? Midőn
egy szabad embert valaki zsarnok kinokra vezetne, hogy ellene
szövetett öszesküvés társait ki vallaná, ez nyelvét elharapván, a’
zsarnok elejébe veti; igy a’ kinokat, mellyeket egy Tyrannus
fájdalom anyagának vélt, a’ bölcs ember erkölcsé változtatá.

Mit tehet valaki más emberen, mit ön maga mástól nem szenvedhet?
hallottuk, hogy Buziris vendégeit megölte. (9.) Hercules,
vendégitől ő is meg gyilkoltatott. Regulus a’ Poenusi csata foglait
bilincsbe verette, és majd hamar ő is bilincset viselt kezein.
(10.) Hát véled-e hatalomnak, azt nem tehetni, hogy mit ő másokon
elkövethet, ugyan azt, más ő rajta elne kövesse? és még ha
hivatalokban természetes, és tulajdoni jóság volna; gonoszok kezére
soha sem bizatnának;  mert ellenkezők nem eggyezhetők: sőt még
a’ természet is gátolja az ellenfelek eggyesítését. Igy midőn
kétség nincs, hogy sok gonosz ember visel hivatalt, az is
kitetszik, hogy azok természetesen nem javak, mellyek leg
gonoszabbaktól is viseltetnek, és valóban igy itélhetni a’
szerencse minden ajándékiról; mellyeket leg erkölcstelenebbek is
bőven nyernek. Ezekről azt is akarom még tudatni, hogy senki sem
kételkedhetik arról, hogy erős, kit erősnek tapasztalsz, gyors,
kiben gyorsaság van. A’ hang tudománya hangászokat, orvosság
orvosokat, szónokság szónokokat készít; mert minden szer természete
azt miveli, mi tulajdona: azért ellenfelek szüleményei nem
egyesülhetnek, hanem egymást elmellőzik. És igy a’ javak ki nem
elégítik a’ telhetlen fösvénységet, sem hatalom ön magával nem
birhat annál, kit vétkes hajlandóság oldhatlan lánczal bilincsel.
Gonoszokra ruházott hivatal, nem csak nem teszi őket érdemesekké;
sőt nyilván mutatja, és vádolja érdemtelenségeket. Miért történik
ez? Örvendetek t. i. szerek más voltát hamis nevezetekkel jelelni,
mellyek könnyen a’ szerek valóságos foganatjából hazudtoltatnak:
azért se javak javaknak, sem hatalom hatalomnak, sem pedig méltóság
méltóságnak igazán nem neveztethetik. Végre az egész szerencséről
lehet következtetni; mivel világos, hogy  benne
semmi kivánatos, sem eredeti jóság nincsen, mivel nem kapcsolódik
mindenkor a’ jámborokhoz, sem jókká nem teszi kikhez jut.


Láttuk a’ romlást okozó vad
ármányt,

 A’ ki fel perkelte Romát, ’s
megölte

 Atyjait, testvére is
áldozatja

 Lőn: gözölgött marka szülői
vértől!

 Vakmerő! hogy meghidegült
tagát is

 Drága Anyjának nem ijedne
nézni,

 Sőt biró mondá: halavány ki
szép volt!

 Még is e’ pálczája igazgat
ottan

 Népeket, hol fénye napunknak
eltűnt

 Ott is a’hol megpirosulva fel
jön.

 Úr azoknál is, kiket a’ hideg
kinz,

 A’hol égnek rögtön aszalva
szárít

 Napja; és fonnyaszt szele
Afrikának.

 Jobbra őt fordítani fő
hatalma

 Képes éppen nem vala:
szörnyeteg volt

 A’ Nero! jaj mostoha
sors, hatalmat

 Mért adál illynek? ki
veszélyt, ’s halált hoz? (11.)







VII. §.

A’ dücs, és hírnév, boldoggá nem teheti a’
halhatatlan lelket.

Mellyekre én mondám: tudod oh Asszonyom, hogy rajtam leg
kevesebbet uralkodik a’ mulandó szerek vágya, csak alkalmat
kivántam a’ dolgok viseletére, ne hogy az erkölcs enyészszék. És ő:
ugy de az egy, hogy természettől jeles elméket, habár nem is egész
erkölcsi tökéllel magához édesgethet a’ dücsőség vágya, és a’ köz
társaságban szerzett legbecsesebb érdemek is, bár csekélyek
legyenek, igy vizsgáld: az egész föld köre, mint csillagászi
tanulmányodból tudod, az égi térhez csak egy pont, az az: ha az égi
gömb nagyságával egybe hasonlítatik, semmi tére sem látszik
lenni.

Hogy a’ világ ezen kis tartományának csak egy negyed része,
mellyben élő állatok laknak, Ptolomeusból tanúltad. Hátha ezen
negyed részből elméddel kivonod, mit tengerek, ’s mócsárok fednek,
bár melly nagy legyen e’ tartomány, de csak igen szűk tér marad
emberi laknak: már most ezen kis pontba, és szembe zárva
hírterjesztésről, és név magasztalásról gondolkodtok! de minő
terjedése, és nagysága lehet a’ dücsnek, illy keskeny, és szűk
határok közé szorítva?  Még az is, hogy illy csekély helyen
nyelvel, szokással, erkölcsel, ’s egész élettel külömböző nép
lakik, mellyekhez részínt nyelv külömbsége, részint utak
alkalmatlansága, ’s közösülés szokatlansága miatt nem csak egyes
ember hire, de még várasok neve sem juthat el: utóljára M. T.
Cicero, mint ő egy helyen fel jegyzé, még Caucasus bérczeit sem
haladta meg a’ Romai birodalom hire, melly már akkor koros volt, ’s
tőle a’ Parthusok és körül lévők rettegtek. (12.) Látod tehát melly
csekély azon dücsőség, mellyet szaporítni, és terjeszteni
törekedel. Talán lehet az, hogy hová Roma hire nem juthatott, egyes
ember neve ott hireszteltetik? Mit? nem különböznek-e nemzetek
szokásai ’s intézetei egymástól, hogy a’ mi egynél dicséretes,
másnál büntetésre érdemes? azért van, hogy kit a’ hir
gyönyörködtet, más népeknél esméretlen marad! Elégedjék meg tehát
mindenki hirével ön Hazájában, és szoruljon egy nemzet határába
jeles nevének halhatatlansága.

De még a’ feledékenység hányat törül ki irók szükibül, azok
közül is, kik nevezetes, és jeles férfiak valának az ő korokban?
ámbár mit használ az irás, mellyet szerzőivel eggyütt hosszú és
sötét homály födöz? Ti pedig látszatok halhatatlanságot
terjeszteni, midőn jövendőbeli hirről szorgoskodtok. Ha tekénted az
örökség végtelen hosszúságát, mit örvendezhetsz neved fenn
maradásán?  egy szempillanat percze, ha tiz ezer
évhez hasonlítatik, mert mind a’ két üdő határozott, ámbár
legkisebb, de még is van arány köztük, ’s épen ezen év szám, és
sor, bár melly sokféle, még is a’ végtelen örökséghez nem
hasonlítható. Úgy de határozottaknak egymáshoz valami, de
határozatlannak határozotthoz semmihasonlatossága nincsen. Ha bár
akár melly hosszú üdői hir is, végtelen örök üdőhöz méretik, nem
csak kicsiny, de semmi lészen. Ti pedig jól cselekedni nem tudtok,
ha csak nép hiú szellemére ’s hasztalan hirére! elhagyván
lelkiesméret, és erkölcs becsét, mások mondájától kértek
jutalmat! Vedd példáúl illy kevély hiúságban: egy valaki, milly
udvariasan csufolódott: Mert midőn megtámodna egy embert
rágalommal, a’ ki nem valódi erkölcs hasznáért, hanem kevélység
dücsére, méltatlan magára ruházná a’ bölcs nevezetet, hozzá adván,
hogy majd tudni fogja, valjon ő bölcs-e? ha a’ neki okozott
méltatlanságot csendes békével szenvedné; békével türte ugyan azt
elején, utóbb rágalmat hallván, mint egy boszonkodva mondá: Tudod-e
már hogy én bölcs vagyok? akkor ő: igen velősen értem, ha
hallgatnál! Mi szükség tehát hogy a’ jeles férfiak (mert csak
ezekről szólhatunk) dücsőséget keresnek: mit használ mondám, ha a’
hir test holta után fenn marad? mert ha, mit okosságunk
 hinni tilt, egészen enyésznek az emberek,
nincs dücsőség; midőn az, a’ kié volna a’ dücsőség, már épen nem
létez; ha pedig kinek jó lelkiesmérete, és földi börtöntől megválva
szabadon az égbe mén, nemde minden földi foglalatosságot útál: mert
ki egekben gyönyörködik, örvend, hogy a’ földiektől
megszabadúlt!


Akárki azt kivánja egyre, hogy
hire,

 És nagy neve örökös
legyen;

 Tekéntse a’ világ igen
terjedt körit,

 És a’ parányi föld
tekét.

 Ezen kicsiny kört nem lehet
betölteni

 Hirrel; pirulhatsz hát
híreden!

 O hasztalan kivánsz
kevélykedni te gögös,

 Mert itt
mulandó minden, ’s árny!

 Bár messze
néphez eljutott hir nyelvöket

 Fárasztja, ’s szájrul szájra száll:

 Bár melly jelességgel valaki, ’s czimmel ki tűnt,


Szét veri magas dücsit halál!


Alacsony fejét úgy mint nagyét borítja
gyász,

 A’ sors vegyít nagyot, ’s
kicsinyt.

 Ki tudja hol hevernek a’
hív Fabrici

 Csontjai, ’s te Cató
hamvaid? (13.)

 Kevés betűk jelentik
a’ nevöket, az is

 Silány, üres,
haszontalan!

 De bár ha dücs nevöket
ki tudtuk is, van-e

 Ki esmeri
személyöket? azok

  Hamvak!
Nyugosztok hát örökre idegenek,

 Még
hiretek is csekély ’s muló!

 Hát
véltek élni századokat hirrel, de csak

 A’ hiú név egyszer szünik,

 Akkor, midőn ragadja végső nap esete:


Meghaltok igy örökre már! (14.)





VIII. §.

Az állhatlan szerencse hasznos, mivel tőlünk
elválasztja színlett barátinkat.

Ne véljed azt, hogy én kérlelhetlen hadat viselek a’
szerencsével, mivel vannak érdemei, midőn csalván embereket, ön
magát nyilatkoztatja, ’s levonván arczáról fátyolát, szokásait
megvallja. Talán még most sem érted beszédemet? csudát kivánok
mondani, ’s véleményem alig tudom kijelenteni. Valóban úgy
gondolom, hogy a’ sors hasznosabb, ellenkezvén emberekkel, mint
kedveskedvén.

Mert kedveskedvén boldogság szine alatt nyájassággal hazudik;
ellenkezve pedig igazat mond, mutatván állhatlanságát: hizelgve
csal, ellenkezve tanít, ugy elmét hazug javak szinével bilincsel,
igy mulandó szerencsétől fel oldoz. Azért  tehát
kedveskedve lássad őt, mint szelest, repkét, mulandót, ön magát nem
esmérőt; ellenkezve pedig józant, készet, és viszonyokkal lett
okosat. Utoljára boldogítva igaz javaktól hizelgéssel húz el:
ellenkezve többnyire az igazi javakhoz horoggal húz. Talán
csekélységnek véled, hogy hív barátid érzetét a’ kemény, és
rettentő sors felfödözte? lám ez tünteti barátid igaz, és csalfa
arczait, távozván magáéval, tieidet meghagyá; mennyiért vásároltad
volna meg boldognak vélvén magadat előbbi üdőben? szűnjél tehát
vesztett javaidat keseregni, mert mi leg drágább kincs, jó
barátidat feltaláltad!


Minden szüntelen a’
világ

 Széles nagy köriben
forog,

 ’S híven változik. A’
szerek

 Ámbár ellenek, ők
frigyet

 Még is tartanak. A’ nap
is

 Keltén rózsa sugárt
lövel

 Hozzánk; éjjeli
csillagok

 Közt hogy fényljen utánna
hold.

 Mindig váltva napot
követ,

 Éj! Hogy tengeri nagy
habok

 Parton túl ne
rohanjanak,

 ’S kártékony dagadással
a’

 Föld térit ki ne öntse
ár.

  E’ rendet füzi öszve,
a’

 Földön, tengeren, égben
is

 Kormányzó szeretet
heve!

 Szűnjék tartani rendet
ez:

 Egymást czélra mi
rendelé,

 Majd az, háborog, és
zajong

 A’ melly szerte világot
ők

 Most szép rendre vezettek,
azt

 Már kész rontani
mindenik.

 E’ szent béke frigyes
határ

 Népeknél, egyed
őrködik.

 E’ fűz tiszta
személyeket

 Áldott házas örömre
is.

 E’ hív biztosa
emberek

 Minden társasi
éltinek.

 Boldog lelkek azok,
kiket

 Hív, ’s forró szeretet
tüze,

 Melly kormányoz eget,
hevít!







Jegyzések.

1) Euripus hires tengeri örvény Görög Ország, és Negropont közt,
hol sok hajók szerencsétlenűl elsülledtek.

2) Születéstől fogva az egész ember betegség, midőn neveltetik,
haszontalan, más segedelmiért könyörgő; fölnőlt, gonosz, és
esztelen, oktatásra szorul, emberkorban vakmerő, fonnyadó vén
korban nyomorult, sajnálkozásra méltó; hogy munkáit, mint a’
földet, a’ józan észt követve, kinem müvelte. Illyen szármozott ő
Anyja méhéből. Hyppocrates.

3) Perseus utólsó királya volt Macedoniának, kit Paulus Aemilius
Romai Vezér legyőzött, elfogott, és Romába vitetett.

4) Patritius, és Hippatius Polgármesterek Boëthiusnak fiai.

5) Megzavarják az embert nem a’ szerek, hanem azokról való
vélekedések. Epictet.

6) Auster nagyon egészségtelen délszaki szél.

7) Quint. Memmius Symachus K. Sz. u. 522. Polgármester volt
Romában, Ipa Boëthiusnak, jeles építő mester, kit jó üdeig kedvelt
Theodoricus Kir. utóbb gyanúságba esett, mintha új Roma Császárával
a’ Gothusok kiüzetéséről tanácskoznék, börtönbe záratván
meggyilkoltatott; de midőn kitűnt ártatlansága, annyira furdalá
lelkiesméretit Theodoricusnak, hogy kevés napok után lebetegednék
és meghalna; emlékezzünk egy bölcs mondására:


Ritkán szokta gyanú az erős ’s
nagy lelket epesztni,

 Ez csak
félénkség gyáva leánya lehet.







8) Ugy látszik hogy ezek utánzások: Felix nimium prior aetas,
quae vindice nullo. etc.


Quis fuit horrendos primus qui
protulit enses?

 Aurea prima sata est
aetas etc.





9) Busiris Aegyptusi Király, midőn nagy szárazság fonnyasztaná
országát, Trasios tanácsára az elfogott idegeneket évenként áldozá
essőért az Isteneknek.

10) Regulus Marcus Attilius jeles Romai vezér Carthago ellen,
Romának 380-ik évében hadakozott, azt legyőzte, öt ezeret elfogott,
és 18 Elefántot.

Utóbb Xantippus segétvén a’ Carthágobelieket, Roma táborát
megveré harmincz ezer eleste után 15 ezeret elfogott, közte
Regulust is. Békesség kieszközlése végett Romába küldetett azon
feltétellel, hogy vissza jöjjön, a’ mit hiven telesített; de midőn
a’ béke meg nem köttetnék, ő egy hordóba zárva, melly szegekkel úgy
vala körül verve, hogy a’ hegyök belől volna, addig hányatott,
forgattatott, mig meg nem holt.

11) Néro Romai Császár, kinek valamint uralkodása szörnyeteg
volt, úgy halála is.

12) Parthus: ezen nemzetről igen szépen versel Ovidius: Valamint
bőven, úgy bölcsen is értekezett Horváth István a’
Parthusokról.

13) Cato néven három nevezetes embert olvasunk, az egyik Porcia
nemzetségből Romai Főnök volt, szigorú bölcs, és okos munkásságú.
A’ másik fő Vezér volt Uticában, ki ön magát meg ölte, ne hogy
Caesar hatalmába essék. Livius. A’ harmadik Cato Valerius
nyelvész.

14)


Miramur periisse homines:
monumenta fatiscunt

 Mors etiam saxis,
nominibusque venit.



Ausonius.









III. Könyv Tartalma.

A’ bölcseség ébreszti bádgyadt elméjét a’ betegnek,
megesmértetvén vele a’ hamis, és valódi boldogságot, mellyet sem a’
fényes hivatalokban, sem kincsekben, sem a’ testi gyönyörökben fel
nem lelhetni: mivel a’ valódi és igaz boldogság egy minden javak
tekéletes birása. A’ gazdagság szüntelen hijányzik, a’ fösvénység
szükölködik, a’ fényes hivatal pedig erkölcs nélkül útálatos, és ki
azt birja, vég nélkül kínlódik. Az igaz nemesség csak lelki lehet,
melly az Istentől ered: az emberi, mivel nem igaz itéletből
származik, nem tartós. A’ gyönyör aggasztó, a’ földi javak ezer
bajjal vegyesek, és fogyatkozóvá teszik az embert; mert az igazi
teles jó, csak egy, és egyszerű; könyörg ebbe vezettetni a’ szerző,
mert csak e’ maga boldogíthat; ezután kell tehát egyedül
vágyódnunk; mivel e’ kormányoz mindent, és csak az a’ boldogtalan,
ki ettől távozik.





I. §.

A’ bölcseség erősebb gyógy szerekkel orvosolja
betegét.

Már elvégzé énekét, midőn még figyelmezvén álmélkodva, az édes
énekről gondolkodtam; azért csak hamar mondám: oh bágyadt lelkek
vigasztalója, ki engem nyomos szavai, ’s örvendetes énekivel éleszt
annyira: hogy már ezután a’ sors csapásait kiállani magamat nem
vélhetem képtelennek; azért a’ szereket, mellyeket előbb éleseknek
mondál; nem csak nem rettegem, sőt még hallani kivánván, felettébb
óhajtom is. Akkor ő: érzém, midőn szavaimat csendes figyelemmel
felfogád, és elméd tulajdonát vártam, vagy mi igazabb magam
elkészétém. Ollyak t. i. mellyek hátra vannak, hogy megkóstolva
csipősek, de bevéve édesednek; mivel pedig hallani vágysz, melly
gerjedelemmel buzognál, ha megesmérnéd, és tudnád hová szándékunk
vezetni? hová, kérdém? valódi szerencsére, mellyről lelked
álmodozik, hanem elfoglalva szemed képektől, azt nem láthatja.
Akkor én: kérlek cselekedd meg, és mellyik legyen az igazi
boldogság, mutassd meg minden késedelem nélkül. Örömmel cselekszem
kedvedért, felelé; hanem a’ melly okot jobban esméred, azt előbb
szóval  kijelelni, és tudatni iparkodom, hogy
átlátván midőn ellenfélre veted szemedet, az igaz boldogság
példáját megesmérhessed.


A’ ki haszonra akar magokat
a’

 Földibe vetni, előre ki
kapál

 Tüske bokort, csalitot ’s
gazokat is;

 Hogy gabonája betöltse
csüreit.

 Sokkal előbb ki izel szamata
még

 Méznek is, a’ keserü epe
után.

 Szebb igazán de az égi
seregek

 Fénye is, a’ viharok
szünetekor:

 Éjjeli gyász lepel is ha
eloszolt,

 A’ deli nap melegen ki
derüle.

 Birva azért javakat, te is
előbb

 Hogyha le rázod igád
nehezeit,

 Látni fogod, mi igaz; mi
nem igaz!







II. §.

Természet szerént kiki boldog akar lenni: de
minthogy a’ boldogság minden javak vegyéből való tekéletes állapot;
nem lehet azt, sem gazdagságban, sem méltóságban, sem pedig
gyönyörben helyheztetni.

Ekkor leszegvén egy kevéssé szemeit, és mintegy fejedelmi székre
ültetvén elméjét, így kezdett szólani: a’ halandók minden gondja,
mellyet sokféle eszmélkedés munkája fáraszt, külön úton jár ugyan,
de még is egy valódi boldogság czéljára törekszik elérni: az, pedig
olly igazi jó, mellyet elnyervén, mit sem kivánhatsz tovább; az a’
boldogság, minden javak java, és minden javakat magában foglaló;
mellyen túl, ha más jó volna, leg főbb jó nem lehetne; mivel volna
még külről mit kivánni. Ki tetszik tehát, hogy az igazi boldogság
minden javakból öszve szerkezett tekéletes állapot. Ezen
boldogsághoz a’ halandók sokféle ösvényen iparkodnak eljutni; mert
a’ javak vágya, az emberek elméjébe természettől van bé öntve; de
csalfa tévedés vezeti őket hiúkra. Némellyek a’ legfőbb jót
kincsekben helyezik, hogy semmivel se szükölködjenek: mások ismét
legfőbb jónak itélik, ha méltóságos hivatalokat  nyervén,
Polgártársaik által tiszteltetnek: vannak, kik a’ leg főbb jót
legnagyobb hatalomban vélik, mert ezek vagy uralkodni akarnak, vagy
uralkodókkal társalkodni. Némellyek előtt jelesebb, ha háború, vagy
béke által dücsőséges nevet szereznek. Legtöbben az igazi javak
gyümölcsét pedig az örömtől, és vigalomtól számítják, és ezek
magokat legboldogabbaknak vélik, ha gyönyörben uszhatnak.

De vannak ollyak is, kik ezek okát, és czélját egymásba
helyezik; kik t. i. kincset hatalomért, és gyönyörért, ismét, kik
hatalmat, vagy név jelességet pénz okáért kivánnak. Ezek tehát, és
hasonlók körül forog az emberi cselekvény, és vágyás szándéka:
valamint nemesség, nép tetszése, ’s pártfogása, mellyek látszatnak
ugyan valamelly fényességet szerzeni: házas társ, és gyermekek,
öröm végett ohajtatnak, barátság, melly legszentebb neme a’
boldogságnak, nem sorstól, hanem erkölcstől származik, a’ többit
vagy hatalom, vagy gyönyör vágyból keresik: pedig bizonyos, hogy a’
testi javak, a’ felsőbbekhez tartoznak, mert erő, és magasság,
egészséget jelentenek; szépség, és gyorsaság nevezetességet,
egészség ismét gyönyört, mellyekkel öszvesen csak egy boldogság
kivántatik. Ime mindenek felett mit ki ohajt, legfőbb jónak itéli:
de a’ leg főbb jót boldogságnak határoztuk lenni,  azért
legboldogabb állapot az, mellyet kiki leg inkább óhajt. Már most
szemed előtt van az emberi boldogság külseje, becs, kincs, hatalom,
dücsőség, és a’ gyönyörök: melly boldogságokat egyenként tekéntvén
Epicurus magának a’ gyönyört választotta legfőbb jónak, mert az
több vigalmat látszatik szerezni a’ szívnek.

De szólok az emberek ügyekezetéről, kiknek elméje ha bár
homályos emlékezetü, de még is a’ legfőbb jót keresi, ámbár mint
egy megrészegültnek a’ ház utja, hová törekszik, előtte esméretlen:
talán tévedni látszatnak azok, kik törekesznek semmivel sem
szűkölködni, pedig nem más tekélíti a’ boldogságot, mint minden
javak bőséges állapotja, melly senkire sem szorulván, ön magának
elegendő. Talán botlanak azok, kik a’ legfőbb jót tiszteletre
méltónak vélik? éppen nem! mert nem silány és megvetendő az, a’ mit
minden igyekszik megnyerni. Talán a’ hatalmat nem számíthatni javak
közé? tehát mit? vagy talán erőtlen gyávának kell itélnünk azt, mi
minden szereknél jelesebb? vagy a’ jelességet semmibe kell venni?
de elkülönzeni sem lehet, ha csak, mi legmagasabb, ugyan az nem
legkitünőbb, ’s egyszersmind leg jelesebb is; mert hogy nem
szorongató, és bús a’ boldogság, ’s nincs fájdalmak, és terhek alá
vetve, mi szükség mondani? Mivel leg csekélyebb szerekben
 is, azt kivánja ember birni, minek
élvelése örvendeztet: ezen okból óhajt kincset, méltóságot,
országot, dücsőséget, és gyönyört, mivel hiszi, hogy ezen javakkal
elégséget, tiszteletet, hatalmat, hirt, és vigalmat nyerhet: jó
tehát az, mit az emberek olly különbféle gondal kivánnak, miben
olly nagy, ’s kitetsző a’ természet ereje, hogy ámbár sokféle, ’s
ellenkező az érzelem; még is a’ javak czéljában meg egyez.


Mennyire változtatja szerek
mi

 Voltát a’ természeti
hatalom?

 Melly törvénye parancsol
egésznek,

 Öszve csatolván oldhatlanul
azt

 Eggyenként? tetszik okos
dallal

 Énekleni, lantom hangra
eredj!

 Ámbár Poenus oroszlányit
arany

 Lánczok terhelik, és kézbül
adott

 Eledel táplálja, de féljék
még

 Haragos mesterök ostorját
is,

 Szokva veréshez; még is
vértől

 Gőzölgvén agyarok, már vissza
jön

 Vad természetük,
emlékezvén

 Ordítnak sorsokon, és az
igát

 El rázván, mesteröket
szabják

 Vérengző szájakkal
először.

 Erdőben csevegő szép
madarat

 Leptél, ’s ha te zárod
börtönbe,

  ’S táplálja vigalmas
gondod is azt,

 Édes itallal néki
hízelgvén,

 Mint szokta növendék kora
játszva?

 Ha megint szűk lakjában
szállva

 Erdők zöldelő lombjait
ő

 Látja, azonnal utálja az
étket,

 Erdőbe szomor, csak az erdőbe
vágy,

 Édes hangja csak erdőre
nyöszörg.

 Izmos erővel néha le
hajtott

 Fa derék sarja, le görbült
földig,

 Ezt kezed eleresztvén, égbe
emelt

 Fővel már igyenes, bár görbe
volt.

 Tengerbe szok áldozni az
estkori

 Nap, titkos uton fordulva
megint

 Vissza kereng ő szokva
kelethez.

 Itt minden régi menetre
siet,

 Mindenek örvendnek haza
térten.

 Nem leszen ő rendjök egész,
ha csak a’

 Véghez nem kapcsolnak
kezdetet,

 Ha csak allandón nem
forganak ők.







III. §.

A’ természet kevéssel, a’ fösvénység semmivel
sem elégszik.

Oh! ti földnek állati ámbár gyenge eszmével, de még is tulajdon
elveitekről álmodoztok, és a’ valódi boldogság czélját, nem ugyan
éles, de még is valami csekély gondal látjátok, és titeket
természetes ügyekezet oda vezetvén, majd ismét sok féle tévedés el
is térít. Lássad csak, ha azokkal, mikkel az emberek boldogságot
nyerni reménylnek, elérhetni-e a’ meghatározott czélra; mert ha
pénz, tisztelet, ’s több e’féle olly valamit hoznak, hogy semmi
javak sem hijányzanak, akkor megvalljuk, hogy ezek nyertivel
szerencsések. Ha pedig azt sem eszközlik a’ mit igérnek; ’s több
javakkal szükölködnek, világosan kitetszik bennök az
álboldogság.

Először tőled kérdem, ki előbb kincsekkel bővelkedtél: soha sem
zavarta meg kedvedet valami sérelem azon bőséges javak birtokában?
akkor felelém: sőt nem emlékezhetem, mikor lett volna annyi
szabadsága lelkemnek, hogy valami nem szorongatná! Ugy-e mivel vagy
távol volt, mit nem akartál távol lenni; vagy jelen volt, mit jelen
nem akartál? Ugy van mondám: annak tehát jelen, ennek távol létét
kivántad,  meg vallom, felelém: Ő pedig:
szükölködik-e mindenki azzal, mit kiván? igen; ki pedig valamivel
szükölködik, az ön magának nem elegendő! éppen nem, szólék. Igy
tehát magad ezen elégtelenséget javaid bőségében is szenvedted!
igen is. Tehát a’ javak nem tehettek semmivel hijányzóvá és
megelégedetté, ámbár ezt látszottak igérni. De azt is tekéntetre
kell méltatni, hogy a’ pénz természettől semmivel sem bir, hogy
azoktól, kiknek tulajdona, elne lehessen rabolni.

Igaz, megvallom, ’s mért ne vallanád, midőn minden nap egy
erősebb bár akaratod ellen is azt elragadhatja? Honnét vannak a’
minden napi, ’s közönséges panaszok, hanem ha hogy erőszakkal,
ravaszsággal, az ellopott pénzek a’ rablóktól vissza vetetnek? ugy
van mondám. Szükséges tehát a’ pénz oltalmára külső védelem. Ezt ki
tagadhatja? Úgy, de nem szűkölködnék, ha nem volna pénze, mellyet
elveszthet? Nem kétkedhetni. Ellenkezőképp van tehát a’ dolog, mert
a’ birtokost azon javak, mellyek elégségesnek látszattak, éppen
mások oltalmára szorulva elégtelenné tették.

Mi módon kell tehát elűzni a’ szükséget a’ gazdagságtól? talán
a’ gazdagok nem éhezhetnek, nem szomjazhatnak, a’vagy a’ téli
hideget nem érezhetik gazdagok tagjai? vagy azt feleled, hogy
 azoknak van tehetségök, éhséget
szüntetni, szomjat, hideget elüzhetni? lehet ugyan a’ szükséget
javakkal vigasztalni, de nem egészen megszüntetni; mert ha a’
szükség mindenkor valamit óhajt, és kiván, telik ugyan javakkal, de
még is marad hijány: Elhallgatom azt, hogy a’ természet
legkevesebbel is, a’ fösvénység pedig semmivel sem elégszik; azért
ha javak, kincs, gazdagság, hatalom, szükségtől senkit sem
menthetnek, sőt azt mindenik magáévá teszi, mért hiszed, hogy
elégséget tehetnek?


Ha bár aranyja sok légyen
zsugorinak, és

 Gazdagsága megint ujra
halomra gyülend,

 Klárisok igaz
gyöngyel ki tüntessék nyakát, (1.)

 Bő
ugarin szántson száz ökör, ’s annyi eke;

 Még is kinozza gond, epeszti őt keserv,


Kincsei holta után vissza maradnak
azért.





IV. §.

Gonosz emberek vétkei megbecstelenítik a’
méltóságot, a’ jó erkölcs méltóság nélkül is tündöklik.

Talán hivatalok becsületessé, ’s méltóságossá tehetik azt, a’ ki
elnyerte? Vagyon-e a’ tanácsnak  olly ereje, hogy hivatalt
viselő keblibe erkölcsöt öntvén a’ gonoszságot ki irtsa? sőt a’
vétket hivatalok nem szokták fedezni, hanem nyilvánítni. Sokszor
boszonkodunk azért: hogy legméltatlanabbak nyerik azokat. Catullus
is Noniust ámbár itélő kocsin ülne, golyvásnak csufolá: ime
láthatod, hogy a’ fényes hivatal, mennyi gyalázatot szül a’
rosszaknak: ellenben azok rosszasága, kevesebbet tünik ki, a’ kik
semmi hivatalt sem viselnek.

Te olly sok veszedelmek fenyegetése mellett sem egyezhettél meg
abban, hogy hivatalt viselni becsület volna Decoratussal, kiben egy
fondorlót, és még vádolót is sajditottál. A’ hivatalért nem is
itélhetjük tiszteletre méltónak azokat, kiket hivatalra
méltatlannak itélünk.

De ha valakit látnál bölcseséggel ékesitve, mondhatnád-e, hogy
tiszteletre, vagy bölcseségre méltatlan? távól legyen; mert
tulajdon méltósága van az erénynek, mellyel azonnal ékesíti azt,
kinek társa lett: mivel pedig a’ közönséges hivatal ezt nem teheti:
világos, hogy a’ méltóságnak nincs tulajdon szépsége: mellyben azt
is főképp kell tekinteni, hogy annál alább való, mennél többtől
megvettetik valaki, mivel pedig becsülendővé nem teheti azt a’
méltóság, kinek többektől való megvetését nyilatkoztatta; inkább
gonoszabbá teszi azt, de nem büntetlen, mert  viszonnyal
fizet, a’ nyert hivatalt megfertőztetvén.

Hogy pedig azon tisztelet árnyékos hivatalokkal elnem nyerhető;
igy vedd: ha valaki többszöri Polgári Elnöksége után durva
nemzetekhez jutna, tisztelnék-e őt hivataláért a’ vad nemzetek?
lám, pedig, ha a’ hivatalnak természetes ajándéka volna a’
méltóság, már elnem mulatná akár hol is megszerezni a’
tiszteltetést: valamint a’ tűz egész világon tűz, és melegítni nem
szünik. De mivel a’ hivatalnak nem tulajdon ereje nyújtja a’
tiszteletet; hanem az emberek csalfa véleménye, azért: ha azokhoz
eljut, kik méltóságnak nem esmérik, rögtön el tünik. A’ méltóságos
hivatal, még azon népeknél sem örökös, kiknél támadt: igy a’
főtisztartóság hajdan nagy hatalom volt, most pedig hiú név, és a’
tanácsi számadás nagy terhe, ha valaki ez előtt a’ nép eleségét
intézte, nagyon tiszteltetett: most leg utolsó hivatal. Valamint
előbb mondók, hogy nincs semmi tulajdon éke a’ méltóságnak; úgy
vélemény után majd fénylik, majd homályosodik. Ha tehát
méltóságossá senkit sem tehetnek a’ hivatalok, sőt gonoszak kezében
becstelenek, üdő változásával fényleni meg szünnek, ha nemzetek
becse által silányak, nincs szépségök, hogy kivántassanak; nem hogy
másokat felül haladnának. 


Ámbár Tirusi drága
öltözetje

 Sárga arany, ’s ragyogó
kövekkel

 Tündöklik, de utálva
mindenektül

 Volt Nero, mint buja,
gyilkos, ármány:

 Osztott tiszteletes
tanácsban ollykor

 Népei Atyjainak ha
tisztet;

 Még is vallod-e most te
boldognak

 Őket azért, mit utálva
nyertek?





V. §.

A’ hatalom kegyetlenek kezében faggató tünődést,
és kínzó fúllánkot éreztet.

Tehetnek-e valakit országok birtoka, és Királyok társasága
hatalmassá? Igen, ha azok boldogsága soha meg nem szünik; de a’
hajdankor tele példával, a’ jelenkor is, hogy a’ királyok
boldogsága veszedelemre változott. Oh derék hatalom! melly ön
fenntartására sem elegendő. Ha tehát Országok birtoka boldogságot
szerez, nemde ha ennek valamelly része hijányos, akkor azt szükíti,
és nyomort okoz? de ámbár messze terjednek a’ birodalmak, még is
van több nemzet király nélkül. A’ melly részről meg szünik boldoggá
tenni, ugyan azon, következik a’ tehetlenség,  melly
nyomorultá teszi, ’s ezen tekéntetben a’ Királyok nem egészen
boldogok.

Ön sorsa veszedelmét tapasztalván a’ kegyetlen Néro, az Ország
zendülését, feje felett függő kard ijesztésével gúnyolta. Minő
hatalom ez, ha a’ mardosó gondot el nem űzheti, a’ rettegés
fullánkját el nem mellőzheti? akarnának ők bátran élni, de nem
lehet: még is dicsekednek hatalmukkal! Vagy talán hatalmasnak
véled, kit látsz akarni azt, a’ mit nem tehet; ki azoktól inkább
fél, kiket ijeszt, kit szüntelen őrök késérnek? minő hatalom az,
melly szolgák kezében van? mit szóljak a’ Királyok udvarnokiról,
midőn országok illy gyávákkal telvék, kiket királyi hatalom épsége,
és hanyatlása egyaránt lesújt? Néro, tanítóját, és barátját
készteti a’ halál neme választására.

Az udvari méltóságok közt sokáig tündöklő hatalmas Papinianust
katonai fegyver alá vetette Antoninus. Pedig mind a’ kettő
szándékozott lemondani hatalmáról. Seneca még kincseit is át adá
Nérónak, hogy csendes magányba vonulhatna, de midőn a’ hanyatlókat
teher húzná, egyik sem tehette a’ mit akart. Minő hatalom ez,
mellytől tulajdonosai rettegnek, mellyet ha kivánsz, nem vagy
bátor, ’s midőn le akarod tenni nem kerülheted? Talán védnek
barátid, kiket nem erkölcs, hanem sors szerzett? ime kit szerencse
tett barátoddá, azt a’ szerencsétlenség ellenséggé 
változtatta! Mi lehet olly veszedelmes dög mirigy, mint meghitt
társból lett ellenség?


Ha hatalmas lenni
ohajtasz

 Hát győzd le szokásaidat,
még

 Feslett bujaság se
rutítson,

 Mert járma alá
leszoríthat.

 Bár India messze
vidéke

 Főt hajtva remegjen
előtted,

 Szolgáljon az éjszaki
Ország: (2.)

 De ki gondjait üzni
magátul

 Nem birja, ’s panaszkodik,
álom

 Annak birodalma,
hatalma!





VI. §.

A’ köz dücs itéletből nem ered, nem is tartós:
a’ bölcs ön javait, nem köz hírből, hanem erkölcsei esméretiből
számítja.

A’ dücs gyakran melly hamis, melly csuf! azért Sophocles
kiáltása nem lehet vétkes: oh dücs, oh dücs sok ezer gonosz
ember életét tetted nevezetessé! (3.) sokan nyertek nagy nevet,
a’ nép hiú véleményéből, minél lehet-e útálatosabbat gondolni? mert
a’ kik érdemetlenül  hirdettetnek, szükség, hogy tulajdon
dicséretükben megpiruljanak; ha érdem után jött a’ dicséret, mit
nyert vele a’ bölcs, ki javát nem a’ nép hirére, hanem tulajdon ön
tudására fontolgatja? ha olly módon nevet hiresztelni kellem;
következik, hogy azt nem terjeszteni utálat. De mint elébb mondám,
több nemzet van, mellyhez egy férfiú neve elnem juthat, hogy a’ kit
dicséretesnek itélsz, más részén a’ földnek, nevezetessége nincsen.
A’ pór nép dicséretét pedig említeni sem vélem méltónak; mivel
itéletből sem származik, állandósága sem tartós. Már most ki nem
látja, melly üres, melly csekély a’ nemes neve? melly ha
nevezetességre szorul, másé! ugy látszik, hogy a’ nemesség, egy az
Atyák érdemeiből származott dücsőség: ha hirdetés szül
nevezetességet, csak azok nevezetesek, kik hirdettetnek: azért nem
fogsz fényleni érdemed nélkül, mert más fénye jelessé nem tehet; ha
nemességben valami jóság van, egyedűl azt vélem, hogy a’ nemesek
kötelessége őseik erényeit követni. (4.)


Földi javak neme mind egy
köz

 Forrásbul veszi
létét,

 Mindenek Atyja tsak egy
lehetett,

 Mindent ő maga
rendel.

 Ő ada napnak arany fényt,
de

 Holdnak is ő ada
szarvat,

  Csillagit égre raká
bölcsen,

 Embert földre
teremté;

 A’ magas égbeli lelket is
ő

 Keggyel zárta
tagunkba.

 Embereket mind öszve
tehát

 Nemzé drága nemes
mag!

 Hát mit hirdeted
őseidet?

 Ha tekintsz arra, hogy
Isten

 Volt, ki teremtett
mindeneket?

 El nem fajz soha
senki

 Hogyha csak önkényt
vétkezvén

 Maga nem távozik
attul!





VII. §.

A’ gyönyör vágya faggató gonddal, elégsége pedig
keserü bánattal teles: azért ha boldoggá tehetne, még a’ barmok is
boldogulnának.

Mit szóljak a’ testi gyönyörökről, mellyek vágyása
szorongatással, elégsége pedig megbánással teles? Ezek gonosz
gyümölcse, a’ türhetlen testi fájdalom, mellynek szenvedése, nem
tudom minő vigalmat okozhatna. Hogy minden gyönyör kimenete
szomorú, azt kiki ha emlékezni akar bujaságáról, bőven tudja! Ezek
ha boldoggá  teszik az embert, nem tagadhatni, hogy
akkor a’ barmok is boldogok; mert minden indulatuk siet a’ test
kivánati telesítésére. Leg tisztességesebb volna ugyan a’
házassági, ’s gyermek nemzési öröm: de nincs felesleg, nem tudom
kitől, igen természetesen mondva: hogy némellyek kinzó gyermeket
szülnek; mellynek állapotja gyakorta szorgos, és talán soha inkább
nem tapasztaltad, mint most, midőn fiaidért szorongattatol.
Euripides jeles mondását igen jónak találom, ki boldogoknak mondá
a’ szerencsétlen magtalanokat.


Gyönyör! a’ tulajdonod
rosz:

 Veled a’ ki él,
epeszted:

 Követed te a’
kegyetlen

 Bogarat, ha mézet ád
ő,

 Elirámlik; a’
fulánkja

 Tüzi, marja sziv
vigalmát.





VIII. §.

A’ mulandó javak sok rosszal vegyesek, és azért
nem annyi boldogságot, mint veszedelmet okoznak.

Nincs tehát semmi kétség, hogy a’ boldogság útai tévedések; nem
is képesek oda az embert,  hová igérték vezetni. Röviden el is
mondom, melly sok roszba legyenek bonyolódva: iparkodtál pénzt
gyűjteni? tulajdonosától elragadtad, akarsz fényleni hivatallal? a’
ki adja annak könyörögsz, és ki Elöljáró kivánsz lenni
tisztelettel; megalázó kéréseddel hitványodol: hatalmat ohajtasz?
alattvalóid leselkedése ’s veszedelme alatt nyögsz; dücsőséget
kérsz? sok kellemetlenséggel küszködve bátorságod megszünik: búja
élet tetszik? de ki nem útálná, nem kivánná lerázni a’ legalább
való, ’s gyarló test szolgálatját?

Mit szóljak azokról, kik a’ test javait még többre becsülik? ah
melly csekély és sikos azok birtoka! talán test nagyságával az
Elefántot, erővel a’ bikát, vagy gyorsasággal a’ tigrist
meghaladod? nézz az ég térére, erősségire, gyorsaságára, és szünjél
már egyszer silányságot csudálni: sőt még az ég sem csudálatos
ezekért, hanem az okért, melly kormányozza: a’vagy tetszik arczolat
szépsége? melly gyors, rögtöni, ’s tavaszi virágnál változóbb! ha
mint Aristoteles mondja: az emberek Hiúzi szemmel látnának, és
szemük világa minden tárgyon áthatna; nemde betekéntvén a’ szív, és
vesék rejtekibe Alcibiades külső szépsége megútáltatnék? (5.) Azért
ha szépnek látszatol, azt nem természeted, hanem a’ reád nézők
szemei gyengesége okozza. Becsüljétek  most a’
test javait, de tudjátok azt is, hogy a’ mit csudáltok, azt
harmadnapi hideg láz szét oszlatja. Mind ezekből következik, hogy
ezek sem az igért javat meg nem adják, sem együvé nem tekéletesek,
sem boldoggá nem tehetnek.


Ah, hogy téved az a’
megnyomorult szegény

 Lény, melly
tudatlan, és hanyag!

 Hát zöld fán ki
keres sárga aranyt, vagy a’

 Szőllő
bogyó közt fény követ?

 Horgát senki
magas hegyre ne rejtse, hogy

 Diszeljen asztalán hala.

 Kecskét
fogni kivánsz? akkor ugyan ne menj

 Tenger fenék kő bérczire.

 Sőt a’
tenger alatt is gyakor esmerik

 Víz
födte völgy, ’s tér széles-e?

 Milly
vízben terem a’ drága fejér csiga

 Gyöngy, ’s még vörös bársony színű?

 Hát még gyenge halat, ’s kényre csigákat is


Hol, ’s merre kelljen szednie?


Azt, hogy hol legyen el rejtve az
isteni

 Jóság, nem is látják,
vakok!

 A’ jó, melly haladott
csillagos ég során,

 Földhöz ragadva
vágyaik!

 Most hát átkozom én őket:
azért legyen

 Rangjok, ’s javok kinzó
szerök:

 És a’ csalfa javak terhe
alatt hamar

 Lássák az igazi jót, ’s
valót!







IX. §.

A’ jó melly az embert boldoggá teszi, csak egy,
’s egyszerű lehet.

Elég legyen eddig, hogy megmutattam a’ tündér szerencse
külsejét, mellyet, ha világosan értesz, következik, hogy az igaz
boldogságot is megmutassam: én pedig mondám: sem a’ javak
elégségre, sem országok hatalomra, sem hivatalok tiszteletre, sem
a’ dücs jelességre, sem pedig a’ bujaság örömre nem vezetnek. Talán
az okait is könnyen fel találtad? mintha keskeny hasadékon látnám,
de tőled akarom értelmesen hallani: nyilvános; a’ mi egyszerű, és
oszolhatlan természetü, azt az emberi tévedés elválasztja; és az
igaztól, tekéltől, az igaztalan ’s tekéletlenre vezeti. Talán azt
véled, hogy semminek sincs hijával a’ szükölködő hatalom? éppen
nem, mondám: jól van, mert ha van mi, hogy valamelly dologban
gyengébb erejű legyen, abban bizonyosan más védelmére szorul. Igen,
úgy van: Tehát az elégség, és hatalom ugyan azon egy természetü:
úgy látszik, már most mit itélsz ezen dologról? kell-e utálni, vagy
tisztelni? itt nem is kétkedhetni. Adjuk most a’ tiszteletet az
elégség és hatalomhoz, hogy ezen háromból egy legyen; adjuk öszve,
ha igazat akarunk vallani.  Mit? mondá: hát azt véled hogy
homályos, és nemtelen lehet, vagy közhirrel legnevezetesebb?
Lássad: megeggyeztünk abban, hogy leghatalmasb az volna, ki máséra
nem szorul, és a’ legnagyobb tiszteletre méltó is a’ miben
egyeztünk, ha szükölködik-e jelességgel? a’ mit egyik sem
szerezhet; igy tehát annyiból is már mindenik megvetendő. Nem
tagadhatom, hogy a’ leghatalmasabb legnevezetesebb is; következik
tehát, hogy a’ hatalom, és elégségnek külömbség nélküli társa a’
nevezetesség.

Igen mondám: a’ ki máséra nem szorul, ön erejével mindent tehet;
a’ mi nevezetes és tiszteletes, nemde az legörvendetesebb is? de
azt képzelni sem tudom, honnét lephetné meg őt valami szomor: azért
ha az említetteket birja valaki, az bizonnyal örömmel is teles; de
az is bizonyos általa, hogy ámbár elégség, hatalom, jelesség,
tisztelet, öröm, külön nevek; még sem külön állatozások. Igaz,
felelém. Azt tehát, a’ mi egy, és természettől egyszerü, csak a’
megromlott ember oszlatja, és midőn a’ részetlen tárgy részét
kivánja megnyerni, sem darabját melly nincs, sem magát, a’ mit nem
is kivánt, meg nem nyerheti.

Mi módon lehet ez? Ő pedig felelé: A’ ki kincset kiván szükség
elüzésére, a’ hatalommal mit sem gondol, homályba inkább silány
ohajt  létezni, sőt még több természetes örömöt
is meg tagad magától, csak hogy bészerzett pénzét elne költse; és
illy módon, a’ mije van nem is elég neki, ’s mivel a’ tehetőség
elhagyá, a’ baj kinozza, az alávalóság le nyomja, és a’ homály
elborítja.

A’ ki hatalomra vágy, javakat pazéról, megveti a’ gyönyört, a’
tiszteletet pedig dücscsel, hatalom nélkül nem is becsüli; de ez is
mennyire szükölködik lássuk: történik néha, hogy a’ szükségesekben
megszorúl, és szorongattatik, midőn ezt el nem űzheti, a’ melly
hatalmat kivánt, megszünt lenni. Igy kell okoskodni a’
tiszteletről, dücsről, gyönyörről: mert mindegyik ezek közül ugyan
az a’ mi a’ többi, akar ki ezekből eggyet a’ többi nélkül kiván, a’
mit ohajt, azt sem nyerheti meg.

Hogy lehetnek ezek? ha valaki öszvesen kivánja megnyerni, az a’
legfőbb boldogságot kivánja, de ezekben fel nem leli, mivel a’ mit
igérnek sem adhatják.

Igaz mondám: ezekben tehát mellyek látszatnak boldogságot
szerzeni, az igazi boldogságot nem kereshetni. Igaz, és igazabbat
mondani sem lehet, előtted tehát a’ hazug szerencse rajza, és annak
okai; tekínts most az elme elleni nézetire, rögtön a’ mint igértük,
látni fogod az igaz boldogságot. A’ vak is látja ezeket felelém; Te
 pedig elébb mutatád, midőn a’ hamis
okokat eloszlatni iparkodtál; mert ha nem csalódom, az az igazi, és
tekéletes boldogság, melly elégségessé, hatalmassá, tisztelendővé,
jelessé és viggá teszen, és hogy Te tudjad, tőlem meg esmérve, ’s
felfogva, hogy ezek közül bár mellyik, mert együvek, bár mit
tegyenek valóban, azt tekéletes boldogságnak esmérem kétkedés
nélkül. E’ véleménnyel szerencsés vagy oh Növendékem! ha még azt
hozzá adnád: mit? hiszed-e hogy ezen mulandó, és változó szerek
közt illyes valami boldogságot szerezhetsz? éppen nem. És azt te,
hogy semmi több ne kivántassék megmutattad: mert ezek vagy csak
színlett, vagy tekéletlen javakat látszatnak adni, igazi, és
tekéletes javakat pedig nem adhatnak. Meg egyezem. Mivel tehát
megesmérted, mellyik az igaz, és hazug boldogság, csak a’ van
hátra, hogy megesmérhessed, honnét nyerhetni az igaz boldogságot.
Azt ugyan mondám már régen, és nagyon várom. De mivel úgymond a’
mint Platónak tetszik a’ Timeusban minden legkisebb allapot, és
dolgokban az Isteni segédséget kell kérni, mit vélsz cselekedni?
hogy azon legfőbb jónak lakját és székit feltalálhassuk? A’
mindenek Atyját kell meg kérni, a’ mit mulasztva, semmit illendően
nem kezdhetni. Igazán szóltál mondá: ’s egyszer’smind igy kezde
énekelni: 


Isteni nagy felség, bölcs
kormányzója világnak

 Ég, és földi
teremtő! a’ ki parancsira folynak

 Már
az öröktüli hosszu üdők, mozgatva erőddel

 Allandón; a’ kit nem hajt alakítni anyagból.


Külső ok: hanem ő maga helyzete, és java
legföbb,

 Jónak, irígységtől ment
lévén, mint Te magasról

 Hoztál
példát, úgy Te magad leg szebb, ki világot


Szépséggel bírván, mi tulajdon diszre
teremted.

 Most Te egészet részre
parancsolsz folyni tekéllel

 Foglalván
elemet számokra: hogy a’ hideg és tűz

 Férjenek öszve, kemény híggal, hogy tiszta világa


El ne röpüljön lángnak, sem terhek le ne
nyomják

 A’ földet. Te csatoltál
testtel lelkeket öszve

 Hogy hármos
természete már két részre felosztott

 Test tagait mozdítván meg gördítse azonnal:


Igy mikor a’ körben járkál, meg futja az
égnek

 Sok szeletit, ’s még minden
Urához is eljut az észszel.

 Kissebb
életeket hason okból bölcs Te teremtesz,

 A’ gyöngét, ’s izmost elegyítvén fel rakod égre,


’S földbe is ültetsz. Hát ezeket törvényed
erője

 Keggyel késérvén, hozzád ők
vissza kerülnek.

 Adjad Atyám elmémnek
fenső székhez elérni,

 Adjad forrását
meglátni javaknak ezentul;

 Fényre
találva eszünkel Téged látni világunk.

 Oszlassad szemeink ködeit, ’s terhünket is
enyhítsd,

 Ön fényeddel csillogj mert
te vagy éke napunknak,

  Csende,
nyugalma Te vagy jóknak, vég czélja szivünknek,


Kezdet, társi vezér, ’s még utja, határa Te, Egy
vagy!





X. §.

Igazi boldogsága az embernek csak az Isten
lehet, mint leg egyszerübb jóság.

Mivel láttad a’ tekéles, és tekéletlen javak képit, most azt
kell megfejtenünk, miben létezzen a’ boldogság tekéle? de hogy az
előttünk fenn forgó dolog igazsága mellett, az esméret álképe megne
csaljon, először az a’ kérdés: ha valljon létez-e ollyas valami jó
a’ szerek természetiben, minőt állítottál? Sőt tagadhatatlan, hogy
nem csak lehet, de vagyon is egy forrása minden javaknak, mert
minden nemben valami hijányosság vagyon, de ugyan abban szükséges,
hogy valami tekéles is legyen; mert a’ tekélet elvéve, a’
tekéletlen honnét lett légyen, meg gondolni sem lehet. A’ szerek
természete nem részekből, és teletlenekből, hanem egészből,
telesből vette eredetét, ’s ezen végső feloszlik sovány
állapotokra. Azért mit előbb mondánk, hogy a’ mulandó javakban van
valami tekéletlen boldogság; nem lehet kétkedni, hogy tekéles, és
igazi boldogság is legyen.  Igazán következtetted: hol legyen
pedig az, igy vizsgáld: hogy az Isten mindenek fejedelme, Jó: azt
mutatja a’ közönséges emberi elme fogalma, mert az Istennél nem
lehet jobbat gondolni; az okosság is mutatja, hogy a’ tekéles jó,
csak egyedül az Istenben vagyon: és ha nem illyen, akkor mindenek
fejedelme nem is lehet; mert létezne nálánál valami jelesebb, mi
tekéles jóval birna, előbbi, és régiebb volna; mert minden a’ mi
tekéles, előbbi a’ csonkánál: azért ne hogy felette hosszas legyen
okoskodásunk, meg kell vallani, hogy a’ legfőbb jó Isten, leg
telesebb a’ tekéles jóval. De a’ tekéles jót igazi boldogságnak
vallottuk; azért az Isten maga az igazi, ’s leg főbb boldogság. Meg
engedem, mert nem lehet ellene mondani, hanem vedd észre, melly
szentül, és sértetlenül javallod azt, hogy tekéles jóval telesnek
mondottam lenni az Istent! hogyhogy? Ne merészeld a’ minden lények
Atyját azon leg főbb jót, mellyel telesnek mutattuk, hogy külről
vette légyen, vagy mint birtokos Istent, a’ birt boldogságtól külön
állatozásnak (substantia) gondolni: mert ha azt véled, hogy külről
vette, jelesebb a’ ki adta, annál, kinek adatott, holott mi azt
valljuk legméltóbban, hogy minden lények felett leg telesebb. Ha
természettől minden javak benne vannak, de különi okkal, mivel a’
lények fejedelmiről,  az Istenről van a’ szó, költészszen a’ ki
tud módot, hogy ki kapcsolta ezen különöket öszve! Utoljára az, a’
mi mindentől különöz, a’ nem az, a’ mitől érteték különzeni: azért
a’ mi a’ legfőbb jótól tulajdon természetivel különz, az nem
legfőbb jó a’ mit vétek az Istenről gondolni, kinél nincs
felségesebb: mert semmi szer természetesen az ő alkotójánál jobb
nem létezhet; azért a’ mi mindenek eleme, az ön állatozásában
legfőbb jó. Igazán, felelém; de lehet a’ legfőbb jó boldogság?
Igen; következés képpen az Istent boldogságnak kell vallani: az
előbbeni feltételek ellen sem támadhatok, és azokból ezt méltán
következtetni átlátom. Arra is vigyázz, hogy ezekből lehet-e
következtetni, hogy két legfőbb javak egymástól valóban különzők
nem lehetnek? Mert a’ mellyek külöhöznek, eggyik nem az, a’ mi a’
másik, azért eggyik sem lehet tekéles, mivel eggyik a’ másiknak
hijányossága; most, a’ mi nem tekéles, sőt hijányos, az nem legfőbb
jó: azért a’ mellyek legfőbb javak, semmi kép sem különözhetnek. De
mind a’ boldogságot, mind az Istent legfőbb jónak láttuk, azért
éppen elmondhatjuk, hogy a’ legfőbb boldogság az, a’ mi a’ legfőbb
Istenség. Én azt feleltem: hogy a’ mondottnál igazabbat, sem
okoskodással erősbbet, Istenhez illendőbbet következtetni sem
lehet. 

Ezekre ő: valamint a’ mérnökök a’ feltett tárgy kivilágosítására
némelly következtetést szoktak húzni; úgy én is mint egy reá adást
nyujtok neked; mert valamint a’ boldogság nyertivel az emberek
boldogok lesznek, a’ mi világos: úgy meg igazulást nyerve igazak,
bölcseséget, bölcsek, szinte istenességet nyerve, hogy Istenekké
lesznek világos. Minden boldog tehát, Isten, természettel ugyan egy
az Isten, részvétellel pedig minden ellen mondás nélkül igen sok
lehet. E’ valóban igen szép, mondám, és drágalátos, akár pótolék,
akár reáadásnak nevezzd.

De annál szebb nincs, a’ mit az ész e’hez csatolni javasol: mi
az kérdém? midőn a’ boldogság sokat foglal magában, vallyon ezek
mind öszve, mint egy részekből csatolnak-e össze egy testet; vagy
vah-e valami ollyas, mi a’ boldogság állatozását betöltse, és a’
többi mind ezekhez tartozzék? Igen szeretném ha ugyan azon szerek
által nekem nyilvánítnád.

Nemde, szóla: a’ boldogságot jónak véljük? igen, pedig legfőbb
jónak, add hozzá azt bátran mindenikhez, mert ugyan elégség,
hatalom, tisztelet, jelesség, és gyönyör legfőbb boldogságnak
itéltetik. Mit, tehát ezek mint javak, hatalom, és a’ többiek, mint
részei a’ boldogságnak és azokat a’ jó telességéhez mint a’ ki
egészítetthez kell számolni? Értem, szólék, a’ mit kérdesz,
 de kivánom tudni, mit akarsz kifejezni.
Ezen szer elkülönözését halljad:

Ha ezek mind a’ boldogság részei volnának magok közt egymástól
különzenének, mert ez a’ részek tulajdonsága, hogy egy egész test
külön részekből alakuljon. De azt megmutattam, hogy ezek mind öszve
egyet tesznek, azért nem is tagai a’ testnek, különben az
következhetnék, hogy egy tagból volna szerkezve a’ boldogság, a’ mi
lehetetlen; az ugyan kétséget nem szenved, hanem mi még hátra van,
azt várom. Hogy a’ többi mind a’ javakhoz tartozzék világos: miért
kivántatik az elégség? azért, mivel jó; a’ hatalom, mivel az is
jónak hitetik, igy lehet a’ tiszteletről, jelességről, és örömről
itélni. Minden vágyásnak tehát fő oka a’ jóság; mert a’ mi sem
valóban, sem hasonlatosságban jót nem foglal magában, semmikép sem
lehet kivánni: ellenben azok, mellyek természettől nem jók, hanem
mivel jóságot színlenek, kivántatnak mint valódi javak. Igy van,
hogy a’ vágynak fő tárgya természetesen, és egyedül a’ jóság. Az
okot, mellyért valamit kivánunk, leg inkább látszatunk ohajtani,
úgy ha valaki egészség okáért akar lovagolni, nem annyira a’
lovaglási mozgást, mint magát az egészséget ohajtja. Midőn tehát
mindeneket a’ javak voltáért kivánunk, nem azokat, hanem egyedül a’
jót óhajtjuk. Most  már abban egyeztünk, hogy mindenek, a’
mellyekért megkivántatnak, az a’ boldogság, azért így is egyedül a’
boldogság ohajtatik, a’ mellyből igen kitetszik, hogy a’ jónak, és
boldogságnak ugyan azon egy az állatozása.

Mit sem látok, a’ miben ellenkezzem. De az Istent, és a’ valódi
boldogságot ugyan egynek mutattuk. Igen. Bizvást tehát lehet
következtetni, hogy az Isten is azon jóban, és nem máshol
állatozhat.


Foglok! jertek az én hazámba
bátran,

 Mert ti terhes igán csalárd
kivánság

 Által földre ragadva nyögtök
itten.

 Ott leszen nektek
nyugodalmatok majd,

 Az rév part,
viharokkal a’ nem üldöz,

 Ott talál
ember menedéket ingyen.

 Tájokint
aranyos fövényt nem ád az, (8.)

 Sem
sugárzó Hermusi part az, avagy

 Indus
nagy vize, melly közel határoz (9.)

 Hő világhoz, ’s dus köve zöld ’s fejérek


Csiklándozva szemet meg is vakitván


Majd azok, szép lelkeket a’ sötétre


Zárák. A’ mi csak itt szivet vidámít


És fel ébreszt, mélye hegyeknek óvja.


A’ fény, melly eget is betölte, ’s
éltet,

 Nem hozott még lelki veszélt
reánk: mert

  Ezt a’ drága világot
a’ ki látja,

 Annak a’ nap fénye
homály, ’s sötét köd!





XI. §.

Minden javakkal teles, és egy legyen a’
boldogság, mellyet kivánunk.

Meg egyezem veled, mert mindenek erős okkal vannak biztosítva,
akkor ő: mennyire becsülended, ha magát a’ jót, mi legyen, meg
esmérted? véghetlenek, mivel az Istent is, ki jó, meg
esmérendem.

Ezeket pedig: felelé; legigazabb okkal meg mutatom, ha azok
állanak, mellyekről szólottunk. Igazak felelém: nemde megmutattuk,
hogy azok, mellyek többektől ohajtatnak, még azért nem igazi
tekéletes javak; mivel egymástól különzenek, egyik a’ másikkal
szükölködik, teles és tekélyes javat nem is hozhatnak! Akkor, csak
akkor igazi javak, ha egy természetünek, és foganatunak
tapasztaltatnak, hogy a’ melly elégség, ugyan az, legyen hatalom
is, tisztelet, jelesség, és öröm is: ha csak nem ugyan azon egyek,
akkor nincs bennök semmi kivánatos. Bébizonyítványok ugyan, és nem
is lehet kétkedni, a’ mellyek különöznek egymástól, éppen
 nem javak, midőn pedig eggyé lesznek,
javakká válnak; nemde ezek hogy javak legyenek, eggyé válás által
történik. Igen, úgy látszik. De mind az a’ mi jó, a’ jóban való
részesülés által jónak hiszed-e vagy nem? igen is. Szükség tehát
azt is meg engedned, hogy ugyan azon egy, jó is: mert ugyan azon
egy az állatozása azoknak, a’ mellyeknek természetesen nem különöz
fogalmuk. Nem tagadhatom, szólék. Érted-e hát azt, hogy minden a’
mi van, addig állatoz, és van, még egy; és elvész, eloszlik,
mihelyest megszünik eggy lenni? hogy lehet ez? igy, felelt:
valamint az állatokban, midőn eggyé lesznek, és együtt marad a’
test a’ lélekkel, az állatnak mondatik; midőn pedig ezen egység
mindegyik elválásával megoszlik, elvész, akkor már nem állat. A’
test, midőn a’ tagok kapcsolatában egy marad, emberi képet mutat;
de ha felosztatnak és elválasztatnak a’ részek, a’ testi egységet
eloszlatták, ’s meg szünt lenni a’ mi volt. Hasonmód szerént
tekéntvén a’ többieket, kétség kivül kiviláglik, hogy mindegyik
addig áll fenn, mig egy létez, és egy létezni megszűnvén, elvész.
Elmélkedvén mind ezekről, nekem sem látszik másképp; van-e tehát,
a’ mi természetesen megmaradt, kiváncsiságát elhagyván, veszni
siessen, és rothadást kivánjon? ha az állatokra figyelmezek,
mellyeknek akarni, és nem akarni természetek, vagyon;  semmit
sem találok, a’ miért senkitől sem kísztetve az élet szádékáról
lemondva, önkényt a’ vészre siessenek? minden állat munkálódik az
élet fenn tartására, a’ halált pedig, és veszedelmet kerüli.

De mit véljek füvekről, fákról, és lelketlen lényekről, éppen
nem tudom? nincs mit kétkedjél; ha a’ füveket, és fákat tekénted,
mellyek alkalmas helyeken nőlnek, ’s mennyire természetek engedi
hamar el nem száradnak, nem is vesznek el: mert némellyek a’ téren,
mások hegyekben erednek, némellyeket meg terem a’ mocsár, mások
ismét a’ kősziklákhoz ragaszkodnak, némellyek a’ kövér földben,
mások a’ sovány homokban tenyésznek, és más helyre általültetve
elhervadnak, és kiszárodnak: mindeniknek megadja a’ természet a’ mi
szükséges, és hogy elne vesszenek munkálódik: mit szóljak arról,
hogy mindegyik, mintha szájjal a’ földbe mártva szíja a’ gyökerek
által a’ táplálmányt, és beleken, és héjakon az erőt terjeszti:
Mit, a’ mit leg gyöngébb és lágyabb a’ velőjökről, melly a’ leg
belső részben elrejtetik, kül pedig fai keménységgel fedeztetik, ’s
leg szélső a’ héj, az üdő mostohaságai ellen, rosszat szenvedő véd.
Már most melly nagy a’ természet serénysége, hogy mindenek magvak
sokasitásával szaporítatnak, mellyek nem csak üdőkként megmaradnak,
hanem  mint egy örökülve maradnak, mintha
eszközök volnának, ki nem tudja? azok is mellyek lelketlenek,
tulajdonikat hason módon megkivánjak, miért viszi a’ lángot
könyüség felfelé, a’ földeket nyomja a’ teher lefelé, ha tulajdon
helyeik és mozgásaik nincsenek? továbbá a’ mi mindennel meg egyez,
az mindegyiket meg is őrzi, a’ mi ellenséges megrontja. Azok pedig
mellyek kemények, u. m. a’ kövek, részei erősen összve
ragaszkodnak, és ne hogy oszoltassanak, ellent állnak. A’ higak,
mint a’ lép, és víz könnyen engednek oszoltatni, de ismét az
elválás után rögtön öszve folynak, csak a’ tűz nem szenved
részeltetést.

Mi most nem a’ meg esmérő lélek akarati mozgalmiról, hanem
természetes szándékáról szólunk: valamint van, a’ bévett eledelt
gondolkozás nélkül megemésztjük, és az alvásközt lehegvén nem
tudjuk: mert az állatoknál is a’ létezés szeretete nem lélek
akaratjából, hanem a’ természet elveiből jön. Gyakran a’ halált, az
okok kényszerítéséből, mit a’ természet retteg, az akarat
elfogadja; ellenben azt, a’ mivel a’ halandóság szere tartós lesz,
nemzeni, mit a’ természet szüntelen ohajt, gyakran az akarat gátol,
annyira tehát ez az ön szeretet, nem az állati mozgalomtól, hanem
a’ természeti indulattól ered. Adott a’ gondviselés teremtett
szereinek létező  okot, és legnagyobbat, hogy meddig
lehet, addig természetesen vágyjanak létezni; azért semmi sincs,
hogy kétkedjél, mind azokat, mellyek vannak, természetesen vágyni
állhatatosan létezni, és a’ veszedelmet kerülni. Megvallom mondám,
hogy kétség kivül azt látom igazán, a’ mit eddig bizonytalanúl
láttam. A’ mi pedig állatozni, és létezni kiván, az egy akar lenni;
mert ezt megsemmisétvén létezni nem marad semmi. Igaz, mindenek
tehát egységet kivánnak. Meg eggyezek veled.

De azt mutattuk, hogy ugyan azon egy az, a’ mi jó is, mindenek
tehát jót kivánnak, a’ mit úgy magyarázhatsz, hogy az az igazi jó,
a’ mit mindenik óhajt.

Igazabbat gondolni sem lehet; mert vagy mindenek a’ semmihez
tartoznak, egy fővel szükölködnek, és vezér nélkül folynak; vagy ha
mi van, a’ mihez mindenek sietnek, a’ lesz mindenek felett leg főbb
jó.

Oh növendékem! felettébb örvendek, mivel telesen felfogtad az
igazságot, és ebben világos előtted, a’ mit előbb mondottál nem
látni. Mit? mi volna a’ mindenek czélja? mert ez a’ mi mindenektől
kivántatik valóban; mit mivel jónak hiszünk, szükséges, hogy
valamennyi szerek czélját jónak is valljuk. 


Akár ki okos ésszel vadász
igazságot,

 Még nem is akar tévedni
igazi ösvényrül

 Nézzen tulajdon
belseibe komolysággal,

 Zabolátlan
indulatja is szelédüljön,

 Hogy lássa
lelke azt, de már világossan,

 A’ mit
soká keresett haszontalan külrül,

 Kincsei között ő birta rejtve régenten;


A’ mit tudatlanság homálya eltitkolt


Sokáig, azt majd látni fogja
napfényként.

 Az ész világát nem
vakítja még testnek

 Terhes nehézsége,
ha felejt is ő néha:

 De magva benne
van javaknak, és szunnyad,

 Mellyet
tanulmány lenge mozgatással fel

 Ébreszt. Igazságot felelsz, ha kérdeznek?


Mert él szivedben magva a’
valóságnak!

 Pláto szavának, (mert
igaz) ha mi hittünk,

 Mindenki
emlékezik, előbb tanultakra.





XII. §.

A’ leg főbb jó Isten, legjobban kormányozza a’
világot.

Akkor én: Plato szavának igen hiszek, mert már ezekre másodszor
emlékeztetsz; először hogy emlékezetemet testi fájdalomtól, és
innét bú terhivel nyomatva elvesztettem. Mire ő: ha a’ felebbieket
 megesmérve tekénted, arra hamar fogsz
emlékezni, a’ mit régen nem tudni vallottál. Mi az? minő kormánnyal
igazgattatik a’ világ? emlékezem, mondám, hogy tudatlanságomat
megvallottam, de a’ mit szólasz, ámbár értem, még is tőled bővebben
kivánom hallani. Előbb mondád: nem kétkedel hogy ezen világot az
Isten igazgatja: most sem kétkedem, felelém, de soha sem is fogok,
okaim lévén, mellyeket röviden elmondok. Ez a’ világ olly
sokfélékből soha öszve nem állott volna egyformába, ha csak egy nem
volna, a’ ki ezen sokfélét öszve szerkezné; de az öszve
kapcsoltakat is az ő sokféle, egymás köztt ellenkező természetük
eloszlatta, és szélesztette volna, ha csak egy nem volna, a’ ki mit
öszve füzött, nem tartaná együvé; de nem is menne olly igaz, ’s
bizonyos renden, sem olly rendelt mozgalmakkal, helyen, üdőn,
térben, foganattal, és minémüséggel terjedve, ha csak egy nem
volna, a’ ki ezen változásokat, különbféleségeket, ő állandó lévén,
nem izgatná! Ez akar mi legyen bár, a’ ki által minden alkotvány
fennáll, és mozgatik, szokásban lévő névvel Istennek
nevezem.

Akkor ő: midőn ezeket igy esméred, kevés munkával megmutatom,
hogy a’ boldogságban részes lehess, és honnodat is megláthassad, de
a’ mellyekről szólottunk, folytassuk. Nemde a’ 
boldogságban az elégséget számláltuk, az Istent pedig magát
boldogságnak vallottuk? Igen: és a’ világ kormányában semmi külső
segedelemre nem szorúl; mert ha szükölködik, akkor nem teles
elégség ő. Az ugyan úgy van szükségképp. Ön maga által kormányoz
tehát mindent. Nem tagadhatni. De az Isten, hogy maga a’ jóság,
megmutattuk; emlékezem: tehát a’ jóság által igazgat mindeneket,
mivel ön maga által igazgat mindent, a’ kit jónak vallottunk, és
mint egy kormány-szeg, és igazgató melly által a’ világ gépelye
állandón, és romolhatlan fenn tartatik. Igen meg egyezem, és hogy
ezt fogod szólani, ámbár csekély gyanúval, de még is sejdítém.
Elhiszem, és a’ mint vélekedem, már ébrednek szemeid az igazság
látására, de a’ mit szólani fogok, azok sem homályosak.

Mit? midőn az Isten mindeneket a’ jóság kormányával méltán
hitetik igazgatni, és azok mind, a’ mint tanítottam a’ jóságra
természetesen sietnek, nem lehet kétkedni, hogy akaratjokkal
kormányoztatnak, és magokat az igazgató kényére illendően
mérsékelvén, az igazgatóhoz önkényt fordulnak. Úgy van, mert
másképp boldog kormány nem is lehet; mert az engedetlenség lenne a’
nyakasság boldogsága, azért nincs semmi a’ világon, a’ mi
természetét megtartván, az Isten ellen szemközt tüzni igyekeznék!
 ha iparkodik is bevégezhet-e valaha
akar mit az ellen, ki a’ boldogság birtokában leghatalmasabb? éppen
nem tehet semmit. Tehát a’ fő jónak ellene semmisem akarhat. Nem
vélném. Hát a’ fő jó az, a’ melly hatalommal igazgat, és kellemmel
rendelget. Melly szókra én: óh! de felette gyönyörködtet, nem
annyira az okok egésze, mint szavaid édes kelleme, hogy már egyszer
valahára a’ nagyot lármázó bolondság megszégyenüljön.

Tanultad a’ történetekből, miként ingerelték az Eget hajdani
Óriások, és őket a’ kegyes hatalom érdemük szerént
megszégyenítette. Ha akarod állítsuk szemközt az okokat, talán ezen
öszve ütközésből valamelly szép igazság szikrája támad: legyen a’
te szándékod. Hogy az Isten mindenek felett hatalmas, senki sem
kételkedik, a’ kinek okos elméje van. A’ ki leghatalmasabb, az
előtt semmi sem lehetetlen. Tehet-e hát rosszat az Isten? éppen
nem. Most tehát a’ rossz semmi, midőn nem teheti azt, a’ ki előtt
semmi sincs, a’ mit nem tehet. Talán meg játszol-e engem, okokkal
szülvén egy kitalálhatlan zürzavart, a’ honnét ki térve bé menj,
majd ismét bé menve ki térj? Talán valamelly csudás egységet
pödörsz az Istenségnek körében? ime, előbb a’ boldogságról kezdve,
azt mondád leg főbb jónak, mi a’ leg főbb Istenben létez, és ön
magát  az Istent leg főbb jónak lenni, és
teles ’boldogságnak tanítottad, a’ miből azt hozád ki, hogy senki
sem boldog, ha csak egyszersmind nem Isten is.

Ismét a’ jóság külsejét az Isten, és boldogság állatozásának, és
ugyan őt egyedül azon jónak lenni mondád, melly a’ természet minden
szereitül kerestetik, az Istent is javak kormányával a’ mindenséget
igazgatni mutattad, az akaratokat mind engedelmeskedni, és bennök
semmi rossz természetét nem létezni; Ugyan ezeket nem külről vett,
hanem egyik a’ másikból folyva, közönséges okokkal bebizonyítottad.
Akkor ő: éppen nem játszom, és mindenek felett a’ legnagyobb
munkát. Isten ajándékából, mellyért régen könyörögtünk be végeztük:
mert az az Isteni állatozás formája, hogy se külre ne folyjon, se
pedig valamit külről el ne fogadjon, hanem a’ mint Parmenides mondá
(10.) Valamint egyaránt halmozza az abroncsot külröl, úgy öblözi
tekervényét belröl. Hogy ha nem külről kért okokkal, hanem a’
szerekben találkozókkal, mellyekről szólottunk, igazgattatunk;
nincs mit csudálnod, midőn Pláto énekiből tanúltad, hogy a’
dolgokkal, mellyekről szólunk, a’ szavak is legyenek rokonok.



Boldog vagy te, ha
nézheted

 Tündöklő javak
éreit,

 Boldog vagy ha le
oldhatod

 Földnek lánczait, és
szabad!

 Nőjét hajdani
Orpheus

 Vesztvén, egyre
siránkozott,

 Bús hangjával az
éneke

 Erdőt futni, folyó
vizet

 Kénytet csendre
megállani.

 Már most öszve
barátkozék

 Nő szarvassal az ordacs
is,

 Bátorrá ijedő nyula


Lévén, gyors agarat be vár;


Mert hogy lángola belseje


Mit dallal szerelemre birt


Híven kért, de haszontalan


Esdeklése: le győzni nem

 Birák Isteneket szomor

 Szívbűl
kelve panasszai.

 Hát most szálla
pokolra is,

 ’S ott késér szava
hangjain

 Nyájas lantja
keserveket,

 Mint énekleni ő
tanúlt

 Anyjátul, dala
kellemes.

 A’ kit gyászola
hasztalan,

 A’ kit hív szeretett,
sirat,

 Fájlol, könnyeze. A’
pokol

 Rút mélysége is
indula,

  Hogy szép dallaival
könyörg

 Esdeklése
bocsánatot:

 Bámul Cerberus
énekin,

 Hogy lant húrjai
pengenek.

 Még a’ bünbe
merülteket

 Kínzó rút sereg Asszony
is

 Már könyezve zokogva
sir.

 Nem szédíti te
Ixion

 Széllel bús fejedet
kerék,

 Szomját megveti
Tantalus

 Ambár torkig ihatna
ő,

 A’ tellyes bögye Sasnak
is

 Már nem szíja veséd
Tyti!

 Ekkor hát könyörülve
szólt

 Árnyékok fejedelme;
hogy

 Győzött! hölgyit azért
vigye,

 Adjuk vissza dalért, de
a’

 Fel-tét, szent legyen, és
erős:

 Még hagynád pokol
ajtait,

 Nem fogsz Nődre
tekénteni.

 Törvényt a’ szerelemnek
adsz?

 Törvény a’ szeretet
maga!

 Hajnalkor ki szemelte
a’

 Szép társát deli
Orpheus,

 Egy volt látni, megölni
azt,



Ez csak kis mese
értetek,

 A’ kik vágytok az
égbeli

  Szent Istenhez elérni;
mert

 Tudjátok hogy az, a’
kinek

 Föld tetszik, soha
égbeli

 Az már nem lehet; a’
miket

 Szerzett, veszteni fogja
mind!





Jegyzések.

1) Bacca maris rubri. A’ vörös tengerben sok piros, kék,
és tej fejérségű Klaris találtatik. Vörös tenger nevezete a’
fenekin találtató vörös fövénytől eredett. Lehet itt igaz gyöngyöt
is érteni, melly fényes fejér szinű gömb, mennél nagyobb, annál
drágább; tengeri csigákban, egy, két, sőt több szemenként is
lelhetni egy csiga házban: ezek nem csak a’ Görögöknél, és
Rómaiaknál, hanem a’ földön majd nem minden Nemzetnél, mint ritka
ékességek becsültettek már az ősz hajdan korban.

2) Thule. Islandia, Eisland, vagy is jeges ország éjszak
Europában. Plinius bizonysága szerént addig hajóztak a’
Phoeniciabéliek, és Romaiak.

3) Sophocles Görög költész, Versei igen kellemesek, 120 szomorú
szin darabja volt, mellyekből egynehány még hozzánk is eljutott; 88
éves korában nyerte a’ 24-ik koszorút, és örömében megholt.

4) Nem vélem azokat nemeseknek, a’ kik nevezetes Atyák véréből
erednek, hanem a’ kik minden szereknél többre becsülik a’
tisztességet az erkölcsel.

Theocritus. 

Nem az én dücsőségem az, hanem az Eleimé. Ha vannak én bennem
némelly erkölcsi ékességek, azokban dicsekedem: nem pedig mellyeket
az oktalan hiúság piperéz magára az Ősök sirjából.

Alfons.

5) Alkibiades, igen különös szépségü, és kellemű Fejedelem volt
Athénában, a’ mint bizonyítja Corn. Nepos.

6) Itt azon életek által nem mást értett, mint fát, füvet, és a’
többi elemeket Empedocles tanitása szerént, ki a’ természetről
három könyvet irt versekben, és még néhány darabjai meg vagynak. E’
volt első, ki az ember lelkét nem a’ fejben, vagy szívben, hanem a’
vérben, melly az egész testet megfutja, rejtezni tanítá. Hogy az
Aethna özön tűznek eredetit meg nem foghatá, a’ lángok közé ugrott.
Horatius bizonysága szerént:


– – – – – – Deus immortalis
haberi

 Dum studet Empedocles ardentem
frigidus Aethnam

 Insiluit. – – – – –
– – – – –





7) Tagus, Tajó, folyó Spanyol Országban, melly Portugallián
keresztül Lysabonnál a’ nyugoti tengerbe ömlik. Folytában sok
helyen bővelkedik arany porral, mint a’ szőke Duna Aranyosnál,
nemes Szapnál, és több helyeken.

8) Hermus szinte folyó kis Ásiában.

9) Indus nagy folyó keleti Ásiában, ettől neveztetik ama’
roppant birodalom Indiának, és meg különzés végett ez,
keleti, az Amerikai pedig nyugoti India névvel
bélyegeztetik.

10) Parmenidesek ketten valának, eggyik 96-ik Olympia szakaszban
élt mint jeles bölcs Eleaban: ez, vallá, hogy minden rendszeresen
történik a’ világban, a’  mit ő gondviselésnek nevez; munkáját
versekbe foglalva olvasni lehet még némelly töredékekben.

Henr. Stephan. Poes. Philos.

11) Tenara, Laconia hegye, most Capo Matapán, ott egy barlang
van, mellyet pokol ajtajának mond Plinius.

12) Ixion Thessalia királya pokolban egy kerékre kötve, mardosó
kigyókkal körülvéve szél által perdült, a’ kiről éneklé
Claudianus:


Volvitur Ixion, et se
sequiturque, fugitque,





Bővebben olvashatni Rajnis Georgicon.

13) Tantalus Phrygia királya, sértő és rágalmazó nyelviért
pokolban szomjal, és éhséggel bünhődött. Ovidius.

14) Tytius, Földnek fia, kinek veséjét szüntelen vájták a’
Sasok. Virgil.

15) Euridice Orpheus felesége, ki hogy pokolban fogva lőn,
Orpheus keserveivel az erdőket, vizeket, utóbb a’ Pokol Főnökeit
Plutót és Proserpinát szánakozásra birván, vissza nyerte feleségét;
de azon feltétellel, hogy vissza ne nézne Feleségére, ki őtet
nyomba követte, ezt meg szegvén, az asszony örökre elveszett. Ezen
szomorú esetet igy éneklé Virg:


Vissza felé indúlt már
Orpheus, a’ bal esettől

 Nem tartván:
a’ háta megött ballagva követte

 Euridice, a’ mint Proserpina néki meg hagyta;


A’ mikor a’ szerelem nagy csorbát ejte
eszében,

 Mellyért sok nyavalát
kellett szenvednie, ambár

 Vétke
bocsánandó, ha bocsánat volna pokolban.

 A’ föld színéhez közelébb járulva megállott,


’S oh jaj! lelkéből hebehurgya szerelme
kivetvén

 Félelmes gondját, követő
társára tekéntett!

  Ott
ugyan a’ kegyetlen Pluto törvényei ellen

 Vétvén, elveszti a’ fáradozásinak hasznát:


És hármas ropogás hallék az Averni
tavakból;

 Euridice pedig, baj! mi
dolog veszt engemet? ugymond

 ’S
tégedet Orpheusom! ki dühösködik annyira rajtunk?


Im ismét a’ holtaknak seregébe
idéznek

 Engemet.





16) Orpheus nevezetes Thraciai bölcs jeles hangász, Apollo, és
Calliope fia, Euridice férje.







IV. Könyv Tartalma.

Ambár mig élünk gyakran a’ leg gonoszabbak boldogulnak, és a’
teles erényüek nyomorognak; még is azok szerencsétlenek valóban,
ezek pedig boldogok: mert a’ jóság ön maga jutalom, a’ gonoszság
pedig büntetés. Minden sors jó, mivel az Isteni gondviselés
mindeneket kormányozván, semmi sors sem lehet rosz; mert az vagy
gyakorol a’ jóban, vagy javít, vagy pediglen büntet. –





I. §.

Ha Isten kormányozza a’ világot, hogy nyöghet a’
jámbor, és boldogulhat a’ gonosz? mivel gyakor az erkölcs jutalom,
és a’ vétek büntetés nélküli.

Midön a’ bölcseség ezeket méltóságos arczal, és komoly
tekéntettel, gyengéden, és kellemesen is énekelte; akkor én belső
szomort nem felejtve, szólni való szándékát félbe szakasztám: Oh
igaz világ hajnala! mellyet eddig szólottál, mind istenesi
szemlélésiddel, mind pedig nyomos okaiddal kitetszenek, és azokat
ámbár sérelmi fájdalomból elfelejtém; de még is az előtt tudtam,
miket mondottál! És éppen az a’ legnagyobbik oka búslakodásomnak,
hogy midőn létez a’ szerek jó igazgatója, hogy lehetnek még is
rosszak, és azok büntetlenek? E’ maga egyedül melly csudára méltó,
valóban elmélkedhetel is, de e’hez még más nagyobb is tartozik;
mert parancsolván uralkodik a’ rosszaság; az erkölcs pedig nem csak
jutalommal szükölködik; hanem még gonoszok lábaival is tiporva a’
vétek helyett kinokat szenved; és hogy ezek a’ mindeneket túdó,
tehető, és csak a’ jót akaró Isten Országában 
történnek, senki elegendően nem csudálhatja, és nem
panaszolhatja!

Akkor ő: lehetne végtelen álmélkodni, és minden szörnyetegeknél
rettentőbb volna, ha mint te véled, illy nagy házi Úrnak leg
rendesebb házában hitvány édenyek becsültetnének, a’ drágák pedig
útáltatnának: de nem úgy van a’ dolog; mert ha azok, mellyeket
előbb bevégeztünk, tagadhatatlan igazak; kinek országáról szólunk,
annak alkotójától megtanulod, hogy a’ jók mindenkor hatalmasok, a’
gonoszok pedig gyávák, és útálatosak: és hogy a’ bün soha büntetés,
az erkölcs soha jutalom nélkül nem létez, a’ jámborokat szerencse,
a’ gonoszokat pedig veszedelem késéri, és több e’félék: mellyek
szüntetvén panaszidat, téged tartós állhatatosságban
megerősítnek.

Mivel pedig az igaz boldogság külseit már előbb tőlem tanultad,
állomását esmérted, elhagyván mind, mellyek feleslegesek, csak az
utat, melly hazádba fog vezetni, mutatom: szerzek szárnyokat is
elmédnek, mellyek által magasra emelkedhetel, hogy a’ zavart elűzve
egészségesen vezérségem alatt az én utamon, és eszközömön honnodba
eljuthass.


Vannak igen szép szárnyaim én
nekem,

 Mellyek magasra
felmenők:

  Hát ezeket gyors elme
ha felveszi;

 Utálta földet nem
teként.

 Mérhetlen lég nagy körin ált
szökik;

 Haladva felhőket,
hamar

 Túl mén gyors mozgással az
aetheri

 Tűznek hevítő
lángjain.

 Még csak az égen fénylő
csillagok

 Lakjához el nem jut,
napot

 Érvén, egyre saturnus után
tovább

 Még társain is, ő túl
röpül.

 Vagy még a’hol csillagos ég
terül,

 Be járja körjöket, ’s
megyen.

 Most ezeken fellül leng, és
siet

 Hogy a’ világ sarkán
legyen

 Fellebb: gyors levegőn pedig
állva, már

 Láthassa a’ szép fény
özönt.

 Itt kormányoz az Úr
fejedelmeket,

 Itt a’ világ sorsát
vezeti

 Állandón, ’s gyors mozdulatot
maga

 A’ fényes Úr arányza
neki.

 Majd téged ha az út ide
bévezet,

 Mellyet feledve rég
nyomozol,

 Azt fogod egyre kiáltani:
ez hazám,

 Én itt eredtem, itt
maradok!

 Hogyha pedig tetszik
letekénteni

 Az elhagyott bús földre;
hát

 Látni fogod, kiket a’ nép itt
ural,

 S’ retteg; hogy azok is
vándorok!







II. §.

A’ jót elnyerve a’ jámborok mindég hatalmasak,
ellenben a’ gonoszok tehetetlenek.

Akkor én: oh kedvesem! valamint nagyokat igérsz, úgy nem
kételkedem, hogy megteheted, csak a’ mire ébresztesz, ne
késlekedjél. Először tehát lássad mondá: hogy a’ jámborok szüntelen
hatalmasak, a’ gonoszok pedig erőtlenek, mert itt eggyik a’
másikból kiviláglik, mivel a’ jó, és rossz ellenkezők; ha a’ jó
hatalmas, akkor a’ rossz gyávasága kitünik, ha pedig a’ rosz
gyarlósága ki tünt, a’ jóság ereje nyilvános. De hogy
érzeményünknek bővebb hitele legyen, mind a’ két utat meg kell
járni, és valamint ezt, úgy a’ másik részt is bebizonyítani.

Kettő szűkséges, hogy minden emberi cselekedet végbe vitessék,
úgy mint akarat, és hatalom, a’ mellyekből ha eggyik hijányzik,
nincs mit fejtegetni. Meg szűnvén az akarat, nem is kezd senki
a’hoz, a’ mit nem akar, ha pedig nincs hatalma, az akarat
haszontalan. Igy történik, hogyha látsz valakit akarni megnyerni
azt, a’ mit meg nem nyer soha, az, hogy szükölködik meg nyerni való
tehetőséggel, nem lehet kétkedni. Ez világos, felelém, nem is lehet
tagadni.  A’ kit pedig láttál bevégezni a’ mit
akart, kétkedhetel-e tehetőségéről? a’ mit tehát kiki tehet, abban
hatalmasnak, a’ mit nem tehet erőtlennek kell itélni. Megvallom.
Emlékezel-e, hogy előbb felhordott okokból kitetszett az, hogy
minden ügyekezete az emberi akaratnak, melly különféle gondoktól
hányatik, a’ boldogságra siet? Igen is emlékezem. Emlékezel-e hogy
a’ boldogság maga a’ jóság, és valamint a’ boldogságot, kivánják
egyszersmind a’ jóságot is? hogy ne emlékezném mondám; mert az
szüntelen elmémben vagyon. Tehát a’ jó és rossz emberek együvé
elválaszthatlan okkal igyekeznek eljutni a’ jóhoz? Igen is. De az
is bizonyos, hogy a’ jó elnyertével megjavulnak? bizonyos: elérik
tehát a’ jók a’ mi után vágynak? Ugy látszik. A’ gonoszok pedig ha
elnyernék a’ jót, mellyet kivánnak, rosszak nem lehetnének? Ugy
van: midőn tehát mind ketten jót kivánnak, de csak jámborok nyerik,
és a’ rosszak nem: nincs kétség, hogy a’ jók hatalmasak, a’ rosszak
pedig erőtlenek, és gyávák. A’ ki itt kétkedik, az a’ szerek
természetét, és az okok következéseit sem képes megesmérni.

Ismét mondá: ha ketten lesznek, kiknek természet szerént egy
föltett szándékjok van, az eggyik természetes hivatalból azt tegye,
és bevégezze: a’ másik pedig nem telesétheti más módon,
 mint a’ természet kivánja, ne telesítse
ugyan, hanem utánozza a’ telesítőt, mellyiket mondandod
hatalmasnak? ámbár gyanítom, szólék, mit akarsz; még is bővebben
akarom hallani. Talán nem tagadod, hogy a’ járás, mozgás, az
emberekben természetes? korántsem. A’ járásra természetes
kötelességök van a’ lábaknak; ezt sem tagadom; ha tehát valaki
lábakkal birván járhat, egy másiknak ezen természetes lábhatósága
nincsen, és kezeivel ügyekezvén, járni akarjon, ezek közt mellyiket
véled tehetősebbnek? folytassd tovább a’ többit: kétség kivül erősb
az, ki természet szerént birja magát, annál, a’ ki nem birhatja. De
a’ leg főbb jót, melly a’ gonoszok, és jámborok előtt áll, a’
jámborok természetes erkölcsi akaratból kivánják, a’ gonoszok
pedig, különféle vágyból, melly nem természetes kötelesség,
iparkodnak elnyerni. Vagy te másképp véled? épen nem; mert a’
következmény világos. Ezek engedtéből nyilvános, hogy a’ jámborok
hatalmasak, a’ gonoszok erőtlenek, és gyávák. Igazán fejted mondá:
és az, a’ mint az Orvosok, reménylik, jele a’ felébredt
természetnek, de mivel téged a’ felébredt érzelemre igen késznek
látlak, több okokat hordok elő. Lássad mennyire tünik ki a’
megromlott emberek erőtlensége, a’ kik oda sem érhetnek, a’ hova
őket a’ temészetes szándék nem csak vezeti,  sőt
kényteti. Hát ha ezen nagy, és legyőzetlen természetes segédtől
elhagyatnak?

Szemléld csak, mennyire foglai gonosz emberek a’
tehetetlenségnek: mert nem silány és tréfa ajándékot kérnek,
mellyet nem csak el nem érhetnek, és meg nem nyerhetnek; hanem még
a’ szerek mindenséginél, és tetejénél elcsökkennek: sőt még ott sem
foganatos a’ szegények munkája, hogy éjjel nappal dolgoznak, a’
midőn a’ jámborok ereje jeleskedik, és kitünik; valamint azt, a’ ki
lábán járván azon helyig eljutna, mellyen túl járni nem lehet, a’
járásban leghatalmasbbnak vallod; úgy azt, a’ ki a’ kivánatoknak
még a’ végit is, mellyen túl nincs mit vágyni, elérte;
legtehetősbnek kell esmérned: a’ mellyből kitetszik, hogy a’
gonoszok minden erőből kimúltak; mert elhagyván az erkölcsöt, miért
ragaszkodnak a’ vétekhez, talán a’ javakról való tudatlanságból? de
mi lehet erőtlenebb a’ tudatlanság vakságánál? vagy esmérik a’
következendőket? esmérik, de a’ gonosz kivánság őket vissza
taszította, mert a’ mértékletlenség azokat gyarlókká teszi, a’ kik
vétek ellen nem állnak; vagy tudva, ’s kész akartva a’ jót
elhagyják, és a’ vétekre kanyarúlnak? úgy illy móddal nem csak meg
szünnek hatalmasok lenni; de még létezni is; mert kik a’ mindenek
közönséges czéljától el távoznak, hasonlóképen létezni meg szünnek.
 Az talán csudálatosnak látszik, hogy a’
gonoszokat, kik többen vannak, nem létezni mondjuk, de úgy van a’
dolog: mert a’ kik gonoszok, hogy rosszak, nem tagadom; de hogy
azok igazán, és kivétel nélkül rosszak, azt tagadom: valamint a’
holt testet holt embernek mondod, egyszerüen pedig embernek nevezni
nem lehet; úgy a’ gonoszokat rosszaknak ugyan mondhatom, de egészen
nem vallhatom: ollyas minek van léte, a’ mi rendét fen tartja, és
őrzi természetét; a’ mi pedig azt elhagyja, a’ természetiben való
lételtől is távozik.

De tehetnek mondod a’ rosszak is, én sem tagadom, de ezen
tehetségük nem az erőtől, hanem a’ gyáva erőtlenségtől ered,
tehetnek rosszat, mellyet nem tehetnének, hogy ha a’ javak
tehetőségében maradtak volna, a’ melly tehetőség nyiltan kimutatja,
hogy mit sem tehetnek: mert valamint előbb értettük, hogy a’ rossz
semmi, midőn csak rosszat tehetnek a’ gonoszok, mit sem tehetnek.
Világos. És minő ereje legyen a’ hatalomnak, megmutattuk, hogy
semmit egyebet a’ jónál nem tehet. Ugy vagyon mondám: de rosszat
nem tehet? nem. Van tehát valaki, a’ ki az embereket véli mindent
tehetni? ha csak valaki nem bolond: senki. De az emberek tehetnek
rosszat? Vajha nem tehetnének! Midőn tehát a’ leg főbb jóval birók
tehetnek mindeneket, ellenben  nem tehetnek a’ rosszal
birók: nyilvános, hogy a’ kik rosszat tehetnek, kevesebbé
hatalmasok.

Már meg mutattuk, hogy minden hatalmat a’ kivánandók közé kell
számítani, és minden kivánandók, a’ javakhoz mint egy a’ természet
tekélyéhez tartoznak; de a’ rosz tehetőség a’ javakhoz nem
tartozik, azért kivánni sem kell, pedig minden tehetőség kivánatos:
kitetszik tehát, hogy a’ rossz tehetőség nem is hatalom. Mind
ezekből világos, hogy a’ jámborok tehetősége hatalom, a’ rosszaké
pedig kétség kivül erőtlenség! Csak ugyan igaz Pláto bölcs mondása:
Egyedül a’ bölcsek tehetik a’ mit ohajtanak, a’ gonoszok pedig
gyakorolhatják a’ mi tetszik, de a’ mit ohajtanak nem
telesíthetik. Mivelnek mindeneket, midőn azok által, mikben
gyönyörködnek, azt a’ javat, mellyet ohajtanak, megnyerni vélik, de
meg nem nyerhetik, mivel gonoszság a’ boldogsághoz nem férhet.


A’ Királyokat ha
látod

 Fényes székre fel
ülni.

 Szép vörös bársony
ruhában;

 Gyászos fegyverek
őrzik!

 Haragos arczal ők
fenyétnek,

 De dühöng a’ szivök
egyre.

  Vondle a’ hiú
kevélység

 Tisztelt köntösit;
akkor

 Látni majd fogod, miként
ők

 Magok őn rabjai
lettek.

 Egy felöl faggatja
őket

 Bujaság mérge
erősen,

 Más felöl kinozza
habzó

 Harag, és gyötri
hatalma,

 Bú epeszti majd
fogolkényt

 A’vagy csalfa
reménység!

 Hát midőn látod, hogy egy
főt

 Kinzanak ösztöni
holtig,

 ’S nem teheti, mit ő kiván;
úgy,

 Szolgál terhes
uraknak!





III. §.

A’ jámborok az ő jóságokban jutalmaztatnak, a’
gonoszok ellenben az ő rosszaságok által büntetődnek.

Látod-e hogy sárban tanyáznak a’ vétkek, és ragyogó fénnyel
tündökölnek az erények? a’ miből ki tetszik, hogy soha meg nem
szünik a’ jámborok jutalma, sem a’ gonoszok büntetése. A’ dolgok,
mellyek műveltetnek, azért műveltetnek, a’ mi a’ jutalmok p. o. kik
a’ pályán  futnak, azért futnak mivel előttök
hever az érdem díja, t. i. a’ koszorú. De boldogságnak azt
neveztük, a’ miért mindeneket cselekszünk; tehát az emberi
cselekedetnek maga a’ jó az ő közönséges feltett jutalma; már pedig
a’ jóságot a’ jámboroktól el nem lehet választani; mert azt
jámbornak nem lehet nevezni, a’ ki jósággal szükölködik; azért a’
jámbor életet szüntelen jutalom követi; dühösködjenek bár akár mint
a’ gonoszok, a’ bölcs koszorúja nem hervad, el nem húll; mert a’
jámbor lelkek tulajdon ékit idegen gonoszság le nem szakítja. Ha
külről nyerttel vigadna, elvethetné más is, de az is, a’ ki adá.
Midőn pedig a’ tulajdon jámborság adja, akkor fog szükölködni érdem
jutalommal, midőn meg szünt jámbor lenni.

Végre mivel minden jutalom azért kivántatik, mert jónak hisszük,
ki itélheti javak birtokosát jutalommal szükölködni? de minő
jutalommal? mindenek közt leg szebb, ’s leg nagyobbal: emlékezzél
csak azon jegyzésről, mellyet mint főbbet elődbe adtam, és így
okoskodjál: Midőn a’ jó maga a’ boldogság, a’ jámborok azonnal,
mivel jók, egyszersmind boldogok is; de a’ kik boldogok, Isteneknek
kell lenniek. A’ jámborok jutalma az, a’ mit semmi nap el nem
koptat, ’s el nem törülhet, senki hatalma nem fogyaszthat, semmi
gonoszság nem homályosíthat, hogy Istenek 
lehessenek. A’ mellyek igy lévén, a’ bölcs nem kétkedhetik a’
gonoszok elválhatlan büntetésiről: mert hogy a’ jó és rossz,
büntetés és jutalom, ellenkezők, és tekéntettel különöznek, a’
mellyeket a’ jó jutalmára látunk történni; ugyan a’ rosszak
részéről ellenkező történjék, szükséges.

Valamint tehát a’ jámboroknak jámborság jutalmuk; úgy a’
gonoszoknak gonoszság büntető kínzásuk. Már most a’ ki büntetéssel
kinoztatik, hogy gonoszul kinzatik, nem kétkedhetel. Ha ők tulajdon
sorsukat akarják vizsgálni, vélhetik-e magokat kinzatlanoknak
lenni, a’ kiket minden gonoszok leg nagyobb rosszal nem csak
gyötörnek, de fölöttébb, és egészen kinoznak? lássad most a’ jók
ellenző részén a’ gonoszakat minő büntetés követi, minden a’ mi
lesz, egynek kell lenni, és hogy az a’ jóság maga, már előbb
tanultad, mellyből következik: hogy mind az, a’ mi van, jó is: ezen
móddal minden a’ mi a’ jótul távozik, meg szünik létezni; a’ mi
által az történik, hogy a’ gonoszok meg szünnek lenni a’ mik
voltak: hogy emberek voltak, az emberi test külseje mutatja, azért
rosszá lévén, az emberi természetet is elvesztették. Mivel pedig az
embert, az emberségen felül csak a’ jámborság emelheti, szükséges,
hogy a’ kiket az emberség állapotjáról levetett a’ gonoszság,
azokat az ember  érdemiről is letaszítsa: igy
következik, hogy a’ kiket látsz gonoszsággal elváltozva, embernek
nem vélheted: fösvénységtől buzog az idegen javak erőszakos
elrablója? hasonló a’ farkashoz: vad és nyugtalan nyelvét
perlekedéssel gyakorolja? kutyához hasonlítsd: leselkedő titkos
ravaszsággal örvend? rókákkal mérkőzik: haragból mértékletlen
ordít? oroszlány természetét viseli; rettegő, félénk, a’ mitől nem
kellene ijedni? szarvasokhoz hasonló: mint kába és tunya lankad?
szamár módra él; könnyelmű ’s állhatatlanúl gondjait változtatja?
nem különöz a’ madaraktól: ocsmány, és tisztátlan bujaságba merült?
a’ mocskos disznó gyönyörei fogla. Úgy van, ki a’ jámborságot
elhagyva meg szünik ember lenni, midőn az Istenes állapotra ált nem
mehet, barommá változik.


Hős vezér mene tengeri
(1.)

 Talpakon, vele
harczosi:

 Szél repíti szigetre,
hol

 Nap leánya
uralkodott,

 Szép ugyan, de ravasz
szívü.

 Circe, új
jövevényeit

 Megcsalá poharával
úgy,

 Hogyha vándor ivott,
hamar

 Sok felé, füvek által
ő

 Változott; lőn ez
erdei,

  Az pedig Lybiának,
a’

 Harsogó fene állata.
(2.)

 E’ megint ihok
ellene,

 Mert ha sirni akar,
süvölt.

 Indiának az ott,
vada

 Jár szeléden az
udvaron.



Bár, ha Mercurius
baját

 Látta, ’s meg könyörült
szive,

 Hős Vezér csetin, ’s
mirigy

 Által ölte veszély
okát:

 Már előre legényei


Átkozott italát ivák;

 ’S falnak a’ kenyerök helyett

 Makkot, emse gyanánt, kiki

 Csak
röfög, rekedett szava,

 Teste változa,
’s mindene.

 Lelke egy maga él, de
csak

 Korcsban, azt nyögi,
szenvedi.

 Ó csekély hatalom! ha
a’

 Testet öszve csúfitod
is

 A’ sok étel itallal,
ám

 Lelkinek baja nem
lehet;

 Benn az élet erő
szesze

 Rejtve, azt födi
védelem.



Már ha indulatán
szived

 Győzni nem tanul, akkor
a’

  Mérge annak erősbb, de
kül

 Testnek ártani nem fog
az,

 Sérti, ’s marja, de
lelkedet:





IV. §.

Mivel a’ gonoszok akarva tehetnek rosszat,
nyomorultak, és ez az ő büntetésök.

Ezek után én azt felelém: megvallom igazán, hogy ámbár az emberi
test külseit viselik a’ gonoszok, még is barmokká változnak a’
lelki minémüség szerént. De a’ kiknek iszonyú, és gonosz elméjek a’
jámborok veszedelmire dühösködik, azt akarnám hogy ne tehetnék. Nem
is szabad, mondá: a’ mit annak helyén megfogok mutatni: ha ugyan
azt is, a’ mivel szabadoknak láttatnak elvonjuk tőlük, nagy részén
enyhül a’ gonosz emberek büntetése.

És lám a’ mi talán némellyek előtt hihetlen, boldogtalanabbak a’
gonoszok természet szerént, ha kivánságukat telesíthetik, mintha
nem telesíthetnék; mert ha nyomorúság gonoszat kivánni, tehetni
nyomorúságosabb, mi nélkül a’ szegény akarat tehetsége lankadna.
Minekutánna kinek  kinek meg van a’ gyengesége, hármas
bajjal ingattatnak azok, kiket látsz gonoszat akarni, tehetni, és
végbe vinni.

Meg engedem ugyan, de inkább kivánnám, hogy mentül előbb ezen
szerencsétlenségtől meg menekedjenek: menekednek előbb, hogy sem te
talán akarnád, vagy ők véljék magokat meg mentve; nincs is semmi az
emberi élet szűk határi köztt olly késő, a’ mit a’ halhatatlan
léleknek soká kellene várni, a’ kinek nagy reménye, és magas
tetteknek gépelye rögtöni, és reménytelen véggel gyakran elromlik;
a’ mi a’ gonoszok hasznára van, mert ha a’ gonoszság nyomorultá
teszi őket, bizonyosan nyomorultabb a’ ki tovább gonosz; azokat
pedig valóban leg szerencsétlenebbnek itélném, ha az ő
rosszaságokat leg alább az utolsó halál be nem végezné: mert ha
igazat mondottunk a’ rosszaság szerencsétlenségéről, végtelen a’
nyomorúság, melly örökös.

Ezekre én azt felelém: csuda ugyan, és nehéz megengedni, de az
előbbiekhez hogy igen illendő, megesmérem. Jól véled mondá, de a’
ki a’ következtetést vonakodva fogadja, illendő, hogy meg mutassa,
ha mi hamis mondatott, vagy, hogy a’ következtetés nem foly az
előbb mondottakból: mert helyben hagyván az előzményeket, nincs is
semmi oka helytelennek vélni a’ következtetést. A’ mit most
mondandok nem kevésbé  csudálatos; de a’ felvett okokból
származik. Mi légyen, azt kérdém: boldogabbak, mondá, a’ gonoszok
kinokat szenvedve, mintha őket az igazság semmi büntetéssel sem
fenyítené; nem igyekszem én most arra emlékeztetni mindenek
elméjét, hogy a’ rosszaság meg javúl büntetés által, és kiki a’
kinzás ijesztése által igaz utra térítetik, a’ többinek pedig
példáúl szolgál, hogy a’ büntetést kerüljék; hanem más módon azokat
boldogtalanabbaknak lenni, ha büntetlenek, ámbár semmi tekéntet
sincs a’ jobbulásra, vagy a’ példa adásra. Lehet-e más mód
ezenkivül? ő felele: nemde meg eggyeztünk, hogy a’ jók
szerencsések, a’ gonoszok nyomorultak? ugy van mondám: ha tehát
valaki nyomorúsága, valamelly jó által enyhül, nemde boldogabb
annál, kinek minden vigasztalás nélkül nyomorúlt a’ sorsa? úgy
látszik. Hátha ugyan azon nyomorúlt, ki minden jóval szükölködik,
még azon felül hogy nyomorúlt, más kinnal is sanyartatik, nemde
szerencsétlenebb annál, kinek nyomorúsága valami jóval enyhül?
Miért nem? mondám: Van tehát a’ gonoszoknak enyhülésök, midőn
bünhödnek a’ jó által, t. i. a’ büntetés által, melly az igazság
rendén jó: ugyan azokat, midőn kinzástól mentvék, valami más rossz
követi, a’ büntetlenség, mellyet az igaztalanság érdemihez rosznak
vallhatsz: nem tagadhatom. 

Sokkal tehát szerencsétlenebbek a’ gonoszok, igaztalan
büntetlenséggel jutalmazva, mint igaz bosszúállással büntetve: hogy
a’ gonoszok büntetése igazság, és büntetlensége igaztalanság,
nyilvános. Ki tagadhatja ezt? de azt sem tagadhatja senki, hogy a’
jó az, a’ mi igazságos, ellenben pedig az rossz, a’ mi
igaztalanság. Akkor én felelém: ezek ugyan a’ felebbiekből
következnek, de kérlek téged, nem fognak-e a’ lelkek a’ test halála
után büntettetni? sőt nagy büntetéssel, mert azt vélem, hogy
némellyek a’ büntetés keserüségével, mások ismét a’ tisztulás
kegyelmével fognak gyakoroltatni, de ezekről most nincs szándékom
szólani.

Eddig azt tettük, hogy a’ melly rosszak hatalma néked
legméltatlanabbnak látszott, most semminek esmérjed, és a’ kikről
panaszolkodál, hogy büntetlenek, lássad a’ gonoszságokat soha sem
maradni kinzás nélkül; a’ szabadságot, mellyet ohajtál hamar
végződni, nem tanúltad hosszúnak lenni, és szerencsétlenebb lenne
ha tartósabb, legszerencsétlenebb pedig, ha örökös leendene. Ezek
után nyomorúltabbak a’ gonoszok igaztalan büntetlenségben maradva,
mint igaz bosszúállással büntetve. Ezen érzeményből önkényt foly,
hogy akkor keményebb kinzással faggattatnak, ha büntetlenül
maradnak. 

Ezekre azt jegyzém meg: hogy ha a’ te okaidat tekéntem, semmit
igazabbat nem mondhatni, de ha az emberek itéletére térek, ki az a’
ki ezeket nem csak ne higyje, hanem hallani sem akarná? Ugy van,
szóla: nem akarják setétséghez szokott szemeiket, által tetsző
fényes igazság világára emelni; hasonlók a’ madarakhoz, mellyek
szemeit az éj világosítja, nap pedig homályosítja: mert midőn nem
a’ szerek rendit, hanem tulajdon hajlandóságaikat tekíntik, vagy a’
szabadságot, vagy pedig a’ gonoszság büntetlenségét vélik
szerencsének.

Már most lássad mit végzett az örök igazság. Ha jókhoz szoktatod
elmédet, nincs szükség jutalmazó biróra, te ön magadat a’
legjelesebbek közé emelted; ha a’ gonoszokhoz tértél, külről ne
keress bosszúállót, te ön magadat a’ legalább valók közé
alacsonyítottad, mintha váltva az útálatos földet, és ragyogó eget
tekéntvén mindenek külről megszűnve, egy tekéntettel majd ganéj,
majd csillagok közt látszatol lenni: de ezeket a’ köznép nem
tekénti! Mit itélsz? azokhoz álljunk-e, kiket a’ barmokhoz
hasonlóknak esmértünk? Hát ha valaki elvesztvén szeme világát,
elfeledné, hogy valaha látott, ’s azt vélné, hogy az emberi
tekélhez ő benne semmi sem kivántatik, vallyon ezt látván vaknak
itélhetjük-e? mert abban sem egyeznek meg, mi szinte erős
 okokon állapik, hogy szerencsétlenebbek
azok, kik sérelmet okoznak, mint kik azt szenvedik. Igen akarnám
hallani az okokat is, mondám. Erre ő: Tagadhatod-e, hogy minden
gonosz méltó a’ kinzásra? nem. Pedig a’ gonoszok sokfélekép
szerencsétlenek, a’ kik tehát büntetésre érdemesek, hiszed-e azokat
nyomorultaknak? illendő, mondám. Hát ha biró volnál, kit itélnél
büntetésre? azt-e ki a’ sérelmet okozta, vagy a’ ki szenvedte?
nincs kétség benne, hogy a’ ki szenvedte, annak tennék eleget a’
cselekvő kínzásával. Tehát előtted nyomorultabb a’ sérelmező, mint
a’ szenvedő? Igen, következik. Ezen tehát, és más erős talpon
alapult okokból kitetszik, hogy a’ rosszaság tulajdon természete
által nyomorultakká teszi a’ sérelmezőket inkább, mint a’
szenvedőket. De most máskép tesznek az Ügyészek, kik azokért, a’
kik valami keserves sérelmet szenvednek, a’ bírák könyörületességét
akarják ébreszteni, holott azokon kellene szánakozni, kik azt
szerzették, kiket nem a’ haragos bosszúállók; hanem inkább a’
sajnálkozó, és könyörülő vádlók által szükséges volt az itéletre
vezettetni, valamint a’ betegeket az orvoshoz, hogy a’ bűn
nyavalája kinzással kiüzettessék, melly tettel a’ védelmezők
buzgósága, vagy egészen meghűlne, vagy ha az embereknek használni
kiván, vádoló szokássá válnék. Magok a’ gonoszok is, ha egy
 kis résen az erkölcsöt magára hagyva,
és a’ vétkek fertelmességét, büntetések szenvedésével
megtisztítatni láthatnák, a’ jámborság vissza nyerhetésével ezeket
kinzásnak sem mondanák, sőt a’ védők közben járását megútálván,
magokat egészen a’ vádolók, és bíráknak át adnák, igy történik,
hogy a’ bölcsekben semmi gyülölség nincs, nem is maradhat; mert a’
jámborokat csak legbolondabb gyülölheti; a’ gonoszokat pedig nincs
ok gyülölni, mivel valamint a’ test nyavalája, ugy a’ gonoszság is
mint egy betegsége a’ léleknek. Ha testi betegeket méltatlanság
gyűlölni, hanem sajnálkozni kell rajtok, annál inkább nem kell
üldözni, hanem könyörülni kell azokon, a’ kiknek esze minden
bágyadtságnál erősebb gonoszságtól nyugtalanítatik.


Mit használ zavarodni
indulattal,

 És sürgetni halált ön
maga karjaival!

 Mert rögtön közelít,
’s jelen van önkényt,

 Ő nem szokta
magát tartani vissza soha.

 Héj! most
a’ kiket a’ kigyó, tigrissel,

 S’
medve, oroszlán mar, társra fenik vasokat!


Mert már nem csak erény, de a’ szokás
is

 Titeket elkülönöz, ’s tábori zajra
idéz,

 ’S egymásnak nyilakat szivekbe
vertek?

 Ez nem igaz, sem elég ok,
vadon ontani vért.

  Már
kölcsönt ha akarsz ma vissza adni?

 Jámborokat kedvelj, és könyörülj gonoszon.





V. §.

Mért engedi az Isteni gondviselés a’ jámborokat
nyomorogni, a’ gonoszokat pedig boldogulni?

Itt látom már most minő szerencse, vagy nyomorúság legyen a’
jámborok, és gonoszok érdemében alapitva, de ugyan ebben a’ község
szerencséjében, érzek egy kevés jót is, rosszat is; mert senki a’
bölcsek közül számüzött, szükölködő, és meg gyalázott nem akar
inkább lenni, mint javakkal birtokos, becsülettel tisztelendő,
hatalommal erős, és a’ maga városában maradva virágzó, azért
jelesebben, biztosabban is viseltetik a’ bölcseség hivatala; mert
a’ boldogság az igazgatókkal kapcsolatba lévő népekre illy formán
által foly, mivel a’ börtön, bilincs, és a’ többi kinzási
büntetések, csak a’ veszedelmes polgárokat érdeklik, és azok
számára rendeltettek. Mért használtatnak tehát megfordítva, hogy a’
gonoszság érdemei a’ jámborokat terhelik, a’ jámborság jutalmát
pedig a’ gonoszok  ragadják? Nagyon csudálom ezt, ’s ezen
zűrzavar okát tőled kivánom bővebben hallani: mert nem álmélkodnám
annyira, ha elhinném, hogy történet szerént való esetekből támadna;
most pedig bámulásomat az Igazgató Isten szaporítja, midőn gyakor
a’ jóknak vigalmat, a’ rosszaknak pedig szomort, ellenben ismét a’
jámboroknak terheset, a’ gonoszoknak pedig örvendetest enged; ha
csak az ok kinem tetszik, mi ez, hanem hogy véletlen eset? nem is
csuda, felelé, ha ki rend okát nem tudván, valami zűrzavart állít,
de te ambár ezen nagy rendelkezés okait nem tudod, még is mivel jó
igazgató kormányozza a’ világot, igazán és rendszeresen történni
mindeneket ne kételkedjél.


A’ ki éjszaknak csillagit
akkor

 Nem tudja, fenső sarkra ha
értek,

 Tünni, ’s mért késik lusta
Bootes (3.)

 Tengerbe fényét mártani
estkor,

 Hogy korán ismég lángja
sugárzon:

 Rendit csudálni fogja az
égnek.

 Hát ha még eltünt a’ szine
holdnak

 Töltin, setét föld közbe
szorultán

 ’S elfödött tündér
csillagok ezre

 Majd villog akkor,
rögtöni tűzzel:

 Rémülést gerjeszt köz
hiba benne,

 ’S bágyaszt unalmas:
monda: sok ajkot.

  Senki
sem gondolt Core szeleddel,

 Hullámot
a’ hogy partra taszítál;

 Még havak
bővin sem, ha meleggel

 Forró
napfénykor látta oszolni:

 Mert okát
könnyű tudni ezeknek,

 Ah! ott azoknak
titka ijeszt még.

 Mind azont, mellyet
ritka üdő szült

 Csudálja röpkén
változatos pór

 Nép. De ritkuljon sürü
hibája,

 Majd nem csudál ő semmit
azontúl.





VI. §.

Az Isteni gondviselés, és esetek természetét
fejtvén mutatja, miként a’ jámborokkal, és gonoszokkal érdemek
szerént történnek mindenek.

Ugy vagyon szólék, de midőn hivatalod a’ szerek titkos okait
fejteni, és a’ homályba borúlt okokat kivilágosítani; kérlek, hogy
itt fejezd ki, és mivel ezen csuda zavart leginkább engemet,
beszéld el. Akkor ő keveset mosolygva mondá: a’ leg nehezebb szer
esméretit kérdezed, mi kimeríthetetlen! mert ez olly anyag, hogy
egy kétség oszlattal, számtalanul mások Hydra fejeként támodnak:
nem találtatik mód, ha csak  valaki leg élénkebb
eszének tüzével nem zabolázza; mert ebben a’ gondviselés
egyszerüségéről, a’ véletlenség rendéről, a’ rögtöni esetekről,
Isten megesméréséről, az örök végzésről, és az akarat szabadságáról
van szó: mellyek milly terhesek legyenek, magad fontolhatod: de
mivel ezeket is esmérni, gyógyszerednek egy része, ambár keskeny
határ üdőközt, még is egy keveset iparkodunk fejteni; ha téged
versek éneke gyönyörrel mulat, ezt a’ vigalmat egy kevéssé hallaszd
el, mig az öszve foglalt okokat elbeszélem: A’ mint tetszik. Most
mint egy előtől kezdve igy szólott:

Minden állat származása, és a’ változó természetek haladása, és
mi csak valamelly módon mozdul, okait, rendeit, és külsejét az
Isteni elme állhatatosságából nyeri: ez az ő egyszerűségi várában
helyezve, a’ szerek folyamatjában sokféle módot alapított, mellyet
midőn az Istenes értelem tisztaságában tekéntesz, Gondviselésnek
neveztetik: midőn pedig azokat érdekli, a’ miket mozgat, és rendel,
esetnek neveztetett a’ hajdaniaktól: mellyek hogy különzők, könnyen
ki tetszik, ha valaki mind a’ kettő erejét eszével figyelmezi.

Mert a’ gondviselés az az istenes ész a’ leg főbb Fejedelemben
helyezve, melly mindeneket igazgat; az eset pedig a’ mozgó
szerekben helyezett  rendelés, melly által a’ gondviselés
mindeneket, az ő rendjeik által öszve kapcsol.

A’ Gondviselés mindeneket, ámbár különzők, és végtelenek, öszve
foglal; az eset pedig egyenként mozgásra osztja, mellyek helyekre,
üdőkre, és formákra osztvák. Hogy ezen üdőszaki rend fejlése, az
istenes elmében egyesítve tekéntetvén gondviselés legyen, és azon
egyesítés elosztva, üdőkre rendelve, esetnek neveztetik, bizonyos;
mellyek ambár különzők, még is egyik a’ másiktól függ. Mert a’
rendi esetek a’ gondviselés egyszerüségétől szármoznak: valamint a’
kézmüves a’ szernek rendit esmérvén, a’ munka foganatját mozgatja,
’s a’ mit egyszerüen, és jelenen eszmélt, azt az üdőszaki renden
vezeti; ugy az Isten a’ gondviselés által ugyan egyszerüen, és
állhatatosan a’ művelendőket rendeli, az Esetnek pedig ez, melly
igazgat, sokfélekép és üdővel szolgál. Akar tehát szolgálván
némelly istenes lelkek a’ gondviselésnek, az eset gyakorlatit végre
viszik, akar lélek, vagy egész természet, akar égi testek
mozgásával, akar angyali erénnyel, akar gonoszok szorgalmával; akar
ezek közül eggyel, akar valamennyivel az Eset sora fűzetik; de az
bizonyosan világos: hogy a’ gondviselés a’ szerek vezetésének
mozdulatlan, ’s egyszerü formája; az eset pedig azoknak, miket az
Istenes egyszerüség vezetni rendelt,  folyó kapcsa, ’s üdőszaki
rendje. Innét vagyon, hogy minden, mi az esettől függ, a’
gondviselésnek is alája vagyon vetve, sőt ettől függ maga az eset
is.

Némellyek pedig a’ gondviselés hatalmában lévén, az esetek sorát
felmúlják, ezek pedig azok, mellyek az első istenességhez csatolva
állandóan határozva lévén, a’ véletlen mozdulás rendét meghaladják.
Mert valamint a’ kerekek közül, mellyek azon egy sark körül
forganak, melly legbelsőbb, az közelit a’ közép egyszerü voltához,
és a’ többi külsőnek mint egy sarka, melly körül azok forognak, a’
legkülsőbb pedig, a’ melly nagyobb kerületben pörög, a’ mennyire
távozik a’ közép pont egyszerüségétől, annyira nagyobb helyekre
terjeszkedik, a’ mi pedig a’ közép ponthoz csatolja magát, és vele
társasúl, egyszerűségre szorítatik, és igy szét folyni, és oszolni
megszünt. Hason módon a’ mi az első eszmétől távozik, nagyobb
esetek csatolásába vonódik, ’s annál mentebb és szabadabb az
esettől, mennél közelebb jut a’ szerek sarkához. Hogyha a’ fenső
ész erősségihez vonul, mozgással szükölködvén, az eseti
kénytelenséget felmúlja. Valamint van tehát az értelemhez az
okoskodás, a’ hoz, mi létez, az, mi születik, az örökséghez az üdő,
a’ pont közepéhez a’ kör; úgy van az eset mozgó sora is a’
gondviselés állandó egyszerűségéhez.  Ezen sorozat mozgatja az
eget, és csillagokat, az elemeket egymásközt mérsékeli, ’s
egymásutáni változattal ált alakítja: ugyan az a’ születendőket, ’s
haldoklókat, a’ hason szülemény, ’s magvak növekedése által
megújítja: ez, az emberek műveit, és sorsait az okok oszolhatlan
csatjával öszve foglalja, mellyek, mivel hogy a’ halhatlan
gondviselés eredetéből származnak, hogy ők is változatlanok
legyenek szükséges. A’ szerek, csak akkor igazgattatnak leg jobban,
ha az Isteni észben maradt egyszerüség azokat elkerülhetlen rendbe
szedi: ez a’ rend pedig a’ változó, különben is könnyen folyó
szereket tulajdon változhatlanságával zabolázza. Ebből történik,
hogy ámbár tinektek, ezen rendet épen nem érthetvén, mindenek öszve
zavarva lenni látszatnak; még is az ő jóra igazgató módja intéz
mindent: mert nincs semmi, a’ mit a’ rosz okáért még a’ gonoszok is
mivelnének, kiket, mint meg van mutatva, javakat keresvén, a’ rosz
tévedés elfordít, nehogy a’ rend, a’ leg főbb jónak sarkából
eredvén, az ő eredetétől valakit elcsavarítson, mellyik lehet
igaztalanabb zavar, mint az, hogy a’ jámborokkal, mind rosszak,
mind jók történjenek, a’ rosszaknak szinte mind kivánatos, mind
pedig gyülöletes sorsuk legyen? Valjon tehát az emberek azon
épséggel birnak-e, hogy a’ kiket jóknak, és gonoszoknak
 vélnek, ugyan ollyanoknak kellessék
lenniök, a’ millyeneknek vélettek? sőtt éppen itt ütköznek öszve az
emberek itéletei; és a’ kiket némellyek jutalomra, mások büntetésre
vélnek érdemeseknek.

De engedjük meg, hogy valaki meg tudja különböztetni a’ jókat,
és gonoszokat, láthatja-e azért a’ legbelsőbb mérsékletet; mint a’
testről szokott mondatni, a’ lelkekben is? azért a’ csuda megmarad
csuda, ha bár valaki nem tudja is, hogy mért használ némellyeknek
édes, másoknak keserű gyógyszer, ’s mért némellyek betegsége
gyönge, másoké pedig erős orvossággal gyógyúl. De azt az orvos, a’
ki az egészség, és betegség mérsékletit esméri, éppen nem csudálja.
Lehet-e más a’ lelkek egészsége, mint a’ jámborság, ’s betegsége
mint az erkölcstelenség? mi pedig más a’ jámborok oltalmazója, és
gonoszok üldözője, mint az elmék igazgatója, és mérséklője az
Isten? ki mivel a’ gondviselés magas vigyázó tornyából látja,
kinek-kinek mi szükséges, meg esméri, és a’ mi hasznos, hozzá
alkalmazza. Innét ered az Eset rendének jeles csudája: mivel a’
tudós azt miveli, mit a’ tudatlanok csudálnak. Mert hogy valami
keveset, mit az emberi ész el birhat, az Isteni mélységről szóljak,
arról, kit te legigazabbnak, és a’ valót leginkább őrzőnek vélsz,
a’ mindentúdó gondviselésnek  máskép látszik. A’
győzedelmes okok az Istennek tetszenek, és a’ legyőzött, hogy
Catonak tetszett, a’ mi barátunk Lucanus bizonyítja. (4.) Itt tehát
a’ mit reménységen kivül látsz miveltetni, a’ szerek bizonyos
rendin vagyon, a’ te véleményed pedig meg romlott zavarék.

De legyen bár valaki olly jámbor, hogy felőle mind az Isteni,
mind az emberi itélet meg eggyezzen; ha ki erőtlen lelkü, és valami
kelletlen történik vele, talán megszűnik tisztelni az
ártatlanságot, melly által nem tarthatá fenn javait: meg enged neki
a’ bölcs sáfár, a’ kit rosszá tehetett a’ szerencsétlenség, ne
talán a’ kihez nem illik, szenvedni engedje. Vagyon egy valaki
minden erkölcsel teles, szent, és az Istenhez legközelebb is, ezt
akár minő veszedelemmel is érínteni tiltja a’ gondviselés, annyira,
hogy még testi betegséggel sem engedi gyötörtetni. Mert mint egy
valaki nálamnál jelesebb mondá: a’ szent férfiúnak teste
erkölcsökböl épült. Történik pedig gyakor, hogy a’ jámborokra
bizatik a’ dolgok igazgatása, hogy a’ bővelkedő gonoszság
elfojtassék, némellyeknek osztogat vegyesen a’ lelkek
minémüségéhez, másokat gyötör, nehogy hosszú boldogságban
fajtalankodjanak; másokat ismét kemény sorsal enged kinzatni, hogy
erkölcseiket a’ béketürés gyakorlatával megerősítsék: mások többet
félnek kelletinél,  mint szenvedhetnének, mások ismét
kelletinél többet megvetnek, mint sem szenvedhetnének, ezeket ön
tapasztalásukra szomorítja, búsítja. Némellyek a’ századi
tiszteletes hireket dicsőséges halál árával vásárolták, mások
kinzással kivívtalanok lévén a’ többieknek példát adtak, hogy az
erkölcs legyőzhetlen, a’ mellyek, melly igazán, melly rendesen, és
ugyancsak azok javára, a’ kikkel történni látszottak, lettek, semmi
kétség sincs; az is pedig, hogy a’ gonoszoknak most szomorító, majd
örvendeztető sorsok vagyon, ugyan ezen okokból származik.

A’ szomorítókról’ ugyan senki sem csudálkozik, mivel
gonoszságukért arra érdemesek, kiknek bűn díjai mind másokat a’
gonoszságtól elijesztenek, mind pedig a’ kik szenvedik, általuk
javulnak; az örvendetesek, jámboroknak nagy tanulmány, hogy mit
kellessék az efféle boldogságról itélniök, melly sokszor
gonoszoknak is örömest szolgál: a’ mellyben valami rendtartást is
hiszek, hogy némellyeknek, olly hanyatló a’ természete, és
nyugtalan; hogy őket a’ házi szükség a’ vétkekre is kényteti, ezek
betegségét a’ gondvisélés pénz ajándékával gyógyítja. – Ez
gonoszsággal mocskolt lelkiesméretit tekéntvén, ’s magához
hasonlítván javait, talán megfélemlik, ne hogy javait, mellyekkel
vigan él, szomorúan elveszejtse: megjavítja tehát életét,
 és midőn félti javait elveszteni,
elhagyja gonoszságit.

Másokat érdemlett veszedelemre taszított javaik méltatlan
szaporítása, némellyeknek engedtetett hatalom másokat büntetni,
hogy a’ jámborok a’ jóban, a’ gonoszok pedig a’ büntetésben
gyakoroltassanak; mert valamint a’ jámborok, és gonoszok közt nincs
szövetség; ugy a’ gonoszok magok közt sem egyezhetnek. (5.) Hogyne?
midőn ők ön magokkal sem egyezhetnek, a’ lelki esméretet kinozván
vétkeik, és azt mivelik gyakran, a’ mit tévén, nem tettnek
kivánnak: miből szokszor a’ főbb gondviselés azt a’ jeles csudát
következteti, hogy a’ rosszakat a’ gonoszok magok tegyék jóvá: mert
midőn némellyek érdemetleneket látszatnak szenvedni a’
legroszabbaktól, az ártalmasok gyűlölségétől hevülvén vissza térnek
az erkölcsre akkor, midőn különözni kivánnak azoktól, kiket
gyülöltek. Csak az Isteni erő maga az, minek a’ rosszak is jók,
midőn azokat illendően használván, valamelly jónak foganatját létre
hozza: mert a’ rend mindeneket egybe foglal úgy, hogy ha a’
kirendelt útról távozik is, ugyan az, ámbár másikba, de csak megint
rendbe kerüljön azért; hogy a’ gondviselés Országában semmi
vakmerően ne történjék. Nehéz pedig azt meg magyaráznom, és
megfejtenem: hogyan kormányoz az Isten mindeneket,  nem is
lehet az Isteni munkák gépelyét értelemmel meg fogni, vagy szóval
magyarázni: elég legyen azt tudni, hogy a’ minden természetek
teremtője, az Isten, mindeneket jóra vezetvén rendelget, és midőn
azokat, miket teremtett, siet a’ maga hasonlatosságában megtartani;
minden rosszat az ő társaságának határából a’ véletlen esetek rende
által kiüz.

Ebből történik, hogy a’ melly rosszak e’ földön bőven
látszatnak, ha a’ rendelkező gondviselést tekénted, sehol rosszat
nem találsz. De látom már régen, hogy te a’ kérdések fejtegetésével
terheltetel, és az okoskodás hosszúságával elfáradván, valamelly
ének édességét várod; vegyed azért ezt az italt, melly által
enyhülve erősebben indulhass a’ következendőkre:


Hogyha kivánod látni
hatalmát

 Te teremtődnek, csendes
eszeddel

 A’ magas, és kék égre
tekints; mert

 Ott van igaz, ’s hű
béke divatban:

 Ő friggyel sok
csillagit őrzi,

 A’ napnak ragyogása
tüzével

 Nem gátol soha holdat
utában,

 Sem mindenség sarka
magassán

 Tul, gyors medvét görbe
futásban,

 Melly nem szok soha vízbe
merülni,

  Bár a’ többit látja le
bukni,

 Fénye világit tengeri
síkon.

 Nem változik a’ rendje
üdőnek,

 Esti setétség mert jele
éjnek,

 Éjen tul hajnalra kelet
jön.

 Így az örök szeretet viszon,
és hív

 Léte örök rendet
követ: (igy már

 Nincs égben most
csillagi verseny)

 E’ mérséklé egyre
hasonló

 Móddal mindenség elemit,
hogy

 A’ híg szároznak helyet
adjon,

 A’ hideget kapcsolta
meleghez,

 Tűznek lángja magasra
repülvén,

 Földnek terhe alá
nehezedjék.

 Szinte ez okból langya
tavasszal

 Rózsa virág is ajánlja
szamatját,

 Nyár pedig érleli búza
kalászát,

 Ősz is előkerül alma
gyümölcsel,

 Mérsékel telet a’ meleg
esső

 E’ mérsék táplál
szaporítva

 Mindent, a’ mi csak él, ’s
leheg itten,

 Ugyan e’ mindeneket
ragad, és rejt

 Végre halállal, hogy
ha születtek.

 Ő pedig, a’ ki teremté,
föntebb

 Kormányozza világ szereit,
mert

 Bölcs Ura, és forrása,
királya,

 Szent törvénye, birája
igaznak.

 Mellyeket ő mozgásra
parancsolt,

  Vissza terel,
tévedni sem enged.

 Mert egyenes
pályát ha csak újra

 Körbe nem
intézget, hamar ismét,

 Mellyeket itt
most foglala rendszer,

 Válván
forrástól elenyésznek.

 Mindenek a’
szeretetre ügyelnek,

 És vágynak jó
czélra el érni;

 Mert nem öröklenek ők
soha máskép,

 Ha viszony szeretetből
nem akarnak

 Haza térni urokhoz, ki
teremté!





VII. §.

Minden szerencse jó: hasznos lévén a’ jámborok
jutalmára, vagy jóság gyakorlatára; a’ gonoszoknak pedig
javitására, vagy büntetésére.

Már csak ugyan láthattad mi következik ezekre. Vallyon mi?
kérdem. Az, hogy minden sors jó. Hogy történhetik ez? vigyázz,
mondá, mivel minden sors vagy vigalmas, vagy keserves; mert
jutalmaz, vagy gyakorol jámborokat, vagy pedig javít, vagy büntet
gonoszokat, kitetszik, hogy minden sors jó, a’ melly igaznak, vagy
hasznosnak tudatik. Ez igen igaz ok, és ha a gondviselést, és
esetet tekéntem, mellyet előbb  magyaráztál, erős okokon
alapult érzelmed. De ha tetszik, azt, a’ mint előbb szóltál, a’
véletlenek közé számítsuk: mit? monda: mivel azt a’ köz beszéd
gyakran használja, hogy némellyek sorsa valóban rosz! akarod-e hát,
hogy egy kevéssé a’ pór nép szavaival éljünk, ne hogy látszassunk
nagyon messze távozni az emberiség szokásitól? A’ mint tetszik
felelém. Nemde jónak lenni véled a’ mi hasznos? Ugy van: a’ mi
pedig gyakorol, vagy javít, hasznos. Megvallom, mondám, tehát
minden sors jó? Miért nem. De ezek azoké, kik vagy az erkölcsben
helyezvék, a’ rossz ellen hadat viselnek, vagy a’ bűntől távozván
az erkölcs útjára térnek. Nem tagadom. Hát az örvendeteseket,
mellyeket jutalomul nyernek a’ jámborok, talán a’ köznép rosznak
itéli? Soha sem, sőt a’ mint van, úgy legjobbnak véli. A’ mi
keserű, és méltó bűn díjjal a’ rosszakat zabolázza, talán a’ nép jó
szerencsének véli? Nem, sőtt inkább, mondám, kigondolhatóképp
legrosszabbnak.

Lássad már most, nehogy a’ nép véleményét követvén valami
véletlent következtessünk! mit? kérdém. Ezekből, mondá, mellyeket
elfogadtunk, következik, hogy azok sorsa, kik erkölcsösök, vagy
annak haladásában, vagy birtokában vannak, akár minő a’ sorsok, még
is boldog: a’ gonoszságban lévőké pedig legrosszabb. 

Ez igaz ugyan, mondám, ambár senki sem meri megvallani. Azért,
szóla, a’ bölcs férfiú ugy ne szenvedje kelletlen valahányszor a’
szerencsével küzd: mint nem illik a’ vitéz férfiúhoz haragudni,
valahányszor meg dördül a’ tábori zendülés. Mind a’ kettőnek anyaga
maga a’ nehézség, ennek dicsősége nevelésére, annak pedig a’
bölcseség megerősítésére. Mert csak ebből neveztetik erőnynek,
mivel tulajdon erejében nyugodván lenem győzetik a’
szerencsétlenségtől. Ti sem kivántok gyönyörök által szétoszlani,
és bujasággal hervadni az erkölcsi haladásban; hanem minden sorsal
keményen csatáztok; ne hogy titeket vagy szomorral le győzzön, vagy
vigalommal elrontson. Hathatós erővel tartsátok meg a’ középet.
Mind az, a’ mi alatt vagyon, vagy tovább halad, megveti
boldogságát, és nincs jutalma munkájának. Kezetekben van, a’ minő
sorsot akartok magatoknak alakítani, mert minden sors, melly
keserűnek látszik, vagy gyakorol, vagy javít, vagy pedig
büntet.


Kétszer öt évig vezeté hadát
már

 A’ Görög vitéz Agamemnon egykor
(6.)

 Troja bástyáin ki boszúlni
Ángyát.

 A’ midőn gátolva hajója
széltül

 Állna: vérrel kérleli a’
Diánát,

 ’S áldozá ő hah! szomorún
leányát,

  A’ nyakát metszvén
Iphigeniának.

 Könnyezé búsan ha
legényeit rég

 Hős Ulysses, mert
azokat megette

 Mély üregben vad
Polyphemus, ezt hát (7.)

 Majd Ulysses
meg boszulá, kiszúrván

 Egy szemit,
most ő vigad a’ boszúlton.

 Herculest
is fáradozási hírlik: (8.)

 Mert
legyőzvén Centaurust erővel,

 Majd
oroszlányt fojt, ’s fel is ölti bőrit,

 Nyillal ő Stymphál madarit ki irtá,

 Leste bár sárkány az arany gyümölcsöt


Kertben, ő még is ki lopá csalárdul,


Cerberust is tartja igája lánczon.


A’ saját délczeg paripáji által


Vad Diomedest feletette büszkén,


Hydra mérgét tűzbe vetette, aztán


Megzavart Thetis fia csonka arczal
(9.)

 Part közé simulva leszen
folyammá.

 Föld fiát győzé Lybiaban,
el hullt (10.)

 Cacus, Evander vigad
a’ halálán! (11.)

 Vad kan ő által
leve martalékká,

 Bajnok azt vállán
lehozá halomrul,

 Mellyel aztán tarta
eget, ’s be végzé

 Tetteit: most munka
jutalma ég lőn.

 Rajta hát bátran
magas, és erényes

 Példa ösvényére
siessetek! vagy

 Mit hivalkodtok?
megutálva e’ föld

 Fel visz az
égbe!







Jegyzések.

1) Neritius, mellék neve Ulyssesnek, mert Neritiosba született,
ez egy tengeri sziget Itaca mellett. Erről sokat lehet gyönyörrel
olvasni Dugonics iratiban.

2) Marmaricus Leo. Marmarica tartomány más néven Lybia, Syria,
és Aegyptus közt.

3) Bootes, északi két csillag, a’ Görögök Erymanthisnak, a’
Magyarok pedig gönczöl szekerinek nevezik, a’ Latinok, Ursa
majornak. Vagyon még kis gönczöl csillagzat is, deákul Ursa minor,
görögül Κυνοσȣρα (cynosura): ezek vezérsége alatt hajóztak a’
Görögök, és Phoeniciabéliek a’ közép tengeren, mint Ovid
éneklé:


Esse duas Arctos, quarum
Cynosura petatur

 Sidoniis, Helicen
graja Carina notet.



Fast. Lib. III.



4) Julius Caesar, és Pompeius ügye, kik egymásközt
háborkodtak.

5) Ama jeles bölcs Seneca mondá hajdan: Pax bonis inter se, mali
autem et sibi, et aliis perniciosi. – A’ Jámborok békéje állandó,
a’ gonoszok pedig valamint ön magoknak, úgy másoknak is
veszedelmesek.

6) Attrides, mellék neve Agamemnon Mycenai Királynak, a’ ki
Tróját tíz évig ostromlá, bosszút szomjazván Ilona ángyáért.
Virgil.

7) Polyphemus, pokolbéli kovács legény, Neptunusnak fia.

8) Hercules, Jupiter, és Alcmene fia, csudálatos erejű, kiről a’
hajdankor igen sokat regéz, itt Boëthius is némellyeket említ,
buzdítván a’ nagy, és rettentő munkára: 


Nagy tett halandó ha soha nem
lehet!

 Mert századoknak folyta se
gátolá

 Munkája által, illyre hogy
ne

 Gyujtsa, hevítse, emelje
szíved.



Jeron.



9) Achelous Aetolia folyóvize Görög országban, Livadia
tartományban:

10) Antaeus földnek fia, rettentő nagy óriás volt, kiről azt
regélik a’ hajdaniak, hogy minden szemközt jövőt bajvivásra
kihívott, és halálig kinzott. A’ megtalált csontjai után Sertorius
bizonysága szerént 48 könyöknyi volt magassága. Ezt Hercules
többszer földre verte, de látván, hogy mindenkor erősebb kelne fel,
a’ légbe felemelvén megfojtá.

11) Cacus hegyi tolvaj, a’ ki húsz ökrét ellopá Evander nek, ezt
megölte Hercules.







V. Könyv Tartalma.

Megfejté Boëthius az esetek mivoltát, és hogy azok az Isteni
előtudással, és gondviseléssel nem ellenkeznek; tovább, hogy az
isteni gondviselés nem ütközik szembe az emberi szabad akarattal,
melly öszveköttetett az Isteni előtudással. Ezen előtudás mindent
jelenkorban lát, ámbár nálunk embereknél, mint korlátos lényeknél
elmúlt, vagy jövendő időben történik; ebből a’ fogamatból fejti meg
az örökség mivoltát is.





I. §.

Mi a’ történet? csudálatos-e az Isteni
gondviselés sérelme nélkül?

Elmondá, és beszédét némely más dolgok előhozására, és fejtésére
fordítá, akkor én: helyes, és a’ Te méltóságodhoz illendő javaslás;
de mit Te régen mondottál, hogy a’ gondviselésről való kérdés több
másokkal legyen egybe füződve, azt valósággal is tapasztalom: mert
azt kérdem: tartasz-e valamit a’ történet felől, és minek tartod?
akkor ő: lekötött igéretemre sietek, úgymond: és az utat, mellyen
hazádba vissza vitessél, megnyitom. Ezek ha bár tudomásra hasznosak
is; még is feltett czélunk útjától egy kevéssé távoznak, és félő,
hogy a’ tévedéstől fáradva, az igaz úton való haladásra elégtelen
ne légy. Mit se félj attól, mondám; mert kész nyugalomra válik
nékem azokat érteni, mellyekben nagyon gyönyörködöm, ha
vetekedésednek minden részeit ingatlan bebizonyítod, a’ többiről
már nem lesz kétségem.

Erre ő: engedek neked ugymond, és egyszersmind imigy kezdé: ha
valaki a’ vakmerő mozgalomból, és az okok semmi egybe függésitől
sem okozott történtet esetnek nevezi, én meg bizonyítom, hogy az
eset éppen semmi, ’s azon  kivül a’ mit a’ jenlentett dolog
teszen, telességgel üres szónak állítom. És ugyan lehet-e helye az
esetnek, midőn az Isten mindeneket rendre szorít? mert hogy
semmiből semmi sem létezhet, igaz érzemény, mellynek a’ régiek
közül még senkisem mondott ellene, ámbár azok ezt nem a’ mivelő
okról, hanem az anyagról, az az: minden okok természetiről, mint
talp követ állították: de ha semmi okbúl szármoznék valami, az
semmiből eredettnek fogna láttatni; ha pedig ez lehetetlen, az sem
lehető, hogy ollyan legyen, a’ millyennek határoztuk. Micsoda?
mondék, nincs tehát semmi, a’ mit vagy esetnek, vagy
szerencsétlenségnek lehessen méltán nevezni? vagyon-e valami, ha
bár a’ köz nép előtt titok is, a’ mivel ezen nevezetek meg
egyeznek? Az én Aristotelesem azt a’ természet visgálásában rövid,
és közelítő okkal meghatározta. Minő módon? szólék: Valahányszor,
úgymond, valami a’ szer kedvéért miveltetik, és talán némelly
okokból, más történik, mint sem szándék volt, Esetnek neveztetik:
ugymint: ha valaki szántó földét mivelő okból felszántaná, és
elrejtett drága kincset találna: ez ugyan történet szerént esett
dolognak tartatik, de nincs semmiből; mert tulajdon okai vagynak,
mellyeknek előre nem látott, és véletlen egybe jövése szerzé az
esetet; mert ha földmives a’ földet nem szántaná, ha csak a’
 pénzt azon a’ helyen birtokosa nem
rejti, ott soha fel nem találtatott volna az arany; ezek tehát okai
a’ rövid történetnek, hogy az öszve akadt, és egybe gyűlt okokból,
nem a’ szántónak szándékából eredett; mert az sem ügyekezett a’ ki
az aranyat elrejtette, az sem, ki földét szántotta, hogy a’ kincs
megtaláltassék; hanem a’ mint mondám, a’ mit amaz elrejtett, hogy
ez szántott, öszve akadt a’ rejtekkel. Könnyü tehát meghatározni az
Esetet, hogy az, egy véletlen történet öszve jött okokból, azokban,
a’ mellyekért valami miveltetik. Öszve jönni pedig, és együvé jönni
az okoknak, teszi az elkerülhetetlen rend menetele, melly a’
gondviselés forrásiból eredvén, mindeneket az ő helyekre, és
üdejekre feloszt.


A’ magas, és meredek kő orma
Acháji hegyeknek

 Elválván, ismét
szikla darabra rohan.

 Euphrates
forrása közös Tigrissel, egy érből,

 Majd távoznak, ’s két részre oszol vizek is.


Öszve ha folynak azok de megint, csak egy ágyra
szorítva,

 Kettőnek viziből már leszen
egy folyam ott.

 Jöjjenek öszve hajók,
’s partról viz mosta fa szálok

 Öszve
zavart vizek is szüljenek évi csudát.

 Még is mind ezeket lejtője halomnak okozta,


A’ viz rendje szerént csak lefele
folyamik.

  A’ sors is bár fék, és
jó rend nélküli látszik

 Lenni, de ő
kiszabott pálya szerént meneget.





II. §.

Az okos állat annál szabadabb, mennél inkább
ment a’ gonosz kivánság rabságától.

Veszem észre, és a’ mint te beszéltél, én is úgy érzek. De emez
egymásból szőtt okok szere mellett, vagyon-e valami szabadsága
akaratunknak? Vagy talán az emberek lelki indulatait is, a’
véletlen esetek láncza szorongatja? van, mondá: mivel nem is tehet
semmi eszes állat szabad akarat nélkül, mert a’ mi természet
szerént eszével élhet, annak itélhető ereje vagyon, mellyel önnön
magától választást tesz, és igy a’ kerülni, vagy kivánni valókat
megesméri, a’ mit pedig kivánni valónak itél valaki, azt ohajtja;
a’ mit meg elkerülni valónak tart, azt elmellőzi: azért a’ kik
ésszel birnak, van szabadságok akarni, és nem akarni is.

De ezen szabadságot nem mindenikben egy aránt állítom lenni:
mert a’ magas, és istenes állatozásoknak mind világos itéletek,
mind pedig romolhatlan akaratjok, és foganatos hatalmok
 vagyon a’ kivánt dolgokhoz. Az emberi
lelkek szabadabbak ugyan akkor, ha magokat az Isteni elme
visgálásában meg őrzik, kevesebbet, ha testiekre ereszkednek, még
kevesebbet ha földi tagokhoz kötöztetnek; leg nagyobb rabságok
pedig az, ha vétkek által eszek birtokából kiesnek. Mert mihelyt a’
leg főbb igazság világáról az alacsonyok, és sötétekre tekéntenek,
legottan a’ tudatlanság felhőitől homályosodnak, veszedelmes
kivánságtól zavartatnak, mellyeket, közelítvén, elfogadtak, ’s a’
melly rabságot szerzettek magoknak, segítik, és szinte ön
szabadságoknak foglai. Szemléli mindazonáltal ezeket az öröktől
fogva mindeneket eleve látó gondviselés tekéntete, ’s kinek kinek
érdeme szerént örök rendeléssel intéz. Mindent lát, és mindent
hall.


Édes ajakkal tiszta
világát

 Napnak eléneklette
Homerus;

 A’ melly még is belseit
épen

 Földnek, vagy sik tengerek
alját,

 Nem vala képes gyenge
világgal

 Által járni, csak a’ ki
teremtett

 Mindent: Mert szemlélve
magasról,

 Lát nyilván, de homály köde
sem föd,

 Egy perczben lát ő esze
mindent,

 A’ mi leendő, múlt, ’s jelen
itten.

  A’ ki, mivel mindent
egyedül lát,

 Hát elmondhatod: ő az
igaz nap!





III. §.

Ellenkezni látszik Isteni előtudással a’ szabad
akarat.

Akkor én: ime ismét nagyobb kétséggel zavartatom. Micsoda
kétséggel? kérdé: gyanítom immár mik háborgatnak: az, mondám: igen
ellenkező, ’s lehetetlen dolognak látszik, hogy az Isten mindent
eleve lásson, és még is szabad akarat lehessen: mert ha mindeneket
előre lát az Isten, és semmi módon meg nem csalathatik, szükségkép
meg kell lenni, a’ mit a’ gondviselés leendőnek előre látott,
azért; ha öröktől az emberek nem csak tetteit, hanem még tanácsait,
és gyönyöreit is előre esmérte; semmi sem lesz az akarat
szabadságából; mert sem cselekedet, sem akarat nem lehet más, hanem
csak az, mellyet a’ csalhatlan Isteni gondviselés eleve érzett:
mert ha a’ szereket lehet másfelé kanyarítani, nem lesz a’ jövendő
eránt bizonyos előtudás, hanem inkább bizonytalan vélemény, a’ mit
Istenről hinni tilosnak vélek. De azt az okot sem fogadom el,
mellyel némellyek hiszik, hogy ezen  kérdés csomóját
felbonthatják: mert mondják: nem azért történik valami, mivel a’
gondviselés eleve látta leendőnek; hanem inkább ellenben, mivel a’
mi leendő, az, az Isteni gondviselés előtt titok nem lehet, és illy
móddal szükség ellenben érteni, mert nem szükség meglenni azoknak,
mik előláttatnak, de szükség, hogy a’ leendők elő láttassanak.

Mint ha bizony a’ volna kérdés, hogy mellyik okozza a’ másikat,
az elő látás-e a’ leendő szükséges létét, vagy a’ szükséges lét az
eleve látást? De mi azt iparkodjunk megmutatni, hogy akar mikép
legyen az okok rende, még is szükség legyen az előtudott szerek
létele, ha bár az előtudás, a’ meg esendő szükséget ne látszassék
is következtetni.

Mivel ha valaki ül, a’ vélekedésnek, melly őtet ülni gondolja,
igaznak kell lenni; de ellenben ismét, ha valakiről igaz a’
vélekedés, mivel ül, annak bizonyára kell ülni. Mind a’ kettőben
tehát van szükség, ebben az ülni való, abban hogy igaz: de nem
azért ül kiki, mivel igaz a’ vélemény, hanem inkább ez igaz, mivel
előbb valakinek kellett ülni. Ugy van, mivel az igazság oka
egyrészről ered, még is mind a’ kettőben vegyes szükség vagyon.
Hasonképen kell a’ gondviselésről, és leendő szerekről okoskodni,
mert ha bár azért történnek, mivel előláttatnak,  még is
az Istentől, vagy leendők láttatnak, vagy eleve láttatva leendeni
kellett, a’ mi egyedül elegendő a’ szabad akarat elfojtására.

Már most melly következtetlen azt mondani: hogy az örök
előtudásnak oka a’ szereknek üdőben való bételesedése! mit tesz itt
mást, vélni, hogy az Isten a’ jövendőket azért látja, mivel meg
lesznek, mint sem gondolni, hogy a’ mellyek történtek, az Ő legfőbb
gondviselésének okai legyenek? erre: valamint a’ mit tudok lenni,
annak kell is létezni szükségképen: úgy a’ mit jövendőben esmérek
lenni, annak szükségkép meg kell lenni. Igy történik, hogy az eleve
tudott dolgok meglételét el nem lehet kerülni. Végtére ha valaki,
mit máskép, mint sem a’ dolog létez, gondol; az nem csak nem
tudomány, hanem csalárd vélemény, és az igazi tudománytól nagyon
különző.

Azért ha úgy leendő valami, hogy annak létezése nem bizonyos, és
szükséges; azt, hogy telesedjék, ki tudhatja előre? mert valamint
a’ tudomány nem vegyül hamissággal; úgy a’ mi az által felfogatik,
a’ mint felfogatott, máskép nem lehet, és ez az oka, hogy
hazugsággal szükölködik a’ tudomány, és a’ mint a’ dolog van, azt
úgy fogja fel. Mit tehát? minő móddal esméri az Isten ezen
bizonytalan leendőket? mert ha elkerülhetetlenül leendőknek véli,
a’ mellyeknek  lehet nem történni is, csalódik, a’ mit
nem csak vélni, de szóval mondani is tilos; ha a’ mint vannak,
azokat úgy határozza leendőknek, hogy azokat lehetni, vagy meg nem
lehetni eleve esméri, minő elő tudomás ez, melly semmi bizonyost,
semmi állandót fel nem fog? különöz-e ez Tiresias azon nevetséges
jövendölésétől? „A’ mit mondandok, vagy meg lesz, vagy nem“ (4.)
mivel külömb emberi véleménynél az Isteni gondviselés, ha mint az
emberek, bizonytalanúl itél azokról, mellyek leendősége
bizonytalan? Ha ő nála, mint mindenek forrásánál semmi bizonytalan
nem lehet, bizonyos azok leendősége, mellyeket jövendőknek
csalhatlanul előre tudott. Azért az emberi tanács és cselekedet nem
bir szabadsággal, mellyet az Isteni elme, minden hamisság tévedése
nélkül, eleve látva, egy esetbe foglal, és fűz. Ha ezt elfogadjuk,
világos: hogy az emberi dolgoknak nagy hanyatlása következik!
Haszontalan igértetik a’ jámboroknak jutalom, a’ gonoszoknak
büntetés, mellyeket semmi szabad, és ön akaratból való lelki
indulat nem érdemlett: és az mindenek előtt legigazságtalanabbnak
látszik, a’ mi leg igazabbnak itéltetik most, büntetni a’
gonoszokat, és jutalmazni a’ jámborokat, a’ kiket egyre, vagy másra
nem a’ szabad akarat vezet, hanem a’ leendőség bizonyossága
kénytet: nem lesznek vétkek sem erények, hanem  minden
érdemek egy kevert, és eloszolhatlan zavarék, minél gonoszabbat
gondolni sem lehet; midőn a’ gondviselésből ered minden szerek
rende, és az emberi tanács semmit nem tehet; az történik, hogy a’
mi hibáinknak oka lenne a’ minden jók alkotója; és ebből az
következnék, hogy reményleni, és kérni oktalanság volna; mit
reményljen valaki, vagy miért könyörögjön, ha az ohajtottakat egy
változhatlan rend egybe csatolja? Megszünik az Isten, és emberek
közt az a’ közlekedés, hogy reméljünk vagy kérjünk: mert az igaz
alázatosság árával, az Isteni kegynek megbecsülhetlen velünk való
közlését érdemeljük, melly csak egy mód, melly által az emberek
Istennel beszélhetni értetnek, és a’hoz az elérhetlen világhoz
előbb, hogy sem valamit nyerjenek, könyörgésekkel juthatni:
mellyek, ha elfogadtatik a’ jövendők szükséges léte; mit sem
nyomnak: mi lészen tehát a’ mi által a’ szerek fő vezéréhez
kapcsoltatunk, és ragaszkodhatunk? Azért szükséges, hogy az emberi
nemzet a’ mint előbb énekeléd, szétszakadozva eloszoljék.


Melly viszás ok merte
szereknek

 Bontani csendit, mellyik az
Isten,

 A’ ki ma hábort két
igazaknak

 Rendele? a’ miket érteni
könnyü

 Egyenként, de vegyítve nem
értjük.

  Hát igazak közt
nincs-e külömbség,

 Vagy mindég jó
rendre fogulnak?

 De az ész vak test
terhe alatt nyög,

 ’S nem képes az
elzárt szeme látni,

 (Bár ha csekély
legyen) a’ szerek ízét.

 De miért
lehetett annyira vágyó,

 Tudni okát
igazaknak az ember?

 Tudja, hogy azt
esmerve szorongat?

 Ha tudá, mért
esmerni kivánja?

 Esmertlent pedig a’
ki kiván, az

 Vak! ki kiván ollyast,
ha nem esmert?

 Vagy ki követheti, mit
ha nem esmert?

 ’S azt hol fogja
találni, találtat

 Pedig ő de miről
esmeri aztán?

 Ha az Istent vizsgálja
az égben,

 Lát-e egészt, és részeket
is mind?

 Most hogy testi homály födi
őtet,

 Nem feledé, de magát sem
egészen:

 Bir az egésszel, részeivel
nem!

 A’ ki tehát vágy igazat
látni,

 Nem tudhat mindent, de
tudatlan

 Sem marad ő épen, sem
üressen;

 Mert már birja az öszves
egészet,

 És vizsgálja gyakorta
erősen,

 Hogy birtakhoz is adja megint
az

 Elfeledett
részt.







IV. §.

Az Isteni előlátás megegyez a’ szabad
akarattal.

Akkor igy szólalt: régi panasz már ez az Isteni gondviselésről,
mellyet Cicero is megforgatott (5.) midőn a’ jövendölést
felosztotta, és magad is többször eszmélkedtél felőle; de még is
eddig közületek egyik sem fejtette meg elég szorgosan, és nyomósan:
melly homálynak az az oka, hogy az emberi okoskodás ereje, az
Isteni előtudás egyszerüségéhez nem férhet, mit ha valamiképen
érhetne, vége lenne minden kétkedésnek. Ezt úgy fogom nyilvánítni,
és bebizonyítani, ha a’ minn előbb fenn akadtál, előbb
megfejtendem. Mert azt kérdem, mért nem elégled a’ megfejtettek
okát, a’ melly mivel az előtudást nem tartja a’ leendő szerek
szükséges okának, nem is akadálozza az előtudás akaratunk
szabadságát. Talán te más okból következteted a’ leendők szükségét,
mint sem hogy a’ mik előtudatnak, azoknak meg nem lenni, nem is
lehet? Ha tehát az előesméret semmi szükséget sem hoz a’ leendőkre,
a’ mit előbb megvallottál, hogy lehetne a’ szabad akaratból
származó dolgokat egy bizonyos történetre kénytetni? mert hogy
észre vedd mi következhetik belőle: ha feltesszük, hogy nincs
 előtudás, hát azok, a’ mennyire illeti,
mellyek szabad akaratból történnek, szükségből történnek-e? épen
nem. Tegyük fel, hogy történtek, de nem szükségből, azután is úgy
vélem, megmarad az akarat egész szabadsága.

De azt mondod: ámbár az előtudás nem kényteleníti meglételre a’
történendőket, de még is jele, hogy megtörténjenek.

Ezen móddal, ha az előesméret nem volna is, még is szükséges
leszen a’ jövendők meglétele: mert minden jel csak azt mutatja, mi
legyen, nem cselekszi pedig, a’ mit jelent. Annak okáért meg kell
mutatni, hogy semmi sem történhetik szükségtelenül, és hogy az
előesméret egy jele legyen a’ szükséges leendőségnek, különben ha
ez semmi, a’ jel sem lehet annak jele, a’ mi semmi. Már pedig a’
bebizonyítás okok erején épült, nem jeleken, nem is külről vett
okoskodásból, hanem meg egyező, és szükséges okokból
következik.

De hogy lehet az, hogy ezek ne telesedjenek, mellyek
előláttatnak? mintha bizony mi azokat, miket az előlátás
jövendőknek esmért, meg nem történendőknek hinnők; és nem azt
vélnők inkább: ámbár lesznek, de természet szerént való szükségből
nem lesznek.

Mit könnyen abból is észre vehetsz, hogy többet látunk
szemeinkel, mik történnek: Ugymint  azokat, miket a’ lovak
mérséklésében, és forgatásában látszatnak cselekedni a’ kocsisok,
és igy más dolgokat is. Kénytet-e még is közülök valakit a’ szükség
úgy cselekedni? Semmikép sem. Mert hasztalan volna a’ mesterség
ereje, ha minden kénytelen mozdulna. A’ mellyek tehát minden
szükség nélkül leendők, nincs szükségök létezni előbb, hogy sem
lennének. Azért vannak olly leendők, mellyek létele ment minden
szükségtől. Azt vélem, hogy semmit sem mondana, ha valaki azt
mondaná, hogy a’ mellyek most történnek, előbb hogy sem történtek,
leendők nem valának. Igy tehát ezen előesméreteknek is vagyon
szabad leendőségök; mert valamint a’ jelenek tudása semmit sem
okozza a’ létezést; úgy a’ jelenek, a’ jövendőket, mellyek leendők,
semmiképp sem kénytetik. Te pedig azt mondod, hogy épen erről van
a’ kétség: valjon azon dolgokat, mellyeknek nincs szükséges
leendőségök, lehet-e elő esmérni? nemde ellenkezni látszatnak, és
te azt véled, hogyha előláttatnak, szükségkép leendők; ha szükség
nincs, nem is tudatnak előre, mert a’ tudomány semmit fel nem fog
az igazságon kivül? ha mi bizonytalan leendők vannak; ’s azok mint
bizonyosak előláttatnak, az a’ vélemény homálya, nem a’ tudomány
igazsága; mert máskép vélni mintsem a’ szerek volta létez, a’
tudomány tökélyétől  való tévedésnek hiszed. Ezen tévedés
abból ered, hogy mindenek mellyeket kiki esmért, azonok erejéből,
és természetéből véli esmérni, mellyek tudatnak; a’ mi pedig mind
ellenkezőleg van. Minden, a’ mi megesmértetik, nem tulajdon ereje
szerént, hanem az emberi tehetség szerént esmértetik.

Hogy ezen állítás példából is ki tessék: a’ test ugyan azon
gömbölét, máskép látja a’ szem, máskép érzi a’ tapéntás; a’ szem
távól maradván, egyszerre lövellett sugarak által az egészet
szemléli; a’ tapéntás pedig hozzá érvén, és fogódzván, annak
mózgása alatt gömbölegét részenként érzi. Magát az embert is máskép
tekénti az érzékenység, máskép a’ képzelet, az ész máskép, az
értelem is. Az érzés, anyagból létező külsejét, a’ képzelet csak
külsejét minden anyag nélkül, az ész pedig ezeket meg haladván
nemét is, melly minden részecskékben vagyon, egy közönséges
tekéntettel szemléli.

Az értelem leg magasabb szemmel néz, felül haladván a’ mindenség
körét, azon egyszerü formát a’ tiszta ész erejével tekénti:
mellyben leg inkább azt kell észre venni, hogy a’ főbb felfogó erő
az alsókat magában foglalja, az alsóbb pedig soha fel nem ér a’
felsőhöz. Tudni kell, hogy az érzékenység test nélkül semmit sem
ér, minden nemeket a’ képzelet sem néz, sem az ész az egyszerü
 formát meg nem foghatja; hanem az
értelem ezek felett helyhezve, letekéntvén felfogja a’ formát,
mellyek abban léteznek, öszvesen látja, de olly móddal, mint magát
a’ formát, melly a’ többiek előtt esméretlen volt; mert mind az ész
egészét, mind a’ képzelet formáját, mind pedig az érezhető anyagot
esméri; sem észt, sem képzeletet, sem pedig érzékenységet nem
használva: hanem csak egy elmei pillanattal valóságosan, hogy úgy
szóljak, mindeneket lát; az ész is, midőn valami közönségest néz,
sem képzelettel, sem érzékenységgel nem él, és a’ képzelhetőket, és
érezhetőket felfogja, mivel ez az, mi felfogása mindenségét igy
határozza; két lábú okos állat az ember, melly ámbár egy
közönséges esméret, még is, hogy egy képzelhető, és érezhető dolog,
senki sem kételkedik, mert az, nem képzelettel, vagy érzéssel,
hanem eszes felfogással tekénti. A’ képzelet is, ámbár a’ látás
érzéséből, és képek alakításából vevé eredetét, még is az érzés
hijányával is az érezhetőket szemléli, nem érezhető, hanem
képzelhető okoskodással itélvén. Látod-e már most, hogy minden
ember az esméretben inkább ön tehetségével él, mint a’ meg esmértek
erejével? Nem is igaztalanul, mert ha minden itélet az itélö
müve; szükséges, hogy kiki ön munkáját ne máséból, hanem ön
hatalmából végezze. 


Már hajdan kora szült
ugyan

 Félszeg bölcseket, a’ kik
az

 Érzést, ’s képeket a’
küli

 Testnek részeirül
hiszik

 Szép elmében eredni,
és

 Mint’ a’ régkor
irászai

 Szokták nagy levelekre,
ha

 Tiszták, és recze
nélkülik

 A’ csínos betüt írni.
De

 Hát már hogyha az elme
csak

 Nyugszik, mit sem
erölködik,

 És csak szenvedi, mint
hanyag

 A’ testnek jelit, és
csekély,

 A’ kül tárgyi
haszontalan

 Képét tünteti mint
tükör;

 Honnét lett ez az
esmeret

 Elmében? mikor ez
szemel

 Mindent, eggyeseket mi
lát?

 Esmert dolgokat is
feloszt?

 Felfog, részre oszoltat
is?

 Változtatja utát,
midőn

 Ő eszmélkedik a’
magas

 Okrul, ’s mélyre
ereszkedik,

 Majd ismét ha magába
száll

 Megczáfolja igaz,
hamist?

 Hej sokkal müvelőbb ok
ez,

 Nőlt még többre hatalma
is

 Annál, melly az anyag
szerént

  Önkényt szenvedi
bélyegit.

 Még is léteze már
előbb

 Testben lelki hatalmat
is

 Ébresztő teli
szenvedély:

 Mert csak bántsa világ
szemit,

 Vagy halljon füle
hangzatot;

 Már serkentve vidul
esze,

 Benn melly képeket ő
bira,

 Most indítja menetre,
sőt

 Még kül méri jelekhez
is.

 Aztán rejteki képeit


A’ külsőkbe vegyíti mind.





V. §.

Az érzékenység észnek, ész pedig az Istennek
szolgája: a’ bizonytalan leendők az eleve látásból értetnek.

Hogyha a’ test érzésében, ámbár illessék az érző eszközöket kül
tárgyak minéműségei, és a’ mivelő lélek erejét meg előzze testi
szenvedély, melly az ész cselekedetit magára ébreszti, és az
addiglan nyugvó képeket felindítja; ha mondom, a’ test
észrevételiben a’ lélek nem jegyeztetik meg szenvedéllyel, hanem
maga erejével itéli meg, hogy a’ szenvedés a’ testhez tartozik;
 mennél inkább azok, mellyek minden
testi illetések alul kivetettek; nem a’ küli tárgyakat követik a’
külömbző itélet dolgában, hanem magok ön esze munkálatit végzik: ’s
e’ szerént sokféle esméreteket nyertek a’ külön rendű állatok; mert
minden érzékenység esméret nélkül, a’ mozdulatlan állatoknak jutott
egyedül, minémüek a’ tengeri csigák, ’s mind azok, mellyek
kősziklákhoz ragaszkodva tengődnek. A’ képzelet pedig mozgó
barmoknak, mellyekben még valami kivánó, és távoztató indulat
látszik lenni. Az ész csupán az emberi nemzeté egyedül; valamint
maga az értelem az Istené, mellyből az jön ki, hogy az esméret
legfőbb való a’ többi közt, melly nem csak a’ maga, de még a’ más
esméretek alá vetett tárgyakat is tulajdon természete szerént
megesméri.

Mit? ha tehát az okoskodásnak az érzékenység, és képzelet ellent
áll, azt mondjuk-e, hogy semmi az a’ mindenség, mellyet az ész
látni vél? mert a’ mit érezhetni, képzelhetni, az mindenség nem
lehet; vagy tehát az ész itélete igaz, és semmi érezhető nincs,
vagy mivel esméri, hogy több szerek vagynak az érzések és
képzeletek alá vetve, hiú lesz az ész felfogása, melly az
érezhetőt, és különös egyest, mint közönségest tekínti. Ha pedig
ezekre az ész ellen szólal;  hogy ő ön magát, és még
a’ mi érezhető, és képzelhető a’ közönséges tekéntetben látja, azok
pedig, t. i. az érzés, és képzelet a’ közönséges esméretre nem
vágyhatnak, mert azok esmérete a’ testi képeket meg nem haladhatja,
a’ szerek természetéről pedig az erősebb, és tekélyesebb itéletnek
kell hinni az e’féle pörben: tehát mi, kik mind okoskodó, mind
képzelő, és érző erővel birunk, nemde az okoskodás ügyét, inkább
igazlanók? Hasonló e’hez az emberi ész dolga, midőn azt, hogyha
csak az Isteni értelem a’ leendőket úgy nem esméri meg mint ő, nem
is látja.

Mert te igy beszélsz: ha a’ szereknek bizonyos, és szükséges
leendősége nincsen; azok, hogy bizonyosan leendők, előtudni nem
lehet. Ezen szereknek tehát nincs elő tudhatása, mellyet ha ezek
eránt is tartunk lenni, semmi sem leszen, a’ mi szükségből nem
ered. Ha tehát a’ mint az észben részeltetünk, ugy birhatnánk az
Isteni elme itéletével is, valamint a’ képzelet, és érzésről
itéltünk, hogy az észnek engedjen az érzés, és képzelet, úgy az ész
felül is leg igazabban állítanók, hogy magát vesse alá az Isteni
elmének. Ha csak lehet, ezen fő értelem polczára emelkedjünk; mert
ott látja meg az ész, a’ mit magában nem láthat; az az hogy mi
módon látja bizonyosnak, és elvégzetnek, még azokat is az
 előlátás, mellyeknek nem bizonyos
leendőségök, és hogy ez, nem vélemény, hanem a’ fő tudomány határ
nélkül való egyszerüsége.


Héj be csudálatos a’ test
külseje itt az állatoknak!

 Némelly
messze kinyúlt testel mert csúszva, mászva indul,


És szakadatlan nyomdoka porba le nyomva látszik a’
föld

 Színén: Más ékes tollával az
égre, ’s földre röpkény

 Hig levegőt
veri, ’s kedve szerént a’ merre tetszik uszkál,


Más ismég ön kedve után oda léptet a’hol
örvend:

 Vagy zöld mezőket, vagy is
erdei sűrüket be járkál.

 Ámbár mind
ezeket ha külömbzeni látjuk ön alakkal

 Még is földre lehajlott fővel erőtlenek magokban;


Ember az egy maga, a’ ki fejét hordozza fenn
magasban,

 És igyenes testel könnyű
alapúl, lenéz, ’s utálja

 A’ földet.
Ha te birsz ésszel, maga föld az, a’ mi int, hogy


Arczal eget ha szemelsz, szivedet le ne kössd
agyaghoz, és hogy

 Még szép lelkedet
is felemelni siess ezennel égbe.

 Elméd lábad alatt ne legyen, ne gyalázza már Urát
test!





VI. §.

Az Isteni előlátás mindeneket jelenkorban
szemlél; a’ dolgok meglételét pedig mi sem kényteleníti.

Mivel tehát a’ mint előbb mutattam, hogy minden a’ mi tudatik,
nem maga, hanem annak természetétől, a’ ki elméjében foglalja,
esmértetik  meg, tekíntsük most a’ mennyire lehet,
minő állapotja legyen az Isteni állatozásnak, hogy megesmérhessük
azt is, minő tudománya legyen. Minden okos ésszel biró itélete az,
hogy az Isten öröktől fogva létez, vizsgáljuk meg tehát, mi az örök
üdő? mert az fogja nyilvánítani az Isteni természetes
tudományt.

Az örök üdő egy végnélküli élet egész és tekéletes birása: a’ mi
világosbban ki tetszik egybe hasonlítva a’ mulandókkal. Minden a’
mi üdőben él, az a’ múlttól jelen üdőben a’ jövendőre megy által;
nincs is semmi az üdőben, a’ mi egész élete térét egyszerre
bírhatná: mivel a’ holnapot nem érte meg, a’ telnapot1) pedig már elvesztette, a’ mai napon is csak
annyit élhet, mennyi egy repke percz. A’ mi tehát az idő mértékéhez
szabatott, ámbár az, mint a’ világról vélekedett Aristoteles, sem
kezdődött valaha, sem végződik, és élete az üdő mérhetlenségéig
terjed, még sem ollyan, hogy örökkön valónak méltán hitessék; mert
az egész élet bár mérhetlen legyen is, de egész térét nem
foglalhatja egybe, a’ jővendőt is, mellyet el nem ért, nem birja,
a’ multból pedig kiesett. A’ tehát, ki egész telességgel felfogja,
és birja a’ végtelen életet, kinek a’ jövendő jelen van, kitől az
elmúlt  nem, távozott, az, az örökkön valóság:
kinek tulajdona, hogy valamint ön magánál jelen, úgy a’ futó üdő
végtelensége is előtte jelen legyen. Azért hibás azok véleménye,
kik Platót hallván azt hiszik, hogy ezen világnak sem kezdete
üdőben nem volt, sem pedig fogyatkozása nem lészen, és igy a’
teremtett világot, az alkotóval egykorunak vélik. Más az, hogy
Plato szerént végtelen életben van a’ világ, más az is, hogy a’
végtelen élet egy jelenvaló fogás legyen, a’ mi egyedül csak az
Isteni elme tulajdona. Nem is kell vélni, hogy az Isten a’
teremtett szereknél régiebb az üdő mennyiségével; hanem egyszerü
természeti tulajdonival. Mert ezen mozdulatlan élet jelen
állapotját az üdőbeli szereknek végnélküli mozgása másolja, ’s
midőn az kiképezni, és felérni nem tudja; megszünik mozdulatlan a’
mozdulatlanságból, és az egyszerüség jelenében elfogy a’
jövendőség, és múlt mennyiségére; mivel pedig az egész élet
telességét nem birhatja, ugyan azon okból, hogy mivel semmi módon
nem szünik lenni, a’ mit telesíteni, és kiképezni nem tud,
vetélkedni látszik, megkötvén magát ezen csekély, és repke percz
jelenéhez: melly, mivel az örök jelennek valamelly képét viseli,
akar minek jusson, azt cselekszi, hogy látszassék létezni. Állandó
pedig nem maradhatván, a’ végtelen üdő útjába tért, mellyből
 történt, hogy menve folytatná életét,
mellynek teles voltát maradva fel nem foghatná, annak okáért ha a’
szereknek illendő neveket akarunk adni, Platót követvén, az Istent
örökkön valónak, a’ világot pedig végtelennek nevezzük.

Mivel tehát minden itélet az ő természete szerént, mellyek
alatta vannak, azokat fogja fel; az Istennek pedig mindég örökös,
és jelenes állapotja, az ő tudománya is felmúlván minden üdő
forgását, az ő egyszerü jelenében marad, és a’ múlt, és jövendő
szerek végtelen térét egybe foglalván, úgy szemlél mindeneket az ő
egyszerü esméretében, mintha most miveltetnének. Azért, ha az
előtudást, mellyel mindeneket előesmért, fontolgatod, nem vélheted
mint jövendőnek előtudását, hanem igazabban, tudását a’ meg nem
szünő jelenségnek, innét nem előlátásnak, hanem
gondviselésnek mondatik azért, hogy a’ legalább való
szerekből alakítottakat, mint egy a’ szerek legmagasabb csúcsáról,
mind által látja.

Hogy kivánod tehát, hogy azok szükségből legyenek, a’ miket az
Isteni szemek meglátnak, midőn még az emberek sem teszik szükségből
valókká, a’ miket látnak? Mert ugyan a’ miket előtted jelen
szemlélsz, a’ te látásod kényteleníti-e szükségesen? Semmikép sem!
’s pedig az emberi jelenvalónak, az Istenivel van valami
hasonlatossága;  valamint hogy az emberek üdeigvaló
jelen állapottal látnak, úgy az Isten is az örökkön való
jelenlétével! Már most ez az Isteni eleve látás, a’ szerek
természetét meg nem változtatja; hanem jelen állapotukban látja, a’
millyenek reánk nézve jövő üdőben leendők; de nem is zavarja össze
a’ szerek aránti itéletét, hanem elméje egy tekéntettel esméri,
mind a’ szükség, mind a’ szükségtelen leendőségeket: valamint ti,
mikor egyszer’smind látjátok járni a’ földön az embert, és a’ napot
az égen, még is választást tesztek, hogy ez szükségből, amaz pedig
készakartva történik. Igy tehát a’ mindeneket szemlélő Isteni
tekéntet, nem bontja fel a’ szerek mivoltát, melly nála jelen
vagyon, de az üdő voltához csak leendő. Ebből hozzuk ki, hogy ez
nem vélekedés, hanem igazságon épült esméret, midőn valamit
megteendőnek esmér lenni, ugyan azon okról tudja, hogy meglételre
nem kénytelenítetik a’ szükségtől.

Ha azt mondod, hogy a’ mit Isten megleendőnek lát, lehetetlen
hogy meg ne legyen, a’ minek pedig lehetetlen meg nem lennie, az
szükségből leszen, és engem erre a’ szükség névre szorítasz;
megvallom ugyan, hogy ez felbonthatlan igaz dolog; de a’ mihez alig
közelíthet valaki, hanem csak az Isten vizsgálja! Azt felelem reá,
hogy azon egy állapot, midőn az Isteni 
esmérethez csatolod, szükséges, mikor pedig maga természete szerént
vizsgálod, szabad, és készakartva való; mert kétféle a’ szükség,
eggyik kikötés nélkül való szükség, p. o. minden ember halandó; a’
másik kötés alatt van, p. o. ha valaki jár, annak szükséges
mozgani, járni; mert ha valaki mit tud, az máskép nincs, mint
tudja. De ez a’ kikötéssel való szükség, a’ kikötés nélkülit nem
húzza magával, mert a’ szükséget nem az ő tulajdon természete
okozza, hanem a’ hozzá adatott kötés, mivel semmi szükség sem
kényteleníti a’ járásra azt, ki kész akartva jár, noha mikor
lépeget, járnia kell.

Hason módon, ha az Isteni előlátás valamit lát jelen lenni,
annak szükség lennie, bátor nem kénytelenítetik lenni: de az Isten
a’ szabad akaratból származó leendőket jelen látja lenni, ezek
tehát az Isten látásához képest szükségessé válnak az esméret, és
ok kötése által; magukban pedig vizsgálva, szabadságuk vagyon. Meg
lesznek tehát kétség kivül mindenek, a’ mellyeket az Isten elő
látott lenni; de némellyek szabad akaratból származnak, mellyek
ámbár elő teremnek lételükkel, még is tulajdon természetüket el nem
hagyják; mert minekelőtte lennének, el is maradhattak volna.

Mi külömbség van tehát benne, ha nem szükségből valók, mikor az
Isteni tudomás oka  miatt csak ugyan kénytelen lesznek
minden módon? az a’ külömbség t. i. mi az előbb említettem feltünő
nap és járó ember közt, melly kelet, és járás midőn lesznek, nem
lenniek lehetetlen; még is egyikének minekelőtte lenne,
szükségképen kellett lennie, a’ másiknak pedig nem. Ugy azok is
mellyek az Isten előtt jelen vannak, kétség kivül vagynak, de ez a’
szerek szükséges voltából, amaz pedig a’ mivelők szabadságából
származik.

Nem is ok nélkül mondottuk, hogyha ezek az Isteni esmérethez
képest tekéntetnek, szükségből valók; ha pedig magokban nézetnek,
a’ szükség nyügétől felszabadultak: valamint hogy minden a’ mi
érzékenység alá vettetett, ha észhez képest veszed, közönséges, ha
magában, különös: de ha, úgy mondod: az én szabadságomban áll
szándékomat megváltoztatni, meghamisítom az Isteni eleve látást,
midőn a’ miket ő előlát, talán változtatom? Azt felelem: te ugyan
fel tett szándékodat megmásíthatod, de mivel az előlátás igazsága
jelenben szemléli, hogy ezt megcselekedheted, avagy meg
cselekszed-e, és merre fogod szándékodat változtatni, az Isteni
előlátást el nem kerülheted: valamint hogy reád néző szemnek
tekéntetét el nem távoztathatod, bár minő cselekedetekre változzék
szabad szándékod. 

Mit felelsz? azt mondod, az én rendelésemből változik-e meg az
Isteni előlátás ugy, hogy mivel én most ezt, most amazt akarom, az
is egymás után az ő esméretét másolja? épen nem. Mert az Isteni
látás minden jövendőt meg előz, és tulajdon esmérete eleibe idéz:
nem is egymás utáni rend szerént esméri előre most ezt, most amazt;
hanem minden legkisebb változása nélkül a’ te változásidat egy
tekéntettel meg előzi, és egybe foglalja, mert mindenek
felfogásának jelenlétét nem jövendők lételétől, hanem saját
egyszerü voltától vette az Isten. Mellyből az is megfejtetik, a’
mit előbb vitattál, hogy illetlen dolog volna, ha az Isteni
tudomást a’ leendő dolgok okoznák; mert a’ tudománynak ezen,
mindent jelen lévő esmérettel egybe foglaló ereje, maga határoz meg
a’ világon minden nemű állapotokat, és az utánna valóknak semmivel
sem tartozik.

Ezek igy lévén, ép, és minden sérelem nélkül marad az emberi
akarat szabadsága, nem is igaztalan törvények szabnak jutalmat, és
büntetést a’ minden kénytelenségtől ment, és szabad akaratnak; fenn
marad az onnan felül néző, mindeneket előlátó Isten is, és
látásának mindenkor jelen lévő örökvalósága, a’ mi cselekedetink
leendő nemüségével meg egyez, a’ jóknak jutalom, a’ gonoszoknak
büntető bért rendelvén, és kiosztván. Nem is hasztalanok az
Istenben  helyzett remények, és könyörgések,
mellyek, ha helyesek, foganatlanok nem lehetnek. (6.) Gyülöljétek
tehát a’ vétkeket, szeressétek, és gyakoroljátok a’ jóságos
cselekedeteket, igaz és jó reménységre emeljétek, és bátorítsátok
lelketeket, alázatos imádságokat küldjetek fel a’ magasságba, mert
nagy kötelességtek vagyon (ha csak el nem akarjátok mellőzni) a’
jámbor életre, midőn a’ mindent látó biró szeme előtt kell
munkálnotok.

VÉGE. 

Jegyzések.

1) Achemenia. Achaja sziklái Görög országban a’ tenger
parton.

2) Tigris, Euphrates, nevezetes vizek kis Asiában,
vagy is Natoliában: ezek Ararat hegy tövénél egy forrásból eredvén,
majd szét folynak külön medrökben, majd ismét öszve folyván a’
Persiai öbölbe ömlenek. A’ Tigris, nevét vette azon gyorsan futó,
’s ragadozó állattól, mellyet Tigrisnek nevez minden nemzet; mivel
ez a’ víz is sebessége által nagyon ragadozó.

3) Homerus leg régiebb, és jelesb költész 1000 évvel élt
Krisztus születése előtt, kit hét város vetélkedve tulajdoníta
magának, u. m. Argos, Athena, Chios, Colophon, Cuma, Pylos, Smyrna.
Sok munkáji közül, csak az Ilias, és Odyssea maradt fenn. Életét
irták, Herodotus, és Plutarchus. Tisztelték Plato, Aristoteles,
Horatius, és Virgilius, mint fényes lelkei a’ dücső hajdan kornak;
halála előtt megvakult, és versek éneklésével keresé kenyerét,
Athena mellett nyugosznak porai.

4) Tiresias Thebai jósló, kit Juno megvakított; Cicero,
és Horatius bizonyságá szerént.

5) Marcus T. Cic. kétfelé osztá az eleve látást: t. i.
egyiket mesterséges jövendölésnek mondá, a’ másikat pedig természet
szerént valónak. Cic. de Div.

6) Az Isteni tiszteletben azt tartsad leg főbbnek, hogy
elhigyjed azok lételét, és általuk mindeneket jól, és igazán
kormányoztatni; te pedig azért rendeltettél, hogy nekik
engedelmeskedjél, mert igy őket soha sem fogod okozni, sem vádolni,
mintha elfeledtek volna.

Epictet.






Lábjegyzetek.


 1) Eltelt, rövidítve
telt, telnap, tegnap helyett.











Foglalat.


	Boethius élete. 1

	I. Könyv tartalma. 7

	II. Könyv tartalma. 34

	III. Könyv tartalma. 67

	IV. Könyv tartalma. 115

	V. Könyv tartalma. 156









Név mutató.


	Academia 32

	Achája 159

	Achelous 155

	Achemenia 186

	Aethna 54

	Africa 112

	Agamemnon 152

	Albinus 18

	Alcibiades 112

	Alfonsus 112

	Anaxagoras 32

	Antaeus 155

	Antoninus 81

	Ararat 186

	Aristoteles 1

	Athena 25

	Attrides 154

	Ausonius 66

	Auster 65

	Bacca 111

	Basilius 18

	Bootes 154

	Boreas 32

	Busiris 66

	Cacus 155

	Caius 19

	Canius 33

	Cato 66

	Catullus 78

	Caucasus 59

	Cicero 186

	Circe 128

	Claudianus 113

	Colbert 6

	Conigastus 17

	Corus 32

	Croesus 39

	Cyprianus 18

	

	Cyrus 39

	Decoratus 78

	Diana 152

	Diomedes 153

	Elea 32

	Empedocles 112

	Ephesus 33

	Epictetus 65

	Epicurus 14

	Erimanthis 154

	Euclides 1

	Euphrates 186

	Euridice 113

	Euripides 85

	Euripus 65

	Eurus 48

	Evander 153

	Fabricius 61

	Gaudentius 18

	Germanicus 19

	Hercules 154

	Hermes 112

	Herodotus 186

	Hippatius 65

	Hippocrates 65

	Homerus 186

	Horatius 112

	Hydra 153

	Ilona 154

	Indus 112

	Iphigenia 153

	Islandia 111

	Isten 105

	Julius 154

	Juno 186

	Jupiter 39

	Ixion 113

	Lybia 129

	Lydia 39

	Lucanus 145

	Marmarica 154

	Mercurius 129

	Mosheim 6

	Neritius 154

	Nero 66

	Nicomachus 1

	Nonius 78

	Opilio 18

	Orpheus 114

	Papia 3

	Papinianus 81

	Parmenides 112

	Parthus 66

	Patritius 65

	Paulinus 18

	Paulus 65

	Perseus 65

	Phoenicia 55

	Plato 124

	Plutarchus 186

	Pluto 113

	Polyphemus 154

	Pompejus 154

	Pontus 32

	

	Porfirius 1

	Proserpina 113

	Ptolomeus 32

	Pythagoras 33

	Ravenna 18

	Regulus 66

	Roma 19

	Rubellius 33

	Saturnus 118

	Scaliger 5

	Seneca 33

	Socrates 32

	Sophocles 111

	Soranus 33

	Stymphal 153

	Symachus 65

	Tagus 112

	Tantalus 113

	Tenara 113

	Theocritus 111

	Theodoricus 65

	Thule 111

	Tigris 186

	Tytius 113

	Thracia 32

	Trasius 66

	Triguilla 17

	Troja 152

	Tiresias 165

	Tyria 53

	Ulysses 153

	Verona 20

	Vesuvius 15

	Virgilius 113

	Xantippus 55

	Zeno 10









Hibák ki igazítása.



	Lap.
	–
	Sor.
	
	
	



	23
	–
	7
	fellegeket
	–
	felleget



	–
	–
	18
	útát
	–
	utát



	–
	–
	21
	mérsékle
	–
	mérsékel Te



	24
	–
	12
	bűne
	–
	büne



	–
	–
	22
	hullamít
	–
	hullámt



	27
	–
	5
	csűre
	–
	csüre



	39
	–
	22
	közepén
	–
	küszöbén



	44
	–
	25
	tulajdonaid
	–
	tulajdonait



	48
	–
	18
	színű
	–
	szinü



	98
	–
	25
	és éltet
	–
	’s éltet



	99
	–
	4
	és sőtét
	–
	’s sötét











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK A' BÖLCSESÉG VIGASZTALÁSAI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4105394125753702925_63512-cover.png
A" bdlcseség vigasztalasai

Boethius






