
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Idole des Zwanzigsten Jahrhunderts. VIII. Moral ohne Religion

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Idole des Zwanzigsten Jahrhunderts. VIII. Moral ohne Religion


Author: Otto Cohausz



Release date: November 13, 2020 [eBook #63743]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: German


Credits: Produced by The Online Distributed Proofreading Team at

        https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IDOLE DES ZWANZIGSTEN JAHRHUNDERTS. VIII. MORAL OHNE RELIGION ***





Anmerkungen zur Transkription

Das Original ist in Fraktur gesetzt.
Im Original gesperrter Text ist so ausgezeichnet.
Im Original in Antiqua gesetzter Text ist so markiert.

Weitere Anmerkungen zur Transkription befinden sich
am Ende des Buches.


Dieses E-Book wurde anläßlich des 20. Jubiläums von »Distributed
Proofreaders« erstellt.





Idole des Zwanzigsten

Jahrhunderts.

Religiös-wissenschaftliche Vorträge

von Otto Cohausz S. J.

VIII. Moral ohne Religion.


Signet


Göbel & Scherer [H. Klemmer], Verlagsbuchhandlung

Würzburg 1912.







Mit Erlaubnis der Ordensobern.


Nihil obstat.

Wirciburgi, 12. Januar 1912.


Dr. Hergenröther, Canonicus.



Imprimatur.

Würzburg, den 13. Januar 1912.

Heßdörfer, vic. general.


Kraus.











Moral ohne Religion.



Die religiösen Werte hat die »Moderne« zum Teil
verworfen, der moralischen kann sie nicht entraten,
denn der tugendhafte Mensch bleibt ja ihr Ideal; da die
»Götter für sie tot sind«, soll der »Übermensch leben«.
Um den tugendhaften Menschen heranzubilden, bedarf sie
aber der Tugendlehre. Wohl lehrt auch das Christentum
Tugend und Moral. Aber das steht ja einmal bei den
Neueren fest, daß Christliches sie nicht mehr beglücken
kann. Darum sucht man nach neuen ethischen Gesetzen.

So uneinig man nun auch in der Aufstellung neuer
moralischer Werte sein mag, in einem Punkte trifft man
zusammen: darin, daß eine reinliche Trennung von Moral
und Religion vorgenommen werden muß.

Gott ist der christlichen Moral Kern und Stern; er ist
die letzte Norm der christlichen Moral, er ihr letzter Verpflichtungsgrund
und ihre allein durchschlagende Werbekraft.
Nach allen drei Beziehungen soll Gott ausgeschaltet
und die neue Ethik auf sich selbst gestellt werden. Unmögliche
Forderungen!








I. Gott allein ist die letzte Norm der Moral.



Auf die Frage: warum ist etwas gut, z. B. die
Heiligung des Sabbats und die Ehrfurcht vor den Eltern,
und warum ist etwas, z. B. Unzucht und Diebstahl, schlecht?
antwortet der Christ wohl zuerst: weil Sabbatheiligung
und Elternliebe von Gott geboten und weil Unzucht und
Diebstahl von ihm verboten wurden. Sein nächstliegendes
Unterscheidungsmerkmal findet er also in den »Zehn Geboten«.
Er geht darin sicher; denn, was Gott geboten,
kann nicht sittlich schlecht, und was er verboten, nicht sittlich
gut sein. Diese Norm ist zwar nicht die letzte objektive,
wie später gezeigt werden wird, aber doch die praktisch
brauchbarste, weil nächstliegende.

Die Moderne will dieses Kriterium, weil es in einem
»Fremdwillen« und auf »religiösen Verpflichtungen«
beruht, nicht gelten lassen. »O, meine Brüder, zerbrecht
mir die alten Tafeln!« so hat einer der Gewaltigsten
gesprochen (Nietzsche, Zarathustra »Von alten und neuen
Tafeln«), und abermals klirren die Trümmer des Gottesdokumentes
am Felsen. Moses zerbrach die zwei Tafeln,
weil sie ihm für das sündige Volk zu heilig schienen, die
Moderne entledigt sich ihrer, weil sie ihr sittlich nicht hoch
genug stehen.

Aber was will sie denn an ihre Stelle setzen? Wonach
soll denn unsere Zeit entscheiden, was gut und was
bös ist?

Chaotisch fluten die Antworten auf diese Frage durcheinander.
»Sittlich gut ist«, sagt uns der Prophet des
Übermenschen, »was den Willen zur Macht fördert«, und
»sittlich gut ist«, sagt uns im Gegenteil ein Schopenhauer,
»was aus Mitgefühl mit andern hervorgeht«. »Sittlich
gut ist«, sagt uns ein Kant, »was aus reinem Pflichtgefühl
hervorgeht«, und »sittlich gut ist«, sagt ein De la
Mettrie, »nur das und alles das, was mit Lust und
aus Lust verrichtet wird«. »Sittlich gut ist«, sagt ein
Reid, »was am gesunden Menschenverstand gemessen wird«,
und »sittlich gut«, sagt ein Shaftesbury, »ist das, was
mit dem moral sense übereinstimmt«. »Sittlich gut«,
nennt der gestrenge Fichte das, »was das Ich vervollkommnet«,
und »sittlich gut« nennt der zynische Helvetius
alles das, »was den Sinnenkitzel fördert«. »Sittlich gut«
ist dem Egoisten Stirner alles, »was das Ich hebt, unbekümmert
um das Wohlergehen anderer«, und als »sittlich
gut« bezeichnete ein John Stuart Mill, ein Laas, ein Lotze
nur das, »was das größtmöglichste Glück der größtmöglichsten
Zahl hervorzaubert, unbekümmert um das Schicksal
des einzelnen«. »Sittlich gut« handelt nach Wundt und
Paulsen, »wer immer auf Steigerung der Kultur hindrängt«,
»sittlich gut« handelt nach Eduard von Hartmann, »wer
zur schnellen Weltvernichtung beiträgt«.

So setzt der eine anstelle des Dekalogs das eigene
Ich, der andere die Gesamtheit, der eine die Lust, der
andere den Schmerz, der eine den trockenen Verstand,
der andere das ewig schwankende, unstet tosende Gefühl.
»Man braucht nur«, sagt Förster (Autorität und Freiheit,
S. 46 ff.), »an die Fülle widerstreitender Theorien in der
sexuellen Reformliteratur zu denken, um vorauszusehen,
daß es künftig auf dem Gebiet einer konsequent weltlichen
Laienethik noch unvergleichlich mehr Meinungsverschiedenheiten
geben wird als auf dem Gebiete des religiösen
Glaubens … Wir lernen heute anschaulich kennen, was
aus Ethik und Religion wird, wenn »die Menschen sie
machen«, das unerlöste Individuum kommt darin so
gründlich zu Wort, daß von Religion und Ethik nicht
viel übrig bleibt«. Und es bleibt, um mit R. Eucken
(Geistige Strömungen der Gegenwart, S. 324) zu reden,
»nur die Tatsache festzustellen, daß unsere Zeit überhaupt
einer ihre innersten Bedürfnisse befriedigenden Moral entbehrt …«
und daß ein »solcher Mangel an der eigenen
Moral die Kraft der Moral in unserer Zeit herabsetzt«,
– eine Tatsache, die allerdings nicht sehr zu Gunsten der
von den Zehngeboten losgelösten neuen Moral spricht.

Diese vom sichern Fundament des Zweitafelgesetzes
losgelöste Moral muß Unsicherheit und Verwirrung in
alle Kreise tragen. Sie ist ja nicht eine rein theoretische
Wissenschaft, sondern eine Lebensnorm.

Der einzelne will zu einer moralischen Größe sich
heranbilden; wie kann er es? Will er, mit Kant dem
kategorischen Imperativ folgend, etwa auf eine Neigungsheirat
verzichten, dann ruft ihm ein Helvetius zu: Du
handelst unmoralisch; denn schlecht ist es, der Lust nicht
zu folgen, und geht er mit Helvetius der Neigung nach,
dann erhebt der Weise von Königsberg energisch Einsprache
gegen sein Tun. Öffnet er, von Schopenhauers Mitleidstheorien
beeinflußt, den Notleidenden seine Börse, dann
schleudert Nietzsche ihm das Anathem entgegen, weil es
unmoralisch sei, das Schwache zu stützen, und glaubt er
nun Nietzsche, dann hat er Schopenhauer zum Gegner.
So kommt er nie zum Handeln; denn wer will ihm sagen,
welche von den sich bekämpfenden Lehren die wahre ist?
Alle bieten dieselbe Gewähr, weil alle den Köpfen einzelner
entspringen.

»Diese Wirkung«, bemerkt Förster wiederum treffend
(a. a. O. S. 47), »machen sich die Gegner der religiösen
Autorität auch nicht annähernd klar … Kann ich mich
denn selbst erziehen, mich beherrschen und enthalten, wenn
alle sittlichen und religiösen Lehren nur individuelle
Hypothesen sind? Warum soll ich diesen Hypothesen
mehr glauben als meinen eigenen individuellen Einfällen?
So mische ich mir aus Gutem und Bösem, Wahrem
und Falschem meine eigene Ethik, die mit den Leidenschaften
wechselt, welche in meiner Seele den Vorrang
gewinnen, und die den Zeitmoden folgt, die gerade im
Schaufenster des Buchhändlers mein Auge treffen. Vom
Standpunkt des Pilatus: »Was ist Wahrheit?« ist jedenfalls
keine Charakterbildung möglich.«

In welch verzweifelte Situation die Pädagogik durch
diese neue Moral versetzt wird, ist auch klar. Will man
es dem einzelnen Lehrer überlassen, sich eines der neuen
Moralsysteme zu wählen und darnach seine Schüler zu
unterrichten, dann wird in der einen Schule bald die luststeigernde
Unsittlichkeit, in der andern die das Übermenschtum
fördernde Gewalttat, in einer dritten der das größtmöglichste
Glück der größtmöglichsten Zahl bewirkende
Tyrannenmord als sittlich gut verteidigt usw. und in der
andern all das als verwerflich verurteilt. Welch eine
Generation würde da heranwachsen!

Will man aber den Lehrern eine bestimmte Norm
vorschreiben, dann fragt es sich wiederum: »Welche?« Und
mit welchem Recht verwirft man die anderen? Lehrzwang
wäre ja nach der Neuethik unmoralisch!

Nicht erfreulicher als auf dem Gebiet der Pädagogik
würde sich das Bild im Gerichtswesen gestalten.

Man will einen Lustmörder verurteilen – aber mit
Helvetius wird er beweisen, daß er eine eminent moralische
Tat, weil luststeigernd, beging; man will einen Hochstapler
gefangen setzen – aber mit Stirner und Nietzsche wird
er dartun, daß er durchaus richtig handelte, weil er den
»Willen zur Macht« betätigte; man will den Königsmörder
belangen – aber der Mob wird ihn als Märtyrer preisen
weil er dem Volkswohl die treffendsten Dienste erwies.
Wie wäre eine Rechtsprechung möglich?

Selbstbildung, Erziehung, Gesetzgebung und Rechtsprechung
erfordern gebieterisch eine einheitliche Norm für
gut und bös – die Neuethik gibt sie nicht, damit ist ihre
praktische Unbrauchbarkeit erwiesen.

Aber auch die theoretische Überlegung findet
in den modernen Moralsystemen, so manche unbestreitbare
Wahrheit sie auch in sich bergen mögen, ihr völliges Genügen
nicht.

Ein so buntscheckiges Durcheinander die moralischen
Normen der Gegenwart auch dem Auge darbieten mögen,
so lassen sich doch zwei Hauptgruppen nicht übersehen: es
gibt subjektive Maßstäbe der Sittlichkeit und objektive;
subjektive, d. h. im Subjekt, im Menschen liegende
und objektive, d. h. aus den Dingen, die zum Menschen
in Beziehung stehen, sich ergebende.

Die subjektiven Moralprinzipien sind darin einig, daß
sie die Gutheit oder Schlechtigkeit einer Handlung aus der
Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung mit einem
Sittenrichter in uns herleiten, in der näheren Bestimmung
dieses Sittenrichters gehen sie aber auseinander. Shaftesbury,
Hutcheson, Jacobi, Schuppe, Höffding u. a. verlegen
diesen Sittenrichter in den moralischen Sinn, Ad. Smith
und Schopenhauer dagegen in das Mitgefühl, Herbert
glaubt ihn im sittlichen Geschmack entdeckt zu haben, Reid
im gesunden Menschenverstand, Kant dagegen im kategorischen
Imperativ.

Nach der ersten Gruppe bedürfen wir also gar keiner
langen Untersuchungen über das, was erlaubt und was
unerlaubt ist; ein angeborener Instinkt – der moral
sense – sagt es uns sofort; aber zunächst ist es unbewiesen,
daß ein solch moralisches Gefühl besteht, und
wenn es bestände, so bliebe stets noch die Frage offen:
Wie kommt es denn, daß diesem moralischen Sinn die
einen Handlungen gefallen und andere Unbehagen
erwecken? Entweder sagt man: weil Gott die Natur so
eingerichtet hat – dann kommt man auf die theistische
Ethik schließlich wieder hinaus; oder man sagt: weil der
moralische Sinn Lust empfindet bei guten Handlungen,
Unlust bei bösen – dann verfällt man dem später zu
würdigenden Hedonismus; oder man antwortet: dem
moralischen Sinn gefallen die einen Handlungen, weil sie
das eigene und fremde Wohlergehen fördern – es mißfallen
ihm andere, weil sie das Gegenteil bewirken –
dann hat man wiederum die rein subjektive Norm verlassen
und sich aus seiner Verlegenheit an das Ufer des Eudämonismus
gerettet. Der moral sense versagt.

Ebenso Schopenhauers Mitgefühl. Denn, wenn
nur das sittlich gut ist, was aus Mitleid mit andern geschieht,
dann ist schlecht jede Handlung der Gerechtigkeit, Reinheit,
Geduld, Mäßigkeit und Liebe – wer wollte das aber
behaupten?

»Gut«, sagt Kant, »ist nur das, was aus reinem
Pflichtgefühl entspringt und dem kategorischen Imperativ
entspricht.« Aber der kategorische Imperativ ist
eine willkürliche Annahme, und, wenn nur das gut ist,
was nicht aus Neigung, sondern nur der Pflicht
willen geschieht – dann ist unsittlich die Tat der barmherzigen
Schwester, die aus Liebe sich dem Krankendienste
weiht, unsittlich die Tat des Kühnen, der aus Mitleid den
Ertrinkenden aus den Fluten ans Land holt, unsittlich
die Tat des Heiligen, der aus Gottesliebe sein Ich gänzlich
opfert, dann war unsittlich die Tat des Gottessohnes, da
er aus Liebe zu uns sein Leben dahin gab. Ein solches
Prinzip aufstellen, heißt das Edelste, Erhabenste aus dem
ethischen Gebiet verweisen und die größten Helden der
Menschheit zu Dämonen stempeln.

Das sah man ein, darum kehrte man zu den objektiven
Normen zurück; man nannte sittlich gut entweder
das Lustversprechende oder das Nützliche oder das
Fortschritt Verheißende und unterschied demnach den
ethischen Hedonismus, den Utilitarismus und den
Progressismus. Aber auch diese reichen nicht aus.

Nicht der Hedonismus; denn, wenn das sittlich
gut ist, was die Lust, zumal die Sinnenlust fördert, dann
ist gut Müßiggang und Schwelgerei, Ehebruch und Lustmord,
dann sind alle Laster zu Tugenden geworden und
ernste Tugenden, wie Entsagung, Reinheit, zu Lastern.

Will man ferner dem Utilitarismus gemäß das,
was nützlich ist, als moralisch gut bezeichnen, so steht man
vor der Alternative, entweder alles, was irgendwie nützt,
so zu werten, oder eine Auswahl zu treffen. Alles, was
irgendwie nützt, kann nicht moralisch gut sein; denn der
Raubmord nützt zum Gelderwerb, Ausschweifung, Rachsucht
zur Lusterregung, und doch wird es keinen ernsten
Denker geben, der sie nicht als verwerflich brandmarkt.

Man muß also unter dem Nützlichen eine Auswahl
treffen, man kann nur das als gut bezeichnen, was zu
einem guten Zweck dient – dann fragt es sich aber: Wie
kommt es, daß dieser Zweck ein guter, ein anderer ein
schlechter ist? So muß ich eine andere Norm zu Rate
ziehen.

Fast dasselbe läßt sich von dem dritten System, dem
Progressismus, sagen. »Gut ist, was dem Fortschritt
dient«; ja, ist aber jeder Fortschritt gut? – auch der Fortschritt
des Übermenschen, der das Herdenvolk mit Füßen
tritt? Und worin besteht der Fortschritt? In Steigerung
der Wissenschaft oder in Anhäufung des Volksvermögens
oder in der Kunst? Und warum sind denn Wissenschaft,
Volkswohl und Kunst gut? Alle diese Maßstäbe sind zu
dehnbar, zu unsicher.

Näher kommt man der Wahrheit, wenn man den
Fortschritt in die harmonische Ausbildung des
Einzelmenschen und der Gesamtheit verlegt. »Menschheit
lebe so, wie es deiner Natur und Würde entspricht«, lautet
darum eine andere Formulierung des sittlichen Grundgesetzes.
(Zeller.)

Einverstanden, wenn man die menschliche Natur in
ihrer ganzen Eigenart und all ihren Beziehungen,
d. h. als Teil des Ganzen erfaßt. Seiner
Natur nach ist der Mensch ein geistig-sinnliches Wesen,
der Geist aber steht höher als das sinnliche Element, darum
hat der Geist die Triebe zu regeln, zu lenken; der
Mensch ist seiner Natur nach Bruder vieler Brüder,
darum hat er den Mitmenschen in allem gerecht zu werden;
der Mensch ist seiner Natur nach Geschöpf des einen wahren
Gottes, darum kann er Gott nicht übersehen, sonst handelt
er naturwidrig. Soweit die ihm gewordene Natur sich
erstreckt, so weit auch die auf der Natur fußende Pflicht.

Will der Mensch nun seiner eigenen Würde gerecht
werden, so hat er sich vor dem Übergewicht des
Sinnlichen zu hüten, er hat seine Triebe nach dem Willen
der geordneten Natur zu regeln, Eßtrieb und Trinklust,
sexuelle Neigung und Zornesempfinden, er hat also keusch,
mäßig und sanftmütig zu leben.

Will er der sozialen Eigenart seiner Natur entsprechen,
so hat er den Urhebern seines Lebens, den Eltern,
sich anzupassen, hat die höhere Autorität des staatlichen Verbandes
zu achten, hat er Eigentum und Leben zu schonen
und, weil aus dem ungerechten Begehren die unheilvolle
Tat aufflammt, auch innere Neigungen zu unterdrücken.

Will der Mensch aber nicht den wichtigsten Teil seiner
natürlichen Stellung übersehen, so hat er sich auch dessen
zu erinnern, dem er alles verdankt, seines Schöpfers,
hat ihn anzuerkennen und seinen Forderungen zu entsprechen.

Was will das aber alles anderes sagen als das:
Du sollst keine fremden Götter neben mir haben, gedenke,
daß du den Sabbat heiligest, du sollst Vater und Mutter
ehren, du sollst nicht töten, nicht ehebrechen, lügen und
stehlen, du sollst nicht begehren deines Nächsten Weib noch
alles, was sein ist? So führt die Unzulänglichkeit der
modernen Moral ganz von selbst zu den Forderungen
zurück, die sie zu ersetzen versprach, zu den Forderungen
der zwei Tafeln Moses. Keine Ethik, die das menschliche
Leben vernunftgemäß zu ordnen gedenkt, wird an den
zehn Geboten vorbei und über sie hinauskommen. Nicht
aus Willkür gab der Höchste diese Gesetze, sondern weil
er sah, daß ohne sie nur chaotische Anarchie die Völker
beherrschen wird.








II. Gott allein ist der letzte Verpflichtungsgrund
der Moral.



Zwanglos wie die Moderne sein will, sucht sie auch
den Zwang aus der Moral zu entfernen. Handeln aus
Neigung, aus Achtung vor der Persönlichkeit, nicht aus
irgendwelchem Druck, das ist ihre Lieblingsidee, eine Idee,
die in gleicher Weise der Psychologie der ethischen Ordnung
wie ihrer Geschichte sich entgegenstellt.

Mit vollem Recht bemerkt Eucken dem gegenüber:
»Unter Moral hatten wir uns gewöhnt an die Anerkennung
einer willkürentzogenen Ordnung, an die Hochhaltung
von Pflicht und Gewissen zu denken.
Was aber der aesthetische Subjektivismus mit seiner
»neuen Ethik« bietet, ist nichts anderes als ein feinerer
Epikuräismus, als ein Selbstgenuß des Individuums, das
sich von aller Hemmung frei weiß.« (A. a. O. S. 337)

Eine auch nur oberflächliche Analyse des ethischen
Lebens der Völker ergibt allerdings als unantastbares
Wahrheitsgut die eine Tatsache, daß das Sittengesetz nicht
etwa ein »ich möchte von Dir« oder »ich rate Dir«, sondern
ein »ich will«, »Du sollst« gebieterisch ausspricht, daß
es auch gegen die Neigungen sich durchsetzt. »Gut im
moralischen Sinne«, sagt Paulsen (Syst. d. Ethik I8
S. 342), »ist ein Handeln, dessen Motiv die Achtung vor
der Pflicht ist. Die Erfüllung der Pflicht liegt aber, wie
es scheint, nicht eben in der Richtung des natürlichen
Willens. Im Gegenteil: Pflicht ist, wie die Wortbedeutung
es einschließt, was man nicht gern tut; was man aus
Neigung tut, ist nicht Pflicht … zwischen Pflicht und
Neigung ist Widerstreit; das Pflichtgefühl tritt der Neigung
entgegen, abnehmend oder antreibend vor der Tat, strafend
oder billigend nach der Tat. Das Gewissen stellt sich im
Selbstbewußtsein nicht als der Ausdruck des natürlichen
Eigenwillens dar, sondern eines fremden, eines höheren
Willens, dem der eigene Wille sich beugt oder wenigstens
sich zu beugen eine innere Nötigung fühlt: ein Sollen tritt
in der Pflicht … dem bloßen Wollen gegenüber. Und aller
eigentlich moralischer Wert scheint nun eben darauf zu
beruhen, daß das Wollen dem Sollen sich unterordnet.«

Und unter dem Druck dieses »Du sollst« steht die
ganze Menschheit. »Nun findet«, sagt Kant, »jeder Mensch
in seiner Vernunft die Idee der Pflicht und zittert beim
Anhören ihrer ehernen Stimme, wenn sich in ihm Neigungen
regen, die ihn zum Ungehorsam gegen sie versuchen«. (Kl.
Schr. IV, 14.)



Die Geschichte und persönliche Erfahrung geben ihm
Recht. »Ob wir moralisch gut handeln wollen oder nicht,
ist uns nicht freigestellt, sondern das Sittengesetz
zu beachten fühlen wir uns verpflichtet.« In dem Satz
sind alle Moralphilosophen einig, mögen sie nun zu den
Peripatetikern zählen oder zu den Stoikern, mögen sie
mit Cicero und Seneka in Rom doziert haben oder mit
Fichte und Schleiermacher in Berlin, mögen sie mit
Darwin und Spenzer auf evolutionistischem Standpunkt
stehen oder mit Lotze, Laes, Ihering zum Prinzip des
Allgemeinwohles sich bekennen.

Das Bewußtsein, verpflichtet zu sein, ist
eine der allgemeinsten Tatsachen der Menschheit.

Sie ist aber auch die notwendigste Voraussetzung
einer moralischen Ordnung. Das »sittliche Handeln nur
aus Neigung« mag sich in der Theorie recht schön ausnehmen,
aber »nur ein grenzenloser, man möchte sagen,
kindlich naiver Optimismus, den man liebenswürdig nennen
möchte, wenn er nicht mit seiner die Halbgebildeten bestechenden
Flachheit gefährlich wäre, kann wähnen, daß
man dem Menschen nur schrankenlose Freiheit zu gewähren
brauche, um das ganze Leben zu seliger Harmonie zu
führen.« (Eucken a. a. O. S. 337.)

Nur zu wahr! Wie oft liegen Neigung und ethische
Anforderung miteinander in Konflikt! Man denke doch
nur an die Kämpfe auf sexuellem Gebiet! Was ist es,
daß die Jugend noch von dem Genuß so sehr lockender,
aber verbotener Früchte fernhält, wenn nicht das eine:
Du sollst enthaltsam sein? Und was ist es, daß Gatten und
Gattin trotz aufflammender entgegengesetzter Neigung zum
häuslichen Herd zurückdrängt, wenn nicht das eine: Du
darfst nicht untreu sein? Was ist es, was den Kapitän
zwingt, auf dem sinkenden Dampfer bis zu allerletzt auszuhalten
und so sich dem Tode zu weihen, wenn nicht die
Pflicht? Und was ist es, das beim Kriegsruf die ganze
Mannschaft des Landes trotz Gatten- und Vaterliebe ins
Feuer treibt, wenn nicht wiederum die Pflicht? »Die
Pflicht ruft«, und alle Neigungen und Sonderinteressen
verschwinden. Nur sie bringt Halt und Festigkeit, Einmütigkeit
und Ordnung ins Leben.



Das Pflichtbewußtsein existiert überall und es
ist notwendig überall. Das sind also zwei Tatsachen,
an denen nicht gerüttelt werden kann.

Wie aber kam das Sollen ins menschliche Wollen?
»O Pflicht«, ruft Kant aus, »der du nichts Beliebtes
und, was Einschmeichelung mit sich führt, in dir fassest,
sondern Unterwerfung verlangst und … ein Gesetz aufstellst …,
vor dem alle Neigungen verstummen …, welches
ist der deiner würdige Ursprung?« (Kr. d. pr. V. I T.
1 B. III. Reclam, S. 105.)

Das Christentum beantwortete diese Frage mit dem
Hinweis auf Sinais Höhen. Gott war es, der dort an
den Menschen herantrat und ihm sein »Ich bin der Herr
dein Gott, du sollst … du sollst nicht« wiederum einschärfte.
Gott der Urheber der Verpflichtung, das ist allerdings eine
Erklärung, die allseits befriedigen muß; denn wo eine
Verpflichtung ist, da muß zunächst ein Verpflichtender
sein. Forderungen werden im Sittengesetz an den Menschen
gestellt, nicht nur Ratschläge gegeben; wo Forderungen laut
werden, muß aber ein mit Recht Fordernder sein. Gesetze
sind die ethischen Normen, nicht Wunschäußerungen;
wo Gesetze gegeben werden, darf aber der Gesetzgeber
nicht fehlen; Gesetzgeber, Fordernder, Verpflichter
kann aber nur eine über dem Verpflichteten stehende
Macht sein.

Nun sehen wir, daß das Sittengesetz über dem Einzelindividuum
wie über der Gesamtheit steht; denn die
Gesamtmenschheit weiß sich an dasselbe gebunden. Darum
muß die Ursache der Verpflichtung über die Gesamtmenschheit
erhaben sein. Die blinde, notwendig
wirkende Natur kann aber denkende Menschen nicht verpflichten,
so bleibt nur die eine Lösung: die Pflicht
stammt von dem, der Urheber, Herr der Menschheit
ist, von Gott.

Diesen Schluß sucht die Neuethik zu umgehen. Sie
beruft sich zum Teil mit Kant auf die Autonomie des
Menschen, auf die Selbstgesetzgebung. »Der Wille gibt sich
selbst Gesetz« (Kant, Grundl. z. Met. d. S., S. 134).
»Alle Sittlichkeit ist gleichbedeutend … mit der freien
Übereinstimmung mit dem eigenen Gesetz«. (Lipps, Die
eth. Grundfragen, S. 107). »Wahrhaft moralisch ist allein
die innere, die autonome Verpflichtung. Der Gute stellt
sich freiwillig in den Dienst des Guten …, er wird nicht
von außen her verpflichtet, er selbst ist der Verpflichtende
zugleich und der Verpflichtete« (A. Adickes, Zeitschr. für
Philos. CXVI 23–24) – das ist die Sprache der Moderne.
Kein Wunder, daß sie die christliche Ethik, die Unterwerfung
unter einen höheren Willen Gottes und seiner Weltvertreter
predigt, als unsittlich brandmarkt.

Die Hauptanklage der »Autonomen« gegen die Heteronomie
(Fremdgesetzlichkeit) der christlichen Moral geht dahin,
daß sie zu wenig sittlich sei, denn sittlich sei nur,
was aus dem eigenen Innern quelle. Es sei ebenso widersinnig,
meint Ed. von Hartmann, durch Heteronomie sittlich,
als durch fremdes Essen fett werden zu wollen (bei Cathrein,
Moralphil. I, S. 251). »Sittlich in vollem Sinne ist der
noch nicht, der nicht selbst seinen Willen betätigt, sondern
einem fremden Willen sich beugt«, bemerkt Dorner (Das
menschliche Handeln, S. 272).

Wenn diese Aussprüche berechtigt wären, dann müßte
man nicht nur die Unterwerfung des Willens unter Gottes
Gesetz und kirchliche Autorität, sondern mit demselben Recht
auch jede Unterwerfung unter das Staatsgesetz, unter
Elterngebot, überhaupt unter jede Autorität verdammen,
denn hier gelten die gleichen Voraussetzungen. Autonomie
führt zur Anarchie! Wer sieht aber nicht ein, daß damit
ein geordnetes menschliches Gemeinschaftsleben gänzlich
unmöglich gemacht wird? Jahrtausende hat die Menschheit
diese Heteronomie als erste sittliche Forderung betrachtet
und jetzt plötzlich soll sie in Unsittlichkeit verkehrt werden?

Und warum denn? Sie ist Fremdgesetzlichkeit, sie
berührt das eigene Innere so wenig. Ed. v. Hartmann
braucht das Bild vom fremden Essen, ein Bild, das die
Nichtigkeit der gegnerischen Anklage sofort offen legt. Vom
fremden Essen wirst du nicht erstarken, das ist wahr –
wie aber, wenn ein anderer dir Brot reicht und du selbst
es dir zubereitest und verspeisest, wirst du dann nicht
gesunden? Und das ist unser Standpunkt. Gott tritt an
uns heran und reicht uns das Seelenbrot seines Gesetzes,
meinetwegen das Gebot: Gedenke, daß du den Sabbat
heiligest. Ich vernehme das inhaltreiche Wort, ich sage
mir, Gott, dein Schöpfer und Herr gebietet; für dich als
Geschöpf Gottes ist es geziemend, dich deinem Herrn zu
unterwerfen, du bist es deiner Würde, Natur und Stellung
schuldig – und darum erfasse ich das Gebot, ich mach es
mir zu eigen, ich entschließe mich frei, das Gesetz zu beobachten,
weil ich diesen Gehorsam als sittlich gefordert
erkenne. Es geht also der Unterwerfung ein innerer
durchaus ethischer Prozeß voraus.

Das Motiv meiner Unterwerfung ist die Erwägung,
daß ich als Geschöpf allen sittlichen Beziehungen gerecht
werden muß, besonders auch den Beziehungen zu dem, der
mir alles gab, meinen Urgrund. Das ist sittlich – unsittlich
ist aber gerade die Selbstgesetzgebung, die sich Gott
und seiner Autorität nicht fügen will, sie bedeutet Aufruhr!
Aufruhr ward nie als sittliche Tat gebucht.

Diese Autonomie ist außerdem, von anderem ganz abgesehen,
gar nicht geeignet, die Tatsache des allgemeinen
Pflichtbewußtseins zu erklären. Verpflichten kann doch nur
jemand, der über mir steht. Ich kann mir vornehmen,
etwas zu tun, verpflichten kann ich mich nur einem höheren
gegenüber, nicht mir selbst. Zudem finden wir uns als
Verpflichtete vor, wir schaffen die Verpflichtung nicht, der
Eigenwille ist Vollstrecker des Gesetzes, nicht Gesetzgeber.

Von der Unhaltbarkeit der individualistischen Selbstgesetzgebung
überzeugt, verlegen andere Ethiker unserer
Zeit den Ursprung der Verpflichtung in die Gesamtmenschheit.
»Er, der autoritative Charakter der Pflicht«,
meint Paulsen (a. a. O. S. 345), »kommt aus dem Verhältnis
des einzelnen zu dem sozialen Ganzen, als dessen
abhängiges Glied er sich weiß. In dem Willen des
sozialen Ganzen, das sich in Sitte und Recht objektiviert,
stellt sich ihm ein überlegener … Wille gegenüber:
er fühlt sich gebunden durch die Normen, die ihm
durch Sitte und Recht vorgezeichnet sind.«

Anstatt des Eigenwillens repräsentiert also der in Sitte
und Recht ausgesprochene Gesamtwille den Gesetzgeber.

Aber Sitte und Sittengesetz sind doch zwei ganz verschiedene
Größen, die Sitte z. B. dreimal im Tag zu
essen, kann ich beobachten, wenn ich will; das Gesetz,
den Tag des Herrn zu heiligen, muß ich beobachten,
wenn ich auch nicht will. Die Sitte lockt, die Sittlichkeit
verpflichtet. Wie will mich die Gesamtheit zu dem verpflichten,
im Gewissen verpflichten? Zwingen könnte sie
mich, verpflichten nicht. Und wenn die Verpflichtung nur
dem Gesamtwillen entstammte, wie wollte man es
denn erklären, daß auch, wenn eine Gesamtheit, wie in
einem Räuberstaat, andere Sitten schafft, doch das Gewissen
sich regt? Das Gewissen sagt uns, daß wir alle einem
über der Menschheit Stehenden verpflichtet sind. Oder
glaubt man, wenn einmal der Gesamtwille den Mord
erlaubte, daß das Gewissen den Mord rechtfertigte? Die
Gesamtheit weiß, daß das Sittengesetz ihr entrückt ist, es
steht über der Gesamtheit, auch die höchsten Spitzen der
Gesamtheit sehen sich einem Höheren gegenüber gebunden –
die Verpflichtung stammt also nicht von der Gesamtheit,
sonst könnte sie ja auch einmal sich zu Raub und Unzucht
verpflichten, wer will das zugeben?

Das Gleiche läßt sich sagen von all den modernen
Versuchen, die Pflicht empirisch zu begründen. Man sah,
sagt man uns, daß gewisse Handlungen Nutzen und Freude
für den einzelnen und die Gesamtheit, andere Schaden
und Unlust brachten. Man gewöhnte sich allmählich an
ein diesen Unterschieden entsprechendes Handeln und so
auch daran, in diesem Handeln eine Schranke, eine Pflicht
zu erblicken. Es wäre demnach die Pflicht nur ein Kollektivbewußtsein
von der Nützlichkeit und Schädlichkeit gewisser
Handlungen.

Aber die Forderungen des Sittengesetzes sind absolut.
Auch wenn Unlust oder Schaden folgt, hat der
Mensch sittlich gut zu handeln. Sittlichkeit ist nicht Krämergeist.
Ein anderes ist der Rat: Halte Diät, wenn du
gesund bleiben willst, ein anderes das Gebot: Sei ehrlich!

Angewöhnung bedingt noch keine Verpflichtung, und
wenn Verpflichtung nur Angewöhnung wäre, so würde
daraus folgen, daß auch das zur Gewohnheit gewordene
Schlechte einmal verpflichten könnte. Wie man die Sache
auch wenden mag, die Gesamtheit genügt zur gänzlichen
Erklärung der Pflicht nicht. Nur ein über der Gesamtheit
stehendes Etwas kann allein den letzten Grund für die
allgemeine Tatsache der Verpflichtung abgeben.

Es bleiben also an sich nur zwei Möglichkeiten: die
Natur oder der Schöpfer der Natur. Die Natur als
geistloses, unfreies Etwas ist gewiß auch zur Lösung
unserer Frage nicht geeignet. Wir werden also wiederum
zur christlichen Theorie zurückgedrängt: Gott ist der Gesetzgeber,
der da sprach »Du sollst«, »Du sollst nicht.«








III. Gott ist die allein durchschlagende
Werbekraft der Moral.



Moralische Vorschriften darlegen, genügt nicht zum
moralischen Handeln; gegen diese Vorschriften bäumen im
Herzen des Menschen zu viele Sonderinteressen und Leidenschaften
sich auf. »Das Fleisch gelüstet wider den Geist«. Es
muß zur Darlegung der ethischen Normen ein Anreiz
oder Antrieb zur Beobachtung dieser Normen hinzutreten.
Darin sind christliche und moderne Ethik einig.

Die christliche Moral nun findet diesen Antrieb zur
Beobachtung des Gesetzes Gottes in dem in Aussicht gestellten
Lohn oder Zorn Gottes. Der »Modernen« aber
erscheint ein solches Vorgehen zu wenig edel, zu »lohnsüchtig«,
zu »egoistisch«, dabei zu unwirksam und unwahr.
»Gesinnungsmoral, nicht Erfolgsmoral«, ist ihre Parole,
und mit dem Deutschen Freidenkerbund hält sie »Bildung,
Kenntnisse, gutes Beispiel und materielles Wohlergehen
für bessere Erziehungsmittel als das Drohen oder Locken
mit der Vergeltung in einem erträumten ewigen Leben«.
(Freidenkerflugblatt Würzburg 6. III. 1910.)

Drei Einwendungen werden also gegen den Hinweis
der christlichen Moral auf das Jenseits erhoben: er sei
zu wenig edel, zu wenig wahr und zu wenig wirksam.

1. Ein sittliches Handeln aus Ewigkeitsrücksichten soll
zu wenig edel sein, zu lohnsüchtig, zu egoistisch. Prüfen
wir. –

Das Handeln aus Furcht vor Gott und seinen
ewigen Strafen scheint zunächst keine wahre Sittlichkeit
bewirken zu können. Aber ist denn ein Handeln aus Furcht
wirklich menschenunwürdig und unedel? Wenn im Theater
plötzlich ein Brand ausbricht und alles, aus Furcht umzukommen,
flüchtet, wenn ein kalter Ost weht und man
aus Furcht vor Erkältung sich einhüllt, wenn das Kind
sich dem Ufer des Stromes naht und nun aus Furcht
von der warnenden Mutter zurückgerufen wird, will man
da behaupten, daß diese Handlungen alle unsittlich seien?
Wenn sie unsittlich sind, dann müßten sie und derartige
Taten überhaupt alle verboten werden; denn Unsittliches
darf die Menschheit nicht dulden. Das wird niemand aber
fordern können; denn diese Handlungen gehen aus einem
durchaus einwandfreien Motiv hervor, dem Motiv der
Selbsterhaltung. Selbsterhaltung ist aber einer der
grundlegendsten moralischen Pflichten.

Wenn es aber gut und notwendig ist, sich schon vor
zeitlichem Übel zu schützen, dann ist es gewiß sittlich
gut und notwendig, sich vor einer Qual zu bewahren, die
ewig dauert und vor einem Verlust, den alle irdischen
Dinge nicht aufwiegen können. Sagt doch auch Christus:
»Fürchtet nicht diejenigen, welche den Leib töten, die Seele
aber nicht töten können, fürchtet vielmehr denjenigen, der
Leib und Seele ins höllische Verderben stürzen kann.«
Wir fürchten ja nicht nur knechtisch die Strafe, sondern
das Böse, die Sünde selbst, allerdings wegen der
Strafe, wir fürchten den Zorn Gottes, »die Furcht
Gottes aber ist der Anfang der Weisheit«, also durchaus
gut. Darum sagt auch die Schrift: »Fürchte Gott und
halte seine Gebote, das ist der ganze Mensch«.

Wenn ferner die Hoffnung auf den Lohn im
Himmel uns antreiben soll, das Gesetz zu beobachten, dann
kann hierin auch durchaus nichts Tadelnswertes gefunden
werden. Der Mensch ist ja seiner Natur nach zur Erlangung
des vollkommenen Glückes vorherbestimmt, ebenso
wie das Auge zum Sehen, das Ohr zum Hören. Die
Anlagen naturgemäß entfalten kann doch nicht
unsittlich sein. Wenn die katholische Askese Ehelosigkeit,
freiwillige Armut rät, dann erhebt man gegen sie den
Vorwurf, daß sie unsittlich handle, indem sie der Natur
ihre Rechte verweigere, und hier, wo die katholische Moral
dem natürlichen Grundtrieb nach vollem Glück gerecht
werden will, da ist sie »unsittlich« oder nicht erhaben genug!

Hoffnung ist eine der Haupttriebkräfte des menschlichen
Lebens. Hoffnung auf Sieg verleiht dem Soldaten
Ausdauer, Hoffnung auf Entdeckung ferner Länder treibt
den Nordpolfahrer in eisige Regionen, Hoffnung auf
Gewinn beseelt den geschäftlichen Unternehmer sowohl wie
den Landmann und niemanden fällt es ein, all das als
unrecht zu brandmarken – er würde ja sonst dem ganzen
menschlichen Leben seine Schwungkraft rauben – warum
soll es nun plötzlich unerlaubt sein, aus Hoffnung auf ein
ewiges, alles Irdische weit überragendes Glück zu handeln?

Zudem weiß doch jeder Christ, daß das Himmelsglück
im Wesentlichen im Besitze Gottes besteht. Nach Gott
verlangen wir, und um Gott zu erlangen, arbeiten wir!
Gott ist aber ein viel edleres Motiv, als alle
Tugend um ihrer selbst willen erstrebt. Unser
Motiv ist um Himmelshöhe erhaben über alles, was die
Neuethik uns in Aussicht stellen kann.

Handelt ferner christliche Moral nur aus Furcht und
Hoffnung oder empfiehlt sie nicht das: »Du sollst den Herrn
Deinen Gott lieben aus Deiner ganzen Seele, aus
Deinem ganzen Gemüte« als das erste und größte Gebot?
Und blieb die Mahnung erfolglos? Wo finde ich denn so
viele Seelen, die ohne eigenen Nutzen, rein aus Liebe zu Gott,
wohltätige Stiftungen machten, ihr Vermögen den Armen
schenkten, sich ganz dem Herrn weihten? »Er hat mich
geliebt und sich dahingegeben«. Dieser Gedanke erfaßte einen
Paulus bis ins Innerste, und es hielt ihn nicht, bis er
alles geopfert und alles für Christus gewonnen. Und diesen
Hochgesang christlichen Tugendstrebens nehmen die nachfolgenden
Geschlechter auf; ihn sangen die Chöre Gottgeweihter
in ihrer einsamen Wüste; ihn die Heldenschar
der Märtyrer in der Arena; er ward zum Leitmotiv all'
der Millionen von Heiligen und Bekennern der Kirche.

Nichts Kleines ist also das Motiv des christlichen
Tugendstrebens, sondern Gott; Gott, der zürnende, schreckt
vom Bösen ab; Gott, der beglückende, lockt zum Gebotenen
an; Gott, der liebende, zieht die Seele mit Gewalt, alle
irdischen Bande abzustreifen, Schwingen zu nehmen gleich
dem Adler und ihm, dem Höchsten, zuzueilen. Ein Beweggrund,
wie er erhabener gar nicht gedacht werden kann!

2. Aber ist das Ewigkeitsstreben auch genügend begründet?
Man spricht vom Drohen und Locken mit
einem »erträumten Jenseits«.

Die Antwort hierauf ist bereits erfolgt: im ersten
Heft dieser Serie von Vorträgen wurde erwiesen, daß
es einen überweltlichen, persönlichen Gott gibt, im vierten,
daß die Menschheit nach dem Tode weiterleben muß.
Damit ist Lohn und Strafe im Jenseits gegeben.

Jeder Gesetzgeber verhängt Strafen auf die Übertretung
seiner Gesetze und er muß es; denn wie wäre es
sonst möglich, seinen Worten Nachdruck zu verleihen?

Die Macht irdischer Gesetzgeber reicht nur bis zu
ihrem Tode. Gott, die ewige Macht, aber umfaßt wie die
Sonne am Himmel die diesseitige und jenseitige Hemisphäre.
Gott ist in der Ewigkeit, der Mensch lebt weiter in der
Ewigkeit, darum ist eine Belohnung oder Bestrafung im
Jenseits auf jeden Fall möglich. Wer könnte das leugnen?

Sie ist mehr als möglich, sie ist gewiß. Wenn Gott
Gesetze gibt und der Mensch sie übertritt, dann kann und
darf Gott sich das nicht bieten lassen. Er muß strafen.

»Aber«, sagt man, »hienieden findet die Tugend ihren
Lohn, das Laster seine Strafe.«

Nicht leugnen will ich, daß das oft der Fall ist, aber
immer? Wo finden denn die vielen Blinden, Lahmen,
Kriegsinvaliden, die vielen gedrückten Gattinnen, gemarterten
Kinder, ihrer Ehre und ihres Vermögen grausam
Beraubten hienieden ihren Lohn? Und finden all
die Hochstapler, Mädchenhändler, Verführer, Tyrannen
hienieden ihre Strafe? Sagt nicht der Volksmund: »Die
kleinen Diebe hängt man, die großen läßt man laufen?«
Und vernimmt man nicht oft genug die Klage, daß den
Gottlosen hienieden alles nach Wunsch geht, während das
redliche Bemühen der Guten von stetem Mißerfolg begleitet
ist? Gewiß ist es, daß nur ein Teil der Bösen hier
seine Strafe findet, nur ein Teil der Guten hienieden einen
Lohn; wäre es denn gerecht von Gott, wenn die andern
leer ausgingen? Und wäre es mit seiner Heiligkeit vereinbar,
daß er das Gottwidrige überhaupt nicht verfolgte?

Doch abgesehen von alledem: man übersieht bei diesem
Einwand ganz und gar, daß Lohn und Strafe nicht nur
da sind, die geschehene Tat zu berichtigen, sondern vor
allem, auf die noch zu geschehenden Taten im Sinne
der sittlichen Ordnung einzuwirken. Die Sanktion des
Gesetzes soll in erster Linie zur Beobachtung des Gesetzes
antreiben, nicht den Durchbruch des Gesetzes wieder gut
machen.



Wer immer das Recht besitzt, Befehle und Gesetze zu
erlassen, muß auch die Macht haben, seinen Willen durchzusetzen.
Wie könnte ein Vater seine Kinderschar, ein Lehrer
seine Schule, ein Feldherr seine Truppen, ein König seine
Untertanen regieren, wenn jene alle den Befehlen ungestraft
trotzen könnten?

Wie wird nun der Nachdruck auf Befehl und Gesetz
gelegt? Doch wohl durch Hinweis auf Lohn oder Strafe.
Vater und Lehrer drohen mit der Rute, Feldherr und
König mit Arrest und Tod!

Selbstverständlich, daß auch der König der Könige,
Gott, seine Kerker wie seine Kronen zur Verfügung hat.
Gottes Sanktion muß nun einer doppelten Anforderung
gerecht werden, sie muß einerseits genügende Motive
für das sittliche Handeln abgeben und darf dabei doch
anderseits die Freiheit des Menschen nicht aufheben;
denn mit der Freiheit wäre ja die Möglichkeit, sittlich sich
zu betätigen, überhaupt genommen.

Selbstverständlich ist es auch, daß nur ewige Güter
und ewige Strafen als Sanktion ausreichen; denn das
Sittengesetz ist unter allen Umständen verpflichtend – nie
darfst du die Unwahrheit sagen, nie einen Ehebruch verüben.
Die sittlichen Imperative sind kategorische Weisungen.
Sittengesetze sind absolute Gesetze.

Wenn ich aber das Sittengesetz unter allen Umständen
zu beobachten habe, dann kann es vorkommen,
daß ich eher alles Irdische, mein Ansehen, mein
Vermögen, mein Leben preisgeben muß, als nur einer
Übertretung der Gebote Gottes mich schuldig zu machen.
Wie oft waren und werden nicht Menschen in diese Lage
versetzt! Denken wir an Thomas Morus, an die Märtyrer
aller Zeiten, an die katholischen Beamten zur Zeit des
Kulturkampfes!

Wären nun die auf Übertretung des göttlichen Gesetzes
stehenden Strafen leichter als irdische Verluste – dann
könnte ja der Mensch in solchen Lagen sagen: Gut, dann
wähle ich lieber das Leben und verachte das Gesetz und
seine viel geringere Strafe.

Es müssen also die auf Gottes Gesetz stehenden Belohnungen
oder Strafen höher sein als alles Irdische.
Höher als das Irdische steht nur das Jenseitige; so weist
uns die Logik auf eine jenseitige Sanktion des Sittengesetzes
hin.

Die jenseitige Strafe aber muß eine ewige sein.
Warum nicht? Ungerecht soll es sein, eine kurz
dauernde Sünde ewig zu strafen? Aber richtet sich denn
die Dauer der Strafe nach der Dauer der Sünde und
nicht vielmehr nach ihrer Bedeutung? Nur einen
Augenblick dauert die Tat des Anarchisten, der eine Bombe
in einen königlichen Hochzeitszug hineinschleudert, soll er
nur einen Augenblick bestraft werden?

Die Größe des Frevels ist ausschlaggebend, nicht die
Dauer. Die schwere Sünde ist ein unendlich großer
Frevel. Die Größe einer beleidigenden Tat richtet sich ja
u. a. besonders nach dem Abstand zwischen dem Beleidiger
und dem Beleidigten. Nennt ein Rekrut einen Mitrekruten
»Lügner«, so wird ihm das bald verziehen; hält er dasselbe
Wort seinem Hauptmann entgegen, wird er schwerer bestraft;
würde er seinen obersten Kriegsherrn mit dem
gleichen Schimpfwort bedenken, so würde er des Majestätsverbrechens
angeklagt und noch schwerer zu büßen haben.
Und doch ist die Tat, an sich betrachtet, die gleiche, der
Abstand entscheidet über ihre Bedeutung.

Der Abstand zwischen dem gesetzgebenden Gott und
dem gesetzübertretenden Menschen ist aber unendlich, darum
schließt die Sünde eine unendliche Bosheit in sich, die unendliche
Bosheit verlangt eine unendliche Strafe und, da
diese dem Maß nach nicht unendlich sein kann, muß sie
der Dauer nach ohne Ende sich ausdehnen.

Unbarmherzig soll die ewige Strafe sein? Aber
hat der Übertreter des Gesetzes sie nicht selbst gewollt?
Er konnte das Gesetz beobachten, Gott hatte ihm genügende
Mittel gegeben, hatte ihn gemahnt und gewarnt, hatte
ihm alles vorausgesagt, und wenn er nun dem Sünder
die mit offenem Blick und freiem Willen heraufbeschworene
Strafe zuteil werden läßt, dann soll das unbarmherzig
sein? Ein König fordert den Vasallen zum Feldzug auf,
sagt ihm: Wenn du mir folgst, ist ein Fürstentum dein,
wenn nicht, ein Kerker. Wenn nun der Vasall eigenmächtig
das Fürstentum ablehnt, ist es unbarmherzig vom König,
wenn er es ihm nie zuteil werden läßt? In der schweren
Sünde verzichtet der Mensch auf Gott und seinen Himmel;
wer will nun Gott anklagen, daß er ihm beides nicht gibt?
Gott gab dir zwei Arme; wenn du einen freventlich abhaust,
wie willst du Gott belangen, daß er dir keinen
neuen wachsen läßt? Wer aber Gott im Jenseits verloren
hat das Licht verloren, Schönheit, Glück und Frieden, das
ist ja einer der wesentlichen Bestandteile der ewigen Verbannung.

Gerade weil Gott gütig und barmherzig ist, darum
muß er mit einer ewigen Strafe und dem Verlust einer
ewigen Belohnung drohen, Gott muß die Menschen
vor einander schützen. Durch Mord, Diebstahl, Ehebruch,
Gewalttat werden Menschen, zumal die Guten, geschädigt.
Darf Gott nun solchen Greueln untätig zuschauen?
Müßten dann nicht alle Edlen sich empören, daß Gott sie
rücksichtslos den Launen der Bösen überließe? »Sage mir«,
bemerkt treffend der hl. Chrysostomus »wenn jemand alle
Lasterhaften aller Arten versammelte, sie mit Schwertern
bewaffnete und dann befähle, die ganze Stadt zu durchlaufen
und jeden ihnen in die Hände Fallenden niederzumetzeln,
wäre das menschlicher? … Wenn aber ein anderer
alle jene Lasterhaften bände, einkerkerte, wäre das nicht
eine menschenfreundliche Tat? Wende das auf das Gesetz
an …«. (16. Säul. Hom.)

In der Tat, mit seinem Gesetz und seiner Drohung
fesselte Gott alle bösen Leidenschaften mit einem starken
Band; wer die Strafe nimmt, entfesselt alle Leidenschaften
und läßt sie wie eine wilde Meute auf die Menschheit los.
Wo bleibt da Sicherheit, wo Ruhe und Ordnung?

Wer ferner alles aufbietet, um der Menschheit zu
ihrem wahren Glück zu verhelfen, der handelt gewiß gut
und edel. Tut Gott das nicht auch mit seiner Drohung?
»Nicht weniger als das Himmelreich«, sagt derselbe Kirchenlehrer,
»offenbart die Androhung der Hölle seine (Gottes)
Güte. Und wie? Wenn er mit der Hölle nicht drohte, …
so würden nicht viele des Himmelreiches teilhaftig werden;
denn das Versprechen von Gütern ruft nicht so erfolgreich
die Mehrzahl zur Tugend auf als die Androhung von
Übeln« (7. Säul. Hom. 2).

Nur zu wahr. Beides: Versprechen des Himmels und
Drohung mit der Hölle führt zu Gott. Gott ist aber das
einzige Glück des Menschen; ist nun die Drohung mit
der Hölle nicht ein Ausfluß der Barmherzigkeit des Herrn?

Aber für den Übeltäter selbst ist die Strafe zu groß.
Gott könnte ihn ja vernichten. Ja, er könnte es, wenn
er nur allmächtig, nicht auch allweise und allheilig wäre.

Das Eine ist doch gewiß, Gott muß auf Anerkennung
seiner Autorität bestehen. Ein Gott, der sich alles gefallen
ließe, würde uns nicht gefallen. Wenn nun der Mensch
der Vernichtung anheimfiele, würde er sich dann um Gott
überhaupt kümmern, dann, wenn heftige Leidenschaft ihn
drängt? Er würde hintreten können und sagen: »Gott
gebiete nur, drohe nur, ich entgehe Dir doch.« Der Gedanke
an das Nichts würde nicht von der Sünde abschrecken,
sondern sie eher befürworten.

Gott muß aber darauf bestehen, daß der Mensch sich
ihm unterwirft, ihn anerkennt; erkennt er die Güte nicht
an, dann muß die Gerechtigkeit ihn dazu zwingen – aber
nur eine ewige Strafe ist dazu imstande, dann, wie gesagt,
würde der Sünder mit dem »ich entgehe Gott schließlich
doch« sich in seinem gesetzwidrigen Verhalten bestärken.

»Aber Hoffnung auf den Himmel und Furcht vor der
Hölle schrecken auch nicht immer von der Sünde ab.« Abschrecken
tun sie stets, ganz die Sünde hindern nicht, mit
seinem freien Willen kann sich der Mensch über alles
hinwegsetzen; es handelt sich aber hier nicht um die Frage,
ob die ewige Sanktion tatsächlich jede Sünde unmöglich
macht, sondern ob sie – vorausgesetzt, daß die
Freiheit des Willens gewahrt bleibt – fähig
ist, von der Sünde abzuhalten. Sie ist es.

Und nur sie, die Freidenker, betrachten allerdings
Bildung, Kenntnisse, gutes Beispiel und materielles Wohlergehen
für bessere Erziehungsmittel.

Wir wollen nicht leugnen, daß manche von diesen
Faktoren auch Einfluß auf das sittliche Verhalten haben
können, leugnen müssen wir, daß sie aus sich genügend
sind, es unter allen Umständen zu sichern.

Reichen denn Bildung und Kenntnisse aus? Dann
müßten ja die obersten Kreise gerade die reinsten, demütigsten,
treuesten, wahrhaftigsten sein. Ist das der Fall?
Man denke an unsere letzten Prozesse – an das alte Rom!



Und materielles Wohlergehen soll ein Antrieb zur
Beobachtung des Sittengesetzes sein? Aber liegen diese
beiden denn nicht oft genug mit einander im Streit? Wenn
materielles Wohlergehen eine genügende Sanktion der
Ethik wäre, dann müßten Börsenbarone und Erpresser ja
zugleich die größten Heiligen sein.

Wer weiß nicht, daß trotz aller Kenntnisse, Erfolge
und Bildung der Mensch im Ansturm der Leidenschaften
einer festeren Sicherung bedarf? Erhöhte Kenntnisse ohne
erhöhte innere Festigkeit sind, um einen Ausdruck Försters
zu gebrauchen, eine besser gearbeitete Laterne in der Hand
des Diebes. Und daß nicht erhöhte »Kultur« eine erhöhte
Sittlichkeit bedingt, besagt die Geschichte der alten wie
heutigen Völker zur Genüge. (Vergleiche den Vortrag II).
Die heutige Bildung sanktioniert die ethischen Gesetze nicht,
sondern bildet sie nach Belieben um. Die Moral ist ja
nach Paul Heyse nichts weiter als die Quintessenz dessen,
was in einem Zeitalter für anständig gehalten wird.
Heldennaturen springen über die Schranken hinweg. (Briefe
an Frau Tout le Monde 111.)

Unsere Zeit besitzt ja Kulturgüter, Mammon, Kunst,
Bildung, Ehrengerichte in Menge – ist sie darum
moralisch hochstehend? Was sagen die 180 000 Kinder, die
in Deutschland allein jährlich, mit dem Brandmal der Sünde
bezeichnet, das Dasein betreten? Was die in die Hunderttausende,
vielleicht 1½ Millionen zählenden Dienerinnen
der Unzucht, was die jährlich in Deutschland verurteilten
55 000 jugendlichen Verbrecher, was die 196 000 Geschlechtskranken,
die im Jahre 1900 in den öffentlichen Krankenhäusern
Deutschlands gepflegt wurden, von den 30–40%
geschlechtskranken Soldaten und 33–69% Studenten gar
nicht zu reden? Was soll ich sagen von den erschreckend
um sich greifenden Perversitäten, dem weißen Sklavenhandel,
der Engelmacherei, dem Rückgang der Geburten?
Was von den Schönheitsabenden, den obszönen Tänzen?
Ist doch die Klage allgemein: So kann es nicht weiter
gehen! Woher nun der Jammer? Die Bildung, weltliche
Kultur, nahm doch zu! Ja, aber die Religion mit ihren
Ewigkeitsgedanken nahm ab, die Welt vergaß das Schriftwerk:
»Denk, o Mensch, an deine letzten Dinge, und du
wirst in Ewigkeit nicht sündigen!«



Nicht alle hat die Religion vom Bösen abgeschreckt;
aber wer wollte es leugnen, daß sie allein es war, die auf
die Massen aller Zeiten den sittigendsten Einfluß ausübte?
Die Furcht vor den Göttern oder Gott war es, die in
allen Gesetzbüchern anklingt und dem Leben Halt
bot. Habe ich keinen Himmel zu hoffen, keinen Gott zu
fürchten, auf kein Weiterleben nach dem Tode zu rechnen,
was soll mich dann abhalten, mich hienieden ganz auszuleben
und durchzusetzen?

Man gibt vor, der Menschheit einen Dienst erweisen
zu wollen, indem man sie von der Angst vor der Hölle
befreit. Ja, man läßt alle Leidenschaften von der Kette
los und hetzt sie auf die Menschheit, man richtet wieder
ein Henkermahl an, wie zur Zeit der französischen Revolution;
ist das eine Wohltat? Man löscht das Licht aus,
das die unheimlichste Klippe aufdeckt, man verschließt dem
Menschen den Weg zum wahren Glück, ist das eine Wohltat?
Man reißt die Warnungstafel am Abgrund, die
Barrieren an der Bahn nieder, den Totenkopf an der
Giftflasche herunter – um dem Menschen die Furcht zu
nehmen; ist das wirklich weise und edel gehandelt?

Wenn es eine Hölle gibt, da sollte es menschenfreundlich
sein, diesen Abgrund zu verdecken und alle auf
den Weg zu locken, dessen Abschluß Verderben ist? Dann
war auch die Tat des Rattenfängers von Hameln der
menschenfreundlichsten eine. Nein, das ist grausam.
Menschenfreundlich ist es von der christlichen Ethik, wenn
sie sich den im Sinnesrausch dahin Tollenden mit der
roten Signallampe entgegenstellt und ein unerbittliches
»Halt, nicht weiter!« zuruft.

Wer verurteilt nicht den grausamen Nero, der seiner
eigenen Mutter eine herrliche Barke baute, sie eines Abends
auf das Schiff lockte und auf hoher See eine verborgene
Falltür öffnete, so daß die Mutter in den Wogen versank?
Handelt die Diesseitsethik nicht grausamer? Sie stattet der
Menschheit ein bequemes, sehr bequemes Schiff zur Fahrt
des Lebens aus, sie musiziert und tanzt – aber das
Schiff birgt eine unheimliche Gefahr in sich: die Falltür,
und sie heißt Tod – und das Ende – Ewigkeit. Ist es
nicht grausam, darüber hinwegzutäuschen?



Wohl mag die Moderne die Ewigkeitsgedanken als
lästig abweisen, die Ewigkeit selbst bleibt. Auch sie mag
sich das Wort gesagt sein lassen, das einer der Makkabäischen
Märtyrer zum gottvergessenen Antiochus sprach:
»Du, Ruchloser, rühmst dich umsonst deiner Bosheit und
deines Übermutes, denn noch nicht bist du entflohen dem
Gerichte des allmächtigen und allwissenden Gottes«.

Ja, vielem mag die Moderne entfliehen, sie mag entfliehen
der Kirche, mag entfliehen dem weltlichen Gerichte,
mag entfliehen den Vorwürfen des eigenen Gewissens,
einem ist sie noch nicht entflohen: dem Gerichte des allmächtigen
und allwissenden Gottes, und dem entgeht sie
nicht. Furchtbar aber ist es, in die Hände des lebendigen
Gottes zu fallen.

So führt die Sanktion der Ethik wiederum auf Gott
zurück, Gott ist der Ursprung der Ethik. Gott die Norm,
Gott der letzte Halt. Moral ohne Gott ist ein Leib ohne
Seele.

»Eine Spinne«, so erzählt der Dichter Jörgensen,
»ließ sich an einem Faden herunter von einem Ast; nun
eilte sie hin und her und spann ihr kunstvolles Netz.
Lange lebte sie gesichert in ihrer Behausung; da stieß sie
auf ihren kleinen Rundreisen eines Tages wieder auf den
ersten Faden. Sie hatte seine Bedeutung vergessen und
– biß ihn ab – und ihr ganzes Haus stürzte zusammen.«

Von Gott kam die Menschheit, und um den Gottesgedanken
baute sie ihr geistiges und ethisches Gebäude –
sie zerstört den ersten Faden, und mit ihm sinkt ihr ganzes
Haus in Trümmer. Der Ethik letztes Wort lautet: »Ich
bin der Herr, dein Gott, du sollst keine fremden Götter
neben mir haben.«








Schlusswort.



In Babylon war es. Hell strahlten die Lichter des
Königspalastes ins Dunkel hinaus. Im Innern sah man
den Herrscher Belisar an festlich geschmückter Tafel, um
ihn in goldstrotzender Uniform die Großen des Reiches,
die Königin mit ihrem Hofstaat in rauschenden Gewändern.
Man aß und trank, spielte und tanzte. Und als der Wein
das Blut in Wallung gebracht, da erreichte der Frevel
seinen Höhepunkt. Belisar ließ sich die aus dem Heiligtum
in Sion geraubten hl. Gefäße bringen, ließ sie mit
perlendem Wein füllen und reichte sie seinen Gästen. Und
sie tranken alle daraus und jeder pries seinen Götzen.
Da erschien eine geheimnisvolle Hand und schrieb an die
Wand: Mane, Thekel, Phares.

Man erblaßte, die Kniee schlotterten. Ein Signal
ertönt, Rufe werden laut, Krieger stürzen mit gezücktem
Schwert in den Saal, morden König und Königin,
Feldherren und Hofdamen und, wo vor einigen Minuten
noch Gotteslästerung und Weltlust ihr frivoles Spiel
trieben – da sah man jetzt Blut, Leichen – Tod.

Ein Babel ist unsere Zeit; ein festliches Bankett hat
sie bereitet. Nicht genug der Sündenlust und des Frevels
früherer Zeiten, benutzt sie heute noch die religiösen Überlieferungen
zu ihrem gottlosen Spiel. Jeder preist seine
Götter und höhnt den Höchsten. Zahllos sind die Idole
des Jahrhunderts. – Mag sie höhnen, kommen wird auch
für sie die schreibende Hand, die unter Sternensturz und
Himmelsdonnern in Flammenschrift an den Horizont die
Worte setzt: Mane, Thekel, Phares. Kommen wird Christus
auf den Wolken, und die falschen Götter werden stürzen.
»Dann«, hat er zu den Guten gesagt, »erhebet euer Haupt,
dann naht eure Erlösung«. Wir lassen es uns gesagt
sein. Mag die Moderne sich den Idolen zuwenden, uns
gilt als Leitstern das Wort: »Fürchte Gott und halte seine
Gebote, das ist der ganze Mensch.«





Buchdruckerei Paul Scheiner, Würzburg.




Weitere Anmerkungen zur Transkription

Offensichtliche Fehler wurden stillschweigend korrigiert.
Die Darstellung der Ellipsen wurde vereinheitlicht.
Die Antiqua-Auszeichnungen der Titelseite und Kapitelüberschriften
wurde entfernt.

Korrekturen:



S. 18: Tadelswertes → Tadelnswertes

durchaus nichts Tadelnswertes gefunden








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IDOLE DES ZWANZIGSTEN JAHRHUNDERTS. VIII. MORAL OHNE RELIGION ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1492953382520647025_cover.jpg
Idole des Zwanzigsten
Jahrhunderts.

Religitis-wissenschaftliche Uorirdge
von Oito Cohausz 5. J.

Ulll. Moral ohne Religion.

B0hel & Scherer [H. Klemmer], Uerlsgsbuchhandlung
Worzburg 1912,





