
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Le second enfer d'Etienne Dolet

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Le second enfer d'Etienne Dolet


Author: Etienne Dolet



Release date: May 7, 2021 [eBook #65275]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: French


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This book was produced from scanned images of public domain material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LE SECOND ENFER D'ETIENNE DOLET ***




LE

SECOND ENFER

D’ETIENNE DOLET

SUIVI DE SA TRADUCTION DES DEUX DIALOGUES PLATONICIENS

L’AXIOCHUS ET L’HIPPARCHUS

NOTICE BIO-BIBLIOGRAPHIQUE

PAR

UN BIBLIOPHILE

PARIS

A LA LIBRAIRIE DE L’ACADÉMIE DES BIBLIOPHILES

10, RUE DE LA BOURSE, 10

BRUXELLES

LIBRAIRIE EUROPÉENNE DE C. MUQUARDT

PLACE ROYALE

1868



Tirage à 237 exemplaires :


	235
 	papier vergé,

	2
 	chine.



No

Bruxelles. — Imprimerie de J. Rops, rue de l’Ermitage, 2.



AVANT-PROPOS

De toutes les malheureuses victimes de l’intolérance farouche
du seizième siècle, il n’en est pas dont le nom
réveille des souvenirs aussi tristes qu’Etienne Dolet. Lorsqu’on
considère son activité intellectuelle, l’étendue de
ses connaissances, son amour pour le progrès, lorsqu’on
peut apprécier ses qualités personnelles, et lorsqu’on le
voit traîné à un supplice barbare, sous un prétexte futile,
inventé par une haine aveugle et furieuse, on éprouve
une vive sympathie, on s’émeut en faveur de l’infortuné,
massacré juridiquement à la fleur de son âge, on maudit
les magistrats ignares et cruels qui s’érigèrent en bourreaux.

Nous ne pouvions omettre Dolet dans la collection que
nous avons entreprise des écrits poursuivis avec une
grande sévérité, et funestes à leurs auteurs. Nous avons
déjà remis en lumière Geoffroy Vallée, mis à mort pour
avoir écrit un livre où respire la démence, et Adrien Beverland,
chassé de sa patrie et forcé d’aller chercher un
asyle sur la terre étrangère ; nous aurions voulu faire
figurer dans notre galerie le célèbre Michel Servet, mais
quel est le lecteur de nos jours qui aurait assez de courage
pour lire le latin barbare et obscur dont se composent
les deux ouvrages si fameux, mais fort rarement feuilletés
aujourd’hui, dans lesquels ce libre penseur a consigné
des idées que le très-sévère Calvin devait si rigoureusement
châtier[1] ?

[1] Le traité De Trinitatis erroribus se compose de 168 feuillets ;
le Christianismi Restitutio n’a pas moins de 734 pages ; les éditions
originales sont de la plus excessive rareté, mais il a été donné des
réimpressions qu’on recherche peu. M. Emile Saisset a inséré, dans
le Dictionnaire des sciences philosophiques, un exposé substantiel
du système théologique de Servet.



Dolet, plus intéressant à tous égards, et bien moins
prolixe, nous appelle. Il n’entre point d’ailleurs dans
notre plan de tracer une biographie détaillée de cet
homme illustre, ni de l’apprécier sous divers points de
vue : des écrivains autorisés ont déjà accompli cette
œuvre. Nous pouvons citer Le Second Enfer et autres
œuvres d’Etienne Dolet, précédé de sa réhabilitation
(par M. Aimé-Martin) ; Paris, Techener, 1830, 2 vol.
in-12 ; le Procès d’Etienne Dolet avec un avant-propos
sur sa vie et ses ouvrages, par A.-T. (Taillandier) ;
Paris, 1836, in-12 ; faisons aussi mention spéciale du
livre chaleureux de M. J. Boulmier : Etienne Dolet, sa
vie, ses écrits, son martyre ; Paris, Aubry, 1857, XIII et
300 pages.

Né à Orléans en 1509, issu d’une famille honorable, mais
sans fortune, Dolet montra de fort bonne heure une intelligence
rapide, un désir très-vif de savoir. Après avoir
commencé ses études à Paris, il se rendit en Italie, séjourna
à Padoue et à Venise, revint ensuite en France,
et alla à Toulouse suivre les cours de droit professés dans
cette ville. Il avait alors vingt-trois ans, et se jettant
avec l’ardeur de la jeunesse dans les querelles des partis
qui agitaient à cette époque la capitale du Languedoc, il
se créa de nombreux et d’ardents ennemis. Le parti français,
composé d’étudiants étrangers à la province, était en
lutte avec le parti languedocien, et il avait Dolet pour
chef ; le parlement se déclara tout naturellement en faveur
des Toulousains ; Dolet, d’abord mis en prison, fut
ensuite expulsé : il se rendit alors à Lyon, et après une
courte résidence à Paris, il revint dans cette ville afin
d’y faire imprimer chez un des plus habiles typographes
de l’époque, chez Sébastien Gryphe, un travail immense
sur la philologie latine, les Commentarii linguæ,
qu’il avait commencés à l’âge de seize ans, et auxquels
il avait consacré l’application la plus étendue et la plus
persistante. Les deux volumes qui forment ce monument
d’une érudition imposante parurent en 1536 et en 1538 ;
ils offraient alors un intérêt qu’ils ne présentent plus aujourd’hui.
La langue latine n’était pas seulement celle de
la religion et de la jurisprudence, c’était aussi celle de la
science et d’une portion de la littérature. Un grand nombre
de poëtes s’empressaient, pour exprimer leurs pensées,
d’avoir recours à l’idiome de Virgile et d’Horace ;
plus tard l’illustre président de Thou, voulant raconter
les événements dont il avait été le témoin, employait la
langue de Tite-Live. S’exprimer avec élégance dans un
style reproduisant avec soin les formes cicéroniennes, était
alors le but des hommes les plus instruits, et sous ce rapport,
Dolet n’avait pas de supérieurs. Les Commentarii
eurent un grand succès ; ils furent critiqués par des jaloux
et des rivaux, c’est la destinée de toute œuvre de
mérite. François Ier agréa la dédicace de ces beaux volumes,
et en 1537 il accorda à Dolet un privilége l’autorisant
pendant dix années à imprimer ou faire imprimer
tous les livres par lui composés ou traduits. Le savant se
mit à l’œuvre ; il débuta en 1538 par le Cato christianus,
livret théologique, fort orthodoxe, où se montre l’intention
d’écarter les attaques de ses ennemis qui l’accusaient
d’irreligion. Les idées proclamées en Allemagne par le
fougueux Luther pénétraient en France ; l’autorité s’alarmait
et sévissait contre elles avec la plus grande rigueur ;
les gens de lettres, les savants étaient suspects ;
l’imputation d’hérésie facilement lancée à leur tête pouvait
avoir des conséquences d’une gravité extrême.
Comme typographe Dolet déploya une activité intelligente ;
les éditions sorties de ses presses sont aujourd’hui
fort recherchées ; les Elegantiæ linguæ latinæ de
Valla, des traductions de quelques opuscules de Galien,
les Commentaires de César, un Novum Testamentum
et divers autres écrits semblables ne soulevaient pas d’orages,
mais il se rendit de plus en plus suspect en publiant
en 1542 une édition du Gargantua et du Pantagruel
de Rabelais, satire terrible qui devait provoquer
la colère de l’Eglise ; en 1543, il eut l’imprudence de
mettre au jour les Œuvres de Clément Marot, poëte
huguenot, très-mal vu des conservateurs de l’époque[2].

[2] Le Rabelais publié par Dolet ne comprend que les trois premiers
livres de l’épopée bouffonne composée par maître François,
mais il n’est guère de volume dont le prix ait atteint des proportions
aussi exorbitantes. Deux exemplaires, richement reliés, ont
été adjugés, l’un à 2,150 fr. à la vente Solar en 1862, l’autre à
1,580 fr. à celle de M. Yemeniz en 1867. Le Marot, de plus en plus
recherché, et qui se payait, en belle condition, de 20 à 50 fr. il y a
une trentaine d’années, s’est élevé à 399 fr. et à 345 fr. aux ventes
H. de Chapponay en 1863 et Yemeniz (exemplaires reliés en maroquin).



Dolet s’était attiré d’autres inimitiés ; vers 1539, il y
eut à Lyon ce qu’on appelle aujourd’hui coalition et
grève ; les ouvriers imprimeurs « s’estoient bandez ensemble
pour constraindre les maistres de leur fournir
plus gros gages et nourriture plus opulente. » Dolet
se montra favorable aux demandes des ouvriers ; il les
regardait sans doute comme équitables ; les autres typographes,
jaloux du succès qui commençait à devenir son
partage, lui portèrent envie et s’efforcèrent de lui nuire.
Peut-être n’était-il pas assez réservé en ses propos : quelques
passages des Commentarii montrent qu’il n’approuvait
pas toutes les idées de la pesante Sorbonne, et
surtout sa haine contre l’imprimerie ; il avait lancé dans
ses poésies latines des épigrammes assez vives contre les
moines ; tous ces griefs furent réunis et l’on se mit à
l’œuvre pour le perdre.

Le 2 octobre 1542, un inquisiteur et l’official de l’archevêque
de Lyon rendirent une sentence qui déclarait
Dolet « mauvais, scandaleux, schismatique, hérétique,
fauteur et deffenseur des hérésies et erreurs » ; comme
tel, il était « délaissé au bras séculier. » On imputait
aussi à Dolet d’avoir « mangé chair en temps de karesme
et aultres jours prohibez et deffenduz. »

Le bras séculier, c’était la peine de mort ; Dolet eut
peur, c’était excusable ; il se hâta de s’adresser au roi ; il
protesta que « en tous et chascun des livres qu’il avoit
composez et imprimez, il n’avoit entendu ni entendoit
qu’il y eust aulcune erreur ou chose mal sentant de la
foy : s’il avait mangé de la viande en carême, ce avoit
esté par le conseil du medecin, à cause d’une longue
maladie, et par permission expresse de l’official. » Cet
acte de soumission n’empêcha point le malheureux Dolet
de passer de longues journées en prison, mais l’intervention
d’un prélat sage et charitable, Pierre du Chastel,
alors évêque de Tulle, le servit auprès du roi. François Ier
accorda au mois de juin 1543 des lettres de rémission ;
le parlement éleva des chicanes, ne les trouva pas en
règle ; il fallut de nouvelles lettres, et le captif ne fut
élargi que le 13 octobre ; la magistrature, dont on connaît
depuis des siècles la sévérité et les tendances, ne put
cette fois frapper l’auteur, mais en attendant l’occasion
de le reprendre, elle se vengea sur ses livres ; treize ouvrages
de Dolet, ou qui lui étaient attribués, furent condamnés
« à estre brulez au parvis de l’église Nostre-Dame
de Paris, au son de la grosse cloche d’icelle, et
à l’édification du peuple. »

Dolet ne jouit pas longtemps de la liberté qu’il venait
de reconquérir : dans les premiers jours de 1544, on
saisit aux barrières de Paris deux ballots de livres à son
adresse ; il s’y trouvait des ouvrages calvinistes imprimés
à Genève ; Dolet eut beau protester que c’était le résultat
de « la grand’ ruse et pratique de ses ennemis, » et qu’il
n’attendait rien de semblable, il fut de rechef mis en
prison ; il parvint presque aussitôt à s’évader, il se réfugia
en Piémont, et il y écrivit son Second Enfer, ouvrage
composé de neuf épîtres en vers adressées au roi, au duc
d’Orléans, au cardinal de Lorraine, à la duchesse d’Etampes,
à la reine de Navarre, au cardinal de Tournon,
au parlement de Paris, aux « chefs de la justice de Lyon »
et enfin aux « amis de l’auteur. »

Le Second Enfer indique qu’il a dû en exister un premier,
mais il n’a point paru ; l’origine de cette expression
énergique, destinée à retracer l’idée d’emprisonnement,
vient de Marot qui décrivit sous le nom d’Enfer
la captivité qu’il avait subie en 1525. On connaît trois
éditions devenues fort rares de ce petit volume ; toutes
sont datées de 1544, toutes contiennent les traductions
de deux dialogues platoniciens, l’Axiochus et l’Hipparchus ;
l’une, datée de Troyes, contient des poésies de
Marot qui ne se rencontrent point dans les deux autres
qui portent chacune sur le frontispice le nom de Lyon ;
une d’elles est munie d’un privilége pour dix ans.

Se flattant du plein succès qu’il attendait de ses huit
épîtres, Dolet eut l’imprudence de rentrer en France ; il
revint secrètement à Lyon ; il voulait revoir sa famille, et
retrouver ses livres chéris ; ses ennemis veillaient ; il fut
promptement arrêté de nouveau et « amené en la Conciergerie
du Palais à Paris. » Le 4 novembre 1544, la
Faculté de théologie assemblée entendit une dénonciation
portée contre la traduction faite par un certain Dolet
(quidam Doletus) d’un dialogue de Platon, intitulé
l’Acochius (on voulait dire l’Axiochus) où se trouve
cette proposition : Après la mort, tu ne seras rien du
tout. Elle fut jugée hérétique, et l’examen du livre fut
renvoyé aux deputatis in materia fidei (style des tribunaux
du temps).

Les députés déclarèrent le passage « mal traduit et
contre l’intention de Platon, auquel n’y a, ni en grec ni
en latin, ces mots rien du tout. »

Observons en passant d’abord, mais ceci ne fait rien
à la question, que l’Axiochus est un de ses dialogues
que la critique moderne regarde comme apocryphes, ensuite
que la version latine littérale du passage grec est
tu enim non eris. En écrivant : « Quand tu seras décédé
tu ne seras plus rien du tout ; » Dolet n’altérait pas le sens
du texte, il le développait en lui donnant l’extension qu’il
comportait implicitement. D’ailleurs ce n’était point une
pensée à lui personnelle qu’il énonçait ; il se bornait à
reproduire l’opinion qu’un auteur ancien, mort depuis
deux mille ans environ, avait placé dans la bouche de Socrate ;
il ne fallait pas l’en rendre responsable.

Mais on n’y regardait pas de si près avec les gens
qu’on voulait perdre, et le parlement de Paris, exécuteur
farouche des volontés de l’intolérance, se hâta de rendre
un arrêt qui condamnait Dolet « à estre conduict en ung
tombereau en la place Maubert où sera planté une potence,
à l’entour de laquelle sera faict un grand feu,
auquel, après avoir esté soublevé en ladicte potence,
son corps sera jecté et bruslé avec ses livres. Ordonne
la Cour que auparavant l’exécution de mort du dict
Dolet, il sera mis en torture et question extraordinaire
pour enseigner ses compaignons. »

L’exécution eut lieu le 3 août 1546 ; personne n’avait osé
intercéder pour Dolet, et le roi était resté muet ; la terrible
accusation d’athéiste faisait reculer les plus dévoués.

Un retentum en clause particulière ajouté à l’arrêt du
Parlement stipulait que « si le ledict Dolet fera aulcun
scandale ou dira aulcun blasphême, la langue luy sera
coupée et sera bruslé tout vif. »

Dolet jugea avec raison qu’il lui suffisait d’être pendu
et de n’être brûlé qu’après sa mort. Des écrivains contemporains
racontent qu’il récita en latin une courte
prière, qu’il avertit les assistants de ne lire ses livres qu’avec
beaucoup de circonspection car « ils contenoient bien des
choses qu’il n’avoit jamais entendues. »

L’infortuné avait alors trente-sept ans, jour pour jour.
La colère des divers partis n’épargna pas sa mémoire :
des poëtes, fort oubliés d’ailleurs, l’injurièrent en mauvais
vers latins, et l’atrabilaire Calvin le rangea, avec
Agrippa et Servet, parmi les blasphémateurs qui « ont,
relativement à la vie de l’âme, avancé qu’ils ne différaient
en rien des chiens et des pourceaux. »

C’était en vain qu’à diverses reprises Dolet avait proclamé
les principes les plus orthodoxes, notamment dans
deux odes en vers latins en l’honneur de la Vierge Marie,
présentées aux Jeux floraux ; en vain avait-il attaqué « la
méprisable curiosité luthérienne » dans son Dialogue de
l’institution cicéronienne ; on s’opiniâtrait à voir en lui
un hérétique et un matérialiste : une prière adressée aux
dieux « rerum omnium præpotentes superi » à la fin des
Commentarii linguæ latinæ, lui fut injustement reprochée ;
on qualifia d’hérésie ce qui n’était qu’une élégante
tournure cicéronienne. Ce qu’on détestait chez Dolet, ce
qu’on persécuta avec une colère implacable, ce qui causa
tous ses malheurs, c’est qu’il fut un des défenseurs de la
liberté de la pensée ; il revendiqua le droit d’examiner
avec indépendance et il osa proclamer la nécessité de traduire
les Sainctes Lettres en langue vulgaire et mesmement
en la françoyse. Il avait imprimé en 1542 une
Exhortation à la lecture de la Bible, in-16, 126 pages,
dont il n’était peut-être que l’éditeur, et qu’il réimprima
en 1544 avec un Brief discours (en vers) de la république
françoyse desirant la lecture des livres de la
Saincte Escripture luy estre loisible en sa langue
vulgaire. On sait combien l’idée de répandre des traductions
vulgaires de la Bible irritait les théologiens de
l’époque ; les deux ouvrages que nous venons d’indiquer
furent condamnés au feu, et ils contribuèrent beaucoup
à faire révoquer en doute l’orthodoxie de Dolet, à le conduire
à la mort.

Les Commentarii de lingua latina qui ne contiennent
pas moins de 1712 pages, grand in-folio, à 2 colonnes
(un troisième volume était annoncé, mais il n’a
point paru) ; le De Re navali liber, 1537, in-4o, de
192 pages ; les Francisci Valesii Gallorum regis fata,
1539, in-4o, traduits en français par Dolet lui-même,
1540, in-4o et 1543, in-8o ; le Liber de imitatione ciceroniana,
1540, in-4o ; la Manière de bien traduire
d’une langue en aultre ; de la ponctuation françoyse
et des accents d’ycelle, 1540, in-8o ; des traductions des
Epistres familiaires de Ciceron, 1542, in-8o, et de
divers traités d’Erasme ; quelques autres écrits que nous
passons sous silence afin de ne pas trop allonger cette liste,
voilà certes des preuves irrécusables de l’activité intellectuelle
que déploya Dolet pendant une carrière bien
courte et bien agitée. Comme éditeur, on lui doit entre
autres ouvrages, des impressions soignées et correctes de
Suetone ; de la Pandora de Jean Olivier, évêque d’Angers ;
du livre de Guillaume Paradin De antiquo statu
Burgundiæ, 1542 ; des traductions faites par Jean Canappe
de quelques écrits de Galien, de Loys Vassée, de
Guy de Cauliac, relatifs aux sciences médicales ; des
poésies d’Antoine Heroet et de la Borderie, etc. N’oublions
pas une édition (Lyon, 1542, in-16) de l’Internelle
consolacion[3] ; elle fut censurée, à ce que disent d’anciens
bibliographes, et elle est aujourd’hui introuvable.
Un rapprochement à la fois singulier et triste, mérite
d’être signalé : ému des attaques dirigées contre lui,
prévoyant en quelque sorte les suites fatales qu’elles
devaient avoir, il avait choisi une devise presque prophétique ;
au-dessous de la marque que, suivant l’usage des
typographes de l’époque, il avait adoptée, une doloire, il
avait inscrit ces mots : « Préserve-moy, ô Seigneur, des
calumnies des hommes[4]. » Malheureusement cette
prière ne fut pas exaucée ; des passions implacables livrèrent
au bourreau un homme de cœur et d’esprit qui s’inspirait
du génie de la Renaissance et qui eut le malheur de
naître deux siècles trop tôt. S’il avait été contemporain de
Louis XV, Dolet eût probablement travaillé à l’Encyclopédie ;
il eût été le commensal de Diderot et le correspondant
de Voltaire ; il serait entré à l’Académie
française, ou tout au moins à celle des Inscriptions ; le
Parlement aurait peut-être condamné quelques-uns de ses
écrits ; à la rigueur il aurait pu aller faire à la Bastille
un séjour plus ou moins prolongé, mais il n’eût point
été traîné sur un fatal tombereau à la place Maubert, et
tout comme Fréret et d’Alembert, il serait mort dans son
lit, non sans recevoir de Fréron et de Nonotte des injures
qui ne faisaient pas grand mal.

[3] On sait que ce livre a la plus grande analogie avec l’ouvrage
si célèbre intitulé L’Imitation de Jésus-Christ ; quelques critiques
ont pensé que le texte latin avait pris pour modèle, en le modifiant
parfois, l’écrivain français ; d’autres savants ont supposé que l’un
et l’autre ouvrage étaient sortis de la même plume. Renvoyons à
l’introduction placée en tête de l’édition donnée par MM. L. Moland
et Ch. d’Hericault, Paris, Jannet, 1856, in-16.



[4] Voir p. 99.







LE

SECOND ENFER

D’ESTIENNE DOLET,

NATIF D’ORLÉANS.

Qui sont certaines compositions faictes
par luy mesmes sur la iustification
de son second emprisonnement.

A LYON,

1544.

Auec Priuilege pour dix ans.



AU LECTEUR

APRES L’ENFER DE DOLET, TV TROVVERAS DEVX
DIALOGVES DE PLATON, SÇAVOIR EST : L’VNG
INTITULÉ AXIOCHVS, QVI EST DES MISERES DE LA
VIE HVMAINE ET DE L’IMMORTALITÉ DE L’AME ;
L’AVLTRE INTITULÉ HIPPARCHVS, QVI EST DE LA
COVVOITISE DE L’HOMME, TOVCHANT LE GAING ET
AVGMENTATION DES BIENS MONDAINS.
LE TOVT NOVVELLEMENT TRADVICT
PAR LEDICT
DOLET.



ESTIENNE DOLET

A

SES MEILLEVRS ET PRINCIPAVLX AMYS

HUMBLE SALUT.

Ie sçay, mes amys, que le naturel de l’homme est
tel (hors mys bien peu, qui ne croyent à la legiere)
que tout subdain qu’vng personnage tombe en quelque
infortune et calamité, on presume plustost cela
venir de sa faulte que par la meschanceté d’aultruy.
Qui est la cause que i’ay voulu faire publier ces myennes
petites compositions, dressées sur la probation de
mon innocence, touchant mon dernier emprisonnement :
affin que si auez esté mal informez par cy deuant
de mon affaire (m’attribuantz coulpe où ie suis
totalement sans coulpe), vous reiectiez vostre opinion
mauluaise, et congnoissiez qu’à tort, et sans cause
(toutesfoys en cela ie me remects à Dieu, et le requiers
humblement qu’il me garde de murmurer contre
sa saincte voulunté), ie suys en peine et fascherie.
Lisant doncques les compositions qui s’ensuyuent,
vous entendrez mon innocence, et aurez regret que
ie languisse en telle misere non meritée. Au demeurant,
si vous trouuez estrange que ce present opuscule
soit intitulé : Mon second Enfer, veu que ie n’en
ay point mys de premier en lumiere, ie vous aduise
que le tiltre de ce second est pour le respect du premier :
lequel courroit desia par le monde, sans la fascherie
qui m’est dernierement aduenue. Mais auec le
temps il aura sa publication. Pour ceste heure, ie me
contente de vous faire apparoistre que c’est par malheur
et non par delict et crime que ie suis en affliction.
Cela vous estant persuadé (comme certainement
il doibt estre), mon aduersité, tant grande, me sera
diminuée de la moytié ; et, pour mon reconfort, ie me
mettray de iour en iour deuant les yeulx les regrets
et souspirs que vous, amys, fairez pour l’infortune de
vostre amy, qui en cest endroict bien affectueusement
à vous touts se recommande, priant Dieu vous
auoir en sa saincte garde.

Escript en ce monde, ce premier iour
de may, l’an de la redemption
humaine, mil cinq
cens quarente et
quattre.



AU TRESCHRESTIEN

ET

TRESPVISSANT ROY FRANÇOYS,

ESTIENNE DOLET,

Treshumble salut et obeissance deüe.


Mes ennemys, non contents et saoullés

(Roy treschrestien, seul support des foullés),

De m’auoir ià tourmenté quinze moys,

Se sont remys à leurs premiers abboys,

Pour me remettre en ma peine premiere,

Si ta doulceur et bonté singuliere

Ne rompt le coup de leur caulte entreprise,

Que ie te veulx declairer sans faintise,

Affin que Iuge en ma cause tu sois,

Et puisses veoir si en rien te deçois.

Ces malheureux ennemys de vertu,

Creuants de dueil, qu’ayt esté rabbatu

Leur grand effort, par lequel ilz cuydoient

(Comment cuyder ?) mais par lequel tendoient

Me mettre à mort oultrageuse et villaine,

Myeulx que deuant ont reprins leur halaine

Pour m’opprimer à la fin laschement.

Cela conclud (Sire) voicy comment

Ilz ont bien sceu trouuer moyens subtilz,

Et mettre aux champs instruments et outilz,

Pour donner ombre à leur faict cauteleux,

Et m’enroller au renc des scandaleux,

Des pertinax, obstinez et mauldicts,

Qui vont semant des liures interdicts.

Suyuant ce but, ilz font dresser deux balles

De mesme marque et en grandeur esgalles,

Et les enuoyent à Paris par charroy.

Prends garde icy, François, vertueux Roy ;

Car c’est le poinct qui te faira entendre

Trop clairement l’abuz de mon esclandre.

Ces deulx fardeaulx furent remplis de liures,

Les vngs mauluais, et les autres deliures

De ce blazon que l’on nomme heretique,

Le tout conduict par grand’ ruze et praticque.

Et ce fut faict, affin de mieulx trouuer

L’occasion de te dire et prouuer

Que c’estoit moy qui les balles susdictes

Auois remply de choses interdictes.

Les liures doncq’ de mon impression

Estoient dans l’vne (ô bonne inuention !),

Et l’aultre balle (et c’est dont on me greue)

Remplie estoit des liures de Genesue,

Et à l’entour, ou bien à chasque coing,

Estoit escript, pour le veoir de plus loing,

Dolet, en lettre assez grosse et lysable.

Qu’en dictes vous, Prince à touts equitable ?

Cela me semble vng peu lourd et grossier,

Et fusse bien vng tour de patissier,

Non pas de gens qui taschent de surprendre

Les innocents, pour les brusler ou pendre.

Ie leur demande icy en demandant,

Pour me defendre en mon droict defendant,

Eusse ay ie bien esté si estourdy,

Si les fardeaulx, qu’orendroit ie te dy,

I’eusse enuoyés à Paris, ce grand lieu,

Que n’eusse sceu trop mieulx iouer mon ieu

Que de marcquer au dessus mon surnom

En grosse lettre ! A mon aduis, que non :

Trop fin ie suys, et trop fin on me tient,

Pour mon nom mettre en cela qui contient

Quelque reproche ; et pas ne le feroit

Qui de cerueau vne bonne once auroit.

Et d’aduentage : il est assez notoire,

Comme d’vng cas de recente memoire,

Que ie ne fais que de prison saillir.

Vouldrois ie doncq’ ou mesprendre, ou faillir

Si tressoubdain ? Vouldrois ie retourner

A faire cas qui me feist enfourner

(Pour mon mesfaict) dedans la tour carrée,

Ou en vne aultre encores myeulx barrée ?

Si vng leurier a esté eschauldé,

Ou à grands coups de baston pelaudé,

En faisant mal, il crainct bien de mesfaire,

Pour ne tomber apres en telle affaire ;

Et en cela n’y a rien que Nature

Qui le corrige et luy face ouuerture

De ressentir que du mal vient le mal.

Et moy, qui suys raisonnable animal,

N’ay ie pas bien en moy la congnoissance

D’euiter mal, pour n’entrer en souffrance ?

Ayme ie tant des prisons la langueur,

Où nul esprict ne demeure en vigueur ?

Ayme ie tant tomber entre les mains

De ces mastins concierges inhumains ?

Ayme ie tant (helas !) vser ma vie

Comme vne beste à touts maulx asseruie ?

Ayme ie tant à l’appetit d’vng rien

Si follement ruiner tout mon bien ?

Ce sont abuz où vng asne mordroit.

Or, debattons leur indice et mon droict.

Que disent ilz ? C’est Dolet, pour certain,

Qui a transmis à Paris ce butin,

Car il y a de ses liures grand nombre.

Est ce là tout ? n’auez vous point d’aultre vmbre

Pour colorer vostre maligne entente ?

Respondez moy. N’ay ie oncques mys en vente

Des liures telz qu’à ce coup seulement ?

Cela est faulx, car i’ay publicquement

Depuis six ans faict trein de librairie,

Mettant dehors de mon imprimerie

Liures nouuaulx, liures vieilz et antiques,

Et pour les vendre ay suiuy les trafficques

D’vn vray marchant, en vendant à chascun,

Tant que souuent ne m’en demeuroit vng ;

Faisant cela, chascun s’en est fourny :

Et moy i’en suys demeuré desgarny.

Qui garde doncq, que quelqu’aultre marchant,

Faisant ce trein et son proffict cherchant,

Ou bien plus tost quelque enuyeux malin,

Voulant sur moy desgorger son venin,

N’ayt peu dresser ces deulx balles icy,

Dont sans raison on me mect en soucy ?

Et qui plus est, la lettre de voicture

Faict elle foy que c’est mon escripture ?

Ie sçay que non. Qui est doncques la cause

Qui cest esclandre et ce trouble me cause ?

Ie n’en sçay point, et point n’en ay commise,

Sinon que c’est malheur qui à sa guise

Me va vexant et m’a ià vexé tant,

Que de mes maulx deburoit estre content.

Pour ces fardeaulx, les seigneurs de Paris,

Fort courroucés contre moy et marrys,

Sans aultre esgard despeschent vne lettre,

Pour en prison soubdain me faire mettre.

Ce qui fut faict, et en prison fus mys.

O quel plaisir eurent mes ennemys !

Aultant, pour vray, que i’eus de desplaisir

Quand on me vint au corps ainsi saisir ;

Car à cela alors point ne pensoys,

Et de crier : Le Roy boyt ! m’auançoys.

Brief, ie fus prins et en prison serré,

Non toutesfoys aultrement resserré.

Ie voys, ie viens çà et là tout pensif,

Ronflant de dueil comme vng cheual poulsif,

Et me despite en moy mesme trop plus,

Que quand ie fus à l’aultre foys reclus,

Tant aux prisons de Paris qu’à Lyon,

Car i’ignoroys allors vng million

De bien bons tours qu’on apprend en peu d’heure,

Si aux prisons quelque temps on demeure.

Mon naturel est d’apprendre tousiours ;

Mais si ce vient que ie passe aulcuns iours

Sans rien apprendre en quelcque lieu ou place,

Incontinent il fault que ie desplace.

Cela fut cause (à la verité dire)

Que ie cherchay (tresdebonnaire Syre)

Quelcque moyen de tost gaigner le hault ;

Puis aulx prisons ne faisoit pas trop chault,

Et me morfondre en ce lieu ie craignois

En peu de temps, si le hault ne gaignois.

De le gaigner prins resolution,

Et auec art et bonne fiction

Ie preschay tant le concierge (bon homme)

Qu’il fut conclud (pour le vous dire en somme)

Qu’vng beau matin irions en ma maison

Pour du muscat (qui estoit en saison)

Boire à plein fonds, et prendre aulcuns papiers

Et recepuoir aussi quelcques deniers

Qu’on me debuoit, mais que rendre on vouloit

Entre les mains de Monsieur, s’il alloit

A la maison, et non point aultrement.

Ce qu’on faisoit pour agensissement

De mon emprinse, et pour myeulx esmouuoir

Le bon concierge à faire son debuoir.

Et sur cela Diev sçait si ie me fains

De requerir, auecques serments maincts,

Ledict Seigneur à ce qu’il ne retarde

Que puisse auoir les deniers qu’on me garde.

Cela promis, le lendemain fut faict,

Et dès le soir feit venir (en effect)

Quelcques sergents qui auec nous soupparent,

Et le matin aux prisons se trouuarent :

Pensez comment ie dormis ceste nuict,

Et quel repos i’auois, ou quel deduict !

L’heure venue au matin sur la brune,

Tout droictement au coucher de la lune,

Nous nous partons, cheminants deux à deux ;

Et quant à moy, i’estois au milieu d’eulx

Comme vne espouse, ou bien comme vng espoux,

Contrefaisant le marmiteux, le doulx,

Doulx comme vng chien couchant ou vng regnart

Qui iette l’oeil çà et là à l’escart,

Pour se sauluer des mastins qui le suyuent,

Et pour le rendre à la mort le poursuyuent.

Nous passons l’eaue, et venons à la porte

De ma maison, laquelle se rapporte

Dessus la Saosne ; et là venuz que fusmes,

Incontinent vng truchement nous eusmes

Instruict de tout et faict au badinage,

Lequel sans feu, sans tenir grand langage,

Ouure la porte, et la ferme soubdain,

Comme remply de courroux et desdaing.

Lors sur cela i’auance vng peu le pas,

Et les sergents, qui ne congnoissoient pas

L’estre du lieu, suyuent le myeulx qu’ilz peuuent ;

Mais, en allant, vne grand’ porte ilz treuuent,

Deuant le nez, qui leur clost le passage.

Ainsy laissay mes rossignolz en cage,

Pour les tenir vng peu de temps en mue.

Et lors Dieu sçait si les pieds ie remue

Pour me sauluer : oncques cerf n’y feit oeuure

Quand il aduient qu’vng limier le descueuure,

Ny oncques lieure en campagne elancé

N’a myeulx ses pieds à la course auancé.

Mais quoy ? doibt on pour ce me donner blasme ?

Ay ie forfaict ? ay ie faict tour infame ?

Vng cordelier (homme de conscience)

Le feroit bien, s’il auoit la science.

Les animaulx et les oyseaulx des champs,

Quand ilz sont prins, ne sont rien recherchants

Que liberté : suys ie aultre qu’vne beste

Ou vng oyseau qui se rompt corps et teste

Pour se trouuer hors de captiuité ?

Venons au point. Ce qui m’a incité

De me tirer hors des mains de iustice

N’est point que sente en moy forfaict ou vice :

Ie n’ay rien faict quant à ce qu’on m’accuse,

Mais ie sçay trop comme en iustice on vse

De mille tours que ie crains et redoubte.

Ie sçay comment le bon droit on reboutte

D’vng criminel, et comment on le traicte,

Si (tant soit peu) quelqu’vng sa mort affecte,

Qui ayt credit et pouuoir suffisant

Pour le fascher et l’aller destruysant

En biens ou corps. Car s’il ne peult venir

Iusques à là qu’il luy face finir

La vie, allors il trouue la cautelle

De luy causer prison perpetuelle,

Ou pour le moins de si longue durée,

Que myeulx vauldroit que sa mort eust iurée.

Car la prison est espece de mort,

Ains plus que mort quand il vient au remort

A vng esprit de naturel gentille,

Qu’il fault que là il demeure inutile

Et qu’en langueur il passe ainsi sa vie

A l’appetit d’vne meschante enuye.

O quel regret, quel despit, quelle rage

Il vient au coeur d’vng gentil personnage,

Quand il se voit sans cause ainsi vexé,

Et de touts maulx sans forfaict oppressé !

Quant est de moy, ie sçay que vault cela,

Sçauoir le doibs : on ne le me cela

Lors que i’estois entre les mains des hommes.

Et sur mon doz on eust mys plus grands sommes

Et plus lourds faix de toute aduersité,

Si ta clemence et grande humanité

N’y eust pourueu ; dont ie te remercye,

Et l’Eternel humblement ie supplie

Qu’il te maintienne en santé longuement,

Et accroyssant la France tellement,

Qu’aultre que toy n’y ayt Roy en ce monde,

Comme vray Roy de la machine ronde,

Pour les vertuz qui en toy estincellent

Trop plus qu’en aultre et qui sur touts excellent.

I’ay dict mon grief, venir fault au remede.

Il n’est nul mal qui le remede excede,

Sinon la mort. Or quel remede doncq’

A ce forfaict que ie ne commis oncq ?

Le remede est (s’il vous plaist y entendre)

Que vous faciez expressement defendre

Au parlement de Paris qu’il desiste

De me poursuyure, et contre moy n’insiste,

En declairant que retenez à vous

Toute ma cause, et qu’inhibez à touts

La congnoissance (entres aultres) de mon cas.

Lors sans babil et sans grand altercas,

Ie vous diray la verité du faict,

Et i’ay espoir que ce sera tost faict ;

Car si au monde il est vng iuste iuge,

Ie vous tiens tel, et pour tel on vous iuge,

Et quant à moy, du faict suys innocent.

Or vng bon iuge à l’innocent consent

Que de iustice il sorte nect et quicte,

Et contre luy ne s’altere ou irrite.

Si ce moyen assez bon ne vous semble,

Ie suys d’aduis qu’en vng bloc on assemble

Tout ce qu’on dict que i’ay faict et commys

Touchant la foy, et que, le tout remys

Et aboly iusque à heure presente,

Par cy apres contre moy on n’intente

Chose qui soit, sinon que de rechef,

Touchant cela, feisse quelcque meschef.

Quant à la foy, on ne m’accuse point,

Pour ceste foys, que ie tienne vng seul poinct

D’opinion erronée ou mauluaise.

Mais quelcques gens ne sont point à leur aise

De ce que vends et imprime sans craincte

Liures plusieurs de l’Escripture Saincte.

Voyla le mal dont si fort ilz se deulent,

Voyla pourquoy vng si grand mal me veulent,

Voyla pourquoy ie leur suys odieux,

Voyla pourquoy ont iuré leurs grands dieux

Que i’en mourray si de propos ne change.

N’est ce pas la vne rancune estrange ?

Et toutesfoys rien n’est que ie ne face

Pour d’vng chascun auoir la bonne grace,

Car ie ne veulx pour le peuple mourir,

Ny aultre mal (si ie puis) encourir.

Viure ie veulx, non point comme vng pourceau,

Subiect au vin et au friand mourceau ;

Viure ie veulx pour l’honneur de la France,

Que ie pretends (si ma mort on n’auance)

Tant celebrer, tant orner par escripts,

Que l’estrangier n’aura plus à mespris

Le nom françoys, et bien moins nostre langue,

Laquelle on tient pauure en toute harengue.

Quant au surplus, ie m’en deporteray,

Et ton vouloir en tout ie parferay ;

Car s’il te plaist me defendre tout court

Que, veu le bruict qui partout de moy court,

Ie n’aye plus à liures imprimer

De l’Escripture, on me puisse opprimer,

Si de ma vie il en sort vng de moy ;

Et si i’en vends, tomber puisse en esmoy

De mort villaine ou de flamme ou de corde,

Et de bon coeur à cela ie m’accorde.

C’est assez dict : ie suys trop long du tiers.

Ie reuiens doncq’ à cela que ie quiers.

Fais (ie te pry), Prince plein de doulceur,

Prince diuin, des lettrez defenseur,

Fais que ie soys par ton vouloir absouls,

Et tu voiras, si bien tost me resouls,

Dedans Lyon faire ma residence,

Pour myeulx poulser que deuant l’eloquence,

Tant en latin qu’en françoys, que mieulx i’aime

Et que ie veulx mettre en degré extreme

Par mes labeurs, soit comme traducteur

Ou comme d’oeuure (à moy propre) inuenteur.

Permettras tu que ceste voulunté

Ne sorte effect par moy ià attenté ?

Permettras tu que ce courage honneste

Ne face vng fruict de si grande requeste ?

Permettras tu que ce desir louable

Ne mette à fin son effort proffitable ?

Permettras tu que par gens vicieux,

Par leur effort lasche et pernicieux,

Les gens de bien et les gens de sçauoir,

Au lieu d’honneur, viennent à recepuoir

Maulx infiniz et oultrages enormes ?

Il n’est pas temps, ores, que tu t’endormes,

Roy nompareil, des vertueux le pere :

Entends tu point, au vray, quel vitupere

Ces ennemys de vertu te pourchassent,

Quand les sçauantz de ton royaume ils chassent,

Ou les chasser à tout le moins pretendent ?

Certes (grand Roy) ces malheureux entendent

D’anihiler deuant ta propre face,

Et toy viuant, la bienheureuse race

Des vertueux, des lettres et lettrez,

Qui soubs ton regne en France sont entrez,

Si ta prudence à ce ne remedie :

Tu le voys bien, point ne fault que le die.

Mais seulement, pour ma derniere clause,

Ie te priray que comme ie propose

Par cy apres viure sans forfaicture,

Mais en vertu et en toute droicture,

Passant mes ans en l’augmentation

Du bien public et decoration

De nostre langue, encores mal ornée,

D’aussi bon cœur ta Maiesté sacrée

Me vueille oster de la peine ou ie suys,

Et m’octroyer le retour que poursuys ;

Car viure ailleurs qu’en France ie n’espere,

Et la requiers pour mon dernier repaire.



FIN



AU ROY MESMES


Le pouuoir d’vng prince est terrible,

Grand, infiny, presque increable :

Mais combien qu’il soit inuincible,

Il ne rend vng Roy tant louable,

Tant diuin, tant esmerueillable,

Que clemence et humanité.

Or fais doncq’ que diuinité

Par clemence en toy ie congnoisse ;

Fais que ta haulte deité

Guerisse mon extreme angoisse.





A TRESILLUSTRE

PRINCE

MONSEIGNEVR LE DUC D’ORLEANS


Honte i’aurois, et la deburois auoir

(Duc, protecteur de touts gens de sçauoir)

Si par ma faulte il estoit aduenu

Que maintenant ie fusse reuenu

A te prier, par la lettre presente,

Que ta faueur (dont chascun se contente),

Que ton support (qui à nully n’est clos)

Me iettast hors du mal où suis enclos.

Mais puisque c’est fortune qui m’en veult,

I’accours à toy comme à celluy qui peult

La repoulser, et me rendre deliure

Des grands ennuys que tant souuent me liure.

L’ennuy que i’ay (helas ! pauure chetif),

C’est que ie suis de la France fuitif,

A tort, sans cause et sans aulcun mesfaict.

Et pour le myeulx, dire te veulx le faict,

Si à l’ouyr prend plaisir d’aduenture :

Sache en briefs mots, Royalle geniture,

Que dans Paris, depuis vng peu de temps,

Ont esté prins (ainsi comme i’entens)

Certains fardeaulx de liures defenduz,

Qui ont esté au parlement renduz

Par vng qui bien la trahison sçauoit.

Or entre yceulx des miens il y auoit

(I’entends des miens, de mon impression)

Et pour cela on a presumption

Que ces fardeaulx sont touts venuz de moy.

Voylà pourquoy on me mect en esmoy ;

Voylà pourquoy Messieurs du parlement

Ont à Lyon mandé subitement

Que fusse prins, ce que ie fus pour vray.

Mais de prison bien tost me deliuray,

Car ie n’y fus que deux iours et demy :

Et bien monstray que ne suis endormy,

Quand de trouuer la maniere ie tasche

De sortir hors d’vng lieu où ie me fasche.

Ce n’est pas tout, Prince doux et humain :

Puisque Diev m’a voulu tenir la main

A me tirer hors de captifuité,

Ie vous requiers que soyez incité

De faire tant vers le Roy, vostre pere,

Qu’il me remette en mon premier repaire,

Veu que d’offense il n’y en a aulcune,

Et que ce n’est que malheur et fortune,

Enuye aussi, qui ne se peult lasser

De conspirer contre moy et brasser

Mille tourments, mille assaults et outrages,

Mille despens, mille cousts et dommages.

En esperant que ce bien me fairez,

Et que me mettre en seurté tascherez,

Ie vous enuoye vng double de la lettre

Que i’ay aussi au Roy voulu transmettre.

Là congnoistrez de mon faict l’innocence,

Si de l’ouyr auez la patience :

Ce que vous pry humblement vouloir faire,

Affin que mieulx entendiez mon affaire,

Pour en parler au Roy plus seurement,

Et le prier affectueusement

Que son Dolet (son Dolet ie me nomme,

Car sans luy seul ie ne fusse plus homme)

Rappeler vueille au doulx pays de France,

Et (pour tousiours) luy donner asseurance,

En bien viuant, sans forfaict et sans vice,

Qui soit subiect aux abboys de Iustice.

Cela faisant (et sans cela aussy)

L’Omnipotent ie requerray icy,

Qu’aultant que fut Iules Cesar heureux,

Grand en conseil, en faictz cheualeureux,

Aultant, ou plus, vous soyez fortuné,

Et quelque iour d’vng Empire estreiné.



FIN



AU DUC D’ORLEANS MESMES


Le pere au filz rien ne refuse,

Si sa requeste n’est iniuste :

Par quoy vous pouuez (sans excuse)

D’vng cueur magnanime et robuste

Prier le Roy de chose iuste

En ma faueur : tant qu’il luy plaise

Tirer l’innocent de malaise.

Ie suis seur qu’il vous entendra

(Car la requeste n’est mauluaise)

Et ma liberté me rendra.





A MONSIEUR

LE CARDINAL DE LORRAINE


Ie n’estois pas à grand’peine sorty

Hors des prisons, pas n’estoit amorty

Le feu de ioye entre mes bons amis,

De ce que Diev à la fin m’auoit mis

En liberté par la bonté du Roy,

Que tout soubdain vng nouueau desarroy

Me vint troubler. De rechef ie fus prins,

Sans nul forfaict et sans auoir mesprins,

Ne sçay pourquoy, sinon que l’on m’accuse

(Mais faulsement et par inique ruze)

Que dans Paris ay transmis quelcque balle

De liures pleins d’erreur et de scandale.

Quand tout est dict, point ne se trouuera

(Qui de ce faict le certain cherchera)

Que ce soit moy duquel vient ce forfaict.

Et toutesfois prisonnier i’en fus faict,

Comme coulpable ; et de ce m’indignay

Si asprement, que le hault ie gaignay :

Tant que (Diev grace) hors de prison ie suis.

Et qu’est ce doncq’ qu’orendroit ie poursuis ?

C’est qu’il vous plaise au Roy bailler ma lettre,

Et le prier hors de peine me mettre,

Abolissant mon emprisonnement

Faict sans raison et trop legierement,

Si que ne sois contrainct me destourner,

Ains que ie puisse à Lyon retourner,

En ma maison, et poulser en auant

L’art literal aussi bien que deuant.

Car mon retour ne quiers à aultre fin

Que pour l’honneur des lettres, et affin

Que le vouloir, que i’ay grand et ardent

De consumer mon aage en estendant

L’honneur de France et de sa langue aussi

Par mes labeurs, ne se retarde, ainsi

Me dechassant à grand tort et sans cause ;

Car quant à moy, ie n’ay point faict la chose

Dont on me charge, et ne la vouldrois faire.

N’espargne donc (Prince tresdebonnaire)

N’espargne point ta faueur enuers moy,

Pour me tirer hors de peine et d’esmoy.

Si tu le fais tousiours de plus en plus,

Ie tascheray que tu ne sois forclus

Du loz diuin de la Posterité,

Et que ton nom ayt immortalité.

Et apres Diev et ce grand Roy de France,

De toy tiendray toute ma deliurance.





A MADAME

LA DVCHESSE D’ESTEMPES


C’est à ce coup que Fortune insensée

A descouuert la meschante pensée

Qui laschement m’a gardé iusque icy.

Bien me doubtois qu’il en seroit ainsi,

Quand prisonnier ie fus dès l’aultre foys,

Il peult auoir quelcque dix huict moys,

Car ie sçay bien que ceste faulce Lyce

De sa nature est pleine de malice ;

Et si vng coup elle a conceu rancune

Contre quelqu’vng, pas n’est contente d’vne

Aduersité, ou de troys, ou de quattre,

si l’Eternel ne luy vient à rabbatre

Sa grand’ fureur et oultrageux courage.

Voylà comment (Dame prudente et sage,

Dame addonnée à doulceur et pitié)

Ce villain monstre ardent d’inimytié,

Et non content de mon premier meschef,

M’a mys en trouble et peine de rechef.

Le meschef est qu’en prison on m’a mys,

Sans nul forfaict, sans rien auoir commis :

Fors seulement que par presumption,

Ou (pour myeulx dire) à l’instigation

Des enuyeulx, contre moy on intente

Que deux fardeaulx pleins de chose meschante

(Quant à la foy) ay transmis à Paris.

Et de cela les Presidents marris,

Sans nulle preuue et sans aulcun indice,

Ains seulement en rigueur de Iustice,

Mandent tout chault en diligence bonne

Que tout soubdain on happe ma personne,

Pour me mener captif par deuers eulx.

Mais le tout bon, le President des cieulx

N’a pas voulu me laisser au besoing,

Et en prenant de tout mon mal le soing,

M’a faict la grace (ô bonté infinie)

De sortir hors de la grand’villennie

Qu’on me brassoit. Brief, captif ne suis plus.

Puisqu’ainsi est, Dame, il reste au surplus

Que, veu mon faict et ma grande innocence,

Vous requeriez ce noble Roy de France

(Si tant vous plaist pour moy vous trauailler)

Que son plaisir soit de me rebailler

En son royaulme vne telle seurté,

Vng tel repos et telle liberté,

Qu’ay tousiours eue, horsmys depuis qu’enuye

Ma liberté a vng peu asseruie.

Mais tout cela se peult bien reparer,

Si vous voulez les moyens preparer,

Et faire tant qu’ores on abolisse

Tout mon ennuy, et qu’on me restablisse

En mon entier, sans que plus on me fasche,

Si ie ne viens à faire chose lasche :

Ce que n’ay faict et feray encor moyns.

Mais Diev me gard de ces meschants tesmoings !

Or apres tout, pour resolution,

Ie vous supply, si oncq intention

Vous auez heu de me faire aulcun bien,

Qu’à ceste foys vous trouuiez le moyen

Enuers le Roy que point il ne consente,

Que de la France à tort ie m’abesente.

Pour bien le faire, il vous plaira de lire

Ce qu’ay voulu au Roy mesmes escrire ;

Car là voirrez le fonds de la matiere,

Et de mon faict la narratiue entiere ;

Dont par apres ma lettre presentant,

Vous luy pourrez mieulx aller racomptant

Les griefs et torts que sans cause on me faict,

Et qu’à present ie n’ay en rien mesfaict.

Adiev, ma Dame, humblement requerant

Le Createur, hault et bas moderant

Les faicts humains et le pourpris celeste,

Que longuement en santé il vous preste

Heureuse vie, et d’honneur tant ornée,

Que ciel et terre en demeure estonnée.





A LA DESSUSDICTE

DVCHESSE D’ESTEMPES


Dame, si vous suis importun,

Cela ne me part d’auarice :

Ie ne demande bien aulcun,

Office soit ou benefice.

Seulement vne heure propice

Ie vous pry de faire sonner,

Où il plaise au Roy me donner

En ses pays liberté seure ;

Car ie ne quiers aultre demeure,

Et m’est bien grief quand i’en desloge.

Helas ! faictes sonner telle heure,

Puisque vous gouuernez l’horloge.





A LA SOUUERAINE ET VENERABLE

COVRT DV PARLEMENT DE PARIS


Ie ne me plainds qu’on m’vse de rigueur,

Car c’est raison que iustice ayt vigueur,

Et qu’elle regne à la ville et aux champs,

Esgalement sur les bons et meschants,

Pour vng chascun tousiours tenir en craincte

Par sa main forte et redoutable attaincte.

Las ! ie me plainds de ma triste fortune,

Qui sans forfaict et sans offence aulcune,

Me precipite en trauaulx infiniz,

Tant que les vngs ne sont presque finiz

Que tout soubdain en aultre ie tresbuche

Et coup sur coup trouue nouuelle embusche

Par ce tyrant malheur, qui prend plaisir

De me forger encombre et desplaisir.

Mais ce n’est vous à qui plaindre me doibs :

Ce n’est pas vous qui par plainctifue voix

Vous vous lairriez endormir ou surprendre.

Il vault doncq mieulx mon droict vous faire entendre

Et vous deduire ici par le menu

Comme à grand tort m’est ce trouble aduenu.

Dedans Paris (comme sçauez trop mieulx,

Et comme aussi mes amys soucieux

De mon honneur m’ont escript par deça)

Ont esté prins depuys deux moys en ça

Certains fardeaulx de liures, dont les vngs

Ne sont que bons, approuués et communs

(Et ceulx là sont, ainsi que l’on m’asseure,

Marcqués de moy et du lieu où demeure)

Les aultres sont pleins de sens heretique

Et reprouués par edict authentique.

Or pour cela qu’ainsi estoyent meslés,

Quelcques malings se sont entremeslés

De vous induire à croyre fermement

Que c’estoit moy qui veritablement

Auoys transmis à Paris ces fardeaulx.

Mais ie demande à ces beaulx coquardeaulx

Qui taschent tant à me calumnier,

S’ilz me pourroient en cest endroict nyer

Qu’aultre que moy, ou marchant, ou meschant,

N’ayt peu dresser (pour m’aller empeschant)

Ces deux fardeaux, et ainsi les remplyr,

Pour son vouloir malheureux accomplyr ?

Suis ie tout seul qui de mes liures vende ?

N’en a chascun qui en veult ou demande

Pour son argent ? N’est ce doncq belle prouue

Que pour cela que des liures on trouue

Et de Genesue, et de Dolet ensemble,

A l’appetit des malings fault qu’il semble

Que c’est Dolet qui le tout y a mys,

Le tout dressé, et à Paris transmys ?

O quel abuz ! Y a il apparence

Que de vray dol, que de tort et greuance

Contre celluy qui en est innocent,

Et qui chargé en cela ne se sent ?

Plus : ie suis seur que si on prend bien garde

(Qui est le poinct où le plus on regarde

En tel affaire) au tillet de voicture,

On ne dira que c’est mon escripture ;

Pas ne dira aussi le voicturier

(Si veritable il est et droicturier)

Qu’il ayt repceu de moy balle ou ballette,

Dont à grand tort si tresmal on me traicte.

Ce nonobstant ie fus mys en prison,

Comme ayant faict quelcque grand’trahison,

Quelcque forfaict enorme et execrable,

Comme du cas conuaincu et coulpable.

Mais en prison ie ne feis long seiour ;

Car i’en sortis dès le troysiesme iour,

Par le moyen de quelcque gentillesse :

Moyen de Diev, qui les siens ne delaisse

A leur besoing, et qui bien les deliure,

Quand à telz maulz contre droict on les liure.

Touchant cela, il va fort bien pour moy,

Puisque ie suys hors de captif esmoy.

Reste au surplus que mon droict entendu,

Droict me soit faict sur mon tort pretendu :

Si que par vous ma liberté perdue,

Par vous me soit semblablement rendue,

Recongnoissant que par presumption

Vous m’auez mys en ceste affliction ;

Et si elle est sans iuste fondement

(Ce que voyez à l’oeil trop clairement)

Raison ne veult, ny aussi equité,

Que ie demeure en ceste aduersité,

Errant çà, là, sans oser seiourner

Dedans Lyon, où ie veulx retourner

Et consumer le reste de ma vie,

Maulgré aulcuns et leur meschante enuye.

Si à ce bien puis vng coup paruenir,

Ne craignez pas que voyez aduenir

Que de ma vie vng seul liure i’imprime

De l’Escripture, ou aultre telle estime.

I’en suis trop saoul, et trop saoul en doibs estre,

Veu qu’il m’en vient, à dextre et à senestre,

Malheur, esmoy, tout encombre et dommaige,

Et que i’en suys si souuent mys en caige.

Bien est il vray que ne suys le premier

Qui les a faictz. Tel en est coustumier,

Et en imprime à Paris et Lyon

Publicquement vng et vng million,

Qui pour cela n’est fasché ne reprins.

Seulet ie suys à qui mal en est prins,

Seulet ie suys qui en porte la peine,

Seulet ie suys qui en ay male estreine.

Or soit loué le Seignevr Diev de tout,

Grace me face ores que soys au bout

De tant de maulx contre moy si pressifs,

De tant d’ennuys si griefs, si excessifs.

Et vous, Seigneurs, n’vsez de violence

Contre mon droict et ma grande innocence :

Puis que ie n’ay offensé ny mesfaict,

Faictes que rien contre moy ne soyt faict.

Si ne vouloys en France bien verser,

Pas ne querroys si fort y conuerser ;

Et si i’estoys de la France party,

Ie trouueroys ailleurs assez party

Où ie pourroys viure en grand’ liberté

Et à iamais auoir bonne seurté ;

Mais il m’est dur (quand à ce bien ie pense)

De renoncer mon païs, sans offense.

Marry seroys que le vouloir que i’ay

(Si par rudesse à la fin n’est changé)

De trauailler pour l’honneur des François

(Et cest effort grandement i’aduançois

Quand ce malheur prochainement m’aduint)

A quelcque fruict et effect ne paruint.

N’empeschez doncq’ cest effort glorieux :

Si ie ne suys en rien pernicieux,

Laissez moy viure en seurté et repos.

Disons vng peu (puisqu’il vient à propos)

Que me veult on ? suys ie vng Diable cornu ?

Suys-ie pour traistre ou boutefeu tenu ?

Suys-ie vng larron ? vng guetteur de chemin ?

Suys-ie vng volleur ? vng meurtrier inhumain ?

Vng ruffien ? vng paillard dissolu ?

Vng afronteur ? vng pipeur resolu ?

Suys-ie mutin ? suys-ie en rien oultrageux ?

Suys-ie à quelcqu’vng nuysible ou dommageux ?

Dys-ie de Diev quelcque cas mal sonnant ?

Vais-ie l’honneur de mon Roy blazonnant ?

Suys-ie vng loup gris ? suys-ie vng monstre sur terre,

Pour me liurer vne si dure guerre ?

Suys-ie endurcy en quelcque meschant vice,

Pour me trainer si souuent en iustice ?

Ignorez vous que maincte nation

N’ayt de cecy grande admiration :

Car chascun sçait la peine que i’ay prinse

Et iour et nuict sur la noble entreprinse

De mon estude, et comme ie polys

Par mes escripts le renom des Troys Lys,

Et toutesfoys de toute mon estude

Ie n’ay loyer que toute ingratitude.

Si vng trompeur, vng affronteur insigne,

Vng grand causeur, vng faisant bonne mine

S’en vient en France, et se mect à promettre

Cas merueilleux sur le faict de la lettre

Ou de la guerre, il est tout asseuré

Qu’il n’aura pas en France demeuré

Vng an sans plus qu’il n’ayt des benefices

Tant qu’il vouldra, ou quelcques grands offices

De touts ceulx là qu’il aura frequentés,

Si qu’on diroit qu’il les a enchantés.

Et moy, chetif, qui iour et nuict me tue

De trauailler, et qui tant m’esuertue

Pour composer quelcque ouuraige excellent

Qui puisse aller la gloire reuelant

Du nom françoys en tout cartier et place,

On ne me faict seullement tant de grace,

Qu’en bien versant en repos puisse viure,

Et mon estude en liberté poursuyure.

D’où vient cela ? c’est vng cas bien estrange,

Où l’on ne peult acquerir grand’ louange.

Quand on m’aura ou bruslé ou pendu,

Mis sur la roue, et en cartiers fendu,

Qu’en sera-il ? ce sera vng corps mort.

Las ! toutesfoys n’auroit on nul remord

De faire ainsy mourir cruellement

Vng qui en rien n’a forfaict nullement ?

Vng homme est il de valeur si petite ?

Est-ce vne mouche ou vng verms qui merite,

Sans nul esgard, si tost estre destruict ?

Vng homme est il si tost faict et instruict,

Si tost muny de science et vertu,

Pour estre, ainsi qu’vne paille ou festu,

Anihilé ? Faict on si peu de compte

D’vng noble esprit qui mainct aultre surmonte ?

Ie dy cecy, Seigneurs doulx et clements,

Pour ce que sçay que n’estes vehements

Oultre mesure à submettre à la mort

Vng criminel, bien qu’il soyt chargé fort.

Et si le dy sans flater ou mentir,

Comme celluy qui le peus bien sentir,

Lorsque i’estoys en la Conciergerye,

Chargé à tort de maincte resuerie.

Tant que sans craindre (et de cela i’atteste

L’Omnipotent) vne longueur moleste

De la prison, bien encor suys content

Aller vers vous, mon bon droict racomptant.

Mais en cela rien n’y a de perdu ;

Ie n’ay le sens si tresfort esperdu,

Que par escript ne vous puisse mander

Toute responce à ce que demander

Vous m’eussiez peu. Or prenez doncq le cas,

Que sans y estre et sans nulz aduocats,

Vous aye au long remonstré ma defense.

Que faut-il plus, sinon vne sentence,

Vng bon arrest, qui en sens brief et court

Dira comment la venerable court

Du parlement de Paris me remect

En mon entier, et qu’au neant el’ mect,

Du tout en tout, mon emprisonnement,

Sans que iamais bruict en soyt aultrement ?

Cela faisant, iustice vous fairez,

Et d’equité grande vous vserez

En releuant l’innocent de malheur,

Qui ne taira iamais vostre valleur.





AUX CHEFS

DE LA IVSTICE DE LYON,

Tant en l’ordinaire qu’en la Seneschaulsée.


Content ne suis de m’estre defendu

Enuers le Roy, du forfaict pretendu

Prochainement contre moy à grand tort :

Desir me prend, aultant grand ou plus fort,

De me purger enuers vous de l’offense

Qu’on me mect sus, et pour ce que ie pense

Que vous croyez que pour vray suis coulpable,

Veu qu’ay cherché le moyen conuenable

Pour sortir hors de prison caultement,

Prouuer vous veulx qu’il est tout aultrement,

Si à ma preuue adiouter voulez foy,

Sans vous monstrer trop bendés contre moy.

Le cas est tel (si bien ne le sçauez,

Ou si au vray entendu ne l’auez) :

Dedans Paris des liures on a prins,

Les vngs repceuz, et les aultres reprins

De ceste erreur qu’heretique l’on nomme.

Or entre yceulx (comme l’on dict en somme)

Il s’en trouua de mon impression,

Bons et permis ; mais leur presumption

Est que le tout i’ay à Paris transmis ;

Et pour cela, en prison ie fus mis

(Comme sçauez) vng peu à la legiere,

Sans bon indice et sans preuue pleiniere,

Qui est vng cas en rigueur excessif.

Quoy qu’il en soit, pour cela fus captif,

Bien qu’il n’y ayt sur moy aulcune prouue,

Car, le tout quis et cherché, on ne trouue

Que i’ay escript la lettre de voicture,

Et le chartier ne dira par droicture

Qu’aulcune balle il ayt de moy repceüe.

Si doncq’ par haine et mauluaistié conceue,

Quelqu’vng a faict ce cas ord et meschant,

Est ce raison qu’on m’en aille empeschant ?

Quant à cela, bien me iustifieroy,

Et ay espoir que tost ie prouueroy

Que ce n’est moy dont prouient ce forfaict,

Et que pour rien ne vouldrois l’auoir faict.

Mais toutesfoys (à dire verité)

I’ayme trop mieulx hors de captifuité

(Et de cela ne vous vueille desplaire)

Qu’en la prison pour chasser mon affaire.

Car en prison plus qu’assés i’ay esté ;

I’y ay passé vng hyuer et esté :

De mon malheur on se doibt contenter ;

Et si le hault i’ay prins pour m’esuenter

Quelcque petit, ie dy en cest endroit

Que trop rude est qui blasmer m’en vouldroit :

Il fasche, enfin, tant souuent retourner

En vne place, ou trop y seiourner.

Mais ce n’est pas pourquoy ie vous escris ;

Ce n’est pourquoy la plume ores i’ay pris

Pour composer ceste presente lettre,

Et deuers vous par apres la transmettre.

Le principal de mon intention

Est vous prier, d’ardente affection,

Et humblement, tant que faire le puis,

Que si en rien odieux ie vous suis,

Vous vueillez mettre en oubly toute haine,

Et n’aggrauer mon malheur et ma peine,

Ains mon bon droict entre vous soustenir,

Tant que si doibs à Lyon reuenir

(Ce que i’espere, et le pourchasse aussi)

Et bien versant, sans aulcun mauluais si,

Vous me vueilliez doulcement comporter,

Et bon amour deshormais me porter.

Car Lyon est où i’ay le plus d’enuie

De resider et consumer ma vie,

Pour la beauté et la grande excellence

De son pourpris, le plus beau de la France.

Et point ne croy luy faire deshonneur,

Quand ie desire en repos et bon heur

Y demeurer, bien viuant et sans blasme,

Sans faire mal, sans faire cas infame.

Or on sçait bien, et bien sçauoir se peult,

Que la raison dont de moy on se deult,

Et dont ie suys poursuyuy par Iustice,

N’est pour forfaict et aulcun meschant vice

Auquel ie soys par trop abandonné.

C’est seulement que me suis addonné

(Sans mal penser) depuis vng temps certain,

De mettre en vente, en françois et latin,

Quelcques liurets de la Saincte Escripture.

Voylà mon mal, voylà ma forfaicture,

Si forfaicture on la doibt appeller.

Mais si au Roy il plaist me rappeller

Et faire tant que de malheur me sorte,

Ie suys content que le Diable m’emporte,

Ou qu’on me brusle, ou qu’on me face pendre,

Si pour tel cas iamais tombe en esclandre.

La grace à Diev, i’ay prou d’aultres moyens

Pour m’enrichir et amasser des biens,

Sans craindre plus la Iustice et sa patte,

Qui de si pres me poursuict et me matte.

En renonçant aux liures dessusdicts,

Plus ne craindray les enuieulx mauldicts,

Et si viuray entre les myens content,

En composant ou bien en translatant

Liures plusieurs où l’on prendra plaisir,

Sans qu’il m’en vienne encombre ou desplaisir.

A tant fais fin, priant le Roy des cieux

Qu’il vous maintienne en ces terrestres lieux,

Vous despartant longue vie et santé,

Honneur et loz, et touts biens à planté.



FIN.



A

LA ROYNE DE NAVARRE,

La seule Minerue de France.


Le reconfort que nos peres antiques

Auoient iadis aux gouffres Plutoniques,

C’estoit que quand le Messias viendroit

En ces bas lieux, tout bien leur aduiendroit,

Et que bien tost sortiroient de souffrance :

Pareillement ma totale esperance

A esté telle en ce mien accident,

Que reconfort i’auroys tout euident

(Quoy reconfort ?) mais pleine deliurance

De mon malheur, si tu venois en France.

Or y es tu auecques ce grand Roy,

(Le Roy ton frere) en beau et noble arroy,

Non sans grand’ioye et grand contentement

De tout esprit et bon entendement ;

Car ie suis seur que toute ame bien née

Languissoit fort, te voyant eslongnée

De ce Royaulme, où tant bien tu conuiens.

Mais au propos de mon faict ie reuiens.

C’est toy en qui mon espoir total gist,

Apres celluy qui les hault cieulx regist ;

C’est toy, par qui liberté puis auoir ;

C’est toy, sans qui ne la puis recepuoir ;

C’est toy, pour vray, qui tousiours as tasché

Que nul ne fust contre le droict fasché.

Seray ie doncq’ de ta bonté forclus ?

Seray ie seul de ta faueur exclus ?

Pas ne le croy, et pas il n’aduiendra,

Car certain suis qu’à toy il ne tiendra

Que liberté ne me soit tost rendue,

Veu que sans crime et forfaict l’ay perdue.

Doncques suiuant ta bonté singuliere,

Il te plaira au Roy faire priere

Qu’en mon estat premier il me remette,

Et de la peine où ie suis il me iette.

Ce qu’il faira, si vng coup l’en requiers,

Comme d’vng cas que tout ton cueur quiers,

Car est il rien, tant soit grand ou exquis,

Que si le veulx, et qu’il en soit requis,

Il ne t’accorde aussi ioyeusement

Que l’en prieras affectueusement ?



FIN.



A MONSEIGNEUR

LE REVERENDISSIME CARDINAL
DE TOVRNON


Il me souuient (et m’en doibt souuenir,

Si trop ingrat ie ne veulx deuenir)

Comme à Moulins (sept ans a, ce me semble)

Par grand amour et par faueur ensemble,

Sans long delay vous me feistes ce bien

De trouuer l’heure opportune et moyen

Pour presenter mes deulx tomes au Roy,

Luy disant lors trop plus de bien de moy

Qu’il n’y auoit, et n’y a et n’y fut.

Mais c’est faueur qui passe ainsi le but

De verité, quand elle veult entendre

Au bien d’aulcun, et sa louange estendre.

Or où est elle, où est ceste faueur

Que me portiez, pour vng goust et saueur

Qu’auiez trouuée en ce peu de sçauoir,

Qu’il auoit pleu à Diev me faire auoir ?

Plus n’apparoist ; non que l’ays merité,

Mais il n’est nul qui ne soit incité

A se changer et muer de courage,

Si foy adiouste à quelcque faulx langage.

Et quant à moy, ie pense fermement

Que ne vous suis odieux aultrement,

Sinon qu’aulcuns pleins de sens frenetiques,

Contre vertu ayants tousiours la picque,

Vous ont remply (en mentant) les oreilles

De plusieurs cas et de grandes merueilles

Touchant mon faict ; mais pas ne les croirez,

Et ma response à cela vous verrez.

Ma response est, pour le vous dire au vray,

Que i’ay vescu iusque icy, et viuray

Comme chrestien, catholique et fidelle,

Quoy que la langue enflammée et mezelle

D’aulcuns meschants et enuieux mauldicts

Me mette sus par ces villains mesdicts.

Fauteur ne suis d’heresie ou erreur,

Liures mauluais i’ay en hayne et horreur,

Et ne vouldrois ou vendre ou imprimer

Vng seul fueillet pour la loy deprimer

Antique et bonne, ou pour estre inuenteur

De sens peruers, et contre Diev menteur.

Si tel ie suis (comme suis pour certain)

Croyre ne puis que vostre cueur haultain

(Veu le vouloir que vous m’auez porté)

Soit par menteurs si tresfort transporté,

Que me laissiez en la peine où ie suis,

Sans m’auancer en cela que poursuis.

Ce que poursuis, bien l’auez entendu,

C’est que vouldrois le fruict m’estre rendu

De liberté. En cela vous sçauez

Que grand’ puissance et moyen vous auez,

Si seullement il vous plaisoit en dire

Vng petit mot au grand Roy nostre Syre,

Enuers lequel vous auez tel credit

Que de cela vous ne serez desdit.

Or faictes doncq’, Prelat plein de prudence,

Que sans forfaict ie ne parte de France,

Ains que ie sois au païs retenu,

L’honneur duquel i’ay tousiours maintenu.

Cela faisant, vous fairez vng bien tel,

Qu’à tout iamais vous rendra immortel,

Testifiant vostre bonté diuine,

Propice à touts, et à nul mal encline.



FIN.



A SES AMYS


Bon cueur, bon cueur, c’est à ce coup

Que Fortune a faict son effort

Pour me dresser du mal beaucoup ;

Mais tousiours ie suis le plus fort,

Car combien qu’elle tasche fort

De ruiner ce peu de bien

Que i’auoys quis par bon moyen,

Toutesfois l’esprit me demeure.

Parquoy oster ne me peult rien

Que ne recouure en bien peu d’heure.

C’est assez que l’esprit s’asseure,

Et qu’il ne perd point sa constance :

Victeur sera (c’est chose seure)

Du monstre armé à toute oultrance.

O que Vertu a de puissance !

O que Fortune est imbecille !

O comme Vertu la mutille,

Quand elle prend le frein aux dents !

Vertu n’est iamais inutille :

Les effects en sont euidents.

Ne plaignez doncq’ mes accidents,

Amys : doulcement ie les porte,

Et me ry de ces incidents ;

Car Vertu tousiours me conforte

Tant, que i’espere faire en sorte

Que Fortune à moy attachée,

La premiere en sera faschée,

Et que du mal bien me viendra.

Ce ne sera chose cachée :

Ie suys certain qu’il aduiendra.



FIN DE L’ENFER.





DEUX DIALOGUES

DE PLATON

PHILOSOPHE DIVIN ET SVPERNATVREL.

SÇAUOIR EST :

L’vng intitulé Axiochus, qui est des Miseres de la Vie
humaine et de l’Immortalité de l’Ame, et par
consequence du Mespris de la Mort.

ITEM :

Vng aultre intitulé Hipparchus, qui est de la
Conuoytise de l’Homme touchant
la Lucratifue.

LE TOUT

NOUUELLEMENT TRADUICT EN LANGUE FRANÇOYSE,

PAR ESTIENNE DOLET

NATIF D’ORLEANS

1544



ESTIENNE DOLET

A CEULX DE SA NATION.


C’est assés vescu en tenebres :

Acquerir fault l’intelligence

Des bons autheurs les plus celebres

Qui soient en tout art et science.

Pour cela (ayant confiance

Que prendrez mon labeur en gré)

Touts autheurs du plus hault degré

Ie choysis, pour Françoys les rendre.

Ce que pouuez assés entendre,

Voyant Platon que vous propose ;

Car si bien le voulez comprendre,

Y a il plus diuine chose ?





DOLET

AU ROY TRESCHRESTIEN.

Retournant dernierement du Piedmont auec les
bendes vieilles, pour auec ycelles me conduire au
camp que vous dressez en Champaigne (Roy treschrestien)
l’affection et amour paternelle ne permist
que, passant pres de Lyon, ie ne misse tout hazard
et danger en oubly, pour aller veoir mon petit
filz et visiter ma famille. Estant là quattre ou cinq
iours (pour le contentement de mon esprit) ce ne
fut sans desploier mes thresors, et prendre garde
s’il y auoit rien de gasté ou perdu. Mes thresors
sont non or ou argent, pierreries et telles choses caducques
et de peu de durée, mais les efforts de mon
esprit tant en latin qu’en vostre langue françoyse,
thresors de trop plus grand’ consequence que les richesses
terriennes. Et pour ceste cause ie les ay en
singuliere recommendation. Car ce sont ceulx qui
me feront viure apres ma mort, et qui donneront
tesmoignage que ie n’ay vescu en ce monde comme
personne ocieuse et inutile. Reuoyant doncq mesdicts
thresors, ie trouuay de fortune deux Dialogues de
Platon, par moy aultresfoys traduicts et mys au
net ; et pour ce que i’auois resolu et conclud en
moy de mettre en lumiere certaines compositions
par moy faictes sur la iustification de mon second
emprisonnement, il m’a semblé bon d’y adiouster lesdicts
Dialogues, veu que la matiere de l’vng n’y
conuient pas mal (c’est asçauoir des Miseres de la
vie humaine) et l’aultre est pour vous signifier que
i’ay commencé et suys ia bien auant en la traduction
de toutes les oeuures de Platon. De sorte que
soit en vostre Royaulme, ou ailleurs (puisque sans
cause on me deschasse de France) ie vous puis promettre
qu’auec l’ayde de Dieu ie vous rendray dedans
vng an reuolu tout Platon traduict en vostre
langue. Bien est vray que si ie n’aymois vniquement
le bien et honneur de ma patrie, ie ne me mettrois
en telz et si excessifs labeurs. Mais encore
qu’elle soit ingrate en mon endroict (ie la dy ingrate,
veu que les administrateurs d’ycelle taschent
de me fascher, et m’en deiecter sans aulcun forfaict)
ie ne laisseray pour cela de l’enrichir et illustrer
en tout ce qu’il me sera possible. Il est en vous, Syre,
de mettre fin en ces miennes fascheries, et par vostre
doulceur et clemence me donner cueur encores
plus grand de poursuyure et mettre en effect mes
bonnes entreprinses, quant au faict des lettres, tant
latines que françoyses. Et de ce faire ie vous requiers
et supplie treshumblement.

1544.



DV MESPRIS

ET

CONTEMNEMENT

DE LA MORT.

ARGUMENT

Ce dialogue de Platon n’est aultre chose qu’vne
remonstrance diuine que Socrates faict à Axiochus,
lequel auoit esté en son temps homme de grand’ sapience
et vertu. Mais se trouuant à la mort, il se troubloit
l’esprit, et ne demeuroit en sa grauité premiere.
Or, ceste remonstrance de Socrates consiste en la
probation euidente de l’immortalité de l’ame, et en
la declaration des maulx qui sont en la vie humaine,
desquelz maux nous sommes deliurez par la mort,
et retournons au manoir eternel, où toute felicité et
beatitude abonde pour ceulx qui auront vertueusement
vescu.



LES INTERLOCVTEVRS

SOCRATES, CLINIAS, AXIOCHVS.

Partant vng iour de ma maison pour m’aller pourmeiner
auec certains philosophes, et arriuant en vng
lieu que l’on appelle Elissus, il me sembla entendre
la voix de quelqu’vn criant à pleine gorge : Socrates !
Socrates ! Et ainsi que ie me tournoy pour regarder
çà et là dont pourroit venir la voix dessusdicte, i’apperceus
soubdainement Clinias, filz d’Axiochus, lequel
couroit vers Callirhoës, auec vng musicien dict
Damon et auec Charmides, filz de Glauco. L’vng
doncq’ d’yceulx enseignoit l’art de musique, et l’aultre
l’aymoit par vne grande familiarité, et estoit aussi
aymé de lui. Or, voyant ces personnages, ie fus
d’aduis de me destourner de mon chemin et leur aller
au deuant, affin d’estre plustost ensemble. Et alors
Clinias, pleurant à chauldes larmes, commença vng
tel propos :

L’heure est venue maintenant, ô Socrates ! que tu
doibs monstrer la sapience que chascun estime estre
en toi. Car mon pere depuis vng temps a perdu toute
sa force sans qu’on y pensast en rien, et peu s’en
fault qu’il ne soit à ses derniers iours : surquoy il se
tourmente fort, et est grandement desplaisant d’estre
si près de sa fin, bien que par cydeuant il desprisast
ceux qui luy vouloient faire peur de la mort, en se
mocquant de leur propos auec fort bonne grace.
Auance doncq’ vng peu le pas, Socrates, et le viens
confirmer en quelque bonne opinion, selon ta façon
de faire accoustumée, affin que vouluntairement il
obeïsse à la loy de nature à laquelle il est contrainct
d’obeïr par necessité, affin aussi qu’en ce fesant, et
congnoissant ceste magnanimité en luy, i’aie plus
grande occasion à l’aduenir de le reuerer et honorer
en toutes choses.

Socrates. Tu ne me sçaurois requerir de chose loysible
et honneste que ie ne fasse voluntiers pour toy,
ô Clinias ! Combien doncq’ plus vouluntiers feray ie
cela dont tu me requiers à present, veu que c’est office
d’homme charitable et humain ! Cheminons seullement
le plustost que nous pourrons. Car si la chose
est ainsi que tu dys, il est besoing de se haster.

Clinias. Incontinent qu’il t’aura veu, ô Socrates !
ie suis certain qu’il s’en portera myeulx. Car il luy
est aduenu souuent qu’apres auoir perdu le courage,
il venoit par apres à le reprendre.

Socrates. Affin que nous fussions vers Axiochus
plustost, nous passasmes par le chemin que l’on appelle
Circamurum. Car sa maison estoit aupres de la
porte qui est contre la columne des Amazones. Nous
le trouuasmes doncq’ en assés bon sens et robuste de
corps, mais non en telle viuacité d’esprit que de
coustume, et qui totalement auoit affaire de consolation ;
ce qui estoit facile à congnoistre, car il ne se
faisoit que tourner çà et là dedans le lict, iettant gros
souspirs auec abundance de larmes et certain bruict
qu’il faisoit des mains, se les frappant l’vne contre
l’aultre. Et lors, en le regardant, ie commençay à
parler à luy en telz termes : Que signifie cecy, ô
Axiochus ! En quel estat t’ay ie trouué ? Où sont les
parolles magnifiques desquelles ie t’ay veu vser iadis ?
Où sont les louanges de vertu que tu celebrois tant
fort ? Où est la force et magnanimité de courage que
l’on t’attribuoit plus qu’incredible ? Il semble que tu
faces comme les souldards craintifs, lesquelz soubz la
cheminée ou en bancquettant triumphent de causer et
de se monstrer vaillants ; mais quand ce vient au
combat, il n’y a rien plus mol ni plus effeminé que
telz babillarts. Ne doibs tu soubdainement te proposer
deuant les yeulx la loy commune de Nature, toy qui
es representé tant grand en sçauoir et tant obeïssant
à raison ? Toy (sans alleguer aultre cas) qui es né et
nourri à Athenes, n’as tu iamais entendu ce dict
commun : Sçauoir que la vie humaine n’est qu’vne
peregrination, et que les sages la parfont ioyeusement,
chantans chant de lyesse, quand par necessité
ineuitable ilz approchent du dernier but d’ycelle ?
Certes, les lamentations et regrets que tu fais sentent
plus tost leur imbecillité feminine ou vne pusillanimité
d’enfants, que la prudence et constance
qui doiuent estre en vng homme de ton aage.

Axiochvs. Il m’est bien aduis que tu dis verité,
Socrates ; mais ie ne sçay comme ce fait cela, que
quand on approche pres du peril de la mort, le braue
et magnifique langage par lequel on donnoit à entendre
que l’on ne la craignoit aulcunement, s’en va peu
à peu en fumée, et ne nous laisse aulcune asseurance.
Ains vne crainte merueilleuse nous surprend tout à
coup et nous vexe l’esprit de plusieurs imaginations
qui nous font ietter telle ou semblable complaincte.
Fault il (disons nous lors) que nous soions priués de
ceste lumiere et de tant de biens de la terre ? Fault il
que nous perdions tout sentiment et l’esprit mesmes ?
Fault il qu’estenduz sur terre vous venions à pourrir
en quelque lieu que ce soit et à estre conuertis en
verms et en pouldre ?

Socrates. L’ignorance qui est en toy, ô Axiochus !
faict que ta conclusion soit mauluaise et impertinente.
Car auec priuation de sentiment, tu te reserues sentiment.
Par laquelle conclusion tu fais et dys des
choses à toy contraires, n’ayant esgard aulcunement
à telle contrarieté. Qu’ainsi soit, premierement tu
gemis de ce que par la mort tu seras priué de tout
sentiment, et puis tu te proposes vne douleur future,
pour ce qu’apres ton trespas tu tomberas en pourriture,
et que tu perdras tout plaisir et resiouyssance de
la vie mondaine, comme si par la mort tu passois en
vne aultre vie, et que par ycelle mort tu n’estois
reduict en vne telle abolition de sentiment que tu
estois deuant que tu fusses né. Car comme quand
Dracon et Clisthenes gouuernoient iadis la Republique,
tu n’estois en peine de rien (et aussi n’estois tu
encores venu sur terre pour recepuoir quelcque accident
ou fascherie) semblablement il t’en prendra ainsi
apres la mort. Car il est certain que tu ne seras rien
quant au corps, et par ainsi il ne pourra aduenir que
tu ays aulcun sentiment de douleur. Pourquoy doncq’
ne recongnois tu ta sottise, pensant en toy que depuis
que la separation du corps et de l’ame est faicte, et
que depuis que l’esprit est retourné en son lieu propre
(qui est le ciel) ce corps terrien, qui demeure en
terre sans capacité de raison, n’est plus homme par
apres ? Brief, tu dois tousiours auoir deuant les yeulx
ceste resolution que l’homme consiste de l’ame et que
c’est vng animal immortel enclos dedans vng tabernacle
mortel ; duquel tabernacle Nature nous a enuironné,
non sans grands maulx et fascheries. Et encores
les biens que Nature mesmes nous eslargist en
ce monde, sont occults et de peu de durée, entremeslés
tousiours de plusieurs douleurs ; mais les maulx qui
nous aduiennent sont soubdain de longue durée et
pleins de toute tristesse : sçauoir est maladies, vlceres
des membres les plus sensibles et aulcuns maulx
interieurs, à l’occasion desquelz l’ame resentant douleur
necessairement (car elle est espandue par touts
les conduicts du corps), elle vient à desirer l’habitation
celeste, et appelle grandement la participation
des ioyes et lyesses de la vie supernelle. Doncques le
depart de ce monde n’est aultre chose pour l’homme
qu’vne permutation et changement de mal au bien.

Axiochvs. Si ainsi est que tu dys, ô Socrates ! et
si tu estimes que la vie humaine ne soit que mal,
pourquoy perseueres tu en ycelle, attendu que tu es
vng inquisiteur et contemplateur des choses mondaines,
et pour nous (c’est à dire la multitude du
peuple) ne sommes à comparer à toy quant à l’intelligence
de touts les mysteres de la nature ?

Socrates. Le tesmoignage que tu donnes de moy
n’est pas veritable, ô Axiochus ! et en cela ton opinion
est telle que celle des Atheniens, lesquelz pensent
que, veu que ie cherche la raison de plusieurs
choses, il ne se peult faire aultrement que ie n’en aye
la notice et congnoissance. Mais tant s’en fault que ie
congnoisse et entende les choses occultes, que ie vouldrois
recepuoir ceste grace de Dieu, de pouuoir seullement
congnoistre les vulgaires et communes. Quant
aux poincts que ie t’ay proposés cy dessus, Prodicus
(philosophe de sapience esmerueillable) me les a
declairés aultresfoys, les vngs pour deux oboles, les
aultres pour deux drachmes, et les aultres pour quattre.
Car il n’enseigne personne sans argent, et a tousiours
en la bouche ce prouerbe d’Epicharmus : Vne main
frotte l’aultre : donne et prends ; voulant entendre
par ces termes que toute peine requiert salaire. Doncques,
ainsi que depuis vng peu de temps ledict Prodicus
declamoit en la maison de Cassias, filz d’Hipponicus,
il ameina tant de raisons sur l’infelicité et
misere de la vie humaine, que ie fus induict de la
mettre au renc des choses de nul pris en estime. Et
pour te dire la verité, ô Axiochus ! des lors ie commençay
à desirer la mort.

Axiochvs. Que disoit doncq’ ce philosophe ?

Socrates. Ie te racompteray vouluntiers ce qui
m’en vient en la memoire. Quelle partie de la vie
humaine (disoit il) est exempte de calamité ? Ne voit
on pas comme l’enfant pleure incontinent qu’il est
sorty du ventre de la mere, et comme il commence
la vie par larmes ? De quelle fascherie n’est il assailli ?
Car depuis sa natiuité il entre en telle misere, que
tousiours il est affligé, ou de pauureté, ou de froid,
ou de chaleur, ou de verges et de coups. Mesmement
deuant qu’il puisse parler, combien de maulx endure
il ? Lesquelz il desmontre par ses pleurs, et n’a aultre
querelle de ses angoisses que le gemissement. Et apres
qu’il est paruenu iusque au septieme an de son aage
et qu’il a porté toutes les douleurs de son enfance,
incontinent il a des gardes, des instructeurs de bonnes
meurs et des precepteurs pour l’instruire aux lettres.
Croissant plus oultre, et venant en l’aage d’adolescence,
on luy baille des reformateurs de sa vie, des
geometriens, des precepteurs en l’art militaire, et vng
nombre infiny de maistres. Cela faict, commençant à
auoir barbe, il entre en vne plus grand’ craincte et
trauail d’esprit ; car il faut alors qu’il frequente les
estudes et les lieux publicques de tout exercice honneste,
ce qui ne se faict sans qu’il soit souuent battu
et sans vne infinité de maux, tant est subiecte la
ieunesse de l’homme aux precepteurs et instructeurs
de vertu, lesquelz communement on eslit des plus
graues, des plus seueres et rigoureux, pour mieux
dompter et soubmettre au labeur l’impetuosité des
ieunes gens. En apres, quand vng ieune homme est
hors de ceste captiuité de maistres et de precepteurs,
il entre encores en plus grand soucy et solicitude que
deuant. Lors il fault qu’il delibere quel trein et quel
estat de vie il veult suyure à l’aduenir : si que les
fascheries qu’il a ia portées luy semblent vng ieu
d’enfance au pris des labeurs et trauaulx qu’il se voit
proposés pour le demeurant de sa vie. Car s’il est de
grand’ race, il fauldra qu’il face mille entreprises de
guerre, où sans fin il sera en danger de sa personne,
recepura plusieurs playes et sera contrainct de vacquer
incessamment au trauail des combats. Et s’il est
de basse condition et estat mechanicque, il ne laisse
pour cela d’encourir en mille peines et perturbations,
tant du corps que de l’esprit. Et apres tous ces troubles,
nous sommes tous ebahis que vieillesse nous
surprend sans y penser, par la venue de laquelle se
rencontre et s’amasse tout ce qui, selon Nature, est
infirme et fragile en noz personnes. De sorte que si
quelqu’vng n’a rendu sa vie bien tost, comme satisfaisant
d’vne somme empruntée, Nature luy est tousiours
à la queue, ny plus ny moins qu’vng vsurier
qui demande l’vsure de son prest. Aux vngs elle oste
la veue, aux aultres le sentiment des oreilles, et
souuent tous les deux sentimens ensemble. Et si aulcun
tarde vng peu trop à partir de ceste prison corporelle,
Nature mesme le debilite, le tourmente de
mille douleurs, et luy rend la plus grand’ part de ses
membres inutile et caducque. Si que plusieurs, par la
continuation de trop grand’ vieillesse, deuiennent
hebetés de l’entendement, et sont deux foys enfans
quant à l’imbecillité de l’esprit. Les dieux doncq’
congnoissans telz accidens (comme ceulx qui congnoissent
parfaictement l’heur ou malheur des choses
humaines) ostent incontinent de ce monde leurs
mieulx aymés et fauoriz. Pour te le prouuer sur le
champ, ie te veulx bailler l’exemple d’Agamedes et
Trophonius, lesquelz, apres auoir esdifié le temple
de Pythius Appollo, ilz luy feirent oraison que son
plaisir fust de leur donner la meilleure chose qui puisse
aduenir à l’homme. Leur oraison finie, la mort les saisit
en s’endormant, et iamais ne se leuerent de là depuis.
Semblable cas aduint aux prestres de Iuno Argiua.
Car apres que leur mere eut faict sa priere à Iuno
qu’elle les recompensast de ce que d’vng bon zele et
affection (voyant les cheuaulx recreuz) ilz auoyent
tiré le chariot où elle estoit en allant faire le sacrifice
solennel à ladicte deesse, la nuict ensuyuant on les
trouua morts au temple. Ce seroit chose par trop longue
de reciter les escripts des poëtes par lesquelz ilz
expriment tant bien les miseres de la vie, combien
toutesfoys que l’on y pourroit prendre plaisir, veu
que par leurs diuins oeuures ilz descripuent si proprement
tout ce qui appartient à la vie de l’homme, et
le descripuent comme s’ilz l’auoient entendu d’vng
oracle d’Apollo. Mais pour abbreger mon propos, il
me suffira d’alleguer seullement les vers d’vng des
plus excellents et des plus dignes de memoire, desquelz
vers le sens est tel, que plus grande expression
des miseres et calamités de la vie humaine ne se pourroit
bailler. Ce poëte doncq’ parle ainsi :


O que les dieux ont donné diuers cours,

Cours miserable aux habitants du monde !

Car soient leurs iours longs, moyens ou fort cours,

Rien que misere en leur vie il n’abonde.



Ledict poëte vse derechef de ces termes, taschant
d’exprimer de plus en plus la misere de l’homme :


Quiconque soit en ce monde venu,

Ou raisonnable, ou brutal animal,

Deuant qu’il soit à sa fin paruenu,

Il est certain qu’il n’aura rien que mal.



Que dict ce mesme poëte de la fortune et estat
d’Amphiaraüs ?


Extresme amour luy portoit Iuppiter,

Et Apollo l’aimoit aultant ou plus.

Que feirent ilz pour vers luy s’acquitter

De cest amour ? Ilz feirent au surplus

(Et de ce bien l’homme est souuent forclus)

Qu’en ces bas lieux briefue fust sa demeure.

Et par cela (sans doubter) ie conclus

Que nul n’a bien iusques à ce qu’il meure.



Que te semble il d’vng aultre poëte qui faict tel
commandement à celluy qui vient sur terre ?


Pleurer peult bien celluy qui vient à naistre,

Veu que tousiours en misere il doibt estre.



C’est assés allegué d’authorités sur ce propos, et
plus n’en allegueray pour le present, de peur qu’en recitant
et accumulant les opinions d’aultruy, ie fasse
ce discours plus long que ie n’ay proposé. Ie reuiens
doncq’ à ma matiere. Qui est l’estat ou la maniere
de viure que nous ayons esleué ? Qui est l’art le
mieulx aymé de nous, duquel nous ne nous plaignions
à la fin ? Qui est la chose la plus aggreable à l’homme,
de laquelle il ne se sente fasché et offensé auec le
temps ? Considerons vng peu la fortune des artisans
et de tous ceulx qui viuent de leur labeur. Est il
estat plus miserable ? Ne trauaillent ilz continuellement
d’vne nuict à l’aultre pour gaigner ce qui leur
est necessaire pour la vie ? Ne sont ilz pas le plus
souuent en pleurs et larmes, voyans que par leur labeur
et vigilance extresme, à grand’ peine peuuent ilz
subuenir à leur necessité ? Que dirons nous pareillement
des gens de mer, lesquelz sont incessamment en
peril, tellement que (selon l’opinion de Bias) ilz ne
doiuent estre nombrés ny entre les morts ny entre les
vifs ? Car c’est vne espece d’hommes terrestres, lesquelz
sont toutesfoys comme terrestres et aquatiles :
ilz s’addonnent à la mer, et se mettent du tout à la
mercy de la fortune. Laissons cela (dira aulcun) et
venons à l’agriculture. N’est elle pas plaisante et pleine
de recreation ? Certainement elle est telle. Ce neantmoins,
auec le plaisir qu’elle peult donner, ne la peult
on pas comparer à vng vlcere qui iournellement donne
occasion de douleur, maintenant par vne plaincte de
secchereisse, tantost par vne plaincte de trop grand’
pluye, tantost pour veoir les bleds gastés, tantost
voyans les vignes bruslées ou frappées et brisées de la
gresle, tantost pour vne chaleur ou vne froidure suruenant
oultre le coustumier de la saison et contre le
cours de Nature ? Que dirons nous au demeurant quant
aux charges et offices de la Republicque (affin que ie
ne m’amuse à parler de plusieurs aultres estats) lesquelz
on repute tant honorables ? Ne sont ilz pas
pleins de mille sollicitudes et angoisses ? Quelle ioye
y a il, sinon en craincte et en doubte ? Quel contentement
d’esprit y trouue on, sinon ambition, conuoytise,
et vne peur extresme d’estre repoulsé au poursuite
de quelque office et magistrat ? Laquelle honte
et vergoigne aduenant, l’homme est tant sot, qu’il
repute cest accident cent mille foys pire que la mort.
A ce propos : doibt on estimer vng homme heureux,
qui vit selon l’opinion du peuple ? Ie suis content que
quelcquefoys on luy fauorise, qu’on luy face chere
plus qu’aux aultres, et qu’il soit presque vn demy
dieu entre vne commune. Cela dure moins que rien,
et aduient le plus souuent que les plus fauoriz tost
apres sont tourmentés, dechassés, condamnés et mys
à mort ; et lors à bon droict ilz doibuent estre reputés
plus que miserables, ayans faict cas de chose si incertaine
et variable. Dy moy, par ta foy, ô Axiochus !
qu’est deuenue la faueur que tu as heue depuis nagueres
entre le peuple ? Qu’est deuenu le credit et
authorité de Miltiades, de Themistocles et Ephialtes ?
Qu’est deuenu l’honneur et gloire de touts les aultres
principaux gouuerneurs de la Republicque ? Quant à
moy, on ne me peult iamais mettre en la teste que ie
m’en voulusse mesler ; car il ne me sembloit point
honneste de m’empescher du gouuernement d’vng
peuple fol et hors de sens. Te souuient il comme Theramenes
et Calixenus (lesquelz mettoient en la Republicque
telz officiers que bon leur sembloit) feirent
par leur authorité que les hommes estoient mys à
mort sans aulcune sentence ou condemnation ? Et de
cela il te doibt bien souuenir ; car il n’y auoit que
toy et Triptolemus qui leur resistast, combien qu’il
y eust trente mille hommes assemblés pour entendre
l’equité ou l’iniquité de ce faict.

Axiochvs. La chose est tout ainsi que tu le dys,
ô Socrates, et des ceste heure là ie me faschay de me
trouuer aux assemblées du peuple, et prins la Republicque
en tel desdaing, qu’il ne me sembloit rien de
plus fascheux et difficile que ce gouuernement et
administration d’ycelle, ce qui est tout notoire à ceulx
qui aultresfois ont esté empeschés de telle charge. Et
quant à toy, tu en parles comme celuy qui as contemplé
de loing et à ton ayse telles meinées ; mais quant
à nous, qui en auons heu le maniment, et qui auons
essuié ce que ce peult estre, de combien en pouuons
nous parler plus parfaictement et à la verité ! Sçache,
cher amy Socrates, que le peuple n’est aultre chose
de sa nature sinon vne beste ingrate, difficile, cruelle,
enuieuse, insolente, sans temperance ; et ne peult
auoir aultres qualités, veu que ce n’est qu’vng amas
de testes folles, et d’vne tourbe pleine de temerité et
audace : si que celluy qui luy adhere est encores plus
miserable.

Socrates. Or doncq, amy Axiochus, si tu estimes
que l’administration de la Republicque, la quelle on
tient grandement vertueuse et honorable, est le plus
abominable art de tous autres arts, que diras tu
des aultres vocations de la vie humaine ? Ne seras
tu pas d’opinion que l’on les doibt totalement fuyr ?
Mais venons maintenant au point principal de nostre
propos. I’ay aultresfoys ouy dire à Prodicus que la
mort n’attouchoit en rien ou les viuants ou les trespassés.

Axiochvs. Comment dys tu cela, Socrates ?

Socrates. Pour ce qu’il est certain que la mort
n’est point aux viuants ; et quant aux defuncts, ilz ne
sont plus : doncques la mort les attouche encores
moins. Parquoy elle ne peult rien sur toy, car tu n’es
pas encores prest à deceder ; et quand tu seras decedé,
elle n’y pourra rien aussi, attendu que tu ne seras
plus rien du tout. Par ainsi, c’est vne sotte douleur
de te tourmenter d’vne chose qui n’est, ny qui ne sera
iamais en toy. Et en cela tu fais ny plus ny moins
que si tu craignois le monstre dict Scylla, ou l’autre
dict Centaurus, les quels ne peuuent approcher de
toy, et n’assisteront iamais à ta mort. Tu as doncq à
entendre que l’on ne doibt craindre que les choses qui
peuuent estre, et qu’il ne doibt escheoir aulcune
craincte en cela qui ne peult aduenir.

Axiochvs. Ton propos est merueilleusement plein
de sapience et doctrine ; mais il me semble qu’il est
prins de ce babil qui court maintenant entre les philosophes,
et pour cela ilz trouuent le moyen de tirer
force argent de la ieunesse encores ignorante et aysée
à decepuoir. Quant à moy, pour te dire reellement,
la fruition de la vie humaine me rend trop plus triste
que ie ne te sçaurois exprimer, combien, ami Socrates,
que le propos que tu m’as tenu maintenant ne
soit point hors de raison, ains vraysemblable, et d’apparence
fort vrgente. Toutesfois, apres tout, le son de
tes parolles a plus grand’ ostentation de langage que
de sens, ce qui n’est pas propre pour arrester vn
esprit agité et perturbé de quelque passion ou
erreur ; et maintiendray tousiours que ce beau parler
tant bien basty et poli pourra auoir quelque splendeur
d’eloquence, mais pour cela il ne laisse d’estre
tousiours loing de verité et raison. Les tristesses,
les emotions et desturbations de l’ame ne s’appaisent
point par parolles ornées et fardées. La seule vérité
des choses, la seule raison euidente peult penetrer
iusques au centre de l’esprit passionné et remedier à
son mal.

Socrates. Tu conclus derechef aussi imprudemment
que tu faisois au commencement, ô Axiochus !
car par ton dire tu veulx inferer qu’apres la priuation
des biens mondains, tu ne seras priué du sentiment
de tous maulx, et dis cela comme si alors tu ne
debuois estre mort. Bien est vrai que, par contrarieté
de fortune, celluy qui est priué de quelque bien se
trouue greué de mal qui est opposite à sa félicité
perdue. Mais celluy qui n’est point en estre, et qui
par la mort est aboly, il ne peult recepuoir aulcun
mal au lieu du bien duquel il se tient estre priué.
Comment doncq’ peulx tu prouuer qu’il se puisse
trouuer douleur en cela qui ne donne iamais congnoissance
ou sentiment d’aulcune passion ou douleur ?
Et si ce n’estoit que par ignorance, ô Axiochus ! tu
veulx qu’auec la mort il y ait quelcque sentiment
conioinct, certes tu ne la craindrois en rien. Mais tu
te confonds de toy mesmes, craignant que tu doibs
perdre ton ame, et pour reparation d’ycelle, par vne
faulse imagination, tu esperes en recouurer vne aultre,
apres estre party de ce monde, ce qui n’est toutesfoys
sans contrarieté grande ; car premierement tu es
troublé de ce que tu cuydes que par la mort tu demeureras
sans aulcun sentiment, et puis tu imagines
que par vng aultre sens tu sentiras et auras douleur
de ceste priuation et abolition des sentimens qui
aultresfois auront esté en toy. Laissant toutes ces
resueries et subtilités superflues, ie te veulx informer
et prouuer qu’il y a plusieurs belles raisons et demonstrations
euidentes par les quelles nous pouuons
congnoistre à l’oeil l’immortalité de l’ame ; car si
elle estoit de nature mortelle, il est tout certain que
l’homme ne se pourroit monstrer si haultain et si
magnanime qu’il faict en mesprisant les forces des plus
grands animaulx du monde vniuersel, en passant et
repassant toutes mers, edifiant villes, ordonnant et
establissant les Republicques, contemplant le ciel,
congnoissant les reuolutions des astres, le cours du
soleil et de la lune, leur leuer et leur coucher, leurs
eclipses, leur legereté, leurs distances, les equinocces
et generalement touts les mouuemens et conuersions
de la rotondité celeste. Il ne fault pareillement penser
que, si l’esprit des hommes n’estoit plein de diuinité,
ilz eussent pu auoir la congnoissance de plusieurs
aultres grandes choses, et ycelles obseruer et reduire
par escript, pour informer la posterité, comme est de
parler certainement des ventz, de l’yuer et de l’esté,
des pluies, des gresles, des tempestes, de la fouldre,
et generalement de tout ce qui se faict par le cours
de Nature, tant au ciel qu’en la terre. Sois doncq’ seur,
ô Axiochus ! qu’au partir de ceste vie humaine, tu ne
passes point d’vne mort en aultre, ains en vne immortalité
parfaicte. Tu ne passes point en vne abolition
de bien, mais en vne plus entiere fruition de toute
felicité. Par la mort tu n’es point transporté en vne
confusion et infection de voluptés corporelles, mais
en voluptés pures et nettes, desquelles iamais douleur
ou fascherie n’approche. Partant de ceste prison du
corps, tu te trouueras soubdain en vng lieu où toutes
choses sont transquilles et recreatifues, où iamais
vieillesse n’abborde. Là tu passeras ta vie en repos,
sans aulcune incommodité, paisiblement, ioyeusement,
suyuant la pure verité de Philosophie, sans en faire
ostentation deuant le peuple, comme font coustumierement
les humains.

Axiochvs. Depuis que ie t’ay ouy parler, Socrates,
tu m’as fort destourné de ma premiere opinion, tellement
que ie ne crains plus la mort, mais au contraire
ie l’appette et la desire merueilleusement. Et
affin qu’à l’imitation des rhetoriciens i’enfle mon
language en cest endroict, sçache, Socrates, que ie
conçoys et represente en mon esprit cest infiny et
diuin cours des choses que tu m’as exposées, tant que
ie commence à sortir de l’infirmité et pusillanimité
où i’estois, et me semble que ie suys deuenu quelcque
homme nouueau au pris de ce que i’estois auparauant.

Socrates. Si tu veulx auoir encores quelque raison
sur le propos que ie t’ay dernierement tenu,
escoute ce que m’a aultresfoys dict Gobrias Magus.
Ce personnage me comptoit que quand Xerxes passoit
en Grece, son grand pere, appellé comme lui,
fut enuoyé en l’isle de Delos pour la deffendre contre
Xerxes, en laquelle isle il y auoit deux oracles des
Dieux. Disoit en outre ledict Gobrias que ce vieillard
demeurant là auoit apprins par la lecture de
deux tables d’erain, lesquelles y auoient esté apportées
par Opis et Hecaërgus, comme l’ame, apres estre deliurée
de ceste masse corporelle, s’en alloit en vng
certain lieu incongneu par vng chemin qui estoit soubs
terre, auquel lieu estoit le palais de Pluto, non moins
magnificque que celluy de Iuppiter. Car estant la
terre ainsi proportionnée et située, qu’elle contient et
occupe le milieu du monde, il est à presupposer que
sa forme et circunference est ronde totalement ; la
moytié de laquelle les Dieux celestes ont reseruée
pour eulx, et les Dieux infernaulx, l’aultre moytié ;
et entre yceulx Dieux, les vngs sont freres, et les
aultres filz des freres. Quant à l’entrée du royaulme
de Pluto, il est enuironné et muny d’vne closture de
fer dont les serrures et les clefs sont d’vne merueilleuse
grosseur. Ouuerture faicte à celluy qui y entre,
il trouue incontinent vng fleuue que l’on appelle
Acheron, et apres cestuy là, il en trouue vng autre
que l’on nomme Cocytus, lesquelz, apres auoir passés,
il est necessaire qu’il vienne deuant Minos et Rhadamantus.
Ceste place est appellée le champ de Verité ;
et là sont les sieges de ces Iuges infernaulx, lesquelz
examinent la vie de tous ceulx qui descendent en leur
manoir : c’est assçauoir comme ilz ont vescu et consommé
leur aage, habitants au corps humain. Et ne
fault presumer que là on puisse mentir ou cacher
verité. Ceste inquisition faicte par les Iuges, ceulx
qui auront passé leur vie vertueusement et sans villennie
des vices mondains, demeurent en l’habitation
et manoir des gens de bien, auquel lieu on ne voit
aultre chose qu’vne abondance de tous fruicts, fontaines
pures et belles à toute extremité, prés couuerts
d’vne diuersité de fleurs increable, assemblées de
Philosophes, congregations de poëtes, et vng grand
nombre de musiciens et aultres gens qui ne cherchent
que toute occasion de resiouyssance. Oultre tout cela,
on n’y voit que bancquets fort sumptueux et vne
affluence de viures esmerueillable. Là on ne sent
poinct de froid, là on n’est poinct fasché par vne
chaleur moleste, mais tousiours y a vng air temperé
et vng temps serain et esclarcy par les rayons du
soleil, trop plus illec reluysants qu’en tout aultre lieu.
Là sont en grand honneur ceulx qui durant leur vie
ont heu charge des sacrifices, et là mesmes ilz ont
telle administration qu’ilz ont heu en ce monde. Quel
honneur donq’ t’y sera faict, veu que tu as tousiours
esté en telle dignité, comme presque compaignon des
Dieux ? Le dict des anciens est qu’à l’occasion de
telle dignité, Hercules et Liber Pater eurent l’audace
de descendre aux Enfers, et que soubs nulle aultre
confiance ilz ne partirent d’Eleusina pour aller en
ces dicts lieux. Voylà la beatitude de ceulx qui ont
bien vescu. Mais ceulx qui se sont addonnés à vice et
meschanceté cependant qu’ilz estoient viuants, eulx
morts et partis de ce monde, les Furies les trainnent
par en vng lieu que l’on appelle Erebus ou Chaos,
lequel lieu est la demeure des meschants et contempteurs
de piété. Là sont les vaisseaulx des filles de
Danaüs, qui ne se peuuent iamais remplir ; là est
Tentalus, tousiours mourant d’vne soif inextinguible ;
là est Tytius, auquel vng oyseau deuore incessamment
les entrailles ; là est le malheureux Sisyphus, qui sans
fin monte et remonte son rocher, ne le pouuant iamais
rendre ferme et solide ; là sont les damnés et interdicts
de tout bien, enuiron lesquelz, iour et nuict,
courent et recourent bestes estranges, les leschant
iusques au sang. Là sans cesse on espand sur eulx
des lampes ardentes, et n’y a peine ou tourments
dont ilz ne soient affligés et demembrés d’heure en
heure. Telles sont les choses que i’ay entendues de
Gobrias, desquelles, ô Axiochus ! tu pourras iuger
ainsi que bon te semblera. Quant à moy, raison me
dict (et ie veulx viure et mourir en ceste opinion
constamment) que toute ame partant du corps de
l’homme est immortelle et totallement exempte de
douleur. Et soit que nous descendions aux enfers ou
que nous montions au ciel, tu ne peulx faillir d’estre
bienheureux, ô Axiochus ! attendu que tu vescus si
vertueusement et sainctement.

Axiochvs. I’ay honte, Socrates, de te plus rien
repliquer, et te puis seullement assurer que ie ne
crains plus la mort, mais que ie suis esprins d’vne
merueilleuse amour d’ycelle, tant m’a rauy ton premier
et dernier propos. Qui plus est, la vie me fasche,
et la mesprise de moy mesmes, comme celluy qui
doibt aller apres mon trespas en vng meilleur domicile.
Somme, ie ne cesseray point de penser iusques
à ce que peu à peu ie me sois reduict en memoire
toutes les choses que tu m’a desduictes, tant sur la
misere de nostre vie que sur l’immortalité de l’ame.
Mais ie te prie, amy Socrates, que tu te trouues icy
sur le midy.

Socrates. Ie le feray comme tu l’as dict. Cependant
ie m’en vois pourmeiner auec ces philosophes que
i’ay laissés pour te venir visiter.



DE

LA COVVOYTISE

ET AFFECTION DE GAIGNER.

ARGUMENT

Le subiect, que Platon poursuit fort subtilement
et briefuement en ce Dialogue, est que tout homme
appelle l’augmentation de son bien, et ce tousiours
soubs tiltre de bonne et honneste vtilité, qui est le
vray et seul gaing que l’homme doibt desirer.



LES INTERLOCVTEVRS

SOCRATES, HIPPARCHVS.

Quelle diffinition peult on bailler proprement sur
la couuoytise du gaing ? Qui sont ceulx qui sont
esprins de telle affection ?

Hipparchvs. Il me semble que ce sont ceulx qui
pretendent et cherchent gaing sur chose de nulle
estime et valeur.

Socrates. Mais t’est il aduis qu’ilz sçauent ou
qu’ilz ignorent que les choses qu’ilz pourchassent sont
de nul pris ? S’ilz l’ignorent, ie dis qu’ilz sont folz et
hors du sens.

Hipparchvs. Toutesfoys ie ne les appelle pas
folz, ains caults et mauluais, et surmontés de la
couuoytise de gaing. Bien congnoissants que les
choses sur lesquelles ilz veulent gaigner sont totalement
de nulle estime, ce neantmoins ilz sont si imprudents,
que sur ycelles ilz fondent quelcque lucratifue.

Socrates. Appelles tu telz personnages couuoyteux
de gaing ? As tu telle opinion d’eulx que tu
aurois d’vng laboureur, lequel, bien congnoissant que
le fruict d’vng arbre ne vault rien, pour cela il ne
laisse de le planter, et pretend en faire quelcque
proffict ?

Hipparchvs. Sache, Socrates, qu’vng homme
addonné à la lucratifue cherche gaing et proffict de
toutes parts.

Socrates. Ie te prie, ne parle poinct ainsi à la
vollée, comme si, pour quelcque oultrage repceu, tu
estois courroucé contre quelcqu’vng. Mais prends
garde à mes parolles, et me responds attentifuement
comme si derechef ie commençoys à t’interroger. Me
confesses tu que l’homme couuoyteux de gaing
congnoist combien vault la chose sur laquelle il veult
gaigner ?

Hipparchvs. Ie te le confesse.

Socrates. Or, affin que nous enflions vng peu
nostre langage, et que nous vsions de termes elegants
et remplis de sapience, comme veulent faire ceulx
qui deffendent les causes en iugement, dy moy qui
est celluy qui, en matieres de plantes ou arbres, congnoist
en quelle region, en quel lieu et en quel temps
il les fault commodement planter ?

Hipparchvs. Ie pense que ce soit le laboureur.

Socrates. Dy moy aussi : penses tu que ce soit
tout vne chose, c’est assçauoir estre digne de quelcque
gaing et estimer qu’il faille gaigner ?

Hipparchvs. Ie le pense ainsi que tu le proposes.

Socrates. Ne tasche poinct de me decepuoir sur
ma vieillesse en me respondant par vne ferueur de
ieunesse tout au contraire de ce que tu sens, mais
responds moy à la verité. Tiens tu celluy pour laboureur
qui pretend auoir gaing sur vne plante qu’il
sçait et congnoist indigne totalement d’estre plantée ?

Hipparchvs. Non, par le grand dieu Iuppiter.

Socrates. D’aduantage si quelcque homme d’armes
congnoist que le foing qu’il donne ordinairement
à son cheual ne vault rien, cuydes tu qu’il ignore que
le cheual ne s’en aille perdu ?

Hipparchvs. Ie cuyde qu’il congnoist bien cela.

Socrates. Il n’espere doncq’ pas faire de gaing
sur telle nourriture ?

Hipparchvs. Non, pour certain.

Socrates. As tu cette opinion que si vng patron
de galere garnist ycelle d’vne meschante beaultre et
de meschantes remes, il ne congnoisse bien qu’il en
recepura dommage, et que par cela il est en danger
que luy et sa galere et tout ce qui est dedans ne
viennent à la fin à perdition ?

Hipparchvs. Certainement il ne peult ignorer
cela.

Socrates. Il ne pretend doncq’ poinct de gaing
de telz et si meschants instrumens ?

Hipparchvs. Cela est tout vray.

Socrates. Semblablement si vng chef de guerre
voit son exercite mal en ordre et mal fourny d’armes,
est il si hors du sens qu’il espere ou qu’il cuyde estre
raisonnable de desirer quelcque gaing d’vne assemblée
si mal munie des choses qui luy sont necessaires ?

Hipparchvs. L’oultrecuydance seroit trop grande.

Socrates. Pareillement si vng ioueur de flustes
ou d’orgues, ou de harpe, a vng meschant instrument,
ou si vng archier est contrainct d’vser d’vng meschant
arc, et (pour le dire en brief) si tout artisan
et sçauant en quelcque chose que ce soit, n’a les instruments
telz qu’il luy faut et de tel appareil et
estime qu’il appartient en tel cas, pensera il iamais
faire gaing par choses de nulle value ?

Hipparchvs. Il est tout manifeste que non.

Socrates. Qui sont doncq’ ceulx que tu appelles
couuoyteux de gaing ? Car il n’y en a nul de touts
ceulx que ie t’ay nommés cy dessus, attendu que,
selon ton dire, ils taschent de tirer gaing de certaines
choses où gaing et proffit ne peult escheoir, et qui
sont hors de la prudence humaine.

Hipparchvs. Par ce moyen que tu proposes, ô
Socrates ! entre tous esmerueillable, il ne se trouuera
aulcun qui se puisse appeler veritablement addonné
au gaing. Toutesfoys ie diray tousiours estre telz,
lesquelz, par vne couuoytise inextinguible, entrent en
vng desir de toutes choses, soient de petite conséquence
ou de nul pris, et sur ycelles pretendent gaing
et proffit.

Socrates. Si est ce, ô Hipparchus ! bon entre les
bons, que pour cela ilz n’ont pas la congnoissance si
les choses par eulx affectées sont de nulle estime ou
aultrement.

Hipparchvs. Ie serois bien de telle opinion.

Socrates. S’ilz ne le congnoissent, il s’ensuict
qu’ilz l’ignorent ; et toutesfoys ilz font grand cas de
ce qui est de nul prix.

Hipparchvs. Il semble qu’ilz facent ainsi.

Socrates. Disons doncq’ vng peu. Ceulx que l’on
nomme couuoyteux de gaing ne couuoytent ilz pas le
gaing ?

Hipparchvs. Indubitablement.

Socrates. Et le gaing n’est il pas contraire au
dommaige ?

Hipparchvs. Ouy.

Socrates. Mais est ce chose bonne pour aulcun
d’encourir en aulcun dommaige ?

Hipparchvs. Pour nul qui soit.

Socrates. Et d’encourir en mal, n’est ce pas
mal ?

Hipparchvs. Mal pour touts ceulx qui tombent
en telle fortune.

Socrates. Par ainsi la nature ou dommaige est
telle que les hommes s’en sentent greués ?

Hipparchvs. Il est verité.

Socrates. Ne confesses tu doncq’ pas que dommaige
est mal pour l’homme ?

Hipparchvs. Ie ne contredis à cela.

Socrates. N’est ce chose contraire au gaing,
dommaige ?

Hipparchvs. Contraire totalement.

Socrates. Le gaing doncq’ n’est ce vne bonne
chose ?

Hipparchvs. Bonne.

Socrates. Ne m’accordes tu doncq’ pas que
ceulx qui sont couuoyteux de gaing appettent vne
chose bonne ?

Hipparchvs. Il me semble ainsi.

Socrates. Certes, faisant telle conclusion, tu ne
peulx appeler ceulx hors du sens qui sont affectionnés
à la lucratifue. Mais parlons vng peu de toy. Aymes
tu ce qui te semble bon, ou si tu ne l’aymes poinct ?

Hipparchvs. Ie l’ayme certainement.

Socrates. Est il aulcun bien que tu ne desires, et
est il aulcun mal que tu n’abhorrisses ?

Hipparchvs. Non, par le grand dieu Iuppiter.

Socrates. Tu es par aduenture si cault que tu ne
desires que tout bien ?

Hipparchvs. Tout bien, et non aultre chose.

Socrates. Interroge moy pareillement sur ce
poinct, ie te confesseray rondement que i’ayme tout
ce qui me semble bon. Mais oultre toy et moy, ne
croys tu pas que tout aultre ayme son bien et hayt
son mal ?

Hipparchvs. Il semble qu’il soit ainsi.

Socrates. Or, quant au gaing, n’auons nous pas
conclud à la fin que c’est chose bonne ?

Hipparchvs. Ouy, vrayement.

Socrates. Par cette conclusion, il fault confesser
que touts sont couuoyteux de gaing. Mais par ta
premiere diffinition il ne se trouueroit personne couuoyteux
de telle chose. Mettons doncq’ vne fin à ce
differend, et pour n’entrer en erreur par cy apres,
voyons laquelle de ces deux opinions nous debuons
tenir.

Hipparchvs. S’il y a aulcun, ô Socrates ! qui
vueille donner vne bonne et seure diffinition sur le
faict de ceulx qui sont couuoyteux de gaing, il me
semble qu’il dira qu’ilz sont de telle nature qu’ilz
cherchent à gaigner sur toutes choses qui ne sont
d’aulcune lucratifue pour les gens de bien.

Socrates. Mais ne te souuient il pas de ce qui a
esté accordé entre nous prochainement : qui est que
l’effect de gaigner n’est aultre chose que recepuoir
vtilité ?

Hipparchvs. Pour cela quoy ?

Socrates. Non peu de chose, car nous auons conclud
que toute personne ayme naturellement son bien
et proffict.

Hipparchvs. Ie sçay que nous sommes demeurés
de cest accord.

Socrates. N’est il doncq’ pas manifeste que touts
gens de bien appettent de gaigner, si ainsi est que le
gaing soit chose bonne ?

Hipparchvs. Cela est tout vray ; mais ilz ne
taschent point au gaing par lequel ilz puissent estre
greués.

Socrates. Appelles tu estre greué quand on encourt
en quelque dommage, ou semblable chose ?

Hipparchvs. Ie l’entends seullement quand on
repçoit quelque dommage.

Socrates. Mais quoy ! l’homme repçoit-il dommage
par augmentation de gaing, ou par dommage
mesmes ?

Hipparchvs. Cela se peult faire et par l’vng et
par l’aultre ; car il y a tousiours dommage : c’est
assçauoir au dommage mesmes, et en vng gaing villain
et infame.

Socrates. As tu ceste persuasion en ta teste
qu’en vne chose vtile et bonne il se puisse trouuer
villennie ?

Hipparchvs. Non.

Socrates. N’auons nous pas conclud n’agueres
que l’effect d’vng gaing et dommage (qui ne peult
iamais estre que mal) est vne chose totalement opposite
et contraire l’vne à l’aultre ?

Hipparchvs. Ie te le confesse.

Socrates. N’auons nous pas aussi arresté que si
le gaing est contraire à dommage (c’est à dire chose
mauluaise pour l’homme) il s’ensuit necessairement
que tout bien abunde en luy ?

Hipparchvs. Nous l’auons ainsi accordé.

Socrates. Ne voys tu pas comme tu t’efforces de
me decepuoir en affirmant expressement toutes choses
contraires à notre premier propos ?

Hipparchvs. Non, par le dieu Iuppiter, ô Socrates !
Mais au contraire tu me deçoy, et ne sçay comment
se faict cela qu’en disputant, tu renuerses tout hault
et bas.

Socrates. Ie te prie, ne m’impose point cela ; car
ie ne te vouldroy point decepuoir, et en tel cas il me
semble que ie fairoys mal si ie ne suyuois le conseil
et doctrine d’vng homme de bien et du tout excellent
en sapience.

Hipparchvs. Qui est ce personnage là ? à quelle
fin tend ce tien propos ?

Socrates. Le personnage est vng habitant de
nostre ville, dict Hipparchus, filz aisné de Pisistratus
Philædonicus, lequel surmonta tous ses freres en
sapience et excellence d’esprit. Or entre aultres plusieurs
choses haultaines qu’il entreprint, il donna de
grands tesmoignages de sçauoir et sapience singuliere.
Ce fut le premier qui introduict les liures d’Homere
en ceste ville, et qui remist en leur premier estat
les solemnités et magnificence des ieux publicques qui
encore durent à present. Ce fut luy aussi qui enuoya
querir, et fict venir en ceste ville Anacreon Teius,
auec vne nauire de cinquante remes, et qui pareillement,
auec grands honneurs et presents, induict Simonides
Chius de demeurer tousiours auec luy ; lesquelles
choses il ne faisoit pour aultre fin, sinon pour
rendre ses citoyens vertueux et bien viuants, et qu’il
eust à gouuerner telles gens, et non vicieux et dissoluz ;
et estoit entré en ceste affection par vne bonne
et honeste nature dont il estoit plein, laquelle l’inuitoit
de rendre vng chascun participant de sapience et
vertu. Ayant ainsi bien instruict ses citoyens, tant que
chascun d’eulx estoit esmerueillé de son incredible
sapience, il mist toute sa fantasie par apres à instruire
les laboureurs et estrangiers ; et pour ce faire plus
commodement, il feit dresser des columnes par touts
les carrefours de la ville, et deuant les principalles
maisons de tous les cartiers d’ycelle. Puis amassant
et recueillant les principaulx points de la sapience
qu’il auoit en partie acquise par estude, et qu’il auoit
aussi en partie inuentée de luy mesmes, il en fict certains
vers elegiacques, lesquelz il intitula : Les Institutions
et Preceptes de sapience ; ce qu’il fict pour
destourner ses citoyens d’vne sotte admiration et
reuerence, en la quelle ilz auoient les preceptes
vulgaires de l’isle de Delphes ; c’est assçauoir :
Aye congnoissance de toy ; Ne fais rien par trop ;
et plusieurs aultres semblables dictons ; et taschoit
de faire en sorte que ceulx qui estoient soubs son
gouuernement, eussent à reuerer les preceptes d’Hipparchus,
comme meilleurs et plus diuins ; de maniere
que ceulx qui, en allant et passant, lisoient telles
instructions, et qui commençoient à prendre goust à la
sapience d’vng tel philosophe, sortissent des champs
et des boys pour de plus en plus entendre les aultres
preceptes d’vne doctrine si excellente. Or, en tout
cela il y auoit deux epigrammes, dont l’vng estoit
en la partie senestre de chaque columne, par lequel
Mercure admonestoit le lecteur (et tel estoit le tiltre
et inscription de l’epigramme) qu’il eust à faire son
debuoir, en l’intelligence de ces preceptes. L’aultre
epigramme estoit posé en la dextre partie de la columne,
et le tiltre en estoit tel : Ce cy est vn tesmoignage
de la sapience d’Hipparchus. Incontinent
apres s’ensuyuoit le precepte, comme est : Tasche à
faire toutes choses bonnes et iustes. Estant ainsi aux
aultres columnes plusieurs fort excellentes institutions,
entre les aultres il y en auoit vne au chemin
dict Stiriaque, et le sens en estoit tel : Ce cy est vng
precepte d’Hipparchus : Ne trompe iamais ton amy.
Parquoy (pour reuenir à mon dernier propos) il ne
fault poinct que tu penses que te tenant pour amy
(comme certainement ie te tiens) ie voulusse presumer
de te tromper, et contreuenir au precepte d’vng
si excellent philosophe que le dessusdict. Icelluy mort,
vng sien frere, dict Hippias, tint les Atheniens oppressés
de tyrannie par l’espace de troys ans. Et
comme le plus vieil de tous tes freres, tu as bien peu
entendre que la tyrannie n’a iamais heu lieu en ceste
ville que ce temps là. Au demeurant, les Atheniens
ont tousiours vescu en semblable liberté qu’ilz estoient
du regne de Saturnus. Quant à la mort d’Hipparchus,
les gens de bon sçauoir en baillent vne autre occasion
que celle qui est entre le peuple : c’est assçauoir qu’il
perdit la vie pour auoir heu en mespris sa soeur Canephoria,
laquelle opinion est sotte et hors de tout bon
iugement. Mais la verité est telle pour ce qu’Aristogito
monstroit tout plein de signes d’amour à Harmodius,
et qu’il l’endoctrinoit en philosophie ; par cela il
esperoit recepuoir vng grand loyer : c’est assçauoir
qu’il mettoit en peine et fascherie Hipparchus par ce
moyen. Sur cela il aduint qu’Harmodius print en
amour vng certain gentilhomme du nom duquel il ne
me souuient pas bonnement ; et au commencement
l’admiration de ce personnaige fut grande enuers
Harmodius et Aristogito, comme enuers philosophes
de singuliere sapience. Depuis, venant en familiarité
auec Hipparchus, il commença à les despriser et à se
distraire d’eulx le plus qu’il pouuoit ; de laquelle chose
ces philosophes, fort indignés, conceurent la mort
d’Hipparchus, et le tuarent à la fin.

Hipparchvs. Il semble par ton dire, ô Socrates !
que tu ne me tiennes poinct pour amy ; et si tu
me tiens pour tel, encores y a il apparence que tu
n’adioustes point foy au precepte d’Hipparchus ; car
on ne me sçauroit persuader que tu ne me deçoipues
en disputant.

Socrates. Puis que tu es en ceste opinion, ie suis
content que nous retractions tout ce qui a esté debattu
entre toy et moy, comme si c’estoit vng coup
de dés ou de tables qui ne fust pour rien compté ;
et par ainsi tu perdras la fantaisie que ie t’ay deceu.
Or disons doncq’, veulx tu changer d’opinion en
ce que nous auons dict que tout homme appette toutes
choses de proffict ?

Hipparchvs. Ie ne veulx poinct changer d’opinion
quant à cela.

Socrates. Mais que diras tu sur ce que nous auons
accordé, que dommaige et l’accident d’icelluy est vne
chose mauluaise et pleine de desaduantaige ?

Hipparchvs. Ie ne veulx pareillement contreuenir
à ce propos.

Socrates. Que respondras tu aussi sur ce que i’ay
maintenu, que gaing et gaigner, et dommaige et recepuoir
dommaige, sont choses de contraire consequence ?

Hipparchvs. I’accorde cela derechef.

Socrates. Mais par aduanture tu ne m’accorderas
pas que le gaing est chose bonne, comme chose contraire
à mal ?

Hipparchvs. Ceste opinion ne se doibt aussi retracter.

Socrates. Or donc, cuydes tu (comme certainement
il appert par tes parolles) qu’il y ayt aulcun
gaing bon et aulcun mauluais ?

Hipparchvs. Quant à moy ie suis de cest aduis.

Socrates. C’est le poinct que ie te veulx esclaircir
maintenant. Car posé le cas qu’il y ayt vng gaing
bon, et l’autre mauluais, ce neantmoins l’vng n’est
point plus gaing que l’autre : n’est il pas vray ?

Hipparchvs. Quel est le fondement de ceste
interrogation ?

Socrates. Ie te le diray. La viande que nous prenons
tous les iours pour la substentation de nostre
personne, peult estre bonne ou mauluaise ?

Hipparchvs. Il est vray.

Socrates. Mais vne viande est elle plus viande
que l’aultre ? Toutes deux ne sont elles pas viande ?
Les veulx tu prendre et entendre en tant qu’vne viande
ne differe en rien de l’aultre, mais en tant que l’vne
est bonne et l’aultre mauluaise ?

Hipparchvs. Ce que tu dys est veritable.

Socrates. N’est il pas vray que le vin et l’eaue
que nous beuuons, et toutes aultres choses, lesquelles
soubs vne mesme espece sont telles qu’elles peuuent
estre en partie mauluaises, ne different aulcunement
entre elles sur leur conformité et similitude indiuisible,
comme est la qualité vniuerselle d’vng homme
à aultre homme (et ce selon leur forme et essence)
combien que l’vng soit de mauluaises meurs, et l’aultre
de bonnes ?

Hipparchvs. Il est tout ainsi que tu le deduis.

Socrates. Toutesfoys nul de ceulx là (comme il
me semble) ne sera plus ou moins homme que l’aultre,
et le bon (quant à l’essence humaine) ne sera point plus
homme que le mauluais, ni le mauluais que le bon.

Hipparchvs. Ton propos est veritable.

Socrates. Ne pouuons nous faire semblable iugement
en matiere de gaing, tellement qu’vng gaing
(soit bon ou mauluais) soit tousiours gaing ?

Hipparchvs. La confession de tel cas est ineuitable.

Socrates. Celluy doncq’ qui faict bon gaing et
raisonnable, ne gaigne point d’aduantage que celluy
qui l’a faict mauluais et iniuste ; et par ainsi il appert
qu’ilz sont esgaux en value de lucratifue, comme
desia nous auons accordé par noz propos.

Hipparchvs. Certainement.

Socrates. Mais es tu d’aduis que par l’vng ou
l’aultre de ces deux gaings ia diffinis, celluy auquel
ils aduiennent, iustement ou iniustement, aye aduantage
sur son compaignon ?

Hipparchvs. Ny par l’vng, ny par l’aultre.

Socrates. En telle matiere, où il n’y a aulcun
moyen entre deux, comme est il possible que l’vng
peult plus recepuoir de gaing, et l’aultre moins ?

Hipparchvs. Ie confesse qu’il est totalement impossible.

Socrates. Doncques, puis que tu confesses que ces
deux gaings entre nous deffinis rapportent vng semblable
bien à celluy qui les reçoipt, il reste au surplus
de veoir qui est la cause qui te meut de bailler à touts
deux vng mesme nom de gaing, de veoir et considerer
aussi ce que tu imagines sur la qualité de l’vng
et de l’aultre. Et en ce cy ie forgeray vng exemple
sur moy mesme. Prenant le cas que tu m’interroges :
pourquoy c’est que, si vne viande est bonne ou mauluaise,
ie l’appelle tousiours viande ? Il est certain que
ie te repondray, que pour ce que l’vne et l’aultre est
vng nourrissement du corps, de substance seiche, à
ceste cause ie leur impose vng nom seul, et les appelle
tousiours viande, ce que tu ne sçaurois nyer estre
bien faict ; qu’en dys tu ?

Hipparchvs. Ie le confesse.

Socrates. Quant au boyre, i’aurois semblable raison
de te respondre, t’allegant que, pour ce que c’est
vng nourrissement du corps, de substance humide, on
luy a imposé tel nom, sans auoir esgard que telle substance
soit bonne ou mauluaise ; et ne te feray iamais
aultre response en toutes aultres choses ainsi entre
elles conformes ; parquoy tu doibs tascher d’en suyure
l’equité de mes responces. Ie te demande doncq’ icy :
que consideres tu donc en vne mesme chose, pourquoy
tu l’appelles gaing, soit icelluy gaing bon ou mauluais ?
Si en cest endroit tu n’es prouueu de response prompte,
prends vng peu garde à ce que ie te vois deduire.
N’appelles tu pas cela gaing, quand vng personnage
paruient en la possession de quelque chose, sans y
despendre rien du tout, ou en recepuant plus de proffict
que la despence totale ne monte ?

Hipparchvs. Il me semble que ie puis appeler cela
gaing.

Socrates. Quelle toutesfoys est ton intelligence
sur ce propos ? Entends tu ce gaing comme si quelcqu’vng
s’estoit bien repeu de plusieurs viandes, sans
rien despendre, et que par ycelles viandes il eust acquis
quelque maladie ?

Hipparchvs. Ie ne l’entends pas ainsi.

Socrates. Et si ce personnage mesme ne tomboit
en inconuenient de maladie par ces viandes, ains qu’il
se fust remis en bonne santé par repas, cela te sembleroit
il gaing ou dommage ?

Hipparchvs. Gaing.

Socrates. Ce n’est doncq’ pas gaing qu’vne indifferente
acquisition de toutes choses ?

Hipparchvs. Non certainement.

Socrates. Maintiens tu que celluy ci ne gaigne
pas qui paruient indifferemment à quelque chose, soit
bonne ou mauluaise ?

Hipparchvs. Il me le semble.

Socrates. Et que celluy ci aussi ne tombe au
dommaige, auquel il aduient quelcque cas, soit bien
ou mal ?

Hipparchvs. Mon opinion n’est point aultre.

Socrates. Ne vois pas que tu reuiens à ton premier
propos ? car tu m’accordes par ton dire que
gaing n’est iamais sans bien, et le dommaige n’est
iamais sans mal.

Hipparchvs. Ie ne sçay que ie doibs dire.

Socrates. Tu n’es pas hors de propos sans cause.
Mais responds moi à ce que ie te voys demander. Si
quelcqu’vng repçoit plus qu’il ne despend, ne diroys
tu pas qu’il gaigne ?

Hipparchvs. Ie ne diray poinct qu’il perd, moyennant
qu’en baillant quelcque petite piece d’or ou
d’argent, il en reçoipue par cela vne plus grande.

Socrates. Ie te demande d’aduantage. Si quelcqu’vng
baille vne demye libure d’or pour vne libure
d’argent, diroys tu que cestuy là fait gaing ou perte ?

Hipparchvs. Perte, pour certain, ô Socrates ! car
pour vne chose vallant quattre escuz, il en repçoit
vne de deux escuz seulement.

Socrates. Si ne me sçaurois tu nyer qu’il ne repçoiue
plus qu’il ne baille. Qui plus est : vne chose
doublée n’est elle pas de plus grand’ value que la
moytié de quelcqu’aultre ?

Hipparchvs. Quant à cela, ie te reponds que l’argent
n’est pas de telle estime que l’or.

Socrates. Il fault doncq’ en matiere de gaing exprimer
tousiours le pris et value de la chose sur laquelle
le gaing se peult faire ; et par tes paroles tu
veulx conclurre que combien que l’argent soit en plus
grande quantité que l’or, ce nonobstant il n’est poinct
tant precieux ny tant à estimer, et qu’vne moindre
quantité d’or est beaucoup de plus grande value.

Hipparchvs. Voilà le poinct, et telle en est la
verité.

Socrates. Doncques tout gaing consiste en l’estime
de la chose de laquelle il peult proceder, soit petite
ou grande ? Mais, apres tout, veulx tu inferer que sur
vne chose de nulle estime il ne se puisse faire gaing ?

Hipparchvs. Ie ne le pense poinct aultrement.

Socrates. Et quant à ce que tu appelles digne et
precieux, l’entends tu aultrement digne d’estre poursuiuy
et acquis ?

Hipparchvs. Digne seullement d’estre acquis.

Socrates. Et ce qui est digne d’estre acquis, est ce
chose vtile ou inutile ?

Hipparchvs. Vtile.

Socrates. Ce qui est vtile n’est il pas bon ?

Hipparchvs. Il est bon, sans aulcun doubte.

Socrates. O personnage des plus magnanimes
du monde ! n’auons nous pas desia conclu troys ou
quattre foys que le gaing est vne bonne chose de soy
mesmes ?

Hipparchvs. Il le semble.

Socrates. Te souuient il d’où s’esmeust ce propos ?

Hipparchvs. Il m’en souuient à peu pres.

Socrates. S’il ne t’en souuient, ie te le reduiray
tost en memoire. Ce propos fut esmeu entre nous sur
ce que tu doubtoys, assçauoir non si les gens de bien
ne vouloient accepter indifferemment tous gaings, ains
seullement les biens et non les maulx qui en procedent.

Hipparchvs. Ce fut de là iustement.

Socrates. Et lors la raison mesmes ne nous contraignit
elle pas de confesser que touts gaing sont
bons, iaçoit qu’ilz soient petits ou grands ?

Hipparchvs. Certainement la subtilité de tes interrogations,
ô Socrates ! me contraignit plus allors
que ie ne receus de persuasion par la raison que tu me
mets au deuant : raison toutesfoys me pourra persuader
ce que desbats et veulx prouuer estre vray.

Socrates. Or, soit que tu te laisses persuader
quant à cela, ou que tu ays quelcque affection et
opinion differente, ne m’accordes tu pas tousiours
que touts gaings d’estime, petite ou grande, se peuuent
appeler bons sans aulcun contredict ?

Hipparchvs. Ie consens bien à cela.

Socrates. Ne consens tu pas aussi que toute personne
vertueuse appette son bien et proffict ?

Hipparchvs. Ie le confesse pareillement.

Socrates. Et toutesfoys tu disois que les mauluais
et vicieux desiroient aussi toute espece de gaing, fust
grand ou petit. Et pour ainsi, selon ton propos, les
bons et mauluais ne sont ilz pas esgalement couuoiteux
de gaing ?

Hipparchvs. On ne pourroit facilement contredire
à ceste conclusion.

Socrates. Parquoy il n’y a nul qui iustement
sceust vituperer auec iustice les espritz addonnés au
gaing, attendu que luy ny aultre ne se trouue exempt
de telle affection.

FIN.



AVLCVNS DICTS

ET SENTENCES NOTABLES

DE PLATON

Il y auoit entre ses disciples vng ieune homme fort
delicat, trop addonné au traictement de sa personne,
auquel Platon feit ceste interrogation : Quand seras
tu las de farder et entretenir ceste prison charnelle,
tant caducque et fragile ? Lorsqu’il voyoit vng homme
surprins d’amour, il disoit ainsi : Ce personnage est
mort en son propre corps et vit en vng aultre. Et y
adioustoit encores ce qui s’ensuict : Celluy (disoit il)
qui se deslaisse pour aultruy est le plus miserable du
monde, veu qu’il perd la possession de soy mesmes,
et n’a celle de la personne par luy aymée.

Par la raison qu’il s’ensuict, il incitoit la ieunesse
à bien et vertueusement viure : Prenez garde, enfants,
à la diuerse nature de vertu et volupté. Volupté est
telle qu’elle surprend les esprits humains par vne
doulceur soubdaine ; mais incontinent il s’en ensuict
vne penitence et vne douleur perpetuelle. Au contraire,
le naturel de vertu est tel que, pour quelcque
peu de labeur que l’on a à l’acquerir, elle rend mille
voluptés et plaisirs pardurables à iamais.

Voyant vng iour quelcqu’vng qui iouoyt aux cartes,
il le reprint de cela. A quoy le ioueur luy respondit :
Tu me reprends de peu de chose, Platon. — Ie ne te
reprends pas, dist il, pour ce que tu ioues maintenant ;
mais ce n’est pas peu de vice que de faire coustume
d’vne chose illicite et deshonneste.

Il conseilloit à ceulx qui estoient subiects à yurongnerie
et à courroux, que durant leur transport de
cerueau, ils se regardassent en vng mirouer, et que
par la defformité qu’ilz voirroient en leur face, ilz se
corrigeroient de leur vice.

Interrogé de quelz biens et de quelles possessions
principalement les peres doibuent tascher à enrichir
leurs enfants, il respondit qu’ilz les doibuent laisser
riches, non des biens de fortune, mais de vertu et
science, lesquelz biens ne sont subiects ny à pluye,
ny à vent, ny à gresle, ny à la violence des hommes,
ny à la puissance de Iuppiter.

Entre aultres sentences, il disoit souuent que le
plus grand bien qui puisse aduenir à vng roy, c’est
que ceulx qu’il repçoyt pour familiers ne soient poinct
flateurs ou adulateurs.

Disoit aussi Platon que sapience n’est moins necessaire
à vng roy que l’ame au corps, et que les respubliques
estoient grandement heureuses, lesquelles
estoient gouuernées par gens de sçauoir ou par ceulx
qui ayment et entretiennent les sçauants ; car il n’y a
chose plus pestilentieuse qu’vng homme constitué en
dignité et puissance, s’il n’est accompagné de sçauoir.

Il disoit pareillement que telz sont les subiectz quel
est leur prince, et que leurs meurs se reiglent par les
siennes. Si que si vng roy est enclin à quelque vice,
ce vice regnera en son royaulme.

Plus : il disoit que les administrateurs d’vne charge
publicque (comme ceulx qui ont quelque magistrat,
office et semblable maniement) ne doibuent auoir leur
bien particulier en recommendation, ains le public
totalement, et ne doibuent porter l’vng plus que
l’aultre, mais faire leur debuoir en general, sans
aulcune particularité de personne à personne.

FIN.





CANTIQVE

D’ESTIENNE DOLET

PRISONNIER

A LA CONCIERGERIE DE PARIS,

SVR

SA DESOLATION ET SUR SA CONSOLATION,

EN VERS.

DOLET.



PRESERVE MOY

O SEIGNEUR

DES CALVMNIES

DES HOMMES.

IMPRIMÉ L’AN M.D.XLVI.



CANTIQVE.


Si au besoing le monde m’habandonne,

Et si de Dieu la volunté n’ordonne

Que liberté encores on me donne,

Selon mon vueil,

Doibs ie en mon cueur pour cela mener dueil,

Et de regretz faire amas et recueil ?

Non pour certain, mais au ciel leuer l’oeil,

Sans autre esgard.

Sus donc, esprit, laissés la chair à part,

Et deuers Dieu, qui tout bien nous despart,

Retirez vous comme à vostre rempart,

Vostre fortresse.

Ne permettez que la chair soit maistresse,

Et que sans fin tant de regretz vous dresse,

Se complaignant de son mal et destresse

De son affaire.

Trop est congneu ce que la chair sçait faire.

Quant à son dueil, c’est tousiours à refaire,

Pour peu de cas elle se met à braire

Inconstamment.

De plus en plus elle accroist son torment,

Se desbattant de tout trop aigrement :

Faire regretz c’est son allegement,

Sans nul confort.

Mais de quoy sert vng si grand desconfort ?

Il est bien vray qu’au corps il greue fort

D’estre enfermé si longtemps en vng fort

Dont tout mal vient.

A ieune corps grand regret il aduient

Quand en prison demeurer luy conuient,

Et iour et nuict des plaisirs luy souuient

Du temps passé.

Pour vng mondain, le tout bien compassé,

C’est vng grand dueil de se voir deschassé

D’honneurs et biens pour vng voirre cassé,

Ains sans forfaict.

A vng bon cueur certes grand mal il faict

D’estre captif sans riens auoir mesfaict,

Et pour cela bien souuent (en effet)

Il entre en rage.

Grand douleur sent vng vertueux courage

(Et feust ce bien du monde le plus sage)

Quand il se veoid forclus du doulx vsage

De sa famille.

Voyla les griefs de ce corps imbecille

Et les regrets de cette chair debille,

De tout fondé sur complaincte inutille,

Plaincte friuolle.

Mais vous, esprit, qui sçauez la parolle

De l’Eternel, ne suiuez la chair folle ;

Et en celluy qui tant bien nous consolle,

Soit vostre espoir.

Si sur la chair les mondains ont pouuoir,

Sur vous, esprit, riens ne peuuent auoir :

L’oeil, l’oeil au ciel, faictes vostre debuoir

De la entendre.

Soit tost ou tard ce corps deuiendra cendre,

Car à nature il fault son tribut rendre,

Et de cela nul ne se peult deffendre :

Il fault mourir.

Quant à la chair, il luy conuient pourrir,

Et quant à vous, vous ne pouuez perir :

Mais auecq’ Dieu tousiours debués flourir

Par sa bonté.

Or, dictes donc, faictes sa volunté :

Sa volunté est que (ce corps dompté)

Laissant la chair, soyés au ciel monté

Et iour et nuict.

Au ciel monté ! c’est que prenniés desduict

Aux mandements du Seigneur qui conduict

Touts bons espritz, et à rien les reduict

S’ilz sont peruers.

Ses mandemens commandent en briefs vers

Que si le monde enuers nous est diuers,

Nous tourmentant à tort et à trauers

En mainte sorte,

Pour tout cela nul ne se desconforte,

Mais constamment vng chascun son mal porte,

Et en la main, la main de Dieu tant forte,

Il se remette.

C’est le seul poinct qui tout esprit delecte,

C’est le seul poinct qui tout esprit affecte,

C’est où de Dieu la volunté est faite :

C’est patience.

Ayant cela, ne fault aultre science

Pour supporter l’humaine insipience.

Tout mal n’est rien, nulle douleur, si en ce

L’esprit se fonde.

Il n’est nul mal que l’esprit ne confonde,

Si patience en luy est bien profonde ;

En patience il n’est bien qui n’abonde,

Bien et soulas.

En patience on n’oit crier : helas !

De ce muny, l’esprit n’est iamais las :

En tes vertuz bien tu l’entremeslas,

Dieu Tout Puissant !

De patience vng bon cueur iouyssant,

Dessoubz le mal n’est iamais flechissant,

Se desolant ou en rien gemissant,

Tousiours vaincqueur.

Sus, mon esprit, monstrés vous de tel cueur ;

Vostre asseurance au besoing soit congneue :

Tout gentil cueur, tout constant belliqueur

Iusque à la mort sa force a maintenue.





EPITAPHE

D’ESTIENNE DOLET.


Mort est Dolet, et par feu consumé ;

Oh ! quel malheur ! oh ! que la perte est grande !

Mais quoy ! en France on a accoustumé

Tousiours donner à tel saint telle offrande.

« Bref, mourir fault, car l’esprit ne demande

« Qu’issir du corps et tost estre desliure,

« Pour en repos ailleurs s’en aller viure. »

C’est ce qu’il dit sur le point de brusler,

Pendant en haut, tenant ses yeux en l’air :

« Va t’en, esprit, droit au ciel pur et munde,

« Et toy, mon corps, au gré du vent voller,

« Comme mon nom vollait parmi le monde. »





TABLE DES MATIERES


	Avant-propos.
	I


	Le Second Enfer.


	Estienne Dolet à ses meilleurs et principaulx amys.
	3


	Au treschrestien et trespuissant roy Françoys.
	5


	Au Roy mesmes.
	17


	A tresillustre prince monseigneur le duc d’Orleans.
	18


	Au Duc d’Orleans mesmes.
	21


	A monsieur le cardinal de Lorraine.
	22


	A madame la duchesse d’Estempes.
	24


	A la dessusdicte duchesse d’Estempes.
	27


	A la souueraine et venerable court du Parlement de
Paris.
	28


	Aux chefs de la iustice de Lyon.
	36


	A la royne de Nauarre.
	40


	A monseigneur le reuerendissime cardinal de
Tournon.
	42


	A ses amys.
	45


	Devx Dialogves de Platon.


	Estienne Dolet à ceulx de sa nation.
	49


	Dolet au roy treschrestien.
	51


	Du mespris et contemnement de la mort.
	53


	De la couuoitise et affection de gaigner.
	75


	Aulcuns dicts et sentences notables de Platon.
	95


	Cantique.
	99


	Epitaphe d’Estienne Dolet.
	105






CURIOSITÉS

DE L’HÉTÉRODOXIE ET DE LA LIBRE PENSÉE

EN VENTE

Le Traité des trois Imposteurs (De tribus Impostoribus,
M. D. IIC.), traduit pour la première fois en
français ; texte latin en regard, collationné sur l’exemplaire
du duc de la Vallière, aujourd’hui à la Bibliothèque
impériale de Paris, augmenté des variantes de plusieurs
manuscrits, etc., précédé d’une notice philologique
et bibliographique, par Philomneste junior. In-8o de
LVI-104 p., titre en rouge et en noir, tirage à 237 ex.
numérotés (2 sur chine et 235 papier de Hollande) ; papier
de Hollande :
8 fr.

La Beatitude des Chrestiens ou le Fleo de la Foy,
par Geoffroy Vallée, d’Orléans ; réimpression sur l’exemplaire
unique de la bibliothèque Méjanes, d’Aix, avant-propos
par un Bibliophile ; in-8o de XVII-15 p. Titre en
rouge et en noir, tirage à 120 ex. numérotés (2 sur chine
et 118 papier de Hollande) ; papier de Hollande :
3 fr.

Le Péché originel, traduit librement du latin d’Adrien
Beverland, par J.-Frédéric Bernard ; réimpression sur l’édition
la plus complète, de 1741, notice bio-bibliographique
par un Bibliophile ; in-8o de 184 pages, titre en
rouge et en noir, tirage à 237 exempl. numérotés (2 sur
chine et 235 pap. de Hollande) ; pap. de Hollande :
12 fr.

L’autorisation de circuler en France a été refusée à cet ouvrage.

Le Second Enfer d’Etienne Dolet, suivi de sa traduction
des deux dialogues platoniciens, l’Axiochus et l’Hipparchus ;
notice bio-bibliographique par un Bibliophile ;
in-8o de XI-108 pages, titre en rouge et en noir, tirage à
237 ex. numérotés (2 sur chine et 235 pap. de Hollande) ;
papier de Hollande :
6 fr.




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LE SECOND ENFER D'ETIENNE DOLET ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4219882012624984621_cover.jpg
LE

SECOND ENFER

D’ETIENNE DOLET

SUIVI DE 8A TRADUCTION DES DEUX DIALOGUES PLATONICIENS
L'AXIOCHUS ET L'HIPPARCHUS

NOTICE BIO-BIBLIOGRAPHIQUE

UN BIBLIOPHILE

PARIS

A LA LIBRAIRIE DE L’ACADENIE DES BIBLIOPHILES
10, nox bx 14 BouRsz, 40
BRUXELLES
LIBRAIRIE EUROPEENNE DE C. NUQUARDT
Pace Rovate

1868





